
ALBERTO MEDINA GONZALEZ

AUTARQUIA

e de Alba

COLECCION TELAR DE YEPES

INSTITUCION GRAN DUQUE DE ALBA 
EXCMA. DIPUTACION PROVINCIAL DE AVILA



CURRICULUM VITAE

ALBERTO MEDINA GONZA
LEZ. Naca en Madrid en 1943, 
donde cursa los estudios de Ba
chillerato en el Instituto "Cervan
tes", así como la licenciatura en 
Filosofía y Letras, en la especia
lidad de Filología Clásica, en la 
Universidad Complutense de 
Madrid. En 1976 se doctora en 
Filología Clásica en dicha Uni
versidad con la tesis "El concep
to de autosuficiencia en el pen
samiento griego, especialmente 
en cínicos, epicúreos y estoicos", 
obteniendo la calificación de so
bresaliente "cum laude". Desde 
hace dieciocho años es cate
drático de Griego de instituto, y 
actualmente ejerce la docencia 
en el Instituto de Bachillerato 
‘Isable de Castilla", de Avila. 
Desde la apertura del Centro 
Asociado de la UNED en Avila, 
es profesor tutor de Latín y Griego 
en la Facultad de Filología. Es 
colaborador de la Biblioteca Clá
sica Grados, en la que ha tradu
cido varias tragedias de Euripe- 
des y ha llevado a cabo la revi
sión de la traducción de obras de 
Plutarco. Actualmente trabaja en 
la traducción del inglés de la 
"Historia de la Filosofía Griega", 
de Guthrie, de la que ya ha apa
recido el primer tomo.



cbú 02.

ALBERTO MEDINA GONZALEZ

AUTARQUIA

f. ZÓ



CONSEJO DE REDACCION:

I

I.S.B.N.: 84 - 00 - 06172 - 1
Depósito Legal: AV. 49-1986
Imprime: Gráficas C. Martín, S.A. - Pol. Ind. Las Hervencias - AVILA

Carmelo Luis López (Director).
Jacinto Herrero Esteban.
José M." Muñoz Quirós.
Luis Garcinuño González (Secretario).



INDICE

INTRODUCCION 

CAPITULO PRIMERO 9

14

18

18

—3—

26
27
28
30
32
37

11
11
12

Págs.
5

A) EL IDEAL DE LA AUTARQUIA Y LA POLIS GRIEGA.
1. Consideraciones generales sobre la esencia de la polis
2. La autarquía como característica esencial de la polis
3. La valoración del trabajo entre los griegos en relación con la 

autarquía económica de la ciudad-estado
B) EL IDEAL DE LA AUTARQUIA EN LAS ESFERAS 

ANTROPOLOGICA Y ETICA
1. El despertar de la personalidad en la época arcaica como 

presupuesto para la aparición de la idea de autarquía
2. El ideal de la autarquía en el pensamiento filosófico griego 

anterior a Aristóteles
a) La aportación de los filósofos presocráticos
b) La Sofística
c) Demócrito
d) Sócrates
e) Platón



Págs.

68

71CAPITULO SEGUNDO 

i

4

42
42
53
53
54
57
60
64

C) EL IDEAL DE LA AUTARQUIA EN LA FILOSOFIA 
ARISTOTELICA

1. La autarquía en la esfera política
2. La autarquía en la esfera ética  

Autarquía y amistad en las Eticas de Aristóteles  
Autarquía y amistad en la Etica a Nicómaco  
Autarquía y amistad en la Gran Etica  
La autarquía y la amistad en la Etica Eudemica  
La autarquía referida a la felicidad, al sabio y a la contemplación.

CONCLUSIONES GENERALES

Ií-ll



INTRODUCCION

X



■



—7—

A cualquier hombre del siglo XX conceptos como los de libertad, 
independencia y autosuficiencia le resultan completamente familiares. 
Más aún, vivimos en una época, además, en la que la libertad y la 
autarquía se buscan como valores absolutos y se vive incluso el 
espejismo de considerar que son valores que poseemos en plenitud. Yo 
vivo mi vida, yo soy plenamente libre y nadie se mete en mis asuntos, he 
llegado a un grado de autosuficiencia tal que me permite prescindir de 
los demás, son un pequeño muestrario de expresiones que suelen estar en 
boca del hombre de hoy. Estos conceptos son tan del uso común que 
corremos el riesgo de pensar que siempre han estado a disposición del ser 
humano, que hemos venido a este mundo con ellos y que nuestros 
antepasados disfrutaron también de sus beneficios. No se nos ocurre 
plantearnos, por lo general, que en algún momento de la Historia de la 
Humanidad valores como a los que acabamos de aludir no han sido ni 
siquiera intuidos por el hombre y que su paulatina conquista ha 
discurrido por los senderos de la dificultad, el titubeo, el retroceso y la 
siempre penosa y ardua reflexión en torno a ellos.

Nuestro ensayo sobre el ideal de la autarquía pretende arrojar un 
poco de luz sobre la historia apasionante de sus orígenes entre los 
griegos. Pues serían precisamente los griegos, lo cual a un europeo no le 
debe causar extrañeza, los que por primera vez se plantearían con profun
didad la posibilidad de que el ser humano pudiera tener a su plena 
disposición valores tan espiritualmente ricos y tan indispensables para el 
disfrute de la felicidad como el valor de la autosuficiencia y la



—8—

i

independencia, sobre cuya gestación lento desarrollo entre los griegos 
versa nuestro ensayo.

Hemos dividido nuestro trabajo en dos capítulos. En el primero de 
ellos pretendemos rastrear los orígenes del ideal de la autarquía en la 
época arcaica griega, asi como en el periodo clásico. Enseguida podremos 
comprobar que el esfuerzo fue ingente y los resultados no excesivamente 
prometedores. El segundo capitulo aborda la profundización de este 
ideal en el periodo helenístico, en el cual, en virtud sobre todo del empeño 
esforzado de las escuelas filosóficas helenísticas, el ideal que nos ocupa 
cobró unos límites mucho más nítidos y se desarrolló desde puntos de 
vista antes insospechados, como comprobaremos muy pronto.

Sólo me queda hacer, antes de entrar en materia, una observación 
previa importante. Con la finalidad de evitar complejidad en la labor de 
impresión para la imprenta, hemos tenido que conformarnos con poner 
la traducción de los textos aducidos y no el texto griego original, el cual, 
no obstante, puede encontrarse con facilidad, si algún especialista lo 
deseara, ya que en las notas aparecen las referencias exactas de los 
textos en cuestión. Esta es también la razón de que los pocos conceptos 
griegos que se deslizan en el texto aparezcan transcritos en caracteres 
latinos. Cuando las palabras griegas pertenecen ya al acervo de cualquier 
hombre culto occidental, como acontece con conceptos como "polis” o 
"physis", nos limitamos a apuntar su procedencia griega recurriendo 
simplemente a entrecomillarlas.

I

i



CAPITULO PRIMERO



B



A) EL IDEAL DE LA AUTARQUIA Y LA “POLIS” GRIEGA

—11 —

1.
2.
3.

1. Consideraciones generales sobre la esencia de la “polis”

Es indudable que los ideales de autarquía, libertad y autonomía 
(autárkeia, eleuthería, autonomía) son fundamentales en la génesis y en 
la evolución de las ciudades griegas. La polis griega es libre, autónoma y 
autárquica. No quiere depender de ninguna fuerza exterior a ella que 
pudiera esclavizarla, desea regirse por sus propias leyes y pretende, 
además, bastarse a sí misma en el campo de lo económico, de las

En este primer apartado vamos a desarrollar los siguientes temas:

Consideraciones generales sobre la esencia de la polis.
La autarquía como característica esencial de la polis.
La valoración del trabajo entre los griegos en relación con la 
autarquía económica de la ciudad-estado.

En este primer capitulo analizaremos los siguientes puntos:

A) El ideal de la autarquía y la “polis” griega.
B) El ideal de la autarquía en los dominios de la antropología y de 

la ética.
C) El ideal de la autarquía en Aristóteles.



— 12—

k

(1) Cf. al respecto, por ejemplo, Glotz, G.: La cité grecque. París. Albín Michel, 1968. 
página 15. Existe traducción española: La ciudad griega. Barcelona. Cervantes. 1929.

(2) Sobre los orígenes de la ciudad-estado, cf. Ehrenberg. V.: ‘’Whcn did the polis 
rise?", Journ. Hell. Stud.. 57 (1937), pág. 147 y sigs.. asi como su famosa obra Der Staat 
der Griechen, Zürich. Artemis Verlag. 1952 (2.a ed.). en especial el capitulo l.° titulado 
"Das Werden der griechischen Staatenwelt". págs. 3-31.

2. La autarquía como característica esencial de la “polis”

Cuando se somete a consideración el ideal de la autarquía como 
aspecto básico de la ciudad griega, lo primero que se echa de ver es la 
patente connotación económica del concepto. Desde los primeros balbu
ceos de las ciudades griegas, la autarquía económica se adoptó como una 
constante típica, con su correspondiente secuela de aislamiento comercial. 
Rostovtzeff vio perfectamente este punto en su estudio social y económico 
de la época helenística y, así, en el capitulo dedicado a las grandes 
monarquías helenísticas, dice textualmente: “Sus ideas e ideales políticos 
fueron tan uniformes como fue la constitución que ellas (se. las monar
quías helenísticas) adoptaron y no fueron muy diferentes de los de las 
ciudades-estado griegas. Independencia política, autosuficiencia (autár-

a

necesidades materiales vitales (1). Todos los investigadores de los orige- 
nes de la ciudad griega resaltan estas características peculiares y tratan de 
hallar sus causas. El condicionamiento geográfico es esgrimido con harta 
frecuencia. También se aduce el hecho de que las primeras ciudades- 
estado griegas vieran la luz en el territorio de Asia Menor, rodeadas de 
países hostiles, como causa fundamental de sus afanes de independencia 
en todos sus aspectos. Partiendo de la base de que la ciudad griega fue, 
desde sus orígenes, una comunidad político-religiosa, autores tan caracte
rizados como Ehrenberg señalan la trascendencia que tuvo la divinidad 
local en la formación de la comunidad ciudadana, que habria sido un 
acicate nada desdeñable en los afanes de independencia y autosuficiencia 
de las poleis griegas. Aquí radicaría, en esencia, la peculiar tendencia al 
aislamiento, que es tan característica de las ciudades-estado griegas (2).



— 13—

(3) Cf. Rostovtzeff, M.: The social and economic History of Hellenistic World, 
Oxford, 1941,3 vols. Trad. española, Madrid. EspasaCalpe. 1967, vid. especialmente vol. I. 
página 255. Sobre el concepto de autarquía económica, merecen mencionarse Glotz, G.: 
Ancient Greece at work. An economic History ofGreece, Londres, Routledge-Kegan, 1926, 
reimp. 1965, traducción del original francés Le travail dans la Gréce ancienne. Histoire 
économique de la Gréce depuis le période homérique jusqu'a la conquéte romaine, París. 
1920. Vid. en esta obra, en relación con la autarquía áe\genos, las págs. 8 y 377. Cf. también 
Bolkenstcin, H.:Economic Life in Greece’s Golden Age. Leiden Brill, 1958. pág. 42.

keia) y preeminencia política tan lejana como fuera posible y dirección en 
un círculo más amplio o más limitado (hegemonía) fueron los motivos 
dominantes de su conducta política. Ellas buscaban la medida más grande 
posible de autosuficiencia económica como una sólida base para la 
independencia política...” (3).

Cabría preguntarse ahc^ra si este ideal de autarquía económica fue 
puramente teorético para la ciudad griega o si, por el contrario, el hombre 
griego intentó aplicarlo de una forma práctica a la economía de la ciudad- 
estado. No puede dudarse que las medidas económicas de las ciudades 
griegas tendieron con todos los medios que tenían a su alcance a la conse
cución de este ideal de autarquía económica. Una circunstancia contri
buyó a ello de una manera decisiva, nos referimos al hecho de que la 
mayoría de las ciudades griegas poseían una economía de tipo agrario, con 
una clara tendencia a satisfacer sus necesidades dentro de los limites 
estrechos de su propio mercado interior, cerrando todas las entradas al 
intercambio comercial con las otras ciudades. No debe echarse en olvido, 
a este respecto, que políticos de la talla de Solón promulgaron una 
prohibición de exportación de productos atenienses a otras ciudades 
griegas, en especial de aceite, tratando de conseguir de esta forma la 
disminución del consumo e importación de productos extranjeros. Mas. a 
pesar de todos estos esfuerzos, era evidente que ninguna de las ciudades 
griegas estaba en condiciones de mantener una autarquía económica 
plena. Las dificultades económicas no eran, sin embargo, las únicas que 
obstaculizaban la obtención del ideal de autarquía material al que aspira
ban las ciudades griegas, otras causas sociales y humanas contribuían en



— 14—

1

(4) Cf. sobre la cuestión, con múltiple aportación de datos y comentario atinado de los 
mismos. Mondolfo. R_: La comprensión del sujeto humano en la cultura antigua, Buenos 
Aires. Eudeba. 1968; especialmente el capitulo “La valoración del trabajo en la cultura 
clásica", págs. 357-383.

(5) Tuc. II. 40. 1-2.
(6) Aymard. A.: "Hierarchie du travail et autarcie individuelle dans la Gréce archaiquc”. 

Études d'histoire ancienne, París. P.U.F.. 1967, págs. 316-333.

3. La valoración del trabajo entre los griegos en relación con la 
autarquía económica de la ciudad-estado

La falta de estimación por parte de los griegos de toda forma de 
trabajo manual aparece probada por una abundantísima documentación 
en los textos literarios. Numerosos pasajes de Jenofonte, Platón y 
Aristóteles evidencian el descrédito de toda suerte de labor manual (4). 
Existen algunas excepciones que podrían hacernos pensar que en Atenas, 
por ejemplo, se respiraba un clima diferente en lo que a la consideración 
del trabajo se refiere (5). Aymard ha estimado, sin embargo, que estos 
testimonios laudatorios del trabajo no prueban que los atenienses tuvieran 
de él una valoración positiva (6). Se trataría, según este autor, de

no pequeña medida a impedir la plena realización de este ideal. Cuanto 
más se iba aislando politicamente la ciudad, tanto más fuerte se fue 
haciendo la tendencia a la aparición de una tensión entre las fuerzas 
políticas y las económicas. La consecuencia de ello fue que los ciudadanos, 
de una manera paulatina, fueron dando de lado los intereses económicos 
en aras de los políticos y dejaron de ocuparse de actividades de Índole 
comercial e industrial, las cuales, con el transcurrir de los tiempos, 
pasaron a ser desempeñadas por los metecos y los esclavos. ¿Cómo podía 
ser la comunidad de la ciudad griega autárquica a escala económica si sus 
ciudadanos con plenos derechos tenían, en general, a desdoro el ocuparse 
de las cuestiones económicas y de los trabajos de tipo manual? Llegados a 
este punto, es menester abordar ya la cuestión tercera y someter a 
consideración la valoración del trabajo entre los griegos y su repercusión 
en los ideales de autarquía económica.



— 15—

(7) Tilghcn // concetto del lavoro neU'antichitá e nel mondo contemporáneo, Roma. 
1923.

excepciones meramente aparentes. Es cierto que los dioses y los más 
afamados héroes homéricos realizan toda clase de trabajos, pero no es 
menos cierto tampoco que la estimación del trabajo de los “demiurgos” 
homéricos no es en modo alguno positiva. Sólo el trabajo agrícola escapa a 
este vituperio general, tanto en la época arcaica como en la posterior, por 
razones que explicaremos después. Para Aymard, la consideración del 
trabajo por parte de Hesíodo es también negativa. Es una desgracia que el 
hombre no puede remediar. Nosotros opinamos que, en este punto, 
Aymard incurre en una grave exageración, al privar de interés intrínseco a 
la valoración hesiódica del trabajo. Podría decirse más bien que el trabajo, 
tal y como nos lo presenta Hesíodo, es la elpís, único recurso de esperanza 
que se derramó para el hombre del vaso de Pandora y medio único para 
elevarse de su desgraciada condición. El problema, no obstante, es muy 
complejo y no puede dársele una solución tan tajante como la que pro
pugnan Aymard y otros estudiosos, como Tilgher, según el cual los griegos 
carecieron de una concepción del valor del trabajo, al que consideraban 
como una condena (7).

A pesar de la cantidad ingente de testimonios que patentizan la 
estimación negativa del trabajo que tuvieron los griegos, una serie de 
estudiosos contemporáneos han reaccionado contra esta opinión, que 
cuadraría tan poco con el ideal de autarquía económica de la ciudad 
griega. El pensador italiano Battaglia, en su obra II valore nella storia, 
expone una opinión muy interesante que armoniza la antinomia sobre la 
valoración del trabajo. El desprecio de toda suerte de labor manual 
vendría, según él, de la clase aristocrática doria en general, clase que, al 
tener sus necesidades vitales cubiertas, ve como más valioso ocuparse en 
actividades ajenas al trabajo, bien sean militares, políticas o intelectuales, 
las cuales presuponen una autarquía económica y tienden hacia la otra 
forma "de autarquía, la del individuo, bien para dedicarse a sus obliga-



— 16—

Vamos a partir, acto seguido, de esta última premisa para examinar 
los grados jerárquicos de las clases sociales en la antigua Grecia y ver 
cómo éstos están condicionados por el mayor o menor grado de autarquía 
económica. En el escalón más bajo hallamos a los esclavos y a los tetes, a 
sueldo de un propietario y privados de libertad, sin poder disponer de un 
pedazo de tierra propia para trabajarla en su beneficio y en el de su 
familia. Una luz especial arroja para nuestro propósito la clasificación 
social de los “demiurgos”, estimados inferiores al pequeño propietario. 
Los “demiurgos”, ya sean médicos, adivinos, heraldos, alfareros, etc., com
parten entre sí un rango común, el vivir a expensas del propietario para el 
que trabajan, el no disponer de una autarquía económica, ya que no depen
den de sí mismos, sino de aquel señor que quiera contratar sus servicios. 
La problemática empieza ya a percibirse con contornos más nítidos. Un 
rey, un noble, puede perfectamente hacer las veces de un albañil o trabajar

ciones de ciudadano, bien para llevar a cumplimiento toda una serie de 
valores intelectuales.

Después de haber esbozado una síntesis de la cuestión, podemos 
emitir una serie de conclusiones sobre la valoración del trabajo entre los 
griegos y el ideal de autarquía económica:

a) El trabajo, fundamental para poder adquirir una autarquía econó
mica, no ha sido objeto de censura por todos los autores griegos.

b) Los reproches que, por lo general, se aducen contra el trabajo 
pertenecen al ámbito aristocrático, que busca no ya el ideal de autarquía 
económica que por nacimiento le viene dado, sino el ideal de la autarquía 
superior, la ética, que necesita del ocio.

c) Esta idea aparece ya desde la época homérica, en donde la 
gradación de las clases sociales se basa en este principio que acabamos de 
postular la autosuficiencia ética del individuo está por encima de la 
económica, si bien depende de ella. El hombre superior, el noble, es aquel 
que, en posesión de una autosuficiencia económica heredada (como 
sucede en el caso del agricultor propietario), puede dedicarse a otros 
menesteres.



— 17—

la tierra con sus propias manos; una reina puede hilar o tejer, etc. Para 
todos ellos la ejecución de una labor manual no tiene nada de reprobable, 
ya que es realizada a impulsos de su propia voluntad, sin estar a las 
órdenes de nadie y sin recibir ninguna compensación por ello. El caso de 
héroes como el polyméchanos Odiseo es concluyente.

¿Qué sucede, pues, con la consideración del trabajo manual? ¿Cómo 
unas veces es estimado como algo despreciable y en otras ocasiones, sin 
embargo, es realizado hasta por los mismos dioses, los reyes y los nobles? 
El criterio fundamental que rige la valia y la honorabilidad de un trabajo 
no radica en su naturaleza, sino en el espíritu en el que éste es realizado. 
El trabajo es considerado como honorable si se realiza como una mera 
distracción o entretenimiento, o bien se lleva a efecto para satisfacer las 
necesidades imperiosas de un momento dado. Es algo digno de menospre
cio, por el contrario, cuando se ejecuta a las órdenes de otro, para poder 
asi vivir por medio de la retribución que dicho trabajo le pueda propor
cionar.

Es en este preciso punto donde podemos relacionar todo lo que hemos 
analizado sobre la escala jerárquica de los trabajos en la Grecia arcaica 
con el tema del ideal de la autosuficiencia económica. El hombre sólo 
puede considerarse a sí mismo libre y con independencia moral (en el 
periodo aristocrático, téngase en cuenta) cuando esta libertad moral está 
respaldada por una autarquía económica. Es una palabra: la libertad 
económica es la base de una libertad moral de actuación, aunque sea 
meramente externa, pues aún no se ha llegado en el pensamiento griego a 
una interiorización de los valores, que aparecerá con la figura de Sócrates. 
El hecho de que la libertad plena dependa de tener cubiertas unas nece
sidades vitales mínimas hace que este requisito se dé, esencialmente, en el 
propietario agrícola, por modesto que sea, o en un noble terrateniente. El 
más modesto de los campesinos propietarios, si posee un terreno reducido, 
una casa, un esclavo, un buey y los instrumentos necesarios para las 
faenas agrícolas y, si la cosecha le basta para vivir con desahogo un año 
entero, es mucho más libre e independiente que el más ilustre y mejor 
pagado de los “demiurgos”, ya que él está sujeto en todo momento a los



(8) 86 A 1 DK.

— 18—

B) EL IDEAL DE LA AUTARQUIA EN LAS ESFERAS 
ANTROPOLOGICA Y ETICA

vaivenes de la oferta de trabajo o a un auge o pérdida de su prestigio 
personal y profesional; en una palabra, no es un hombre autosuficiente. 
Por el contrario, el pequeño campesino o el terrateniente aristócrata 
realizan en si mismos el ideal de la autarquía griega de la época arcaica. 
La autarquía económica es, por tanto, básica para la obtención de una 
autarquía moral superior. De aquí arrancaría la mala reputación del 
trabajo manual, que imposibilita el acceso a una autarquía superior, al 
obligar al individuo a poner todo su empeño en la consecución de una 
autosuficiencia meramente económica.

1. El despertar de la personalidad en la época arcaica como 
presupuesto para la aparición de la idea de autarquía
Empecemos ya a desarrollar la primera cuestión. El primer testimonio 

que poseemos explícito del concepto de autárkeia se refiere al sofista 
Hipias, discípulo de Hegesidamo, y reza así (8):

“Hipias de Elea, hijo de Diopito, sofista y filosofo, discípulo de 
Hegesidamo, que definió la autarquía como fin, escribió mucho.” 

Este fragmento, que acabamos de citar, hace alusión a un concepto de 
autarquía puramente externo y técnico, en vistas a que el individuo pueda 
procurarse todo lo que necesita. Ahora bien, el hecho de que la palabra 
aparezca por primera vez referida a Hipias no quiere decir, como es fácil 
suponer, que la idea de autarquía naciera con este sofista, si bien puede 
constituir un indicio no despreciable de que el concepto, en su plena

En este apartado vamos a ocupamos del desarrollo de dos cuestiones:
1. a El despertar de la personalidad en la época arcaica como presu

puesto para la aparición de la idea de autarquía.
2. a El ideal de la autarquía en el pensamiento filosófico griego 

prearistotélico.



— 19—

(9) Cf. una bibliografía exhaustiva en Introducción a Homero, de F. Galiano. R. Adra
dos, L. Gil y S. Lasso de la Vega, Madrid, Guadarrama, 1963, págs. 524-525 y 531-533.

vigencia, no es muy madrugador en la historia del pensamiento griego. En 
primer lugar, hay que tener en cuenta que la filosofía presocrática se nos 
ha conservado en una forma muy fragmentaria y este argumento ex 
silentio no prueba de forma concluyente la ausencia del concepto en los 
presocráticos más antiguos. No debe perderse de vista, además, que la 
palabra autarquía difícilmente podria haber tenido cabida, dada su 
significación, en los primitivos géneros poéticos de la literatura griega. 
Mas, a pesar de ello, será preciso rastrear en la época arcaica una serie de 
rasgos ideológicos cercanos a la idea de autarquía, con la intención de 
atisbar los posibles orígenes remotos de este ideal de vida. Es indudable 
que dentro de la esfera de la autarquía podemos considerar una serie de 
conceptos afines, tales como los de libertad externa e interna, personalidad 
definida, por no hablar de ideas a primera vista antitéticas, como las de 
amistad y alteridad en general.

Antes de continuar adelante con el estudio del concepto, en cuanto 
plenamente documentado en los textos, será necesario llevar a cabo una 
detallada excursión por los albores de la literatura griega, con el fin de 
detectar el progresivo enriquecimiento del espíritu griego en el descu
brimiento de su propia personalidad, dado que este fenómeno debió ser re
quisito indispensable para el embrionario surgir del ideal de vida que nos 
ocupa.

Comencemos ya por la figura del poeta épico Homero. Es un logro de 
la investigación de la psicología y de la ética homéricas la afirmación de 
que la personalidad humana individual no ha surgido todavía como 
entidad propia en los poemas homéricos (9). Esta falta de conciencia de la 
propia personalidad se hace patente en el hecho de que Homero no tiene 
aún una noción clara de las ideas de cuerpo y alma, como lo demuestran 
las indecisiones lingüísticas sobre estos dos conceptos. De aquí se deriva, 
como consecuencia lógica, que el poeta no conceda a los héroes homéricos 
la plena responsabilidad en todas y cada una de sus decisiones y acciones.



—20—

A

(10) SchadewaldL W.: Iliasstudien, Leipzig. 1938.
(11) Adkins, A. W. H.: “Fricndship and Self-sufTiciency in Homer and Aristotle”, 

Glass. Quart. XIII (1963), págs. 30-45.

La divinidad está actuando continuamente sobre los acontecimientos hu
manos. esto no puede ponerse en tela de juicio; mas. a pesar de ello, no 
conviene llegar a una conclusión exagerada y asegurar sin más matizacio- 
nes que el hombre homérico es un mero juguete de la voluntad divina. El 
filólogo aleman Schadewaldt ha demostrado que la incitación divina y la 
responsabilidad humana se encuentran intimamente unidas en las situa
ciones en que actúan los héroes en los poemas homéricos. El héroe, por 
tanto, no sería un mero pelele del arbitrio de la divinidad, sino que, en 
última instancia, tendría la posibilidad de no aceptar la motivación de los 
dioses (10). La prudencia en esta compleja cuestión aconseja situarnos en 
una postura media, exenta de extremismo. Lo que sí resulta claro es que la 
idea de autarquía no podía aparecer en los poemas homéricos, al no 
haberse logrado aún una serie de conquistas previas que el hombre 
homérico no habia alcanzado: conciencia exacta de la propia personalidad 
e independencia del ser humano frente a la intervención divina.

No sería justo concluir aquí este breve esbozo dedicado al pensamien
to homérico sin someter a examen una serie de ideas que, en Homero, 
guardan una cierta relación con la esfera de la autosuficiencia. Ideas que 
veremos emerger como fundamentales en Aristóteles y en Epicuro. Nos 
estamos refiriendo al tema capital de la amistad y de la aspiración a la 
autarquía por el ser humano, cuestión que ha sido muy bien estudiada por 
Adkins (11). El hombre homérico, del mismo modo que acontecería luego 
en Aristóteles, ha tenido ya plena conciencia de que el ideal de la 
autarquía, desde la perspectiva de lo material, es algo muy deseable, pero 
muy difícil de alcanzar por las escasas fuerzas del ser humano. Parte 
Adkins de un estudio profundo de los conceptos de amigo, amar y amistad 
(phílos, phileín y philótes). La amistad, ya desde la época homérica, 
habría sido considerada como un valor fundamentalmente egoísta, tendente 
a proporcionar al hombre un mayor grado de prosperidad material y de



—21 —

autosuficiencia. El agathós homérico, el hombre noble, ve la amistad 
como un medio de conseguir una mayor seguridad propia. Este agathós, 
por lo general un jefe guerrero, es la cabeza de una casa virtualmente 
autónoma y autosuficiente, mas el mundo que le rodea le es hostil y ningún 
noble homérico puede vivir con sus propias fuerzas, es plenamente 
consciente de la imposibilidad de conseguir una autosuficiencia material 
y, debido a ello, precisa de herramientas, posesiones, aliados, cosas que él 
considera phíla, en el doble sentido que tiene este adjetivo en griego de 
queridas y propias. ¿Quiere esto decir que la esencia de la philía, la 
amistad, se agota en Homero en el mero valor pasivo del adjetivo pililos"1. 
No sucede nada tal. En Homero, del mismo modo que veremos en Aris
tóteles, se dan los valores contrapuestos de la relación de amistad, 
philótes, expresados porphilos y porphilein. El agathós homérico, el hombre 
noble, busca con ahínco asegurar su existencia propia del modo más 
autosuficiente posible, por eso para él un objeto esphilon cuando colabora 
en el logro de su propia conservación. Pero la arelé del agathós, la 
excelencia del noble, evidencia también un valor positivo de la idea de 
amistad, expresado por philein, representado en la virtud de la hospita
lidad y protección a los suplicantes, así como en la concesión de alo
jamiento y de comida. En resumen, el hombre noble de los poemas 
homéricos quiere las cosas y se relaciona con ellas con la exclusiva 
finalidad de ser por su mediación más autónomo y autárquico dentro del 
mundo hostil en el que se encuentra inmerso. La amistad y el trato con el 
exterior (en su propio beneficio) es la única posibilidad que halla el 
agathós homérico de paliar la carencia radical de autosuficiencia por 
parte del hombre. Esta idea la veremos perfectamente desarrollada en 
Aristóteles y es muy interesante resaltar también que la concepción 
epicúrea de la amistad, como tendremos ocasión de ver en su momento, se 
basa en esta misma idea de autoprotección y autodefensa, si bien con una 
serie de matices diferenciales característicos que sólo en el helenismo 
podían lógicamente presentarse.

Es ya ahora el momento de someter a una breve consideración la 
figura del poeta Hesíodo. La mayor parte de los estudios de la historia del



—22—

1

(12) Cf. Lesky, A.: Historia de la Literatura Griega, Madrid, Gredos, 1968. pág. 134, 
y Diller H.: “Hesiod und die Anfaenge der griechischen Philosophie". Ant. u. Abendl. 2, 
1947, págs. 140-151.

(13) Lesky, A.: op. cit., pág. 116.
(14) Cf. fundamentalmente, Snell, B.: Die Entdeckung des Geistes, trad. española: Las 

fuentes del pensamiento europeo, Madriz, Razón y Fe, 1965, págs. 87-121.

pensamiento griego nos presentan a Hesíodo como la primera personalidad 
de la literatura occidental que surge con sus propios intereses e inquie
tudes (12). Su labor no es meramente receptiva y conservadora de una 
tradición, como sucedía en Homero, sino ya plenamente creadora. Su 
misión fundamental reside en cantar a los hombres la verdad, con la ayuda 
de las Musas. Como ha notado perfectamente Diller (13), en el proemio 
de la Teogonia tenemos el primer ejemplo de polémica literaria en la 
literatura de Occidente y en esta obra aparecería ya prefigurada la postura 
critica e individualista de los primeros filósofos presocráticos, que se 
erigen en portadores de la verdad frente al engaño de lo contado en los 
poemas homéricos, como sucede en el caso de Jenófanes de Colofón. Mas 
Hesiodo aún dio otro paso más trascendental en el proceso de creación de 
la personalidad individual griega. En su obra Los Trabajos y los Días, 
reflejo de la situación socio-poli tica de la Beocia coetánea al poeta, opone 
a los valores aristocráticos del nacimiento y de la sangre los valores del 
derecho y del trabajo humano, claro precedente del concepto de pónos 
cínico, es decir, del esfuerzo y de la ascesis como piedra angular del 
comportamiento moral. Esta contraposición al ideal aristocrático de la 
arelé, de la excelencia, basada exclusivamente en el linaje sería recogida 
también por el movimiento sofistico y por el filósofo Sócrates.

Con el surgir de la lírica griega penetramos en un mundo de una 
problemática nueva. La importancia de los líricos griegos arcaicos en lo 
que al descubrimiento del individuo y de la personalidad humana se refiere 
ha sido subrayada en infinidad de trabajos (14). Es la época en que se 
rompe el anonimato literario y entran en escena legisladores, tiranos, 
pensadores religiosos y filósofos que expresan sus ideas y sentimientos 
personales y reflejan en sus obras la situación histórica y los problemas



—23—

(15) Cf. PfeifTer, R.: “Gottheit un Individuum in griech. frühlyrik”, Philologus. 84 
(1929), págs. 137-152. Sobre la indefensión total del ser humano ante los designios de la 
divinidad es básico el estudio de Wchrli, F.: Láthe biósas. Studien zur áltesten Ethik bei 
den Griechen, Leipzig. Tcubner, 1931.

(16) Fr. 7. 5 y sigs. Trad. de Rodríguez Adrados 
yambógrafos, Barcelona. Alma Mater, 1961.

sociales del momento que les ha tocado vivir. A pesar de todo ello, será 
menester ser un poco cautos y no exagerar la aportación de los líricos 
griegos al descubrimiento de la personalidad. El hecho de que los 
primitivos poetas líricos griegos hablen y expresen sus sentimientos en 
primera persona no equivale, en modo alguno, a que ellos se sientan ya 
como personas que actúan atendiendo única y exclusivamente a las 
exigencias de su propia interioridad y sin el concurso de fuerza ajena 
alguna que colabore en la realización de sus acciones. Cuando se 
examinan con sumo cuidado los textos de la lírica griega arcaica, se 
percibe muy pronto que el individuo nuevo que acaba de emerger a la luz 
de la vida griega no es plenamente independiente y libre en sus acciones, 
sino que, como pudimos comprobar en el comportamiento de los héroes 
homéricos, son las potencias divinas las que rigen a su antojo los aconte
cimientos humanos, asi como la mayoría de los sentimientos mas íntimos 
y personales que expresan los poetas (15).

La impotencia que experimenta el ser humano ante la arbitrariedad de 
los dioses y el acontecer alternante e imprevisible del mundo que le rodea 
origina que halle como único remedio la esforzada resignación, que, por 
otra parte, no nace ni siquiera de su propia interioridad, sino que es 
considerada como un don concedido por los mismos dioses, que rigen 
todos los destinos del hombre. Y, asi, leemos en Arquíloco de Paros: 
“Pero los dioses, querido mío, han puesto la esforzada resignación como 
medicina de los males sin remedio” (16). Ante este imperio absoluto de lo 
divino, el hombre experimenta su amechante, su incapacidad de actuar 
por sí mismo, prescindiendo del concurso de la divinidad.

Partiendo de las concepciones arquiloqueas de la amechante y del 
kyklos genéseos, es decir, de la sensación de impotencia y del discurrir

en Líricos griegos. Elegiacos y



— 24—

i

(17) Fr. 1 Diehl.
(18) Fr. 137 Diehl.

imprevisible del acontecer, los líricos griegos Minmermo y Simónides 
llegan a una conclusión que refleja un adelanto mínimo frente a la de 
Arquiloco en punto al logro de la independencia del individuo. El hombre 
debe aprovechar el momento fugaz, el instante, ya que es incapaz de 
regular su vida con un plan establecido por su propio yo. El progreso 
radica exclusivamente en el hecho de que estos poetas adoptan una 
postura vital, si bien sigue en su plena vigencia la creencia en el dominio 
absoluto de las fuerzas divinas.

Cuando pasamos a Safo, vemos que el panorama no varía en esencia 
en lo que se refiere a las relaciones entre el ser humano y la divinidad. En 
la plegaria de Afrodita (17), por medio de siete estrofas de idéntica 
estructura y similar tono, la llamada de socorro del espíritu de la poetisa, 
loco y anhelante, pide que la situación en que se encuentra se acabe y 
encuentre al fin la liberación. Mas la fuerza que se ha apoderado de la 
poetisa en todo su ser es una fuerza única y exclusivamente divina. El 
amor, con todo su poder, le viene impuesto desde fuera, es algo externo, 
no mana de los recovecos profundos de su interioridad. Safo no piensa que 
sentimientos tan desconcertantes como los que ella experimenta puedan 
tener su origen en su propio yo individual y se considera incapaz de 
liberarse a sí misma con su esfuerzo personal. Sólo la divinidad a la que 
dirige su súplica, Afrodita, puede liberarla, ya que ella se siente incapaz 
frente al poder de Eros (18).

Un cambio muy peculiar experimenta el problema de las relaciones 
entre el individuo y la divinidad con el poeta lírico Simónides de Ceos. En 
contraposición abierta a la idea de futilidad de lo humano, él ha expresado 
una fórmula a menudo repetida, ánthropos eón, “puesto que soy hombre”, 
seguida de cualquier orden o prohibición. A pesar de este dato, la evolu
ción es casi imperceptible. De nuevo, como acontecía en Arquiloco y en 
Safo, se destaca la amechante ante las symforaí, es decir, la incapacidad 
de los seres humanos de enfrentarse a las desgracias con sus propias



F

—25 —

fuerzas. De los dioses exclusivamente depende que las desgracias que 
asolan a los hombres desaparezcan o que aumenten. A pesar de ello, se 
percibe en la poesia de Simónides un intento por romper con las cadenas 
del imperio divino y asignar a la interioridad humana la posibilidad de salir 
de una situación perjudicial. Pero este matiz positivo no equivalía en modo 
alguno a un cambio radical de perspectiva. Un elemento nuevo se puede 
atisbar también en su paradójica sentencia: “Ser bueno es imposible”. En 
ella aparece ya un claro rechazo de las creencias de la nobleza que 
aparecen vigentes en la raza doria y en los coros líricos de Píndaro. La 
bondad, la excelencia, no depende en absoluto del origen aristocrático de 
una persona, sino que todos los hombres, en posición de igualdad radical, 
experimentan las mismas dificultades para obrar bien. Sólo el esfuerzo 
cuenta, aunque se fracase.

Con el poeta lírico Pindaro, apologeta de los ideales de la aristocracia 
doria, tampoco hallaremos progreso alguno respecto de la valoración 
positiva de la personalidad humana. Para él, sobre la masa de los hombres 
comunes sobresale el grupo de los nobles, buenos por naturaleza, en tanto 
que han heredado el espíritu de perfección, de arete, de la sangre de sus 
antepasados divinos. Mas, a pesar de esta distinción clasista, la linea de 
separación entre los dioses omnipotentes y los hombres siempre a su 
merced sigue siendo muy nítida. En la Nemea sexta, el poeta nos dice que 
lo que diferencia a los dioses de los hombres es que a éstos les falta la 
fuerza y la sabiduría (dynamis, eidénai), requisitos éstos indispensables 
para que un hombre pueda aspirar a ser independiente y autosuficiente. 
Los nobles por naturaleza pueden obtener estos dones con ayuda de la 
divinidad, mas son incapaces de conseguirlos con sus solas fuerzas. ¡Qué 
lejos se estaba aún de la concepción del sabio helenístico, para quien la 
sabiduría y la fuerza interior se obtienen con su propio esfuerzo! La poesia 
de Píndaro, por tanto, no se ve exenta del pesimismo típico de toda la 
lírica griega arcaica, como puede comprobarse mediante una lectura 
atenta de su obra. Su pesimismo, no obstante, posee un matiz peculiar, nos 
referimos al hecho de la impotencia que experimentan los hombres por no 
alcanzar la esfera divina. Ante este abismo insalvable, el poeta ni se



—26—

1

(19) Cf. Pfeifter. art. ciL, asi como el punto de vista sostenido por Fraenkcl, H.: 
“Pindars Religión", Antike, III (1927). pág. 62.

2. El ideal de la autarquía en el pensamiento filosófico griego 
anterior a Aristóteles

La aportación de los filósofos presocráticos.
La sofistica.
Demócrito.
Sócrates.
Platón.

a)
b)
c)
d)
e)

En este segundo apartado nos detendremos en la consideración de los 
siguientes puntos:

resigna ni se rebela. En la obra de Pindaro no se perciben huellas de 
ninguna lucha interior, no hay el menor atisbo de rebeldía, ya que esto 
equivaldría a una oposición al principio divino de la Hasychía, de la 
Armonía que ensambla todos los componentes del universo. No se trata, 
sin embargo, de quietismo místico ni de autodominio (lo que equivaldría a 
una conciencia plena de la libertad interior aún por conquistar), no es 
cuestión tampoco esta actitud de serenidad de la posesión de una fuerza 
moral, como ha sido sostenido por Fraenkel (19). Estaríamos simple
mente, en la correcta interpretación de Pfeifter, ante un intento de armo
nización del mundo con la ayuda divina para la consecución por el noble 
de la victoria y la fama.

La conclusión que puede extraerse de nuestro fugaz recorrido por las 
ideas fundamentales de la lírica arcaica griega es que el hecho de que con 
ella nazcan las primeras personalidades individuales no equivale a afirmar 
que haya surgido ya, de una forma definida, la personalidad humana 
autónoma. De este logro tan fundamental, el espíritu griego se hallaba 
todavía bastante lejano.



—27—

a) La aportación de los filósofos presocráticos

Muy difícil resulta sintetizar en un breve bosquejo la aportación de la 
filosofía presocrática a la obtención del ideal que ocupa nuestro ensayo. 
La palabra autarquía no aparece documentada en los fragmentos de los 
presocráticos, con la excepción de Demócrito, filósofo contemporáneo del 
movimiento sofistico. Mas, a pesar de estas dificultades, nos demoraremos 
brevemente en la consideración de dos aspectos del pensamiento de los 
presocráticos que contribuyeron en no escasa medida a la conciencia de 
que el hombre puede poseer una personalidad propia, requisito indispen
sable para conseguir aspirar al ideal de la autosuficiencia.

El primero de los aspectos a que se ha hecho alusión apunta al proceso 
desmitificador llevado a cabo por los physikoí, los filósofos de la 
Naturaleza. Sus explicaciones de la physis, exentas de componente 
mitológico, debieron influir de una forma decisiva en el rechazo del terror 
al imperio arbitrario de la divinidad, contribuyendo, de esta manera, a 
dotar a la personalidad humana de unos perfiles más íntimos y propios. A 
medida que se independizaba del mito y de las fuerzas divinas, el hombre 
griego comenzó a tomar una nueva conciencia de su propio ser indepen
diente de toda una serie de fuerzas que le eran ajenas.

El segundo de los aspectos, estrechamente conexionado con el que 
acabamos de exponer, hace referencia al hecho de que los filósofos 
presocráticos fueron capaces de ir adquiriendo paulatinamente plena 
conciencia de que eran capaces de hallar una explicación del mundo 
circundante, con el exclusivo concurso de sus propias fuerzas. Los 
"physikoi" no van a moverse ya dentro de unos esquemas de pensamiento 
de corte aristocrático y pesimista, como sucedía en Píndaro. Para el poeta 
beocio, como notamos hace un momento, la causa de la sensación de 
fracaso que experimentan los hombres en la realización de sus asuntos 
radica en una carencia de sabiduría, don del que sólo los dioses son posee
dores. En Heráclito y Parménides, por el contrario, por mencionar los 
pensadores más relevantes de este periodo, podemos percibir el orgullo 
que siente ambos por considerarse en posesión de la verdadera sabiduría, 
de la que se sienten ufanos, frente a la ignorancia del vulgo, que se mueve



— 28—

í

b) La Sofistica

No puede ponerse en tela de juicio la aportación de la Sofistica al 
desarrollo del ideal de autarquía y de sus conceptos afines entre los 
griegos. Con el movimiento sofistico llega a su culminación la corriente 
individualista que habia comenzado tímidamente con Hesíodo y que se 
había ido extendiendo a lo largo de la lirica y en los albores de la reflexión 
filosófica. Recogiendo la herencia de los pensadores presocráticos, el 
movimiento sofístico confiere una importancia primordial a la physis, una 
e idéntica para todos los seres naturales. Esta especial valoración 
concedida a la Naturaleza constituye un golpe decisivo para la concepción 
aristocrática imperante durante la época arcaica griega. El hombre no se 
encuentra obligado desde su nacimiento a seguir un camino del que no 
puede salir. La identidad radical de la naturaleza posibilita el que todos los 
hombres puedan cultivarse mediante su propio esfuerzo, progresar y 
sentirse seres libres y autónomos, partes integrantes de una physis que se 
rige por sus propias leyes y en la cual los arbitrarios y caprichosos dioses 
de la mitología popular no pueden desempeñar ningún papel relevante. 
Partiendo de este presupuesto básico van a surgir una serie de fenómenos 
evolutivos que contribuirán, de una forma capital, a que el ideal de la 
autarquía experimente un progreso sin precedentes.

en el reino de las meras opiniones, incapaz de desentrañar la esencia de la 
realidad que le rodea. Esta conciencia clara de su propia sabiduría pone de 
manifiesto el gran paso dado por los filósofos presocráticos respecto de la 
cuestión de la posesión por el ser humano de una personalidad propia y 
totalmente independiente, condición básica indispensable para que el 
ideal de la autarquía a escala humana pudiera empezar a cobrar una forma 
embrionaria. En Heráclito y Parménides aparece ya perfilado, pues, en 
forma de precedente incipiente, el ideal del sabio independiente, seguro de 
su sabiduría, ideal que, a través de la figura decisiva de Sócrates, 
irrumpirá en el helenismo, donde la aspiración a la autosuficiencia del 
sabio será un lugar común de todas las escuelas, cínicos, epicúreos y 
estoicos de una manera especial.



—29—

La primera consecuencia que se derivó de la nueva concepción 
positiva de la naturaleza, en cuanto norma de vida y de actuación que se 
opone a toda convención, fue el duro ataque que sufrieron las creencias 
tradicionales de la religión griega. Al comenzara resquebrajarse el edificio 
religioso-ideológico tradicional, el hombre griego pudo desligarse de una 
serie de ataduras religiosas y sociales que entorpecían el pleno desarrollo 
de sus afanes de independencia personal. Ya no existían, como en los 
poemas homéricos y en la lírica, una serie de dioses caprichosos a los que 
el hombre no cesaba de temer, ahora el ser humano tenía que vérselas con 
una naturaleza igualadora, en la que podía hallar una segura norma de 
vida, indagando en sus sabios designios con la ayuda de su propia 
inteligencia. Este fue un paso trascendental que colocó al hombre griego 
muy cerca de una forma de vida que, en la época helenística, iba a adquirir 
su plena y total vigencia.

La segunda consecuencia tiene carácter de precedente e iba a tener 
una importancia inestimable en la evolución de los ideales de independen
cia y autarquía, que avanzaban inexorablemente en el pensamiento griego. 
El movimiento de la Sofística representa el primer momento de ataque a 
los ideales asociativos de la ciudad griega. Desde el momento en que la 
agrupación de una serie de hombres para formar una comunidad ciudadana, 
con sus ulteriores secuelas de leyes y preceptos de todo tipo, es considerada 
como algo convencional y no ínsito en la naturaleza, el firme cimiento 
sobre el que se asentaba la realización de la polis griega comenzará a 
perder solidez. Y este hecho sí que va a tener una importancia trascen
dental para el posterior desarrollo del concepto de autosuficiencia en la 
esfera del individuo, de una manera especial en la época del helenismo. 
Con la Sofística nace por primera vez la antítesis entre individuo y 
comunidad ciudadana, la cual no dejará de ir adquiriendo un mayor incre
mento a lo largo de los siglos venideros. Llegados a este punto, es el 
momento de preguntarse lo que acontece cuando el individuo pierde la 
confianza en los ideales ciudadanos y empieza a buscar otros al margen de 
la comunidad pQlitica. Sucede, ni más ni menos, que se queda solo consigo 
mismo y se plantea si los ideales de independencia y autosuficiencia no se



(20) B 171 DK.

—30—

¡
A

verán en un serio peligro en el marco de una vida comunitaria. Esta 
antítesis entre vida comunitaria y vida individual la veremos perfectamente 
desarrollada en el pensamiento de Aristóteles y en los sistemas de las 
principales escuelas filosóficas del periodo helenistico.

c) Demócrito

La figura del filósofo atomista Demócrito es rigurosamente contem
poránea del movimiento sofistico y, desde una perspectiva estrictamente 
científica, su interés por el estudio de la naturaleza es capital en todo su 
sistema filosófico. Es un pensador muy importante para el propósito que 
nos guia en este ensayo, ya que en algunos de sus fragmentos conservados 
el ideal de la autarquía aparece de una forma explícita. Los aires 
ideológicos nuevos que aparecen con el inicio del siglo V trajeron un 
cambio fundamental en el pensamiento griego respecto de los ideales de 
independencia y de autosuficiencia. La nueva conciencia de su propia 
personalidad hace que el hombre griego empiece a valorar las cosas como 
bienes que residen en el hontanar de su interioridad. Fue surgiendo 
entonces una caracterización más profunda del concepto de felicidad, muy 
en relación con la idea de autarquía, como veremos más adelante. La 
felicidad empezó a trasladarse desde la esfera de los bienes externos, 
como aparecía en la mentalidad aristocrática, hasta conseguir asentarse en 
lo más intimo del ser. Esta interiorización del concepto dé felicidad 
influiría de un modo decisivo en la interiorización del ideal de la autarquía. 
En Demócrito se ha logrado ya plenamente esta transformación, y asi 
leemos en uno de sus fragmentos (20):

“Ni en la tierra, ni en el oro, en el alma habita la felicidad.”

Demócrito, y todo el grupo de los filósofos de la ciudad de Abdera, se 
sintieron muy interesados por las cuestiones éticas, en especial por definir 
el télos, fin último o bien supremo, al que debe tender todo ser humano.



—31 —

“La vida en el extranjero enseña autarquía, pues el pan de cebada 
y la cama de paja son los más dulces remedios del hambre y la fatiga.”

Una antítesis que tendrá un gran porvenir en las escuelas helenísticas 
aparece explícita en otro fragmento de Demócrito. Nos referimos a la 
oposición entre naturaleza autosuficiente y azar inseguro (physis autárkes 
y tyche abébaios). El hombre que pretende alcanzar la sabiduría no debe 
ordenar su vida de acuerdo con la esperanza en algo tan inseguro y fuera 
de su control como la fortuna, sino siguiendo los designios autosuficientes 
de la naturaleza, en los cuales puede hallar la independencia y la seguridad 
que busca. No podemos pasar por alto cuánto tomó Epicuro de los 
preceptos éticos de Demócrito. El fragmento se expresa en los siguientes 
términos (23):

Para Hecateo, la autarquía constituía este bien primordial (21). Para 
Demócrito, el bien supremo lo constituía la euthymia o euestó, la tranqui
lidad de ánimo o alegría interior, si bien, en ocasiones, este fin último se 
identificaba con la athambía, la intrepidez. Mas, a pesar de todos estos 
conceptos morales, la idea de autosuficiencia era también muy importante 
en el pensamiento ético de Demócrito. Consistía la misma en un ceñirse a 
los límites impuestos por la naturaleza, que es también autárquica, como 
comprobaremos enseguida, así como en un sentirse alegres con la 
posesión de lo estrictamente necesario, sin salirse de un limite. Perci
bimos ya en Demócrito una serie de elementos que preludian las doctrinas 
de los cínicos y de los epicúreos, escuelas en las que el ideal de la 
autarquía alcanzó su punto culminante. Esta concepción de la autosufi
ciencia como satisfacción de lo necesario se nos muestra en un testimonio 
de Demócrito, en el que podemos rastraer también un precedente de los 
ideales cosmopolitas, tan del gusto de la escuela cínica (22).

(21) II, 130 DK. Cf. sobre Hecateo y Demócrito, Reinhardt, K.: “Hekataios von 
Abdera und Demokrit”, Hermes, 47 (1912), págs. 492-513.

(22) B 246 DK.
(23) B 176 DK.



—32—

(24) B 210 DK.
(25) Cf. Jaeger, W.: Paideia, Méjico. F.C.E.. J957, pág. 435 y sigs., y, en general, el 

libro de Gomperz, Th.: Die LebensauJJasung der griechischen Philosophen und das Ideal 
der inneren Freiheit, Jena, 1904.

“El azar es dispensador de regalos, pero inseguro; la naturaleza, 
por el contrario, es autosuficiente, por lo cual vence con su fuerza in
ferior. pero segura, a la más grande promesa de la esperanza.”

En otro fragmento del filósofo de Abdera la idea de la autosuficiencia, 
en abierta contraposición una vez más con la de la fortuna, se nos presenta 
estrechamente relacionada con el concepto aristocrático de la moderación, 
con la sophrosyne (24):

“La fortuna ofrece una mesa lujosa, la medida una autosuficiente.”

d) Sócrates
El ideal de la autarquía, e ideales afines, como los de independencia y 

libertad, aparecen especialmente encamados en la figura de Sócrates. Su 
aportación fundamental en la Historia del concepto de autosuficiencia 
reside en ser, a la vez, principio y fin. Fin de un claro proceso del 
pensamiento griego, que conducía hacia una mayor independencia del 
hombre en todas las esferas, y principio de unas nuevas formas de vida, 
basadas en el ideal de la autarquía, que encontrarán su formulación más 
elocuente en las escuelas morales del período helenístico. De todos es 
sabido que la ética socrática tenia su base en los pilares de la autonomía 
de la razón y de la autarquía (25). Su concepción de la autosuficiencia, sin 
embargo, es radicalmente distinta de la del sofista Hipias y mucho más 
próxima a la de Demócrito. En Hipias, la autosuficiencia era un valor 
exclusivamente externo y ajeno al individuo; en Sócrates, por el contrario, 
debido al proceso de interiorización de los valores morales que llevó a 
cabo, la autarquía empieza a ser considerada también como algo ínsito en 
el interior del hombre. La fuerza del logos individual autónomo es lo que 
cuenta en el filósofo ateniense por encima de todo. No nos puede causar 
extrañeza, por consiguiente, que la figura de Sócrates fuera considerada



—33—

(26) Cf. Joel. K.: Der echte und der xenophontische Sokrates, 3 vols., Berlín, 1893- 
1901, asi como el más reciente trabajo de Chroust, A. H.: Sócrates. Man and Myth. The 
Two Socratis Apologies of Xenophon, Londres, Methuen, 1957, y también Gigon, O.: 
Kommentar zum erstens und zweitens Buch Xenophons Memorabilien, I, II. Basilea, 
1953-1956.

un peligro para la comunidad de Atenas. Su moralidad presagiaba ya, en 
cierta medida, la de los filósofos cínicos y no puede considerarse casual el 
hecho de que un socrático, Antístenes, pase por ser el fundador de la 
escuela cínica.

La figura histórica de Sócrates ha constituido, constituye y constituirá, 
sin embargo, un enigma de difícil solución. Es lo que se conoce como la 
“cuestión socrática” y apunta al discernimiento del Sócrates real. Existen 
autores, como Joel, y más recientemente Chroust, para quienes la imagen 
de Sócrates, lleno de rasgos y elementos cínicos y encarnador del ideal de 
la autarquía, no debe ser estimada como la más histórica y ceñida a la 
realidad, sino que se debería al influjo que las ideas de Antístenes habrían 
dejado impresas en la visión que nos ofrece Jenofonte de Sócrates en Las 
Memorables. El eximio especialista Gigon es también de este parecer (26). 
El trabajo de Chroust, por detenemos en la obra más reciente sobre la 
cuestión, es muy importante, no cabe duda; pero creemos que exagera un 
tanto al atribuir todos los rasgos de matiz cínico que aparecen en Las 
Memorables al influjo de las ideas cínico-antisténicas. A nosotros nos es 
imposible entrar ahora a fondo en esta cuestión, ya que nos desviaría del 
propósito que pretendemos. Lo que si es claro es que no nos adherimos 
tampoco a posturas tan moderadas sobre la cuestión como las de Antonio 
Tovar, quien, en su conocida Vida de Sócrates, sostiene que el maestro 
ateniense respetó durante toda su vida lo que le dictaban las leyes de la 
ciudad y que su muerte acatando sin rechistar estas leyes es la mejor 
prueba de ello. Pero es que ¿acaso esta aceptación sumisa de una injusta 
pena de muerte no debe considerarse como el rasgo más característico de 
su repulsa interior por la situación moral de una ciudad que condenaba a 
morir a un hombre inocente? Para nosotros, la muerte de Sócrates 
representa la culminación magistral de la vida autárquica que llevó a lo



—34—

(27) Memor. 1, 5, 6. traducción de A. García en Jenofonte. Recuerdos de Sócrates. 
Apología. Simposio. Madrid. Alianza. 1967.

largo de toda su vida. Su empecinamiento en la aceptación de una condena 
a sus ojos injusta significó para Sócrates la plena realización del ideal de la 
autosuficiencia. ¿Qué puede importarle a un sabio independiente, que rige 
su vida atendiendo exclusivamente a los dictados de su razón, la valoración 
adversa de un tribunal entero, representante de toda la ciudad de Atenas? 
Sócrates tenia ya plena conciencia de la validez absoluta de su moral 
individual, basada en Seguir las normas de su propio logos, y el apechar 
con la muerte constituyó, a nuestro entender, la afirmación más sublime 
de su independencia y de su autosuficiencia.

La aportación socrática al ideal de la autarquía, trascendental sin 
duda, se apoyaba, sobre todo, en la práctica diaria del autodominio, la 
enkráteia, considerado como fundamento último de la libertad interior. 
Este autodominio le conduce a prescindir de una serie de bienes estimados 
como superfluos y que pueden poner en un serio peligro sus ansias de 
libertad plena. Asistimos ya en Sócrates al trastueque valorativo que será 
característico de todas las escuelas morales de la época helenística. 
Conceptos tales como los de libertad, riqueza, pobreza, felicidad, etc., no 
van a ser a partir de ahora valorados al modo tradicional; es decir, en 
cuanto ligados esencialmente a lo externo y ajenos por completo al control 
del sabio, sino valores que dependen exclusivamente del individuo, que 
nacen de lo profundo de su libertad y que se obtienen mediante una 
ejercitación ascética constante.

Dentro de la esfera socrática de la virtud del autodominio sobre las 
cosas que no dependen de nosotros, analizaremos a continuación algunos 
ejemplos documentados en los escritos socráticos de Jenofonte, discípulo 
también de Sócrates que no seguiría los derroteros de la reflexión 
filosófica. El tema del dominio de los placeres y de la riqueza, unido al de 
la nueva valoración de los conceptos de libertad y de esclavitud, tan 
frecuente en la época del helenismo, aparece tratado en un pasaje de 
Las Memorables, de Jenofonte (27):



—35—

(28) Memor. 1, 2. 3. Traducción de García Calvo, op. cit.
(29) Memor. 1,6, 2-3. Traducción de García Calvo, op. cit.

“Sócrates, yo confieso que creía que los que se dedican a la 
sabiduría tenian que venir a hacerse más felices; pero lo que es tú me 
parece que has sacado del filosofar los frutos más contrarios a eso. A 
la vista, pues, está que vives de una manera que no habría un esclavo

“Y mientras hablaba de ese modo, todavía más temperante se 
mostraba y con más dominio de sí mismo en sus hechos que por sus 
palabras, pues no sólo dominaba las pasiones del cuerpo, sino 
también las del dinero, teniendo por cierto que aquel que recibe 
dinero del primero que llega está estableciendo un amo sobre sí y 
sometiéndose a una esclavitud no menos triste que ninguna otra.”

Ideas muy similares a las de este pasaje hallamos en otro lugar de 
Las Memorables, en el que el tema de la autarquía, basada en el 
contentamiento con lo mínimo indispensable para las necesidades vitales, 
aparece expresado por arkoúnta (28):

“Y extraño paréceme igualmente que llegara a convencer a 
nadie de que Sócrates corrompía a nuestros jóvenes, cuando él, 
aparte de lo dicho, era en primer lugar en los placeres del amor el 
más continente de los hombres, después para el frío y el calor y toda 
clase de fatigas el más duro, y en fin, acostumbrado de tal modo a la 
mesura en sus necesidades que, tan escasos como eran los bienes de 
que disponía, con tanta facilidad tenía lo que le bastaba.”

Una nueva valoración de la felicidad aparece en otro fragmento de 
Las Memorables (29). La eudaimonía, es decir, la felicidad, como 
ocurría sobre todo en los filósofos cínicos, se centra en la posesión de una 
independencia interior y no en la adquisición de toda suerte de bienes 
externos, los cuales, en lugar de proporcionar una mayor libertad e inde
pendencia, lo único que ocasionan es esclavizar a los hombres que los 
buscan con todas sus fuerzas:



-36-

“Pues lo primero ¿de quién sabéis que esté menos que yo 
esclavizado a las pasiones de su cuerpo? ¿Y cuál de los hombres veis 
más libre que yo, que no recibo de nadie regalos ni soldada? Y más 
justo ¿a quién podréis razonablemente considerar que al que está 
ajustado a lo presente y a lo que le es dado de tal modo que de nada 
de las cosas ajenas necesita?”

(30) Sobre la opinión de Chroust, cf. op. cit., pág. 108.
(31) Apol. 16.

que tratado de ese modo por su dueño lo aguantara: manjares que 
comes y bebida que bebes, de lo más barato, y de vestido, andas 
envuelto en uno no ya sólo barato, sino el mismo para verano y para 
invierno, y te pasas la vida descalzo y sin camisa. Y más aún, dinero, 
por supuesto, te niegas a tomarlo, cosa que ya sólo de recibir alegra y 
que, guardada en tu poder, te permite vivir más libre y más agra
dablemente. Asi que si, igual que en los demás oficios los maestros 
sacan a los aprendices imitadores de ellos mismos, tú también por 
ese camino llevas a los que están contigo, ve teniendo por cierto que 
eres maestro de miseria.”

La idea de que el sabio debe liberarse de la esclavitud de los placeres y 
llevar un modo de vida sobrio y sin salirse de los limites impuestos por la 
autarquía se nos muestra también en un pasaje de la Apología, de 
Jenofonte, exactamente en su capítulo 16. Para Chroust, como en otras 
tantas ocasiones, se tratada de una clara noción cínico-antisténica. 
Nosotros estimamos que no hay que ver elementos cínicos por doquier en 
los escritos que versan sobre la figura de Sócrates y pensamos que esta 
concepción de los placeres como esclavizadores del hombre es genuina- 
mente socrática, como lo probaría el gran uso que hace Platón de la misma 
en sus diálogos (30). Esto no excluye, por otra parte, qué duda cabe, el 
hecho de que los filósofos cínicos vieran en ésta y en otras ideas socráticas 
claros precedentes de sus propias doctrinas. El pasaje dice asi (31):



(32) Memor. 1, 6, 10. Traducción de García Calvo, op. tic.

—37—

Toda esta transformación valorativa, que tenia su justificación última 
en la interiorización de la moralidad, lleva a Sócrates a ofrecemos una 
nueva imagen de la felicidad, basada no ya en la acumulación de bienes 
materiales, sino en la posesión de una riqueza consistente en la autarquía, 
en cuanto que ella nos hace carecer del menor número posible de cosas y 
acercamos a la forma de vida más perfecta, la divina, que se caracteriza 
por la autosuficiencia más absoluta: por la no carencia de nada que esté 
fuera de sí, como les acontece a los dioses. Y así leemos en Las Me
morables (32):

“Diríase, Antifonte, que tú opinas que la felicidad es regalo y 
lujo y comodidades; mas lo que yo creo es que el no necesitar de 
nada es don divino y el necesitar de lo mínimo posible, lo más 
cercano a lo divino; añádase que lo divino es lo mejor de todo, y lo 
más cercano a lo divino, lo más cercano a lo mejor.”

En el período helenístico, y de un modo especial en la filosofía de 
Epicuro, volveremos a encontramos con la idea de que la forma de vida de 
la divinidad es la mejor, ya que ella no carece de nada, no depende de nada 
exterior a ella y puede ser, como consecuencia de ello, plenamente 
autosuficiente.

e) Platón

Cuando abordamos a Platón, nos encontramos con un panorama muy 
distinto. El concepto de autarquía aparece documentado en numerosos 
pasajes, mas al no constituir el mismo la esencia de su pensamiento será 
imposible ofrecer del ideal de la autosuficiencia una imagen coherente, 
tendremos que conformamos sólo con retazos. La ética platónica, además, 
no es exclusivamente individualista, sino que aparece subordinada a la 
ética política y al control de una instancia superior divina, ya que “la 
sumisión a la divinidad es acorde con la medida, discorde la sumisión a los



Plat. Ep. VII, 354 e ss. Cf. Nestle. D.: Eleutheria, Túbingen, Mohr, 1967, pág. 89

—38—

(33) 
y sigs.

(34)
(35)

Esta relatividad de la autarquía a escala humana aparece reflejada en 
otro testimonio platónico, en el que, preludiando a Aristóteles, se nos dice 
que la imposibilidad de conseguir la autosuficiencia por parte del hombre 
es la base de la formación de la ciudad-estado (35):

“Pues bien, comenté yo, la ciudad nace, en mi opinión, por darse 
la circunstancia de que ninguno de nosotros se basta a sí mismo, sino 
que necesita de muchas cosas. ¿O crees que existe otra razón por la 
cual se fundan las ciudades?”

En el diálogo £7 Político nos hallamos ante un texto muy interesante, 
que hace referencia a cómo estaba constituido el mundo bajo el mando de 
Cronos y cómo, a partir de entonces, fue evolucionando hacia formas de

hombres” (33). No puede causar extrañeza alguna, por tanto, que los 
ideales de independencia y de autarquía no formen un cuerpo de doctrina 
en su obra. A pesar de todo ello, vamos a analizar una serie de fragmentos 
de Platón, en los cuales el concepto de autarquía es mencionado de una 
manera explícita.

En La República hallamos tres pasajes merecedores de comentario. 
En el primero de ellos se afirma la superioridad del hombre frente a los 
demás seres mortales, en lo que a la autosuficiencia se refiere. La 
autarquía, por otra parte, es puesta en relación con la vida feliz, como 
sucederá en Epicuro y en los cínicos, pero es considerada como un ideal 
inalcanzable para las débiles fuerzas humanas. El texto dice lo siguiente (34):

“Ahora bien, afirmamos igualmente que un hombre así es quien 
en mayor grado reúne en sí mismo todo lo necesario para vivir bien y 
que se distingue de los otros mortales por ser quien menos necesita 
de los demás.”

Polit. III. 387 D.
Polit. II, 369 D. Traducción de Fernández Galiano y Pabón, Madrid, Estudios 

Políticos, 1970.



—39—

vida más imperfectas, en el ámbito del mito de la degeneración de las 
edades del mundo. El criterio de perfección de la Edad Dorada viene dado 
por la idea de autarquía, dado que en esa época áurea los hombres 
habitaban en un mundo autosuficiente y eran regidos por unos dioses que 
poseían esta perfección de una manera plena. A medida que esta situación 
paradisíaca se fue degradando, el ser humano dejó de ser autosuficiente. 
Aún estábamos muy lejos, en este texto platónico, de los ideales del 
helenismo, en donde, como veremos, la autarquía del hombre no es un don 
concedido graciosamente desde fuera, ni fruto de unas circunstancias 
externas favorables, como sucedía en la Edad Dorada, sino un logro 
obtenido mediante una ascesis continua. El pasaje se expresa así (36):

“Y además, las divinidades, como pastores divinos, habían 
repartido a los seres vivos por géneros y rebaños, siendo cada uno 
autosuficiente en todo para cada uno de los que él mismo apacentaba, 
de suerte que nada se encontraba en estado salvaje, ni se comían 
unos a otros entre sí; la guerra y la revuelta no existían en su seno en 
absoluto.”

Muy significativo es también un pasaje del Filebo platónico, en el 
cual, dentro de la problemática de la superioridad de la razón o del placer 
que constituye el meollo del diálogo, el concepto de autarquía es puesto en 
relación con ideas afines, como las de suficiencia o finalidad o perfección, 
conceptos éstos idénticos en el pensamiento griego. La razón y el placer 
aislados, se nos viene a decir, no podrían conducir al hombre a la 
obtención de la felicidad, ya que al no bastarse a sí mismo uno y otro no 
pueden constituir la finalidad hacia la que el hombre debe tender (37):

“Por tanto, de un modo total en este razonamiento, la razón y el 
placer perdieron toda posibilidad de ser el bien en sí, privados ambos 
de la autosuficiencia y de la capacidad de los suficiente y de lo 
perfecto.”

(36) Pol. 271 D.
(37) Filebo 67 a.



—40—

(38) Timeo 68 e.
(39) Timeo 33 d.

En un pasaje de su magno diálogo cosmológico, El Timeo, el adjetivo 
autárquico se aplica al mundo, en tanto en cuanto es algo divino y 
perfecto. Una vez más, aparece aplicada a la divinidad el concepto de 
autosuficiencia absoluta, en contraposición con la autarquía humana, que 
es sólo relativa (38). El texto dice lo siguiente:

“Todas estas cosas hechas de la forma dicha, por necesidad el 
demiurgo las tomó de lo más bello y de lo mejor para la producción 
de lo generado, cuando él engendró al dios autosuficiente y al más 
perfecto (scil. el mundo), utilizando como auxiliares las causas que 
existían en estas cosas, pero siendo él mismo el constructor del bien 
en todo lo que ha sido generado.”

Una idea completamente similar encontramos en otro lugar de El 
Timeo. Se está hablando allí del proceso de formación del mundo y de 
cómo el “demiurgo” lo hizo esférico y circular, sin necesidad ni de ojos, ni 
de orejas, ni de respiración, ni de ningún otro tipo de órganos. Y a 
continuación de esto se nos dice (39):

“Pues el que lo construyó pensó que el mismo (scil. el mundo) 
sería mejor siendo autosuficiente que necesitado de otras cosas.”

Vamos a concluir el análisis de los pasajes platónicos citando tres 
textos de las Definitiones pseudoplatónicas, en las que el concepto de 
autarquía aparece de un modo explícito. El primero de ellos es una 
definición del concepto en dos enunciados diferentes. En el primero se 
alude a la autarquía como perfección en la posesión de bienes, como algo 
teleológico dentro de la escala de la posesión del bien. Esta definición es 
muy interesante, ya que en ella, al igual que en Epicuro, aparecen 
estrechamente unidas las ideas de autosuficiencia y de fin, autárkeia y 
télos. El segundo de los enunciados hace referencia a una parcela concreta 
del campo semántico y conceptual del término: al del individuo. El



—41 —

hombre que ha alcanzado con su esfuerzo ese estado, héxis, en la posesión 
de los bienes es totalmente independiente y libre, en cuanto que es dueño 
de si mismo. Esta definición de la autosuficiencia se expresa asi (40):

El segundo de los ejemplos de las Definitiones hace referencia al 
concepto de autosuficiencia como finalidad que debe seguir la creación de 
cualquier objetivo político. Se la caracteriza, además, como medio de 
conseguir la felicidad, considerada aquí como una superación de todas las 
necesidades que pueden acechar al hombre en una vida solitaria (41):

La tercera de las Definitiones pone en relación directa los conceptos 
de felicidad y de autosuficiencia, al mismo tiempo que los de perfección y 
utilidad (teleiótes y ophelia) (42):

Una vez llevado a cabo el examen de los textos platónicos, podemos 
concluir, a modo de resumen, que el concepto de autarquía aparece en 
Platón relacionado con la mayoría de los conceptos afines que volveremos 
a encontrar en Aristóteles, si bien en e\ Estagirita serán desarrollados más 
a fondo.

“Autarquia: perfección en la posesión de los bienes. Estado 
según el cual los que lo poseen son dueños de sí mismos.”

“Estado: agrupación de una multitud de hombres que se basta a 
si misma para vivir felizmente; agrupación de una multitud que se 
rige por leyes.”

“Felicidad: bien compuesto de todos los bienes; capacidad auto- 
suficiente para vivir bien, perfección en la virtud; provecho auto- 
suficiente del ser vivo.”

(40) Def. 412 b.
(41) Def. 413 e.
(42) Def. 412 d.



(43) Pol. 7. 5. 1326 b 30.

—42—

1

C) EL IDEAL DE LA AUTARQUIA EN LA FILOSOFIA 
ARISTOTELICA

Cuando se examina con detenimiento el ideal de la autarquía en el 
pensamiento aristotélico, lo primero que se percibe con nitidez es que la 
problemática de la idea de autosuficiencia aparece tratada de una forma 
exhaustiva en todos sus campos. Con el propósito de conseguir una mayor 
claridad y rigor científicos, dividiremos el análisis de la idea de autarquía 
en Aristóteles en dos capítulos, y extraeremos al final las conclusiones 
pertinentes. El primero de ellos se ocupa de la autosuficiencia en la esfera 
política, mientras que el segundo, por el contrario, somete a consideración 
el ideal de la autarquía en el dominio ético.

l.° La autarquía en la esfera política
Lo primero que se observa al emprender el estudio del ideal de 

autarquía en relación con la vida política es que éste constituye el 
fundamenteo de toda comunidad ciudadana, al mismo tiempo que la meta 
hacia la que tiende toda estructura política. Sin autosuficiencia, una 
ciudad no es tal ciudad, ya que carece de su raíz nutricia y de su instancia 
final.

La autosuficiencia es aplicada, en primer lugar, al territorio que debe 
ocupar cualquier agrupación humana que pretenda formar una comunidad 
política estable, ya que el territorio debe ser capaz de bastarse a si mismo 
con sus propios recursos naturales. Esta caracterización de una autarquía 
económica, como base imprescindible de la creación de una comunidad 
ciudadana, la encontramos en un pasaje de la Política, en el que leemos lo 
siguiente (43):

“Poco más o menos lo mismo puede decirse del territorio. 
Respecto a las cualidades que debe tener, es evidente que todos 
aprobarían el más autárquico, y necesariamente será tal el que



—43—

(44) Pol. 3. 9. 1280 b 34.
(45) Pol. 3. 9, 1281 al.

proporcione de todo, puesto que lo autárquico consiste en estar 
provisto de todo y no carecer de nada.”

Ahora bien, el concepto de autosuficiencia de la polis no se agota en 
Aristóteles en una faceta meramente económica, sino que posee una 
variedad de matices mucho mayor. En ocasiones nos ofrece el Estagirita 
una imagen de la autosuficiencia mucho más rica de contenido y con la 
finalidad de proporcionar al hombre la vida feliz, eú zén, al tiempo que 
caracterizada por los epítetos de perfecta y autosuficiente, zoés teleias kaí 
autárkous. El hombre griego sólo puede hallar la felicidad dentro de los 
limites de una comunidad semejante. En el período helenístico, en donde 
se produce la ruptura del ideal político, veremos que las circunstancias 
habrían de cambiar de una manera radical. En un pasaje de la Política 
leemos lo siguiente (44):

“Pero el hecho de que se den todas esas condiciones (scil. autar
quía territorial, etc.) no es suficiente para que haya una ciudad, una 
ciudad es una comunidad para vivir bien de casas y de familias, en 
vistas a un modo de vida perfecto y autosuficiente.”

Ideas muy semejantes a las que acabamos de leer, y con idénticas 
expresiones lingüísticas, vemos también en otro pasaje de la Política, en el 
que la autarquía es asimilada a la perfección y a la felicidad (45):

“El fin de la ciudad es, pues, el vivir bien, y esas cosas (scil. ma
trimonios, alianzas, fratrías, sacrificios) existen para este fin. Una 
ciudad es la comunidad de familias y de aldeas que lleva una vida 
perfecta y autosuficiente, y esto es, en nuestra opinión, vivir de un 
modo feliz y bueno.”

Conceptos muy similares volvemos a encontrar en otro testimonio 
aristotélico, en el que, una vez más, la noción de autarquía se identifica 
con la de felicidad, así como con la de perfección y límite. En Epicuro



—44—

(46) Pol. 1, 2, 1252 b 29.
(47) Pol. 4. 4, 1291 a 14.
(48) Pol. 2, 2, 1261 b 11; cf. 1, 2, 1253 a 26 y 4, 4, 1291 a 14.

“Porque la casa es más autosuficiente que el individuo y la 
ciudad más que la casa, y sólo habrá ciudad siempre que resulte 
autosuficiente la unión de una pluralidad.”

i

De una serie de individuos con capacidades idénticas no puede 
constituirse una ciudad, si es que ella aspira a ser autosuficiente. La 
autosuficiencia a nivel político sólo podrá obtenerse en el marco de una 
pluralidad de individuos que exceda los límites numéricos de la simple 
casa. Y, asi, en la Política se nos dice (48):

“Después, considerando que éstos (scil. tejedor, labrador, zapa
tero y albañil) no son autosuficientes, añade un herrero, los pastores 
que se precisan para el ganado necesario y, además, un comerciante 
al por mayor y otro al por menor, y en esto radica la plenitud de la 
ciudad primaria, como si toda ciudad se constituyera en vistas a 
procurarse lo necesario y no preferentemente a causa del bien y 
necesitara por igual de zapateros y campesinos.”

veremos cuán estrechamente ligada se halla la idea de autarquía con las de 
límite y perfección (46):

“La comunidad perfecta de varias aldeas es la ciudad, que posee 
ya, por así decirlo, el límite de la autosuficiencia, y que se creó para 
vivir y que existe para vivir bien.”

En otra esfera temática diferente, encontramos en Aristóteles una 
serie de fragmentos muy interesantes, en los que se hace patente una 
abierta oposición entre ciudad e individuo aislado, en tanto en cuanto la 
ciudad es autosuficiente, mientras que el individuo que vive en soledad no 
puede serlo en modo alguno, debido a su congénita carencia de autosu
ficiencia. Y así leemos en un pasaje de la Política (47):



r

—45—

El hecho de que la ciudad constituya un todo autosuficiente se debe a 
que las partes de ese todo, es decir, los individuos de que consta, no son en 
modo alguno autosuficientes, como se nos dice en otro pasaje de la 
Política (49):

“Porque si el individuo aislado no es autosuficiente, será 
semejante a las demás partes en relación con el todo.”

A partir de la idea que acabamos de mencionar, extrae Aristóteles la 
conclusión de que lo menos unitario es preferible a lo más unitario, por la 
razón de que lo menos unitario es más autosuficiente. La comunidad 
ciudadana no puede ser autárquica si no es por la unión de individuos con 
este fin, mientras que el individuo que pretenda ser autosuficiente en el 
plano de la moralidad individual se verá estorbado precisamente por la 
participación en las tareas que la comunidad le exige, como acontecerá en 
la época helenística. Esta excelencia de lo menos unitario en relación con 
la autarquía de la ciudad la expresa Aristóteles del siguiente modo (50):

“Por tanto, si es preferible lo más autosuficiente, también debe 
preferirse lo menos a lo más unitario.”

Una contraposición muy tajante entre ciudad autárquica e individuo 
no autárquico se percibe en otro pasaje de la Política, en el que, de uha 
forma curiosa, se concede a la bestia un grado mayor de autosuficiencia, 
asi como a la divinidad que la posee en su forma perfecta. La autarquía es 
identificada con el mayor de los bienes que el hombre sólo puede hallar en 
el marco de la comunidad política, ya que por nacimiento es un ser 
deficiente. El testimonio aristotélico se expresa en los siguientes tér
minos (51):

“Y el que no puede vivir en comunidad, o no necesita nada por 
ser autosuficiente, no es miembro de la ciudad, sino una bestia o un

(49) Pol. 1.2, 1253 a 26.
(50) Pol. 2, 2, 1261 b 14
(51) Pol. 1, 2, 1253 a 28.



'1

—46—

(52) Pol. 1.8, 1256 b 14.
(53) Pol. 1.9. 1257 a 30.

1

dios. Es natural en todos la tendencia a una comunidad tal, pero el 
primero que la estableció fue el causante de los mayores bienes.” 

Esta incapacidad del hombre solo y aislado de subvenir a sus necesi
dades más perentorias ha sido la causa de que se uniera a otros hombres, a 
fin de poder paliar su connatural indigencia. Tras una primera etapa de 
mero intercambio de productos naturales, el ser humano se habría 
planteado la exigencia de vivir en el marco de una comunidad, en la cual 
podía encontrar un sistema de autarquía económica más desarrollado. 
Estos estados intermedios, participantes en mayor o menor medida de un 
ideal de autosuficiencia económica, aparecen en otro testimonio de la 
Política aristotélica (52):

“Otros viven placenteramente haciendo una mezcolanza de esos 
modos de subsistencia, supliendo lo más deficiente de su forma de 
vida allí donde no llega a ser autosuficiente; por ejemplo, los que 
viven al mismo tiempo del pastoreo y de la piratería, y los que viven 
de la agricultura y de la caza.”

Esta misma idea de la lenta evolución hacia un sistema económico 
más perfecto es la que subyace en dos pasajes del libro primero de la 
Política. El primero de ellos aparece en el contexto de la distinción entre 
el arte del comercio y el crematístico. En la primera comunidad básica, la 
familia, no hay acción alguna que se dirija al comercio, mas, en un 
momento dado, un número de familias aisladas se encontrarían incapaces 
de valerse por sí mismas y habrían tenido que recurrir al intercambio de 
distintos objetos. Este cambio seria natural y tendría por finalidad la 
autosuficiencia de la familia aislada y no el enriquecimiento. Y así 
leemos (53):

“Tal clase de trueque ni es contra naturaleza ni tampoco una 
forma de crematística, sino que servía para completar la autarquía 
natural.”



—47—

(54) PoL 1. 8, 1256 b 32.
(55) PoL 4. 4, 1291 a 10.

Un poco antes se había insistido en que la autosuficiencia depende del 
concepto de limite que no se puede transgredir y no de la búsqueda de una 
acumulación de riquezas. Esta idea, expresada aquí por Aristóteles, será 
capital en la esfera de la autarquía moral del sabio, que hallará su pleno 
desarrollo en la filosofía helenística. El texto aristotélico dice lo si
guiente (54):

“Pues la autosuficiencia de una tal adquisición para vivir bien no 
es ilimitada, como dice el verso de Solón: «Ningún límite de la 
riqueza se ha prescrito para los hombres».”

Antes de llevar a cabo un estudio del ideal político de Aristóteles en 
relación con el ideal de la autarquía que nos ocupa, someteremos a 
examen dos textos muy interesantes, en los que la autosuficiencia de la 
ciudad se nos presenta condicionada por su propia libertad y la de sus 
ciudadanos. Esta interconexión de los conceptos de libertad y de auto
suficiencia es ya muy frecuente en el siglo IV antes de Cristo y será un 
tema favorito de la reflexión de las escuelas morales de la época 
helenística. El pasaje de la Política reza así (55):

“Y ¿no sería imposible que mereciera llamarse ciudad la que 
fuera por naturaleza esclava? Pues la ciudad es autosuficiente y lo 
esclavo en cambio no lo es.”

En el texto que acabamos de citar se nos ha dicho de un modo claro 
que para que un miembro de una comunidad pueda aspirar a la autarquía 
deberá ser libre por naturaleza. Estamos todavía muy lejos de los ideales 
que van a predominar en el helenismo, en donde la autosuficiencia moral 
del hombre no dependerá de su libertad o esclavitud jurídica, sino de su 
independencia interior, como acontecerá en el cinismo, defensor de 
ideales cosmopolitas, que trascienden el ámbito de lo estrictamente 
“político”, en el sentido helénico del término. Esta oposición entre



-48-

(56) Pol. 3, 1, 1275 b 21.
(57) Cf. en especial Nestle, D.: op. cit., pág. 102 y sigs., y Gigon O. Aristóteles. Polilik 

und Staat der Athener, Zürich, 1955.
(58) Pol. 3, 4, 1276 b 17 ss.
(59) Pol. 6. 2, 1317 a 40.

ciudadano y esclavo, entre polites y doúlos, es el tema de otro texto 
aristotélico (56):

“Pues bien, qué es el ciudadano resulta claro de lo expuesto, 
pues aquel que tiene la posibilidad de participar en la función 
deliberante o judicial decimos que es ciudadano de esa ciudad, y 
ciudad la pluralidad de esos ciudadanos (scil. los libres), capaz para 
la autosuficiencia de la vida, por decirlo en pocas palabras,”

Vamos a esbozar a continuación, a modo de conclusión del análisis de 
los textos aristotélicos, las líneas fundamentales del ideal político de 
Aristóteles, que se apoya en los pilares de la libertad y de la autarquía de 
la ciudad y de los ciudadanos que la componen (57).

Lo primero que resalta en el ideal político del Estagirita, si lo 
ponemos en comparación con el de Platón, es que el hombre griego no se 
agota en el hecho de ser ciudadano, miembro de una polis. Este 
alejamiento de la concepción tradicional le ofrece a Aristóteles la perspec
tiva necesaria para preguntarse si no es preferible la existencia política 
como hombre particular a tomar parte activa en las responsabilidades 
públicas del estado. Este alejamiento se hace patente en la pregunta de si 
es idéntica la arete.del hombre bueno y la del ciudadano comprometido, 
andrós agathoú, polítou spoudaíou (58).

Después de haber realizado esta interesante matización, vamos a 
analizar lo que significa la libertad para el Estagirita, como garantizadora 
de la autarquía de la ciudad, asi como del individuo particular que mora en 
ella. Que la libertad es un mero presupuesto de la ciudad, mientras que la 
autarquía es considerada como télos, fin, se puede comprobar en un 
testimonio aristotélico, en el que la libertad es considerada como presu
puesto de la comunidad democrática (59):



-49-

“La libertad, en efecto, es presupuesto de la comunidad de
mocrática.”

(60) Pol. 7, 1. 1323 a 14-16.
(61) Pol. 7, 1, 1324 a 25 ss.
(62) lambí. Protr. 9-58 Rose.

Para Aristóteles, libertad significa, en primer lugar, la propiedad de no 
participar de la esclavitud. La democracia sólo puede estar constituida por 
ciudadanos libres. El otro concepto capital de la democracia aparece 
expresado en la fórmula “vivir como uno quiere”, que, en última 
instancia, es el efecto de la libertad.

Ahora bien, la esencia de la polis griega no se agotaba en Aristóteles 
en la consideración del hombre libre, eleútheros, como principio de la 
democracia, sino que halla su formulación básica en el tema de la 
felicidad, eudaimonía, como autarquía. Para hallar ese orden perfecto de 
la polis y su mejor forma de gobierno hay que conocer, en primer lugar, 
cuál es el tipo de vida más deseable, hairetótatos bíos, mas, a pesar de 
todo el mundo, se muestra de acuerdo en que la vida preferible es la que se 
rige por el criterio de la excelencia, la arete, no se percibe con claridad si 
esta arete es la de la vida política y práctica, o si está constituida por una 
forma de vida desligada de todas las cosas externas, la vida teorética, que, 
en opinión de algunos, es el único modo de vida genuinamente filosófi
co (60). Y Aristóteles, en el marco de esta investigación, continúa en los 
siguientes términos:

“Pasemos ahora a responder a los que, de acuerdo en que la vida 
con virtud es preferible, discrepan en cuanto al uso de que debe 
hacerse de ella, pues unos rechazan los cargos políticos, por creer 
que la vida del hombre libre es distinta a la del político, y los otros 
opinan que la vida política es la mejor” (61).

Este importante pasaje se concluye con la consideración de qué se 
entiende por una vida libre (62):

J



—50—

(63) Pol. 7. 3, 1325 b 32.
(64) Pol. 7. 3. 1325 b 14-21.

“Sólo resta por someter a consideración cuál es el tipo de vida 
que ahora afirmamos que es libre.”

A primera vista, Aristóteles parece dar la impresión de que estima la 
vida teorética como la libre y la mejor, de acuerdo con la tesis de que “sólo 
el sabio es libre”. Mas. a pesar de ello, el Espagirita no adopta ninguna 
postura definitiva, sino que para evadir esta espinosa dificultad recurre a 
la relativizacion de la antítesis entre vida aislada y dedicada al cultivo de 
la filosofía y vida que busca como objetivo la participación en las 
obligaciones comunitarias.

Será menestar preguntarse ahora cómo consigue Aristóteles esta rela- 
tivización. Por una parte, hace resaltar que la felicidad consiste en praxis, 
definida como eupragía, tanto en lo que concierne al estado como en lo 
que se refiere al individuo (63). Y asi nos dice:

“Si lo que acabamos de afirmar es verdad y hemos de sostener 
que la felicidad consiste en la prosperidad, eupragía, la vida práctica 
será la mejor.”

Mas añade acto seguido:
“Pero la vida práctica no se refiere necesariamente a otros, como 

algunos piensan, ni el pensamiento es práctico únicamente cuando se 
ejercita en vista de los resultados que se obtienen de la actuación, 
sino que lo son mucho más la contemplación y la meditación, que 
tienen en sí mismos su fin y se ejercitan por si mismos” (64).

Después de haber leído este extenso e importante pasaje, lo más fácil 
sería caer en la tentación de pensar que Aristóteles concede una impor
tancia mayor a la vida teorética y contemplativa que a la vida práctica, por 
el hecho de que ésta participa de la autarquía, y posee una finalidad en si 
misma que le hace ser superior. Mas Aristóteles no llegó a dar este paso 
que hubiera supuesto la ruptura con el ideal político imperante e intenta,



i

—51 —

por ello, sostener con fuerza que ambos tipos de vida no se excluyen entre 
si. Y, asi, concluye este apartado del siguiente modo (65):

“Es manifiesto, pues, que necesariamente la vida mejor será 
para cada uno de los hombres y en común para las ciudades y los 
hombres todos.”

(65) Pol. 7, 3, 1325 b 32.
(66) Pol. 7, 9, 1329 a 1 ss.
(67) Pol. 4, 1 1. 1295 a 36 ss.
(68) Metaf. 1, 2, 982 b 25 ss.
(69) Pol. 1, 2. 1253 a 1.
(70) Pol. 7, 13, 1331 b 39 y 1332 a 1.

La polis, por consiguiente, ha de estar compuesta de hombres libres, 
de ciudadanos con plenos derechos; tiene que ser autárquica y poseer 
labradores, artesanos y soldados que liberen a los ciudadanos de las 
ocupaciones materiales, “porque tanto para que se origine la virtud, como 
para las actividades políticas, es indispensable el ocio” (66). “Pues la vida 
feliz es la vida sin impedimento de acuerdo con la virtud” (67). El hombre 
que puede dedicarse a la perfección de su propia virtud es verdadera
mente libre y autosuficiente, pues “un hombre —decimos nosotros— es 
libre cuando es por si mismo y no por otro” (68). Esta es la meta a la que 
debe aspirar la mejor Politeia: velar por la autarquía del individuo y, para 
ello, ella misma tiene necesidad de ser autárquica como un todo, pues “la 
autarquía es la finalidad y lo mejor” (69).

En la polis griega hay necesariamente un gran número de personas, 
verosímilmente la mayoría de sus habitantes, privados de la eudaimonía, 
de la felicidad; es decir, de la autosuficiencia, “pues es evidente que todos 
aspiran a vivir bien y a la felicidad, pero unos tienen la posibilidad de 
alcanzarlo y otros no, por un fallo de la naturaleza o de la fortuna” (70). 
Es evidente que la construcción de este estado mejor, que aspira a la 
felicidad y a la autosuficiencia de los ciudadanos, precisa de un libre por 
naturaleza y de un esclavo por naturaleza, de unphysei eleútheros y de un 
physei doúlos, o lo que viene a ser lo mismo, reduciendo los términos al



—52—
i

tema que nos ocupa en este ensayo, que en la ciudad-estado diseñada por 
Aristóteles unos hombres están en condiciones de aspirar al ideal de la 
autarquía, los que son libres por naturaleza; mientras que otros, la 
mayoría, los que son esclavos por naturaleza, no pueden hacerlo en 
absoluto. Resulta evidente que Aristóteles tenia que encontrar dificultades 
con esta teoría, ya que dado que los agricultores y obreros, por poner un 
ejemplo, no deben ser ciudadanos, se sigue como consecuencia para ellos 
que en parte son esclavos y en parte no.

De todo lo que hemos considerado hasta aquí se desprende que el 
hecho de ser un hombre libre por naturaleza es la condición primaria para 
que el hombre pueda vivir libre, tanto en el ámbito de la vida política como 
en el de la vida dedicada a la contemplación. Con la ayuda del concepto de 
autarquía pudo Aristóteles ofrecernos el ideal de la vida contemplativa y 
presentar, en consonancia con él. un bosquejo de la mejor Politeia 
realizable, que es aquella que procura que todos sus ciudadanos sean 
felices y autosuficientes en el marco de la felicidad y la autosuficiencia 
individuales.

La mejor Politeia de Aristóteles conoce y acepta ambas partes de la 
exigencia de la libertad democrática. La comunidad política, en sentido 
propio, sólo puede comprender iguales, entre los cuales no puede ni debe 
darse ninguna relación despótica, so pena de destruir la premisa de la 
libertad y la finalidad de la autarquía en la formación de la ciudad. El 
hombre libre posee la capacidad de ejercitar sin trabas la arete, como 
indica el sentido de la frase “vivir como uno quiere”. Mas, a pesar de ello, 
Aristóteles no emplea los conceptos de libertad y autosuficiencia como 
fundamentales para el bosquejo de su Politeia, y no lo hace porque ambos 
se habían convertido en armas de partido en su momento histórico. El 
hombre libre, por otra parte, no es defendido primariamente por su 
pertenencia a la comunidad ciudadana, sino por la posesión del rasgo 
“libre por naturaleza”, physei eleútheron. Podría dar la impresión, a 
primera vista, de que Aristóteles parece aceptar el concepto sofista de la 
libertad; pero, en realidad, Aristóteles no emplea la expresión “libre por 
naturaleza” como algo que se opone a la comunidad ciudadana que se rige



—53—

Autarquía y amistad en las Eticas de Aristóteles

Con la finalidad de lograr una mayor claridad en la exposición.

a) La libertad no es la finalidad a la que tiende la mejor Politeia, sino 
que ella debe considerarse como un requisito básico de su verdadera 
finalidad: la autosuficiencia.

b) No debe verse una antítesis tajante entre la vida del individuo 
autárquico y la de la comunidad política, sino que Aristóteles intenta, 
aunque quizá no lo logre del todo, armonizar esta antítesis en una unidad 
superadora: la ciudad sólo puede ser libre y autárquica si sus componentes 
son también libres y autárquicos y el individuo sólo puede ser libre y 
autosuficiente en el marco de una ciudad que le facilite la libertad y la 
autarquía a que aspira.

por unas leyes convencionales, ni tampoco pretende establecer una escla
vitud con respecto a la divinidad, al modo platónico, en lugar de seguir la 
senda de “vivir como uno quiere”, sino que el Estagirita nos presenta la 
ciudad-estado como el espacio vital del theorón, del hombre que se dedica 
a la contemplación de la realidad, como la única entidad que puede 
protegerlo y garantizar las condiciones para que pueda ejercer la contem
plación, theoreín. La ciudad mejor, por consiguiente, facilitará al individuo 
las bases para la vida contemplativa, única forma de que el ciudadano 
pueda alcanzar la libertad y la autosuficiencia, sin las cuales la felicidad 
no puede ser concebida.

Dos conclusiones pueden extraerse de todo lo que acabamos de 
analizar:

2.° La autarquía en la esfera ética

Examinaremos en este apartado el problema de la relación entre las 
¡deas de autosuficiencia y amistad en las tres Eticas aristotélicas y 
después someteremos a consideración el análisis del concepto de autarquía 
en relación con la felicidad y el sabio que se dedica a la contemplación.



—54—

Autarquía y amistad en la Etica a Nicómaco

A primera vista, parece un hecho fuera de toda duda que el ideal de la 
autosuficiencia excluye de un modo absoluto el de la amistad. Aristóteles, 
no obstante, ha puesto todo su empeño en armonizar los elementos 
antitéticos de esta aparentemente irreductible oposición: el hombre autár- 
quico no necesita amigos o el hombre autárquico necesita amigos (71).

Desarrollo aristotélico del primer punto de la antitesis: el hombre 
autárquico no necesita amigos (72):

analizaremos el problema en el orden siguiente: Etica a Nicómaco, Gran 
Etica y Etica Eudemia.

Segundo punto de la antítesis: el autárquico necesita amigos. Resultaba 
evidente, si nos atenemos a lo que hemos leído en el pasaje anterior, que 
Aristóteles pensaba que era imposible que el ser humano fuera autárquico 
de una manera absoluta, lo que equivale a afirmar que sólo puede 
conseguir una autarquía relativa, cimentada precisamente en el trato y la 
ayuda de ese segundo yo que es el amigo. Y, así, leemos (73):

(71) Cf. sobre esta cuestión, Widmann. G.: Autarkie und Philia in den Arístotelischen 
Ethiken, Diss. Tübingen, 1967. A esta tesis doctoral debemos parte de lo aportado en este 
capitulo.

(72) E. N. 1169 b 3-8.
(73) E. N. 1169 b 8-22. Traducción de Samaranch en Aristóteles. Obras Completas, 

Madrid. Aguilar, 1969.

“Se discute también sobre el hombre feliz, si necesita amigos o 
no. Pues la gente dice que los felices y los autosuficientes no nece
sitan amigos, ya que tienen consigo los bienes; en consecuencia, 
siendo autosuficientes no necesitan nada; en cambio, el amigo, 
siendo un segundo yo, nos proporciona lo que somos incapaces de 
conseguir por nosotros mismos. De aquí el dicho: «cuando la divini
dad nos favorece, ¿qué necesidad hay de amigos?».”



—55—

“Parece extraño, sin embargo, que si se le dan al hombre feliz 
todos los bienes, se le nieguen los amigos, cuando éstos constituyen, 
al parecer, el mayor de todos los bienes exteriores. Si es propio de la 
amistad hacer el bien más que beneficiarse de él, si la beneficencia 
caracteriza al hombre bueno y a la virtud, si hay un honor mayor en 
llenar de bienes a los amigos que a los extraños, hay que concluir 
que el hombre bueno necesita seres en quienes volcar sus bienes. Por 
esta razón se presentará aún esta cuestión distinta: ¿es en la felicidad 
o en la desgracia donde tenemos más necesidad de amigos? ¿No se 
dice que los desgraciados reclaman seres capaces de consolarles y 
las personas felices son capaces de recibir sus beneficios? Sin ningu
na duda es absurdo querer hacer del hombre feliz un solitario. Nadie 
aceptaría poder disponer por si solo de todos los bienes. El hombre, 
en efecto, es un ser social y naturalmente hecho para la vida en 
sociedad. Esta cualidad se aplica también al hombre feliz, ya que él 
posee todos los bienes de la naturaleza. Además, vale más convivir 
con los amigos y los hombres buenos que con los extraños y los 
advenedizos. Así pues, es necesario que el hombre feliz tenga 
amigos.”

La superación de la antítesis que estamos analizando la realiza 
Aristóteles mediante la consideración de los amigos como un bien. Es de 
destacar que en todo este extenso pasaje no aparece explícito el adjetivo 
autosuficiente, autárkes, dadas las dificultades que entrañaría seguir 
manteniendo el paralelismo del texto anterior, en donde feliz se identifica 
con autosuficiente, desde el momento en que se admite que el hombre 
autárquico necesita amigos. Otra manera de relativizar la antinomia 
consiste en la relativización del ideal, en el sentido de que la única 
autarquía que el hombre puede conseguir es una autarquía compartida con 
los demás, ya que el solitario, monotes, es imposible que sea autárquico y 
feliz, desde el momento en que, como nos dice Aristóteles, el hombre es un 
ser destinado naturalmente a vivir en el seno de una comunidad politica.

Enlazando directamente con la investigación del primer punto de la 
antítesis, nos ofrece Aristóteles un comentario y una explicación exhaus-



(74) E. N. 1169 b 28-1 170 a 13. Trad. de Samaranch. op. cit.

—56—

tiva del segundo punto de la misma: el hombre autárquico necesita 
amigos (74):

“Pero en esta aserción nada responde a la verdad. Hemos dicho, 
en efecto, al comienzo que la felicidad es una especie de actividad en 
acto; es evidente que una fuerza de esta naturaleza nace y se 
desarrolla, y que no está a nuestra disposición como un bien 
adquirido de una vez para todas. Si, pues, la felicidad reside en el 
hecho de vivir bien y de obrar, si la actividad desplegada por el 
hombre bueno es por sf misma buena y agradable, como hemos 
dicho al comienzo; si, por otra parte, lo que nos pertenece en 
propiedad conlleva el agrado; si, finalmente, somos más capaces de 
reflexionar mejor sobre otro que sobre nosotros mismos, y sobre las 
acciones de los demás mejor que sobre nuestras propias acciones, 
resulta necesariamente que las acciones de las personas buenas que 
son sus amigos serán agradables a los hombres buenos y felices, ya 
que por los dos lados dispone uno de lo que es agradable. Por 
consiguiente, el hombre feliz tendrá necesidad de amigos de esta 
clase, puesto que quiere contemplar acciones buenas y propias de su 
naturaleza. Y este es el carácter de las acciones del hombre honesto 
que, además, es nuestro amigo. Por lo demás, se admite que el 
hombre feliz debe vivir agradablemente. Y la vida es penosa para 
todo el que vive en soledad; es difícil desplegar una actividad 
incesante respecto de sí mismo solo; con otro y respecto de otro se 
llega a ello más fácilmente. En estas condiciones, uno podrá ejercer 
de manera más continua esta actividad que, por sí misma, brinda el 
deleite; esto es precisamente lo que al hombre feliz le conviene. El 
hombre virtuoso, en efecto, en la medida en que es honesto, siente 
complacencia en los actos que son conformes a la virtud, mientras 
que se indigna con aquellos que proceden de la maldad, semejante en 
esto al músico, que saca su placer de una buena música, mientras



Autarquía y amistad en la Gran Etica

(75) M. M. 1212 b 24-30.

—57—

Vamos a iniciar el análisis con la consideración del primer punto de la 
antitesis: el autárquico no necesita amigos (75):

“Y habría que hablar sobre la autarquía y el autárquico, si el 
autárquico necesitará de la amistad o no, sino que el mismo será

que la música mala le causa pesar. Por otra parte, el trato frecuente 
con personas buenas puede ayudar a la práctica de la virtud, como 
decía también Teognis.”

En este extenso fragmento pueden distinguirse con nitidez tres argu
mentos perfectamente diferenciados, mas relacionados entre sí:

a) Desde 1169 b 28 hasta 1170 a 4, Aristóteles se apoya en la tesis 
de que la felicidad consiste siempre en una actividad, con la cual se echa 
por tierra la representación estática del concepto de autosuficiencia, según 
la opinión de Widmann. A nuestro entender, no se trata de eso, sino que lo 
que pretende Aristóteles es relativizar el ideal inalcanzable de la autarquía, 
inaccesible para el hombre, que se ve obligado a recurrir a la actividad y a 
la asociación con los demás si es que quiere ser autárquico a su medida.

b) El segundo argumento se apoya en las consideraciones del primero 
y trata de hacer una nueva fundamentación del argumento general: el 
hombre feliz no puede estar solo. Aristóteles esgrime dos motivos en 
apoyo de su argumentación: uno negativo, que apunta a la dificultad de 
que el hombre despliegue una actividad incesante, teniendo a sí mismo 
como punto de mira, y otro positivo, que esa actividad se ejercita con 
mayor facilidad si el hombre la lleva a cabo en compañía de otros y 
teniendo a otros como punto de mira de su reflexión.

c) El tercer argumento se apoya en una cita del poeta lírico Teognis. 
con la que concluye que al hombre feliz le son necesarios los amigos.



—58—

Encontramos de nuevo en este texto la típica relativización del ideal 
de la autarquía absoluta recurriendo a los valores de cooperación expre
sados por symbiósetai y symbioún, es decir, la vida en el seno de una 
comunidad.

(76) M .M. 1212 b 30-33.
(77) M. M. 1213 a 26-b 12.

!

Después de presentamos a continuación el argumento sobre la 
divinidad. Aristóteles vuelve a insistir sobre la cuestión en los siguientes 
términos (77):

“Y además, si hay algo bello, como evidentemente lo hay, en el 
hecho de que aquel que posee los bienes de la fortuna haga el bien, ¿a 
quién hará el bien?, ¿con quién vivirá en comunidad? Pues él no 
pasará la vida solitario, pues el convivir es agradable y necesario. Y 
si, por tanto, esas cosas mencionadas son bellas, agradables y 
necesarias y no son posibles sin la amistad, el autárquico necesitada 
de la amistad.”

autosuficiente para consigo mismo en este aspecto. Pues los poetas 
dicen tales cosas: «Cuando la divinidad se muestra favorable, ¿qué 
necesidad hay de amigos?». De donde también surge el problema de 
si el que tiene todas las cosas y es autosuficiente necesitara de un 
amigo.”

Frente a la Etica a Nicómaco, que se preguntaba si el hombre feliz 
necesitará amigos, aquí la aporia se centra sobre el hombre autárquico y 
su relación con los amigos. Enlazando con el texto que acabamos de citar, 
hallamos el segundo punto de la antítesis: el autárquico necesita amigos (76):

“¿O de un modo especial? (Scil. necesitará el autárquico un 
amigo.) Pues, ¿a quién hara bien, o con quién compartirá la vida? 
Pues él solo no la pasará; si, por tanto, necesita estas cosas, y ellas 
no son posibles sin la amistad, el autárquico necesitará de la 
amistad.”



r

—59—

- < i

(78) M. M. 1212 b 33-1213 a 10.
(79) M. M. 1213 a 5-26.

Muy importante es también para el propósito que nos ocupa un 
extenso pasaje aristotélico, en el que la divinidad se nos presenta en el 
marco del ideal que estamos analizando (78):

“Y la acostumbrada analogía en los razonamientos tomada de la 
divinidad ni aquí sería correcta ni allí sería útil. Pues si la divinidad 
es autárquica y no necesita nada, no por eso nosotros no carecemos 
de nada. Tal es, en efecto, el razonamiento que se ha dicho sobre la 
divinidad, pues, puesto que, dice, la divinidad tiene todos los bienes 
y es autosuficiente, ¿qué hará? Es evidente que no permanecerá 
durmiendo. Contemplará algo, dice, pues eso es lo más bello y 
apropiado. ¿Qué contemplará en consecuencia? Si, en efecto, con
templará alguna cosa distinta, contemplará algo mejor que si misma, 
pero eso es absurdo, que exista alguna otra cosa mejor que la 
divinidad. Entonces ella misma se contemplará a sí misma, pero es 
absurdo, pues también al hombre que se hace a si mismo objeto de 
la contemplación le tomamos por un insensato. En consecuencia, 
será absurdo que la divinidad se contemple a sí misma.”

Cerraremos el apartado dedicado al análisis de los textos de la Gran 
Etica exponiendo la conclusión aristotélica al problema de la autarquía 
del ser humano. El texto, que es muy extenso, dice lo siguiente al 
respecto (79):

“Qué contemplará la divinidad, dejémoslo a un lado y hagamos 
nuestra investigación, no sobre la autosuficiencia divina, sino sobre 
la humana, si el autosuficiente necesitará de la amistad o no. En 
efecto, si alguno, poniendo su atención sobre el amigo, tratara de 
averiguar qué es y qué clase de persona es el amigo, le parecerá tal 
como un segundo yo, si es que se refiere a un amigo de los más 
intimos, como expresa el dicho común: «Ese es un segundo Hera
cles», el amigo es un segundo yo. Y puesto que es lo más difícil,



(80) E. E. 1244 b4-15.

—60—

1

La autarquía y la amistad en la Etica Eudemia

Iniciaremos nuestro análisis, como ya se ha hecho costumbre, consi
derando el primer punto de la antítesis: el autárquico no necesita 
amigos (80):

“También acerca de la autosuficiencia y la amistad hay que 
examinar qué relaciones hay entre ambas capacidades, pues alguno 
se podrá plantear si puede tener un amigo quien sea autosuficiente en 
todo, o bien se busca por necesidad el amigo y el hombre bueno será 
el más autosuficiente. Si la vida unida a la virtud es feliz, ¿qué 
necesidad habrá de un amigo? Pues el autosuficiente no necesita 
de amigos útiles, ni de amigos agradables, ni de la compañía, 
pues él mismo es capaz de acompañarse a sí mismo. Y esto es

como también han dicho algunos de los sabios, el conocerse a si 
mismo, y es lo más agradable (pues el conocerse a sí mismo es 
agradable), y puesto que nosotros mismos no podemos contemplar
nos a nosotros mismos con nuestras fuerzas (puesto que nosotros 
mismos no podemos contemplamos a nosotros mismos, y es evidente 
por el hecho de que censuramos a los otros, mientras que. nosotros 
mismos no nos damos cuenta cuando hacemos estas cosas y eso 
ocurre por benevolencia o por pasión y a muchos de nosotros nos 
obnubilan esas cosas hasta el extremo de no poder discernir con 
rectitud). En consecuencia, como cuando queremos nosotros mismos 
ver nuestro propio rostro, dirigiéndonos hacia el espejo lo vemos, de 
la misma manera también, cuando nosotros mismos queremos 
conocemos a nosotros mismos, nos podemos conocer mirando hacia 
el amigo, pues el amigo es, como decíamos, un segundo yo. Por 
tanto, si es agradable conocerse a si mismo, y esto no es posible sin 
la colaboración de otro en calidad de amigo, el hombre autárquico 
necesitaría de la amistad para conocerse él mismo a sí mismo.”



—61 —

sobre todo evidente en el caso de Dios. Ya es claro que, puesto 
que no tiene necesidad de nadie, no tendrá ningún amigo. En 
consecuencia, el ser humano más feliz tampoco tendrá necesidad, o 
muy pequeña, de un amigo, excepto en la medida en que ser auto- 
suficiente sea imposible. Por necesidad, pues, el que viva la mejor 
vida tendrá el minimo de amigos, y ellos se verán constantemente 
reducidos a menor número y no estará ansioso de tener amigos, 
antes pensará con cierto desdén no sólo acerca de los amigos útiles, 
sino también acerca de los que son deseables por su compañia.”

La solución de este punto de la antítesis viene dada mediante el paso 
a un primer plano de una serie de conceptos morales diferentes del de la 
autarquía, en este caso el de la bondad, así como el de la vida virtuosa y 
feliz. El recurso a estos conceptos le va a servir a Aristóteles para llegar a 
conclusiones similares a éstas: un hombre bueno, por muy autárquico que 
sea, necesita que su bondad no se agote en él, sino que se derrame en 
derredor, y para ello ha de contar con los amigos. Esta es la única forma 
de autosuficiencia a escala humana. La vida virtuosa es capaz de propor
cionar felicidad. Ahora bien, la felicidad no consiste para Aristóteles en 
una mera pasividad, sino que es una actividad, como vimos en su 
momento, y esta actividad sólo puede ser llevada a cabo en relación con el 
otro. De la misma manera que el hombre, a diferencia de la divinidad, 
necesita del amigo para poder lograr la autocontemplación, asi también el 
hombre que vive según la virtud no puede lograr el objetivo de alcanzar 
una vida feliz si no sale de su propio ser, si no se relaciona con nadie y 
comparte la virtud con los amigos y la contrasta. Acto seguido, aborda 
Aristóteles otra cuestión, la de la necesidad que tiene el autárquico de 
amigos y en qué medida precisa de ellos. La divinidad no necesita en 
modo alguno del trato con nadie, ya que es autosuficiente en grado 
absoluto. El ser humano que pretende ser feliz sí necesitará, por el 
contrario, de los amigos en la medida en que le es imposible la obtención 
de una autarquía absoluta. El Estagirita reconoce que el hombre no puede 
poseer la autarquía de la divinidad, absoluta, y, por ello, se ve obligado a 
la relación con los amigos, por muy escasos que éstos sean, ya que éste es



—62—

(81) E. E. 1244 b 15-21. Trad. de Samaranch. op. cit.
(82) E. E. 1245 b 12-14.

el único medio de conseguir la autosuficiencia que se amolda a su medida 
relativa.

Segundo punto de la antítesis: el autárquico necesita amigos (81):

“Pero también su caso parecerá demostrar que un amigo no lo es 
a causa de su utilidad o su provecho, sino que el único amigo real es 
el que es amado bajo el aspecto de la virtud. Pues cuando no 
tenemos necesidad de nada, entonces buscamos gente que comparta 
nuestras alegrías, buscando beneficiarios más bien que bienhecho
res, y los podemos juzgar mejor cuando nos sentimos autosuficientes 
que cuando estamos necesitados y necesitamos, sobre todo, amigos 
que sean merecedores de nuestra compañía.”

La idea central que se desprende de este pasaje es que la amistad es 
más valiosa cuanto más autárquico es el hombre, pues entonces el amigo 
es buscado no en vistas a satisfacer una necesidad, sino para poder 
ejercitar la virtud en relación con él. El sentido de la magnanimidad domina 
todo este fragmento. Se percibe también en él una especie de polémica 
contra la autarquía divina absoluta, en el sentido de que el hombre 
autárquico si, a pesar de serlo, busca la amistad, es más desprendido y 
magnánimo que la divinidad, que puede prescindir del trato extemo y ni 
siquiera intenta procurárselo, por el hecho de poseer en si misma la 
perfecta autosuficiencia. El Estagirita toma partido, por consiguiente, a 
favor de la amistad, considerándola como el valor más precioso de la 
antítesis entre autarquía y amistad.

Vamos a someter ahora a examen el argumento divino en relación con 
la autarquía, al igual que hicimos en la Gran Etica. El testimonio 
aristotélico en esta cuestión se expresa así (82):

“Pero también es razonable que sea lo contrario lo que parezca 
ser la conclusión del argumento, siendo verdadero el juicio. La 
solución, en efecto, se encuentra en la misma línea que la compa-



—63—

ración, siendo verdadera la correspondencia, pues el hecho de que 
Dios no necesite por naturaleza un amigo postula que el hombre que 
es semejante a Dios tampoco lo necesite. Sin embargo, según este 
argumento, el hombre virtuoso no pensará en nada, pues la perfección 
de Dios no lo permite, antes bien, es demasiado perfecto para pensar 
alguna otra cosa fuera de sí mismo. Y la razón está en que para 
nosotros el vivir bien dice relación a algo distinto de nosotros 
mismos, mientras que, en su caso, El es por sí mismo su propio vivir 
bien.”

Este apéndice del problema, referido a la autarquía de la divinidad, es 
de una gran importancia frente a lo que opina Widmann, ya que tiene 
como finalidad el contrastar ambos tipos de autosuficiencia: la divina y la 
humana. El hombre más feliz no es comparado con la divinidad, ya que él 
no puede poseer una autosuficiencia perfecta y total, dado que, continúa 
Aristóteles, esta característica sólo poseída por la divinidad iría contra la 
esencia misma del ser humano, en cuanto que entraría en conflicto con sus 
ideales comunitarios ínsitos en su propia naturaleza, al mismo tiempo que 
contravendría el dogma aristotélico de que la felicidad es una cierta 
actividad. La esencia de la divinidad excluye el compartir la vida con los 
demás y la felicidad para ella no consiste en una actividad, por lo menos 
no es un tipo de actividad que se vierta hacia el exterior, como acontece 
con el ser humano. El ser divino, además, tampoco dirige su pensamiento 
más allá de si mismo, porque su propia perfección y autarquía se lo 
impiden. En una palabra, la vida de la divinidad es plenamente auto- 
suficiente y, por el hecho de serlo, su actuación está encerrada dentro de 
sus propios límites; la vida del ser humano, por el contrario, no es 
autosuficiente en sentido absoluto y necesita vivir con los demás para 
poder, de este modo, conseguir un grado de autosuficiencia a su medida.

La conclusión que presenta Aristóteles del problema que nos ocupa en 
la Etica Eudemia gira poco más o menos sobre los puntos que hemos 
considerado en la exposición de las antítesis, así como en el argumento 
que hace referencia a la autarquía de la divinidad. Dado lo extenso que es



—64—

I

(83) E. E. 1244 b 21-1245 b 1 1.
(84) E. N. 1097 a 15 ss.
(85 > E. N. 1097 a 21 ss.

este pasaje recapitulados aludiremos simplemente a los puntos fundamen
tales que se tratan en él (83):

a) La vida humana se basa en la actividad, y dicha actividad consiste 
en la percepción y el conocimiento en común con los demás, ya que el 
hombre es un ser hecho para la vida en sociedad.

b) La vida es una forma de conocimiento y es un bien y ambas cosas; 
la vida y el bien son deseables.

c) Este bien humano, dada su naturaleza, está hecho para ser 
compartido con los demás, y, a causa de ello, el hombre necesita de los 
amigos para poder realizar su propia naturaleza; es decir, el conocimiento 
y la práctica de la virtud, realidades esencialmente sociales en el hombre.

La autarquía referida a la felicidad, al sabio y a la contemplación

Concluiremos el estudio del ideal de la autosuficiencia en Aristóteles 
mediante la cita y el análisis de una serie de testimonios, que no están ya 
en relación directa con el problema de las relaciones entre autarquia y 
amistad que hemos venido sometiendo a nuestra consideración.

En un extenso fragmento de la Etica a Nicómaco, Aristóteles pone al 
mismo nivel la felicidad y la autarquia, en el marco de la problemática 
general que Aristóteles se plantea en esta obra: la consideración de en qué 
consiste el bien (84). Nos dice en primer lugar que todas las acciones 
tienen como finalidad el bien realizado y que hay fines que no son 
absolutos, sino que existen exclusivamente en función de otros fines; mas 
el bien supremo parece algo perfecto y final (85):

“Ahora bien, afirmamos que lo que buscamos por si mismo es 
más perfecto que lo que se busca para otro fin; y el bien que no se 
escoge más que en vista de otro no es tan deseable como los bienes 
que se consideran a la vez medios y fines. Y, hablando en absoluto.



—65—

(86) E. N.
(87) E. N.
(88) E. N.

1097 a 30 ss.
1097 b.
1097 b 6-21.

el bien perfecto es el que debe siempre poseerse por si mismo y no 
por una razón ajena a él. Este bien, parece ser, en primer lugar, la 
felicidad. La buscamos, en efecto, siempre por sí misma y nunca por 
otra razón ajena a ella misma.”

Esta definición de la felicidad suprema presenta una serie de elementos 
que podrían haber sido aplicados de una manera similar a la definición de 
lo autosuficiente. Y es que en realidad la autarquía y la idea de lo final- 
perfecto son prácticamente sinónimos, como puede observarse en muchos 
pasajes. Baste recordar que la autosuficiencia es la finalidad, en vista de la 
cual se unen los hombres para vivir en comunidad y formar una ciudad. El 
valor supremo de la felicidad radica en la circunstancia de que se elige por 
si misma y no como un medio para conseguir otra cosa, mientras que la 
estimación social, el placer, la inteligencia y la excelencia en todas sus 
formas y matices las elegimos, sin duda, por sí mismas, pero al mismo 
tiempo las elegimos también por causa de la felicidad que procuran; mas la 
felicidad nadie la elige a causa de esas cosas (honores, placeres, etc.), sino 

, exclusivamente por si misma.
El fundador del Liceo nos dice, pues, de una forma explícita que la 

felicidad, la eudaimonía, es la finalidad total, para pasar a continuación a 
presentamos la otra característica de la felicidad, nos referimos a la 
autosuficiencia. La felicidad se busca por la sencilla razón de que es lo 
único perfecto y autosuficiente que puede encontrar el hombre. Desde esta 
perspectiva de la felicidad, la autarquía constituye también la eudaimonía 
para el hombre, en tanto en cuanto que participa también de la perfección. 
Y, así, leemos en el siguiente texto de la Etica a Nicómaco (88):

“La misma conclusión parece seguir a partir de la autarquía de 
la felicidad, pues el bien final parece ser autárquico, y empleamos el 
término autárquico no sólo referido a uno solo, viviendo una vida



11

(89) E. N. 1177 a 27-b 21.

—66—

- ■

aislada, sino también a los padres y a los hijos y a la mujer y, en 
general, a los amigos y ciudadanos, puesto que el hombre es político 
por naturaleza. Pero de estas relaciones hay que asumir un limite, 
pues extendiendo la enumeración a los padres y antepasados y a los 
hijos de los amigos se llega hasta el infinito. Pero esto debe ser 
considerado más adelante. Ahora entendemos por autosuficiencia 
aquello que sólo, y de por si, hace la vida deseable y no carece de 
nada, y algo tal creemos que es la felicidad, y además es la más 
deseada de todas las cosas sin que ninguna otra cosa se le añada, 
pues si se la considera con alguna otra adición es evidente que 
debería ser tenida por más deseable combinada con el más pequeño 
de los bienes, pues una superabundancia de los bienes ocasiona lo 
añadido, y de los bienes lo mayor es siempre lo más deseable. Asi 
pues, la felicidad parece ser algo perfecto y autosuficiente, consti
tuyendo el fin de todas las acciones.”

En relación directa con la anterior definición de la felicidad, como 
algo que participa de las nociones de perfecto y de autosuficiente, vamos a 
citar un fragmento de la Etica de Nicómaco, exactamente de su último 
libro (89). Se parte de la tesis fundamental: la felicidad es una actividad de 
acuerdo con la virtud y se progresa con la afirmación de que la actividad 
más de acuerdo con la virtud es la noética o contemplativa, que es 
precisamente la que caracteriza a la divinidad, y acto seguido se nos dice 
que esta actividad cercana a la divinidad es la que más se aproxima a la 
virtud y, por ello, es la más perfecta. A continuación, Aristóteles hace una 
serie de consideraciones sobre las características y goces que puede 
ofrecernos la vida contemplativa, para entroncar, de este modo, con el 
tema de la autarquía del sabio y de la vida encaminada hacia la contem
plación:

“Y la denominada autosuficiencia se encontraría en su más alto 
grado en lo relativo a la actividad contemplativa. Pues el sabio y el



—67—

i-.

justo y los restantes necesitan las cosas precisas para vivir, y estando 
provistos suficientemente de tales cosas, el justo necesita de personas 
hacia las cuales o con las cuales obrará justamente, y de la misma 
manera también el prudente y el valeroso y cada uno de los demás; el 
sabio, por el contrario, incluso quedándose en sí mismo, puede 
contemplar, y en cuanto es más sabio, más puede consagrarse a la 
contemplación, quizá mejor lo haría teniendo compañeros, pero aun 
así es el más autárquico.”

En este pasaje es muy reveladora la distinción entre dos modos de 
autarquía: una superior, basada en la contemplación, y otra que sólo mira 
a la resolución de las necesidades materiales. Esta autarquía inferior de 
tipo económico sólo puede ser conseguida por el hombre (sea sabio u 
hombre común) en el seno de una agrupación fundada con esa finalidad. 
La ciudad, además, proporciona al hombre justo el trato con personas y 
amigos, a fin de que, de esta manera, pueda ejercitar así su actividad de 
justo, única forma de conseguir la felicidad. Aristóteles, no obstante, 
establece un grado más alto en relación con la felicidad y la autosuficiencia, 
representado por la vida del sabio que puede, encerrándose en sí mismo, 
dedicarse a la mera contemplación y aproximarse así a un modo de vida 
más autárquico y divino. Aristóteles desliza aquí la idea de que quizá con 
ayuda de compañeros el hombre sabio puede ejercitar mejor esa contem
plación. La conclusión la encontramos ya en la Gran Etica, en donde se 
nos presenta la imposibilidad de la autocontemplación humana y la 
necesidad de amigos para que uno pueda contemplarse a sí mismo. Sea 
como sea, concluye el Estagirita, el hombre sabio es el más autárquico 
por dedicarse a la contemplación, actividad que le llevará al grado más 
alto de autosuficiencia y a la forma de vida más emparentada con la de la 
divinidad. El ideal del sabio, que había nacido sobre todo en el circulo de 
ideas del socratismo, aparece de nuevo en Aristóteles y será el eje cardinal 
sobre el que girará la filosofía de las escuelas morales del período 
helenístico.

Es menester ahora esbozar unas breves conclusiones que sinteticen 
los puntos fundamentales desarrollados en este capitulo.



CONCLUSIONES GENERALES

—68—

a) El ideal de la autarquía se nos muestra íntimamente ligado a la 
esencia de lo helénico ya desde el período arcaico, no sólo en lo que a la 
configuración de la polis se refiere, sino también en los dominios de la 
concepción del hombre y en el marco de las ideas éticas.

b) La característica peculiar del ideal de la autosuficiencia, nos 
referimos a su total inasequibilidad a escala humana, ha originado un lento 
y progresivo avance del mismo desde cotas de libertad e independencia 
apenas perceptibles en los orígenes de la época arcaica hasta el logro casi 
total del afán de autosuficiencia en los albores de la época helenística. Un 
hito fundamental del desarrollo hacia niveles de autarquía cada vez 
mayores lo constituye el despertar de la personalidad en la lírica griega 
arcaica, en cuanto condición indispensable para la autoconciencia del 
individuo. A pesar de ello, el pensamiento de los líricos nos ofrece una 
concepción del hombre caracterizada por la inestabilidad del acontecer 
del mundo y el dominio arbitrario de la divinidad, presupuestos éstos 
sobre los que el ideal de autosuficiencia apenas si podía progresar. El 
origen y posterior evolución de la reflexión filosófica de los physikoi 
constituye un impulso nada despreciable en la ardua tarea de conseguir un 
ideal inalcanzable. La interpretación y explicación lógica de la naturaleza, 
con el progresivo abandono de la interpretación mítica de la misma, unida 
a una depurada concepción de lo divino, exenta de las aberraciones de la 
mitología tradicional, contribuye de un modo fundamental a delimitar la 
imagen de un hombre más consciente de su propia personalidad y libre ya 
de una serie de ataduras que antes lo obstaculizaban.

c) En el marco de este proceso evolutivo es obligado mencionar la 
contribución capital del movimiento sofístico, asi como la de la figura del 
extravagante filósofo Sócrates, las cuales, a pesar de las enormes diferen
cias en múltiples aspectos, sólo pueden y deben ser estudiadas en el 
ámbito ideológico de la revolución sofística. La concepción de una natura
leza igualitaria para todos los hombres, con el consiguiente desprestigio de 
todo lo relacionado con la convención, empieza a resquebrajar por



—69—

primera vez la armonía perfecta del hombre con su entorno asociativo y el 
cúmulo de creencias que en él se hallan insertas. La trascendencia de esta 
ruptura en relación con la posterior autonomía del ser humano ha sido 
puesta de relieve en innumerables ocasiones. No puede causar extrañeza, 
por tanto, que la doctrina de Sócrates se centre en tomo a la autonomía del 
lagos personal, que desembocará en un individualismo ético que posee 
como apoyo la autosuficiencia de la virtud lograda con el propio esfuerzo. 
El camino hacia las doctrinas éticas del helenismo estaba ya perfectamen
te allanado.

d) Aristóteles representa el postrer esfuerzo por detener una ruptura 
que ya era casi inevitable, aludimos a la que se produce entre sociedad e 
individuo. Los intentos conciliadores del Estagirita encuentran una salida 
en la relativización del ideal de la autarquía del individuo, en virtud de la 
cual, y dentro de la tradicional concepción helénica del hombre como “ser 
vivo formando parte de una comunidad”, el ideal de autarquía individual 
sólo puede cobrar realidad en el ámbito de la comunidad política que 
naturalmente sustenta al hombre. Una solución similar encuentra también 
la antítesis estudiada a fondo por Aristóteles referente a si el sabio 
necesita de amigos o no. El recurso a la famosa doctrina de la felicidad 
como actividad, en la cual la alteridad jugaba un papel fundamental, sirvió 
al Estagirita para solventar con éxito tan espinosa cuestión.





CAPITULO SEGUNDO

u.'





—73—

(1) Citar bibliografía precisa al respecto pudiera parecer casi ofensivo para el lector. 
Baste con recordar algunos nombres egregios en el estudio del pensamiento griego de esta 
época, como son, aun a riesgo de hacer importantes omisiones, Pohlenz, Bignone y 
Festugiére.

Este segundo capitulo está dedicado a ofrecer una visión de conjunto 
sobre el ambiente espiritual de la época helenística, ya que fue precisa
mente en este periodo en donde el ideal de la autarquía alcanzó su 
formulación plena, en especial en las escuelas éticas de cínicos, estoicos y 
epicúreos. El análisis no pretende ser exhaustivo, ni mucho menos, y 
aborda los problemas desde un punto de vista general. Un estudio en 
profundidad del ideal de la autosuficiencia en las escuelas morales del 
helenismo sería demasiado largo, precisaría de un análisis filológico y 
lingüístico demasiado técnico y excedería, evidentemente, los límites 
temáticos que nos hemos impuesto en la redacción de este ensayo.

Después de este preámbulo aclaratorio, parece ya oportuno entrar en 
materia. Se ha insistido en repetidas ocasiones, y con pleno acierto, por 
supuesto, en el capital influjo que la caída de la polis griega y sus secuelas 
subsiguientes ejercieron sobre el hombre helenístico y su entorno vital (1). 
Como consecuencia de esta circunstancia histórica, la concepción del 
mundo griego sufrió un vuelco total, que halló un reflejo patente en todas 
las esferas de la creatividad espiritual, incluida la artística. Tanto es así, 
que podríamos llegar a sostener, dispuestos a defendernos a pie firme y 
con argumentos del posible reproche de exageración, que media una

■ 
P



— 74—

distancia mucho mayor entre un hombre griego del siglo V y otro del si
glo IV que entre el hombre de hoy y el de la época helenística. Podríamos 
llegar a ser incluso más atrevidos. El hombre europeo contemporáneo es 
mucho más hijo del hombre helenístico y de sus problemas que del hombre 
de la época clásica, como a lo largo de este capitulo se podrá ir 
percibiendo con claridad, conforme los detalles y las puntualizaciones 
vayan clarificando estas afirmaciones iniciales, un tanto osadas, qué duda 
cabe, y no exentas de un cierto carácter de generalización. Con la caída de 
la polis —y volvemos a tomar el hilo—. la base vital del hombre griego 
clásico se hundió para siempre. Y este hombre se quedó solo, desprovisto 
de una raíz que le había proporcionado alimento durante varios siglos de 
su historia. La vida política cedió paso entonces a la vida individual. La 
repercusión que este cambio de perspectiva radical trajo consigo fue de 
una importancia trascendental para el futuro. Hasta ese momento, todas 
las manifestaciones del espíritu griego habían sido esencialmente comuni
tarias. La literatura, la filosofía, el arte, e incluso las actividades religiosas 
de todo tipo, habían estado al servicio de una comunidad a la que 
educaban (2). Otro tanto podría decirse de la conducta moral, afectada de 
la misma forma por el tránsito del espíritu comunitario al espíritu 
individual. La ética del individuo, en su sentido pleno, no nace sino con las 
escuelas filosóficas helenísticas (3). Es en el helenismo, en efecto, cuando 
el hombre griego se queda completamente solo y con plena conciencia de 
que tiene que habérselas con una radical soledad y de que, tomando esta

(2) Es casi ocioso, en este punto, hacer alusión a Paideia, de Jaeger. Lo que ya no 
resulta tan ocioso es resaltar cómo la magistral obra del eximio humanista se cierra con un 
capítulo dedicado a Demóstenes y la ruina de la ciudad-estado.

(3) Algunas excepciones a esta afirmación de carácter general no hanan sino confirmar 
la regla. El caso más claro seria el de Sócrates, pues en la polémica de si la moral socrática es 
política o individual nosotros terciaríamos, con las cautelas y precisiones que fueran 
necesarias, por el bando de los que piensan que es marcadamente individual. La Sofistica nos 
plantearía a este respecto un problema muy espinoso, en el cual no podríamos entrar ahora. 
No obstante, opinamos que la problemática moral de la Sofistica no hace referencia, en sus 
esencias, al individuo, sino a la comunidad política, por muy subjetivo que sea su postulado 
del "hombre es la medida de todas las cosas”.



—75—

jJ

(4) Cf. Festugiére. A. J.t Libertad v civilización entre los griegos, Buenos Aires, 
Eudeba, 1972. Trad. del francés; en especial las págs. 40-41.

(5) Cf. sobre esta cuestión, un análisis mas detallado en la obra de Festugiére. A. J.: 
Epicure et ses dieus, París. P.U.F.. 1968, 2.a ed. Véase en particular el capítulo segundo 
intitulado “Le fait religieux a l’époque helenistique”. págs. 12-24.

soledad como punto de partida y de llegada, ha de ordenar y dirigir todos 
los actos que desarrolle en su vida.

Nos encontramos ya, pues, con el hombre griego solo, sin confianza 
en el apoyo que la comunidad política pudiera prestarle y con los funda
mentos de la moral tradicional, es decir, los comunitarios, totalmente 
quebrantados y desvalorizados. Ya se encuentra en plena posesión de esa 
libertad e independencia que con tanto esfuerzo y desde hacia tanto tiempo 
buscaba. Mas el ser humano, cuando se queda solo y aislado, como le 
aconteció al hombre del helenismo, trata de buscar con todas sus fuerzas 
un refugio seguro en el que guarecerse, ya que le es imposible vivir en una 
soledad absoluta. Ha sido visto de una manera magistral por Festugiére 
como el hombre griego del periodo helenístico halló un triple refugio en la 
religión, en la filosofía y en la actividad científica (4). Platón, sobre todo 
en su diálogo Timeo, así como en Las Leyes y~fpinomis, y Aristóteles en 
su obra de juventud Sobre la filosofía, buscaron un refugio en una 
religiosidad de los dioses astros, considerándola como ordenadora perfec
ta de la vida. La gente popular también se echó en brazos de mani
festaciones religiosas más al alcance de sus posibilidades intelectuales, 
con la finalidad de encontrar en ellas protección y asilo. Es en el helenismo 
cuando experimentan un auge importante movimientos religiosos que, en 
la que podríamos denominar fase política de la historia griega, habían 
llevado una vida soterrada y lánguida, al mismo tiempo que se produce 
una importación y aceptación de elementos religiosos venidos del Oriente. 
La superstición, por otra parte, surge en estos momentos también como 
componente religioso de primerísima importancia (5). Cualquiera que sea 
el apoyo religioso al que se recurra, es evidente que pocas etapas de la 
historia del espíritu humano han asistido a una eclosión religiosa de 
semejante magnitud.



—76-

(6) Sobre la nueva concepción de la filosofía y su nueva misión, cf. las atinadas y doctas 
páginas de Bignone. E.: L'Aristotele perduto e la formazione filosófica di Epicuro, 
Firenze. La Nuova Italia, 1936; en especial la pág. 336 y sigs. del tomo segundo.

Un empeño similar es puesto también por el hombre griego del período 
helenístico en hallar un refugio a su soledad y desarraigo en la dedicación 
plena al cultivo de la filosofía. Es en esta época precisamente cuando la 
filosofía adquiere un carácter preponderante como guiadora y sanadora 
del individuo que a ella se dedica en cuerpo y alma. Hasta ese momento, la 
filosofía había tenido una función esencialmente compleja en la historia 
del pensamiento griego. Hermanada con el primer alborear de la ciencia, 
la técnica, la ética y la reflexión político-social se nos muestra en los 
pensadores pesocráticos. Centrada sobre el hombre y su entorno politico, 
la vemos durante el periodo de la Sofística, Sócrates y Platón, pero 
procurando ofrecer un apoyo y un socorro al ser humano, como si fuera 
ésta su misión primordial, sólo se nos presenta en la época helenística. El 
frecuente vocabulario de términos curativos con que aparece impregnada 
es muy revelador a este respecto (6).

No todos los espíritus, como es fácil suponer, se aferraron al cultivo de la 
filosofía, sino que otros, por el contrario, buscaron el apoyo en la 
dedicación a la ciencia, unas veces por mero afán de conocimiento, como 
sería el caso de Aristóteles y su escuela, otras veces con la intención de 
hallar en la ciencia una base sólida con la que procurarse una explicación 
convincente del mundo que les rodeaba. Tal sería el caso de epicúreos y 
estoicos, que con el conocimiento más o menos científico de la naturaleza, 
con laphysiologia, en frase de Epicuro, pretendían hallar un sólido punto 
de apoyo sobre el que poder fundamentar sus concepciones éticas. No en 
balde ambas escuelas filosóficas han tomado de los presocráticos sus 
concepciones de la naturaleza, si bien adaptándolas a sus exigencias 
morales. Epicuro del atomismo de Demócrito, los estoicos de la doctrina 
heraclítea del logos. Con razón podemos decir, por tanto, que las escuelas 
filosóficas del helenismo vuelven a insertarse en la tradición “naturalista” 
de la filosofía de los presocráticos, tradición que se había visto interrum-



—77—

I
I

(7) Sobre la diferente concepción del logas en los estoicos y en Heráclito, cf. el articulo 
de Rodríguez Adrados, F.: “El sistema de Heráclito: estudio a partir del léxico”. Emérita, 
XLI, fase. l.°, 1973. Sobre el entronque de Epicuro con la tradición naturalista jonia. cf. de 
Witt, N. W.: Epicurus and his Philosophy, Minnesota Press. 1954, quien en la página 7 
dice textualmente: “Como un hombre de ciencia, Epicuro volvió a la tradición de los 
pensadores jonios, que había sido interrumpida por Sócrates y Platón”. (La traducción del 
original inglés es mia, al igual que lo será, a partir de este momento, cualquier cita directa de 
un texto bibliográfico en cualquier lengua extranjera.)

pida por una etapa filosófica de cuño esencialmente ético-político, repre
sentada por los sofistas, Sócrates y Platón, insertos en una misma época, a 
pesar de algunas diferencias de cronología, y en unos mismos pro
blemas (7).

Henos aquí enfrentados con una cuestión que requerirá de nosotros 
una serie detallada de precisiones y puntualizaciones, a fin de centrarla 
con la mayor exactitud y rigor posibles. Estamos haciendo alusión, como 
es fácil suponer, al tema recién apuntado del nuevo auge que volvió a 
tomar el interés por la naturaleza y su atenta consideración en el período 
helenístico. Mas antes de seguir adelante habrá que intentar explicar las 
causas que influyeron en el languidecer de la atención prestada a la 
physiologia con los sofistas, Sócrates y Platón, como hemos señalado 
hace un momento. Las causas son básicamente de tipo histórico. El siglo V 
y la primera parte del IV constituyen un espacio de tiempo dominado casi 
en exclusiva por la reflexión sobre el hombre, en tanto en cuanto miembro 
perteneciente a una comunidad. Debido a ello, el horizonte filosófico sufre 
un evidente estrechamiento, en detrimento sobre todo del estudio de la 
naturaleza, que decrece, cambia de enfoque y, en ocasiones, llega a 
desaparecer casi por completo. Un cambio de enfoque clarísimo en la con
sideración de la naturaleza aparece con el movimiento sofistico. Es algo 
indiscutible que la problemática de la physis es objeto de estudio porme
norizado por parte de los sofistas. No puede ponerse objeción alguna a 
esta afirmación. No es menos claro, sin embargo, que los sofistas no se 
interesaron por el estudio de la naturaleza con una finalidad semejante a la 
de los filósofos presocráticos. La utilización que lleva a cabo la Sofistica



—78—

(8) De este tomo tercero se ha hecho una edición en Paperbacks (de bolsillo) en dos 
volúmenes. Es la que tengo a la vista en este momento.

de la naturaleza tiene un interés de manifiesto signo ético-político: servir 
de arma de ataque contra la concepción tradicional del nomos, ley y 
convención, y extraer, a partir de aquí, una problemática muy compleja y 
una gama muy variada de soluciones, a veces contrapuestas, en las que no 
nos es posible entrar ahora en profundidad. Como confirmación de 
nuestro aserto, baste con lo que vamos a aducir seguidamente. El estudio 
del movimiento sofistico ha sido llevado a cabo no hace muchos años por 
Guthrie, en el tomo tercero de su Historia de la Filosofía Griega (8). Nos 
parece que se trata del estudio de conjunto más puesto al día, mejor 
estructurado y más claro que existe sobre la cuestión, aparte de propor
cionamos una excelente y selecta bibliografía. Pues bien, el capítulo 
cuarto de la parte dedicada a la Sofistica, ya que en este volumen se 
incluye también el estudio de Sócrates, trata de la conocidísima antítesis 
entre nomos y physis, es decir, entre convención y naturaleza. El titulo de 
dicho capítulo es muy revelador y concuerda con lo que acabamos de 
afirmar, la finalidad ético-política que perseguían los sofistas en su 
consideración de la naturaleza. Bastará con enunciarlo para que nuestra 
afirmación obtenga —así lo esperamos— una sólida confirmación: “The 
Nomos-Physis Antithesis in Moráis and Politics". El subrayado de 
Moráis y Politics evidentemente es nuestro.

En cuanto pasamos a Sócrates y Platón, enseguida se echa de ver que 
el tema de la physis ocupa en ambos pensadores un lugar de exiguo 
privilegio, cuando no es tratado con evidente hostilidad, como veremos 
muy pronto en el caso de la filosofía platónica. No hace falta tener un 
conocimiento muy profundo de la filosofía socrática para advertir, sin que 
quede espacio para la duda, que su reflexión ética está centrada en el 
hombre y su contorno político-social y que su desinterés por la naturaleza 
es manifiesto, como lo demuestra, aunque sea de un modo un tanto 
anecdótico, la tantas veces citada frase del diálogo platónico Fedro: “De



—79—

cierto que los lugares y los árboles nada pueden enseñarme, los hombres 
están en la ciudad”.

Una situación semejante ocupa la atención sobre la physis en la 
filosofía platónica. Los temas más señeros y fundamentales del pen
samiento de Platón, cuales son la teoría del conocimiento, tal y como se 
nos aparece reflejada en la teoría de las ideas, su valoración del alma y del 
cuerpo, asi como los rasgos más esenciales de su geometrizante y abstracta 
ética, por no citar más que unos cuantos ejemplos, revelan el matiz 
peyorativo concedido por Platón a la naturaleza cambiante, asimilada por 
el filósofo a lo material y perecedero y obstáculo evidente para que la 
razón humana pueda acceder al verdadero conocimiento de la realidad (9).

Mas detengámonos un momento, volvamos la vista hacia atrás y 
recapitulemos, para que podamos seguir avanzando en nuestra investi
gación. Habíamos notado hace pocas páginas cómo la ruina de la ciudad- 
estado, con el subsiguiente abandono de la actividad política por parte del 
ciudadano, repercutió de una forma trascendental en la historia del 
espíritu griego. El centro de interés especulativo se habría desplazado 
entonces hacia el hombre solo, que se replegaría sobre sí mismo y trataría 
de buscar la felicidad por encima de todo. Debido a estas nuevas circuns
tancias ambientales, el ideal de la autarquía, poco desarrollado, salvo 
algunas excepciones en la época clásica, pasó a convertirse en el tema 
predominante de las escuelas filosóficas del helenismo, que desvían su 
atención hacia una especulación filosófica de carácter práctico-moral, 
como cuadra a la perfección a un periodo individualista en esencia y

(9) Respecto a la expresión “geometrizante ética”, reconozco mi deuda personal con 
profundas y bellas consideraciones de Bignone sobre la filosofía platónica en su obra ya 
citada sobre Aristóteles. Sobre el estudio por parte de Platón de la naturaleza, cf. de 
Witt, op. cit., sobre todo el capitulo “The new order of Nature”, pág. 22 y sigs., asi como 
también los capítulos “The dethronement of Reason”, pág. 122 y sigs., y “Nature as the 
Norm”. págs. 127-128, y “Priority of Nature over Reason”, págs. 128-132, si bien con 
ciertas precauciones, pues este autor suele incurrir en ciertas exageraciones, amén de poseer 
un estilo un tanto desconcertante. No obstante, su obra es básica para una correcta 
interpretación de Epicuro en muchos de los infinitos problemas que tiene planteados.



I

—80—

(10) Sobre el nuevo marco sociológico de los géneros literarios helenísticos, cf. lo 
relativo a la novela en el libro de García Gual, C.: Los orígenes de la novela, Madrid, Istmo, 
1972, en el capitulo que lleva el titulo de “El público de la novela”, págs. 39-61.

(11) Cf. sobre la evolución de la filosofía aristotélica y su división en dos épocas claras, 
la platónica, apegada a la teoría de las ideas y a un orden místico-astral del universo, y la 
propiamente aristotélica, en la que el nuevo orden de la naturaleza se opondrá al de los dioses

vuelto hacia los problemas del ser humano. Este profundo cambio halla 
reflejo también en la literatura y en el arte, que dirigen su punto de interés 
hacia el ser humano individual. Es en el helenismo donde nacen los 
primeros géneros literarios que se ocupan del individuo como tal, y no como 
formando parte integrante de una comunidad, como puede percibirse de 
un modo palpable en la Comedia Media y Nueva y en la Novela, 
creaciones típicamente genuinas de los nuevos tiempos. Otro tanto podría 
decirse de la poesía, que pierde su carácter comunitario-educativo para 
tomar aires refinados, librescos, eruditos y novelescos, propios del nuevo 
ambiente cultural (10). Y es precisamente dentro de este carácter ético- 
individual del nuevo período donde debemos pasar a considerar ahora un 
fenómeno sorprendente y que pudiera llegar a parecer incluso paradójico, 
si no se observa con la atención y exactitud debidas. Nos estamos 
refiriendo al hecho de la rehabilitación y nuevo auge, antes apuntados, de 
la reflexión sobre laphysis. En este sentido, la figura de Aristóteles ofrece 
un máximo interés, aunque el Estagirita no hacia sino beber en el 
manantial de los nuevos tiempos. Después de abandonar su primera etapa 
filosófica, de clarísimo influjo platonizante, Aristóteles y su escuela 
pusieron todo su empeño en la renovación de los estudios físicos, 
abandonados o marginados en la etapa de claro predominio político y 
ético de la reflexión. Surgió asi un nuevo “renacimiento” de estos 
estudios, que trajo como consecuencia la aparición de la botánica y de la 
zoología como ciencias positivas. Este cambio supuso también, además de 
la ruptura definitiva con el platonismo, el alborear de unos horizontes 
nuevos para la especulación filosófica, que serian aprovechados, sobre 
todo, por los epicúreos, enemigos declarados de Platón y de la totalidad de 
su sistema filosófico (11).



— 81 —

Este nuevo “naturalismo” fue de una importancia muy relevante para 
todos los sistemas éticos de las escuelas helenísticas, en especial para el 
epicureismo y el estoicismo, sin olvidar el cinismo, claro está. Epicuro y 
Zenón apoyaron sus concepciones filosóficas sobre esta naturaleza que 
había sido rescatada y liberada de su ostracismo gracias al luminoso 
esfuerzo del Estagirita y su escuela de investigadores. Ahora bien, 
Aristóteles, como ha notado muy bien Pasquali, tuvo en su intento dos 
aspectos no muy bien desarrollados y, como consecuencia de ello, podría 
decirse que, en parte, fallidos. Estos dos aspectos se refieren a las ideas de 
placer y de naturaleza humana, alrededor de los cuales, y profundizando 
en ellos, comenzarían a tejer las escuelas postaristotélicas sus nuevas 
doctrinas (12). Pero antes de pasar a una explicación a fondo de estos 
conceptos que el aristotelismo no desarrolló debidamente, menester es 
investigar con qué finalidad esencial la reflexión y estudio de la physis 
pasó a ocupar un puesto de preeminencia en las escuelas helenísticas más 
conspicuas, es decir, epicureismo, estoicismo y cinismo. Resulta de todo 
punto evidente que no era una finalidad científica pura la que guiaba a 
estas escuelas en su atento estudio de la physis, como lo demuestra el 
hecho de que las disciplinas científicas particulares, como la botánica y la 
zoología, no tuvieron cabida entre los epicúreos y los estoicos, al menos 
desde un punto de vista sistemático, como había acontecido en el

platónicos, la obra clásica de Bignone citada y la de Jaeger. W.: Aristóteles. Berlín. 1923. 
obra esta última traducida al italiano y al español. También es muy interesante a este 
respecto el libro de De Witt mencionado, en el que pueden encontrarse frases muy 
reveladoras en punto a lo que nos ocupa. Asi. por ejemplo, en la pág. 10, línea 9. leemos: 
"Esto significó la revelación de un nuevo orden de la naturaleza, un orden terrestre opuesto 
al orden celestial y, a la luz de este descubrimiento. Epicuro rechazó la hipostática Razón de 
Platón como norma de verdad y dirigió su mirada a la Naturaleza como suministradora de la 
norma”. O cuando en la pág. 128, línea 1. leemos: “Este nuevo orden (videlicet de la 
naturaleza), a su vez, se convirtió en rival del orden de los cuerpos celestes, que había sido 
brillantemente explotado por Platón”. También es interesante consultar sobre este punto el 
sugestivo opúsculo de Pasquali La moral de Epicuro, Buenos Aires. Eudeba, 1970. en 
especial lo expuesto en las págs. 16-25.

(12) Cf. Pasquali, op. cit., pág. 17.

JH



—82—

Peripato. El interés por el estudio y el conocimiento de la naturaleza tiene 
en la filosofía helenística un clarísimo matiz sustentador y complemen
tario. Nos estamos refiriendo a su papel básico de fundamento, a partir del 
cual llegar a ulteriores especulaciones ético-prácticas, que constituyen el 
núcleo esencial de todas las escuelas morales del período helenístico. La 
comprobación de este hecho palmario no es preciso ir a buscarla en la 
erudita cita bibliográfica, aunque allí la pudiésemos encontrar en forma 
prolija. Mucho más directo es recurrir a los propios textos de estas 
escuelas, donde este carácter sustentador del conocimiento de la naturaleza 
aparece claramente reflejado. Nos detendremos en algunos textos epicú
reos y estoicos, escogidos un poco al azar, y que certifican con toda nitidez 
este matiz fundamentador y, por ello, secundario del interés por el estudio 
de la naturaleza en los filósofos de las escuelas morales helenísticas. En la 
carta de Epicuro a Heródoto, que es un compendio de la doctrina física 
epicúrea, leemos lo siguiente (13):

“En vista de lo cual, en fin, siendo útil semejante vía para los que 
están familiarizados con los estudios de la naturaleza, quería yo 
encomendarles la consigna de procurarse una continua fórmula 
evidencial en la investigación científica y lo que a la vida de esos 
hombres más aporta el apaciguamiento, y asimismo un resumen en 
cierto modo por el estilo y exposición de los elementos del total de 
las doctrinas” (14).

A pesar de las dificultades de interpretación del texto, ya que muchos 
de los fragmentos de Epicuro nos han llegado fragmentados o mutilados,

(13) Ep. ad. Herod. 37.
(14) Este pasaje presenta una compleja problemática de crítica textual, al igual que 

sucede en otros muchos lugares de la carta a Heródoto. Cf. sobre ello el articulo de García 
Calvo. A.: “Interpretación de la carta a Heródoto de Epicuro”, Emérita, XL, fase. l.°, 
1972, en especial las págs. 76-77, en las cuales se discute este pasaje. La traducción que 
hemos ofrecido es la suya, con excepción de la poco atinada traducción, a nuestro entender, 
de “physiologia” por “estudios cientificos”, que hemos sustituido por “estudios de la 
naturaleza”.



— 83—

■

el concepto de tranquilidad (engalenízon o entalenizon), reflejado en la 
traducción por apaciguamiento, proporcionada por el conocimiento de la 
naturaleza, es la idea básica del pasaje y en la que Epicuro pone los 
acentos más agudos. En la carta dirigida a Pitocles podemos ver un 
párrafo muy semejante al que acabamos de citar, por su contenido y 
finalidad (15):

“Primeramente hay que creer que el conocimiento de los 
fenómenos celestes, ya sean tratados en conexión, ya de un modo 
independiente, no tiene otra finalidad que la imperturbabilidad y la 
segura confianza, al igual que ocurre con lo demás.”

El fragmento que acabamos de citar no puede ser más revelador y su 
clarividencia en lo que al contenido se refiere nos exime por completo de 
comentario ulterior. La subordinación de la physiologia a la ética no 
puede quedar reflejada de una forma más patente. El ya aludido carácter 
secundario de la física respecto de la moral, se percibe igualmente en el 
último testimonio epicúreo que aduciremos, extraído de una de las 
sentencias fundamentales (16):

“Si nada nos turbasen las sospechas de las cosas celestes y las 
de la muerte, no sea que nos afecten en algo, y el desconocimiento de 
los límites de los dolores y de los deseos, no necesitaríamos de la 
explicación de la naturaleza.”

(15) Ep. ad Pit. Us. 85, págs. 38, 1 ss. Ideas semejantes hallamos un poco después en la 
misma carta, Us. 87, págs. 36, 14 ss.

(16) Máxima Principal 11. Cf. sobre esta misma idea. Porfirio, ad Marcellam 29, 
pag. 209, 1.

Ideas totalmente afines nos encontramos en la concepción de \aphysis 
de los estoicos, ya que también ellos la consideran como mero fundamento 
de la vida ética. La famosa y archiconocida máxima “vivir en armenia con 
la naturaleza”, que para los estoicos constituía el fin de la vida humana, es 
un clarísimo exponente de lo que afirmamos. Los textos que corroboran



(17) De commun. not. 23, I, pág. 1069 ss. = SVF 183.

—84—

este hecho evidente, la subordinación de la reflexión sobre la naturaleza a 
la ética, son tan numerosos en toda la transmisión del pensamiento de los 
filósofos estoicos que bastará con reflejar uno solo, a manera de botón de 
muestra. La referencia que hemos elegido pertenece a un texto de 
Plutarco, muy dado, en cuanto seguidor de la doctrina académica, a 
ofrecernos una visión critica, incluso a veces deformada, de estoicos y 
epicúreos. El pasaje pertenece a la obra De communibus notitiis adversus 
stoicos, y reza asi (17):

‘■¿Zenón no los sigue (scil. a los Peripatéticos) cuando colocan 
como elementos de la felicidad a la naturaleza y a lo conforme a la 
naturaleza?”

A pesar del carácter evidentemente polémico del fragmento, no puede 
haber la más mínima duda en su interpretación. Lo que aquí nos dice 
Plutarco es que para Zenón, al igual que para los Peripatéticos, los 
fundamentos de la felicidad y, por tanto, de la conducta moral del ser 
humano se hallan en la physis.

Los ejemplos que acabamos de presentar, tomados de las fuentes 
directas y que podrían multiplicarse, han demostrado de una manera 
fehaciente el carácter de base y, por ello, secundario que la investigación 
sobre la problemática de la naturaleza tuvo en las principales escuelas 
morales de la época helenística. Esto no puede ponerse en modo alguno en 
tela de juicio, pues lo hacen patente innumerables testimonios directos de 
estas escuelas. Lo que ya no resulta tan meridiano, no obstante, es la 
causa de esta repristinación en el estudio de la naturaleza, aunque sea con 
un claro matiz de mera colaboración en vistas a un propósito último de 
impronta ética. La contestación a este interrogante que nos acabamos de 
plantear variará según el enfoque que adoptemos. Nuestra respuesta no 
pretende, en modo alguno, ser dogmática, ni la única que posee visos de 
validez. Ha de partir, como es natural, desde la perspectiva desde la que 
nuestro estudio sobre el ideal de la autarquía griega está siendo llevado a 
cabo. Desde otro punto de vista, es muy posible que hubiera otra



—85—

_

(18) Sobre esto, vid. la introducción del artículo de Rodríguez Adrados, F.: "Religión y 
Política en la Antígona”, en Estudios sobre el teatro en la antigüedad clásica. Revista de la 
Universidad de Madrid, XIII. págs. 492-493.

(19) Aristóteles ha sido estudiado en el primer capítulo, a pesar de que pertenece al 
helenismo por su cronología, debido al hecho de que su temática es aún clásica, al menos en 
relación con lo que nos ocupa.

respuesta, y pudiera ser que hasta más válida. Es la ley eterna, hija de la 
riqueza y de la indigencia, como el amor, que preside la historia de la 
interpretación de los fenómenos del espíritu humano (18).

Ahora bien, nosotros no debemos perder de vista que lo que estamos 
tratando de llevar a cabo en este ensayo es un estudio sobre el complejo 
origen del ideal de la autarquía entre los griegos, así como de conceptos 
afines, tales como los/de libertad e independencia. En el capítulo primero 
hemos sometido a consideración la investigación de este ideal hasta 
Aristóteles inclusive (19). De entre el cúmulo de conclusiones que se 
especifican allí, interesa para nuestro propósito resaltar ahora dos de una 
manera especial. La primera de ellas es que este ideal de autosuficien
cia se le presentó ya a los griegos como un ideal inalcanzable, a menos 
a nivel humano, lo cual no excluía la puesta en juego de todas las 
fuerzas a fin de conseguir un acercamiento máximo a este ideal absoluto, 
relativizado en muchos aspectos, debido principalmente a la natural 
deficiencia del ser humano para obtenerlo en su total plenitud. Una cosa 
quedaba bien clara, sin embargo, en la forma en que el Estagirita se 
planteó este problema, y es que el hombre sólo puede ser autárquico, a 
escala humana se entiende, y desarrollar plenamente sus aspiraciones de 
independencia dentro del marco de la comunidad, de lapolis, que también 
propende en la cultura griega a la autarquía, como de todos es bien 
conocido. Esta comunidad política autosuficiente es la que ofrece al 
individuo el marco adecuado para llevar a término su ideal humano de 
independencia, impensable, en aquella situación histórica concreta, sin 
una comunidad que preste apoyo y ofrezca seguridad a la deficiencia 
natural del ser humano. De estas circunstancias que acabamos de exponer 
sobre la problemática del individuo, de la polis y de la autosuficiencia de



—86—

(20) Entendemos por época clásica el periodo de tiempo comprendido entre la batalla de 
Maratón y el fin de las guerras del Peloponeso. Insisto en la expresión “en líneas generales”, 
a fin de salir al paso de apresuradas puntualizaciones que se nos pudieran hacer, asi como 
para dejar constancia de que puede haber excepciones con las que nosotros nos mostranamos 
de acuerdo.

(21) El tema de las causas de la caída de la polis ocuparía libros enteros, si lo abordára
mos desde sus perspectivas más profundas y en sus infinitos matices, espirituales, sociales, 
históricos, económicos, etc. Sobre el afán de libertad del espíritu griego es fundamental la ya 
clásica obra de Pohlenz, M.: Griechische Freiheit, Heidelberg, 1955, asi como el espléndido 
estudio de carácter general Der hellenische Mensch, Góttingen, 1947, del que hay 
traducción al italiano, por no citar sino algunos de los trabajos más importantes al respecto.

ambos se seguían dos puntos fundamentales que es menester destacar. El 
primero de ellos es que la moral griega fue esencialmente “política” en 
líneas generales en la época clásica y en algunos autores posclásicos, 
como Platón y Aristóteles (20). El segundo de ellos es que la tendencia a 
la autosuficiencia en el hombre helénico estuvo en esta época contrarres
tada por la restricción obligada del marco ciudadano, en el que necesaria
mente se tenía que desenvolver su vida. Podríamos considerar a este 
período como de autarquía política, en la medida en que el hombre griego 
sólo podía aspirar a conseguir el mayor grado de autosuficiencia dentro de 
los limites de una ciudad que, en última instancia, era el único marco que 
podía garantizar un mayor grado de independencia a escala humana. 
Autosuficiente para los griegos, en el pleno y absoluto sentido de la 
palabra, sólo podía serlo la divinidad. Con la ruina de la ciudad-estado, a 
la que ya hemos hecho repetidas alusiones, las circunstancias históricas 
experimentaron un cambio trascendental. El marco en el que iban a 
desarrollarse, a partir de entonces, los ideales de independencia y de 
autosuficiencia del espíritu griego iba a ser muy distinto. La polis, como 
soporte del hombre helénico, había desaparecido para siempre, abatida, 
en parte, por ese afán de independencia que había constituido la nota 
especifica del griego a lo largo de las distintas etapas de su evolución 
histórica (21).

La época del helenismo saca a la luz a un hombre griego nuevo, que 
está solo consigo mismo, que va a tener que contar con su propio yo per-



—87—

(22) Creo que ningún testimonio refleja mejor la situación del hombre griego en este 
momento que la conocidísima frase de Antistenes, transmitida por Diógcnes Laercio, VI. 6, 
Caizzi 177: ■'Habiéndosele preguntado qué había obtenido de la filosofía, respondió: poder 
tratar conmigo mismo”.

sonal en el planteamiento de toda clase de problemas y de sus posibles 
soluciones (22). Cabría preguntarse ahora ¿que consecuencias trajo este 
cambio histórico capital respecto a la evolución ulterior del ideal de la 
autosuficiencia? Esta va a ser la cuestión a la que tendremos que dar 
contestación a continuación.

La primera consecuencia de este cambio fue que el hombre griego se 
encontró totalmente liberado de las ataduras restrictivas que lo ligaban a 
la comunidad política y, de este modo, pudo conseguir un avance muy 
importante en la consecución del ideal que con tanto empeño buscaba. 
Debido a esta “liberación", la moral política, hasta entonces predominante, 
se transforma en una moral individual, y los temas ético-prácticos pasan a 
ocupar un primer plano, sobre todo los referentes al bien moral del hombre 
y la búsqueda por él del mayor grado de felicidad posible, en cuanto ser 
dotado del don de la razón, del logos, y de la libertad, con ello, para poder 
realizar actos morales. Esta “liberación”, por el contrario, trajo como 
contrapartida que el hombre griego se quedara, de pronto, sin el apoyo que 
hasta ese momento había prestado a su vida el marco ciudadano, que 
había constituido la base de sus reflexiones morales y de sus anhelos de 
libertad e independencia. Parece lógico pensar que la pérdida de este 
apoyo debería ser sustituida por otro soporte que, aunque ya no fuera la 
ciudad, garantizara todas sus acciones y pudiera ofrecer una nueva base 
sólida a sus afanes de autosuficiencia. Pues una cosa quedó muy nítida un 
poco antes, y es que el ideal de la autarquía era inalcanzable en términos 
absolutos por el hombre, ser deficiente por naturaleza y, como conse
cuencia de ello, necesitado siempre de una base sobre la que asentar su 
actuación en la vida.

Ha llegado ya el momento de plantearse qué raíz podría hallar 
entonces el hombre griego, una vez que la anterior, la comunidad



caso

— 88—

ciudadana, había sido arrancada para siempre. Este vacio radical, asi lo 
pensamos y pretendemos demostrar, es el que habría venido a colmar la 
naturaleza, convertida, a partir de ahora, en norma, base y apoyo de todas 
las acciones humanas, funciones éstas que antes desempeñaba la polis. 
Con la finalidad de conseguir por otros caminos el ideal de la autarquía, 
habría tenido lugar, en gran medida, la nueva repristinación del cono
cimiento de la naturaleza a que habíamos hecho alusión un poco antes. La 
naturaleza, de este modo, habría venido a sustituir la función que la polis 
había desempeñado hasta ese instante para el individuo griego, las de 
norma y soporte de sus acciones. A partir de ahora no se considerará ya 
habitante de una polis, sino un ciudadano del mundo, un cosmopolita, en 
la medida en que participa de una naturaleza común a todos los hombres. 
La idea de la naturaleza, enfocada desde esta perspectiva, adquiere así 
una dimensión nueva, quizá inédita en mi opinión. Esta naturaleza, 
sustituto para el hombre griego de una polis autarquica, se nos presentará 
también como autárquica, con lo cual el enfoque que estamos mante
niendo en este ensayo no resultaría sin sentido o subjetivo, como a primera 
vista podría parecer a un lector poco reflexivo. ¿Es que puede discutirse 
acaso que las concepciones de la physis de cínicos, epicúreos y estoicos 
participan de la autosuficiencia? Un somero vistazo a los fragmentos de 
estos filósofos demostraría que no hay lugar para la discusión. Este 
rescate del naturalismo, como hemos dado en llamar a este fenómeno, 
habría tenido un punto de apoyo capital en la importancia que la 
consideración de la naturaleza volvió a cobrar con Aristóteles, lo cual no 
significa que cínicos, estoicos y epicúreos se adhirieran a la visión 
aristotélica de la misma, sino al atomismo, los epicúreos, y a un heracli- 
tismo sui generis, los estoicos, constituyendo los cínicos un 
particular.

De la atenta observación de estaphysis rescatada para la observación 
griega comenzarían las escuelas helenísticas a sacar sus propias conclu
siones. Notarían, entre otros hechos, que todos los seres que la componen, 
incluidos los hombres, se mueven entre ella por reacciones de atracción y 
de repulsa, pero que el ser humano es el único que no se limita a responder



r

-89-

de una forma automática a los estímulos ofrecidos por la naturaleza. De 
estos presupuestos, apenas esbozados, dos temas fundamentales, si bien 
no entonados con los mismos acentos por las distintas corrientes filosó
ficas, iban a dominar el pensamiento de la mayor parte de las escuelas 
helenísticas, el del placer, hedoné, y el de la esencia de la naturaleza 
humana, la anthropinephysis, puntos que e.\ Estagirita también sometió a 
consideración, pero sin desarrollarlos hasta sus últimas consecuen
cias (23).

Es lógico pensar, no obstante que no todas las escuelas filosóficas del 
helenismo podían llegar a idénticas conclusiones sobre estos nuevos 
problemas ante los que se enfrentaban, pero lo que sí está muy claro es que 
todas ellas arrancaban de un fenómeno cultural común: el hombre griego, 
desenraizado de la polis e inserto en una naturaleza que le sirve de soporte 
y de guia. Igualmente manifiesto es que todas ellas aspiraban a un fin 
común: la consecución de la felicidad por el hombre, en tanto en cuanto 
ser racional, moral, independiente e ínsito en una naturaleza con la que 
necesariamente tiene que contar para la obtención de sus fines, ya sea para 
seguirla, ya para apartarse de ella, según las circunstancias y las ocasiones. 
Este punto de unión en la problemática de las distintas corrientes de 
pensamiento del siglo IV y siglos posteriores ha sido, por lo general, 
soslayado o no advertido por la mayoría de los investigadores de la 
filosofía griega, que han tendido en sus estudios a separar tajantemente las 
escuelas y a cargar las tintas principalmente sobre sus aspectos discordan
tes, sin tener en cuenta, salvo contadas excepciones, que gran parte de 
estas acres discrepancias se debían a la transmisión polémica de las 
doctrinas por parte de los epígonos, como Cicerón y Plutarco, por poner 
un ejemplo, más que a oposiciones profundas de sus respectivos sistemas. 
Otras veces ha acontecido que eran los mismos filósofos griegos los que se 
dejaban arrastrar por exageraciones, aguijoneados por un impulso polémico 
nunca tan agrio como en esta etapa del pensamiento helénico (24).

(23) Cf. nota 12.
(24) No pretendemos hacer de los motivos polémicos una panacea universal para 

explicar muchos puntos oscuros de las filosofías de esta época, pero es indudable que han



—90—

“Débil es la naturaleza para el mal, no para el bien, pues con los 
placeres se conserva, mas con los dolores se destruye.”

Antes de seguir progresando en la cuestión, queremos salir al paso de 
dos posibles objeciones. Primera: en el estoicismo, podría argüírsenos, la 
naturaleza ocupa un papel tan fundamental como en el sistema epicúreo, 
pero no sucede igual con el placer, antes bien, el placer habría sido 
rechazado de plano por el estoicismo, en antítesis violenta con el 
epicureismo. Segunda: ¿por qué Epicuro puso tanto énfasis en la defensa

existido. Muchos otros autores comparten esta opinión, algunos de ellos de tanta talla como 
Bignone. op. cit.

(25) S. V. 37.

Es ya llegado el momento, sin embargo, de centrar nuestra atención en 
lo prometido: el análisis de los temas del placer y de la naturaleza humana. 
Todas las escuelas filosóficas del helenismo se mueven, giran y reflexionan 
alrededor de estos puntos, en cuanto fundamentales del momento histórico 
presente, si bien el énfasis tonal varía de unas a otras, como era verosímil 
que aconteciera. El puesto de privilegio que la consideración del placer 
ocupa entre los temas del siglo IV tiene una causa última bastante 
palmaria, según nuestro modo de ver. Nos referimos al “rescate” de la 
reflexión sobre la naturaleza, al cual acabamos de aludir. Cuando un 
hombre vuelve sus ojos hacia la physis, lo primero que observa es que 
todos los seres animados y, entre ellos, el hombre, encuentran en ella la 
satisfacción de sus necesidades mínimas vitales, la repleción de sus 
deficiencias congénitas, que sólo ella puede procurar. De aquí a pensar 
que todos los seres se mueven con el propósito de conseguir el placer, 
como garantizador de su subsistencia, y que este placer lo suministra con 
facilidad la naturaleza hay sólo un paso. Este es el paso que darían 
Epicuro y los cirenaicos, por citar las escuelas más señeras en la reflexión 
del placer. Dentro de estos moldes conceptuales, a los que acabamos de 
aludir, es posible interpretar con la debida exactitud máximas epicúreas 
como la siguiente (25):



—91 —

(26) Nos referimos a Haynes: “The Theory of Pleasure of the Oíd Stoa’’, A. J. P., 83 
(1962), págs. 412-419, así comoRist, J. M.: Stoic Philosophy, C.U.P.. 1969, en su cap. 3.°, 
páginas 37-53, titulado “Problems of pleasure and pain”.

(27) A este respecto son espléndidos los capítulos de Bignone, op. ciL, en especial el 
cuarto del tomo I intitulado “La polémica di Epicuro in difesa dell’edonismo contro le opere 
perdute di Aristotele e la scuola platonico-peripatetica”, y el cap. 5.°, que lleva el titulo “II 
‘Protrattico’ di Aristotele e la polémica di Aristosseno contro l’edonismo”, págs. 273-361 y 
361-409, respectivamente. Justo es reconocer que recientemente la tesis clásica de Bignone 
ha sido puesta en tela de juicio, vid. al respecto. Acosta Méndez. F.: Estudios sobre la moral 
de Epicuro y el Aristóteles esotérico. Fundación Juan March, 1977.

del placer, hasta el punto de considerarlo como fin (télos) de la vida del 
hombre, mientras que los estoicos no lo valoraron como tal, si es cierto 
que ambas corrientes filosóficas arrancan de los mismos presupuestos, 
como pretendemos demostrar? A la primera de las objeciones cabria 
responder que no es cierto que el placer haya sido rechazado totalmente 
por los estoicos, como los recientes estudios de Haynes y de Rist sobre la 
cuestión han puesto en evidencia (26). Responder a la segunda de las 
objeciones requiere un tratamiento más pormenorizado, aunque la apre
ciación “rechazo de plano” del placer debe quedar ya excluida a partir de 
ahora. Los porqué podrían ser muchos y variados, algunos de ellos 
objetivos, otros subjetivos, y todos, sin embargo, podrían arrojar un haz de 
luz sobre esta cuestión. Nosotros vamos a limitamos a hacer hincapié en 
dos de ellos, objetivos ambos, como se percibirá enseguida.

La primera explicación hay que considerarla en el marco de una 
circunstancia admitida por los más importantes historiadores del epi
cureismo. Nos referimos al hecho incontrovertible de la formación de la 
filosofía epicúrea en abierta polémica con la filosofía platónica. Bignone, 
con ejemplar maestría, y De Witt, tras sus pasos, han puesto en evidencia, 
sin dejar lugar para la duda, este hecho comprobado. En la filosofía 
platónica y en la del primer Aristóteles platonizante la estimación del 
placer era denigratoria y objeto de constantes ataques, como se percibe en 
numerosos diálogos de Platón y en las obras perdidas del Aristóteles de 
juventud, debido a motivos obvios y en consonancia con sus respectivas 
concepciones filosóficas, en los que no podemos entrar ahora a fondo (27).



—92—

(28) Que el placer es la base de la filosofía epicúrea no puede dudarse, so pena de cerrar 
los ojos a la evidencia de los textos. Lo que no puede mantenerse, sin embargo, es que la 
filosofía epicúrea se agota en una búsqueda del placer y no en tratar de conseguir la felicidad 
del ser humano por medio de la ataraxia y de la aponía, impensables sin los ideales de 
libertad y autosuficiencia en los que el epicureismo, al igual que el estoicismo y el cinismo, se 
mueve.

(29) Afanes polémicos que tampoco tuvo el primitivo estoicismo de Zenon con Epicuro. 
ni viceversa, como piensan sin razón autores de tanta talla como Pohlenz. Sobre esto, cf. De 
Witt, op. cit., pág. 11: ”Es un error de los historiadores oponer Epicuro a los estoicos. Esto 
es un anacronismo”. Y también Rist op. cit., en su cap. 3.°, “Problems ofpleasure and pain” 
leemos: “Existe una opinión muy extendida, fomentada en especial por la obra de Pohlenz. 
de que la filosofía estoica debería ser considerada por encima de todo una reacción contra el 
epicureismo. La tesis es exagerada, pero tiene ciertos elementos de verdad”.

Es natural, por tanto, que Epicuro, rival declarado del platonismo, 
reaccionara hacia el otro extremo e hiciera del placer la base de su sistema 
moral (28). Algo tal no ocurre con el estoicismo, escuela que no se 
desarrolló en franca antítesis al platonismo y que reservaría, por ello, un 
lugar secundario al problema del placer.

La segunda explicación habna que hallarla en las distintas concepcio
nes de la naturaleza en que ambas escuelas se apoyaron. Epicuro partió 
del atomismo materialista de Leucipo y Demócrito, mientras que el 
estoicismo halló su arranque en la concepción heraclitea de la naturaleza, 
en donde espíritu y materia forman una unidad de dos. Es de todo punto 
lógico que Epicuro, ligado a una visión atomista y materialista de la 
naturaleza, diera una importancia y trascendencia mucho mayores al 
placer, sobre todo cuando a ello coadyuvaban evidentes acicates de corte 
polémico antiplatónico. El estoicismo, por el contrario, admitiendo un 
dualismo materia-espíritu, estaba mucho más cercano a la concepción 
platónica y por ello mucho menos proclive a conferir al placer un puesto 
de privilegio en su sistema filosófico (29). Mas el problema de la recta 
interpretación de la idea de hedoné epicúrea es muy complejo y se 
requeriría un amplio estudio pormenorizado para conseguirlo.

Nos ha llegado ahora el momento de adentramos en el análisis del otro 
tema que nos queda pendiente, el de la naturaleza humana. Es un hecho



-93-

(30) Sobre si el pensamiento griego debe ser considerado objetivista o subjetivista, cf. el 
estudio de Mondolfo, R.: La comprensión del sujeto humano en la cultura antigua, Buenos 
Aires, Eudeba, 1968.

innegable que la investigación sobre la naturaleza en general, así como 
sobre la naturaleza humana, ocupó en las etapas precedentes del pen
samiento griego un lugar destacado. Ahora bien, sin llegar a caer en las 
exageraciones de los objetivistas a ultranza, parece bastante defendible la 
tesis de que, en la época de la filosofía presocrática, la investigación 
filosófica se interesó mas por el objeto, lo externo al ser humano, que por 
el sujeto (30). Como consecuencia de ello, se habría podido profundizar 
muy poco en la consideración de las características peculiares de la 
naturaleza humana. En el período clásico se habría dado un paso decisivo 
en este sentido, pero más que en el análisis de la naturaleza humana se 
habría ganado terreno en la reflexión sobre ella desde la perspectiva de 
que ella se encuentra inserta por naturaleza en una comunidad política. 
Debería darse en la historia de Grecia el derrumbamiento de la fase 
política, al que ya hemos hecho alusión, para que el estudio de la naturale
za humana ocupara un puesto de relevancia en la especulación filosófica 
del helenismo. Es precisamente en este momento cuando la naturaleza 
humana se situará en el centro de la reflexión filosófica y, como 
consecuencia de este hecho capital, como ya hemos apuntado en repetidas 
ocasiones, la filosofía helenística se convirtió en la filosofía moral del ser 
humano. Sería entonces también, y como resultado de toda esta serie de 
cambios histórico-culturales, cuando la problemática sobre la libertad y la 
autosuficiencia de la naturaleza humana pasarían a adquirir preocupación 
e interés preferentes, por no decir casi exclusivos.

Hace unos instantes hemos examinado y hecho resaltar la importancia 
que la atención por la naturaleza volvió a cobrar en el helenismo. Será 
menester considerar ahora si la nueva atracción por el estudio de la 
naturaleza humana tiene alguna conexión con el redescubrimiento de la 
reflexión sobre la naturaleza en general. Nosotros pensamos que si la tiene 
y que estos dos fenómenos no pueden examinarse de una forma aislada y



—94—

sin que sean puestos en relación mutua. En la medida en que la naturaleza 
humana forma parte también de la physis general, el estudio atento de la 
naturaleza repercutiría, de un modo decisivo, en la indagación pormenori
zada de la naturaleza del hombre. De esta consideración de la interrelación 
de ambas naturalezas podían extraerse dos consecuencias primordiales, la 
primera de ellas era que la naturaleza humana forma parte integrante de la 
naturaleza universal, en la que se encuentra inmersa y a cuyo ritmo vital 
tiene necesariamente que acoplarse. El hombre griego ya no va a ser 
considerado como un ser sociable, sino como un ser natural, con todo lo 
que una afirmación de esta naturaleza entraña en si misma.

La segunda consecuencia iba a ser que, si es absolutamente cierto que 
el ser humano es, ante todo, una parte integrante más de la naturaleza 
general, no es menos evidente también que su naturaleza propia está 
dotada de una característica que le es peculiar. Es fácil imaginarse que 
estamos aludiendo a la razón, al logos, en cuanto elemento calculador y 
regulador de todos y cada uno de los actos que el hombre puede llevar a 
cumplimiento. Pocas veces en la historia del pensamiento humano la 
razón ha tenido una importancia tan capital como en el helenismo, por lo 
menos en la reflexión de las escuelas filosóficas morales. De lo que 
acabamos de decir pueden sacarse varias consecuencias, entre las que 
destaca que el hombre es el único ser de la naturaleza capaz de realizar 
actos morales, porque por el hecho de poseer logos, razón, es el único 
dotado de la capacidad de libertad y de independencia, bienes éstos cuya 
consecución exige un esfuerzo y preocupación constantes. Ahora bien, el 
hecho de que todos los seres humanos posean como algo genuino el don de 
la razón no implica necesariamente que todos sean libres e independientes 
y, como consecuencia de ello, felices. La mayoría de los hombres del 
vulgo no saben hacer un uso correcto de la razón y llevan una vida similar 
al resto de la naturaleza que no participa, al menos en la misma medida, de 
este regalo de la razón. Otras veces acontece que la vida de estos hombres, 
del vulgo, no es ni siquiera semejante a la natural, dotada de su específica 
razón o logos interno, sino que puede llegar incluso a ser antinatural, en la 
medida en que la incorrecta utilización de su mente le hace caer en el reino



-95-

de las falsas opiniones, las cuales le llevan a apartarse de una vida 
concorde con la naturaleza. El sabio, por el contrario, sí sabe hacer un uso 
adecuado de su inteligencia racional y, a causa de ello, no sólo lleva una 
vida armónica con la estructura interna de la naturaleza, sino que también 
le es posible regular todas sus acciones sin que estén necesariamente 
determinadas por una naturaleza que le sirve de sustento y de la que se 
siente parte integrante, pues, en caso contrario, carecería del bien más 
preciado que como hombre trata de alcanzar, la libertad, sin la cual 
difícilmente podría ser independiente y feliz.

Sin darnos cuenta nos hemos visto arrastrados, al hilo del progreso 
temático, a la consideración de otra cuestión muy importante y que afecta 
a la naturaleza humana, parte constitutiva de la physis universal. Nos 
estamos refiriendo al problema de la libertad del hombre en el marco de 
una naturaleza que se rige por sus propias leyes necesarias. ¿Puede el 
hombre, el sabio, por decirlo con más propiedad, ser libre, inserto como se 
encuentra en unaphysis autorregulada ab aeterno? Y si no es libre, ¿puede 
realizar actos morales y, con ello, ser feliz? Muy difícil le sería si la 
inserción en el orden de la naturaleza general dejara al sabio sin la 
posibilidad de ordenar libremente su vida. Nos encontraríamos de nuevo 
al hombre griego en una situación muy pareja a la de la etapa política. 
Entonces, como vimos en su momento, sus afanes por conseguir la 
libertad y la autosuficiencia sólo los podía llevar a cumplimiento en el 
marco de la polis autosuficiente, única que podía garantizar la obtención 
por el hombre de una independencia relativa, acorde con el carácter 
deficiente de la naturaleza humana. El hundimiento de la fase política de 
la cultura griega nos dejó a un hombre solo consigo mismo y, en principio, 
en mejores condiciones para conseguir un grado mayor de libertad e 
independencia. Mas he aquí que nos lo volvemos a encontrar “aprisiona
do” ahora en los lazos de una naturaleza que lo obstaculiza, del mismo 
modo que lo hacía la comunidad política.

Esta circunstancia a la que acabamos de aludir podría parecer, a 
primera vista, ilógica y hasta paradójica, pero muy pronto se percibirá que 
es, por el contrario, lógica y normal. En el primer capítulo de nuestro



-96-

ensayo quedó demostrado, como hicimos constar poco antes, que el ideal 
de la autarquía es un ideal inalcanzable a escala humana, que el hombre 
helénico intentó conseguirlo con todas sus fuerzas, mas para ello se vio 
obligado a apoyarse en la comunidad política, que era la única, en cuanto 
autárquica. que podía contribuir a la obtención por parte del hombre del 
mayor grado posible de autosuficiencia individual. Toda esta temática se 
trataba en la obra del Estagiríta, y en ella quedaba bien patente que el 
hombre griego sólo podía alcanzar su autarquía personal —relativa se 
entiende— dentro del ámbito de una comunidad autosuficiente, que servía 
para colmar, en la mayor medida posible, la congénita incapacidad del 
hombre para la consecución de una autosuficiencia absoluta. Lógico y 
comprensible es, por ello, que al hundírsele al hombre griego el apoyo de 
la polis buscara otro con ayuda del cual pudiera conseguir el mayor índice 
de autarquía posible. Resulta indudable que lo hallo en la naturaleza, en 
una naturaleza rica, autorregida y autosuficiente. Y entonces se encontró 
en una situación muy similar a la de la época anterior, si bien con unos 
condicionamientos concretos muy distintos. El problema radicaba ahora 
en garantizar que el sabio helenístico fuera libre e independiente, inmerso 
como estaba en una naturaleza que le marcaba la senda que debía seguir, 
so pena de quedarse sin el apoyo más seguro de su propia buscada 
independencia. Mas, ¿cómo se puede ser libre si para lograrlo es menester 
seguir una vía marcada? Es evidente que en esta disyuntiva se tenían que 
generar una serie de dificultades y contradicciones y que con ellas habrían 
de tropezar las escuelas filosóficas del helenismo, en especial estoicos y 
epicúreos. Ambos grupos tuvieron que enfrentarse con idénticos pro
blemas, lo cual hermana más aún a estas escuelas, en lugar de distanciar
las. Nuestro estudio de la Estoa y del Jardín, desde esta perspectiva de la 
independencia del filósofo, demostrará cómo obviar esta dificultad fue 
tarea ardua y común a ambas corrientes filosóficas. Las soluciones a las 
que llegaron presentan diferencias mínimas de detalle, pero son coincidentes 
en el meollo de sus respectivos resultados. Una nueva confirmación ésta 
del error de base de los anteriores historiadores de la filosofía helenística, 
que partían en sus estudios de contraposiciones y puntos polémicos entre



—97—

(31) En esta linea habría que citar a Pohlenz, quien, en sus continuas alusiones, nos 
ofrece una imagen de oposición tajante del estoicismo frente al epicureismo, amén de c>rtas 
ingenuidades en que incurre por evidente afán apologético de la Stoa. Hoy ya está muy claro 
que, en su orígenes, no pudo haber, por motivos de cronología, oposición y polémica entre 
epicúreos y estoicos. De Witt ha visto muy bien esto y no participa de la miopía de Pohlenz. 
En lo que si participa con el tedesco, por el contrario, es en el clarísimo énfasis apologético 
que pone en su exposición de la filosofía de Epicuro, lo cual le lleva necesariamente a ciertas 
exageraciones.

ambas escuelas, en lugar de tratar de captar sus problemáticas desde la 
perspectiva de sus infinitos puntos comunes (31).

Esta problemática común, a la que acabamos de hacer alusión, es que 
tanto el sabio estoico, como el epicúreo y el cínico, buscaban como meta 
de su vida la felicidad individual, pero esta aspiración sólo podía llegar a 
realizarse si el sabio conseguía ordenar y reglamentar su vida de modo que 
transcurriera lo más libre e independiente posible. Una vida conforme a 
los designios marcados por la naturaleza ofrecía el condicionamiento 
indispensable para la obtención de estos ideales. Mas esa naturaleza, en 
cuanto base y apoyo, podía llegar a convertirse en un obstáculo insalvable 
para los anhelos de independencia, sobre todo si tenemos en cuenta que la 
physis era autosuficiente y se regia según sus propias leyes. Sin duda fue 
éste uno de los problemas más espinosos, por no decir el principal, con que 
la reflexión de estas escuelas debió enfrentarse. En el cinismo apenas 
encontramos reflejo de esta cuestión, en parte debido al carácter poco 
dado a la especulación de esta corriente de pensamiento, mucho más 
interesada por la acción que por la reflexión, en parte por el carácter 
escaso y heterogéneo de los testimonios que de esta escuela se nos han 
conservado.

Cosa bien distinta, sin embargo, acontece en los estoicos y en los 
epicúreos, con filosofías de finalidad práctica similares al cinismo, mas sin 
prescindir de una reflexión muy pormenorizada sobre los abundante 
problemas que planteaban sus respectivas filosofías morales. La solución 
a que llegaron ambas escuelas consistió en dotar a la razón del sabio, a su 
logos, de una independencia y autonomía totales, debido a su capacidad



(32) S. V. 21.

—98—

esencial de aceptación, selección y rechazo, según las circunstancias 
concretas en que la razón actúe. La naturaleza autosuficiente marca al 
sabio la pauta que debe seguir en su vida, pero no le puede coaccionar con 
una imposición tal que sus acciones respondan de una manera obligada a 
las presiones que le vienen de la naturaleza exterior, ya que por encima de 
ella puede, cuando la ocasión lo requiere, alzarse la razón, don exclusivo 
del ser humano, para conformarse casi siempre, mas, en ocasiones, 
oponerse o quedar indiferente ante el designio autosuficiente del mundo 
circundante. El sabio posee el privilegio de la selección, por estar dotado 
de esta razón que sólo a él le es propia. Por ella tiene la posibilidad de 
elegir, con entera independencia, todo lo que la naturaleza le ofrece, que, 
por lo general, será lo conveniente y necesario para el sabio, pero en otras 
ocasiones, sobre todo cuando la razón se ve oprimida por la falsa opinión 
o el error de cálculo, se le presentará como algo que debe ser rechazado o 
estimado indiferente. Sólo desde esta perspectiva es posible entender en su 
más exacto sentido frases de Epicuro como la que aducimos ahora (32):

“No hay que forzar a la naturaleza, sino persuadirla, y la 
persuadiremos satisfaciendo los deseos necesarios, los naturales, en 
el caso de que no dañen, pero apartando ásperamente los nocivos.”

El contenido de esta máxima epicúrea habla por si solo respecto a lo 
que estamos tratando, mas no podemos profundizar mas en el análisis, ya 
que ello nos llevaría muy lejos. De lo que acabamos de exponer se 
desprende una conclusión muy clara: una valoración distinta de la filosofía 
helenística que tiende a dar un mayor énfasis a los matices de actividad, 
rechazando el carácter pasivo que tradicionalmente se le acostumbra a 
dar. La atenta consideración, así como el estudio y la selección que lleva a 
cabo el sabio epicúreo de los placeres es algo activo y no meramente 
pasivo. Que el epicureismo pretendía garantizar la independencia del ser 
humano y su activa participación en este propósito se demuestra por la 
polémica que mantuvo Epicuro contra el atomismo de Demócrito, que



la

—99—

la 
la

(33) En este enfoque ha jugado un papel preponderante el vocabulario específicamente 
moral de estas escuelas, basado en el uso frecuente de la alpha privativa (ataraxia, apátheia, 
apoma, akataplexia), pero lo esencial es que “abstenerse de” se basa en un detenido cálculo 
de la mente (logismós, diánoia), principal defensa del sabio. Lo que quedó bien patente, a 
partir de ahora, para el espíritu europeo es que la libertad esencial del hombre no reside tanto 
en un tender hacia lo ilimitado cuanto en un limitado renunciar a. Sobre el aspecto 
contemplativo de la nueva época es fundamental el libro de Grilli. A.: IIproblema delta vita 
contemplativa nel mondo greco-romano, Milán. 1953. Sobrede! concepto del cálculo en el 
pensamiento de las filosofías helenísticas, cf. S. Lasso de la Vega. J.: Ideales de la formación 
griega, Madrid, Rialp. 1966; en el capitulo dedicado al hombre helenistico, en la pág. 97, nos 
habla de “una sabia y calculada aritmética”, como requisito para conseguir la felicidad.

ponía un serio obstáculo a la libertad, al presentarnos un mundo regido por 
la necesidad, polémica que se halla reflejada en los fragmentos hercula- 
nenses del peri physeos, sobre la naturaleza, por desgracia muy escasos, 
mutilados y de muy compleja interpretación. Un propósito semejante, 
garantizar la independencia y la autarquía del sabio, habría llevado a los 
estoicos a un minucioso estudio de todas las clases de acciones, así como a 
una pormenorizadisima consideración de las distintas clases de causas que 
entran en juego en todo tipo de acciones, incluidas las humanas. Es 
exagerado, por tanto, lo volvemos a repetir, aplicar a estas escuelas 
etiqueta de la inactividad y de una vida dedicada, en gran medida, a 
contemplación (33).

Hemos terminado de esbozar, con paradigmáticas pinceladas, 
problemática que la nueva importancia adquirida por la physis tuvo para 
el sabio helenistico, desde el punto de vista de los ideales de libertad e 
independencia. Conviene ahora detener nuestra atención sobre algunos 
puntos que nos servirán para iluminar, con nuevos detalles, los contomos 
de la época que ocupa nuestra atención, al mismo tiempo que proporcio
narán segura corroboración del papel fundamental que los ideales de 
libertad e independencia ocupan en la reflexión del período helenistico. 
Nos detendremos solamente en el análisis de tres puntos, íntimamente 
relacionados con todo lo que hasta ahora hemos expuesto. El primero se 
refiere al cambio radical de los valores morales que acontece como



— 100—

consecuencia de la interiorización de la virtud, asentada ahora sobre una 
base natural y no social. El segundo trata de la pérdida de valor que tiene 
para el sabio el inseguro designio de la tyche, del azar, divinidad irracional 
de la época, así como la aparición de una nueva religión, mucho más 
racional y adaptada a las exigencias del sabio. El tercero investiga el auge 
de la philía, de la amistad, vínculo primordial en el helenismo de las 
relaciones entre los hombres.

Cuando detenemos nuestra atención en el análisis del primer punto, lo 
primero que se detecta es que el cambio de valoración moral del hombre 
helenístico obedece a las mismas motivaciones esenciales que ya han sido 
apuntadas en varias ocasiones en este capítulo. El paso de la fase política 
a la fase individual de la historia del pensamiento griego trae como 
consecuencia el proceso de interiorización total del ideal griego de la 
arete, virtud o excelencia, que deja de ser un valor de matiz comunitario 
para adquirir un sesgo claramente individual, al alcance sólo del sabio que 
se empeña en conseguirla con su máximo esfuerzo. De aquí va a nacer la 
idea, tan dilecta al cinismo y al estoicismo, de que la arete es autosuficiente 
para la felicidad, la virtud individual, pretendemos afirmar. Esta interiori
zación recién apuntada de los valores, unida al “rescate” de la naturaleza 
como norma primaria y fundamentadora de la moral, desemboca en un 
rechazo total, tanto de las virtudes políticas, cuanto de toda suerte de 
valores externos, por ser considerados ajenos al individuo y no elegidos 
por él libremente. Este trastueque total de los criterios valorativos no es 
aceptado de la misma manera y en todos sus puntos por las distintas 
escuelas helenísticas, como es muy fácil de comprender. Todas coinciden, 
eso sí, en el descrédito absoluto de los valores ajenos y superfinos para el 
ser humano, cuales la riqueza, los honores y el lujo desmedido, en cuanto 
que no tienen su fundamento en la naturaleza y no dependen de una libre 
decisión del hombre como ser moral y, en consecuencia, sólo sirven para 
privar al sabio de su independencia y esclavizarlo. Cínicos y epicúreos 
rechazan con todas sus fuerzas la participación del sabio en la vida 
política y, por consiguiente, las virtudes que de esa participación pudieran 
derivarse. Los estoicos son mucho más moderados a este respecto, pero



— 101 —

(34) Sobre este tema es básico el libro de Festugicre. J. A.: Epicure et ses dieux, Parts. 
P.U.F.. 1968. 2.“ ed.

aun así los valores individuales del sabio priman también en ellos sobre las 
virtudes de tipo politico.

El segundo punto, el descrédito de la tyche, la fortuna, y la aparición 
de una nueva religión exigirá de nuestra parte una consideración un poco 
mas prolija (34). Por todos es conocido el ambiente religioso que 
predomina en el helenismo. Al desaparecer casi por completo el interés 
del hombre griego por los problemas de la ciudad-estado y por la religión 
“política" que la sustentaba, el hombre popular griego se echó en brazos 
de la tyche, que, en la nueva época, llegó a tomar caracteres de auténtica 
divinidad. La desconfianza y la superstición comenzaron a adueñarse de 
todos los espíritus. Los restos de las comedias griegas de este período son 
un claro exponente de este ambiente de inseguridad y de desconfianza. 
Frente a este estado de cosas, el sabio helenístico se sintió llamado a 
reaccionar con todos sus ímpetus, en la medida en que esta situación 
religiosa sólo servia para infundir miedo y privar al hombre de la libertad y 
de la felicidad. El sabio, sin embargo, poseía unas armas con las que 
combatir este ambiente que le era adverso, armas de las que carecía el 
vulgo ignorante. La naturaleza, en su nuevo puesto de privilegio, le ofrecía 
ese arma de combate eficaz en su lucha contra el poder de la tyche. El 
sabio del período helenístico no podía admitir que su libertad y autosu
ficiencia pudieran estar a merced del ciego y fatal azar, confiado como 
estaba en una naturaleza que se rige por leyes necesarias y no deja 
resquicio alguno a la casualidad y a lo imprevisto. Por todo ello, el sabio 
helenístico, no sólo no venera el poder ciego de la tyche, divinidad popular 
del helenismo, sino que la rechaza y se siente superior a ella, debido a la 
confianza que posee en una naturaleza contra la que el azar nada puede 
hacer. En la Máxima Principal número 16 de Epicuro podemos leen

“Poco importa la fortuna al sabio, pues lo más grande e 
importante, la razón, lo ha ordenado en el ininterrumpido espacio de 
la vida.”



— 102—

Similar desprecio por todo lo que de la fortuna pueda derivarse halla
mos también en el sabio estoico. En el comentario de Proclo al Timeo 
platónico se nos dice algo muy parecido de la actitud del sabio estoico con 
respecto a la tyche (35):

‘"Igual que los estoicos niegan que el sabio necesita de la fortuna, 
no así también Platón.”

(35) Proclus in Platonis Timaeum p. 61 B Schn = SVF III, 52.
(36) Sobre la religión de Epicuro. cf. Festugiére, op. cit. Sobre la religión tradicional 

basada en la envidia divina es fundamental el estudio de Wchrli, F.: op. cit. Esta obra es, por 
otra parte, improcedente de todo punto, pues considera el ideal de la vida retirada y a 
resguardo de la envidia divina como la intuición primigenia griega desde el arcaísmo hasta el 
helenismo, sin tener en cuenta las circunstancias históricas concretas que van cambiando con 
el paso del tiempo. De "evidente unilateralidad" es motejado también por S. Lasso de la 
Vega. J.: op. cit., pág. 107, nota 106.

De la misma forma que el sabio helenístico no concede el más mínimo 
valor al influjo de la fortuna sobre su vida, pues de concedérselo perdería 
su libertad e independencia, así también la religión tradicional, basada en la 
envidia divina, es completamente rechazada por el sabio, por la razón de 
que esa religiosidad del vulgo sólo podía servir para llevar al hombre 
esclavitud, desconfianza e infelicidad. El ejemplo más típico de esa nueva 
religión del sabio lo tenemos en Epicuro, instaurador de una nueva 
religión de seguridad y tranquilidad para el sér humano. No tenemos que 
temer nada de los dioses, nos viene a decir Epicuro, porque ellos son 
también parte integrante de una naturaleza cuyos designios no pueden 
dominar ni torcer. Además, continúa, la felicidad de los dioses, al igual 
que la de los hombres, está basada en la libertad, la independencia y la 
imperturbabilidad. Mas ¿cómo podría la divinidad disfrutar de esas 
excelencias ocupándose de los asuntos humanos? Es imposible que la 
divinidad nos dispense beneficios o perjuicios, so pena de perder su 
independencia y felicidad y de privarnos a nosotros de esos mismos 
bienes. En consecuencia, la divinidad no tiene por qué ocuparse de 
nosotros, ni nosotros debemos tenerla temor alguno (36).



— 103—

L

(37) Sobre la amistad en general en el mundo griego, vid. Dirlmeier, F.: Philos und 
Philia im Vorhellenistischen Griechentum, Diss. München, 1931.

(38) Sobre el tema de la contraposición entre autarquía y philia en la obra del Eslagirita 
puede consultarse Widmann. G.: Autarkie und Philia in den Aristotelischen Ethiken, Diss. 
Tubingcn, 1967. asi como el articulo de Fraisse, J. C.r " Autarkeia et Philia en E. E. VII. 12. 
1244 b 1-1245 b 19”. en Untersuchungen zur Eudemischen Elhik (ed. Paul Moraux), 
Berlín, 1971. págs 245-252.

Ya es hora de concluir este segundo y último capítulo de nuestro 
ensayo sobre el ideal de la autarquía haciendo unas breves consideraciones 
sobre el tema de la amistad (37). Es un hecho comprobado la importancia 
que el tema de la amistad tuvo en la época helenística, en estrecha relación 
con los nuevos ideales de cosmopolitismo y de filantropía que surgen en 
ella. A nosotros nos interesa ahora hacer sólo unas breves indicaciones 
sobre la amistad, examinada desde la perspectiva de los ideales de libertad 
y autosuficiencia, que son los que primordialmente nos ocupan.

En la que hemos dado en llamar fase política de la cultura griega, el 
tema de ¡a amistad presenta un lugar secundario, debido a que el hombre 
helénico ve en su prójimo principalmente a un conciudadano, con 
independencia de que luego sea amigo suyo o enemigo. En los circuios 
filosóficos era donde la amistad era objeto de una más alta consideración, 
pero no debemos perder de vista que la agrupación de hombres con 
intereses filosóficos tenía como propósito el descubrimiento individual de 
la verdad, aunque también se interesaran por los temas políticos. La 
llegada del helenismo, con los cambios subsiguientes que trajo consigo, 
influyo de una forma decisiva en el auge del ideal de la philia, de la 
amistad, y en el estudio de su compleja problemática, precisamente en su 
aspecto de contraposición con el ideal de la autarquía, como pudimos 
comprobar en la obra ética de Aristóteles (38). Al cambiar el apoyo vital 
del hombre griego, con la trasposición del ámbito comunitario al natural, 
el individuo pasa a ser un componente de la naturaleza, lo cual trajo como 
consecuencia la apreciación de la igualdad de todos los hombres, copar- 
úcipes de los mismos afanes y anhelos. La amistad, en este nuevo entorno 
espiritual, seria buscada por los hombres con el objeto de encontrar en ella



— 104—

(39) También el sabio se ve obligado a, utilizar la naturaleza para colmar su natural 
deficiencia, lo cual no excluye que. en muchas ocasiones, su actitud ante esta misma 
naturaleza no evidencie su gran grado de libertad e independencia. Algo similar ocurriria con 
el amigo. Sobre los problemas de interpretación de las máximas epicúreas referentes a la 
amistad, cf. Bollack, J.: “Les Máximes de i’Amitié”, ACGB (Actes du VIII Congrés 
Guillaume Budé). en las págs. 221-236.

un sostén y una seguridad que. unido al nuevo soporte de la naturaleza, 
pudiera servir al ser humano para llenar el vacío que dejó en su ser el 
derrumbamiento del marco político. La amistad cumpliría asi una misión 
muy pareja a la de la naturaleza, colaborar en la consecución de la 
independencia y la autosuficiencia, a escala humana, claro está, por el 
hombre helenístico. La amistad, por tanto, desempeñará, a partir de este 
momento, una doble función respecto al sabio del período helenístico. La 
primera es claramente utilitaria y contribuye a proporcionar al sabio una 
mayor confianza, tranquilidad e independencia frente al mundo circun
dante. Desde este punto de vista, colmaría también la radical indigencia 
del ser humano y contribuiría a su relativa autarquía. La segunda presenta 
una vertiente altruista y es la que confiere al ideal de la amistad la alta 
valoración que merece. Desde el momento en que el sabio está dispuesto a 
sufrir los mayores sacrificios para poder proteger y defender al amigo, está 
evidenciando con nitidez el tesoro de independencia y de desprendimiento 
que posee. Es así como la amistad, aun partiendo de un primer y necesario 
impulso utilitarista, puede adquirir posteriormente un contenido moral 
mucho más rico hasta el punto de hacer patente, en situaciones límite, la 
libertad, despego y total independencia del sabio, que puede incluso hasta 
aceptar la muerte en lugar de un amigo (39).

Vamos a concluir nuestro ensayo sobre el origen del concepto de 
autarquía en el pensamiento griego con unas conclusiones que sirvan de 
recapitulación del auge que experimentó el concepto de autosuficiencia en 
el período helenístico.

1 ,a La época helenística se caracteriza principalmente por el hun
dimiento de la comunidad política como norma de comportamiento del 
hombre griego. La aspiración a una independencia absoluta fue la causa



— 105—

fundamental de este acontecimiento, de gran trascendencia para la 
evolución ulterior del pensamiento occidental. La pérdida del apoyo 
tradicional de la polis dejó al hombre helénico en una radical soledad, 
sobre la cual pudo iniciar la tarea de cimentar su anhelo de autosuficiencia, 
pero que, al mismo tiempo, contribuyó a abrumarlo con el peso de esa 
soledad tan deseada. Es evidente que había que llenar ese vacio, dada la 
indigencia natural del ser humano, que le imposibilita vivir sin un asidero 
al que aferrarse. Nunca una etapa de la historia de Grecia ha estado tan 
dominada por la angustia, la intranquilidad y la superstición, secuelas lógi
cas de la soledad en que quedó sumido el hombre griego tras la caída del ideal 
de vida comunitario. El hombre helenístico buscó el nuevo apoyo que 
necesitaba en tres ámbitos distintos: el religioso, el científico y el 
filosófico. A nosotros nos ha interesado destacar sobre todo la esfera de la 
especulación, en la que la filosofía, como hemos visto, cambió totalmente 
su centro de interés, desplazándolo de la reflexión sobre problemas físicos 
o políticos y centrándolo sobre cuestiones eminentemente éticas. De aquí 
el que las escuelas de la época helenística se planteen fundamentalmente 
el tema de la felicidad humana, del sabio, para ser más precisos.

2.a Mas esa nueva filosofía de corte ético a la que acabamos de aludir 
ya no se asienta en los postulados de un ideal de vida comunitario, 
desprestigiado y sin arrestos ya para conservar su vigencia, sino en una 
exaltación de la naturaleza como guía de la actuación humana. Como 
consecuencia de este cambio de apoyo, las escuelas morales helenísticas, 
principalmente cinismo, epicureismo y estoicismo, son sistemas ético- 
naturalistas. El estudio del comportamiento de la naturaleza no tuvo casi 
nunca en el helenismo una finalidad estrictamente científica, si prescin
dimos de las investigaciones especificas de Aristóteles, sino una función 
subordinada a la tranquilidad, la independencia y la felicidad del ser 
humano. Se investiga la naturaleza, por tanto, tratando de hallar en ella y 
en las reacciones de los seres que la componen una norma para la 
obtención de la felicidad individual. La physiología de Epicuro y su 
peculiar doctrina del placer arranca, en última instancia, de una labor 
escrutadora de las leyes que rigen el acontecer natural, del cual el hombre



— 106—

constituye una parte solidaria, si bien con su peculiaridad específica. El 
estudio de la naturaleza general llevó al sabio helenístico a profundizar en 
el análisis de la naturaleza humana y descubrió que la razón constituye su 
característica propia y que de ella le viene al sabio sus afanes de libertad y 
de autarquía sin limites.

3. a La afirmación de la naturaleza como modelo del comportamiento 
ético del ser humano originó en el pensamiento de la época un arduo 
problema en relación con el ideal de autosuficiencia, con el que hubieron 
de enfrentarse epicúreos y estoicos. Aludimos a la posibilidad de que el 
sabio pueda ser libre e independiente en el seno de una naturaleza rica y 
autosuficiente. ¿Puede ser el sabio autárquico si su autosuficiencia está 
condicionada por la autosuficiencia de la naturaleza? La antítesis entre 
autarquía de la naturaleza y autarquía individual causó muchos que
braderos de cabeza al epicureismo y al estoicismo. Ambas escuelas 
hallaron la solución del problema postulando la autonomía de la razón, 
clave de su libertad y autosuficiencia, ya que ella le pertenece como algo 
propio, oikeíon.

4. a Este concepto de lo que es propio del sabio, que se opone a lo que 
le es ajeno, es clave en el posterior desarrollo de la idea de autarquía en la 
filosofía del helenismo. La autosuficiencia del hombre consiste, por tanto, 
en la conciencia de aquello que le es específico. De esta circunstancia 
derivan cuatro hechos principales: a) un cambio radical en el enjui
ciamiento de los valores, en virtud del cual los valores tradicionales no 
contarán nada para el sabio, ya que no se asientan en aquello que le es 
genuino, le son extraños y, por ello, pueden llevar a esclavizarlo y hacerle 
perder su autosuficiencia. Riqueza, pobreza, libertad y esclavitud no 
dependerán ya de una serie de circunstancias ajenas al hombre, sino de su 
disposición interior, pobre o rica, libre o servil; b) una valoración negativa 
del influjo de la tyche, de la fortuna, en la medida en que escapa al control 
del sabio y a la peculiaridad de su razón ordenadora de la realidad. 
Aspecto éste que evidencia lo contracorriente que tuvo que ir el sabio 
helenístico, si tenemos en cuenta la adoración que de la fortuna practicaba 
el vulgo; c) una depuración de la religión con base en una nueva piedad, en



— 107—

la que los dioses no actúan de un modo arbitrario o se inmiscuyen en los 
asuntos humanos, con la finalidad de proteger los anhelos del hombre de 
seguridad, confianza y autosuficiencia; d) el gran auge de la amistad, con 
una dosis equilibrada de utilitarismo y altruismo, considerada como el 
refugio más seguro del hombre en la búsqueda de protección, seguridad y 
confianza, requisitos indispensables para colmar su ansia de autarquía.

J







Inst. Gra


