
ISBN 978-84-15038-22-1

9 7 8 8 4 1 5 0 3 8 2 2 1

UNA PROPUESTA DE 
ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA EN EL 
CASTILLO INTERIOR DE SANTA TERESA

Agustina Serrano Pérez

DIPUTACIÓN PROVINCIAL DE ÁVILA
INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA

98

Ag
us

tin
a S

er
ra

no
 Pé

re
z

UN
A P

RO
PU

EST
A A

NT
RO

PO
LO

GÍ
A T

EO
LÓ

GI
CA

 EN
 EL

 CA
STI

LLO
 IN

TER
IO

RD
E S

AN
TA

 TE
RE

SA



Agustina Serrano Pérez

UNA PROPUESTA DE 
ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA 

EN EL CASTILLO INTERIOR 
DE SANTA TERESA

2011



© Fotografía de cubierta: Archivo Fotográfico de la Diputación Provincial de Ávila
 I.S.B.N: 978-84-15038-22-1
 Depósito Legal: AV-134-2011
 Imprime: Miján, Industrias Gráficas Abulenses



A Josu, Koldo y Amaia.





SOLO DIOS BASTA
(Santa Teresa, Poesía 6) 

El ser humano «es el verdadero templo de Dios…»
(Del Manifiesto Fundacional Adsis, 4)

Alégrate… has hallado gracia delante de Dios…; 
El Espíritu Santo vendrá sobre ti…;

Porque ninguna cosa es imposible para Dios…
Proclama mi alma la grandeza del Señor

y mi espíritu se alegra en Dios mi salvador… 
(Lc 1, 28-2, 55)





9

ÍNDICE

PRESENTACIÓN  ......................................................................................  13

AGRADECIMIENTOS  ..............................................................................  15

ABREVIATURAS  .......................................................................................  17

UNA PALABRA AL LECTOR  .....................................................................  19

1. INTRODUCCIÓN  .........................................................................  21
1.1.  LA AUTORA Y SU CONTEXTO .......................................................  25
1.2.  LA OBRA CASTILLO INTERIOR ........................................................  27
 1.2.1. Contexto e influencias ..........................................................  27
 1.2.2. Símbolo y contenido doctrinal ..............................................  29
 1.2.3. Lectores y ediciones .............................................................  30
1.3.  LA ANTROPOLOGÍA DE UNA «TEOLOGÍA MÍSTICA» .....................  32
 1.3.1. La autora comunica su antropología .....................................  32
 1.3.2. La antropología teresiana desde el texto y más allá del texto ...  34
 1.3.3. Una antropología unificada, comprometida y relacional .......  36
1.4.  LA INVESTIGACIÓN: SU ESTRUCTURA, PROCESO Y TÉCNICA ....  37
 1.4.1. La estructura ........................................................................  37
 1.4.2. El proceso ............................................................................  38
 1.4.3. La técnica .............................................................................  39

2.  LA CREACIÓN AMADA  .................................................................  41
2.1.  EL CONOCIMIENTO DE LA FINITUD E INFINITUD ......................  44
 2.1.1. La búsqueda del ser humano ................................................  44
 2.1.2. La libertad creadora y creativa ..............................................  51
2.2.  LA EXISTENCIA FRUTO DEL AMOR GRATUITO ............................  59
 2.2.1. La libertad amorosa potencia lo humano ..............................  59
 2.2.2. La madurez desde la gratuidad .............................................  62



10

2.3.  LA OPCIÓN AMOROSA RAZONADA ............................................  65
2.4.  EL ASOMBRO Y SOBRECOGIMIENTO SURGEN ANTE EL MISTERIO ..  68
 2.4.1. La finitud identifica lo humano .............................................  69
 2.4.2. El significado del misterio del origen y del fin ........................  71
2.5.  EL ESPÍRITU DE DIOS SE HACE PRESENTE GESTANDO 
 LA CREACIÓN ...............................................................................  73

3.  LA SALVACIÓN TRANSFORMADORA ...........................................  79
3.1.  LA POSIBILIDAD DE CONOCIMIENTO DEL MISTERIO DE 
 SALVACIÓN ...................................................................................  82
 3.1.1. La comprensión del proyecto salvador como diálogo 
     y participación .....................................................................  83
 3.1.2. La relatividad del conocimiento humano ..............................  93
 3.1.3. La progresiva aproximación al misterio salvífico ....................  99
3.2.  JESUCRISTO EL SALVADOR DEVELA LA PREEMINENCIA DEL 
 AMOR EN LA HISTORIA DE SALVACIÓN ......................................  105
 3.2.1. El seguimiento de Jesús da a conocer al verdadero ser 
     humano ...............................................................................  106
 3.2.2. Jesucristo mediador salva del pecado para la unión del 
     ser humano con Dios ...........................................................  111
 3.2.3. Cristo resucitado devela al verdadero Dios y el misterio 
     del ser humano ....................................................................  121
3.3.  EL AMOR CAPACITA PARA EL CONOCIMIENTO ...........................  131
 3.3.1. La eficacia de la racionalidad amorosa ..................................  132
 3.3.2. La fecundidad del amoroso conocimiento ............................  135
3.4.  LA ADMIRACIÓN Y EL DESAFÍO PERMANECEN ANTE EL 
 MISTERIO SALVADOR ...................................................................  138
 3.4.1. El descubrimiento del plan salvador y su comunicación ............  138
 3.4.2. La capacidad de crecimiento humano en la historia de 
     salvación ..............................................................................  144
3.5.  EL ESPÍRITU DEL SEÑOR PRESENTE CONDUCE LA HISTORIA 
 HACIA LA PLENITUD .....................................................................  151
 3.5.1. El discernimiento de la presencia ..........................................  151
 3.5.2. El don de fortaleza ...............................................................  153

4.  LA PLENITUD UNIFICADORA .......................................................  159
4.1.  EL CONOCIMIENTO ATISBA EL MISTERIO ....................................  162
 4.1.1. El misterio humano se comprende desde el misterio 
     inefable de Dios ...................................................................  162
 4.1.2. El conocimiento se anonada en gozo ....................................  166
4.2.  EL AMOR VISLUMBRA A DIOS ......................................................  170



11

 4.2.1. El ámbito gozoso ..................................................................  171
 4.2.2. La pretensión unificadora .....................................................  174
 4.2.3. La con-formación a la voluntad de Dios ................................  178
4.3.  LA RAZÓN Y EL AMOR COOPERAN EN LA PLENIFICACIÓN ........  184
 4.3.1. La razón desea el amor .........................................................  184
 4.3.2. La razón entiende y se capacita para el amor ........................  186
4.4.  EL ESTUPOR Y EL PAVOR SE DESVANECEN ANTE EL 
 DEVELAMIENTO DEL MISTERIO ....................................................  188
 4.4.1. La visión de Dios reinando ...................................................  188
 4.4.2. El proceso hasta la plenitud ..................................................  192
4.5.  EL ESPÍRITU SANTO SEGUIRÁ PRESENTE COMUNICANDO AL 
 DIOS TRINITARIO HASTA LA PLENIFICACIÓN TOTAL ..................  195
 4.5.1. La donación de la sabiduría ..................................................  196
 4.5.2. El Espíritu Santo concede el don de lenguas ..........................  197
 4.5.3. La inhabitación trinitaria .......................................................  199

5.  RECAPITULACIÓN ........................................................................  203
5.1.  RELACIÓN CON LA SÉPTIMA MORADA .......................................  205
5.2.  SÍNTESIS FINAL ..............................................................................  207

6.  CONCLUSIÓN ...............................................................................  211
6.1.  LA PRESENCIA DEL ESPÍRITU ........................................................  214
6.2.  LA SABIDURÍA AMOROSA ES COMPENETRACIÓN DE RAZÓN 
 Y AMOR ............................................................................................. 215
 6.2.1. La razón conoce el misterio ..................................................  215
 6.2.2. El amor vislumbra el misterio ................................................  216
 6.2.3. La compenetración de razón y amor ....................................  217
6.3.  EL ESPANTO ANTE EL MISTERIO ...................................................  219
6.4.  EL SER HUMANO ANTE LA SABIDURÍA AMOROSA DEL 
 ESPÍRITU ........................................................................................  220

7.  BIBLIOGRAFÍA ..............................................................................  223
7.1.  FUENTES........................................................................................  225
7.2.  INSTRUMENTOS DE TRABAJO ......................................................  226
7.3.  LITERATURA SECUNDARIA ...........................................................  229
7.4.  OTRA LITERATURA ........................................................................  246



12



13

PRESENTACIÓN

En el año 2015 celebraremos los quinientos años del nacimiento de santa 
Teresa de Jesús. Ofrecerá una nueva oportunidad para volver a la lectura de sus 
escritos y para que, de su mano magistral, aprendamos, entre otras cosas, a crecer 
en humanidad.

A través de la Institución Gran Duque de Alba, la Diputación Provincial qui-
ere sumarse a esta conmemoración, mostrando un especial interés en la edición 
de obras y trabajos que, de una manera u otra, estén relacionadas con la figura 
de nuestra Santa o con su legado doctrinal. Este de Agustina Serrano que tengo el 
gusto de presentar, es un claro ejemplo de ello. 

Su estudio propone un camino de vida, una especie de antropogénesis, que 
se recorre en tres estadios. Implica, en primer lugar, «entrar» en la propia exis-
tencia para reconocer en el misterio de Dios el misterio del hombre. En segundo 
lugar, avanzar en el itinerario de amistad (cristiana) en el que ese misterio se hace 
experiencia cotidiana. Y, finalmente, culminar esa misma experiencia en la unión 
con el Dios siempre presente en la vida del ser humano.

Afirma nuestra autora que en Teresa se acorta la diferencia y distancia entre 
el «saber» y «vivir», y que, en su propuesta antropológica, la teología se hace vida. 
Y es que la Santa ha sabido elaborar su teología en el santuario de la oración y 
amasarla con su reflexión intelectual y en medio del infatigable ajetreo de su «vida 
inquieta» de fundadora. Esa teología viva y vivida, que ella define como «mística», 
es la que, de verdad, da hondura a la fe y sentido a la existencia del creyente. 
Teresa invita a emprender ese camino: a dejarse envolver por él y a expresar, 
en el día a día, la propia experiencia del misterio, para poder ser sencillamente 
humanos.

Sobre esa base teresiana, el estudio de Agustina Serrano se engarza también 
con su propio quehacer cotidiano. Vincula su teología a su múltiple ocupación 
como docente e investigadora y a sus variadas publicaciones. Y es que el argu-
mento que desarrolla en su obra no es otro que este: la vida real leída en una 
nueva clave, luminosa y fecunda, de relación con la diversidad y la gratuidad. La 
creación amada (capítulo 2), la salvación transformadora (capítulo 3) y la plenitud 



14

unificadora (capítulo 4), que propone la autora, hablan de un ser humano históri-
co, itinerante, contemplado en su totalidad y desde las perspectivas más entraña-
bles de su devenir, finito y propenso al mal, pero buscador del bien y ansioso de 
una plenitud. En el fondo, es el ser humano atisbado por Teresa, visto desde la 
suma esperanza del futuro, la resurrección, que da sentido y finalidad al hacerse 
de cada día; en suma, un sujeto capaz de esa plenitud en tanto vive la mística de 
la transformación activada por el amor de Dios en el tiempo histórico.

La aportación de Teresa de Ávila en este campo singular de la antropología 
(cristiana) es, según nuestra autora, harto valiosa para el presente. Ofrece una 
visión antropológica dominada por un ideal: la unificación integral de la persona. 
Y su libro quiere ser como una guía para acercarse a Teresa y adentrarse, a través 
de su Camino, en los secretos de su Castillo interior. 

Espero que se cumpla este propósito de la autora. Desde aquí, quiero mos-
trarle mi sincero reconocimiento por su estudio y, al igual que a la Institución Gran 
Duque de Alba, por el acierto en la publicación de la obra, mi gratitud por sumar-
se de esta forma a la celebración del quinto centenario de nuestra Santa Doctora.

AGUSTÍN GONZÁLEZ GONZÁLEZ

Presidente de la Diputación de Ávila



15

AGRADECIMIENTOS

Deseo expresar, en primer lugar, mi profundo agradecimiento al Dr. Juan 
Noemi por la finura intelectual de su vocación teológica, por su acogida y apoyo, 
por su sabia dirección y por su paciencia. Asimismo, a la Dra. Anneliese Meis por 
su sabiduría inspiradora y por la participación en proyectos de investigación; y al 
Dr. Tomás Álvarez, experto teresianista, por su estimulante orientación y valioso 
seguimiento.

Del mismo modo, mi gratitud a la Comisión Nacional de Investigación de 
Ciencia y Tecnología (CONICYT) del Gobierno de Chile por la beca de doctora-
do (D-21060209), a la Facultad de Teología de la Pontificia Universidad Católica 
de Chile, donde defendí la tesis el 12 de mayo de 2010, al Centro Internacional 
Teresiano-Sanjuanista (Cites Ávila, España), al Movimiento Adsis y a la Institución 
Gran Duque de Alba, que edita esta publicación.

También, mi reconocimiento agradecido a la presencia y acompañamiento de 
Rebeca Guzmán. Y en ella, a todas y todos, en particular a David Pino, los que con 
su colaboración de muy diversas maneras hicieron posible el estudio, la reflexión y 
la finalización de la investigación para la tesis doctoral.





17

ABREVIATURAS

C Camino de Perfección
 CE Camino de Perfección, autógrafo de El Escorial
 CT Camino de Perfección, apógrafo de Toledo
 CV Camino de Perfección, autógrafo de Valladolid
CC Cuentas de Conciencia // (R = Relaciones)
Cst Constituciones (Cs)
Cta Cart(as)
D Desafío espiritual
E Exclamaciones
F Fundaciones
M Castillo Interior (1M, 2M, 3M, 4M, 5M, 6M, 7M = primeras moradas, 
 segundas moradas, etc.)
MC Meditaciones sobre los Cantares // CAD = Conceptos del amor de Dios
P Poesías
V Vida
VD Visita de Descalzas // MVC = Modo de visitar los conventos
Vej Vejamen 

Otras abreviaturas
ABC Archivium Bibliographicum Carmelitanum
ABCT Archivium Bibliographicum Carmeli Teresiani
BAC Biblioteca de autores cristianos
DS Dictionnaire de Spiritualité ascétique et mystique doctrine et histoire, 
 Edit Beauchesne, Paris, 1961
DV Dei Verbum
GS Gaudium Spes
LG Lumen Gentium





19

UNA PALABRA AL LECTOR

Como bien dice la autora del presente libro, la antropología de Teresa es una 
antropología teológica. Su Castillo Interior está circundado de vida exterior, pero 
lo importante en él es que está habitado por dentro. Y que sus moradores son un 
«yo y tú» —mejor, un yo y Tú— en relación bipolar, abierta a la transcendencia. 
De hondura, por eso mismo, insondable, inagotable…

Las primeras páginas del libro de Agustina Serrano ponen de manifiesto que 
Teresa de Jesús no es una catedrática de tesis y teorías. Es una pensadora-testigo 
de lo vivido. Atónita ante el panorama del propio misterio existencial.

En ella el provocativo «conócete a ti mismo», del oráculo délfico de los fi-
lósofos griegos, tiene una especie de versión novedosa y extraña, una versión 
propiamente mística. Según ella, es la voz interior la que le susurra el «búscate 
en Mí». Consigna que la deja atónita: le hace promover un singular certamen 
hermenéutico entre sus amigos, presididos por el propio obispo don Álvaro, que 
más adelante ella misma reinterpretará, primero en unos versos preciosos de su 
poemario («Alma, buscarte has en Mí / y a Mí buscarme has en ti…»), y que to-
davía más tarde, en su Castillo Interior, formulará como lema básico de lo que ha 
sido designado como socratismo teresiano: imposible conocer la hondura de uno 
mismo sin atisbar la propia relación de transcendencia con Dios.

Baste transcribir una cualquiera de esas consignas:

[…] a mi parecer, jamás nos acabamos de conocer si no procuramos conocer 
a Dios […]. Hay dos ganancias en esto. La primera, está claro que parece una cosa 
blanca más blanca cabe la negra y, al contrario, la negra cabe la blanca; la segunda es 
porque nuestro entendimiento y voluntad se hace más noble y más aparejado para 
todo bien tratando a vueltas de sí con Dios […] (M 1,2.9-10).

Desde esa perspectiva teresiana, despliega Agustina Serrano su investigación en 
el venero del Castillo Interior, sondeando primero las tres jornadas existenciales del 
ser humano —«creacional, soteriológica y escatológica»—, a base de una relectura 
analítica del pensamiento teresiano desde las coordenadas «razón y corazón, asom-
bro y espíritu» (o Espíritu). «Espanto ante el misterio» será una de las conclusiones de 



20

su exploración del castillo del alma. (Espanto —ya lo ha anotado ella— en el voca-
bulario de Teresa equivale a estupor profundo, mezcla de conocimiento admirativo 
y emotividad visceral). Pues sí, asombro y elevación de la mente serán el impacto 
producido por esas páginas de la profesora Agustina Serrano en el lector de hoy.

Sólo cabe un sencillo y sentido ¡GRACIAS! a la autora de este libro, de parte 
de cuantos nos sumergiremos en su lectura y, presuntamente, en nombre de su 
inspiradora, la genial Teresa de Jesús.

Tomás Álvarez, OCD.



1. INTRODUCCIÓN





23

La presente investigación se concibe como una búsqueda para desentrañar la 
sistematicidad de la antropología teológica de santa Teresa latente en su obra de 
madurez Castillo Interior. El estudio pretende, por tanto, el esclarecimiento de la 
concepción implícita del ser humano en esta obra de la doctora mística y poeta 
del siglo XVI.

A base del texto teresiano, este trabajo es, además, un intento de procesa-
miento de los datos sobre lo humano para la formulación de un planteamiento 
antropológico teológico. Esto se realiza a través del análisis de cuatro términos 
relevantes para la comprensión de la condición humana: razón, amor, espanto y 
espíritu.

Los términos razón y amor remiten a las capacidades cognoscitiva y volitiva, 
las que simbólicamente recapitulan todo lo humano desde los ámbitos de la cabe-
za y del corazón; la interrelación de razón y amor manifiesta al ser humano como 
unidad existencial. El vocablo teresiano espanto es categoría léxica y psicológica 
que significa con originalidad la postura ante el misterio; posee un componente 
intelectual y otro emotivo que intervienen en el proceso de interpretación de la 
realidad en profundidad. Es así cómo dicho término remite a una nueva noción 
de razón que, integrando el sentimiento, posibilita aprehender el misterio. Y, así, 
se llega al término espíritu —referido a Dios— que capacita para la experiencia de 
acceso al conocimiento de lo divino desde la condición humana.

Por otro lado, las sucesivas lecturas de la obra Castillo Interior revelan una 
propuesta de gran riqueza. Además, gracias al minucioso análisis de las voces, se 
demuestra cómo desde la comprensión adecuada de lo humano —en cuanto in-
terpenetración de lo cognoscitivo y lo volitivo— emerge el misterio de Dios dando 
identidad y respuesta. El estudio riguroso de la obra teresiana, desde la clave de 
la antropología teológica, descubre un proceso pneumatológico. Dicho proceso 
requiere un criterio de lectura que ordena tripartitamente las dimensiones funda-
mentales de lo humano y sistematiza el discurso teresiano de acuerdo al designio 
creador, salvador y consumador.

En síntesis, se realiza un diálogo crítico y subjetivo con la autora, pero no 
arbitrario, fundamentado en una apuesta hermenéutica. De ese modo, se descu-
bre una antropología teológica subyacente que puede ser sistematizada desde las 



24

huellas antropológicas de su pensamiento para dar cuenta de la unidad plural del 
ser humano.

El estudio se inicia contextualizando a la autora y a la obra. Seguidamente, 
se estructura el cuerpo en tres partes: el contenido creacional, soteriológico y 
escatológico, los que vertebran el posible proyecto teresiano de una antropología 
teológica. La primera parte, de cinco capítulos, presenta al ser humano como cria-
tura amada. La segunda parte, otros cinco capítulos, aborda la condición humana 
necesitada de salvación transformadora. Ahora bien, la llamada a la plenificación 
a través de la unión con Dios se estudia en los cinco capítulos de la tercera parte. 
Se finaliza con una recapitulación del estudio realizado, la que rescata algunos 
elementos enriquecedores desprendidos del planteamiento teresiano.

Desde este contexto, la presente tesis es fruto de una profunda indagación sobre 
la antropología teológica de santa Teresa latente en su obra Castillo Interior1.

En dicha obra, la autora entreteje su labor desde la dinámica de la expe-
riencia de la unión con el Amado en el llamado matrimonio espiritual: se vive 
como mujer nueva, gracias a un itinerario que desemboca en la gran hondura del 
autoconocimiento amoroso y es en este recóndito estado donde se desentraña 
el misterio humano debido a la vivencia de la relación interpersonal con el Dios 
trino. Así lo afirma Teresa al final del Castillo: «Dijo el Señor: que vendría él, y el 
Padre y el Espíritu Santo a morar con el alma que le ama y guarda sus mandamien-
tos (Jn 14,23)» (7M 1,6). Esta gracia de ser habitada por la Trinidad —recibida el 
29 de mayo de 1571 (CC 14)— es el acontecimiento que motiva el desafío de este 
estudio: buscar el papel propulsor del Espíritu. Es por esto que, en esta investiga-
ción, se habla de un proceso pneumatológico que ayuda en el autoconocimiento, 
en el entendimiento tanto del mundo como de su historia y en la comprensión de 
la comunicación trinitaria. De este modo, la esperanzadora y estimulante palabra 
teresiana: «el Señor no mira tanto la grandeza de las obras como el amor con 
que se hacen» (7M 4,15), pretende que el saber antropológico teológico sirva de 
soporte para la apertura a la construcción del reinado de Dios desde la novedad 
de la realidad actual2.

A continuación, se aborda: la autora y su contexto, la obra Castillo Interior, 
la antropología de la autora que subyace en su texto y la dinámica de la investi-
gación realizada.

1 Para este estudio, se usa como fuente principal el Castillo Interior que ella escribe en 1577, 
cinco años antes de morir. Se citan los textos teresianos según la obra de RODRÍGUEZ, J. V. Castillo 
Interior o Las Moradas. 7.ª ed. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1999. Este mismo texto se encuentra 
en la edición de Santa Teresa de Jesús. Obras Completas, dirigida por Alberto Barrientos en la misma 
Editorial de Espiritualidad, que es una obra en colaboración, y que, según el director de la Real Acade-
mia de la Lengua Española, Víctor García de la Concha, ofrece un texto muy cuidado.

2 En definitiva, debido a un proceso pneumatológico, el ser humano se autoconoce y alcanza 
la plena humanización cuando descubre y asume que su misterio se devela en el Dios trinitario que 
habita su interioridad.



25

1.1.  LA AUTORA Y SU CONTEXTO

En la historia acontece permanentemente el retorno al Jesús histórico; y una 
de esas épocas culminantes es la de Teresa, Ignacio y Lutero. Junto con esto, en 
el siglo XVI, hay un resurgir antropológico que despierta un movimiento perso-
nalista y de recuperación de lo bíblico; se descubre, por tanto, un ser humano 
que, por un lado, propugna más el yo y, por otro lado, el distanciamiento de una 
concepción de Dios que comprime a la persona y no llena el corazón. El hombre 
es la gran dimensión que rompe la estrechez de lo pensado por un tipo de razón 
medieval que no abarca toda la realidad. Ante todo esto, la doctora recupera 
dimensiones anuladas, abriendo nuevas perspectivas y siendo profecía para la an-
tropología teológica, porque habla de tal manera del Dios vivido que transciende 
la realidad e introduce la escatología en la entraña del mundo3.

Teresa nace el 28 de marzo de 1515 y muere el 4 de octubre de 1582. Vive 
en una familia de la baja nobleza castellana en Ávila con doce hermanos: tres mu-
jeres y nueve varones que, a excepción de uno, viajan a América, recién descu-
bierta. Su ascendencia es judeoconversa y el padre de Teresa, Alonso de Cepeda, 
se casa dos veces con mujeres hidalgas: doña Catalina del Peso —que muere en 
1507— y doña Beatriz de Ahumada —fallecida en 1529— cuando cuenta Teresa 
catorce años4. En la casa de los Cepeda, hay un ambiente de afición a los libros: 
Teresa vive en un hogar culto y religioso. Además, es una mujer original: a los seis 
años sabe leer y a los catorce escribe una novela. Conocía poesías y coplas popu-
lares de los juglares, así como libros de caballería que le proporcionan imaginería; 
y leyó las Confesiones de san Agustín que le aportan estilo. Resulta así una mujer 
de excepción en lo cultural, espiritual y teológico5.

3 Conversaciones mantenidas personalmente con el Dr. José María Lera, SJ, septiembre 2005, y 
con el Dr. Maximiliano Herráiz, OCD, enero 2007. Para profundizar puede servir de ayuda la literatura 
secundaria referente al tiempo histórico que refleja un resurgir antropológico, cristológico y bíblico. Cf. 
MANCHO DUQUE, M. J. (Ed.). La espiritualidad española del siglo XVI. Aspectos literarios y lingüísti-
cos. Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca y Universidad Nacional de Educación a Distancia 
(UNED) de Ávila, 1990. Cf. GILBERT, P. Introducción a la teología medieval. Estella: Editorial Verbo Divi-
no, 1993. Traducción de ORTIZ GARCÍA, A. Introduction á la théologie médievale. Roma: Edizioni Pie-
mme S.p.A., 1992. Cf. EGIDO, T. «Santa Teresa y las tendencias de la historiografía actual». Teresianum, 
33 (1982), pp. 159-180. Cf. VV. AA. Perfil histórico de Santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 
1981. Cf. CASTRO, S. Cristo vida del hombre. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1991.

4 Cf. EGIDO, T. El linaje judeoconverso de santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1986. 
Cf. ÁLVAREZ, T. «El pleito de hidalguía de los Cepeda, padre y tíos de la Santa». Monte Carmelo, 94 
(1986), pp. 469-504. En la familia de Teresa todos son alfabetizados, a pesar de que el analfabetismo es 
signo de limpieza de sangre. Es decir, familias procedentes de cristianos antiguos sin mezcla con judíos ni 
con musulmanes, lo que indica la no procedencia de familias recién convertidas por la obligación legal 
para permanecer en el territorio de la Península Ibérica. También cf. IZQUIERDO, M. Teresa de Jesús. 
Con los pies descalzos. Madrid: Editorial San Pablo, 2006. El abuelo de Teresa era un rico mercader en 
Toledo a quien la Inquisición lo castiga, y, más tarde, en 1485, es reconciliado con todos sus hijos. Luego 
se traslada a Ávila con su rico comercio de paños y sedas y sus hijos se casan con mujeres hidalgas —cris-
tianas viejas— lo que le permite conseguir ejecutorias de hidalguía (pp. 23-25).

5 Cf. ÁLVAREZ, T. Cultura de mujer en el siglo XVI. El caso de Santa Teresa de Jesús. Ávila: Edita el 
Excelentísimo Ayuntamiento de Ávila, 2006, pp. 25-34. Cf. MAS, A. Teresa de Jesús en el matrimonio 



26

El contexto histórico de Teresa está marcado por dos reyes, Carlos V y su 
hijo Felipe II, de características muy diversas. El reinado del primero se configura 
como tiempo de expansión y apertura, llegando a regir el imperio más grande 
desde Carlomagno: la Península Ibérica recibe la cultura del norte europeo al 
tiempo que se ensancha hacia América. Es la etapa de juventud de Teresa, que 
le permite el acceso a libros y a una gran cultura. Luego, Teresa tendrá cuarenta 
y un años cuando Felipe II sube al trono (1556-1598), y se produce un giro ha-
cia posturas más rígidas: se prohíben los libros extranjeros y se institucionaliza 
el miedo al contagio con las ideas de Erasmo y Lutero. Todo ello lleva a que se 
produzca la separación entre teología y mística, lo que impulsa o produce un 
temor al cambio hacia una nueva espiritualidad que propone el seguimiento 
de Cristo para todos sin exclusiones. Fruto de ello aparece en 1559 el Índice de 
libros prohibidos de Valdés6.

Este contexto se refleja en la vida de Teresa. La primera etapa, hasta la 
conversión en 1554, es el tiempo de apertura. La segunda, que coincide con el 
tiempo de Felipe II, es de fecundidad espiritual, literaria y fundacional7. Desde 
1562, cuando funda el monasterio de San José, hasta el 1582, fecha de su muer-
te, vive sin descanso y funda 17 conventos. Además, con Juan de la Cruz, en 
1568, se inicia el primer monasterio de carmelitas descalzos. Por otro lado, en 
los veinte últimos años, también empieza a escribir todas sus obras y, aunque la 
inquisición persigue su reforma, no llega a desaparecer, ya que en 1580 el papa 
Gregorio XIII concede a los descalzos una provincia separada. Poco después, en 
1582, viaja a Alba de Tormes muy enferma, y muere el 4 de octubre, fecha que, 
por la reforma gregoriana del calendario, pasa a ser el 15 de octubre. Después 

espiritual. Un análisis teológico desde las séptimas moradas del Castillo interior. Ávila: Institución Gran 
Duque de Alba de la Excma. Diputación provincial, 1993. Especialmente las páginas 26-47 aportan 
bibliografía respecto de: aspectos biográficos (p. 28, nota 5), elementos relacionados con su condi-
ción de mujer del siglo XVI (pp. 32-34) y su afición a los libros (pp. 35-41, la nota 48 cita la obra de 
Morel-Fatio).

6 Desde el siglo XV, se promueve la reforma en España y, a comienzos del XVI, el cardenal Cis-
neros manda imprimir en lengua castellana obras que difunden ideas renovadoras que potencian el 
valor de la persona y su relación con Dios. Cf. EGIDO, T. «Ambiente histórico». En: BARRIENTOS, A. 
(Dir.). Introducción a la lectura de Santa Teresa de Jesús. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1978, pp. 
43-99. Cf. ÁLVAREZ, T. «Santa Teresa —perfil histórico— datos esenciales». Monte Carmelo, 89 (1981), 
pp. 319-329; Estudios Teresianos. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1995-1996, 3 vols. «Biografía e 
Historia teresiana», especialmente las páginas 683-750 del volumen primero (788 pp.). Cf. EFRÉN 
DE LA MADRE DE DIOS, S. Santa Teresa y su tiempo. Salamanca: Universidad Pontificia Salamanca, 
1982-1984, 3 vols. (1 vol., 445 pp; 2-3 vol., 898 pp.); Tiempo y vida de Santa Teresa. 3. ed. Madrid: 
Editorial BAC, 1996.

7 Teresa cuenta cuarenta y un años en 1556, cuando muere Ignacio de Loyola y ella recibe la 
gracia del desposorio espiritual con Dios. En 1557, conoce y dialoga con Francisco de Borja que le ani-
ma en su vivencia. También el jesuita Baltasar Álvarez que será su confesor hasta 1564. Con cuarenta 
y cinco años, tiene la visión imaginaria de Cristo resucitado y recibe la gracia de la transverberación 
(del dardo). Este mismo año, 1560, conoce al franciscano Pedro de Alcántara que le confirma que 
su espíritu es de Dios. Con cincuenta y siete años, el 18 de noviembre de 1572, recibe el don del 
«matrimonio espiritual» o unión transformante en Dios. Cf. PÉREZ, J. Teresa de Ávila y la España de su 
tiempo. Madrid: Algaba ediciones, 2007. Trata la cultura de Santa Teresa (pp. 191-226) y la experien-
cia mística (pp. 227-267).



27

de esto, fray Luis de León en 1588 publica sus obras por vez primera en Sala-
manca. En 1614, es beatificada por Paulo V y, el 12 de marzo de 1622, el papa 
Gregorio XV la canoniza con Isidro Labrador, Ignacio de Loyola, Francisco Javier 
y Felipe Neri. Por último, el papa Pablo VI la nombra «Doctora de la Iglesia Uni-
versal» el 27 de septiembre de 1970, siendo la primera mujer que recibe este 
reconocimiento o declaración8.

1.2.  LA OBRA CASTILLO INTERIOR

Teresa escribe sobre sí misma, e incluso más, desde la vivencia que ha tenido 
con su Señor. Se sabe amada infinitamente desde siempre y por eso opta por el 
amor que permanece y dura eternamente. Desde la experiencia de gozo y positi-
vidad se abre a toda lucha, combate y renuncia.

1.2.1. Contexto e influencias
Desde la aproximación a la autora, se descubre que su obra Castillo Interior 

es ella misma entregada a los destinatarios con humildad y cercanía. En Toledo, 
ciudad muy significativa en la historia personal, le surge la idea de escribir un nue-
vo libro teniendo como motivación que fue en esta ciudad donde había escrito 
Vida, y que aquí lo tiene secuestrado la Inquisición. En conversaciones con Gra-
cián, se anima a empezarla, venciendo ciertas resistencias a escribir. Este texto es 
la culminación de la escritora Teresa de Jesús. Su última y definitiva palabra. Nace 
así «uno de los libros cimeros de la espiritualidad de la humanidad»9.

Escribe entre el 2 de junio y el 29 de noviembre de 1577 con significativas 
interrupciones. Redactado en poquísimo tiempo —3 meses aproximadamente— 
entre sorpresas, viajes, temores y con la sabiduría de la vida. En este tiempo, vive 
una de las épocas más complicadas de toda su historia. Tres situaciones, al menos, 
ocasionan la dificultad. Primero el cansancio personal ya que está enferma, sin 
inspiración y desmemoriada. Segundo, que es perseguida, debido a que se le 
impuso su encerramiento en uno de sus conventos a modo de cárcel; lo anterior 
a través de una orden de enclaustrase definitivamente (Capítulo General de la 

8 Cf. RAHNER, K. «La experiencia personal de Dios más apremiante que nunca». Revista de 
Espiritualidad, 29 (1970), pp. 310-313. Este acontecimiento supera la actitud de no conferir el doc-
torado a mujeres por razones de valoración histórica y cultural. La declaración de doctora otorga a la 
mujer en la Iglesia las tareas y derechos que la corresponden y que no tenía convenientemente desde 
hacía tiempo. Además, interpela a la adecuada preparación de la mujer para desempeñar «el puesto 
y función que puede tener si ella lo quiere» (p. 310). Cf. ÁLVAREZ, T. «Actualidad y razón teológica 
del Doctorado de Santa Teresa». En: Fe y magisterio eclesiástico. Doctorado de Santa Teresa. XXVIII 
Semana Española de Teología, Madrid 16-20 septiembre 1968. Madrid: Consejo Superior de Investi-
gaciones Científicas (CSIC), 1971, pp. 393-406.

9 HERRÁIZ, M. Introducción al Castillo Interior. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2001, p. 11. 
Cf. ÁLVAREZ, T. «Introducción a El Castillo interior». En: Teresa de Jesús. Doctora de la Iglesia. Obras 
Completas, 5. ed. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1987, pp. 765-786. Cf. RODRÍGUEZ, J. V. Castillo 
Interior o Las Moradas…, pp. 311-371.



28

Orden 1575); y, en tercer lugar, la amenaza contra la reforma teresiana, que ella 
llama «negocios revueltos» (4M 2,1)10.

Se encuentra débil de salud y llena de plenitud espiritual: sufre dolores de 
cabeza, la sequedad y la falta de condiciones para escribir; posee, sin embargo, 
madurez de experiencia y de doctrina. Teresa discierne y escribe lo más signifi-
cativo de su vivencia de Cristo, de la Trinidad y del misterio del ser humano que 
es capaz de Dios y llamado a la comunión con Él para la presencia eclesial en 
el mundo. Teresa teoriza la experiencia, siendo de gran ayuda la edad, la visión 
panorámica y la confrontación con la teología11.

El nuevo escrito se sistematiza sobre la base de un símbolo arquitectónico: el 
castillo, que estructura dándole cohesión y profundidad. De este modo, el libro 
tiene pie y base en la literatura profana y en la espiritual. También se relaciona con 
la tardía espiritualidad sufí islámica de la Península Ibérica. Y, además, el símbolo 
del castillo ya está presente en sus obras anteriores. Con esto, ella codifica datos 
de su recorrido espiritual que le «sirven de soporte a una síntesis doctrinal de alto 
respiro teológico»12.

10 Cf. ÁLVAREZ, T. «Nota histórica sobre el autógrafo del Castillo Interior». En: ÁLVAREZ, T., y 
MAS, A. Castillo Interior, Santa Teresa de Jesús. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1990, vol. 2, pp. 
239-266. Dice el autor en la página 240 que, con la muerte del nuncio Nicolás Ormaneto (junio 
1577), apoyaba la causa teresiana, toma posesión el nuevo nuncio Felipe Sega que le tiene antipatía, 
la censura de «monja inquieta y andariega», y ella dice que ha sido nombrado «para ejercitarnos en 
padecer» (F 28,3). Empieza la persecución contra los descalzos, es detenido Juan de la Cruz (Cta 16 en 
78; 214,12); y ella intervendrá, incluso ante el rey, para saber de él y «liberarlo de la cárcel». Cf. MAS, 
A. Teresa de Jesús en el matrimonio espiritual…, pp. 48-62.

11 Cf. HERRÁIZ, M. Introducción…, p. 22. Como escritora se siente contrariada, no tiene ganas 
de escribir; tiene más experiencia, sabe más, Dios le ha dado más luz (4M 1,1.7); pero duda que sepa 
decirlo, la inefabilidad le pesa (4M); pero también desea participar su experiencia; su salida es que el 
Señor lo haga (M Pról. 1); y al final llega a decir: «doy por bien empleado el trabajo» (M Epíl. 1). Cf. 
MAS, A. Teresa de Jesús en el matrimonio espiritual…, pp. 51-54.

12 ÁLVAREZ, T. «Nota histórica…», p. 241. También se puede consultar para estos tres te-
mas —base literaria profana, espiritualidad islámica y sus obras anteriores— los siguientes autores: 
ASÍN PALACIOS, M. «El símil de los castillos y moradas del alma en la mística islámica y en Santa 
Teresa». Al-Andalus, 11 (1946), pp. 263-274; EGIDO, A. «La configuración alegórica del Castillo 
Interior». Boletín del Museo e Instituto Camón Aznar, 10 (1983), pp. 69-93; GERLI, M. «El Castillo 
interior y el Arte de la memoria». Bulletín Hispanique, 86/1-2 (1984), pp. 154-163; LÓPEZ-BARALT, 
L. «El símbolo de los siete castillos concéntricos del alma en Santa Teresa y el Islam». En: Huellas 
del Islam en la literatura española: de Juan Ruiz a Goytisolo. Madrid: Editorial Hiperión, 1986, pp. 
39-58; PRIETO, J. M. «Los orígenes de la alegoría del Castillo Teresiano». Teresianum, 42 (1991), pp. 
585-608; SERRANO PLAJA, A. «Una noche toledana. Del Castillo interior al castillo fugitivo. Santa 
Teresa, Kafka y el Greco». Papeles de Son Armadans, 105 (1964), pp. 263-302; VV. AA. «Psicología 
y Teología en El Castillo Interior». Revista de Espiritualidad, 41 (1982), pp. 459-668; RICHARD, R. 
«Quelques remarques sur les “Moradas” de Sainte Thérèse». Bulletin Hispanique, 47 (1945), pp. 
187-198; «Le symbolisme du “Château intérieur” chez Sainte Thérèse». Bulletin Hispanique, 67 
(1965), pp. 25-41. Los autores contemporáneos a la abulense Laredo, Osuna y otros dejan signos en 
ella; además, según Unamuno «Ávila es un diamante de piedra berroqueña» que la inspira para el 
símbolo del castillo. También, en su propia evolución espiritual Teresa revela datos para el recurso 
a la comparación del castillo.



29

1.2.2. Símbolo y contenido doctrinal
Ella llama al libro tratado (M Pról. tít), pues tiene más contenido temático que 

sus anteriores escritos. En Castillo Interior vierte su concepción sobre el ser huma-
no siempre desde referencias bíblicas. El libro persigue la síntesis de tres elemen-
tos: la propia autora, el evangelio y un símbolo; su historia personal, leída desde la 
Palabra de Dios y concentrada en el símbolo del castillo. La autora pretende saber 
«la vida que vive el hombre en el castillo de sí mismo, y decir la razón teológica 
de la vida mística de cuantos hayan sido convocados al festín de la experiencia de 
Dios»13. No aparece una explicación del símbolo, le interesa la cosa significada y 
que se entienda la comparación en forma esférica, porque eso remite al proceso 
de interiorización del ser humano14. Relacionado con lo anterior, en el símbolo 
estructural del castillo —que es el hombre— lo que importa es la relación Dios y 
hombre. El símbolo devela el misterio y provoca la experiencia15. Además, el libro 
trata sobre la acción de Dios: la creación, la salvación y la plenificación. Castillo 
Interior es la biografía divina, y a la luz de Dios se ve el hombre; en Cristo, se re-
vela el hombre pleno hacia el que avanzamos16.

Los elementos doctrinales esenciales son Dios y el alma17, y la relación 
que culmina en la unión transformante. El centro es el misterio trinitario que 
habita al alma (5M 1,10), y es el Dios de la historia de salvación (4M 3,3; 

13 ÁLVAREZ, T. «Nota histórica…», p. 241. También se puede consultar del mismo autor: «Doc-
trina Espiritual». En: Estudios Teresianos, vol. III. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1996, especial-
mente pp. 465-574; además, Guía al interior del Castillo. Lectura espiritual de las Moradas. Burgos: 
Editorial Monte Carmelo, 2000, aporta referencias bíblicas y presenta el castillo como símbolo del ser 
humano. También cf. MARTÍN DEL BLANCO, M. «Contenido y proceso evolutivo de “Vida”, “Camino 
de Perfección”, “Las Moradas”». Compostellanum, 27 (1982), pp. 151-195. Cf. CASTELLANO, J. «El 
Castillo interior de santa Teresa. Presentación y hermenéutica teológica de un libro cumbre de la mís-
tica universal». Revista Cistercium, 239 (2005), pp. 587-610.

14 1M 1,3: «[…] unas en lo alto, otras en bajo; otras a los lados, y en el centro y mitad […] tiene 
la más principal», y para que no quede duda afirma en 1M 2,8: «no como cosa hilada». Para profun-
dizar en el proceso de interiorización, la recensión de SERRANO, A., en la revista Teología y Vida, 43 
(2002), pp. 78-84, sobre WELCH, J. Peregrinos espirituales. Carl Jung y Teresa de Jesús. Bilbao: Editorial 
Desclée de Brouwer, 2001. Traducción de María del Carmen Blanco Moreno y Ramón Alfonso Díez 
Aragón, de Spiritual pilgrims: Carl Jung and Teresa of Avila.

15 En el libro hay otros símbolos funcionales. Así, las dos fuentes remiten a la gracia (4M 2,2-6), 
el gusano de seda evoca la transformación en Cristo (5M 2,2), el matrimonio espiritual es el proceso de 
unión desde las vistas en la quinta morada, pasando por el desposorio de la sexta morada hasta llegar 
a la comunión profunda del matrimonio en la séptima morada.

16 Cf. Cta 7 dic 77; 209,10. Dice a Salazar que el libro «no trata de cosa, sino de lo que es Él».
17 Para la autora el alma es el aspecto interior y subjetivo de la persona y lo entiende desde el 

pensar bíblico y patrístico. A lo largo de su obra se va percibiendo la concepción unitaria de la persona. 
Así, cuando habla de la dignidad humana por ser imagen y semejanza de Dios; afirma la dignidad del 
otro; describe la interioridad de cada sujeto que Dios va construyendo; etc. (Cf. 1M tít; 1M 1,1; 2M 
1,4; 4M 2,5; 4M 3,3; 7M 1,1; Vejamen «Búscate en mí y búscame en ti»; Cta 2 julio 77; CC 41,2 = R 
54: «no es baja [el alma], hija, pues está hecha a mi imagen»). Para la abulense el alma se revela como 
imagen de Dios y por eso el ser humano es llamado a conocer y amar a Dios a cuya imagen ha sido 
creado. Teresa utiliza muy frecuentemente el término alma, únicamente en Castillo Interior aparece 
459 veces. Cf. ASTIGARRAGA, J. L. y BORELL, A. Concordancias de los escritos de Santa Teresa de 
Jesús. Roma: Editoriales OCD, 2000, 2 vol. La voz alma se presenta en la 1M= 40v; en 2M= 10v;



30

CV 28,2; V 40,6). El que al donarse provoca un ser humano que recibe: la 
revelación divina es revelación del hombre. Así, el ser humano llega a su ser 
pleno en Dios y para esto Teresa muestra el misterio para provocar el deseo 
de conocerse. Esta relación es personalización, búsqueda de alguien que se 
alcanza en el encuentro18.

El libro se estructura a base de siete moradas, las ascéticas (1-3), la de quiebre 
y paso (4), y las místicas (5-7). La idea o concepto de morada se refiere al estadio 
en que se da la relación; consiste en la acción de Dios y la respuesta humana. 
Es comunicación de Él, mística y presencia actuante; acción del hombre —asce-
sis— esfuerzo que responde; gracia recibida que cambia al alma llevándola a la 
profundidad para ser ante Dios. En las últimas moradas, Dios se hace impetuoso y 
experimentable, pero en todas las moradas actúa junto al hombre. Es importante 
distinguir, por último, el contenido de la mística de su envoltorio, ya que interesa 
discernir la gracia «del ropaje en el que viene envuelta»19.

1.2.3. Lectores y ediciones
Las primeras lectoras de Castillo Interior son las carmelitas, ya que se trata 

de un libro escrito desde y para la intimidad. Desde el principio, cuando era 
redactado en Toledo, una monja lo iba transcribiendo; y después, tras la inte-
rrupción, la autora continúa la obra en Ávila, y también aquí otra monja sigue 
y prolonga la copia de Toledo. Así llegó de Teresa a sus monjas, aunque el 
proyecto era que primero lo vieran los letrados20. El primer teólogo que emite 
un veredicto sobre la obra definitiva es el jesuita Rodrigo Álvarez, cuyo «dicta-
men escrito con mano firme y grafía desgarbada acompañará definitivamente 
al autógrafo»21.

Con respecto a las ediciones, hay un primer proyecto de Gracián que pre-
para el texto en 1582 tras la muerte de Teresa, transcribiendo personalmente 
y cambiando cosas en un cuaderno de 256 páginas. Un nuevo proyecto de 
edición es animado por Juan de la Cruz en 1584 pidiendo que se imprima. A 

en 3M= 14v; en 4M= 36v; en 5M= 65v; en 6M= 200v; en 7M= 95v. Frente a las frecuencias de 
otros términos como persona (105v); hombre (8v); humano (6v); etc. También se puede consultar cf. 
MARTÍN DE JESÚS MARÍA, «El concepto de alma humana en Las Moradas de Santa Teresa». Revista de 
Espiritualidad, 1 (1942), pp. 203-214.

18 Cf. HERRÁIZ, M. Introducción…, p. 37. Para explicar esto «Teresa desdobla el concepto alma: 
es castillo, algo estático, inmueble, espacio-escenario, y es habitante. De este modo el movimiento del 
alma se hace dentro de la misma alma. Entrar dentro (1M 1,5)».

19 IBÍDEM. Introducción…, p. 41. Cf. ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo…, pp. 5-16; «El 
futuro de nuestro pasado. Teresa de Jesús y la seducción de los místicos». Monte Carmelo, 109 (2001), 
pp. 35-46; Santa Teresa a contraluz. La Santa ante la crítica. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2004. 
También, cf. GARCÍA DE LA CONCHA, V. Al aire de su vuelo. Barcelona: Círculo de Lectores, 2004, pp. 
5-16. Además, cf. MARTÍN DEL BLANCO, M. Santa Teresa de Jesús: Mujer de ayer para el hombre de hoy. 
Bilbao: Editorial Mensajero, 1975, pp. 89-112, 189-223, 271-289.

20 Cf. M Epíl. 4: «[…] cuando se os dé a leer —si estuviese para que se vea— después de visto 
de letrados».

21 ÁLVAREZ, T. «Nota histórica…», p. 243.



31

continuación, el jesuita Francisco Ribera, en 1586, consigue el original —que 
guardaba Pedro Cerezo— y se embarca en una maravillosa labor crítica, pero 
sin efecto, porque ya fray Luis de León había recibido la encomienda en sep-
tiembre de 1587 de editar «las Obras de la Madre Teresa, y entre ellas, el 
Castillo Interior»22.

De ese modo, la primera edición de Castillo Interior la hace fray Luis, quien, 
como editor, tuvo el mérito de introducirla «en el mundo de los lectores. Gracias 
a lo eso, desborda lo monacal y entra en el mundo del pensamiento europeo 
incorporándose al patrimonio cultural de occidente»23. Es así como fray Luis de 
León, al editar las Obras de Teresa, todavía trata de prevenir contra rumores y 
prejuicios que llegaban a la inquisición24. La primera edición crítica de Castillo 
Interior es realizada en 1861 por D. Vicente de la Fuente, bajo el título Escritos de 
santa Teresa, en la Biblioteca de Autores Católicos.

El autógrafo de Castillo Interior hoy, presenta un deterioro por la tinta co-
rrosiva a pesar de la buena calidad del papel. En el año 1962, se realiza la res-
tauración por desinfección y desoxidación (acetilcelulosa). En este proceso de 
restauración, al desencuadernar el original, se descubre que Teresa arranca una 
hoja y la sustituye con nuevo texto y folio que encoló con cuidado. Se trata de 
dos páginas de segunda redacción, las 198 y 199 correspondientes a los textos 
finales del capítulo primero y los iniciales del capítulo segundo de las últimas 
moradas. En definitiva, se descubre que únicamente hay un pasaje rehecho en 
todo el libro25.

22 IBÍDEM, p. 245. Gracián entrega el original al seglar D. Pedro Cerezo que lo guardó muy 
bien; no dijo nada cuando fray Luis preparaba su edición, ni cuando el rey se propuso reunir 
los autógrafos teresianos en El Escorial. Vuelve el Castillo al Carmelo en 1618 cuando una hija 
de Pedro Cerezo profesa de carmelita en Sevilla y lo aporta como dote. Seguidamente se afirma 
que Ribera realiza un cotejo directo del autógrafo, y la segunda tarea consiste en «colacionar el 
autógrafo de la santa con la copia caligráfica que él se había procurado para entregar al impresor» 
(p. 246). Se da la coincidencia que fray Luis de León, Juan de la Cruz y Ribera mueren los tres en 
el mismo año (1591).

23 IBÍDEM. 248. Fray Luis de León tuvo la desgracia de utilizar «una copia hermana gemela de 
la revisada por Ribera, pero sin la fortuna de este. Es decir, sin poder cotejarla con el original teresiano 
[…]. Consumado el infortunio, la edición Princeps decidió el textus receptus del Castillo para varios 
siglos […]. Se reclama tarde y porque los editores cercenan pasajes laudatorios de la Compañía de 
Jesús y a san Ignacio de Loyola. Incidente molesto, que actuará de revulsivo cuando la onda del nuevo 
espíritu crítico penetre en el mundillo de los editores teresianos».

24 IBÍDEM, p. 251. Respecto a la obra Castillo Interior hay dos temas que trata de aclarar: 
primero, que lo abordado no es para todos, sino que son temas delicados; y segundo, el tema de 
la certeza de la gracia en la conciencia del creyente. De todos modos, se pide condena y fuego 
para los libros de Teresa, aunque los inquisidores guardan silencio. Ellos habían dado a fray Luis 
el original de Vida. Además, el rey Felipe había colocado la obra teresiana «en puesto de honor 
en la biblioteca del Escorial. Pasarlos de los anaqueles regios a la hoguera no resultaba ya fácil ni 
prudente».

25 Cf. ÍDEM. «La restauración del autógrafo del Castillo Interior de Santa Teresa». En: Estudios 
Teresianos, vol. II, pp. 479-488.



32

1.3. LA ANTROPOLOGÍA DE UNA «TEOLOGÍA MÍSTICA»26

La antropología latente se descubre conociendo a la autora a través de los tér-
minos relevantes fundantes de lo humano y de la simbología que abre al misterio 
de lo humano y comunica lo inefable. Con este material semántico y simbólico, 
se puede descubrir la antropología teresiana que presenta al ser humano abierto 
a la trascendencia27.

1.3.1. La autora comunica su antropología
La antropología teresiana se descubre principalmente al analizar la idea que la 

autora tiene de sí misma. Por eso, conocer a Teresa es la clave. Ella misma se siente 
como un castillo que ha de ser conocido para poder llegar a ser amado. La primera 
morada afirma: «Jamás nos acabamos de conocer si no procuramos conocer a Dios» 
(1M 2,9). Se trata del llamado socratismo teresiano: no te conoces a ti misma más 
que a la luz de Dios. La autora trata de ser fiel a este llamado y se esfuerza en un 
pormenorizado auto-análisis: valora mucho la razón, es muy cerebral y no avanza 
en su reflexión sin entenderse bien a sí misma. En el terreno del amor, desde siem-
pre se ha vivido muy querida, no obstante también haber sufrido quiebres afectivos. 
En general, vive una afectividad basada en relaciones y vínculos afectuosos con 
distintos tipos de personas y, al profundizar en cómo se pensaba ella a sí misma, 
se descubre una adecuada integración de su corporalidad, no le estorba el cuerpo 
ni sucumbe a las enfermedades; tampoco se rinde ante los fracasos y atropellos, y, 
aunque siente miedo ante la muerte, no teme a la inquisición. Teresa es una mujer 
emotiva que llega al extremo y lo verbaliza a través del término espanto. La visión 
teresiana rompe las fórmulas teológicas desde el espíritu que es la clave de apertura 
a la trascendencia desde donde su profecía es de plenitud28.

Por otro lado, la antropología teológica teresiana se expresa a través de la simbo-
logía. La manera de decir es por medio de símbolos presentados a la interpretación 

26 Se es consciente de la complejidad que supone ofrecer una visión sistemática de un escrito 
místico (experiencial); es decir, se sabe y se asume el reto de sistematizar la antropología teológica en una 
obra de «teología mística» (V 10,1; 11,5; 12,5; 18,2) como la misma autora define su «tratado» (M Pról. 
tít.). La autora siendo resistente a utilizar términos técnicos de teología, pretende «decir la razón teológica 
de la vida mística». ÍDEM. «Nota histórica…», p. 241. También, ROS, S. «Mística teología». En: Álvarez, T. 
Diccionario de santa Teresa de Jesús. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000, pp. 971-1001. 

27 Tal como se ha explicado al comienzo de la introducción. Los símbolos especialmente re-
levantes son: el castillo, el gusano de seda y la imagen esponsal; y los vocablos ya citados: razón 
(conocer, lógica), amor (afectividad, relación), espanto (asombro-admiración-estupor ante el misterio) 
y espíritu (referido a Dios).

28 La visita de investigación realizada a Burgos, Madrid y Ávila (España) en enero del año 2007 
posibilitó las entrevistas a expertos teresianistas: T. Álvarez, M. Herráiz y R. Cuartas. Por otro lado, se 
puede consultar al filósofo hispanista Robert Richard que ha tratado muy bien la relación entre los 
planteamientos del filósofo griego Sócrates con Teresa de Ávila del siglo XVI a quien ella nunca leyó. La 
autora en sus relaciones interpersonales siente mucho afecto: hacia Gracián (su madre era muy amiga 
de Teresa), hacia Juan de la Cruz (con quien inicia la reforma carmelita masculina), a Guiomar, a las 
hermanas de su comunidad, etc. Cf. NAVARRO, M. «Teresa de Jesús: un cuerpo para el Señor». En: VV. 
AA. Hombre y mundo en Santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1981, pp. 33-97; publicado 
también en la Revista de Espiritualidad, 40 (1981), pp. 407-471. 



33

del lector. Este mundo simbólico muestra a una mujer receptora del misterio. Por 
eso, su palabra empuja a llegar al extremo para evitar que el hombre se encierre 
y, a la vez, proponiendo el rebasamiento de la mera razón lógica. La simbología 
teresiana referida al ser humano trata de completar lo que significan las categorías 
antropológicas, tales como: capaz de Dios, creado a imagen y semejanza, hombre 
nuevo en Cristo y unión trinitaria. De ese modo, el ser humano, como ser creado, 
es jardín y es jardinero, es terrestre; es castillo abierto a otros castillos y desplegado 
hacia el interior, desde cuya última morada se da la apertura a la trascendencia; el 
hombre es gusano de seda al que, evolucionando, le nacen alas y se transforma en 
sujeto libre. Por último, es fundamental en Teresa el símbolo esponsal. En este, y 
también en general, se produce un admirable engranaje de símbolo y pensamiento 
que da el soporte y la graduación a la antropología teresiana. Por eso, ciertas figuras 
literarias que aparecen a partir de la quinta morada: la metáfora, la alegoría, el símil, 
la parábola y la comparación, adquieren especial significado al ser aplicadas a los 
escritos de Teresa29.

La originalidad de la comunicación de Teresa sobre su antropología consiste 
en que todo lo doctrinal tiene germen experiencial. El contexto, el texto y el tema 
configuran un esquema implícito en toda su obra que se manifiesta al comunicar 
la experiencia vivida y tomar conciencia de los tres niveles del proceso compren-
sivo: la experiencia, el conocimiento y la comunicación30. También resulta nove-
doso el concepto que trasluce Teresa de un Dios bueno, en medio de un Dios 
justiciero predominante en su época31.

29 Cf. CASTELLANO, J. «El Castillo interior de santa Teresa. Presentación y hermenéutica…», 
pp. 587-610. Cf. CUEVAS, C. «El significante alegórico del “Castillo teresiano”». En: VV. AA., Aspec-
tos religiosos y literarios de los escritos de Santa Teresa. Letras de Deusto, 12 (1982), pp. 77-97. Cf. 
MÁRQUEZ VILLANUEVA, F. «El símil del Castillo interior: sentido y génesis». En: Actas del Congreso 
Internacional Teresiano II. Salamanca, 1982, pp. 495-522. Cf. ROS, S. «El Castillo interior de Santa 
Teresa. Un libro de caballerías a lo divino». Cántico, 30 (1995), pp. 66.71. Cf. GARCÍA DE LA CON-
CHA, V. El arte literario de Santa Teresa. Barcelona: Editorial Ariel, 1981, pp. 228-274. Cf. IZQUIER-
DO SORLI, M. Teresa de Jesús, una aventura interior. Estudio de un símbolo. Ávila: Institución Gran 
Duque de Alba de la Excma. Diputación Provincial, 1993. Cf. ÁLVAREZ, T. Cultura de mujer en el 
siglo XVI…, pp. 25-34. 

30 Cf. MARTÍN DEL BLANCO, M. «Mística y humanismo en Santa Teresa de Jesús». Monte 
Carmelo, 89 (1981), pp. 465-483. Cf. ROS, S. «Mística y siglo XXI: La seducción de los místicos 
Teresa de Jesús y Juan de la Cruz». Monte Carmelo, 109 (2001), pp. 47-67; ideas parecidas aborda 
en «Experiencia y transmisión de la fe con Teresa de Jesús». Revista de Espiritualidad, 61 (2002), 
pp. 231-254. Teresa en V 17,5 explica la graduación del proceso místico: sentir, entender y comu-
nicar, y en V 23,11 reconoce la progresividad. De ese modo se entienden los tres niveles como: la 
experiencia que comporta percepción, sentir; el conocimiento vinculado a la doctrina, al pensa-
miento, al entender; y la comunicación que es expresión del convencimiento. Cf. MAS, A. Teresa 
de Jesús en el matrimonio espiritual…, pp. 50-52, la experiencia genera un discurso primero (Vida), 
se continúa seguido el discurso segundo en Castillo Interior, donde teoriza la experiencia. Afirma 
el autor: «Teresa nunca elaboró un discurso tercero, aunque los presupuestos teológicos implícitos 
condicionan la interpretación de la obra», p. 52. 

31 Cf. V 4,10. Teresa vive con sencillez y hondura un Dios de bondad, magnificencia y misericor-
dia. Toca el misterio de un Dios que regala, paga todo «deseo bueno», mejora las obras, esconde los 
pecados, y «dora las culpas; hace que resplandezca una virtud que el mismo Señor pone en mí, casi 
haciéndome fuerza para que la tenga».



34

1.3.2. La antropología teresiana desde el texto y más allá del texto 
La antropología implícita se va descubriendo leyendo el texto teresiano tan-

to desde la letra impresa como desde el proceso de su vida concreta y, aunque 
interesa el texto explícito, aun es más relevante la obra que el Espíritu hizo en 
ella: su ser transformado. Por eso, se trata de descubrir qué tipo de ser humano, 
de mujer nueva, es ella. Así, desde la autora, se puede decir: mi antropología soy 
yo; ya que se trata de una pneumatología existencial por la muy buena obra que 
salió en ella32.

De tal forma que la plenitud de la antropología pneumatológica se descubre 
y se muestra en su ser mujer cristificada. Conjuntamente, al contemplar la existen-
cia pneumatológica de Teresa, se detecta la acción del Espíritu que la va cristifi-
cando. Este proceso de adecuación de la criatura humana al modelo perfecto que 
es Jesús, va generando una persona cada vez más configurada a Cristo, y ese es 
el testimonio del Espíritu Santo en la fragilidad humana. La antropología teresiana 
resulta ser una teología existencial que se manifiesta en la acción del Espíritu en su 
existencia, siendo así ella transparencia de Cristo. Es importante, de todos modos, 
aclarar que esta antropología es trinitaria en tanto en cuanto se ve en su vida la 
acción de la Trinidad33.

El Espíritu vive en Teresa y desborda una imagen estrecha de ser humano y 
de mundo, abriéndose a un proceso evolutivo de cambio y superación que cuenta 
con la complejidad de lo humano. La autora, sabiendo sus límites, se arriesga a 
la salida permanente sin detenerse y, emergiendo de sí, logra una realización más 
plena. Para ella, el ser humano se va haciendo en un proceso paulatino hacia la 
libertad y el encuentro.

Por otro lado, junto a la continuidad hay ruptura: el hombre viejo muere 
para que nazca el nuevo ser humano y, para hablar de esta transformación, ya 
no le sirve la imagen del castillo. Es por esto que acude al símbolo del gusano 
de seda que evoca el cambio profundo del sujeto. El aprendizaje de la per-
sona es una permanente superación de sí misma y Teresa invita a contemplar 

32 Cf. CUARTAS LONDOÑO, R., «La espiritualidad trinitaria de Santa Teresa de Jesús. La Trini-
dad: fuente, camino y meta de la vida cristiana». Cistercium, 239 (2005), pp. 649-661. Del mismo 
autor Experiencia trinitaria de Santa Teresa de Jesús. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2004, espe-
cialmente las páginas 124-145, que aborda «El singular encuentro con “Los Cartujanos”» y presenta 
los criterios o indicios para descubrir la acción del Espíritu. También las páginas 250-252, hablan del 
Espíritu que obra en Teresa y posibilita la aceptación de la Palabra; el Espíritu es aposentador y es quien 
dispone interiormente para la unión; de ese modo el Espíritu configura con Cristo.

33 El Espíritu infundido en el creyente crea una nueva conciencia que es fuente de nuevo co-
nocimiento y de nuevo amor (Rm 5,5) que se manifiesta en la vida del nuevo ser humano (Rm 8,14). 
Teresa en Castillo Interior habla del «Espíritu Santo»: 4M 1,1; 5M 2,3; 5M 4,11; 6M 1,1; y 7M 1,6 
inhabitación trinitaria. También trata el «espíritu de Dios»: 6M 1,8; 6M 3,9; 6M 3,17. Además se 
refiere al «espíritu del Señor» en: 4M 1,3; 6M 3,11; 6M 3,18; 7M 2,5; 7M 4,10. De todos modos, es 
muy precavida para no ser acusada de iluminada; porque el tema del Espíritu estaba desterrado en 
su época; y por eso comunica pocas manifestaciones del Espíritu. En este trabajo se estudia el Espíritu 
referido a Dios y escrito con mayúscula, y así se quiere recoger la vivencia que Teresa expresa en «es-
píritu de Dios» y en «espíritu del Señor» con minúscula; junto con la referencia a «Espíritu Santo» que 
la autora escribe con mayúscula.



35

todo desde el conjunto ofreciendo la posibilidad de una visión incondicionada 
enmarcada por el límite; lo deficiente de la persona condiciona pero no es lo 
determinante. La luz del paraíso y la luz del final abren un boquete de novedad; 
son dos luces que iluminan todo. Su experiencia existencial finalmente resulta 
positiva, y desde esa verificación ella se relaciona con los demás en el entorno 
histórico hacia Dios34.

Por todo esto, en ella se puede descubrir una antropología del exceso: la infini-
tud en lo finito. La antropología teresiana es altamente positiva porque la imagen 
de ser humano que refleja está armonizada por la visión que tiene de Dios. Teresa 
refleja gran lucidez para detectar el misterio del mal que desordena al ser humano 
y puede romper el proyecto relacional de Dios. Por eso, relativiza lo transitorio y 
accidental sin ignorarlo, y entiende los males como pasajeros, ya que nada puede 
cambiar el concepto de ser humano revelado en Cristo en quien el pecado ha 
sido vencido por amor. Es esta revelación la que explosiona en la séptima morada 
que presenta al nuevo ser. Ella se comprende desde el mirar de Dios que es amar; 
por eso, el amor de Él crea a su imagen al ser humano capaz de contenerlo y, a la 
vez, capaz de renegar de sí mismo introduciendo el mal. En definitiva, la persona 
es misterio, al igual que la realidad divina a cuya imagen está creada, por lo que 
es capaz de relación con Dios: entra en el misterio trinitario y lo comunica. El ser 
humano puede darse a Dios porque Dios se ha dado a él. Se trata del misterio 
circular de las relaciones intratrinitarias35.

En Teresa, el autoconocimiento de la grandeza y la miseria es a la luz de Dios 
y por eso puede vivir como resucitada. La escatología se hace presente en la entra-
ña de la historia, y ella es ser humano resucitado antes de la muerte, una persona 
nueva antes de morir. Participa de Dios en fe, en esperanza y en amor, porque 
Dios la ha encontrado, de tal modo, que el ser humano teresiano está capacita-
do para conocer que el misterio de Dios acontece en el misterio del hombre. El 
dinamismo del conocimiento humano es el don que ya está en nosotros por el 
Espíritu. La persona se ensancha y dinamiza su capacidad porque el don ya tiene 
la referencia trinitaria. Ella vive la humildad que reconoce el gran don recibido de 
Dios. Desde la séptima morada, se vislumbra con mayor nitidez una antropología 
trinitaria que, partiendo de la experiencia mística tiñe toda su obra36.

34 Cf. MARTÍN DEL BLANCO, M. «Hacia una teología existencial de la gracia y del pecado en 
Santa Teresa». Teología espiritual, 21 (1977), pp. 185-209. Cf. DOMÍNGUEZ REBOIRAS, F. «El amor 
vivo de Dios. Apuntes para una teología de la gracia desde los escritos de Santa Teresa de Jesús». 
Compostellanum, 15 (1970), pp. 5-59; también, «La teología de la gracia en Santa Teresa». Compos-
tellanum, 19 (1974), pp. 1-64. 

35 Cf. MARTÍNEZ DE ILARDUIA, J. M. Perijóresis. Dios, Comunión de personas, modelo de toda 
comunidad. Facultad de Teología Vitoria-Gasteiz: Editorial Frontera-Hegian, 2000.

36 Cf. HERRÁIZ, M. «Boceto de hombre nuevo según san Juan de la Cruz». San Juan de la Cruz, 
10 (1992) pp. 149-165. Cf. ACKERMAN, J. «El ensanchamiento del alma: la doctrina de san Juan de la 
Cruz y Santa Teresa de Jesús sobre el efecto de la gracia en el alma». San Juan de la Cruz, 7 (1991), pp. 
9-21. Cf. VV. AA. Teresa de Jesús, mujer, cristiana, maestra. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1982. 
Ella es profecía de la plenitud y en los capítulos tres y cuatro de la séptima morada presenta a Cristo 



36

1.3.3. Una antropología unificada, comprometida y relacional
El conocimiento de la autora desde el texto y más allá del texto va propor-

cionando elementos para sistematizar de alguna manera y no sin dificultades una 
antropología teológica. Esta tarea tiene presente, como se ha dicho anteriormente 
(notas 13 y 16), la complejidad y los límites que supone el verter un discurso místico 
en unas categorías teológico-sistemáticas. Asumiendo esta dificultad, se ha tratado 
de rescatar una antropología unificada, comprometida y relacional; es decir, for-
mular una antropología cristológica, trinitaria y eclesiológica. Así, se puede decir 
que Teresa, a nivel teológico, trata de explicar el sentido profundo de Dios en su 
existencia. El contenido doctrinal que emerge de Castillo puede proponerse como 
un camino que tiene un punto de partida antropológico, que pasa necesariamente 
por la cristología y cuya fase última es trinitaria y eclesial37.

La unificación de la antropología teresiana se basa en la experiencia de una 
progresiva interrelación entre el conocimiento y el amor. El centro unificador es 
la persona divina que provoca la decisión de ir entretejiendo, con el esfuerzo 
humano y con la gracia de Dios, una vida como historia de amor. La experiencia 
teresiana de saberse y vivirse previamente amada, en medio de las graves dificul-
tades y complicaciones de la existencia, es el definitivo con-vencimiento ante el 
que Teresa se convierte. De ese modo, se atisba una antropología que unifica al 
ser humano al irse con-formando con la persona de Cristo38.

La antropología comprometida teresiana se sustenta en su concepción trinitaria y 
se muestra en la vocación a la que Teresa se descubre llamada. Una vocación de co-
munión y misión en la que cada ser humano puede implicarse a través de un proceso 
de progresiva transformación, hasta la plenitud que se recibe gratuita y libremente en 
la unión intratrinitaria. El ser humano teresiano, gracias al Espíritu, se hace copartícipe 
del plan divino salvador y trata de armonizar una interiorización contemplativa y una 
entrega comprometida para encarnar la presencia trinitaria en el mundo39.

Teresa refleja en su obra, por fin, una antropología en que lo fundamental es la 
relación interpersonal del ser humano con el otro y con Dios. La autora ayuda a com-
prender las verdades del misterio ya que sus tratados doctrinales se escriben en clave 
experiencial, y gracias a que ella misma los encarna al hacerse disponible para todo 

por dentro y los efectos son: olvido ontológico de sí; se quiere vivir para servir al crucificado; se puede 
llegar a Cristo desde la antropología de los místicos.

37 Cf. ÁLVAREZ, T. Comentarios a “Vida”, “Camino” y “Moradas” de Santa Teresa. Burgos: Edito-
rial Monte Carmelo, 2005. Dice el autor que Teresa trata de «elevarse al plano de la ‘razón teológica’ 
del hecho místico y de la vida de la gracia […] diagramar a su modo el proceso de desarrollo de la 
gracia como vida nueva y misteriosa del creyente […] fijar el punto de partida de su explicación doc-
trinal en el hombre: en su capacidad y dignidad, en su hechura a imagen de Dios, en su condición de 
templo del Espíritu, en su vocación radical a la comunión con Dios […] relación con Dios que pasa 
necesariamente por Cristo […]. El cristiano que […] vive a fondo la inhabitación trinitaria, […] llegará 
a la plenitud [que] revierte […] en hacer Iglesia», pp. 548-549.

38 Cristo es el Amado que goza y se deleita con ella (1M 1,1). En V 19,15, presenta un Dios que 
la espera siempre y nunca se cansa de dar; un Dios, que nunca falta (V 25,17).

39  Parafraseando a Teresa, hay que pensar mucho y amar mucho más (cf. 4M 1,7), para lo cual 
ha dicho antes con profundo entusiasmo: «¡Gran cosa es el saber y las letras para todo!» (4M 1,5).



37

tipo de tareas: priora, reformadora, fundadora, escritora, acompañante, etc. De ese 
modo, el servicio eclesial nace de la cristología y de su concepción trinitaria, lo que se 
manifiesta en su conciencia y en su práctica de compromiso con la Iglesia40.

En definitiva, sobre la trilogía cristológica, trinitaria y eclesial, la antropología 
teresiana muestra la vocación del hombre a la unión con Dios. Deseo teresiano que 
solo se puede recibir como don de Dios y que a ella le costó comprender. Por eso, 
su propuesta de antropología consiste en un recorrido inédito que va revelando la 
dignidad humana junto a la realidad del pecado, desde la primera hasta la última 
morada. Se propone así un itinerario antropológico para que cada uno pueda tener 
acceso al misterio de Dios en la hondura humana del Castillo Interior, donde cada 
ser puede ser transfigurado a imagen de Cristo, quien sigue convocando a una co-
munidad eclesial fraterna y solidaria alimentada por el Espíritu que va posibilitando 
el reinado del Padre por el Hijo en la historia humana41.

1.4.  LA INVESTIGACIÓN: SU ESTRUCTURA, PROCESO 
Y TÉCNICA

1.4.1. La estructura
Se ha visto que la autora, al comunicarse a sí misma en su obra, revela una 

posible propuesta antropológica implícita en su comprensión teológica. Por lo tan-
to, la sistematización de la antropología latente en Castillo Interior se va realizando 
a través de la escucha de la autora, investigando de qué manera ella responde al 
misterio del ser humano. Para ello, se usa un método que consiste, fundamen-
talmente, en una lectura centrada en el texto gracias al minucioso seguimiento y 
estudio de los términos: razón, amor, espanto y espíritu.

La aproximación al texto teresiano se realiza desde los mencionados térmi-
nos, teniendo en cuenta que la simbología es el sustrato y soporte que ayuda a la 
progresiva comprensión de los conceptos del planteamiento antropológico42. El 

40 La imagen del «matrimonio espiritual» vehiculiza lo más sublime a través de una realidad muy 
humana. La relación entre el ser humano y Dios la describe con el máximo nivel de profundidad don-
de ella vive la relación con Cristo y experimenta la permanente presencia trinitaria: «nunca se fueron 
de con ella» (7M 1,6) que la responsabiliza en la edificación de la Iglesia.

41 Así cada persona puede vivir una existencia bajo el influjo transformante de la gracia: «el 
hombre por Cristo a la Trinidad para la Iglesia». ÁLVAREZ, T. Comentarios a “Vida”, “Camino” y “Mo-
radas”…, p. 549.

De modo poético Teresa dirá «que es mi Amado para mí, y yo soy para mi Amado» En: La Poesía 
2, Santa Teresa de Jesús, Obras completas. 2. ed. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1976, p. 1266. 
También, cf. CASTELLANO, J. «El Castillo interior de santa Teresa. Presentación y hermenéutica…», pp. 
587-610; y cf. IZQUIERDO SORLI, M. Teresa de Jesús. Con los pies descalzos…, pp. 17-21.

42 Cf. ÁLVAREZ, T. «Simbología teresiana». En: Diccionario de Santa Teresa de Jesús. Burgos: 
Editorial Monte Carmelo, 2000, pp. 1279-1286; Comentarios a “Vida”, “Camino” y “Moradas”…, pp. 
547-548. También puede ayudar para profundizar en el significado del símbolo como realidad que 
afecta y transforma a toda la persona, cf. ROSSI, R. Teresa de Ávila. Biografía de una escritora. Barce-
lona: Icaria editorial S.A., 1997. Rosa Rossi defiende que las mejores metáforas de Teresa nacen de la 



38

significado del espanto teresiano tiene un rico contenido que se despliega en tres 
dimensiones: ante lo creado, se comprende como «asombro-sobrecogimiento» 
que deviene en «admiración-desafío» a lo largo del camino histórico de salvación, 
para luego densificarse como «estupor-pavor» antes de desvanecerse ante el mis-
terio43. También conviene explicar la utilización del término espíritu, el cual se 
estudia en los textos de la autora en los que aparece referido con exclusividad a 
Dios. Es decir, cuando Teresa utiliza espíritu de Dios evoca la creación, y sus textos 
se trabajan en la parte primera de la tesis; cuando Teresa habla del espíritu del 
Señor, remite a la salvación, abordada en la parte segunda; y, cuando proclama Es-
píritu Santo, se detecta la escatología, es decir, la parte tercera de la investigación. 
Finalmente, cada capítulo va quedando organizado con los textos teresianos que 
contienen cada uno de los términos indicados.

De este modo, la propuesta de antropología teológica se estructura tripartita-
mente, de acuerdo a cada una de las dimensiones fundamentales del ser humano, 
como creado, salvado y consumado44. La primera parte aborda la creación amada. 
En ella, se presenta un ser humano finito y amado por Dios que llega a su plenitud 
gracias a la capacidad de relación. En esto consiste el designio amoroso de Dios. La 
segunda parte muestra el plan divino como salvación transformadora, por la cual el 
ser humano, creado para el diálogo con Dios, decide libremente su camino histórico 
y su orientación hacia lo que le diviniza, de tal modo que su existencia se va confi-
gurando a Cristo —prolepsis humana— el hombre nuevo por excelencia. La parte 
tercera, afronta la plenitud unificadora que ilumina todo el recorrido, ya que, desde 
la escatología, se contempla esta vida como camino para la definitiva morada, donde 
se armoniza la unidad de la diversidad en la vivencia de la comunión con Dios trino 
y uno y la misión como presencia comunitaria y eclesial en el mundo.

En síntesis, el anhelo humano de plena humanización se entreteje con el pro-
yecto de divinización por parte de Dios, de tal modo que acontece una búsqueda 
recíproca: Dios desde dentro del ser humano ilumina todas las moradas para que 
el ser humano avance a lo recóndito de sí, donde Él mora.

1.4.2. El proceso
Por otro lado, este trabajo se ciñe desde unos contornos bien definidos a una 

obra con un cierto estilo que se encamina a un objetivo. Así, el presente estudio no 

pugna entre lo absoluto y lo relativo; además, Teresa usa comparaciones para hacer visible y concreto 
lo que no puede verse con los ojos, ya que solo el entendimiento y las razones no bastan.

43 Cf. ÁLVAREZ, T. «Admiración, estupor, espantar(se). Gesto filosófico en Teresa de Jesús». En: 
Estudios Teresianos. vol. III. Burgos: Monte Carmelo, 1996, pp. 313-332. El espanto desemboca en 
placidez beatificante en el goce de la verdad de Dios. Dicho de otro modo, la máxima altura del 
asombro-sobrecogimiento, de la admiración-desafío y del estupor-pavor ante el misterio, desemboca 
en serenidad y sosiego aunque lo exterior sea tormentoso. Además, el espanto en Teresa también se 
puede entender en referencia a un verbo contemplativo ante el misterio, cuyo significado va en la 
línea de develar y visear la silueta que se llega a identificar.

44 Cf. RUIZ DE LA PEÑA, J. L. «Sobre la estructura, método y contenido de la Antropología teo-
lógica». Studium Ovetense, 8 (1980), pp. 347-360.



39

abarca todo el pensar teresiano; más bien se circunscribe al ámbito de una pregunta 
formulada a través de una hipótesis. Se ha leído la obra completa de la autora, pero 
la investigación se concentra únicamente en el desentrañamiento de la antropolo-
gía teológica en Castillo Interior, por ser la obra clave que decanta su proceso de 
maduración. Este libro conserva el estilo peculiar teresiano, y, aunque es la sistema-
tización de Vida, sigue siendo una obra nacida en un contexto existencial y vital que 
se comunica casi confidencialmente teniendo presente a los interlocutores. Teresa 
escribe como habla: «iré hablando con ellas [las monjas] en lo que escribiré» (M 
Pról. 4). Esa transmisión de la vivencia pretende que sea de utilidad para el oyente, 
lo que requiere cierta sintonía: «quien lo experimentare lo entenderá» (6M 9,4). 
En su pensamiento teologal, que ella llama «teología mística», está su clave herme-
néutica para comunicar la experiencia. El estilo humilis de sus obras ha sido amplia 
y ardorosamente discutido. Para unos, su estilo es rústico, otros defienden que su 
estilo es hidalgo, el estilo culto de la época. Esto ha creado permanente polémica a 
lo largo de la historia, porque su rico simbolismo no es fácil de conceptualizar, y sus 
abundantes comparaciones tampoco se explican unívocamente45.

1.4.3. La técnica
A continuación, se ofrece una explicación de ciertos aspectos técnicos. En 

primer lugar, la función que cumplen las notas a pie de página con respecto al tex-
to consiste en ser apoyo a la afirmación realizada. Por eso, se escribe tanto el texto 
literal de Teresa como el de aquellos autores de la bibliografía secundaria citados. 
Una segunda función de las notas a pie de página es referir a la idea aludida, tanto 
con referencias de la autora como de la literatura secundaria. La tercera función 
consiste en la realización de algún comentario, así como el ofrecimiento de cierta 
explicación, o también, la profundización en el contenido.

Por otro lado, la citación de la obra de santa Teresa, Castillo Interior, se realiza 
con la letra M, se le antepone la cifra que corresponde a cada una de las siete 
Moradas. Tras la letra M el número citado en primer lugar corresponde al capítu-
lo, y el segundo, al apartado de la división habitual. Ejemplo: 1M 1,1 significa la 
primera morada, capítulo uno y apartado primero del capítulo46.

45 Se puede seguir el debate que continúa siendo actual desde los siguientes detalladísimos 
estudios. Cf. MOREL-FATIO, A. «Les lectures de Sainte Thérèse». Bulletin Hispanique, 10 (1908), pp. 
17-67. Cf. MENÉNDEZ PIDAL, R. La lengua de Cristóbal Colón, el estilo de Santa Teresa y estudios 
sobre el siglo XVI. 2.ª ed. Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1944; Estudios sobre Santa Teresa, Anejo/19 
Edición de José Polo, Málaga: Analecta Malacitana (AnMal), Universidad de Málaga, 1998. Especial-
mente pp. 44-73. Cf. LÁZARO CARRETER, F. «Santa Teresa de Jesús, escritora. El Libro de la Vida». 
En: EGIDO, T. Actas del Congreso Internacional Teresiano. Salamanca: 1982, vol. I, pp. 10-27. Cf. 
WATT, N. «¿Vulgarización intencionada en Santa Teresa? Estudio comparativo de las dos redacciones 
de Camino de Perfección». Monte Carmelo, 92 (1984), pp. 319-346; «El estilo de Santa Teresa en un 
mundo antifeminista». Monte Carmelo, 92/2 (1984), pp. 287-318. Cf. WEBER, A. Teresa of Avila and 
the Rhetoric of Feminity. New Jersey: Princeton University Press, 1990. Cf. GARCÍA DE LA CONCHA, 
V. «‘Sermo humilis’, coloquialismo y rusticidad en el lenguaje literario teresiano». Monte Carmelo, 92/2 
(1984), pp. 251-286; El arte literario de Santa Teresa…; Al aire de su vuelo…

46 Para el resto de las obras consultadas se remite a la página de las «Abreviaturas».



40

La edición crítica, usada como base para la citación, es el texto de José Vicente 
Rodríguez, bajo el título Castillo Interior o Las Moradas, en la colección Logos núme-
ro 35, en la séptima edición de la Editorial de Espiritualidad, publicada en Madrid 
en el año 1999 con 220 páginas. Las citas respetan esta edición. Además, se utiliza 
la edición de Alberto Barrientos, quien dirige la quinta edición titulada: Santa Teresa 
de Jesús. Obras Completas, de la misma editorial, publicada en Madrid el año 2000 
y que tiene 2.088 páginas. En esta última obra de colaboración, el texto de Castillo 
Interior o Las Moradas está realizado por el mismo autor, José Vicente Rodríguez. 
Por lo demás, también se emplea la edición facsímil en dos volúmenes, publicada 
en Burgos en el año 1990 por la editorial Monte Carmelo, y realizada por Tomás 
Álvarez y Antonio Mas, titulada Castillo Interior. Santa Teresa de Jesús, que es una 
transcripción del texto, y del cual solo existen 150 ejemplares numerados. Esta obra 
es de gran ayuda porque permite ver la escritura original de la autora. Es muy valio-
sa la «Nota histórica sobre el autógrafo del Castillo Interior», que ocupa las páginas 
desde la 239 a la 266. Igualmente, se contrasta habitualmente con la edición de 
Tomás de la Cruz: Teresa de Jesús, doctora de la Iglesia. Obras completas, de la serie 
Archivo silveriano, volumen uno, en su quinta edición, en la ciudad de Burgos, en 
el año 1987, por la misma editorial, Monte Carmelo, de 1756 páginas.

La bibliografía consultada básicamente ha consistido en la indicada en las fuentes, 
en los instrumentos de consulta y en la literatura secundaria. Se ha consultado dos tipos 
de fuentes: las ediciones críticas de las Obras completas y de Castillo Interior; y, al mis-
mo tiempo, se cotejan otras ediciones tanto de las Obras completas como de la obra 
estudiada. Se ha manejado también algunos instrumentos de consulta y contraste como 
las galerías bibliográficas, las concordancias, los diccionarios, los léxicos, aparte de varios 
índices y bibliografía de bibliografías teresianas. Además, el estudio se ha enriquecido 
con los valiosos aportes de los especialistas desde la amplia literatura secundaria, que se 
ha seleccionado con referencia a su biografía, a la obra y a diversas áreas y temáticas. De 
igual modo, las áreas temáticas específicas han sido: la autora en su contexto histórico y 
literario, y su identidad de mujer; la obra, su estilo y lenguaje. Se ha investigado sobre las 
fuentes y las lecturas que realizara Teresa para descubrir las influencias que ha recibido 
y asimilado; por un lado, de los padres de la Iglesia y, por otro, autores contemporáneos 
a la abulense. Se ha consultado, además, diversos materiales de temas teológicos rela-
cionados con la antropología, la cristología, la eclesiología, la mística, el Dios trinitario, 
la Biblia, etc., para interpretar y actualizar los contenidos que emergen del estudio. 
Del mismo modo, se contrastan algunos interesantes estudios sobre psicología, interiori-
dad, espiritualidad, libertad, personalidad, afectividad, socratismo, conocimiento-razón, 
amor-voluntad, que están disponibles en la literatura actual. Se han consultado, igual-
mente, revistas especializadas en santa Teresa. Por último, se ha recurrido a la ayuda de 
una cualificada selección de autores y textos específicos sobre la antropología teológica. 
Todo ello se refleja en la bibliografía.



2. LA CREACIÓN AMADA





43

Teresa defiende apasionadamente la necesidad del conocimiento como reali-
dad imprescindible en el camino hacia el Castillo Interior. El alma humana puede 
entenderse configurada de muchas moradas que simbolizan los distintos grados 
de intimidad vividos consigo misma y con Dios. La autora, realista y práctica, 
aborda con hondura el valioso misterio de lo humano.

A través del análisis de sus textos, se descubre que Dios crea por amor un 
ser finito sustentado por Él y que llegará a una total humanización. Esto asombra 
y sobrecoge, porque la limitación se hace signo de infinitud, gracias al espíritu de 
Dios que continúa la gestación de la nueva creación.

La parte primera presenta el proyecto amoroso de Dios como enigma (cap. 
1), donación (cap. 2), opción (cap. 3) y como asombroso proceso (cap. 4) de ges-
tación de lo nuevo (cap. 5).

Actualmente, en el estudio de la antropología de la creación, tiene sentido 
preguntarse de qué manera es abordable el enigma humano de finitud e infinitud, 
además de cómo entender adecuadamente la dialéctica entre la libertad humana 
y la divina. El discurso teresiano sobre el hombre nos ilumina sobre esto en el capí-
tulo primero, y permite afirmar que la razón comprende lo creado como realidad 
finita impulsada por Dios a ser más.

En el segundo capítulo, desde el amor, nace el siguiente cuestionamiento: 
¿la existencia humana, junto con todo lo existente, es azar y necesidad o puede 
tener algún sentido si se inscribe, graciosamente, en un proceso amoroso? El ser 
humano limitado puede llegar a la experiencia de que Dios le sustenta y, en ese 
caso, descubre la existencia como fruto del amor gratuito.

El capítulo tercero pone en relación el nivel racional y el volitivo, se cuestiona 
sobre si es posible la defensa de la racionalidad de la opción por el amor, y si la 
persona puede hacerse cargo del plan amoroso de Dios desde el inicio hasta el fin. 
En definitiva, la criatura finita e inteligente, ¿puede optar libremente por el proyecto 
divino? La interacción de las diversas dimensiones de lo humano a la hora de una 
apuesta de futuro posibilita que la razón opte por el amor de Dios. Este, donándose 
en la creación y sosteniéndola a través de la historia, se mostrará definitivamente en 
la plenificación del hombre.

La pregunta por el carácter inaudito y excepcional de todo lo existente, ca-
pítulo cuarto, se formula así: ¿por qué existe el ser y no la nada? Lo que remite 



44

al misterio del fin, preguntándose para qué hay vida en vez de muerte. Por otro 
lado, el fin está unido inseparablemente al origen y ambas referencias, origen y fin, 
plantean otras interrogantes: ¿cuál es la identidad más honda de lo humano y de 
todo lo creado?, ¿cuál es el fundamento más profundo y el soporte de esta miste-
riosa finitud? Toda posible respuesta genera espanto: ¿por qué la finitud es, pre-
cisamente, la condición de posibilidad de la identidad humana?, además, ¿cuáles 
son las pistas que despejan el significado del misterio? Este misterio arranca de la 
creación misma, en la que Dios infunde germinalmente la plenitud. Por eso, el ser 
humano se asombra y sobrecoge ante el misterio del origen y del fin, en el cual el 
hombre es el sacramento del misterio de Dios.

Finalmente, en el capítulo cinco, surge otra pregunta más: ¿cómo es posible 
que la fragilidad y limitación sea germen revelador de plenitud? Dios únicamen-
te desea que el hombre corresponda a su amor y, por eso, el espíritu de Dios 
continúa gestando la creación, que, como primer hecho salvífico, se orienta a la 
realización de la síntesis de finitud e infinitud.

A continuación se desarrolla, en cada capítulo, cada uno de los elementos 
que configuran la hipótesis y que descubren la antropología teológica creacional 
teresiana. La razón y el amor compenetradamente interpretan lo humano de ma-
nera sobrecogedoramente asombrosa gracias al espíritu de Dios.

2.1. EL CONOCIMIENTO DE LA FINITUD E INFINITUD

Teresa inicia su obra cumbre desde la experiencia de ser amada infinitamente 
por Dios. A lo largo de todo su escrito, manifiesta que el amor es el origen, el sen-
tido y el destino de toda existencia. Esta experiencia le sirve de inspiración para 
escribir el libro Castillo Interior donde destaca el gran valor de la criatura. Desde 
el principio, la noción de ser humano subyacente parte de la plenitud ya dada; 
es decir, la antropología teresiana se sostiene en la visión cristiana del hombre, la 
que surge de la integridad y no de la postración. Esta concepción optimista del ser 
humano se cimienta en la experiencia mística.

El proyecto amoroso creacional se comprende desde la dialéctica de finitud 
e infinitud articulada a partir de la capacidad cognoscitiva. Este planteamiento 
estudia, en primer lugar, el proceso de toda búsqueda humana para dar cuenta, 
luego, de la libertad del sujeto inteligente1.

2.1.1. La búsqueda del ser humano
La primera morada es un preludio sobre el ser buscador que se interroga por 

el sentido de la existencia hasta toparse con su propio enigma2. En el solemne 

1 Este capítulo nace de una aproximación a la obra teresiana en clave de creación y realizada 
a través de la palabra razón para detectar el significado con que Teresa configura su antropología 
teológica.

2 Cf. 1M 1 y 1M 2. Este apartado estudia en los dos capítulos de la primera morada aquellos 
textos que contienen términos del campo semántico de razón, y que poseen gran valor simbólico para 
la propuesta de antropología teresiana.



45

comienzo del primer capítulo de la obra, se presenta lo humano como agraciado 
y agradable. Dice así: «considerar nuestra alma como un castillo todo de un dia-
mante […], cielo […], paraíso adonde dice él [Dios] tiene sus deleites. […] apo-
sento […] lleno de todos los bienes, […] imagen y semejanza [de Dios] […] [de] 
gran dignidad y hermosura»3.

La búsqueda del fundamento de lo humano va conduciendo hacia el co-
nocimiento de sí mismo, abriéndose al diálogo de manera progresiva y pa-
ciente4. De ese modo, el descubrimiento del misterio se realiza conociendo 
el plan divino; entrando en la comunión de Dios gracias a la capacidad de la 
interioridad humana5.

2.1.1.1. El fundamento y el talante de la búsqueda

La persona, cuando se interroga y busca, puede ir descubriendo incertidumbres 
y despejando dudas; de ese modo, va accediendo al conocimiento del misterio, el 
cual se refleja en la obra de Dios, posibilitando la comprensión y la interpretación 
de lo creado como realidad llamada a ser. Y, esto, porque la palabra de autocomuni-
cación divina es la que configura la historia de amor. El ser humano se atreve a tratar 
de conocerse ya que, de alguna manera, vislumbra el tesoro que puede hallar y, por 
eso, se lanza a la búsqueda con talante profundo y dialogante6.

La creación es maravilla de la que se toma conciencia desde la pretensión 
de descubrir el fundamento de lo humano7. La criatura humana es un valiosísimo 
edén8, un ser desbordante e incomprensible9 que se asemeja al mismo Creador10. 

3 1M 1,1.
4 Cf. 1M 1,1-2.5-9.
5 Cf. 1M 2,8-10.12-16.
6 Cf. 1M 1,1-2.5-9.
7 Cf. 1M 1,1-2.
8 Cf. 1M 1,1. En el texto se encuentran términos relacionados con razón y pertenecientes 

a su campo semántico: considerar (3), entender (2), comprender (2). Dice el texto: «Estando 
hoy suplicando a nuestro Señor hablase por mí, porque yo no atinaba a cosa que decir ni cómo 
comenzar a cumplir esta obediencia, se me ofreció lo que ahora diré para comenzar con algún 
fundamento, que es: considerar nuestra alma como un castillo todo de un diamante o muy claro 
cristal adonde hay muchos aposentos así como en el cielo hay muchas moradas (Jn 14,2); que, si 
bien lo consideramos, hermanas, no es otra cosa el alma del justo sino un paraíso adonde dice él 
tiene sus deleites (Prov 8,31)».

9 IBÍDEM. «Pues ¿qué tal os parece que será el aposento adonde un rey tan poderoso, tan sabio, 
tan limpio, tan lleno de todos los bienes se deleita? No hallo yo cosa con qué comparar la gran hermo-
sura de un alma y la gran capacidad; y verdaderamente apenas deben llegar nuestros entendimientos, 
por agudos que fuesen, a comprenderla, así como no pueden llegar a considerar a Dios, pues él mismo 
dice que nos crió a su imagen y semejanza (Gén 1,26)».

10 IBÍDEM. «Pues, si esto es como lo es, no hay para qué nos cansar en querer comprender la 
hermosura de este castillo; porque, puesto que hay la diferencia de él a Dios que del Criador a la 
criatura, pues es criatura, basta decir su Majestad que es hecha a su imagen para que apenas podamos 
entender la gran dignidad y hermosura del ánima».



46

Además, ella tiene la posibilidad del conocimiento gracias a la realidad creada11, 
la que provoca las preguntas por la existencia12.

Dios, por amor, dona una existencia original, consistente y valiosa. La amo-
rosa creación divina otorga al ser humano la capacidad de preguntarse por la 
propia verdad, bondad y belleza expresadas en la vida, el amor y la muerte de 
cada sujeto viviente.

La autora ofrece una sorprendente descripción de la identidad humana, 
como exceso y desmesura. Lo humano es unidad en pluralidad «castillo [...] con 
aposentos […] y moradas», es fragilidad valiosa, «diamante […] cristal», y es ar-
monía deleitosa, «cielo […] paraíso». La comparación que desarrollará a lo largo 
de toda su obra, «castillo todo de un diamante o muy claro cristal», remite a 
grandes cualidades y capacidades valiosas que se complementan, tales como: 
inconsistencia apreciable, transparencia opulenta y tersura anhelada13. Por todo 
ello, la persona es ámbito de gozo divino donde Dios se complace14. Esta satis-
facción y delicia que Dios experimenta con la criatura es la expresión del amor 
divino por toda la obra creada, que mantiene y conserva hasta la plenitud15. El 
amor desmesurado de Dios provoca la pregunta por el ser de la criatura humana, 
cuestionamiento que desborda el pensamiento ya que la hermosura, la capacidad 
y la incomprensibilidad de lo humano acercan al misterio de Dios en el que se 
desentraña el misterio del hombre.

La búsqueda de respuesta al enigma del ser se realiza con entusiasmo y fuerza, 
abordando decididamente las interpelaciones cruciales: de dónde viene; cuál es la 
identidad; y hacia dónde va: «Pues […] sería gran bestialidad, […] la que hay en 
nosotras cuando no procuramos saber qué cosa somos». El desconocimiento de la 
procedencia, del camino y de la meta es la mayor perversión posible de lo humano, 
ya que lo reduce a mero animal. El origen se profundiza meditando los dones y 

11 Cf. 1M 1,2. En este texto se encuentran la siguientes palabras del campo semántico de razón: 
entender, saber (4), ignorar, conocer, considerar, procurar. Se afirma: «¿No es pequeña lástima y confu-
sión que por nuestra culpa no entendamos a nosotros mismos ni sepamos quién somos? ¿No sería gran 
ignorancia, hijas mías, que preguntasen a uno quién es y no se conociese ni supiese quién fue su padre 
ni su madre ni de qué tierra? Pues si esto sería gran bestialidad, sin comparación es mayor la que hay en 
nosotras cuando no procuramos saber qué cosa somos, sino que nos detenemos en estos cuerpos y así a 
bulto, porque lo hemos oído y porque nos lo dice la fe, sabemos que tenemos almas».

12 IBÍDEM. «Mas qué bienes puede haber esta alma o quién está dentro en esta alma o el gran 
valor de ella, pocas veces lo consideramos; y así se tiene en tan poco procurar con todo cuidado con-
servar su hermosura. Todo se nos va en la grosería del engaste o cerca de este castillo, que son estos 
cuerpos».

13 Teresa usa ciertas figuras literarias, de manera muy personal y acorde a las etapas de su escri-
tura. Cf. GARCÍA DE LA CONCHA, V. Al aire de su vuelo…, pp. 5-16; 63ss.

14 Para Teresa el paraíso es un lugar figurado, el lugar de las delicias, el cielo (Lc 23,43; 2 Cor 
12,4), así prevalece en sus escritos (V 35,12; CV 13,7; 1M 1,1; CV 29,4 (CE 49,3); Conc 6,3; Cta 
330,16). También, lo entiende como paraíso terrenal (R 5,24). Cf. ÁLVAREZ, T. «Simbología bíblica. 
Paraíso». En: Diccionario de Santa Teresa. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000, p. 1273.

15 El texto de Proverbios 8,31 citado por Teresa al relacionarlo con el texto clave de creación, 
Sab 11,24-26, desvela una gran afirmación teresiana: Dios disfruta con el ser humano porque le ama. 
Esta alta valoración de la dignidad humana incrementa la dificultad de comprender a la criatura.



47

bienes recibidos; el sentido de la existencia se alcanza descubriendo quién habita el 
interior; y la apertura a la trascendencia surge del gran valor de lo humano. Gracias 
al compromiso para lograr el conocimiento se posibilita el cuidado de la hermosura 
humana sin entretenerse en banalidades y cosas que pasan.

El carácter dialogal indica una específica relación del Creador con el ser hu-
mano, lo que revela un rasgo importante de la antropología teresiana latente. En 
síntesis, el ser creado como imagen del Creador habla de la impenetrabilidad, del 
agraciamiento y de la preeminencia del ser humano; se valora el hombre en su 
integralidad y globalidad.

La entrada en la hondura16 del existir de uno mismo17 incrementa el deseo de 
conocimiento18. Este autoconocimiento se realiza progresando en la interioridad19 
a través del desprendimiento20.

Dios amor se comunica regalando su propio ser y motivando el autoconoci-
miento que se descubre progresivamente en la relación con Él.

El camino de acceso a la profundidad humana, «tornando a nuestro hermoso 
y deleitoso castillo», este entrar teresiano, es un conocimiento penetrativo en la 
belleza de la creación. Esta ardua tarea supera la capacidad humana, es una enco-
mienda delicada y peligrosa, porque conocerse supone una enorme responsabi-
lidad que ha de contar con la diversidad de acercamientos posibles a lo humano. 
Los que ingresan en el castillo pretenden el autoconocimiento, por lo cual se re-
quiere la valoración de cualquier pequeño esfuerzo por acercarse a «la hermosura 
del castillo, […] harto hacen en haber entrado». Al principio del proceso, cuesta la 
comprensión de la obra y la presencia de Dios; pero ya es un buen camino perci-
bir la invitación a fijar la mirada centrando el corazón solo en Dios. Es el camino 
del conocimiento de lo humano.

16 Cf. 1M 1,5.8.
17 Cf. 1M 1,5. Las palabras del campo semántico de razón son: entrar (5), entender, saber. «Pues 

tornando a nuestro hermoso y deleitoso castillo, hemos de ver cómo podremos entrar en él. Parece que 
digo algún disparate; porque, si este castillo es el ánima, claro está que no hay para qué entrar, pues se es 
él mismo; como parecería desatino decir a uno que entrase en una pieza estando ya dentro».

18 IBÍDEM. «Mas habéis de entender que va mucho de estar a estar: que hay muchas almas que 
se están en la ronda del castillo, que es adonde están los que le guardan y que no se les da nada de 
entrar dentro, ni saben qué hay en aquel tan precioso lugar, ni quién está dentro, ni aun qué piezas 
tiene. Ya habréis oído en algunos libros de oración aconsejar al alma que entre dentro de sí; pues esto 
mismo es».

19 Cf. 1M 1,8. Para este texto las palabras del campo semántico de razón son: entrar (4), con-
siderar, pensamiento, conocer. Dice: «Pues no hablemos con estas almas tullidas» (que si no viene el 
mismo Señor a mandarlas se levanten, como al que había treinta años que estaba en la piscina, tienen 
harta mala ventura y gran peligro) sino con otras almas que, en fin, entran en el castillo; porque, aun-
que están muy metidas en el mundo, tienen buenos deseos y alguna vez, aunque de tarde en tarde, se 
encomiendan a nuestro Señor y consideran quién son, aunque no muy despacio».

20 IBÍDEM. «Alguna vez en un mes rezan llenos de mil negocios, el pensamiento casi lo ordinario 
en esto, porque están tan asidos a ellos que como adonde está su tesoro se va allá el corazón, ponen por 
sí algunas veces de desocuparse y es gran cosa el propio conocimiento y ver que no van bien para atinar 
a la puerta. En fin, entran en las primeras piezas de las bajas; mas entran con ellos tantas sabandijas que 
ni le dejan ver la hermosura del castillo, ni sosegar. Harto hacen en haber entrado».



48

Se evoca la antropología plural y variada que cuenta con la configuración en 
polaridad entre cuerpo y alma, varón y mujer, individuo y comunidad. En defini-
tiva, conocer la apasionante existencia humana en su cotidianeidad, gracias a la 
interioridad que es novedad y apertura al desconocido misterio que siempre ha 
preocupado a la humanidad.

La autora propone, como medio de conocimiento, el diálogo de la criatura 
con el Creador21. Así, desde este diálogo, el conocimiento de la valía humana no 
paraliza el potencial de cada ser22 sino que lo resalta23. Esto, porque la verdadera 
identidad24 se logra en la relación dialogante con Dios25, lo que requiere paciencia 
para la comprensión de la oración26, especialmente, cuando no hay experiencia 
en el oyente27.

La criatura es valiosa, y para continuar siéndolo, necesita la libre y permanen-
te relación comunicativa con el Creador que le ama y recrea y de ese modo sigue 
ofreciéndole la identidad.

La naturaleza humana es tan excelente que, en la relación con Dios, se 
configura como ser dialogante y sujeto de autoconocimiento. Dios creador 
ha depositado en la criatura estas capacidades y, al descubrirlas, alcanza su 

21 Cf. 1M 1,6-7.9.
22 Cf. 1M 1,6. Las palabras del campo semántico de razón son: letrado, entrar dentro de sí, tratar 

(conocer), conversar (comunicar), procurar y entender. Se afirma: «Decíame, poco ha, un gran letrado 
que son las almas que no tienen oración como un cuerpo con perlesía o tullido que, aunque tiene pies 
y manos, no los puede mandar, que así son: que hay almas tan enfermas y mostradas a estarse en cosas 
exteriores que no hay remedio ni parece que pueden entrar dentro de sí, porque ya la costumbre la 
tiene tal de haber siempre tratado con las sabandijas y bestias que están en el cerco del castillo que ya 
casi está hecha como ellas; y con ser de natural tan rica».

23 IBÍDEM. «[…] y poder tener su conversación no menos que con Dios, no hay remedio Y, si 
estas almas no procuran entender y remediar su gran miseria, quedarse han hechas estatuas de sal por 
no volver la cabeza hacia sí, así como quedó la mujer de Lot por volverla (Gén 10,26)».

24 Cf. 1M 1,7. En este texto las palabras del campo semántico de razón son: entender, entrar 
(conocerse), hablar (2), deprender (aprender), tratar (conocer). Dice la autora: «Porque, a cuanto yo 
puedo entender, la puerta para entrar en este castillo es la oración y consideración, no digo más mental 
que vocal; que, como sea oración, ha de ser con consideración; porque la que no advierte con quien 
habla y lo que pide y quién es quien pide y a quién, no la llamo yo oración aunque mucho menee 
los labios: porque aunque algunas veces sí será, aunque no lleve este cuidado, mas es habiéndole 
llevado otras».

25 IBÍDEM. «... Mas quien tuviese de costumbre hablar con la Majestad de Dios como hablaría 
con su esclavo, que ni mira si dice mal, sino lo que se le viene a la boca y tiene deprendido por hacerlo 
otras veces, no la tengo por oración ni plega a Dios que ningún cristiano la tenga de esta suerte; que 
entre vosotras, hermanas, espero en su Majestad no lo habrá por la costumbre que hay de tratar de 
cosas interiores, que es harto bueno para no caer en semejante bestialidad».

26 Cf. 1M 1,9. Palabras del campo semántico de razón: saber, dar a entender (2), entendido, 
tocar (acariciar). Dice: Dice Teresa: «Pareceros ha, hijas, que es esto impertinente, pues por la bondad 
del Señor no sois de éstas. Habéis de tener paciencia, porque no sabré dar a entender, como yo tengo 
entendido, algunas cosas interiores de oración, si no es así».

27 IBÍDEM. « […] y aun plega al Señor que atine a decir algo, porque es bien dificultoso lo que 
querría daros a entender, si no hay experiencia; si la hay, veréis que no se puede hacer menos de tocar 
en lo que, plega al Señor, no nos toque por su misericordia».



49

identidad de sujeto de relación: «con ser de natural tan rica y poder tener 
su conversación no menos que con Dios». Esta relación es posible en clima 
orante, teniendo en cuenta las características de la dialogicidad: los sujetos 
y las solicitudes. El encuentro comunicativo, serio, progresivo y respetuoso 
conduce al diálogo Dios y hombre: «la puerta para entrar en este castillo es la 
oración y consideración».

La antropología teresiana habla del mismo respeto por el hombre que por 
Dios, por ello «hay que tratar de cosas interiores […] para no caer en semejante 
bestialidad». Una dimensión original de su antropología es la alabanza, que surge 
en el diálogo y que responde a la capacidad de asombro ante el misterio de la 
autora.

En definitiva, la morada primera muestra que buscar el fundamento del ser 
humano en la relación con el Creador lleva al conocimiento de su origen, su exis-
tencia y su plenificación; en definitiva, el misterio al que se accede a través del 
amor. La búsqueda del soporte de lo finito se realiza con profundidad desde una 
relación respetuosa y consciente de ser un encuentro comunicativo y dialogal con 
el Creador.

2.1.1.2. El descubrimiento del misterio humano
La posibilidad de conocer y amar el proyecto divino se realiza entrando en la 

comunión entre el hombre y Dios. En ella, se toma conciencia de la complejidad 
de la interioridad humana; y, en esa comunión, se presentan las exigencias para 
el autoconocimiento28.

Dios se comunica en la interioridad29 para que el ser humano logre el cono-
cimiento30, el cual se alcanza desde la libertad y la pequeñez humana31 junto a la 

28 Cf. 1M 2,8-9; 1M 2, 12-13, 15-16.
29 Cf. 1M 2,8. Hay tres palabras del campo semántico: entender (2), considerar (5), conoci-

miento (3). Dice el texto: «Pues tornemos ahora a nuestro castillo de muchas moradas; no habéis de 
entender estas moradas una en pos de otra como cosa enhilada, sino poned los ojos en el centro que 
es la pieza o palacio adonde está el rey, y considerad como un palmito que para llegar a lo que es de 
comer tiene muchas coberturas que todo lo sabroso cercan».

30 IBÍDEM. «Así acá, en rededor de esta pieza están muchas y encima lo mismo; porque las cosas 
del alma siempre se han de considerar con plenitud y anchura y grandeza, pues no le levantan nada, 
que capaz es de mucho más que podremos considerar, y a todas partes de ella se comunica este sol 
que está en este palacio».

31 IBÍDEM. «Esto importa mucho a cualquier alma que tenga oración, poca o mucha: que 
no la arrincone ni apriete; déjela andar por estas moradas arriba y abajo y a los lados; pues Dios 
la dio tan gran dignidad, no se estruje en estar mucho tiempo en una pieza sola; ¡uf!, que si es 
en el propio conocimiento, que, con cuan necesario es esto, ¡miren que me entiendan!, aun a 
las que las tiene el Señor en la misma morada que Él está, que jamás por encumbrada que esté 
le cumple otra cosa ni podrá aunque quiera: que la humildad siempre labra como la abeja en la 
colmena la miel —que sin esto todo va perdido—, mas consideremos que la abeja no deja de salir 
a volar para traer flores».



50

grandeza y majestad de Dios32. Es decir, el ser humano se conoce33 buscando el 
conocimiento de Dios34.

La interioridad como centro, hondura, profundidad del ser humano, es lo 
más valioso de la criatura, porque en ella habita el Creador infundiendo «plenitud 
y anchura y grandeza» para modelar la realidad.

La profundidad humana alberga la presencia de Dios en lo más interior: 
«tornemos ahora a nuestro castillo de muchas moradas; no habéis de entender 
estas moradas una en pos de otra como cosa enhilada, sino poned los ojos en 
el centro que es la pieza o palacio adonde está el rey». La complejidad humana 
está al servicio de preservar la gran exquisitez que se halla en lo más profundo35. 
La presencia de Dios emerge desde lo más recóndito y autocomunica su vida 
estableciendo una relación dialogal con el ser humano. Para el autoconocimien-
to, se requiere la asunción de la condición propia con humildad, y aceptar que 
la libertad es lo que convierte al ser humano en la criatura de mayor dignidad 
en la creación. El ser humano llega a conocerse a sí mismo en el encuentro libre 
y contemplativo del ser amoroso de Dios que devela el proyecto existencial 
humano. La permanencia en el proyecto de Dios plenifica lo humano, entrando 
en la mayor profundidad, anchura, altura, largura en que Dios habita, se goza y 
deleita; es la sabiduría mística. Lo más humano es el gozo pleno de la criatura 
que se experimenta salvada.

El método para el propio conocimiento requiere la humildad y seguir pro-
gresivamente, sin saltarse las etapas del proceso: «es cosa tan importante este 
conocernos, […] que es muy bueno y muy rebueno tratar de entrar primero en el 
aposento adonde se trata de esto». El ser humano ante el espejo de Dios descubre 
el propio rostro, es Él quien revela la identidad humana. Para comprender la re-
lación entre el Creador y la criatura, ayudan los binomios grandeza-humillación, 
limpieza-suciedad, alteza-bajeza, sabiendo que nuestro lenguaje sobre Dios es 
analógico.

32 IBÍDEM. «Así el alma en el propio conocimiento, créame y vuele algunas veces a considerar la gran-
deza y majestad de su Dios: aquí hallará su bajeza mejor que en sí misma y más libre de las sabandijas adonde 
entran en las primeras piezas, que es el propio conocimiento, que —aunque, como digo, es harta misericordia 
de Dios que se ejercite en esto— tanto es lo de más como lo de menos, suelen decir. Y créanme que con la 
virtud de Dios obraremos muy mejor virtud que muy atadas a nuestra tierra».

33 Cf. 1M 2,9. Las palabras del campo semántico de razón de este texto son: entender, conocer 
(3), entrar, aprovechar. Dice la autora: «No sé si queda dado bien a entender, porque es cosa tan im-
portante este conocernos, que no querría en ello hubiese jamás relajación, por subidas que estéis en 
los cielos; pues mientras estamos en esta tierra no hay cosa que más nos importe que la humildad. Y 
así torno a decir que es muy bueno y muy rebueno tratar de entrar primero en el aposento adonde se 
trata de esto, que volar a los demás, porque éste es el camino; y si podemos ir por lo seguro y llano, 
¿para qué hemos de querer alas para volar?, mas que busque cómo aprovechar más en esto».

34 IBÍDEM. «Y, a mi parecer, jamás nos acabamos de conocer, si no procuramos conocer a Dios; 
mirando su grandeza, acudamos a nuestra bajeza y mirando su limpieza veremos nuestra suciedad; 
considerando su humildad veremos cuán lejos estamos de ser humildes». Teresa reafirma lo dicho en 
1M 1,1, que es la hipótesis de esta investigación y la afirmación central de GS 22.

35 Ya lo ha expresado anteriormente en 1M 1,1-2.



51

La auténtica y positiva antropología teresiana se comprende desde la rique-
za y pluralidad de lo humano, por lo que se requiere la reflexión en totalidad, 
con una mirada globalizadora de toda la existencia. Se presenta la creación como 
realidad buena y no divina, y la creación del ser humano como muy buena (Gn 1, 
31). La autora lo expresa formidablemente: «jamás nos acabamos de conocer, si no 
procuramos conocer a Dios». En definitiva, el ser humano se conoce en el Misterio 
de Dios, que se aposenta en el centro de lo humano; donde se integra todo lo 
valioso y exquisito, lo sabroso y resguardado.

Al final de las moradas primeras, se muestra la riqueza de la interioridad humana 
y los requerimientos para conocerla profundamente: humildad, autoconocimiento, 
renuncia y vigilancia36. Por eso, desde el principio, aparece clara la necesidad de alia-
dos para realizar el proceso de conocimiento de la riqueza humana expresada en 
la pluralidad de realidades del proceso. De este modo, el amor de Dios junto con 
«los sentidos y potencias» humanas, también regalo de Dios, trabajan para que «no 
consideren pocas piezas sino un millón» y el ser humano se atreva al abandono de 
«contentos y honras y pretensiones»37. Para ello, es fundamental «la humildad y propio 
conocimiento»38. Porque la vida del ser humano es permanente adiestramiento para 
la batalla, tanto en el mundo exterior como en el interior, donde se presentan los 
grandes dilemas a discernir, para lo cual se necesita la permanente alerta para ganar 
en libertad interior sin inquietarse de «cuidados ajenos» renunciando a «tropiezos, 
barahúndas» para no ser engañadas por quien se disfraza de «ángel de luz»39. Todo lo 
cual requiere la presta vigilancia ya que puede no acabar bien lo que comenzó con 
«bravos ímpetus [… y] celo de perfección»40.

Por todo ello, se invita al conocimiento de la maravilla de la interioridad hu-
mana habitada por Dios; lo que se logra desde la relación humano divina que da 
identidad y devela el misterio del ser.

2.1.2. La libertad creadora y creativa41

Las moradas teresianas, tras indicar el proceso de búsqueda en la primera 
morada, encaminan hacia la libertad. Así, el ser humano se va conociendo y va 
asumiendo, adecuadamente, los elementos configuradores de lo humano: el ser 
creado, la pequeñez y la dignidad que remiten a la capacidad de receptividad, a 
la libertad y la identidad.

La libertad humana necesita la razón para discernir y orientar la vida en la pers-
pectiva plenificadora del proyecto de Dios. Esto supone un desbordamiento y una 

36 Cf. 1M 2,12-13.15-16.
37 1M 2,12. Palabras del campo semántico: considerar y entender.
38 1M 2,13. ÍDEM: entender y conocimiento.
39 1M 2,15. ÍDEM: entender (2) y entrar (2).
40 1M 2,16. ÍDEM: entender (3).
41 Se usa la palabra creadora referida propiamente a Dios y creativa propia del hombre. No se 

usa creada porque se trata de un don activo.



52

transformación fecunda y duradera. Además, el ser humano llega al conocimiento 
cuando busca la verdad con humildad y la acepta con paz. Se habla de la tensión 
entre la finitud humana y el ansia de infinitud, que, articulada a partir de la razón, 
da cuenta de la libertad ante lo creado y de la receptividad de lo creado42.

2.1.2.1. La libertad ante lo creado
La aceptación de la condición humana capacita para el proceso de discerni-

miento y, reconociendo la finitud —situación existencial de la criatura— se inau-
gura la verdadera forma de ser nueva humanidad desde el plan divino43.

La razón se capacita para el discernimiento desde la libertad44, asumiendo las 
serias complicaciones de la existencia45. De tal modo, la razón admite que desco-
noce lo más apropiado para el ser humano46 y acepta «conformar» su voluntad a la 
de Dios47 enfrentando todos los peligros48. Además, la razón, pese a los obstáculos 
y ciertas tentaciones49, trata de orientar responsablemente la vida50.

42 Se aborda la temática de la libertad como capacidad de modelar la realidad, y la pregunta por la 
identidad del ser humano que puede conducir la historia de principio a fin. La libertad en Teresa resulta 
ser un tema interesante para un estudio específico posible de profundizar en futuras investigaciones.

43 Cf. 2M 1,5.8 y 6M 1,14; 5M 2,2 y 6M 4,7.
44 Cf. 2M 1,5. «Razones son éstas para vencer los demonios. Mas ¡oh Señor y Dios mío! que la 

costumbre en las cosas de vanidad y el ver que todo el mundo trata de esto lo estraga todo, porque 
está tan muerta la fe que queremos más lo que vemos que lo que ella nos dice; y, a la verdad, no ve-
mos sino harta mala ventura en los que se van tras estas cosas visibles; mas eso han hecho estas cosas 
emponzoñosas que tratamos; que, como si a uno muerde una víbora se emponzoña todo y se hincha, 
así es acá; no nos guardamos; claro está que es menester muchas curas para sanar; y harta merced nos 
hace Dios si no morimos de ello».

45 Cf. 2M 1,8. «Pareceros ha que para los trabajos exteriores bien determinadas estáis, con que os 
regale Dios en lo interior. Su Majestad sabe mejor lo que nos conviene; no hay para qué le aconsejar lo 
que nos ha de dar; que nos puede con razón decir que no sabemos lo que pedimos (Mt 20,22)».

46 IBÍDEM. «Cierto, pasa el alma aquí grandes trabajos; en especial si entiende el demonio que 
tiene aparejo en su condición y costumbres para ir muy adelante, todo el infierno juntará para hacerle 
tornar a salir fuera».

47 IBÍDEM. «Toda la pretensión de quien comienza oración —y no se os olvide esto, que im-
porta mucho— ha de ser trabajar y determinarse y disponerse con cuantas diligencias pueda a hacer 
su voluntad conformar con la de Dios y, como diré después, estad muy cierta que en esto consiste toda 
la mayor perfección que se puede alcanzar en el camino espiritual. Quien más perfectamente tuviere 
esto, más recibirá del Señor y más adelante está en este camino. No penséis que hay aquí más alga-
rabías ni cosas no sabidas y entendidas, que en esto consiste todo nuestro bien; pues si erramos en 
el principio, queriendo luego que el Señor haga la nuestra y que nos lleve como imaginamos, ¿qué 
firmeza puede llevar este edificio?».

48 IBÍDEM. «Procuremos hacer lo que es en nosotros y guardarnos de estas sabandijas ponzoño-
sas; que muchas veces quiere el Señor que nos persigan malos pensamientos y nos aflijan sin poderlos 
echar de nosotros, y sequedades; y aun algunas veces permite que nos muerdan para que nos sepamos 
mejor guardar después y para probar si nos pesa mucho de haberle ofendido».

49 Cf. 6M 1,14. «Otros trabajos que dan los demonios, exteriores, no deben ser tan ordinarios, y 
así no hay para qué hablar en ellos, ni son tan penosos con gran parte; porque, por mucho que hagan, 
no llegan a inhabilitar así las potencias, a mi parecer, ni a turbar el alma de esta manera».

50 IBÍDEM. «[…] que, en fin, queda razón para pensar; que no pueden hacer más de lo que el Señor 
les diere licencia; y, cuando ésta no está perdida, todo es poco en comparación de lo que queda dicho».



53

El amor creador de Dios genera un ser inteligente, que configura su identidad 
desde la libertad conforme al proyecto salvador conducente a la perfección. La criatu-
ra que se vive como salvada puede pensar que ese Dios amoroso es creador.

Una fe débil, sin hondura, es proclive al poder y la «vanidad» del mundo 
que destruye la creación. Por otro lado, la propuesta creyente resulta demasiado 
exigente y dificultosa. Aun así, es posible la opción de seguir en el camino estre-
cho y esto contando con la fragilidad humana, pero también con la capacidad 
de responsabilidad y la conciencia de ser sujeto de la historia. El creador conoce 
y ama a la criatura y sabe sus verdaderas necesidades; por eso, Dios siempre, a 
su manera y libremente, acompaña, impulsa y recompensa el esfuerzo humano. 
En esto consiste la sabiduría divina que el hombre no alcanza a comprender: «Su 
Majestad sabe mejor lo que nos conviene; no hay para qué le aconsejar lo que nos 
ha de dar; que nos puede con razón decir que no sabemos lo que pedimos (Mt 
20,22)». La única pretensión razonable en el proceso de conocimiento consiste 
en la conversión de la propia vida. Sabiendo que la tentación prueba, capacita, 
fortalece y regala la experiencia de la misericordia divina.

Las dificultades externas comparadas con la lucha interior, descrita anterior-
mente, son posibles de asumir y acrisolan el amor. La razón sitúa todo en el lugar 
correspondiente y sin perturbarse sigue en sus potencialidades. También, en los 
momentos difíciles ilumina la vivencia de las contrariedades porque «no pueden 
hacer más de lo que el Señor les diere licencia»51. Estos razonamientos esperanza-
dores lanzan a compromisos que sobrepasan lo humano, porque se sabe inteligen-
temente que el Señor cuida de su creación.

En definitiva, se plantea un itinerario pedagógico que consiste en la toma de 
conciencia de la capacidad del ser humano y de su libertad para asumir la reali-
dad de la historia hasta el final. Con gran esfuerzo, vence la tentación de la vuelta 
atrás, y, opta por configurarse a la voluntad de Dios, sabiendo que el paso por 
la kénosis, posible gracias a la sabiduría divina, otorga la comprensión de que el 
proyecto creador llega a plenitud pasando por el dolor de la salvación52.

Esta libertad ante lo creado propicia que el sujeto desde la finitud se com-
prometa en la conducción de la historia53. La razón admira la acción creadora de 
Dios presente en los procesos de transformación generadores de vida54, los que se 

51 IBÍDEM. También en 6M 1,6 se afirma que Dios da lo que el hombre puede asumir, no manda 
nada para lo que no dé la fuerza necesaria.

52 Dios elige salvar por la locura de la cruz. El ser humano se logra aliándose con la debilidad, 
que aunque parezca lo más alejado de Dios, es la posibilidad de la plena realización de lo humano.

53 Cf. 5M 2,2 y 6M 4,7.
54 Cf. 5M 2,2. «Ya habréis oído sus maravillas en cómo se cría la seda, que sólo El pudo hacer 

semejante invención; y cómo de una simiente, que dicen que es a manera de granos de pimienta, 
pequeños —que yo nunca la he visto sino oído y así si algo fuere torcido no es mía la culpa—, con 
el calor, en comenzando a haber hoja en los morales, comienza esta simiente a vivir; que hasta que 
hay este mantenimiento de que se sustentan, se está muerta; y con hojas de moral se crían, hasta que 
después, de grandes, les ponen unas ramillas y allí con las boquillas van de sí mismos hilando la seda y 
hacen unos capuchillos muy apretados, adonde se encierran y acaba este gusano que es grande y feo, 
y sale del mismo capucho una mariposica blanca muy graciosa».



54

descubren como regalo de Dios55 para que el ser humano goce hoy y lo proyecte 
al futuro56. Además, la criatura, asumiendo su condición y abriéndose a la inefa-
bilidad del misterio de Dios57, agradece que la razón, aunque limitada, entienda 
parte del misterio divino58.

La obra creadora de Dios se manifiesta en la libertad humana; esta teje la 
propia identidad con el amor de Dios y opta por el designio plenificador.

La armonía de la creación se refleja en la interdependencia de todo lo crea-
do; la autora lo expresa a través de un vivo y colorido símil. Toda la naturaleza, 
con el ser humano en el centro, se afana en generar vida, incluso desde la muerte. 
La transformación, a través de la interiorización, crea lo nuevo y valioso gracias 
a la apertura a lo otro; lo limitado contiene en sí lo infinito, trascendente y des-
mesurado59. La razón queda perpleja ante los signos de la presencia de Dios y 
la inteligencia es sobrepasada por la sabiduría divina. El producto resulta ser tan 
valioso como para consentir en la pérdida de la vida, aunque, en realidad, se trata 
de la transformación en nueva criatura. La contemplación del Dios creador, al 
«considerar las maravillas y sabiduría de nuestro Dios» provoca el gozo, la admiración 
y la alabanza. La unión del hombre con Dios pasa a través de la muerte para el 
renacimiento a una vida nueva. 

Esta experiencia transformante remite a la profunda certeza de la cercanía al 
misterio y su inefabilidad, lo cual implica que los sentidos y potencias quedan per-
plejos en la comunicación del encuentro con Dios. Se descubre la capacidad hu-
mana —fortalecida por la presencia divina— de ser copartícipe de la liberación. 
Es posible el amor y el conocimiento con profundidad del plan creador escondido 

55 IBÍDEM. «Mas si esto no se viese, sino que nos lo contaran de otros tiempos, ¿quién lo pudiera 
creer, ni con qué razones pudiéramos sacar que una cosa tan sin razón como es un gusano y una abeja 
sean tan diligentes en trabajar para nuestro provecho y con tanta industria, y el pobre gusanillo pierda 
la vida en la demanda?».

56 IBÍDEM. «Para un rato de meditación basta esto, hermanas, aunque no os diga más; que en 
ello podéis considerar las maravillas y sabiduría de nuestro Dios. Pues, ¿qué será si supiésemos la pro-
piedad de todas las cosas? De gran provecho es ocuparnos en pensar estas grandezas y regalarnos en 
ser esposas de Rey tan sabio y poderoso».

57 Cf. 6M 4,7. «No sé si atino en lo que digo, porque, aunque lo he oído, no sé si se me acuerda 
bien. Ni tampoco Moisés supo decir todo lo que vio en la zarza, sino lo que quiso Dios que dijese (Ex 
3,2); mas, si no mostrara Dios a su alma secretos con certidumbre para que viese y creyese que era Dios, 
no se pusiera en tantos y tan grandes trabajos; mas debía entender tan grandes cosas dentro de los espi-
nos de aquella zarza que le dieron ánimo para hacer lo que hizo por el pueblo de Israel».

58 IBÍDEM. «Así que, hermanas, las cosas ocultas de Dios no hemos de buscar razones para 
entenderlas, sino que, como creemos que es poderoso, está claro que hemos de creer que un gusano 
de tan limitado poder como nosotros, que no ha de entender sus grandezas. Alabémosle mucho, 
porque es servido que entendamos algunas». En la sexta morada en el capítulo cuarto se describen los 
arrobamientos: el ser humano se siente totalmente acogido y querido; toda la persona se sobrecoge 
y entra en una gran seguridad, entonces parece que el tiempo y la historia se detiene. Esto causa una 
revolución en todo el ser.

59 Es un encerrarse para elaborar desde sí; entrar dentro y construir el lugar donde alojarse. En 
ese tiempo de reflexión y elaboración se va gestando la libertad y la identidad, seda y la mariposa. La 
vida nueva requiere ruptura para dejar de ser lo que era. De este modo, el abandono genera nueva-
mente el proceso creador.



55

en la entraña del mundo y de la historia. La experiencia de Dios cambia al hom-
bre y transforma definitivamente su existencia, dando certezas que estimulan 
a emprender grandes acciones. Sin embargo, el hombre queda sin palabras, la 
experiencia se enmudece y oculta; y solo parcialmente se atisba a ver las con-
secuencias, «Ni tampoco Moisés supo decir todo lo que vio en la zarza, sino lo 
que quiso Dios que dijese (Ex 3,2)». Nuevamente es el estilo y la manera de Dios 
que sobrepasa lo humano; siempre es mayor la experiencia que su expresión. 
Esto se refleja en la incombustibilidad de los espinos, en la que Moisés descubre 
certezas inefables. Por eso, el ser humano no pretende la completa comprensión 
del misterio de Dios; sin embargo, en ocasiones se capacita para la lógica divina, 
sabiendo que la desemejanza es mayor que la semejanza. El misterio desborda 
la sabiduría humana, pero puede ser atisbado; y aunque inefable, algo es posi-
ble balbucir «de las cosas ocultas de Dios»60.

Se advierte una antropología carmelitana, en la que, comparada con la Me-
tamorfosis de Kafka donde el hombre termina en la basura, en la obra teresiana el 
gusano nace para convertirse en mariposa. El símbolo gusano-mariposa muestra 
que, en el ser humano, el cambio es ascendente y resplandeciente, la finitud está 
orientada hacia lo definitivo: la nueva creación, la unión con Dios61.

Así, la maravilla de la creación se aprecia mejor desde lo escatológico, el 
llamado a ser esposa de Dios hace contemplar la historia desde la grandeza divi-
na. El ser humano se hace copartícipe de la permanente creación, dando vida, 
sosteniéndola y transformándola. La autodonación divina compromete en la trans-
formación de la historia, sin pretensiones que superen la capacidad humana. Por lo 
tanto, el sujeto que se abre a la trascendencia del misterio de Dios se capacita para 
la alabanza y el agradecimiento.

En tanto, la libertad ante lo creado se expresa en que la razón es capaz de 
discernir la voluntad de Dios y de iluminar para la comprensión de que Dios 
inicia, sostiene y plenifica su creación. Esa libertad ante lo creado descubre que 
la criatura se muestra en obras maravillosas, y se transciende transformándose. El 
autoconocimiento se logra, únicamente, cuando acepta la inaccesibilidad a todo 
el misterio. Así como el gusano se transforma en mariposa, después de crear la 
seda, el hombre se abre a la grandeza de Dios.

60 Cf. NOEMI, J. El mundo, creación y promesa de Dios. Santiago de Chile: Editorial San Pablo, 
1996, 16. Se dice: «[...] se trata de reconocer y asumir la provisoriedad insuperable de cualquier dis-
curso teológico. Se trata de no camuflar la radical inadecuación que afecta a todo discurso humano 
sobre Dios».

61 Cf. ÁLVAREZ, T. Comentarios a “Vida”, “Camino” y “Moradas”…, pp. 547-548, se aborda 
el nivel simbólico de la lectura de Castillo. Cf. SICARI, A. M. Nel “Castello Interiore” di Santa Teresa 
d’Avila. Introdotto da L’inaccessibile castello da Franz Kafka a Santa Teresa. Milano: Editoriale Jaca Book 
Spa, 2006. En Teresa el ser humano se presenta como puerta que indica apertura a los otros; el ser 
humano como centro que remite a la apertura a Dios; y el ser humano en apertura a lo trascendente; 
en cambio el de Kafka es cerrado e inaccesible a los otros y a Dios. Cf. KAFKA, F. La metamorfosis. 
Buenos Aires (Argentina): Editorial Losada, 2001.



56

2.1.2.2. La receptividad de lo creado
La profundidad humana se capacita abriéndose a la vivencia de la presencia-

ausencia de Dios; por eso, resulta necesario conocerse y aceptarse para perfeccio-
narse en la relación con el mundo, los otros y Dios. De esa forma, la receptividad 
genera creatividad62.

La razón llega al conocimiento profundo a través del agradecimiento y del 
padecimiento de las dificultades63, aunque resulta muy complicado explicarlo64. 
Porque, además, es en esta vivencia de éxtasis cuando la razón percibe con clari-
dad la lejanía de Dios65, y entonces se experimenta un gran sufrimiento66.

Dios da a entender su amor a través de dones que a veces ocasionan dolor, 
pero que se comprenden y agradecen como medios que acercan la plenitud a la 
historia. Por eso, la cercanía de lo definitivo ocasiona dolor, porque no se alcanza 
a gozar la plenitud de la creación en esta historia por la ausencia de Dios.

El proceso de acercamiento a lo insondable de sí, para hacerse plenamente 
humano, es costoso y requiere el encuentro con Dios que ayuda en la asunción 
de la realidad humana. La cercanía a Dios concede una nueva receptividad de los 
dones. Por eso, la razón puede relativizar la experiencia fuerte y dolorosa y vivirla 
como favor divino. Es decir, se asumen las contrariedades como parte del proceso 
de prueba y purificación: «Otras penas interiores […] no merecen nombre de tra-
bajos, […], por ser tan grandes mercedes del Señor». Lo importante es destacar la 
inefabilidad de la experiencia dolorosa e insoportable para entrar en la profundi-
dad de sí mismo y de Dios. Para Teresa, Jesucristo vive esta realidad en el silencio 
de Dios en la pasión (cruz) y en el descenso a los infiernos del mal.

La vivencia mística consiste en la capacidad de vivir ímpetus grandes de amor, 
en los que se desea la muerte para la visión cara a cara, «Ello es un arrobamiento 

62 Cf. 6M 1,15 y 6M 11,3; 6M 10,7 y 3M 2,12.
63 Cf. 6M 1,15: «Otras penas interiores iremos diciendo en estas moradas, tratando diferencias de 

oración y mercedes del Señor; que (aunque algunas son aún más recio que lo dicho en el padecer, como 
se verá por cuál deja el cuerpo) no merecen nombre de trabajos, ni es razón que se le pongamos, por ser 
tan grandes mercedes del Señor, y que en medio de ellos entiende el alma que lo son y muy fuera de sus 
merecimientos».

64 IBÍDEM. «Viene ya esta pena grande para entrar en la séptima morada con otros hartos, que 
algunos diré, porque todos será imposible, ni aun declarar cómo son, porque vienen de otro linaje 
que los dichos, muy más alto; y si en ellos, con ser de más baja casta, no he podido declarar más de 
lo dicho, menos podré estotro. ¡El Señor dé para todo su favor por los méritos de su Hijo, amén!».

65 Cf. 6M 11,3. «No quería pareciese encarecimiento, porque verdaderamente voy viendo que 
quedo corta, porque no se puede decir. Ello es un arrobamiento de sentidos y potencias para todo lo 
que no es, como he dicho, ayudar a sentir esta aflicción. Porque el entendimiento está muy vivo para 
entender la razón que hay que sentir de estar aquel alma ausente de Dios; y ayuda su Majestad con 
una tan viva noticia de sí en aquel tiempo, de manera que hace crecer la pena en tanto grado que 
procede quien la tiene en dar grandes gritos».

66 IBÍDEM. «Con ser persona sufrida y mostrada a padecer grandes dolores, no puede hacer 
entonces más; porque este sentimiento no es en el cuerpo, como queda dicho, sino en lo interior del 
alma, por esto sacó esta persona cuán más recios son los sentimientos de ella que los del cuerpo, y se 
le representó ser de esta manera los que padecen en purgatorio, que no les impide no tener cuerpo 
para dejar de padecer mucho más que todos los de acá, teniéndole, padecen».



57

de sentidos y potencias para todo lo que no es, como he dicho, ayudar a sentir esta 
aflicción»67. Se puede expresar, aunque no totalmente, a través de la imagen de la no-
che oscura teresiana que manifiesta la experiencia de la fragilidad humana y es parte 
del proceso de la purificación hacia la plenificación. La experiencia de salida de sí es 
muy intensa además de profunda y, aunque la persona tiene madurez y fortaleza, la 
interioridad queda afectada y descolocada; se vive angustia y tristeza extrema. El «sen-
tir estar aquel alma ausente de Dios» es el vacío existencial: la nada. No desaparece la 
esperanza porque pena y consuelo van juntos, como noche y alborada68.

Se presenta una concepción unitaria del ser humano, la unidad cuerpo y 
alma, que, en el proceso de plena humanización, percibe lo imposible como me-
dio de perfección; como adquisición de un conocimiento más profundo e interior. 
En síntesis, la experiencia de arrobamiento remite a la inefabilidad del misterio y 
es un medio de contraposición entre presencia-ausencia y sus consecuencias. La 
razón humana entiende el dolor y trata de dar una explicación, Dios se muestra y 
es el Dios escondido, es inmanipulable y libre. Se trata de la pedagogía divina para 
que la persona aprenda a amar y se transforme por el amor.

La finitud puede conducir al conocimiento. La razón descubre que la humil-
dad es la conciencia de ser criatura de Dios69 y el autoconocimiento supone vivir 
en la Verdad, en Dios70. Para el crecimiento en el conocimiento de sí se requiere 
la obediencia —forjadora de la identidad personal71— sin exponerse a la tenta-
ción porque la libertad necesita consolidarse en fortaleza72.

67 Se suele situar en este contexto la Transverberación (Vida 29 y 6M 11), es la experiencia 
teresiana que los primeros cristianos expresan en el Maran-atha; es un deseo de lo definitivo, se vive 
una fuerte tensión escatológica. En medio de la ausencia, Dios se hace presente y causa una herida 
de amor: cercanía y lejanía que producen dolor y deleite, se trata de la pena sabrosa (V 29, 8-11).

68 Teresa comunica que del sinsentido surge la solidaridad compasiva: ahora sólo desea librar a otros 
de ese infierno (6M 11,7). Este arrobamiento fortalece (6M 11,9) y descubre lo que es el mal (6M 11,10). 
Se puede atisbar alguna luz en medio de la noche y por eso no cabe el desgarro absoluto.

69 Cf. 6M 10,7. «Una vez estaba yo considerando por qué razón era nuestro Señor tan amigo de 
esta virtud de la humildad, y púsoseme delante —a mi parecer sin considerarlo, sino de presto— esto: 
que es porque Dios es suma Verdad, y la humildad es andar en verdad; que lo es muy grande no tener 
cosa buena de nosotros, sino la miseria y ser nada; y quien esto no entiende, anda en mentira».

70 IBÍDEM. «A quien más lo entienda agrada más a la suma Verdad, porque anda en ella. Plega a 
Dios, hermanas, nos haga merced de no salir jamás de este propio conocimiento, amén».

71 Cf. 3M 2,12. Hay siete términos referidos al conocimiento: conoce (3); estudiar (1); saber (2); 
enseñar (1). Dice así: «Lo que me parece nos haría mucho provecho a las que por la bondad del Señor 
están en este estado —que, como he dicho, no les hace poca misericordia porque están muy cerca de 
subir a más— es estudiar mucho en la prontitud de la obediencia y, aunque no sean religiosos, sería 
gran cosa, como lo hacen muchas personas, tener a quién acudir para no hacer en nada su voluntad, 
que es lo ordinario en que nos dañamos; y no buscar otro de su humor, como dicen, que vaya con 
tanto tiento en todo, sino procurar quien esté con mucho desengaño de las cosas del mundo, que en 
gran manera aprovecha tratar con quien ya le conoce para conocernos; y porque algunas cosas que 
nos parecen imposibles, viéndolas en otros tan posibles y con la suavidad que las llevan, anima mucho 
y parece que con su vuelo nos atrevemos a volar, como hacen los hijos de las aves cuando se enseñan 
que, aunque no es de presto dar un gran vuelo, poco a poco imitan a sus padres».

72 IBÍDEM. «En gran manera aprovecha esto; yo lo sé. Acertarán, por determinadas que estén 
en no ofender al Señor personas semejantes, no se meter en ocasiones de ofenderle; porque, como 



58

La Verdad del amor creador se comunica para que se descubra la identidad 
finita encaminada hacia lo definitivo; y para que, como sujeto inteligente, obe-
deciendo pueda saberse criatura amada y enviada a gestar el Reino de Dios en la 
historia hasta su plenitud.

La persona que «anda en verdad» se acerca al conocimiento intuitivo que 
llega sin pretenderlo, aunque se requiere la disposición de estar pensando y bus-
cando la razón y el sentido de las cosas. Esta forma de conocer da conciencia 
crítica frente a la realidad y a uno mismo, y va iluminando para comprender de 
forma sencilla las verdades de fe y meditarlas (sensus fidei). La verdad más honda 
de lo humano requiere desenmascarar el engaño y optar por el camino de la sal-
vación, sirviendo como Jesús y empeñándose en la creación de espacios donde 
Dios reine. Para ello, es necesario el conocimiento experiencial y la adecuada 
dirección espiritual que enfrente la vida y se entregue a la obediencia, la escucha 
de la Palabra de Dios que revela su voluntad al tú. La vida es un proceso forma-
tivo forjado con el testimonio de otras personas: «algunas cosas que nos parecen 
imposibles, viéndolas en otros tan posibles y con la suavidad que las llevan, anima 
mucho y parece que con su vuelo nos atrevemos a volar». La conciencia de finitud 
lleva al cuidado de la propia fragilidad, evitando la tentación y pidiendo la ayuda 
de Dios que conduce a cotas más altas de humanidad; que alienta el avance en la 
interioridad, sabiendo del riesgo de retroceso73.

Una clave antropológica determinante en el pensamiento teresiano es la hu-
mildad como rasgo que pertenece al mismo Dios: «Dios es suma Verdad, y la 
humildad es andar en verdad». Por consiguiente, Dios se revela como «suma Ver-
dad», para que el hombre lo capte a través del conocimiento intuitivo y lo viva en 
humilde obediencia, «andar en verdad».

En definitiva, el ser humano inteligente da cuenta de la libertad y busca su 
fundamento en el Amor de Dios, origen de todo lo existente. El sujeto necesita 
hondura para formularse, con honradez, las preguntas existenciales fundamen-
tales sobre él y todo lo creado. El objetivo que persigue es el acceso al misterio 

están cerca de las primeras moradas, con facilidad se podrán tornar a ellas; porque su fortaleza no 
está fundada en tierra firme, como los que están ya ejercitados en padecer, que conocen las tem-
pestades del mundo cuán poco hay que temerlas ni que desear sus contentos; y sería posible con 
una persecución grande volverse a ellos, que sabe bien urdirlas el demonio para hacernos mal, y 
que, yendo con buen celo, queriendo quitar pecados ajenos, no pudiese resistir lo que sobre esto 
se le podría suceder».

73 Teresa hasta los 39 años se enfrentaba con esta realidad. Se llega a una cima y se abre un 
nuevo camino a lo desconocido. Este texto 3M 2,12 presenta las tres perspectivas. Desde la dimensión 
protológica, la tentación es presentada como las tempestades del mundo, la urdimbre del demonio, y 
el querer ser como Dios. Todas se han de evitar pues aún se está en los comienzos. Es decir, se ilumina 
la posibilidad del hombre de sucumbir; la fragilidad es tentada a dejar el camino del conocimiento, 
y no plantearse altos horizontes. Desde la soteriología, se hace referencia al proceso de formación 
guiado por un contrastador capacitado que estimule al autoconocimiento y ayude en la obediencia. 
La autora plantea que la gracia de Dios actúa en el hombre fortaleciéndole, también, a través del dolor 
y el sufrimiento. Y desde la perspectiva escatológica, se descubre que reconociendo la condición de 
criatura que desea ser salvada y configurada a Cristo, el hombre asciende a la plenitud humana, a 
mayor humanidad.



59

humano, abriéndose a Dios y entrando en la interioridad. Además, este ser 
libre indaga con seriedad el fundamento de su ser y de ese modo el deve-
lamiento del misterio humano. La libertad ante lo creado pone a prueba la 
capacidad de discernir, y responsablemente se implica en la transformación 
de la realidad, que descubre en apertura a la receptividad, y así entiende que 
el conflicto y la lejanía de Dios también deben ser recibidos para la consolida-
ción de su identidad.

En síntesis, la creación amada se entiende, en Teresa, desde el Dios que in-
funde la infinitud en la criatura finita. La persona que vive con libertad el proceso 
de ir descubriendo la identidad llega a preguntarse por el fundamento de su ex-
periencia de ser amado, salvado, y así piensa la creación como el gesto primordial 
de amor de Dios que sigue llevando todo a la plenitud del amor.

2.2. LA EXISTENCIA FRUTO DEL AMOR GRATUITO

Para Teresa, el amor creador de Dios confiere graciosamente la existencia 
a los seres y estimula la libertad en el proceso de crecimiento y maduración 
hacia la plena humanización. De este modo, el amor se constituye en el fun-
damento de lo humano. Así, el ser humano puede experimentar el proyecto 
creacional como existencia regalada articulada desde el amor. Este plantea-
miento existencial implica un tipo de persona capaz de vivir un amor que va 
plenificando lo humano.

Dios da, mantiene y colma la existencia y el hombre la puede experimentar 
como regalo cuando vive un amor fiel y gratuito. Por eso, se estudia la libertad 
como orientadora de la vida hacia la comunión divina; y la gratuidad que posibi-
lita la opción por un amor disponible generoso y esperanzado74.

2.2.1. La libertad amorosa potencia lo humano
El ser humano es creado para llegar a su plena realización a través de la 

libertad amorosa. Esta libertad se puede entender desde la experiencia de un 
amor que facilita el conocimiento del misterio y un amor que se va haciendo 
fiel. Además, esta libertad potenciadora de lo humano se comprende desde una 
experiencia de amor comunicativo y creador de relación de comunión. El amor 
es movilizador de lo humano tanto para recibir (conocimiento y fidelidad) como 
para entregar (comunicación y relación).

Teresa dice que el amor facilita la comprensión del misterio y da per-
manencia en la dificultad. Ella habla de un amor que es experiencia de gozo 
expresable en «palabras amorosas» y es una opción en libertad que posibilita 
la unión con Dios75.

74 Se realiza una aproximación al término amor para descubrir el significado de esta categoría 
que va a ser incorporada por Teresa en su antropología teológica.

75 Cf. Pról 4 y 4M 1,10; 4M 3,7 y 5M 3, tít.



60

Para Teresa, el amor facilita el camino. Por eso, acepta la escritura de la obra pe-
dida, y va explicando las razones76 y el método utilizado77 sabiéndose sostenida por 
la misericordia de Dios78. Para ella la dificultad —«se me hizo casi imposible poder 
hacer lo que mandaban de escribir»— adquiere sentido79, ya que no le impide el 
avance en el camino interior»80.

Teresa comunica que el amor creador de Dios sosteniendo la fragilidad po-
tencia su creatividad; es decir, la donación gratuita de Dios plasmada en la criatu-
ra revela la posibilidad de la confianza en todo lo creado. De tal modo, la creación 
por el Hijo genera ámbitos de creatividad y posibilita la asunción de los límites y la 
negatividad del mundo. Dice Teresa desde su conciencia de incapacidad: «tiene 
entendido […], si se acierta a decir alguna cosa […] entenderán no es mío, […], si 
el Señor por su misericordia no la da».

Así la autora comienza exponiendo los argumentos y los procedimientos para 
su empresa dejando claro que Dios la mueve y guía. Ella, reconociendo la limita-
ción y la carencia de pretensiones, menciona cuatro dimensiones que motivan su 
tarea: la obediencia, la docencia, la identidad y la relacionalidad: «Díjome quien 
me mandó escribir que, […] mejor se entienden el lenguaje unas mujeres de 
otras». Siendo consciente de su labor de escritora, explica el camino seguido con 
un estilo propio, original, libre y novedoso. Para ello, se cobija bajo la gracia de 
Dios y se declara instrumento del protagonismo divino; así el amor de Dios en la 
criatura posibilita la desmesurada tarea de develar el misterio. De este modo, su 
obra compagina la pequeñez humana y la grandeza de Dios81.

76 Cf. Pról 4. «Díjome quien me mandó escribir que, como estas monjas de estos monasterios 
de Nuestra Señora del Carmen tienen necesidad de quien algunas dudas de oración las declare y que 
le parecía que mejor se entienden el lenguaje unas mujeres de otras y que con el amor que me tienen 
les haría más al caso lo que yo les dijere, tiene entendido por esta causa será de alguna importancia, 
si se acierta a decir alguna cosa».

77 IBÍDEM. «[…] y por esto iré hablando con ellas en lo que escribiré».
78 IBÍDEM. «[…] y, porque parece desatino pensar que puede hacer al caso a otras personas, 

harta merced me hará nuestro Señor si a alguna de ellas se aprovechare para alabarle algún poquito 
más. Bien sabe su Majestad que yo no pretendo otra cosa; y está muy claro que, cuando algo se atinare 
a decir, entenderán no es mío, pues no hay causa para ello, si no fuere tener tan poco entendimiento 
como yo habilidad para cosas semejantes, si el Señor por su misericordia no la da».

79 Cf. 4M 1,10. «Escribiendo esto, estoy considerando lo que pasa en mi cabeza del gran ruido de 
ella que dije al principio, por donde se me hizo casi imposible poder hacer lo que me mandaban 
de escribir. No parece sino que están en ella muchos ríos caudalosos y por otra parte que estas aguas 
se despeñan; muchos pajarillos y silbos, y no en los oídos, sino en lo superior de la cabeza, adonde 
dicen que está lo superior del alma». En la correspondencia del 1577 se documenta acerca de estos 
ruidos y flaqueza (Cta del 28 de mayo a María San José).

80 IBÍDEM. «Y yo estuve en esto harto tiempo por parecer que el movimiento grande del espíritu 
hacia arriba subía con velocidad. Plega a Dios que se me acuerde en las moradas de adelante decir la causa 
de esto, que aquí no viene bien, y no será mucho que haya querido el Señor darme este mal de cabeza 
para entenderlo mejor; porque con toda esta baraúnda de ella no me estorba a la oración ni a lo que estoy 
diciendo, sino que el alma se está muy entera en su quietud y amor y deseos y claro conocimiento». Teresa 
usa plega con el significado de «quiera», al menos en: 1M 1,7; 3M 2,7; 4M 1,10, 6M 10,7 y 7M 4,9.

81 Se atreve a no seguir los cánones convencionales; de este modo se libera de un motón de 
normas establecidas. Cf. ÁLVAREZ, T. «Iré hablando en lo que escribiré». En: Estudios Teresianos, vol. 



61

La serenidad interior no se ve afectada por la realidad tensionante. El amor 
de Dios calma y relativiza lo problemático, posibilitando una vida en sosiego 
que acerca al conocimiento del misterio. En seguida, el tiempo y las energías 
dedicadas a la oración van descubriendo que la condición criatural es cauce de 
la experiencia de Dios presente en la fragilidad que invita a la salvación: «esta 
baraúnda […] en mi cabeza […] aguas se despeñan; muchos pajarillos y silbos 
[…] no me estorba a la oración […] sino que el alma se está muy entera en su 
quietud y amor y deseos y claro conocimiento». El trato con Dios pacifica, uni-
fica y da estabilidad.

Por tanto, se entrevé una antropología optimista, es posible hablar de Dios y 
emprender trabajos que superan la capacidad criatural. Esta visión de la estruc-
tura del ser humano se entiende como armonía de la espiritualidad y la corpo-
ralidad, se da una vinculación de la naturaleza con lo antropológico y también 
refleja la presencia del amor en medio del conflicto y el dolor. Este planteamiento 
unificador es posible en un ser humano que vive necesariamente anclado y sos-
tenido por Dios.

Se puede concluir que el amor ensancha la razón y posibilita el acceso al co-
nocimiento del misterio desde la obediencia, el deseo de aprendizaje, la asunción 
de la propia identidad y la empatía con los otros. El ser criatura se puede asumir 
desde la relación con un Dios que, potenciando lo humano, ayuda a cumplir la 
voluntad de Dios de un modo sosegado en medio de la realidad que, sin dejar su 
complejidad, se presenta como cauce de amor y conocimiento82.

Según la doctora mística, el ser humano recibe la libertad para comunicar el 
amor que busca la unión con Dios83. La persona conducida por Dios a contempla-
ción no ha de pretender entender el misterio84, sino que, abriéndose a la presen-
cia y la identidad de Dios, procure gozar de este don85, ya que la relación con Él es 
gracia que concede a quien libremente decide amar al semejante86.

III. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1996, pp. 567-574. Cf. MARCOS, J. A. Mística y subversiva: Tere-
sa de Jesús. Las estrategias retóricas del discurso místico. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 2001, pp. 
185-209. El tema de la obediencia en Santa Teresa se puede consultar en GARCÍA DE LA CONCHA, 
V. Al aire de su vuelo…, pp. 22-26.

82 La auténtica mística no se opone a la teología sistemática, el lenguaje coloquial y sencillo 
vehiculiza el misterio, por eso supone un gran desafío afirmar que la mística tiene logos teológico.

83 Cf. 4M 3,7 y 5M 3, tít.
84 Cf. 4M 3,7. «Lo que entiendo que más conviene que ha de hacer el alma que ha querido el 

Señor meter a esta morada es lo dicho, y que sin ninguna fuerza ni ruido procure atajar el discurrir del 
entendimiento, mas no el suspenderle, ni el pensamiento; sino que es bien que se acuerde que está 
delante de Dios y quién es este Dios».

85 IBÍDEM. «Si lo mismo que siente en sí le embebiere, enhorabuena; mas no procure entender 
lo que es porque es dado a la voluntad. Déjela gozar sin ninguna industria, más de algunas palabras 
amorosas, que aunque no procuremos aquí estar sin pensar nada, se está muchas veces, aunque muy 
breve tiempo».

86 Cf. 5M 3, tít. «Continúa la misma materia. Dice de otra manera de unión que puede al-
canzar el alma con el favor de Dios y lo que importa para esto el amor del prójimo. Es de mucho 
provecho».



62

De esta manera, la filiación divina primigenia permite que el ser humano se 
descubra hijo y hermano, gracias a que el ser humano, en la experiencia contem-
plativa y activa, descubre «quién es este Dios» que, como Padre, crea a su imagen 
dando a cada ser verdad, bondad y belleza.

Entonces, el Dios misericordioso invita a una relación de amor para co-
municarse a la criatura. Y así la persona cumple su mayor anhelo: estar en la 
presencia de Dios y poder reconocer su identidad: «se acuerde que está delante 
de Dios y quién es». El ser humano que recibe esta gracia puede mostrarse agra-
decido y comunicar con «algunas palabras amorosas» la transformación interior 
que le provoca felicidad y gozo más allá de la razón: «Si lo mismo que siente en 
sí le embebiere, enhorabuena; mas no procure entender lo que es […]. Déjela 
gozar sin ninguna industria». Teresa sabe que se trata de un tiempo transitorio 
pero de mucha intensidad que saborea la relación de comunión; es una viven-
cia de gozo desbordante que se alimenta del amor al prójimo y se derrama en 
gratuidad: «aunque muy breve tiempo [...] [es] unión que puede alcanzar el 
alma con el favor de Dios y lo que importa para esto el amor del prójimo. Es de 
mucho provecho».

La antropología teresiana latente se sustenta en que amando al otro es po-
sible el acceso a la experiencia creadora, en que la criatura se realiza en la 
relación con el Creador, quien potencia la libertad y la certeza de la bondad 
de la creación. Teresa comunica y comparte su experiencia contemplativa en 
la que experimenta la autotrascendencia durante el proceso de conocimiento. 
Absorbida por Dios, goza más allá de la razón, y manteniendo vivo el amor se 
implica en el servicio al prójimo.

2.2.2. La madurez desde la gratuidad
El ser humano es creado para la plenificación a través de la gratuidad huma-

nizadora. Esta gratuidad significa que el amor es un regalo que se retroalimenta; 
el amor a Dios sustenta el amor al otro y el amor al prójimo verifica o constata el 
amor a Dios que siempre es más difícil de comprobar. Además, esta gratuidad hu-
manizadora encarna un amor que es servicio desinteresado y bienintencionado. 
El amor es movilizador de lo humano tanto en la receptividad al amor de Dios 
como en la donación de amor al otro.

Para Teresa, la opción por el amor es una apuesta en libertad que acerca a la 
perfección en la medida en que vincula lo humano y lo divino. El ser humano, sedu-
cido por Dios, crece en un amor gratuito —«no le sirven por sueldo»— hasta el total 
anonadamiento porque «el Señor no mira tanto la grandeza de la obras como el amor 
con que se hacen». Este amor fundamenta lo auténticamente humano87.

La autora plantea el amor a Dios y al prójimo como el camino hacia la ple-
nitud88. La perfección del ser humano consiste en participar en la unidad de Dios 

87 Cf. 5M 3,7 y 5M 3,8; 6M 9,18 y 7M 4,15.
88 Cf. 5M 3,7 y 5M 3,8.



63

siguiendo el camino del Hijo89; esto es posible con el esfuerzo de la criatura90 y 
sobre todo por el amor de Dios que capacita para cumplir su voluntad91. La per-
fección a la que invita el plan de Dios se manifiesta en el amor al prójimo que es la 
verificación del amor a Dios92, pero, además, Dios hace que este amor al prójimo 
incremente el amor a Él93.

El amor creador del Padre envía al Hijo y, gracias a Él, se puede acceder a la 
plenitud humana que se vehicula por el amor al otro. Por tanto, el amor divino fun-
damenta, trascendentalmente, el amor al prójimo, y esto recuerda que el mandato 
del amor remite a la gratuidad divina que humaniza.

La unidad que viven el Padre y el Hijo es la única pretensión de Dios para toda 
la humanidad. La persona puede llegar a la perfección cuando comprende exis-
tencialmente que su felicidad se basa en la comunión con lo creado, con los otros 
y con Dios. Este programa, aunque desborda la capacidad humana, es el anhelo 
irrenunciable: «¿[…] su voluntad? Que seamos del todo perfectas, que para ser unos 
con él y con el Padre, como su Majestad le pidió (Jn 17,22)». Anhelo que implica 
una vida centrada en auténticos valores que, por la gracia, hagan posible vivir el pro-
yecto de Dios: «amor de su Majestad y del prójimo es en lo que hemos de trabajar; 
guardándolas con perfección, hacemos su voluntad, y así estaremos unidos con él». 
Es posible amar al otro en permanencia y sin saturarse, si hay un sólido fundamento 
en el amor de Dios. Esta constatación se retroalimenta del amor al hermano que es 
el signo más evidente del amor de Dios, un amor humano que se sostiene en la ex-
periencia de unión con Él. Afirma Teresa: «mientras más en éste [amor del prójimo] 
os viereis aprovechadas, más lo estáis en el amor de Dios».

Se constata una antropología confiada, ya que el ser humano puede llegar a 
la perfección desde la capacidad amorosa inscrita en su ser; la criatura se humaniza 
amando. En definitiva, Teresa afirma que el amor a Dios y al prójimo es el cauce 

89 Cf. 5M 3,7. «¿Qué pensáis, hijas, que es su voluntad? Que seamos del todo perfectas, que 
para ser unos con él y con el Padre, como su Majestad le pidió (Jn 17,22), mirad ¡qué nos falta para 
llegar a esto! Yo os digo que lo estoy escribiendo con harta pena de verme tan lejos, y todo por mi 
culpa; que no ha menester el Señor hacernos grandes regalos para esto, basta lo que nos ha dado en 
darnos a su Hijo que nos enseñase el camino».

90 IBÍDEM. «No penséis que está la cosa en si se muere mi padre o hermano, conformarme 
tanto con la voluntad de Dios que no lo sienta, y si hay trabajos y enfermedades, sufrirlos con 
contento. Bueno es, y a las veces consiste en discreción, porque no podemos más y hacemos de la 
necesidad virtud. ¡Cuántas cosas de éstas hacían los filósofos, o aunque no sea de éstas, de otras, 
de tener mucho saber!».

91 IBÍDEM. «Acá solas estas dos que nos pide el Señor: amor de su Majestad y del prójimo es en lo 
que hemos de trabajar; guardándolas con perfección, hacemos su voluntad, y así estaremos unidos con 
él. Mas ¡qué lejos estamos de hacer como debemos a tan gran Dios estas dos cosas, como tengo dicho! 
Plega a su Majestad nos dé gracia para que merezcamos llegar a este estado, que en nuestra mano está, 
si queremos».

92 Cf. 5M 3,8. «La más cierta señal que, a mi parecer, hay de si guardamos estas dos cosas, es 
guardando bien la del amor del prójimo; porque si amamos a Dios no se puede saber, aunque hay 
indicios grandes para entender que le amamos; mas el amor del prójimo, sí».

93 IBÍDEM. «Y estad ciertas que mientras más en éste os viereis aprovechadas, más lo estáis en el 
amor de Dios; porque es tan grande el que su Majestad nos tiene que, en pago del que tenemos al prójimo, 
hará que crezca el que tenemos a su Majestad por mil maneras; en esto yo no puedo dudar».



64

para asumir la complejidad de la realidad y encaminarse hacia la comunión divi-
na, la «unión […] con […] Dios».

En este itinerario, se defiende que el amor conduce a la felicidad de tal modo 
que las personas que aman a Dios sirven94 entregándose gratuitamente como res-
puesta al anonadamiento divino95. Por eso, cuando el amor es el fundamento del 
ser humano, no es tan importante el valor de las realizaciones, obras96, sino más 
bien la intencionalidad y la perseverancia que van gestando la existencia desde una 
maduración amorosa97.

El Padre regala el ser cuando crea por amor, y así genera en el ser humano 
la urgencia de una vida nueva que se hace entrega-donación y que el Hijo une 
a su kénosis.

La persona convertida al amor se mueve hacia el conocimiento, se lanza ha-
cia valores y realidades que contribuyen a la cercanía del Reino; y desea la unión 
con el amado. Esta es la respuesta humana a la originaria acción de Dios, que 
conduce toda la obra creada a cumplimiento: «contentar al amor, que es su natu-
ral obrar siempre de mil maneras […] abajándose a comunicar con tan miserables 
criaturas, quiere mostrar su grandeza». La relación Dios y hombre puede transfor-
mar el mundo, las relaciones y las estructuras porque crea personas nuevas que 
viven con esperanza y cooperan en la conversión, «y más aprovechará su oración 
a los prójimos». Una existencia en referencia al Crucificado es salvada de las preten-
siones de endiosamiento y puede vivir anhelando la plenificación de esta historia 
amorosa que va gestando con otros en lo cotidiano. Dice Teresa: «ofrezcamos al 
Señor el sacrificio que pudiéremos, que su Majestad le juntará con el que hizo en 
la Cruz por nosotras al Padre».

De este modo, se puede apreciar una antropología sustentada en la encarna-
ción, Dios se hace hombre para que el ser humano se divinice. La creación es sal-
vífica y la historia de amor entre Dios y el hombre está orientada a la plenificación 
en la nueva creación, y por eso Teresa, en el penúltimo texto de su obra, estimula 

94 Cf. 6M 9,18. «Verdad es que también son estos deseos sobrenaturales, a mi parecer, y de 
almas muy enamoradas, que querrían viese el Señor que no le sirven por sueldo; y así —como he 
dicho— jamás se les acuerda que han de recibir gloria por cosa, para esforzarse más por eso a servir, 
sino de contentar al amor, que es su natural obrar siempre de mil maneras».

95 IBÍDEM. «Si pudiese, querría buscar invenciones para consumirse el alma en él; y si fuese 
menester quedar para siempre aniquilada para la mayor honra de Dios lo haría de muy buena gana. 
Sea alabado para siempre, amén, que abajándose a comunicar con tan miserables criaturas, quiere 
mostrar su grandeza».

96 Cf. 7M 4,15. «Diréis que esto no es convertir, porque todas son buenas. ¿Quién os mete 
en eso? Mientras fueren mejores, más agradables serán sus alabanzas al Señor, y más aprovechará 
su oración a los prójimos. En fin, hermanas mías, con lo que concluyo es que no hagamos torres sin 
fundamento, que el Señor no mira tanto la grandeza de las obras como el amor con que se hacen».

97 IBÍDEM. «[…] y, como hagamos lo que pudiéremos, hará su Majestad que vamos pudiendo 
cada día más y más, como no nos cansemos luego, sino que lo poco que dura esta vida, y quizá será 
más poco de lo que cada una piensa, interior y exteriormente ofrezcamos al Señor el sacrificio que 
pudiéremos, que su Majestad le juntará con el que hizo en la Cruz por nosotras al Padre, para que 
tenga el valor que nuestra voluntad hubiere merecido, aunque sean pequeñas las obras».



65

a la entrega total desde la condición de criatura, porque «En fin, hermanas mías, 
con lo que concluyo es que no hagamos torres sin fundamento, que el Señor no 
mira tanto la grandeza de las obras como el amor con que se hacen». Esta proposi-
ción cumbre y final de todo el tratado manifiesta y revela la gloria y dignidad de 
la criatura amada.

En definitiva, la creación amada puede ser festejada desde el Dios que otorga 
la existencia como autodonación de su amor misericordioso. El ser humano acoge 
este regalo gracias a la capacidad amorosa inserta en su ser, y, al asumirlo con 
libertad, se potencia el crecimiento maduro y la persona se va plenificando.

2.3. LA OPCIÓN AMOROSA RAZONADA

Para la autora, el sentido de la existencia creada, salvada y consumada se 
encuentra en el ámbito de la fe, el amor y la esperanza. La creación nace del amor 
gratuito y a través de una historia de salvación se va plenificando en ese amor. La 
criatura en camino hacia la plena humanización se encuentra con el enigma hu-
mano y ante el amor de Dios sustentando todo lo creado. El Dios teresiano crea 
por amor un ser humano a su imagen, que, en su finitud, es capaz de gratuidad, 
es decir, puede realizar una opción amorosa razonada y abrirse a la experiencia 
del perdón98.

La fe ilumina el enigma humano para que vaya siendo comprendido y pueda 
ser asumido desde la racionalidad amorosa que encamina a la unidad de lo diver-
so. Es un camino tensionante que en esperanza va alentando la finitud humana 
hacia la infinitud divina, hacia la comunión trinitaria99.

La razón puede optar por el amor cuando la finitud se enfrenta a la duda 
existencial100 y trata de entender el enigma humano desde la fe101. De tal modo, 

98 Se estudian los textos en que aparecen conjuntamente los términos razón y amor, para en-
tender el significado de las categorías gnoseológica y volitiva utilizadas por la autora para rescatar la 
antropología teológica subyacente.

99 Cf. 2M 1,4 y 5M 3,9 y 6M 10,4. Resulta interesante el tratamiento de la experiencia mística 
y el pensamiento racional en el contexto del conocimiento humano. Es de ayuda el artículo de KÖR-
NER, R. «El papel de la razón en la mística sanjuanista». En: Actas del Congreso Internacional Sanjuanis-
ta. Ávila 23-28 septiembre 1991, IV Pensamientos, Ruta de Castilla y León 1993, pp. 195-202 (198). 
Un tema interesante para futuras investigaciones es el uso, sentido y relación que establece Teresa 
desde los términos entendimiento y razón.

100 Cf. 2M 1,4. «¡Oh Jesús!, qué es la baraúnda que aquí ponen los demonios y las afliccio-
nes de la pobre alma que no sabe si pasar adelante o tornar a la primera pieza, porque la razón 
por otra parte le representa el engaño que es pensar que todo esto vale nada en comparación de 
lo que pretende».

101 IBÍDEM. «La fe enseña cual es lo que cumple. La memoria le representa en lo que paran 
todas estas cosas, trayéndole presente la muerte de los que mucho gozaron estas cosas; que ha visto, 
como algunas ha visto súbitas, cuán presto son olvidados de todos; como ha visto a algunos que co-
noció en gran prosperidad pisar debajo de la tierra y aun pasado por la sepultura él muchas veces; y 
mirar que están en aquel cuerpo hirviendo muchos gusanos, y otras hartas cosas que le puede poner 
delante. La voluntad se inclina a amar adonde tan innumerables cosas y muestras ha visto de amor y 



66

el sentido de la existencia —significado y la dirección— se va descubriendo, 
según Teresa, al asumir la condición finita102, y el proyecto amoroso divino103. 
Así, la criatura puede vivir en tensión unificadora su miseria y el deseo de imitar 
al Dios del amor y del perdón104; se trata de una gracia que se experimenta en 
ciertas ocasiones105.

Por esto, la creación, nacida del amor divino, reclama un sentido para la am-
bigüedad de lo real y espera la salvación que es camino de mayor humanización, 
y que la criatura puede comprender a través de la compenetración de razón y 
amor. De este modo, puede ser que el ser humano entienda la racionalidad del 
amor creador de Dios, origen de lo existente, que alimenta la finitud (grandeza 
y miseria) impulsándola hacia la trascendencia, a través del perdón como cierta 
primicia de escatología en la historia.

El ser humano, frágil ante las complejas disyuntivas, ha de atreverse a realizar 
la opción fundamental. Es decir, ante el dilema de retroceder, se puede apostar 
por seguir en el proceso de autoconocimiento enfrentando el enigma humano. 
Teresa, ante la duda y el escepticismo, plantea el crecimiento en la interioridad 
y la entrega en el compromiso. La contraposición entre la teoría y la práctica la 
resuelve afirmando el valor de lo real y mundano. En esta situación existencial, la 
fe se presenta como portadora de sentido que puede orientar la existencia hacia 
la plenitud, integrando todo lo humano: el sinsentido del mal, la opción amorosa 

querría pagar alguna, en especial se le pone delante cómo nunca se quita de con él este verdadero 
amador, acompañándole, dándole vida y ser. Luego el entendimiento acude con darle a entender que 
no puede cobrar mejor amigo, aunque viva muchos años; que todo el mundo está lleno de falsedad, y 
estos contentos, que le pone el demonio, de trabajos y cuidados y contradicciones; y le dice que esté 
cierto que fuera de este castillo no hallará seguridad ni paz; que se deje de andar por casas ajenas, 
pues la suya es tan llena de bienes, si la quiere gozar; que ¿quién hay que halle todo lo que ha me-
nester como en su casa, en especial teniendo tal huésped que le hará señor de todos los bienes, si él 
quiere no andar perdido, como el hijo pródigo, comiendo manjar de puercos? (Lc 15,16)».

102 Cf. 5M 3,9. «Impórtanos mucho andar con gran advertencia cómo andamos en esto; que, si 
es con mucha perfección, todo lo tenemos hecho; porque creo yo que según es malo nuestro natu-
ral, que si no es naciendo de raíz del amor de Dios, que no llegaremos a tener con perfección el del 
prójimo».

103 IBÍDEM. «Pues tanto nos importa esto, hermanas, procuremos irnos entendiendo en cosas 
aun menudas y no haciendo caso de unas muy grandes, que así por junto vienen en la oración, de 
parecer que haremos y conteceremos por los prójimos y por sola un alma que se salve; porque, si no 
vienen después conformes las obras, no hay para qué creer que lo haremos. Así digo de la humildad 
también y de todas las virtudes; son grandes los ardides del demonio, que por hacernos entender que 
tenemos una, no la teniendo, dará mil vueltas al infierno; y tiene razón, porque es muy dañoso, que nunca 
estas virtudes fingidas vienen sin alguna vanagloria, como son de tal raíz, así como las que da Dios están 
libres de ella ni de soberbia».

104 Cf. 6M 10,4. «¡Oh miseria humana!, ¿hasta cuándo, hijas, imitaremos en algo este gran 
Dios? ¡Oh!, pues no se nos haga ya que hacemos nada en sufrir injurias, sino que de muy buena gana 
pasemos por todo y amemos a quien nos la hace, pues este gran Dios no nos ha dejado de amar a 
nosotras, aunque le hemos mucho ofendido, y así tiene muy gran razón en querer que todos perdonen 
por agravios que les hagan».

105 IBÍDEM. «Yo os digo, hijas, que, aunque pasa de presto esta visión, que es una gran merced 
que hace nuestro Señor a quien la hace, si se quiere aprovechar de ella, trayéndola presente muy 
ordinario».



67

y la comprensión novedosa de Dios. Ante este Dios «amador», «amigo» y «hués-
ped», el ser humano puede descubrir el sentido de la vida, el amor y la muerte y 
se abre a la invitación de la misericordia del Padre que espera el regreso del ser 
humano después de dejar «de andar por casas ajenas, […] andar perdido, como 
el hijo pródigo (Lc 15,16)». En definitiva, para Teresa, la fe ilumina la concepción 
antropológica desde la vida hasta la muerte; así, el entendimiento concibe lo 
creacional en su doble complejidad de llamado a la amistad con Dios y tentado 
de la enajenación de sí mismo y de la disolución en el mundo; la voluntad acoge 
a Cristo «amador» que salva y recrea todo lo humano; y la memoria recuerda y 
conmemora la muerte como paso a una vida nueva106.

De ese modo, la fe crea las condiciones para que el amor pueda también dar 
sentido a la existencia. El ser humano, en el proceso de autoconocimiento, se va 
haciendo consciente de su propensión al mal junto con su ser imagen de Dios; 
se trata de ir asumiendo la perplejidad creada entre la fuerza del pecado junto con 
la dignidad del ser humano habitado por Dios, quien le capacita para nacer «de 
raíz del amor de Dios, [y llegar] a tener con perfección el del prójimo». El amor 
fraterno se entiende desde un amor filial en que Dios está empeñado en la pleni-
ficación de su obra. Entonces, el ser humano puede caminar hacia la autenticidad 
y la unificación desde la complejidad de albergar en su finitud el deseo infinito; esta 
tensión puede llevar al pecado de creerse Dios y al pecado de disociarse en sí mismo 
(dia-bolo). Y, también, la criatura, desde un amor en compenetración con la razón, 
puede ir construyendo la unidad en la diversidad de lo humano. Así, el ser humano 
creado a imagen de Dios tiene necesidad de ser salvado del mal y del pecado; y con 
la gracia puede ir asumiendo su propia condición de finitud y sus consecuencias. 
La creación recreada alcanza su plenitud gracias al amor trinitario que habita el ser 
humano y le capacita para el amor al prójimo.

Teresa plantea la esperanza de que el ser humano finito pueda llegar a la 
perfección divina, la comunión trinitaria. La criatura se experimenta como me-
diocridad preñada de absoluto. Se trata de una tensión unificadora que posibilita 
una vida en autenticidad que va haciéndose consciente de la realidad y, por ser 
imagen de Dios, puede tratar de imitar «[...] en algo […a] este gran Dios». Así 
como Dios ama permanente y fielmente, el ser humano está llamado a ese amor 
mayor que le supera y que solo se puede recibir gratuitamente del Salvador que, 
por amor del Padre y del Espíritu Santo, se encarna para que todos tengan nueva 
vida. Y, además, la criatura, en el itinerario hacia la plenitud, va descubriendo, a 
través del autoconocimiento amoroso, la salvación, porque la infinitud habita su 
finitud y puede abrirse en esperanza al perdón universal. El ser humano puede 
comprender y aceptar la razonabilidad del mandamiento divino del perdón al 
descubrir la permanencia del amor incondicional de Dios capaz de provocar la 
ruptura del círculo del mal y la apertura a la trascendencia en la inmanencia. Esta 
experiencia es una primicia de lo definitivo, es gracia de Dios otorgada para la 

106 La autora vierte su concepción personal de la triada medieval. Se puede consultar la obra de 
PINILLA, J. F. Los sentidos espirituales en particular: El “toque de Dios” en San Juan de la Cruz, OCD, 
Doctor de la Iglesia. Santiago de Chile: Pontificia Universidad Católica de Chile, 1998.



68

reconciliación. En consecuencia, el encuentro amoroso con el Dios presente es de tal 
intensidad que transforma profundamente introduciendo, en el ser de Dios, lo que 
ayuda a comprender toda la realidad de una nueva manera, al modo divino. Esta 
vivencia se puede hacer presente en el tiempo de oración, al recibir la gracia de Dios 
habitando al ser humano: «es una gran merced que hace nuestro Señor».

La antropología teresiana, como ya se ha dicho anteriormente, se presenta de 
manera positiva y optimista, la fe irradia sentido profundo —a la vida, al amor y a 
la muerte— a toda la existencia que opta razonadamente por el amor, indicativo 
esperanzador de avance en el itinerario hacia la perfección. En este proceso, la ra-
zón amorosa ejerce el discernimiento para una vida unificada en la verdad, siendo 
consciente de que todo viene, camina y va hacia el amor de Dios.

En síntesis, la razón puede descubrir el sentido de la vida en la fe que da 
respuesta al dilema humano, en tanto que la opción por amar lo creado, limi-
tado y pasajero, ayuda a entender la presencia de Dios, creando, sosteniendo y 
consumando el mundo y su historia. De esta manera, el acrisolamiento del amor 
posibilita la aproximación a la comprensión del misterio de la finitud humana y 
la grandeza de Dios. Por tanto, Teresa invita a la gratitud y alabanza del amor mi-
sericordioso de Dios que espera siempre el regreso de la criatura a su comunión 
intratrinitaria. De otro modo, se puede afirmar que el ser humano, gracias a la 
compenetración amor y razón, va descubriendo su misterio. La opción amorosa 
razonada da sentido a la existencia en la fe que ilumina, en el amor que une y en 
la esperanza que estimula. Es decir, la fe se hace acontecimiento que da sentido 
a toda la existencia desde el nacimiento hasta la muerte. El amor unifica el ser en 
la medida en que se va asumiendo la mediocridad y tendencia al mal junto con la 
grandeza de ser habitado por Dios. Y la esperanza impulsa a la comunión trinitaria 
cuando la pequeñez se capacita para el perdón.

En definitiva, la creación amada se comprende amando y, de ese modo, se 
revela la racionalidad amorosa de la autora. Así, la razón —optando por el amor 
de Dios— es capaz de valorar la fe personalizada y develar el misterio del ser 
humano en el amor, captando la hondura de la trascendencia que ilumina espe-
ranzadamente su inmanencia.

2.4.  EL ASOMBRO Y SOBRECOGIMIENTO SURGEN ANTE 
EL MISTERIO

En Teresa, el origen y el fin del ser humano se fundamenta en la creatividad 
divina. El amor de Dios puede explicar el porqué y el para qué de la criatura. En 
este contexto la finitud identifica y da sentido al ser humano que se asombra y 
sobrecoge de su propio misterio.

La finitud es el fundamento de lo humano y es la condición de posibilidad de 
todo lo existente. Dios no crea otro dios, sino una criatura finita y perfectible; crea 
al ser humano por amor, y lo crea para el amor. El misterio del ser humano y de 
Dios es que son dialógicos en su alteridad; Dios crea para comunicar su ser y el para 



69

qué de la criatura; así, el fin del ser humano, es ser un tú para Dios, es ser alteridad 
dialogante con el mismo Dios107.

2.4.1. La finitud identifica lo humano
El conocimiento de la identidad se logra centrándose en la propia vocación y 

abriéndose a la pluralidad sin amilanarse. Y esto porque el ser humano se realiza en 
un proceso amoroso que al principio se ignora y que progresivamente asombra y 
sobrecoge porque le ensancha para acoger a Dios y su misterio108.

La identidad se va forjando permanentemente109 en la apertura a la diver-
sidad desde la receptividad a lo diferente110 y mitigando ciertos impulsos de 
poder y dominio111.

El ser humano —en la relación con los otros— enriquece el propio conoci-
miento y amplía la capacidad creativa cuando asume la finitud humana sostenida 
en Dios, origen y meta de la creación.

La persona madura y con cierto recorrido vocacional sigue necesitando con-
fesar los propios errores, y también aprender de las «faltas […] ajenas». El proceso 
de autoconocimiento, desde la identidad personal asumida, conduce a la acepta-
ción de la propia fragilidad y evita la pretensión de imponerse a los otros: «querer 
luego que todos vayan por nuestro camino». Por lo tanto, creciendo en la concien-
cia de finitud, la creatura se abre a la alteridad y amplía la visión con la diversidad 
y la pluralidad. El objetivo es la vivencia de la vocación, acogiendo el proceso 
de los otros y sabiendo que el designio amoroso de Dios no es manipulable y es 
propuesta a descubrir por cada criatura, «que con estos deseos […] del bien de las 
almas, podemos hacer muchos yerros». El ser humano, consciente de su finitud y 
de la grandeza de Dios, va descubriendo que, junto con la providencia divina, es 
invitado a participar en el acercamiento del Reino con actitud liberadora y esca-
tológica, forjada «en silencio y esperanza».

107 El espanto, leído en clave teresiana, pretende desentrañar la concepción del misterio recep-
cionado por la autora. Para ello se tiene en cuenta la doble dimensión de tremendo y fascinante (cf. 
OTTO, R. «Mysterium tremendum». En: Lo santo, lo racional y lo irracional en la idea de Dios. 2. ed. 
Madrid: Revista de Occidente, 1965, pp. 24-48). Esta idea en la creación amada se manifiesta en 
asombro y sobrecogimiento ante el origen y el fin de la criatura.

108 Cf. 3M 2,13; 4M 1,7 y 4M 2,5. Cf. ÁLVAREZ, T. «Admiración, estupor, espantar(se)…», pp. 
313-332.

109 Cf. 3M 2,13. «Miremos nuestras faltas y dejemos las ajenas, que es mucho de personas tan 
concertadas espantarse de todo y por ventura de quien nos espantamos podríamos bien deprender en 
lo principal, y en la compostura exterior y en su manera de trato le hacemos ventajas».

110 IBÍDEM. «[…] y no es esto lo de más importancia, aunque es bueno, ni hay para qué querer 
luego que todos vayan por nuestro camino, ni ponerse a enseñar el del espíritu quien por ventura no 
sabe qué cosa es».

111 IBÍDEM. «[…] que con estos deseos que nos da Dios, hermanas, del bien de las almas, pode-
mos hacer muchos yerros y así es mejor llegarnos a lo que dice nuestra Regla: en silencio y esperanza 
procurar vivir siempre, que el Señor tendrá cuidado de sus almas; como no nos descuidemos nosotras en 
suplicarlo a su Majestad, haremos harto provecho con su favor. ¡Sea por siempre bendito!».



70

La antropología teresiana latente hace emerger el carácter dialógico del ser 
humano, lo que supone apertura al Otro y a los otros. Este movimiento hacia afuera 
posibilita volver la mirada hacia la interioridad para el autoconocimiento de la iden-
tidad. Por eso, se insiste en la necesidad de asumir la finitud y la alteridad, el ser 
creatura junto con otros.

El amor112 y el seguimiento de Jesús113 conducen hacia el autoconocimiento 
progresivo. El ser humano siempre es misterio que asombra y sobrecoge porque es 
capaz de ensancharse114 y albergar la trascendencia, que es el mismo Dios115.

Además, el amor gratuito y creativo de Dios es el fundamento y origen de la 
creación que se descubre —progresivamente— impulsando la historia de salva-
ción desde el origen a la plenificación en el amor.

Lo fundamental es el amor y todo lo que lleva a amar. La plenitud de lo humano 
se va concibiendo en la historia porque el amor genera un ser en camino hacia la 
perfección humana: «no está la cosa en pensar mucho, sino en amar mucho»116. La 
inmadurez en el amor puede ser ocasión de apertura al conocimiento personal y a la 
determinación por cumplir la voluntad divina. El ser humano se realiza aprendiendo a 
amar, comprometiéndose en el seguimiento del Hijo encarnado y en la construcción 
de la Iglesia. Así, la vocación de seguimiento en la comunidad eclesial va develando el 
sentido de lo creado que se esclarece en el amor; un amor vivido en la relación con 
Dios, que dilata la hondura humana, creando el espacio necesario para albergar lo 
diferente; es decir, propiciando la receptividad y la alteridad. Entonces, la criatura hu-
mana se asombra y sobrecoge de la infinitud de la interioridad que puede acoger y go-
zar de la grandeza de Dios: «Estaba […] escribiendo esto, que en el verso [Sal 118,32: 
“tú mi corazón dilatas”…] que dije: dilataste cor meum, dice que se ensanchó el 
corazón, […] parte aún más interior, como una cosa profunda». A continuación, 

112 Cf. 4M 1,7. «Porque me he alargado mucho en decir esto en otras partes, no lo diré aquí. 
Sólo quiero que estéis advertidas que, para aprovechar mucho en este camino y subir a las moradas 
que deseamos, no está la cosa en pensar mucho, sino en amar mucho; y así lo que más os despertare 
a amar, eso haced».

113 IBÍDEM. «Quizá no sabemos qué es amar, y no me espantaré mucho; porque no está en el 
mayor gusto, sino en la mayor determinación de desear contentar en todo a Dios y procurar en cuanto 
pudiéremos no le ofender y rogarle que vaya siempre adelante la honra y gloria de su Hijo y el aumen-
to de la Iglesia católica. Estas son las señales del amor, y no penséis que está la cosa en no pensar otra 
cosa, y que, si os divertís un poco, va todo perdido».

114 Cf. 4M 2,5. «Estaba yo ahora mirando, escribiendo esto, que en el verso que dije: dilataste 
cor meum, dice que se ensanchó el corazón, y no me parece que es cosa, como digo, que su naci-
miento es del corazón, sino de otra parte aún más interior, como una cosa profunda. Pienso que debe 
ser el centro del alma, como después he entendido y diré a la postre; que, cierto, veo secretos en 
nosotros mismos que me traen espantada muchas veces; y ¡cuántos más debe haber!».

115 IBÍDEM. «¡Oh Señor mío y Dios mío, qué grandes son vuestras grandezas! y andamos acá 
como unos pastorcillos bobos que nos parece alcanzamos algo de Vos, y debe ser tanto como nonada, 
pues en nosotros mismos están grandes secretos que no entendemos. Digo tanto como nonada para 
lo muy muy mucho que hay en Vos, que no porque no son muy grandes las grandezas que vemos aun 
de lo que podemos alcanzar de vuestras obras».

116 También ha dicho lo mismo en las últimas palabras del texto de Fundaciones 5,2: «el aprove-
chamiento del alma no está en pensar mucho, sino en amar mucho».



71

se sigue desarrollando la incomprensibilidad del misterio de la receptividad humana 
como atisbo que devela el misterio de la donación divina. Por tanto, el ser humano, 
consciente de su condición de criatura, alcanza a entender muy poca cosa en relación 
con la inmensidad del ser de Dios y su misterio que permanece: «tanto como nonada 
para lo muy mucho que hay en Vos».

Por consiguiente, se detecta una antropología que presenta la desemejanza en la 
relación Dios y hombre; hay desproporción entre la dimensión del amor con que 
la creatura es amada y la pequeñez, «nonada», de lo que el ser humano puede llegar 
a conocer. El ser humano teresiano es altamente valorado, y se presenta en proceso 
de unificación cuando descubre que el amor de Dios proyecta todo lo existente hacia 
la plenificación. Esto asombra y sobrecoge, porque el misterio del ser humano es un 
pequeño atisbo del gran misterio divino que, con su sabiduría, se hace presente en-
sanchando la finitud humana. Dicho desde la hipótesis, el misterio del ser humano se 
va develando progresivamente con asombro y sobrecogimiento gracias a la capacidad 
divina de dilatar la interioridad para habitar lo humano.

De esta manera, la teología teresiana es una escatología realizada en el tiem-
po y en los seres —«hoy y en mí»—. En medio de la historia concreta, la persona 
puede poner su voluntad en Dios e ir descubriendo su pequeñez y dignidad. Dios 
«toca» para despertar el amor, un amor adulto que nace de la voluntad decidida, 
y que, aproximándose a Dios, experimenta el exceso desbordante de la infinitud. 
Es la vivencia inefable de ser amado la que ensancha todo el ser.

2.4.2. El significado del misterio del origen y del fin
El misterio consiste en que Dios se comunica a la criatura, y esta, creada a ima-

gen de Dios, puede vivir la existencia en diálogo con Él mismo. Es decir, la creación 
proclama el amor de Dios por el ser humano quien, en ocasiones, ante la inefabili-
dad de la comunicación divina, pretende ignorar la gracia117.

La finitud pone límites a la acción divina, estrechando la comprensión de 
la autocomunicación de Dios118; sin embargo, Dios se sigue haciendo presente 
a través de sus obras119. La acción creadora divina aunque resulta indecible120 

117 Cf. 5M 1,8 y 7M 1,1.
118 Cf. 5M 1,8. «De esto [oración de unión, tratado en 5M 1,3-7] tengo grandísima experiencia y 

también la tengo de unos medio letrados espantadizos, porque me cuestan muy caro. Al menos creo 
que, quien no creyere que puede Dios mucho más y que ha tenido por bien y tiene algunas veces 
comunicarlo a sus criaturas, que tiene bien cerrada la puerta para recibirlas».

119 IBÍDEM. «Por eso, hermanas, nunca os acaezca, sino creed de Dios mucho más y más, y 
no pongáis los ojos en si son ruines o buenos a quien las hace, que su Majestad lo sabe, como os lo 
he dicho. No hay para qué nos meter en esto, sino con simpleza de corazón y humildad servir a su 
Majestad y alabarle por sus obras y maravillas».

120 Cf. 7M 1,1. «Pareceros ha, hermanas, que está dicho tanto en este camino espiritual que no 
es posible quedar nada por decir. Harto desatino sería pensar esto; pues la grandeza de Dios no tiene 
término, tampoco le tendrán sus obras. ¿Quién acabará de contar sus misericordias y grandezas? Es 
imposible, y así no os espantéis de lo que está dicho y se dijere, porque es una cifra de lo que hay que 
contar de Dios».



72

se comunica a personas que pueden participarlo a otros121, siendo imagen y signo 
de la bondad de su creación122 y transmitiendo el misterio del amor de Dios123.

La creación del Padre es autodonación a sus criaturas a través del amor, meta y 
origen de todo lo existente. Esta creatividad divina, inefable para la finitud humana, 
se experimenta a través de la elección de Dios al ser humano, que, de este modo, 
descubre la filiación divina primigenia.

Los sabios «letrados», teólogos cultos y doctos aceptan la sabiduría divina y 
no se asustan de Dios. Sin embargo, los ignorantes y temerosos —«medio letra-
dos»— desorientan, impidiendo el reconocimiento de la comunicación de Dios 
«a sus criaturas». Esta constatación —como tremenda denuncia— invita a creer en 
un Dios que atrae al gozo de su presencia y mira al ser humano como valiosa obra 
de sus manos, criatura salvada y llamada a plenitud. La unión con Dios es una 
gracia que Él concede y la creatura puede recibir si cree en la capacidad comuni-
cativa de Dios. Los criterios divinos son diferentes a las valoraciones humanas. Por 
eso, Teresa propone el cambio de mentalidad y la apertura a entender la realidad 
de manera diferente, sin aferrarse a miradas cortas que estrechan la sabiduría y 
libertad divina «creed de Dios mucho más y más […] que su Majestad lo sabe, 
[…]. No hay para qué nos meter en esto».

La imposibilidad de acceso al misterio no genera ni asombro ni sobreco-
gimiento. Teresa lo formula como: la inabarcabilidad de Dios, «Dios no tiene 
término»; la inconmensurabilidad divina «¿Quién acabará de contar sus mise-
ricordias y grandezas? Es imposible»; y la infinitud de Dios, «lo que está dicho 
[…] es una cifra de lo que hay que contar de Dios». Dios desborda los intentos 
de aprisionarlo en esquemas estrechos, ya que su amor es desmesurado, ac-
tivo y creativo, y mantiene todo en el ser y la existencia; su permanente obra 
creadora, salvadora y plenificadora, puede descubrirse y formularse de manera 
significativa y eficaz para cada nueva generación: «pues la grandeza de Dios 
no tiene término, tampoco le tendrán sus obras. […] no os espantéis de lo que 
está dicho y se dijere». Desde la inefabilidad de la trascendencia divina, Teresa 
valora la gracia recibida para poder comunicar el amor de Dios. Dios, al auto-
donarse, entrega su amor a «las criaturas […] con que tanto se deleita»; este 
gesto divino revaloriza al sujeto que lo recibe, y que, además, experimenta una 
desbordante alegría al profundizar en el amor de Dios y al intentar formular esta 
experiencia gratuita de Dios. Entonces, la imagen de Dios guarda en su interior 
misterios por descubrir. El ser rostro, figura y apariencia, del mismo Dios otorga 

121 IBÍDEM. «Harta misericordia nos hace que haya comunicado estas cosas a personas que las poda-
mos venir a saber, para que mientras más supiéremos que se comunica con las criaturas, más alabaremos su 
grandeza y nos esforzaremos a no tener uno en poco almas con que tanto se deleita el Señor»

122 IBÍDEM. «Pues cada una de nosotras la tiene, sino que, como no las preciamos como merece 
criatura hecha a la imagen de Dios, así no entendemos los grandes secretos que están en ella».

123 IBÍDEM. «¡Plega a su Majestad, si es servido, menee la pluma y me dé a entender cómo yo 
os diga algo de lo mucho que hay que decir y da Dios a entender a quien mete en esta morada! Harto 
lo he suplicado a su Majestad, pues sabe que mi intento es que no estén ocultas sus misericordias para 
que más sea alabado y glorificado su nombre».



73

a la persona rasgos propios de Dios, y, al ser creada por amor, puede responder 
dando a conocer este amor, «como merece criatura hecha a la imagen de Dios, 
así [… entenderemos…] los grandes secretos que están en ella […]. Harto lo he 
suplicado a su Majestad, pues sabe que mi intento es que no estén ocultas sus 
misericordias para que más sea alabado y glorificado su nombre». Teresa, con 
la gracia que Dios mismo le concede, solo pretende develar el misterio divino 
comunicando la valía de la criatura.

En consecuencia, se rescata una valiosa, positiva y rica antropología que 
aprecia al ser humano como criatura que entiende su misterio en la sobrea-
bundancia divina. El ser humano que ha llegado a esta morada ha vivido 
grandes experiencias con Dios; además, sabe, entiende y se atreve a nom-
brar lo inefable.

En síntesis, la finitud humana puede cerrarse a la comunicación de Dios, pero 
también puede abrirse a la posibilidad de ensanchar su capacidad de percepción. 
De ese modo, el sujeto orienta y encamina su finitud adecuadamente, gestionan-
do la debilidad y la fortaleza, la incapacidad y la posibilidad, la mediocridad y la 
grandeza. Dios trino es el gran protagonista de todo el proceso: crea por amor a la 
criatura libre; le concede el conocimiento de la identidad y la misión de conducir 
la historia salvífica; y vela para que todo llegue a plenitud. Es el Dios que crea y 
sostiene hasta la plenitud, es decir, la identidad divina —plasmada en su proyecto 
creador, salvador y plenificador—, va concediendo su gracia en las palabras opor-
tunas para transmitir el misterio de forma entendible, aunque sabiendo que será 
siempre limitado.

La creación amada provoca asombro y sobrecogimiento al aproximarse 
al misterio del origen y del fin. Por lo tanto, el misterio de la finitud da iden-
tidad, siendo reveladora del significado más hondo del porqué y el para qué 
del ser humano.

2.5.  EL ESPÍRITU DE DIOS SE HACE PRESENTE GESTANDO 
LA CREACIÓN

Teresa se sabe salvada y desde esa experiencia proyecta su discurso hacia la 
escatología para así entender y comunicar su concepción de la creación amada. 
Por eso, se vive como criatura habitada por Dios trino que, al crear en el tiempo 
y espacio, da consistencia a la historia y abre a la trascendencia. El protagonismo 
trinitario se actualiza generando futuro y la criatura puede abrirse a Su presencia 
encarnada y así ir entendiendo la creación como acontecimiento histórico hacia 
la plenitud. En efecto, la presencia de Dios en la creación amada va engendrando, 
a través del plan soteriológico, la vida definitiva y plena.

De este modo, el ser humano puede vivir el designio creacional como pro-
ceso amoroso de gestación que va haciendo presente la nueva creación arti-
culada. La pneumatología teresiana en clave de creación se puede entender 
como la presencia de la eternidad en la temporalidad y mundanidad a través 



74

del espíritu de Dios que en Cristo se encarna y alcanza a todo lo creado, de tal 
modo que la creatura viva como resucitada, es decir, pueda recibir una existen-
cia re-creada124.

La criatura, en la realidad, va asumiendo su ser finito gracias a la Palabra de 
Dios encarnada, capaz de dar la existencia y abrir a la experiencia pneumatológica. 
Así, se revela que Dios, donándose en Jesucristo, es el Dios creador y consumador. 
Por lo tanto, se puede decir que el espíritu de Dios presente en la creación, sin im-
ponerse mecánicamente, concede sus dones para la conformación de la criatura a 
Cristo en el acontecer histórico hasta llegar a la plena humanización125.

La presencia del espíritu de Dios no siempre es bien entendida126 por confe-
sores poco formados y miedosos que ven engaño y pecado en todo127 provocando 
en otras personas un dolor «casi insufrible»128. De todas maneras, el espíritu de 
Dios siempre desborda y supera las expectativas humanas129, dando cumplimien-
to al proyecto divino que se va realizando, a través de su Palabra130; cuando la 

124 Se estudian los tres únicos textos en que aparecen los vocablos espíritu de Dios para descu-
brir la pneumatología utilizada como sustento de la detectada antropología teológica teresiana.

125 Cf. 6 M 1,8 y 6 M 3,9.17. El título refleja el protagonismo del espíritu de Dios: se hace pre-
sente (6M 1,8) encarnándose en la Palabra (6M 3,9) que gesta la creación (6M 3,17).

Los textos contienen los tres temas recogidos en el título y cada texto prioriza uno de los elementos. 
El texto 6 M 1,8 aborda fundamentalmente la temporalidad del acto creador y del fin de la creación 
que responde a la parte del título: «se hace presente». El segundo texto 6 M 3,9 está relacionado con la 
encarnación de Cristo que remite a una cristología cósmica en referencia a la pneumatología y se expresa 
vinculando presencia y gestación, como «presente gestando». Finalmente el texto 6 M 3,17 recoge la 
procesualidad creadora, salvadora y consumadora en la fórmula «gestando la creación».

126 Cf. 6M 1,8. «Comencemos por el tormento que da topar con un confesor tan cuerdo y poco 
experimentado que no hay cosa que tenga por segura: todo lo teme, en todo pone duda, como ve 
cosas no ordinarias; en especial, si en el alma que las tiene ve alguna imperfección —que les parece 
han de ser ángeles a quien Dios hiciere estas mercedes, y es imposible mientras estuvieren en este 
cuerpo—, luego es todo condenado a demonio o melancolía. Y de ésta está el mundo tan lleno que 
no me espanto; que hay tanta ahora en el mundo y hace el demonio tantos males por este camino, 
que tienen muy mucha razón de temerlo y mirarlo muy bien los confesores».

127 IBÍDEM. «Mas la pobre alma que anda con el mismo temor, y va al confesor como a juez, 
y ése la condena, no puede dejar de recibir tan gran tormento y turbación, que sólo entenderá cuán 
gran trabajo es quien hubiere pasado por ello. Porque éste es otro de los grandes trabajos que estas 
almas padecen, en especial si han sido ruines: pensar que por sus pecados ha Dios de permitir que 
sean engañadas y aunque cuando su Majestad les hace la merced están seguras y no pueden creer ser 
otro espíritu sino de Dios, como es cosa que pasa de presto y el acuerdo de los pecados se está siempre 
y ve en sí faltas —que éstas nunca faltan—, luego viene este tormento».

128 IBÍDEM. «Cuando el confesor la asegura, aplácase, aunque torna; mas, cuando él ayuda 
con más temor, es cosa casi insufrible; en especial cuando tras éstos vienen unas sequedades que no 
parece que jamás se ha acordado de Dios ni se ha de acordar, y que, como una persona de quien oyó 
decir desde lejos, es cuando oye hablar de su Majestad».

129 Cf. 6M 3,9. «No sé en qué va esto que tiene en tanto el alma que salgan estas palabras ver-
daderas, que si a la misma persona la tomasen en algunas mentiras, no creo sentiría tanto; como si ella 
en esto pudiese más, que no dice sino lo que la dicen. Infinitas veces se acordaba cierta persona de 
Jonás profeta, sobre esto, cuando temía no había de perderse Nínive (Jon 1 y 4)».

130 IBÍDEM. «En fin, como es espíritu de Dios es razón se le tenga esta fidelidad en desear no le 
tengan por falso, pues es la suma Verdad. Y así es grande la alegría cuando, después de mil rodeos y en 
cosas dificultosísimas, lo ve cumplido; aunque a la misma persona se le hayan de seguir grandes trabajos 



75

creatura trata de vivir la finitud en proceso de transformación131 y se va orientando 
a la plenitud de manera confiada y vigilante132.

Así, sistematizando, se puede afirmar que el proyecto amoroso de Dios se ma-
nifiesta en la temporalidad del acto creador y del fin de la creación, generando 
el ser hacia lo que ya acaeció en la encarnación del Hijo, como primicia de lo 
que sucederá en el Cristo total. Además, la concepción teresiana sobre la creación 
puede constituir una cierta teología de la historia al vincular la pneumatología y la 
cristología. De ese modo, la creación del Padre por el Hijo en el Espíritu va aconte-
ciendo procesualmente como un primer evento salvador hasta la plena creación. En 
definitiva, la acción de Dios trinitario se va desplegando desde la salvación del Hijo 
por el Espíritu en el Padre (6M 1,8), proyectándose hacia la escatología que afirma 
la consumación del Espíritu por el Padre en el Hijo (6M 3,9), para así entender la 
creación del Padre por el Hijo en el Espíritu (6M 3,17).

La temporalidad remite a la criatura que va tomando conciencia y asumien-
do su condición limitada y frágil gracias a la certeza de la presencia del espíritu 
de Dios en la creación que, como proceso soteriológico esperanzado, conlleva 
dificultades y luchas. Teresa, desde su manera de entender la creación amada, y 
también, desde la ignorancia de muchos ante la realidad creada, critica duramen-
te la incompetencia y el miedo de quienes desconocen la naturaleza humana y 
dudan de la presencia de Dios en lo creado. Se pone así de relieve la dificultad de 
asumir la finitud en su dimensión de fragilidad «que les parece han de ser ángeles 
a quien Dios hiciere estas mercedes, y es imposible mientras estuvieren en este 
cuerpo». A la autora le parece lógica y razonable la preocupación y el esfuerzo por 
comprender la negatividad, y desde la propia experiencia afirma la posibilidad 
de un proceso de transformación de lo creado. Así la vivencia pneumatológica 
incrementa la certeza de la presencia de Dios junto con la conciencia de pecado 
que produce dolor y sufrimiento: «cuando su Majestad les hace la merced están 
seguras y no pueden creer ser otro espíritu sino de Dios, como es cosa que pasa 
de presto y el acuerdo de los pecados se está siempre». Teresa finaliza afirmando 
que la criatura abriéndose a la gracia puede asumir la finitud en la que se va en-
gendrando lo nuevo. Entonces, lo que no era comienza a ser y crece, y, también, 
la creación puede no-ser si deja de recibir la salvación —del Hijo por el Espíritu en 
el Padre— como liberación del mal y anhelo de plenitud (Rm 8, 22-23).

de ello, los quiere más pasar que no que deje de cumplirse lo que tiene por cierto le dijo el Señor. Quizá 
no todas personas tendrán esta flaqueza, si lo es, que no lo puedo condenar por malo»

131 Cf. 6M 3,17. «Si son favores y regalos del Señor, mire con atención si por ello se tiene por 
mejor; y, si mientras mayor palabra de regalo no quedare más confundida, crea que no es espíritu de 
Dios; porque es cosa muy cierta que cuando lo es, mientras mayor merced le hace muy más en menos 
se tiene la misma alma y más acuerdo trae de sus pecados y más olvidada de su ganancia y más em-
pleada su voluntad y memoria en querer sólo la honra de Dios, ni acordarse de su propio provecho, y 
con más temor anda de torcer en ninguna cosa su voluntad, y con mayor certidumbre de que nunca 
mereció aquellas mercedes, sino el infierno».

132 IBÍDEM. «Como hagan estos efectos todas las cosas y mercedes que tuviere en la oración, no 
ande el alma espantada sino confiada en la misericordia del Señor, que es fiel y no dejará al demonio 
que la engañe, aunque siempre es bien se ande con temor».



76

El espíritu de Dios presente se comunica a través de la Palabra de Verdad que 
revela a un Dios que se dona totalmente en la encarnación para llevar a plenitud 
su proyecto amoroso. La vivencia pneumatológica ayuda a relativizar la rigidez del 
cumplimiento del anuncio profético y va creando una conciencia de temporali-
dad en la que el presente se enlaza con el pasado hacia un futuro de plenitud. 
La Palabra de Dios que en Jonás era anuncio de castigo se cumple como hecho 
salvador que supera el mal —libera de la condena regalando felicidad— en Cris-
to resucitado (Mt 12,40). La creación es desborde de Dios en el tiempo y en el 
espacio, para acercar lo definitivo; es un anticipo salvífico —como la conversión 
de Nínive— de la nueva creación. Este desbordamiento divino trinitario implica 
la consumación del Espíritu por el Padre en el Hijo: «como es espíritu de Dios 
es razón se le tenga esta fidelidad en desear no le tengan por falso, pues es la 
suma Verdad». El Logos encarnado hace patente lo oculto e inicia un proceso 
de cumplimiento del proyecto divino en Cristo como primicia. Así, el fin, Cristo 
resucitado, explica el origen de la creación «después de mil rodeos […], lo ve 
cumplido; aunque [suponga…] grandes trabajos de ello, los quiere más pasar que 
no que deje de cumplirse lo que tiene por cierto le dijo el Señor». En definitiva, la 
experiencia pneumatológica unida a la cristológica, puede aportar luz en la difícil 
comprensión de la obra creadora del Padre. Por eso, la creatura necesita ser fiel al 
proceso de transformación y dejarse dirigir por el espíritu (1 Cor 2,14-15).

Tras descubrir que el espíritu de Dios se hace presente, se aborda cómo la 
gestación de lo nuevo se va realizando en la acogida de la gracia que va posibili-
tando la conciencia de finitud. De ese modo, la recepción de los dones recrea la 
confianza en Dios y sostiene el esfuerzo por ser fiel al Señor. La vivencia pneuma-
tológica provoca humildad y lucidez que generan la conciencia de pecado y de 
inmerecimiento del don recibido: «más acuerdo trae de sus pecados […], y con 
mayor certidumbre de que nunca mereció aquellas mercedes». El conocimiento 
de la propia finitud descubre el presente como posibilidad de vivir en obedien-
cia y desasimiento, «su voluntad y memoria en querer sólo la honra de Dios, ni 
acordarse de su propio provecho». Entonces, la criatura experimenta la gratuidad 
confiada ante la pluralidad de lo recibido de Dios que salva con un amor perma-
nente. Este cuidado de la creación del Padre por el Hijo en el Espíritu exige que 
la criatura siga siendo fiel a su relación con Dios: «no ande el alma espantada sino 
confiada en la misericordia del Señor, que es fiel y no dejará al demonio que la 
engañe, aunque siempre es bien se ande con temor». Es decir que en el espíritu de 
Dios acontece la creación que es inicio del plan salvador (Col 1, 16-17).

La antropología latente teresiana de la creación se puede sistematizar desde 
la clave cristológica y pneumatológica, mostrando que la criatura puede vivir la 
fidelidad al proyecto amoroso y la apertura a novedad de su cumplimiento. El ser 
humano es convocado a ir creciendo en la conciencia permanente de la finitud 
en la que se hace presente la misericordia infinita de Dios.

En síntesis, los textos estudiados en el capítulo cinco permiten extraer y sistema-
tizar algunos elementos de la pneumatología teresiana. El espíritu de Dios se revela en 
la Palabra de Verdad que, al encarnarse, posibilita que lo creado se vaya configurando 



77

con Cristo. Entonces, se puede interpretar la creación desde la salvación, desde la 
certeza de la presencia del Dios trinitario velando por su obra hasta el final.

La concepción teresiana de la creación amada, desde los textos teresianos 
analizados, puede sistematizar una teología de la historia con los siguientes com-
ponentes: la temporalidad del acto creador y del fin de la creación (6 M 1,8), y 
una cristología cósmica (6 M 3,9) que genera lo creado como inicio del proceso 
salvador (6M 3,17). El protagonista es Dios que desde la comunión trinitaria reali-
za la triple y unitaria dimensión creadora, salvadora y consumadora.

Recapitulando desde este último capítulo se puede afirmar que el espíritu 
de Dios puede interpretarse como el ámbito en que el ser humano es creado del 
amor del Padre por el Hijo salvador para la plenificación. Se podría decir que se 
cumple la hipótesis al afirmar que el espíritu de Dios, gracias a la compenetración 
de amor y razón, devela el misterio sobrecogedor y asombroso (espanto) del ser 
humano. De otro modo, desde los capítulos, se puede decir que la pneumatología 
ilumina la creación como evento soteriológico (capítulo 5) sustentado en el amor 
divino que es origen y meta (4) del misterio del existir (3) gracias al amor creador 
dador de la existencia (2) que revela el plan divino (1).

La comprensión teresiana de la creación amada se presenta, en la parte pri-
mera, en el capítulo inicial, como la infinitud en la finitud. La criatura que experi-
menta la salvación puede formular la creación como el primer signo de amor de 
Dios que encamina todo a la consumación en Su amor. Por lo tanto, en segundo 
lugar, la creación puede ser amada al descubrirla como autodonación de Dios en 
las criaturas; don divino que al ser asumido libremente por el ser humano le hace 
crecer en la gratuidad, y así se revela la verdad, bondad y belleza del ser. Esta cria-
tura, capítulo tercero, en la realización de la opción amorosa razonada, pone de 
manifiesto la fe, el amor y la esperanza en la creación surgida, sostenida e impul-
sada por el amor divino. La creación amada es misterio que asombra y sobrecoge 
(capítulo cuarto) a la creatura que, preñada de infinitud y consciente de que Dios 
la sustenta, se interroga por su identidad, se aproxima al sentido del origen y del 
fin. Finalmente, en el quinto capítulo, el espíritu de Dios, encarnándose en la tem-
poralidad, va gestando la creación. Así, el ser humano, desde la experiencia de ser 
salvado, puede explicar la creación como el comienzo de una historia de amor, en 
la que Dios revela la posibilidad de la plena humanización.

Se ha realizado lo propuesto. A saber, una aproximación al planteamiento 
antropológico teresiano, bajo el presupuesto de que los términos —razón, amor, 
espanto y espíritu— sirven para desentrañar su latente antropología desde la 
hipótesis investigativa. La opción amorosa razonada (capítulo 3) ayuda al co-
nocimiento de la finitud e infinitud (capítulo 1), como existencia regalada por 
amor (capítulo 2); y, de ese modo, se va revelando el asombroso misterio del ser 
humano (capítulo 4) gracias al espíritu de Dios que se hace presente gestando la 
creación (capítulo 5).





3. LA SALVACIÓN TRANSFORMADORA





81

Teresa defiende y se empeña en la posibilidad del conocimiento del plan amo-
roso de Dios que crea y recrea para la plenitud. Desde el encuentro con Cristo resu-
citado, transmite la experiencia de un Dios uno y trino que crea lo bueno, lo finito 
y lo no divino para comunicar al ser humano la posibilidad de configurarse como 
existencia de vida agraciada en espera activa de lo definitivo.

El proyecto amoroso divino se comprende mejor cuando se piensa como un 
proceso único en triple dimensión creadora, salvadora y consumadora. La salva-
ción transformadora se puede comprender como proceso que, desde la creación 
en libertad, anhela infinitud. Y, por eso, el amor desbordante de Dios, que sigue 
dándose hasta el fin, se encarna en el salvador Jesucristo para manifestar la pre-
eminencia del amor sobre el mal. Este amor capacita para conocer el misterio de 
la soteriología recreadora que admira y desafía, y que, gracias al espíritu del Señor, 
va conduciendo la historia hacia la plenitud.

La antropología teológica fundamental que se halla latente en la obra tere-
siana presenta la salvación transformadora como la posibilidad del diálogo del ser 
humano con Dios. Esta relación dialógica se cumple a cabalidad en Cristo que 
encarna el proyecto amoroso de Dios y perfila un arquetipo humano. La peculiar 
relación de Jesucristo con Dios afecta y determina a cada persona susceptible de 
abrirse a la trascendencia. Este ser humano puede comprenderse como unidad 
plural que, a través de relaciones, se va forjando como sujeto y persona capaz de 
constituirse en un ser humano integral.

En el primer capítulo, se plantea el interrogante sobre si la soteriología tere-
siana, sistematizada desde la clave de la razón, puede dar cuenta del diálogo Dios 
y hombre. ¿Es posible conocer y experimentar la relación del ser humano y Dios? 
¿Puede un Dios infinito comunicar su plan para ser entendido por la condición 
finita? ¿De qué Dios se habla y de qué tipo de hombre? La respuesta se ofrece 
desde la incertidumbre del conocimiento humano que puede transformarse en 
certeza a lo largo del proceso histórico en que el ser humano se aproxima al mis-
terio salvador.

El capítulo segundo presenta la salvación transformadora como cristología 
implícita que revela la relación humano divina, ¿hay algún indicio que atestigüe 
de modo inteligible el diálogo Dios-hombre en la historia concreta? Jesucristo es la 
referencia que profundiza y realiza de manera singular el diálogo con Dios. Teresa 



82

no ignora la densidad del mal ¿cómo salva Jesucristo del pecado y cómo se sitúa 
ante el poder del mal que conduce al fracaso? ¿Por qué y en qué sentido se plantea 
la necesidad de la salvación? El seguimiento de Jesús, mediador que salva, conduce 
al encuentro con Cristo resucitado que muestra la necesidad de la salvación para 
la plenificación.

En el tercer capítulo se aborda la salvación transformadora inaugurada por 
Cristo en la encarnación y culminada en la resurrección que llega a todo ser hu-
mano. Se plantea, entonces, la posibilidad de la pretensión de la plena huma-
nización, del rebasamiento de sí mismo. Además, ¿es posible una racionalidad 
amorosa que se aboque a una fecundidad que se despliega y cobija? Teresa deja 
entrever que el amor capacita para el conocimiento y, de ese modo, el ser huma-
no agraciado puede entrar en la esfera divina, sobrepasando la condición humana 
por participación en el ser de Dios.

El interrogante planteado sobre qué tipo de ser humano viabiliza este único y 
triple proyecto soteriológico que lleva la creación a plenificación y cuál es su pe-
culiaridad frente a todo lo creado se estudia en el cuarto capítulo. Ante la realidad 
enigmática de lo humano, ¿puede la finitud descubrir y conocer la grandeza en la 
pequeñez? Estas preguntas se abocan al enfrentamiento del misterio de la unidad 
en la multiplicidad de lo humano dentro del proyecto salvador orientado hacia la 
mayor humanización.

La soteriología en Teresa es histórica y es escatológica (capítulo cinco). Es realiza-
ble y se anticipa en esperanza de que sea realizada plenamente más allá de la historia. 
Teresa vive ya atisbos y primicias de lo definitivo: ¿Cómo es posible vivir lo pasajero y 
temporal junto con lo trascendente y eterno? ¿Cómo lo posibilita el Espíritu presente 
en la historia? En definitiva, se remite a la experiencia de la comunión en el espíritu del 
Señor que va aproximándose al misterio de su ser persona y sujeto.

Seguidamente, cada capítulo aborda uno de los términos de la hipótesis de 
investigación para ir rescatando elementos característicos de la antropología sote-
riológica teresiana. El amor, la razón y su interrelación, que admira y desafía, va 
develando el misterio humano gracias al espíritu del Señor.

3.1.  LA POSIBILIDAD DE CONOCIMIENTO DEL MISTERIO 
DE SALVACIÓN

Teresa, en sus textos repletos de material simbólico y metafórico, permite 
detectar el plan originario divino en su dimensión soteriológica, como se verá a 
continuación, con ricas y sugerentes imágenes. Dios, al encarnarse, sigue dando 
consistencia a la obra creadora.

La antropología teológica fundamental, en clave teresiana, trata de dar cuenta 
de la posibilidad de la relación del ser humano con Dios. Teresa esboza los requisitos 
necesarios, por parte del hombre, para este diálogo; Dios ofrece la salvación transfor-
madora a un ser finito y capaz de acceder al misterio soteriológico. Y, a la vez, reseña 



83

la singularidad humana como apta para elegir libremente su co-participación en la 
historia de salvación. Además, el proyecto salvador se enfrenta con el mal que agrede 
al amor creador, es decir, la salvación choca con las resistencias del hombre a la gra-
cia y el pecado, aunque no destruye ni arruina la hermosura de la criatura, oculta la 
imagen de Dios. Seguidamente, se explicita por qué y en qué sentido el ser humano 
finito necesita la salvación que libera del pecado y concede el anhelo de la criatura de 
encontrarse con el Dios que continúa recreando su obra. Así, la necesidad de salva-
ción se debe a la plenificación más que al pecado.

El ser humano, desde su realidad de finitud, tiene la posibilidad de cono-
cimiento a través de la comprensión del proyecto salvador desde el diálogo y la 
participación; además, el conocimiento siempre es relativo y se va vislumbrando 
de una manera progresiva y profunda hacia el misterio de sí, de Dios y de todo 
lo existente1.

3.1.1. La comprensión del proyecto salvador como diálogo y participación
Una aproximación a los primeros textos del Castillo Interior revela que el 

originario plan divino sigue reinante en la historia de salvación. Teresa parte de 
su experiencia de encuentro y relación con el resucitado, y por eso afirma cierta 
certeza de la salvación en ese encuentro, aunque es difícil de comprender. Se 
necesita la salvación porque el ser humano finito y perfectible es capaz de acoger 
la gracia divina que le capacita para elegir la propuesta salvadora que encamina a 
la plena humanización y permite la superación del pecado2.

3.1.1.1. La vigencia creadora del plan soteriológico
El ser humano se perfila como hermosura opacada porque desconoce que 

el plan divino sigue activo y con empuje. A través de una imagen contrastante, se 
resalta la grandeza humana en contraposición a los efectos del pecado en la obra 
creadora a lo largo de la historia y es por esto que la autora plantea la posibilidad 
de la victoria sobre el mal3.

El encanto y la belleza ensombrecida por el pecado se plasma en el oscureci-
miento del retrato creacional pintado por la autora4, porque el pecado acampa en 

1 Ahora el acercamiento a la obra teresiana es desde la clave de salvación y a través de la 
palabra razón para ver la gnoseología que recepciona Teresa al dar forma a su latente antropología 
soteriológica.

2 El tema de la hamartología y la demonología que teológicamente recogen el tema del mal, no 
se niega ni margina en la obra teresiana. Se afirma que la soteriología teresiana no se modula inme-
diatamente a partir del pecado. Llama la atención como Teresa conecta el orden soteriológico con el 
creacional, presentando la salvación como proyecto divino recreador. La encarnación se puede enten-
der como confirmación positiva y sobreabundante del único designio creador de Dios. Otro tema que 
sería muy interesante tratar es la soteriología cómo se comporta en la hamartología. Lo que se aborda 
en este tema de la soteriología es que se salva lo creado.

3 Cf. 1M 2,1 y 2; 1M 2,3 y 4; 1M 2,10 y 14.
4 Cf. 1M 2,1. Las palabras del campo semántico son: saber y considerar (2 veces). También, Cf. 

1 M 2,2. Las palabras saber, entender (2) y pensar. Afirma Teresa: «Antes que pase adelante os quiero 
decir que consideréis qué será ver este castillo tan resplandeciente y hermoso, esta perla oriental, este 



84

el ser humano a pesar de que Dios sigue presente5. De tal forma, los efectos del 
pecado enmascarado6 generan una tremenda contradicción entre el deseo de vivir 
asida al Señor7 y la experiencia del alejamiento8.

Por tanto, se presenta un ser humano que, incluso en pecado, reúne las 
condiciones para el diálogo con Dios. Esto porque posee la capacidad, aunque 
empañada, de optar libremente por el proceso salvador, en su doble aspecto: libe-
ración de la negatividad del mal y propuesta de felicidad como vida densa, segura, 
confiada, y en definitiva, plena.

De este modo, el ser creado, sostenido y convocado a la plenitud del amor, 
muestra su valía esforzándose por pensar el sentido de su existencia. Esta notable 
valoración del sujeto —que alberga al mismo Dios e irradia la verdad, la belleza y 
la bondad del amor— resalta más al enfrentarla con el pecado, el cual adquiere 
densidad en el marco de la obra creadora: «consideréis qué será ver este castillo 
tan resplandeciente y hermoso, […] cuando cae en un pecado mortal». Teresa, en 
este texto, aclara su enfoque sobre la hamartología y sus efectos, afirma que aunque 
Dios está presente en el ser humano —«con estarse el mismo sol […] es como si 
allí no estuviese para participar de él»—, se niega la posibilidad de la relación, del 
encuentro, de la comunión consigo mismo, con los otros y con Dios, «con ser tan 
capaz […]. Ninguna cosa le aprovecha; […] las buenas obras […] son de ningún 
fruto […] y apartándonos de él [Dios], [… se] hace(r) placer al demonio». En con-
secuencia, el ser humano, siendo capaz de diálogo y participación, se disocia de sí 
mismo, se separa de los otros, se oculta de Dios hasta llegar al aniquilamiento de 
la muerte. Si se comprendiera la dramática ruptura que genera el pecado, el ser 

árbol de vida que está plantado en las mismas aguas vivas de la vida que es Dios, cuando cae en un pecado 
mortal. No hay tinieblas más tenebrosas ni cosa tan oscura y negra que no lo esté mucho más».

5 IBÍDEM. «No queráis más saber de que, con estarse el mismo sol que le daba tanto resplandor 
y hermosura todavía en el centro de su alma, es como si allí no estuviese para participar de él, con 
ser tan capaz para gozar de su Majestad como el cristal para resplandecer en él el sol. Ninguna cosa 
le aprovecha; y de aquí viene que todas las buenas obras que hiciere estando así en pecado mortal, 
son de ningún fruto para alcanzar gloria: porque no procediendo de aquel principio que es Dios, de 
donde nuestra virtud es virtud, y apartándonos de él, no puede ser agradable a sus ojos; pues, en fin, el 
intento de quien hace un pecado mortal no es contentarle, sino hacer placer al demonio que, como es 
las mismas tinieblas, así la pobre alma queda hecha una misma tiniebla». Este texto teresiano es clave 
para entender el pecado y sus efectos.

6 Cf. 1M 2,2. «Yo sé de una persona a quien quiso nuestro Señor mostrar cómo quedaba un 
alma cuando pecaba mortalmente. Dice aquella persona que le parece, si lo entendiesen, no sería 
posible ninguno pecar, aunque se pusiese a mayores trabajos que se pueden pensar por huir de las 
ocasiones. Y así le dio mucha gana que todos lo entendieran; y así os la dé a vosotras, hijas, de rogar 
mucho a Dios por los que están en este estado, todos hechos una oscuridad y así son sus obras; porque 
así como [...]».

7 IBÍDEM. «[...] de una fuente muy clara lo son todos los arroyicos que salen de ella (como es 
un alma que está en gracia que de aquí le viene ser sus obras tan agradables a los ojos de Dios y de 
los hombres porque proceden de esta fuente de vida adonde el alma está como un árbol plantado en 
ella, que la frescura y fruto no tuviera si no le procediere de allí, que esto le sustenta y hace no secarse 
y que dé buen fruto)».

8 IBÍDEM. «[...] así el alma que por su culpa se aparta de esta fuente y se planta en otra de muy 
negrísima agua y de muy mal olor, todo lo que corre de ella es la misma desventura y suciedad».



85

humano se expondría a menos ocasiones y viviría más preocupado de permanecer 
en la presencia de Dios. Teresa expresa el dilema humano a través de la oposición 
de términos: «negrísima agua y de muy mal olor», en disyuntiva a «obras tan agra-
dables […] porque proceden de esta fuente de vida adonde el alma está como un 
árbol plantado en ella»9. Esta contradicción tan aguda se presenta oculta por el pe-
cado, tapada con una tela que impide la conciencia del mal. Y, aunque Dios habita 
dentro, a veces está velado por la falta, siendo por eso que el ser humano vive en 
tinieblas a pesar de contener dentro de sí a Dios. El paraíso es primordial y el pecado 
no destruye la naturaleza, aunque la debilita; por tanto, hay continuidad y perma-
nencia de lo creacional, la obra buena de Dios, «este castillo […] perla oriental, este 
árbol de vida […] en un pecado mortal […] con estarse el mismo sol […], queda 
hecha una misma tiniebla […] todo […] es […] desventura y suciedad».

La antropología teresiana latente presenta la realidad humana a través del con-
traste luz y tinieblas. El agraciamiento y hermosura del ser humano se opaca al caer 
en la oscuridad del pecado, el que cobra fuerza porque el hombre ignora sus efec-
tos. Por lo tanto, el desenmascaramiento del mal es requisito de iluminación de la 
razón en el proceso de conocimiento y explicación del misterio humano.

En síntesis, Teresa, tras mostrar la obra buena de Dios en el primer capítulo de 
la primera morada, seguidamente escribe la otra cara de la moneda en el segundo 
capítulo. Así, el texto 1M 2,1 se puede leer como la clave fundamental para en-
tender la concepción teresiana del pecado y sus consecuencias.

Teresa, con la imagen del paño muy negro que tapa el sol y el ejemplo de la 
sustancia negra —pez— sobre el cristal que, aunque inhibe la función, no lo des-
truye, quiere explicar la necesidad de liberación del ser humano bueno y frágil. 
La dignidad y hermosura del ser humano, aunque se oculte por el pecado y sus 
secuelas, permanece arraigada en la hondura de la persona10, que, gracias a la 
salvación de Jesucristo, posibilita tratar de evitar el pecado11, renunciando a una 
existencia inhumana y apostando por la vida12.

Dios ha impreso en el ser humano tal dignidad que, aunque el pecado os-
curezca sus capacidades, puede seguir siendo su alteridad. Por tanto, gracias al 
diálogo con Dios, el ser humano siempre es invitado a una historia de salvación 

9 La autora evoca las imágenes bíblicas del árbol que bebe de agua limpia: Sal 1,3; Jr 17,8.
10 Cf. 1M 2,3. La palabra del campo semántico de razón es considerar. En el texto 1M 2,4, las 

palabras son: entender (2) y procurar. Afirma la autora en el primer texto dicho: «Es de considerar 
aquí que la fuente y aquel sol resplandeciente que está en el centro del alma no pierde su resplandor 
y hermosura, que siempre está dentro de ella, y cosa no puede quitar su hermosura. Mas, si sobre un 
cristal que está al sol se pusiese un paño muy negro, claro está que, aunque el sol dé en él, no hará su 
claridad operación en el cristal».

11 Cf. 1M 2,4. «¡Oh almas redimidas por la sangre de Jesucristo, entendeos y habed lástima de 
vosotras! ¿Cómo es posible que, entendiendo esto, no procuráis quitar esta pez de este cristal?».

12 IBÍDEM. «Mirad que, si se os acaba la vida, jamás tornaréis a gozar de esta luz. ¡Oh Jesús; qué 
es ver a un alma apartada de ella; cuáles quedan los pobres aposentos del castillo; qué turbados andan 
los sentidos, que es la gente que vive en ellos y las potencias, que son los alcaides y mayordomos y 
maestresalas, con qué ceguedad, con qué mal gobierno! En fin, como adonde está plantado el árbol 
que es el demonio, ¿qué fruto puede dar?».



86

que comporta lucha contra el mal, negar la negatividad, optando por la positividad 
de lo verdadero.

Con esto, se defiende muy intensamente que, en la interioridad humana, pese 
al pecado, sigue siempre presente el amor de Dios, debido a que no se puede 
usurpar la dignidad del ser humano: «la fuente y aquel sol resplandeciente que 
está en el centro del alma no pierde su resplandor y hermosura». De este modo, lo 
primordial —la antecedencia lógica— es la experiencia de la belleza y el esplendor 
del proyecto amoroso; después, el ser humano lo desdice y altera. Dice Teresa que, 
si «se pusiese un paño muy negro, claro está que, aunque el sol dé en él, no hará 
su claridad operación en el cristal». El ser humano que se enfunda, ocultándose a 
la verdad de Dios y de sí mismo, acaba no percibiendo el poder del pecado. Mi-
nusvalorándolo, vive bajo un manto negro que le impide ver el resplandor del sol 
como un efecto del pecado que incapacita para una vida agraciada, a modo de una 
sustancia negra y pegajosa que mancha el vidrio: «¡[…] entendeos y habed lástima 
de vosotras! ¿Cómo es posible que, entendiendo esto, no procuráis quitar esta pez 
de este cristal?». El ser humano, alejándose del plan divino, por el que ha sido dado 
a la vida, cae en el deterioro de la existencia viviendo en desorientación y sin capa-
cidad de discernimiento, lo que va contra lo más profundo de su ser; se descubre 
como los «pobres aposentos del castillo» en ruinas, «¡[…] con qué mal gobierno!».

Se detecta, entonces, una antropología unificadora de la pluralidad de lo hu-
mano. Asimismo, una antropología positiva, cuyo optimismo no se anula por el pe-
cado porque se contempla desde la cristología como antropología cumplida. Jesús 
salva, redime del pecado y propone felicidad por su vida acorde al plan de Dios. 
La entrega de Jesús por nosotros puede ser aceptada por el ser humano como pro-
puesta de felicidad. En definitiva, el ser humano bajo el pecado pierde lucidez 
para saber que Dios sigue habitando su ser y que su plan divino sigue pujante. La 
persona en pecado vive en la oscuridad del mal y se va encaminando a una muerte 
que le impide la salvación de Cristo.

El ser humano, en relación de comunión con Dios, reconoce su rica y com-
plicada condición interior13 y, tomando conciencia de la negatividad, trata de for-
talecerse, pidiendo la necesaria ayuda para la renuncia al pecado14.

13 Cf. 1M 2,10. La palabra es reflexionar (para entenderse y conocerse). Dice la autora: «Hay 
dos ganancias de esto [conocernos, 1M 2,9]: la primera, está claro que parece una cosa blanca muy 
más blanca cabe la negra y, al contrario, la negra cabe la blanca; la segunda es porque nuestro enten-
dimiento y voluntad se hace más noble y más aparejado para todo bien tratando a vueltas de sí con 
Dios; y, si nunca salimos de nuestro cieno de miserias, es mucho inconveniente».

14 IBÍDEM. «Así como decíamos de los que están en pecado mortal cuán negras y de mal olor 
son sus corrientes, así acá —aunque no son como aquéllas, ¡Dios nos libre!, que esto es compara-
ción— metidos siempre en la miseria de nuestra tierra, nunca el corriente saldrá de cieno de temores, 
de pusilanimidad y cobardía; de mirar si me miran, no me miran; si, yendo por este camino, me su-
cederá mal; si osaré comenzar aquella obra; si será soberbia; si es bien que una persona tan miserable 
trate de cosa tan alta como la oración; si me tendrán por mejor, si no voy por el camino de todos; que 
no son buenos los extremos, aunque sea en virtud; que, como soy tan pecadora, será caer de más alto; 
quizá no iré adelante y haré daño a los buenos; que una como yo no ha menester particularidades». 
También se puede consultar 1M 2,14. Palabras del campo semántico: entender, entrar (4).



87

El ser humano, que por el pecado se encorva sobre sí mismo, también puede, 
gracias a la alteridad, vivir abierto al diálogo con quien habita su interioridad; así crece 
en conocimiento y amor, y se encamina hacia la salvación en medio de la realidad con 
sus claroscuros. Teresa expresa este proceso desde un lenguaje que tiene sus caracte-
rísticas y peculiaridades con respecto al lenguaje de los teólogos15.

La persona va conociéndose gracias al trato con Dios, y se eleva sobre su 
propia incapacidad y limitación: «nuestro entendimiento y voluntad se hace más 
noble y más aparejado para todo bien tratando a vueltas de sí con Dios». La aper-
tura amorosa a Dios le descubre la capacidad de salir de sí y el deseo de liberarse 
«de nuestro cieno de miserias, [que] es mucho inconveniente». Dios habita en el 
hombre, y también el mal le manipula cuando la realidad de pecado se instala 
dentro de la persona. De todas formas, siempre la relación de apertura a Dios 
supone una gran ayuda para el afrontamiento de los conflictos humanos. De tal 
modo, el reconocimiento de la fragilidad y la toma de conciencia de los efectos del 
pecado posibilitan la aceptación del miedo ante el fracaso y el orgullo herido por la 
poca valoración: «cieno de temores, de pusilanimidad y cobardía; de mirar si me 
miran, no me miran». Con la gracia, es posible la renuncia al mal y la apuesta por 
el proceso del conocimiento, aun sabiendo que, pese a su capacidad de recep-
tividad, la persona es propensa a encerrarse y cegarse. En las primeras moradas, 
aunque hay mucho sol, también hay tierra en los ojos y falta claridad para el 
discernimiento: «si, yendo por este camino, me sucederá mal; si osaré comenzar 
aquella obra; si será soberbia; […]; que, como soy tan pecadora, […]; haré daño 
a los buenos; que una como yo no ha menester particularidades».

De ese modo, el misterio del ser humano se teje en relaciones complejas, por 
lo que es necesaria la apertura dialogal a Dios, para aprender a recibir lo que no 
nace espontáneamente y conduce a una mayor humanización.

15 Este texto de 1M 2,10, es una muestra de cómo Teresa trata de encontrar un lenguaje que 
exprese su experiencia. Para poder entender el lenguaje de la mística puede ser útil consultar los 
siguientes artículos. 1. Cf. VON BROCKHUSEN, G. «Lenguaje de la mística». En: DINZELBACHER, 
P. Diccionario de la Mística. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000, pp. 654-658. El artículo de von 
Brockhusen siguiendo a Nicolás de Cusa afirma que por medio del lenguaje «otros puedan ser atraí-
dos a la Realidad que irrumpe a través de la palabra creada» (p. 655); Von Brockhusen citando a 
Congar «no es el lenguaje del profeta ni del teólogo» y apoyándose en Garrigou-Lagrange, dice que 
este lenguaje «sobrepasa los límites de las fórmulas de fe» (p. 658). 2. Además, cf. BALDINI, M., 
«Lenguaje místico». En: BORRIELLO, L. y otros. Diccionario de Mística. Madrid: Editorial San Pablo, 
2002, pp. 1049-1053. Dice Baldini que el lenguaje es «un arpón destinado a traer el alma a Dios para 
su salvación» (p. 1049); el lenguaje místico usa figuras literarias hasta que «encuentra la brutalidad 
lógica de una contradicción que no se oculta; más aún, que se complace en mostrarse […] vigorosa 
formulación de algo esencial a la fe cristiana […] la combinación de ideas contradictorias […] en el 
mundo de la dualidad crea lingüísticamente la coincidentia oppositorum (que según Nicolás de Cusa 
era la definición menos imperfecta de Dios), porque funde en unidad dos imágenes contrastantes o 
dos entidades lingüísticas portadoras de significados conceptuales opuestos [lo que] permite expresar 
algo inefable» (pp. 1051-1052). 3. Finalmente, para seguir profundizando puede servir cf. CONGAR, 
Y. «Lenguaje de los espirituales y lenguaje de los teólogos». En: Situación y tareas de la teología hoy. 
Salamanca: Editorial Sígueme, 1970, pp. 163-190. También GARRIGOU-LAGRANGE, R. «Le langage 
des spirituels comparé à célui des théologiens». En: La Vie Spirituelle−Supplément, Paris, (VSpS) 41 
(1936), pp. 257ss.



88

3.1.1.2. La gratitud por el conocimiento de la salvación

El ser humano puede abrirse a la difícil comprensión de la salvación, en cuan-
to que descubre en sí la capacidad de recibir para irse transformando. Además, 
no se ignora la fuerza del mal que Jesús vence convirtiéndose en víctima. Para 
ello, Dios ofrece permanentemente su disponibilidad al diálogo en la oración, 
otorgando «contentos y gustos» para que el ser humano confíe en Él. Así, el ser 
humano, a través de una relación consciente y cercana a Dios, puede aproximar-
se, olvidándose de sí y centrándose en la presencia de Dios, al conocimiento del 
misterio salvador16.

La razón puede llegar a entender la cooperación entre la acción de Dios17 y 
el esfuerzo humano por avanzar en el proceso de conocimiento de la salvación18 
y, por eso, el ser humano se abre a la posibilidad del encuentro salvador con el 
Señor19. Gracias a este encuentro dialogal, el ser humano, aunque con miedo y 
duda, puede irse capacitando para la integridad20 y, al ponerse al servicio obede-
ciendo21, va reconociendo la gracia como presencia de Dios en su fragilidad22. Al 

16 Cf. 3M 1,1 y 3M 1,3 y 3M 2,1; 4M 1,4 y 4M 1,14; 4M 3,5 y 4M 3,6. En la introducción de 
esta segunda parte se ha señalado que la positividad de la creación permanece en la salvación ya que 
el Dios salvador no suprime ni reemplaza al Dios creador, es el mismo Padre de Jesucristo empeñado 
en la comunicación de su amor para que el ser humano pueda llegar a su plenitud. La creación nece-
sita salvación para llegar a plenitud.

17 Cf. 3M 1,1. «A los que por la misericordia de Dios han vencido estos combates y con la per-
severancia entrado a las terceras moradas, ¿qué les diremos, sino bienaventurado el varón que teme al 
Señor? (Sal 111,1)».

18 IBÍDEM. «No ha sido poco hacer su Majestad que entienda yo ahora qué quiere decir el 
romance de este verso a este tiempo, según soy torpe en este caso. Por cierto, con razón le llama-
remos bienaventurado, pues si no torna atrás, a lo que podemos entender, lleva camino seguro de 
su salvación».

19 IBÍDEM. «Aquí veréis, hermanas, lo que importa vencer las batallas pasadas, porque tengo por 
cierto que nunca deja el Señor de ponerle en seguridad de conciencia, que no es poco bien; digo en 
seguridad, y dije mal; que no la hay en esta vida y por eso siempre entended que digo: si no torna a 
dejar el camino comenzado».

20 Cf. 3M 1,3. «Por cierto, hijas mías, que estoy con tanto temor escribiendo esto que no sé 
cómo lo escribo ni cómo vivo cuando se me acuerda, que es muy muchas veces. Pedidle, hijas mías, 
que viva su Majestad en mí siempre, porque, si no es así, ¿qué seguridad puede tener una vida tan 
mal gastada como la mía? Y no os pese de entender que esto es así, como algunas veces lo he visto en 
vosotras cuando os lo digo, y procede de que quisierais que hubiera sido muy santa, y tenéis razón; 
también lo quisiera yo; mas, ¿qué tengo de hacer si lo perdí por sola mi culpa?».

21 IBÍDEM. «Que no me quejaré de Dios que dejó de darme bastantes ayudas para que se 
cumplieran vuestros deseos; que no puedo decir esto sin lágrimas y gran confusión de ver que escriba 
yo cosa para las que me pueden enseñar a mí. Recia obediencia ha sido; plega el Señor que pues se 
hace por él, sea para que os aprovechéis de algo porque le pidáis perdone a esta miserable atrevida. 
Mas bien sabe su Majestad que sólo puedo presumir de su misericordia, y ya que no puedo dejar de ser 
la que he sido no tengo otro remedio sino llegarme a ella y confiar en los méritos de su Hijo y de la 
Virgen, madre suya, cuyo hábito indignamente traigo y traéis vosotras».

22 IBÍDEM. «Alabadle, hijas mías, que lo sois de esta Señora verdaderamente y así no tenéis para 
qué os afrentar de que sea yo ruin, pues tenéis tan buena madre; imitadla y considerad qué tal debe 
ser la grandeza de esta Señora y el bien de tenerla por patrona, pues no han bastado mis pecados y ser 
la que soy para deslustrar en nada esta sagrada orden».



89

mismo tiempo, también descubre la tentación y puesta a prueba de personas ma-
duras23 a las que resulta muy difícil orientar adecuadamente en el camino hacia la 
salvación transformadora24.

Esta relación dialogante entre Dios y el hombre ayuda a la configuración 
plena de la persona. El ser humano, recibiendo el don de Dios, puede ir experi-
mentando la salvación, y, asumiendo la ambigüedad del proceso, se le invita a ser 
partícipe en el proyecto salvador.

La persona puede vivenciar la salvación como don divino para avanzar en 
el proceso de conocimiento que va realizando a lo largo de su existencia: «A los 
que por la misericordia de Dios han vencido estos combates […] les diremos, 
[…] lleva(n) camino seguro de su salvación […] si no torna a dejar el camino 
comenzado». La persona, ante la gran propuesta salvífica, experimenta la propia 
inconsistencia desde la cual pide la presencia de Dios: «estoy con tanto temor 
escribiendo esto […]. Pedidle, hijas mías, que viva su Majestad en mí siempre». La 
autora es consciente de la dificultad de vivir la voluntad de Dios y de entender la 
gracia, por lo que necesita tiempo y condiciones apropiadas para la comprensión 
de la oferta amorosa. Aun así, la condición humana anhela la entrega a un pro-
yecto de felicidad que solo Dios puede proporcionar: «sabe su Majestad que sólo 
puedo presumir de su misericordia, y […] llegarme a ella y confiar en los méritos 
de su Hijo». Afirma Teresa que la «recia obediencia» y la confianza acrecientan 
la conciencia de la presencia de Dios, que, en la debilidad humana, puede hacer 
surgir la alabanza y la alegría de tal modo que la limitación humana no desdice la 
grandeza divina: «Alabadle, hijas mías, […] pues no han bastado mis pecados y ser 
la que soy para deslustrar en nada». La persona crece en el conocimiento de sí y 
en la unificación personal, si tiene en cuenta las tensiones suscitadas por las luchas 
interiores. Lo que deviene en la estabilidad personal, la seguridad y firmeza en un 
periodo existencial que se ha de armonizar con la prueba provocadora de la in-
tranquilidad ante los conflictos que pueden llevar a sucumbir en la tentación: «Yo 
he conocido algunas almas, […] que han […] vivido muchos años en esta rectitud 
y concierto alma y cuerpo […]. Probarlos su Majestad en cosas no muy grandes, y 
andar con tanta inquietud».

Teresa cree que la prueba es necesaria para la purificación, ya que, a través de 
ella, es posible descubrir cómo Dios salva desde la impotencia y la debilidad (Mc 
14,32-43); es decir, Dios, asumiendo lo más frágil, realiza la salvación por el Espíritu 
(Rm 5,3-5). La autora sabe que el llamamiento divino es universal y la respuesta 
humana es libre, pues, aunque la recomendación va implícita en los términos de 

23 Cf. 3M 2,1. «Yo he conocido algunas almas, y aun creo que puedo decir hartas, de las que 
han llegado a este estado y estado y vivido muchos años en esta rectitud y concierto alma y cuerpo 
a lo que se puede entender, y después de ellos que ya parece habían de estar señores del mundo, al 
menos bien desengañados de él».

24 IBÍDEM. «[…] probarlos su Majestad en cosas no muy grandes, y andar con tanta inquietud y 
apretamiento de corazón que a mí me traían tonta y aun temerosa harto pues darles consejo no hay 
remedio, porque, como ha tanto que tratan de virtud, paréceles que pueden enseñar a otros y que les 
sobra razón en sentir aquellas cosas».



90

la propuesta —muerte y vida—, no se atenta contra la libertad, que no es neutra, 
por sugerir el bien conveniente para el ser humano25. Teresa vierte una antropología 
unitaria en la que todo el ser humano resulta involucrado, por lo cual el autocono-
cimiento, desde la apertura a Dios, va orientando hacia la salvación a través de la 
purificación y la conversión a la humildad, al desasimiento y a la confianza.

El ser humano, cuando logra su objetivo en la relación con el otro y con el 
mundo, experimenta una razonable alegría26. Por eso, el empeño en las relaciones 
interpersonales y en los compromisos históricos puede dar lugar a los contentos27 y, 
también, se pueden vivenciar los gustos28. Por lo tanto, la vida del hombre puede ser 
agraciada con lo que necesita, la presencia de Dios, que otorga la paciencia espe-
ranzada29 para ir adquiriendo el conocimiento del proyecto salvador30.

El misterio humano se atisba en el ámbito del diálogo con Dios. En esa rela-
ción, el ser humano va descubriendo que Dios le concede la gracia para compro-
meterse en la historia e ir cooperando en la salvación.

Sin perjuicio de lo anterior, la comunicación de la interioridad resulta difícil, 
pero de todos modos se explica el significado y la diferencia entre dos experiencias 
interiores —contento y gusto— en las que Dios se acerca al ser humano31. El con-
tento emerge ante el propósito conseguido, tanto en la relación interpersonal como 

25 Esto lo expresa bien el artículo de ORBE, A. «El dilema entre la vida y la muerte». Gregoria-
num, 51 (1990), pp. 305-365 (I parte) y pp. 509-536 (II parte). Especialmente p. 307.

26 Cf. 4M 1,4. «Pues hablando de lo que dije que diría aquí de la diferencia que hay entre con-
tentos en la oración o gustos, los contentos me parece a mí se pueden llamar los que nosotros adqui-
rimos con nuestra meditación y peticiones a nuestro Señor, que procede de nuestro natural, aunque 
en fin ayuda para ello Dios, que hase de entender en cuanto dijere que no podemos nada sin él, mas 
nacen de la misma obra virtuosa que hacemos y parece a nuestro trabajo lo hemos ganado y con razón 
nos da contento habernos empleado en cosas semejantes».

27 IBÍDEM. «Mas, si lo consideramos, los mismos contentos tendremos en muchas cosas que 
nos pueden suceder en la tierra, así en una gran hacienda que de presto se provea alguno, como de 
ver una persona, que mucho amamos, de presto; como de haber acertado en un negocio importante 
y cosa grande de que todos dicen bien; como si a alguna le han dicho que es muerto su marido o 
hermano o hijo y le ve venir vivo».

28 IBÍDEM. «Yo he visto derramar lágrimas de un gran contento y aun me ha acaecido alguna 
vez. Paréceme a mí que, así como estos contentos son naturales, así en los que nos dan las cosas de 
Dios, sino que son de linaje más noble, aunque estotros no eran tampoco malos. En fin, comienzan de 
nuestro natural mismo y acaban en Dios. Los gustos comienzan de Dios y siéntelos el natural y goza 
tanto de ellos como gozan los que tengo dichos y mucho más. ¡Oh Jesús, y qué deseo tengo de saber 
declararme en esto!; porque entiendo, a mi parecer, muy conocida diferencia y no alcanza mi saber a 
darme a entender; ¡hágalo el Señor!».

29 Cf. 4M 1,14. «Hay más y menos en este estorbo conforme a la salud y a los tiempos; padezca 
la pobre alma aunque no tenga en esto culpa, que otras haremos por donde es razón que tengamos 
paciencia. Y porque no basta lo que leemos y nos aconsejan, que es que no hagamos caso de estos pen-
samientos, para las que poco sabemos no me parece tiempo perdido todo lo que gasto en declararlo más 
y consolaros en este caso; mas hasta que el Señor nos quiera dar luz, poco aprovecha».

30 IBÍDEM. «Mas es menester y quiere su Majestad que tomemos medios y nos entendamos y lo 
que hace la flaca imaginación y el natural y demonio no pongamos la culpa al alma».

31 Cf. SERRANO, A. «Contentarse con la finitud o atreverse a gustar la trascendencia. Aproxima-
ción al dilema de la razón en Santa Teresa de Ávila». Teología y Vida, 47 (2006), pp. 575-613.



91

en la actividad comprometida, y por ende es el resultado de un logro humano: 
«procede de nuestro natural, […], nacen de la misma obra virtuosa que hacemos»; 
y el gusto es una realidad procedente de Dios, es más elevado y profundo, «co-
mienzan de Dios y siéntelos el natural […] son de linaje más noble». El contento es 
la alegría vivida por la fidelidad al proyecto de Dios, y el gusto es la alegría recibida 
gratuitamente de Dios, por la permanencia en la unión con Él. De esta manera, el 
ser humano puede comprender la globalidad únicamente desde una visión amplia, 
a largo plazo, integradora, y que, a su debido momento, conocerá y alcanzará la 
visión total, en duración, extensión y profundidad: «es razón que tengamos pacien-
cia». Se trata de diferenciar lo fundamental de lo accesorio y, objetivando, esperar el 
tiempo propicio para entender que el esfuerzo cobra sentido sólo si se comprende 
el amor de Dios como el fundamento y sentido de la existencia: «mas hasta que 
el Señor nos quiera dar luz, poco aprovecha». Para comprender y vivir el proyecto 
salvador, se necesita la formación y el contraste que preparan para no deslumbrarse 
por la luz que Dios irradia; pues Él concede únicamente cuando el ser humano 
puede asumir el don. Por eso, la persona puede esperar la luz del Señor que ilumina 
el camino guiándola hacia la plenitud: «es menester y quiere su Majestad que to-
memos medios y nos entendamos y […] no pongamos la culpa al alma». Teresa vive 
todo esto en un contexto histórico que interpreta desde su realidad existencial32.

La armonía entre la acción de Dios y el hombre desentraña la hondura humana 
y refleja una antropología integradora inclusiva de los dos movimientos: del hombre 
a Dios, contento, y de Dios al hombre, gusto. Se trata de un pensar optimista por-
que el resultado de ambas acciones es la alegría experimentada desde la realidad 
histórica y cotidiana, y la alegría profunda que Dios regala inmerecidamente.

Teresa invita a la aspiración por el gusto sin negar el contento. El primero es 
gozo intenso y colmado recibido de la presencia divina. Sin embargo, este no niega 
el segundo, que es gozo ocasionado por la participación con Dios en su proyecto 
salvador que va acercando el Reinado de Dios. Ambas vivencias estimulan el co-
nocimiento del misterio del ser humano, lo que supone la apropiación de la finitud 
que proporciona la lucidez para dejarse encontrar por el Dios que busca.

El ser humano, desde la humildad y el silencio, puede acoger el don gratuito 
cuando se confía en Dios33, y se hace lo más consciente posible de su gracia34. 

32 En el tiempo que escribe esta cuarta morada se entera de la muerte de Nicolás Ormaneto, 
nuncio papal que defendía la reforma teresiana. Este acontecimiento fue un gran drama en la vida de 
Teresa, Cf. ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo…, p. 75.

33 Cf. 4M 3,5. «Ya puede ser que yo me engañe, mas voy por estas razones: la primera, que 
en esta obra de espíritu, quien menos piensa y quiere hacer, hace más; lo que habemos de hacer 
es pedir como pobres necesitados delante de un grande y rico emperador y luego bajar los ojos y 
esperar con humildad. Cuando por sus secretos parece que entendemos que nos oye, entonces es 
bien callar, pues nos ha dejado estar cerca de él, y no será malo procurar no obrar con el entendi-
miento, si podemos, digo».

34 IBÍDEM. «Mas si este Rey aún no entendemos que nos ha oído ni nos ve, no nos hemos de 
estar bobos, que lo queda harto el alma cuando ha procurado esto y queda mucho más seca, y por 
ventura más inquieta la imaginación con la fuerza que se ha hecho a no pensar nada; sino que quiere 
el Señor que le pidamos y consideremos estar en su presencia, que él sabe lo que nos cumple. Yo no 



92

La disposición a la receptividad del don facilita el propio conocimiento, es decir, la 
entrega en Dios, junto al abandono del propio esfuerzo, posibilita que el ser humano 
pueda gozar de Dios35; para lo que necesita centrarse en Él y olvidarse de sí36.

Es así cómo el diálogo íntimo del ser humano con Dios puede capacitarle 
para recibir la salvación, lo que provoca la gratuidad y la apertura al conocimiento 
de Dios para vivir activamente la presencia divina37.

Además, el proceso de conocimiento y crecimiento en la vida interior se realiza 
sin pretensiones desmesuradas, es decir, como indigente desprovisto de todo ante el 
Dios que dona, gratuitamente, lo único fundamental e imprescindible. El sentido de la 
existencia humana se pide y se espera como el publicano (Lc 18,13). Dice la autora: 
«en esta obra de espíritu, quien menos piensa y quiere hacer, hace más». La presencia 
silenciosa y la cercanía de Dios provocan el deseo de recibir y gozar la gracia ante lo 
que el entendimiento enmudece. Pero, cuando la fe aún no vive la experiencia de 
encuentro comunicativo, se cree que Jesucristo, el Amado, ni ve ni oye; y, entonces, 
es imprescindible la reflexión y la petición insistente: «quiere el Señor que le pidamos 
y consideremos estar en su presencia, que él sabe lo que nos cumple». La entrega 
en la voluntad divina supone que Dios pase a ser el centro; su Palabra y su Amor 
envolvente y sustentador. Así, de este modo, se recibe más de lo esperado: «dejarse el 
alma en las manos de Dios, haga lo que quisiere de ella, con el mayor descuido de su 
provecho que pudiere y mayor resignación a la voluntad de Dios». Cuando el hombre 
solo busca a Dios, todo lo demás sobra porque se recibe por añadidura: «da una luz 
en el conocimiento tan sobre la que podemos alcanzar».

Se detecta una antropología buscadora de equilibrio entre la acción de Dios 
libre, gratuita y la respuesta insistente del ser humano. De tal modo, la persona acepta 
que todo depende de ella y, a la vez, todo se recibe gratis. La entrega confiada en 
Dios, como el barro en las manos del alfarero (Jr 18,3-6), se despreocupa del propio 
provecho y utilidad y va creciendo en libertad y en la desposesión de sí para la recep-
tividad de Dios, «Dios las ponga [potencias] en otro [trabajo] mayor».

puedo persuadirme a industrias humanas en cosas que parece puso su Majestad límite y las quiso dejar 
para sí; lo que no dejó otras muchas que podemos con su ayuda, así de penitencias, como de obras, 
como de oración, hasta donde puede nuestra miseria».

35 Cf. 4M 3,6. «La segunda razón es que estas obras interiores son todas suaves y pacíficas, y hacer 
cosa penosa antes daña que aprovecha. Llamo penosa cualquier fuerza que nos queramos hacer, como sería 
pena detener el huelgo; sino dejarse el alma en las manos de Dios, haga lo que quisiere de ella, con el mayor 
descuido de su provecho que pudiere y mayor resignación a la voluntad de Dios. La tercera es que el mismo 
cuidado que se pone en no pensar nada, quizá despertará el pensamiento a pensar mucho».

36 IBÍDEM. «La cuarta es que lo más sustancial y agradable a Dios es que nos acordemos de su 
honra y gloria y nos olvidemos de nosotros mismos y de nuestro provecho y regalo y gusto. Pues ¿cómo 
está olvidado de sí el que con mucho cuidado está que no se osa bullir ni aun deja a su entendimiento 
y deseos que se bullan a desear la mayor gloria de Dios ni que se huelgue de la que tiene? Cuando su 
Majestad quiere que el entendimiento cese, ocúpale por otra manera y da una luz en el conocimiento 
tan sobre la que podemos alcanzar, que le hace quedar absorto, y entonces, sin saber cómo, queda 
muy mejor enseñado que no con todas nuestras diligencias para echarle más a perder. Que pues Dios 
nos dio las potencias para que con ellas trabajásemos, y se tiene todo su premio, no hay para qué las 
encantar sino dejarlas hacer su oficio hasta que Dios las ponga en otro mayor».

37 La Escritura lo expresa en la experiencia del Tabor (Mc 9, 2-8; Mt 17, 4-7).



93

3.1.2. La relatividad del conocimiento humano

El ser humano, desde lo provisorio de su conocimiento —perplejo, contra-
dictorio, limitado y, en definitiva, necesitado de salvación—, puede acceder a 
la salvación transformadora. De ese modo, la duda razonable de todo proceso 
cognoscitivo se puede convertir en confianza en Dios, cuando el ser humano 
abierto a la Palabra de Dios descubre criterios que le llevan a vivir salvado en 
esperanza38.

3.1.2.1. La fragilidad acoge la revelación salvadora

La persona se dispone existencialmente para la escucha de la Palabra, y aco-
giéndola resulta que su condición finita se ve desbordada por la infinitud de la 
presencia divina39.

El ser humano vive con certeza la experiencia de la unión con Dios que es 
vivencia de salvación40 aunque no logra comprender total y plenamente el miste-
rio de Dios41. Además, la persona, aun cuando solo desea y busca la voluntad de 
Dios, puede engañarse42 porque no hay total evidencia de fidelidad, por lo que 
es posible la traición43.

38 Para el pensar unitario teresiano la salvación transformadora es concreción de la creación amada: 
es afirmar que Dios salva y crea permanentemente. La mística soteriológica teresiana aflora desde su razón 
y entiende que la finitud es amada, permanece y está necesitando un encuentro que le lleve a la infinitud. 
La creación se profundiza en la encarnación de Dios en Cristo. De ese modo, en el encuentro con 
Cristo el ser humano ratifica que el Dios que se humana y que resucita a Jesús, es el Dios de la creación 
amada; la que está anhelante de una vida plena y necesitada de un salvador. Teresa comunica una vi-
sión integral y sobria de su experiencia de salvación transformadora. Es lo que se pretende sistematizar 
del pensar teresiano en un momento diferente al que ella lo comunica. Para nuestra autora el Dios 
trinitario que envía al Hijo por el Espíritu es creador, salvador y consumador.

39 Cf. 5M 1,11 y 5M 4,7; 6M 1,4 y 6M 3,5.
40 Cf. 5M 1,11. «No os habéis de engañar pareciéndoos que esta certidumbre queda en forma cor-

poral como el cuerpo de nuestro Señor Jesucristo está en el Santísimo Sacramento, aunque no le vemos; 
porque acá no queda así sino de sola la divinidad. Pues ¿cómo lo que no vimos se nos queda con esa 
certidumbre? Eso no lo sé yo; son obras suyas; mas sé que digo verdad, y quien no quedare con 
esta certidumbre, no diría yo que es unión de toda el alma con Dios sino de alguna potencia y otras 
muchas maneras de mercedes que hace Dios al alma».

41 IBÍDEM. «Hemos de dejar en todas estas cosas de buscar razones para ver cómo fue; pues no 
llega nuestro entendimiento a entenderlo, ¿para qué nos queremos desvanecer? Basta ver que es todo-
poderoso el que lo hace; y pues no somos ninguna parte por diligencias que hagamos para alcanzarlo 
sino que es Dios el que lo hace, no lo queramos ser para entenderlo».

42 Cf. 5M 4,7. «Podréisme preguntar o estar con duda de dos cosas: la primera que si está el alma 
tan puesta con la voluntad de Dios, como queda dicho, que ¿cómo se puede engañar?, pues ella en todo 
no quiere hacer la suya. La segunda, ¿por qué vías puede entrar el demonio tan peligrosamente que se 
pierda vuestra alma, estando tan apartadas del mundo y tan llegadas a los sacramentos y en compañía, 
podemos decir, de ángeles, pues por la bondad del Señor todas no traen otros deseos sino de servirle y 
agradarle en todo?».

43 IBÍDEM. «[…] que ya los que están metidos en las ocasiones del mundo, no es mucho. Yo 
digo que en esto tenéis razón, que harta misericordia nos ha hecho Dios; mas cuando veo, como 
he dicho, que estaba Judas en compañía de los apóstoles y tratando siempre con el mismo Dios y 
oyendo sus palabras, entiendo que no hay seguridad en esto».



94

El ser humano tiene posibilidad de relacionarse con Dios desde su realidad 
finita sin la pretensión de querer ser Dios y aceptando la perplejidad ante el po-
der del mal. Así, el diálogo con Dios capacita para ser protagonista en la lucha y 
participar en el proceso de la salvación.

La presencia de Dios otorga un tipo de seguridad que va más allá de la im-
presión producida en nuestros sentidos. En la experiencia de unión con Dios, 
se recibe un conocimiento indudable y claro, aunque no se sepa expresar ade-
cuadamente: «Eso no lo sé yo; son obras suyas; mas sé que digo verdad, y quien 
no quedare con esta certidumbre, no diría yo que es unión de toda el alma con 
Dios». Esta gracia se vive como firme adhesión de la mente a la persona divina 
que se presenta y manifiesta como innegable al sujeto; pues se trata de un modo 
de sabiduría de la verdad. Por eso, se desaconseja el inútil esfuerzo de perseguir 
algo que desborda la capacidad humana; no se puede entender ni se sabe cómo 
fue. Se invita a la apertura a un nuevo modo de comprensión por la experiencia 
que amplía el conocimiento lógico racional. La fe y la confianza en Dios revelan 
que la salvación se entiende cuando se vive, y solo a posteriori puede ser comu-
nicada. Esta propuesta teresiana implica irse conformando a la voluntad de Dios, 
y, sabiendo que la mentira se enmascara con apariencia de verdad, se requiere 
vigilancia porque nada garantiza la permanencia en la comunión con Dios. Una 
vida sin pretensiones mundanas no conduce sin más a la fidelidad; tampoco al-
gunas primicias de lo definitivo aportan certidumbre de perseverancia hasta el 
final evitando la traición. Por lo tanto, es necesario el alimento de la fe, para que 
crezca y evolucione acorde al resto de las realidades que configuran lo humano. 
La persona vive expuesta al pecado y cabe la posibilidad de la pérdida de la fe y 
la vocación como se expresa en el personaje de Judas que, en «compañía de los 
apóstoles y tratando siempre con el mismo Dios», se aparta y traiciona.

Se detecta una antropología unitaria en que todo el ser humano se une con 
Dios y esa experiencia proporciona una gran certidumbre aunque no se sepa dar 
razones. Este anticipo del misterio divino, ya aquí y ahora, invita a la participación 
en el proyecto salvador de Dios, abriéndose confiadamente a la gracia de Dios.

La persona, consciente de su capacidad y de su limitación, sabe que todo 
lo bueno viene de Dios44 y es capaz de relativizar las calumnias en función de la 
realización del plan salvador45. Además, Dios regala un tipo específico de gracia 

44 Cf. 6M 1,4. «Yo sé de una persona que tuvo harto miedo no había de haber quien la confe-
sase, según andaban los cosas, que por ser muchas no hay para qué me detener; y es lo peor que no 
pasan de presto sino que es toda la vida y el avisarse unos a otros que se guarden de tratar personas 
semejantes. Diréisme que también hay quien diga bien. ¡Oh hijas, y qué pocos hay que crean ese bien 
en comparación de los muchos que abominan! ¡Cuánto más que ése es otro trabajo mayor que los 
dichos!; porque, como el alma ve claro que, si tiene algún bien, es dado de Dios y en ninguna manera 
no suyo, porque poco antes se vio muy pobre y metida en grandes pecados».

45 IBÍDEM. «[…] este un tormento intolerable, al menos a los principios, que después no 
tanto, por algunas razones: porque la experiencia le hace claro ver que tan presto dicen bien como 
mal, y así no hace más caso de lo uno que de lo otro; la segunda, porque le ha dado el Señor mayor 
luz de que ninguna cosa es buena suya, sino dada de su Majestad, y como si la viese en tercera 
persona, olvidada que tiene allí ninguna parte, se vuelve a alabar a Dios; la tercera, si ha visto 



95

—el habla— que ayuda a descubrir en la Palabra de Dios los criterios de discerni-
miento46 y suministra certeza consoladora en situaciones complejas47.

Se aborda la relación dialogante con Dios mediada por la Palabra, y, a través 
de ella, el ser humano se puede ir haciendo consciente de los dones recibidos. 
Esta experiencia de la gracia ayuda a no caer en tentación y a asumir que la salva-
ción acontece en la finitud.

La autora declara, en Vida 28, que nadie le quería confesar. Este lamento 
es una denuncia a los confesores que generan culpabilidad en los fieles. Ella 
siente el rechazo y la estigmatización excluyente de quienes se preocupan más 
de sí mismos, para no caer bajo sospecha ante la Inquisición, que de cuidar 
el Pueblo de Dios que se les ha encomendado. Además de los que censuran y 
murmuran, están los pocos que, hablando bien, también causan «¡otro trabajo 
mayor que los dichos!; porque, como el alma ve claro que, si tiene algún bien, 
es dado de Dios y en ninguna manera no suyo». Así, la autora vive un tormento 
intolerable que no la aplasta, sino que la estimula para situar la experiencia 
dolorosa en el debido lugar. De este modo, la vivencia dolorosa que en ocasio-
nes provoca la realidad mundana se contrasta con el consuelo de la Palabra de 
Dios. Una sola Palabra meditada y que vaya empapando la interioridad ilumi-
na mejor la existencia que todas las doctas y cultas argumentaciones. Cuando 
Dios personalmente dice «no tengas pena», aquieta el ánimo y concede la lu-
cidez para la conversión. La revelación del nombre de Dios, «yo soy, no hayas 
miedo», colma al ser humano, haciendo perder el temor, despejando dudas 
y dando gran paz y sosiego en medio de la externa tribulación y persecución. 
La recepción de la Palabra divina en medio de las dificultades posibilita la 
confianza en la adecuada resolución de los problemas porque la voluntad de 
Dios siempre se cumple, aunque sea por caminos tortuosos, «se sosiegue que 
todo sucederá bien».

algunas almas aprovechadas de ver las mercedes que Dios la hace, piensa que tomó su Majestad 
este medio de que la tuviesen por buena, no lo siendo, para que a ellas le viniese bien; la cuarta, 
porque como tiene más adelante la honra y gloria de Dios que la suya, quítase una tentación que 
da a los principios, de que esas alabanzas han de ser para destruirla, como, como ha visto algunas, 
y dásele poco de ser deshonrada a trueco de que siquiera una vez sea Dios alabado por su medio; 
después, venga lo que viniere».

46 Cf. 6M 3,5. «Pues tornando a lo primero: que venga de lo interior, que de lo superior, que de 
lo exterior, no importa para dejar de ser de Dios. Las más ciertas señales que se pueden tener, a mi pa-
recer, son éstas: la primera y más verdadera es el poderío y señorío que traen consigo, que es hablando 
y obrando; declárome más: está un alma en toda la tribulación y alboroto interior que queda dicho 
y oscuridad del entendimiento y sequedad; con una palabra de éstas que diga solamente: «no tengas 
pena», queda sosegada y sin ninguna, y con gran luz, quitada toda aquella pena con que le parecía 
que todo el mundo y letrados que se juntaran a darle razones para que no la tuviese, no la pudieran 
con cuanto trabajaran quitar de aquella aflicción».

47 IBÍDEM. «Está afligida por haberle dicho su confesor y otros que es espíritu del demonio el 
que tiene, y toda llena de temor: y con una palabra que se le diga sólo: «Yo soy, no hayas miedo», 
se le quita del todo, y queda consoladísima, y pareciéndole que ninguno bastará a hacerla creer otra 
cosa. Está con mucha pena de algunos negocios graves que no sabe cómo han de suceder: entiende 
que se sosiegue, que todo sucederá bien; queda con certidumbre y sin pena. Y de esta manera otras 
muchas cosas».



96

Así, la relación agraciante con Dios fortalece la condición humana buena y 
frágil, en medio de la incertidumbre y la mediocridad. La Palabra de Dios exce-
de lo humano y da lucidez ante la dificultad para no temer la crítica. También 
otorga consuelo y, sobre todo, genera confiado sosiego. Esta es la conclusión 
que transmite la vida y la obra de Teresa para que cada creyente se haga dispo-
nible al Señor.

3.1.2.2. Una experiencia armonizadora de contrarios
Teresa afirma que es posible comprender la acción de Dios y aporta razones 

para reconocerla, asegurando que no es engaño, ni antojo, ni melancolía. La ex-
periencia de la gracia puede unir lo diverso y transforma al ser humano, posibili-
tando un conocimiento muy especial que ilumina y ayuda a interpretar el anhelo 
de unión con Dios48.

El ser humano puede comprender la presencia amorosa de Dios desde la vi-
vencia de la armonización de los contrarios49 que acontece en la hondura del ser, 
provocando la conversión que le conduce a la opción fundamental50. La relación 
con Dios sobreviene de una manera contundente51 que no se confunde con enfer-
medades52, y se manifiesta como una experiencia razonable53.

El diálogo del ser humano con Dios requiere la capacidad de dar razón con la 
propia existencia de esta experiencia interpersonal con Dios; es una relación que 
le va transformando, haciéndole sujeto activo en la historia de salvación.

Teresa afirma la certeza de la presencia amorosa de Dios, cuando visita y 
revoluciona a la persona en sus entrañas provocando la conversión. Por tanto, 
Teresa vive la salvación como encuentro con el resucitado, que la libera de la 
negatividad, tempestad, junto con una propuesta de felicidad que le resulta 

48 Cf. 6M 2,6 y 6M 2,7; 6M 4,9 y 6M 4,17 y 6M 6,6.
49 Cf. 6M 2,6. «Podrá ser que reparéis en cómo más en esto que en otras cosas hay seguridad. A 

mi parecer por estas razones: la primera, porque jamás el demonio debe dar pena sabrosa como ésta; 
podrá él dar el sabor y deleite que parezca espiritual, mas juntar pena, y tanta, con quietud y gusto del 
alma, no es de su facultad; que todos sus poderes están por las afueras, y sus penas cuando él las da 
no son, a mi parecer, jamás sabrosas ni con paz, sino inquietas y con guerra».

50 IBÍDEM. «La segunda, porque esta tempestad sabrosa viene de otra región de las que él pue-
de señorear. La tercera, por los grandes provechos que quedan en el alma, que es lo más ordinario 
determinarse a padecer por Dios, y desear tener muchos trabajos, y quedar muy más determinada a 
apartarse de los contentos y conversaciones de la tierra y otras cosas semejantes».

51 Cf. 6M 2,7. «El no ser antojo, está muy claro; porque, aunque otras veces lo procure, no 
podrá contrahacer aquello; y es cosa tan notoria que en ninguna manera se puede antojar, digo 
parecer que es, no siendo, ni dudar de que es; y, si alguna quedare, sepan que no son éstos ver-
daderos ímpetus, digo, si dudare en si le tuvo o si no; porque así se da a sentir como a los oídos 
una gran voz».

52 IBÍDEM. «Pues ser melancolía no lleva camino ninguno, porque la melancolía no hace y fabri-
ca sus antojos sino en la imaginación; estotro procede de lo interior del alma».

53 IBÍDEM. «Ya puede ser que yo me engañe, mas hasta oír otras razones a quien lo entienda, 
siempre estaré en esta opinión, y así sé de una persona harto llena de temor de estos engaños, que de 
esta oración jamás le pudo tener».



97

sabrosa. La experiencia de la soteriología teresiana es don de Dios que posibilita 
una existencia agraciada y estimula a determinarse, lo que la autora sostiene 
dando tres razones. El primer argumento es que únicamente puede ser obra de 
Dios esta armonización de los contrarios, unión de realidades opuestas como 
signo de la salvación: «juntar pena, y tanta, con quietud y gusto del alma». La 
segunda razón es que la gracia salvadora es regalo extraordinario: «tempestad 
sabrosa viene de otra región». Y la tercera argumentación, de que es presencia 
de Dios, son los efectos que produce, «grandes provechos que quedan en el 
alma», es la audacia a un compromiso radical por Dios, y relativizar lo demás: 
«desear tener muchos trabajos, y quedar muy más determinada apartarse de los 
contentos y conversaciones de la tierra y otras cosas semejantes». Acontece, así, 
una presencia que no fomenta la huida de la realidad, sino, por el contrario, 
renunciando al mal, se capacita para lo máximo: «determinarse a padecer por 
Dios» en el empeño de ser copartícipe en la salvación transformadora. La gracia 
de Dios se manifiesta en la apuesta por un estilo de vida arriesgado y compro-
metido al servicio del Reino. Entonces, la vida, inserta en la realidad del mundo, 
ocasiona inquietud y angustia, por lo que el vivirla bajo la gracia resulta ser 
costosa y gozosa a la vez54.

Esta experiencia de Dios para Teresa no es engaño y no hay lugar para la duda. 
El ser humano decide cada día el tipo de existencia que desea. Por eso, la autora 
invita a afirmarse en Dios, en quien no hay confusión. Además, el don de Dios 
no es, tampoco, artificio imaginativo equiparable con ciertos efectos psicológicos: 
«El no ser antojo está muy claro; […] porque así se da a sentir como a los oídos 
una gran voz». De este modo, la presencia de Dios en la hondura humana es ve-
rificable en la armonía y la transformación resultante, siempre que se destierre el 
miedo y el ser humano se atreva al conocimiento. Por eso, el diálogo razonado, 
para confrontar los efectos de la experiencia de Dios con personas capacitadas, 
ayuda en el proceso de la conversión personal: «mas hasta oír otras razones a 
quien lo entienda, siempre estaré en esta opinión, […] esta oración jamás le pudo 
tener [temor]».

Se afirma, en consecuencia, que la oración es una relación con Dios recono-
cible, razonable y transformadora, porque conduce al conocimiento de sí mismo 
y porque capacita para la opción por un estilo de vida que hace feliz a la persona 
al participar del proceso de salvación.

54 Se puede profundizar el tema en NOEMI, J., «Modelos de fuga temporis». En: Esperanza en 
busca de Inteligencia. Atisbos teológicos. Santiago: Ediciones Universidad Católica de Chile, 2005, 
pp. 46-49. Aquí se afirma que el escapismo místico es una forma de soslayar las preguntas fundamen-
tales de la existencia mediante «una correlación entre simplificación de las preguntas que plantea 
la inmanencia histórica y precipitado recurso a la trascendencia como alteridad no mediable» (pp. 
47-48). Otra forma de evadir el tiempo es a través del «recurso abusivo a la paradoja como categoría 
teológica [que no] mantiene vivo el carácter dialéctico que rige entre trascendencia e inmanencia y 
se recurre a la trascendencia del cristianismo como un no, una negación cosificada sobre la inma-
nencia» (p. 48).



98

El ser humano puede acceder a la revelación de Dios a través de la visión 
intelectual55, gracia que puede ser entendida por quien la recibe56 debido a los 
efectos que ocasiona57. La autora va explicando el auténtico encuentro amoroso, 
arrobamiento58, y las consecuencias de esa gracia59. Y, desde esa clarificación, invi-
ta a relativizar las aspiraciones a la visión de Dios60 y a preocuparse de evitar la 
tentación61, distinguiendo la pena mundana de la pacificadora que se disfruta en la 
experiencia de Dios62.

Teresa, desde su vivencia mística, comunica que Dios va revelando su mis-
terio a través de una relación amorosa que va progresando de los desposorios 
hacia la gratuidad del matrimonio espiritual. Esa relación dialogal humano-divina 
es posible desde un ser humano consciente de su finitud: anhela ver a Dios y sabe 
de su limitada capacidad de asumirlo.

La abulense, una vez más, escribe esta experiencia sublime y desbordante 
reconociendo que todo lo recibido y comunicado es obra de Dios: «si va bien, 

55 Cf. 6M 4,9. «Luego ya confieso que fue ver y que es visión imaginaria. No quiero decir tal, 
que no es esto de que trato sino visión intelectual; que, como no tengo letras, mi torpeza no sabe decir 
nada; que, lo que he dicho hasta aquí en esta oración, entiendo claro que, si va bien, que no soy yo 
la que lo he dicho».

56 IBÍDEM. «Yo tengo para mí que, si algunas veces no entiende de estos secretos en los arro-
bamientos el alma a quien los ha dado Dios, que no son arrobamientos sino alguna flaqueza natural, 
que puede ser a personas de flaca complexión, como somos las mujeres, con alguna fuerza de espíritu 
sobrepujar al natural y quedarse así embebidas, como creo dije en la oración de quietud».

57 IBÍDEM. «Aquellos no tienen que ver con arrobamientos, porque el que lo es, creed que roba 
Dios toda el alma para sí y que, como a cosa suya propia y ya esposa suya, la va mostrando alguna 
partecita del reino que ha ganado, por serlo; que, por poca que sea, es todo mucho lo que hay en 
este gran Dios, y no quiere estorbo de nadie, ni de potencias, ni sentidos, sino de presto manda cerrar 
las puertas de estas moradas todas, y sólo en la que él está queda abierta para entrarnos. ¡Bendita sea 
tanta misericordia, y con razón serán malditos los que no quisieren aprovecharse de ella y perdieren 
a este Señor!».

58 Cf. 6M 4,17. «No sé si queda dado algo a entender de qué cosa es arrobamiento, que todo es 
imposible, como he dicho; y creo no se ha perdido nada en decirlo para que se entienda lo que lo 
es; porque hay efectos muy diferentes en los fingidos arrobamientos».

59 IBÍDEM. «No digo fingidos porque quien los tiene quiere engañar, sino porque ella lo está; y, como 
las señales y efectos no conforman con tan gran merced, queda infamada, de manera que con razón no se 
cree después a quien el Señor la hiciere. ¡Sea por siempre bendito y alabado, amén, amén!».

60 Cf. 6M 6,6. «Una cosa advertid, hermanas, en estos grandes deseos de ver a nuestro Señor: 
que aprietan algunas veces tanto que es menester no ayudar a ellos sino divertiros, si podéis, digo; 
porque en otros, que diré adelante, en ninguna manera se puede, como veréis».

61 IBÍDEM. «En estos primeros, alguna vez, sí podrán, porque hay razón entera para confor-
marse con la voluntad de Dios y decir lo que decía San Martín; y podráse volver la consideración 
si mucho aprietan; porque como es, al parecer, deseo que ya parece de personas muy aprove-
chadas, ya podría el demonio moverle, porque pensásemos que lo estamos, que siempre es bien 
andar con temor».

62 IBÍDEM. «Mas, tengo para mí, que no podrá poner la quietud y paz que esta pena da en el 
alma, sino que será moviendo con él alguna pasión, como se tiene cuando por cosas del siglo tenemos 
alguna pena. Mas, a quien no tuviere experiencia de lo uno y de lo otro, no lo entenderá y, pensando 
es una gran cosa, ayudará cuanto pudiere y haríale mucho daño a la salud, porque es continua esta 
pena, o, al menos, muy ordinaria».



99

que no soy yo la que lo he dicho». Para ella, la visión intelectual no es producto de 
la imaginación, sino un modo razonable por el cual el intelecto accede a algo del 
misterio divino, es decir, la experiencia de Dios se recibe cuando el ser humano se 
vivencia en Dios. La persona es llevada a la presencia de Dios por arrobamiento, 
y allí capta lo que hasta ese momento pasaba inadvertido: la percepción de una 
cercanía que se reconoce intelectualmente63. En efecto, esta gracia se vive como 
embeleso y rapto de Dios: «que roba Dios toda el alma para sí y que, como a 
cosa suya propia y ya esposa suya, la va mostrando alguna partecita del reino […] 
manda cerrar las puertas de estas moradas todas, y sólo en la que él está queda 
abierta para entrarnos». La vivencia de arrebato y desposesión recompensa y llena 
todo vacío humano; el Señor muestra cómo sería la realidad si él reinara en cada 
ser humano y en todo el universo; y la persona se percibe a sí misma transfigura-
da: «es arrobamiento, que [tiene…] efectos muy diferentes […] señales y efectos 
[que] conforman con tan gran merced». Esta experiencia pertenece al ámbito de 
lo inefable. Sin embargo, es fácil detectar los efectos del auténtico encuentro con 
Dios. Por lo tanto, se invita a asumir la tensión y la lucha permanente entre el de-
seo de Dios y la incapacidad para acogerlo. En determinadas ocasiones, es posible 
entender que la tarea humana consiste en «conformarse con la voluntad de Dios 
[que…] podrá poner quietud y paz», no así los deseos del propio engrandecimien-
to, aunque sea búsqueda de perfección. En definitiva, la gracia de Dios se regala 
libremente y cuando el ser humano puede recibirla.

Por ende, se presenta una antropología que integra las dimensiones humanas; 
la razón sigue activa en el encuentro amoroso con Dios y la persona puede com-
prender y distinguir los auténticos arrobamientos. La gracia es regalo que inunda 
y abarca a toda persona y por eso puede ser autentificada y hacerse creíble por 
su racionabilidad y su verificabilidad. Para ello, se precisa el sano discernimiento 
que ayude al ser humano a aquietar ímpetus, aplazar deseos, vigilar tentaciones, 
diferenciar visiones y disfrutar de la presencia de Dios.

3.1.3. La progresiva aproximación al misterio salvífico
La salvación se devela y actúa en el misterio de Cristo, lo que permite que sea 

entendida por el ser humano que se abre a la gracia. Entonces, la persona se va ha-
ciendo consciente de ser morada de Dios y, desde su finitud, ansía la presencia del 
amado y libremente se encamina a lo definitivo: el matrimonio espiritual.

3.1.3.1. El itinerario de acción y contemplación 
El ser humano, en las sextas moradas, puede vivir, en alto grado, la contem-

plación perfecta. Desde ahí va conociendo el misterio de la salvación de Cristo 

63 Cf. 4M 3,11-13. En la cuarta morada se habla de la oración de quietud. En las sextas moradas 
en el capítulo octavo, la autora aborda la visión intelectual, en ella se reconoce a Dios como salvador 
y creador a la vez. Por otro lado, el capítulo noveno de las sextas moradas trata la visión imaginaria y 
además «avisa mucho se guarden de desear ir por este camino», para Teresa esta vivencia convierte a 
Dios en objeto, y le presenta como exclusivamente salvador.



100

que se aglutina profundamente en la Humanidad sacratísima, la que puede ser 
modelo para el ser humano64.

Así la persona se aproxima al conocimiento del misterio divino65, ejercitándo-
se en la meditación del núcleo central cristiano, cuyo contenido de reflexión es la 
encarnación y pasión del único Hijo66, sin «huir de la Humanidad sacratísima»67. 
Este camino de profundización recapitula la integralidad de Cristo, vida y mensaje 
de salvación, el cual puede fortalecer la debilidad de fe de los primeros discípulos 
y de los seguidores posteriores68.

Debido a esto, la relación dialogante humano-divina a través de la Palabra de 
Dios, estimula a la contemplación de la Humanidad de Cristo que, como modelo para 
el seguimiento, capacita al ser humano para la participación en la salvación.

La experiencia humana testifica la conveniencia de no detenerse en una de-
terminada etapa sino avanzar en el itinerario educativo. El proceso en el que toda 
la persona, —memoria, voluntad y entendimiento— queda implicada, y se puede 
realizar a través de la meditación de textos que encienden la voluntad, compren-
diendo así las verdades presentadas: «Llamo yo meditación a discurrir mucho 
con el entendimiento». La encarnación, rescatando la integralidad de lo humano, 
explica el abajamiento responsable y lúcido que da cuenta de lo inefable. Por eso, 
la Humanidad de Cristo permite el conocimiento del misterio de Dios y del ser 
humano. Por tanto, Jesús educa a los discípulos en la conveniencia de su partida 
al Padre para el envío del Espíritu, el que les hará comprender el plan de Dios 
realizado en Él, «No debían estar entonces los apóstoles tan firmes en la fe como 
después estuvieron y tenemos razón de estar nosotros ahora». De ese modo, la fe 
de los apóstoles se solidifica, consolida y hace fuerte desde la interpretación del 

64 Cf. 6M 7, 10 y 6M 7, 14.
65 Cf. 6M 7, 10. «Aquí viene el responder que no pueden detenerse en estas cosas y, por lo 

que queda dicho, quizá tendrán razón en alguna manera. Ya sabéis que discurrir con el entendi-
miento es uno, y representar la memoria al entendimiento verdades es otro. Decís, quizá, que no 
me entendéis y verdaderamente podrá ser que no lo entienda yo para saberlo decir, mas dirélo 
como supiere».

66 IBÍDEM. «Llamo yo meditación a discurrir mucho con el entendimiento de esta manera: 
comenzamos a pensar en la merced que nos hizo Dios en darnos a su único Hijo y no paramos allí 
sino vamos adelante a los misterios de toda su gloriosa vida; o comenzamos en la oración del Huerto 
y no para el entendimiento hasta que está puesto en la T (+, cruz) o tomamos un paso de la Pasión, 
digamos como el prendimiento, y andamos en este misterio considerando por menudo las cosas que 
hay que pensar en él y que sentir así de la traición de Judas como de la huida de los apóstoles y todo 
lo demás; y es admirable y muy meritoria oración».

67 Cf. 6M 7,14. «Creo queda dado a entender lo que conviene, por espirituales que sean, no 
huir tanto de cosas corpóreas que les parezca aún hace daño la Humanidad sacratísima. Alegan lo que 
el Señor dijo a sus discípulos; que convenía que Él se fuese (Jn 16,7)».

68 IBÍDEM. «Yo no puedo sufrir esto; a osadas que no lo dijo a su Madre sacratísima porque 
estaba firme en la fe, que sabía que era Dios y Hombre y, aunque le amaba más que ellos, era con 
tanta perfección, que antes la ayudaba. No debían estar entonces los apóstoles tan firmes en la fe 
como después estuvieron y tenemos razón de estar nosotros ahora. Yo os digo, hijas, que le tengo 
por peligroso camino y que podría el demonio venir a hacer perder la devoción con el Santísimo 
Sacramento».



101

Espíritu69. María conoce y ama la voluntad de Dios y es agraciada con el Espíritu 
que la fecunda porque consiente al proyecto divino de la encarnación, gestando 
la unión de lo humano y lo divino. Para Teresa, María es prototipo «porque estaba 
firme en la fe, que sabía que era Dios y Hombre y, […] era con tanta perfección». 
El encuentro personal con el resucitado, gracias al Espíritu, configura a Cristo y 
revela el misterio desbordante de Dios hacia el ser humano.

Se detecta una antropología unitaria y cumplida desde la cristología implícita, 
que recupera un ser humano íntegro, cuerpo espiritualizado, espíritu encarnado. 
Teresa cree que es peligroso dejar de meditar en Jesús, pues equilibra la tendencia 
de sobrevalorar lo espiritual. De este modo, cada sujeto, desde la interrelacio-
nalidad de las diversas facetas humanas, profundiza y comprende la salvación, 
realizándose en la historia gracias a la humanidad del salvador.

3.1.3.2. El discernimiento y acogida de la gracia de Dios
El ser humano puede valorar los elementos de conocimiento que proporcio-

na la gracia de la visión imaginaria. Sin embargo, no ha de ser pretendida, aunque 
la persona añore al amado, anhelando el definitivo matrimonio espiritual70.

Los confesores se muestran temerosos ante la donación divina71 y saben que 
hay que esperar sus efectos72 para poder discernir con libertad73, ya que siempre 

69 Cf. Jn 16,7: «[…] convenía que Él se fuese; Jn 14,26: “Pero el Paráclito, el Espíritu Santo, que 
el Padre enviará en mi nombre, os lo enseñará todo y os recordará todo lo que yo os he dicho”». Cf. 
ROS, S. «Mística y siglo XXI. La seducción de los místicos Teresa de Jesús y Juan de la Cruz». Monte 
Carmelo, 109 (2001), pp. 47-67. Es lo que hace la autora, que no sucumbe al silencio sino que se 
atreve a la comunicación de su saber y asume toda la responsabilidad, por eso el permanente esfuerzo 
por ir afinando su discurso. En otros lugares ha comentado el triple desarrollo: tener la experiencia, 
comprenderla y, en tercer lugar, comunicarla a otros.

70 Cf. 6M 9,11 y 6M 9,13 y 6M 9,15; 6M 11,5 y 7M 1,3. El capítulo 9 de la sexta morada tiene 
18 textos en los que «Trata de cómo se comunica el Señor al alma por visión imaginaria y avisa mucho 
se guarden de desear ir por este camino; da razones para ello. Es de mucho provecho». Los números 
11 al 13 del capítulo nueve de la sexta morada se refieren al papel de los confesores. Anteriormente, 
Teresa en el texto 6M 4,9 habla de la visión imaginaria y la distingue de la visión intelectual. Ahora Teresa 
en 6M 9 1-10 va afirmando lo siguiente: que cuando es del Señor «se da bien a conocer» (6M 9,5), 
es provechosa (cf. 6M 91.2), es breve e intensa: se esculpe (cf. 6M 9,3), es resplandor (cf. 6M 9,4), no 
se puede mirar (cf. 6M 9,8) y «se le representa de presto» (6M 9,10); y finalmente en 6M 9,14: «Una 
gran ganancia saca el alma de esta merced del Señor […] acordarse de su […] rostro […] hace harto 
consuelo y provecho tan sabrosa memoria […] jamás le supliquéis ni deseéis que os lleve por este 
camino». Así caracteriza la autora a este tipo de visión a lo largo del capítulo 9.

71 Cf. 6M 9,11. «Como los confesores no pueden ver esto ni, por ventura, a quien Dios hace esta 
merced, sabérselo decir, temen y con mucha razón».

72 IBÍDEM. «Y así es menester ir con aviso, hasta aguardar tiempo del fruto que hacen estas apa-
riciones, e ir poco a poco mirando la humildad con que dejan al alma y la fortaleza en la virtud; que 
si es de demonio, presto dará señal y le cogerán en mil mentiras. Si el confesor tiene experiencia y ha 
pasado por estas cosas, poco tiempo ha menester para entenderlo, que luego en la relación verá si es 
Dios, o imaginación, o demonio, en especial si le ha dado Su Majestad don de conocer espíritus, que 
si éste tiene y letras, aunque no tenga experiencia, lo conocerá muy bien».

73 Cf. 6M 9, 13. «Parecíale muy mal lo que algunos aconsejan, que den higas cuando así viesen 
alguna visión; porque decía que adondequiera que veamos pintado a nuestro Rey, le hemos de reve-
renciar; y veo que tiene razón, porque aun acá se sentiría». Cf. Vida 29,5-6.



102

el desprecio74 es menos razonable que el respeto75. Y, de todos modos, se acon-
seja no aspirar ni pretender esta visión, porque puede ser tentación de soberbia76, 
y, además, desde invención imaginativa hasta osadía temeraria77; en definitiva, 
indica desconocimiento de la finitud que avoca al fracaso78.

Es así cómo Dios se autorrevela a través de mediaciones comprensibles para 
el ser humano. Por eso, el diálogo entre Dios y el hombre requiere un tipo de ser 
humano razonable y dialogante, capaz de ser co-partícipe en la salvación. 

Un confesor acompañante, sin experiencia y sin formación, extravía y ate-
moriza a quienes, por la gracia de Dios, han recibido la presencia de Dios en sus 
vidas. La carencia de interioridad profunda conduce a la duda y la incertidumbre; 
sin embargo, una buena orientación espiritual, sin precipitación, ayuda: «hasta 
aguardar tiempo del fruto que hacen estas apariciones». Además, la paciencia 
que deja tiempo y libertad para el recorrido del camino, permite que Dios haga 
su obra y vaya transformando al ser humano. Por eso, como mínimo, quienes con-
trastan han de ser competentes e inteligentes, «¡sean letrados!»79. De esta forma, 
el acompañado discierne el consejo recibido y, por el peso del argumento, obe-
dece, o, con libertad, puede no aceptarlo desde una conciencia bien formada: 
«Parecíale muy mal lo que algunos aconsejan […] si el confesor le da este consejo, 
[…] le digáis esta razón con humildad y no le toméis». El creyente puede vivir en 
humildad y crecer en conciencia de inmerecimiento porque sabe que el don de 

74 IBÍDEM. «[…] si supiese una persona que quiere bien a otra que hacía semejantes vituperios 
a su retrato, no gustaría de ello. Pues ¿cuánto más es razón que siempre se tenga respeto adonde 
viéremos un crucifijo o cualquier retrato de nuestro Emperador? Aunque he escrito en otra parte esto, 
me holgué de ponerlo aquí, porque vi que una persona anduvo afligida, que la mandaban tomar este 
remedio». Cf. Fundaciones 8,3.

75 IBÍDEM. «No sé quién le inventó tan para atormentar a quien no pudiere hacer menos de 
obedecer, si el confesor le da este consejo, pareciéndole va perdida si no lo hace, y el mío es que, 
aunque os le dé, le digáis esta razón con humildad y no le toméis. En extremo me cuadró mucho las 
buenas que me dio quien me lo dio en este caso».

76 Cf. 6M 9,15. Teresa en 6M 9,14, afirma que la visión es «una gran ganancia», sin embargo, no 
hay que buscar estas experiencias porque son gracia divina. Dice la autora: «Aunque os parezca muy 
bueno, y se ha de tener en mucho y reverenciar, no conviene por algunas razones: la primera, porque 
es falta de humildad querer vos se os dé lo que nunca habéis merecido, y así creo que no tendrá mucha 
quien lo deseare; porque así como un bajo labrador está lejos de desear ser rey, pareciéndole imposible, 
porque no lo merece, así lo está el humilde de cosas semejantes; y creo yo que nunca se darán, porque 
primero da el Señor un gran conocimiento propio que hace estas mercedes. Pues ¿cómo entenderá 
con verdad que se la hace muy grande en no tenerla en el infierno, quien tiene tales pensamientos? La 
segunda, porque está muy cierto ser engañado, o muy a peligro, porque no ha menester el demonio más 
de ver una puerta pequeña abierta para hacernos mil trampantojos».

77 IBÍDEM. «La tercera, la misma imaginación, cuando hay un gran deseo, y la misma persona se 
hace entender que ve aquello que desea, y lo oye, como los que andan con gana de una cosa entre 
día y mucho pensando en ella, que acaece venirla a soñar. La cuarta, es muy gran atrevimiento que 
quiera yo escoger camino no sabiendo el que me conviene más, sino dejar al Señor, que me conoce, 
que me lleve por el que conviene, para que en todo haga su voluntad».

78 IBÍDEM. «La quinta, ¿pensáis que son pocos los trabajos que padecen los que el Señor hace 
estas mercedes? No, sino grandísimos y de muchas maneras. ¿Qué sabéis vos si seríais para sufrirlos? 
La sexta, si por lo mismo que pensáis ganar, perderéis, como hizo Saúl por ser rey».

79 Vida 25,14.



103

Dios no es exigible ni se puede buscar vehementemente, y, menos aun, inventar 
lo que se desea: «porque es falta de humildad querer vos se os dé lo que nunca 
habéis merecido, y […] aquello que desea […] acaece venirla a soñar». Una razón 
más para no desear la visión es que el ser humano no sabe lo que le conviene; 
e ignora la posibilidad de aguante respecto a los efectos: «escoger camino no 
sabiendo el que me conviene más […] si serías para sufrirlo». Cabe incluso la 
posibilidad del fracaso. Por lo tanto, Teresa aconseja que la visión imaginaria no le 
conviene a la finitud humana.

El tema antropológico subyacente es la aceptación de la finitud con claridad 
de conciencia de que el ser humano no consigue por su esfuerzo lo que es puro 
regalo divino. Por eso, el diálogo del ser humano con Dios puede necesitar la 
mediación de un confesor con la formación adecuada y capacitado con el don 
del discernimiento. Este servicio se valora cuando es fuente de crecimiento, con-
traste personal y comunitario, sin olvidar, además, que es cauce de relación con 
el mundo exterior80.

El deseo de gozar a Dios se cumple en la morada más interior81. La razón 
afirma que la vida no tiene sentido sin la presencia de Dios82 y se padece aisla-
miento y sequedad desgarradora83, hasta que la persona, por la gracia de Dios, es 
conducida al matrimonio espiritual84, sin ignorar la posibilidad del pecado siem-
pre acechante85.

80 Son los guías y orientadores de la Iglesia, por eso Teresa les da tanto valor y trata el tema 
con cierto detenimiento. El término confesor aparece en 16 puntos un total de 24 veces. El término 
letrados en 13 textos, un total de 15 veces. Los textos en que trata confesor y letrado son: 6M 3,5; 6M 
3,11; 6M 8,8; 6M 8,9; 6M 9,12.

81 Cf. 6M 11,5 y 7M 1,3.
82 Cf. 6M 11,5. «Diréisme que es imperfección; que por qué no se conforma con la voluntad de 

Dios, pues le está tan rendida. Hasta aquí podía hacer eso, y con eso pasaba la vida. Ahora no, porque 
su razón está de suerte, que no es señora de ella, ni de pensar sino la razón que tiene para penar, pues 
está ausente de su bien, que para qué quiere vida».

83 IBÍDEM. «Siente una soledad extraña, porque criatura de toda la tierra no la hace compa-
ñía, ni creo se la harían los del cielo como no fuese el que ama, antes todo la atormenta. Mas vese 
como una persona colgada, que no asienta en cosa de la tierra, ni al cielo puede subir; abrasada 
con esta sed, y no puede llegar al agua; y no sed que puede sufrir, sino ya en tal término que con 
ninguna se le quitaría, ni quiere que se le quite, si no es con la que dijo nuestro Señor a la Samari-
tana, y eso no se lo dan».

84 Cf. 7M 1,3. «Cuando nuestro Señor es servido haber piedad de lo que padece y ha padecido 
por su deseo esta alma, que ya espiritualmente ha tomado por Esposa, primero que se consuma el 
matrimonio espiritual, métela en su morada, que es esta séptima; porque, así como la tiene en el cielo, 
debe tener en el alma una estancia adonde sólo su Majestad mora, y digamos: otro cielo. Porque nos 
importa mucho, hermanas, que no entendamos es el alma alguna cosa oscura; que, como no la vemos, 
lo más ordinario debe parecer que no hay otra luz interior sino ésta que vemos, y que está dentro de 
nuestra alma alguna oscuridad».

85 IBÍDEM. «De la que no está en gracia, yo os lo confieso, y no por falta del Sol de Justicia que 
está en ella dándole ser; sino por no ser ella capaz para recibir la luz, como creo dije en la primera 
morada que había entendido una persona; que estas desventuradas almas es así, que están como en 
una cárcel oscura, atadas de pies y manos para hacer ningún bien que les aproveche para merecer, y 
ciegas y mudas. Con razón podemos compadecernos de ellas, y mirar que algún tiempo nos vimos así, 
y que también puede el Señor haber misericordia de ellas».



104

El diálogo Dios-hombre se profundiza provocando en el ser humano una 
lucha entre la experiencia de amor de Dios y la realidad tan distinta a lo atisbado. 
El ser humano vive la gracia transformadora, a través de una historia de salvación 
en la que ha ido siendo co-protagonista de ese amor vinculante que plenifica lo 
humano.

El ser humano avanza hacia la última e interior morada, y, aunque ya vive 
toda la existencia fiel a la vocación recibida, desea con gran urgencia la perfec-
ción; se siente atraído en tensión escatológica hacia el misterio. Es así que vive 
centrado en Dios, experimentando que la vida carece de valor y sentido si no 
puede estar permanentemente con el Amado: «la razón que tiene para penar, 
pues está ausente de su bien, que para qué quiere vida». El anhelo por lo divino 
ocasiona insatisfacción y disgusto; únicamente, «el que ama» es compañía desea-
da. La soledad es destierro que anhela lo definitivo, es la experiencia de la noche 
y la oscuridad, en la extrema sequía, con un deseo ardiente que solo se apaga 
«con la [agua] que dijo nuestro Señor a la Samaritana, y eso no se lo dan».

Esta vivencia nace de la relación amorosa en la que el anhelo de Dios es 
complacido por Él mostrándole su amor entrañable y misericordioso: «Cuando 
nuestro Señor es servido […] primero que se consuma el matrimonio espiritual, 
métela en su morada, que es […] una estancia adonde sólo su Majestad mora». 
Al amor humano responde Dios con el desposorio que pregusta lo definitivo. En 
cada ser hay un aposento habitable, una especie de cielo, en que se goza la pre-
sencia de Dios. Esta profunda experiencia del amor de Dios no ignora la negativa 
a recibir la luz de Dios desde el interior; y, en ese caso, la persona vive la negación 
de lo humano: «no está en gracia […] están como en una cárcel oscura, atadas de 
pies y manos para hacer ningún bien». La razón humana llega a contrastar ambas 
posibilidades reales para toda persona y desde ello apuesta por la realización en 
plenitud; pues, con la gracia de Dios, puede salir del encerramiento tenebroso, 
sacándose el paño negro que oculta la irradiación divina; y puede atreverse a ser 
la Esposa de tan amoroso amante.

La conversión a ser auténticamente —experimentando la presencia del Ama-
do— da cuenta de una antropología plenificadora. En ella se va dando la con-
formación al ser de Cristo, y, de ese modo, la soteriología es la ratificación del 
proyecto creador que se encamina a los cielos nuevos. Esa antropología soterioló-
gica, de modo latente, requiere al valioso ser humano. Tensionado entre el deseo 
del gozo de Dios y la realidad dolorosa de la ausencia del amado, el ser humano 
puede irse plenificando, y Dios se devela como tal cuando su creación es reca-
pitulada en el amor trinitario. La persona se deja llevar al matrimonio espiritual, 
reconociendo que la gracia sobreabunda al pecado y que Dios recapitula todo en 
su amor trinitario por y para la humanidad86.

86 No se trata en directo el tema de la necesidad de la salvación pero está latiendo en toda la 
obra teresiana. No hay un capítulo específico sobre hamartología sino que en nuestro trabajo va apa-
reciendo diseminadamente con ocasión de los textos teresianos en que se menciona el tema. En este 
capítulo primero se trata en tres ocasiones, a saber: 1) 3.1 la introducción y 3.1.1 comentario inicial 
en la página 83 (la salvación libera y concede; supera el pecado y encamina a plena humanización); 



105

En definitiva, la aproximación al misterio de salvación se va experimentando 
a través de la gracia divina de la visión, la que se acoge sin pretensión de con-
seguirla, lo que ayuda en el avance del proceso de interiorización. Por lo tanto, 
es aquí donde los impetuosos deseos que da Dios de gozarle culminan, tras un 
proceso de purificación en la unión del desposorio al que Dios transporta.

En este primer capítulo, Teresa afirma que la salvación transformadora es la 
oferta amorosa de Dios que, en diálogo con el ser humano, le propone ser copar-
tícipe en el proceso histórico. El ser humano puede abrirse a esta propuesta, sa-
biendo que la finitud humana tiende al conocimiento del misterio de la salvación 
y siendo consciente de que la comprensión del plan divino es relativa, y que solo 
se accede de manera progresiva.

3.2.  JESUCRISTO EL SALVADOR DEVELA LA PREEMINENCIA 
DEL AMOR EN LA HISTORIA DE LA SALVACIÓN

Teresa ofrece material a lo largo de las siete moradas, para sistematizar una 
propuesta soteriológica, que es experiencia de amor densificada en la encarna-
ción. La salvación transformadora remite a la Palabra creadora de Dios hecha 
carne, surgida de la relación dialogal Dios-ser humano y cumplida en Cristo.

La antropología teológica fundamental, dando cuenta de la posibilidad 
de la relación de Dios y el ser humano en el primer capítulo, conduce, en el 
segundo capítulo, a su mayor profundización en Jesucristo. Así, Cristo es la 
clave y su obra salvadora está relacionada con todo lo creado. La Humanidad 
de Cristo presenta un arquetipo de lo humano que hace posible que Dios se 
encarne y con lo cual se perfila, a la vez, un ser humano desde el modelo des-
cubierto en la encarnación que pueda dar cuenta de la receptividad humana, 
potencia obediencial. En definitiva, el capítulo segundo presenta la antropolo-
gía teológica fundamental nutriéndose de la cristología implícita e iluminando 
el misterio humano.

Para Teresa, se descubre a Cristo salvador en aquellas realidades donde se 
experimenta la primacía del amor. Se aborda esto en tres apartados que van pro-
fundizando el acontecimiento de salvación transformadora inaugurado por Jesús 
en la encarnación y que invita a su seguimiento, a través del cual se va descubrien-
do su dimensión mediadora en el diálogo Dios hombre, para que el ser humano 
pueda encontrarse con el resucitado87.

2) 3.1.1.1. en las páginas 83 y 84 se estudia el texto clave teresiano, 1M 2,1, para comprender la ha-
martología teresiana); 3) la última referencia en este capítulo en 3.1.2, en la página 93, nota 38 (Dios 
crea, salva y consuma).

87 El estudio de los textos que contienen la palabra amor se realiza desde la soteriología, con 
la intención de descubrir la comprensión volitiva de la autora, y cómo esa concepción influye en su 
antropología teológica



106

3.2.1. El seguimiento de Jesús da a conocer al verdadero ser humano
En esta instancia, el ser humano es invitado a un proceso salvador a tra-

vés del seguimiento de Jesús como camino para llegar a expresar el prototipo 
humano. Lo auténticamente humano se perfila desde el acontecimiento de la 
encarnación en referencia al verdadero hombre, Jesucristo. Dicho esbozo de lo 
humano rescata las siguientes características: es idóneo para la escucha de la 
Palabra; apto para la receptividad de la gracia; y capaz de conocerse a sí mismo 
como alteridad. En definitiva, el Dios encarnado, por amor, se anonada en Jesús, 
quien es la salvación para nosotros al proponer y realizar la unión de la cruz y 
la resurrección, es decir, salva por el dolor hacia la resurrección (restauración, 
renacimiento, nueva creación).

El seguimiento de Jesús puede ayudar a descubrir ese perfil que deja entrever 
el misterio de lo humano desde la perspectiva de la encarnación, presentando al 
ser humano como alteridad divina; es decir, el ser humano puede ser capaz de 
relación con Dios, por gracia, a través de la escucha de la Palabra y la receptividad 
del amor.

3.2.1.1. Lo humano desde la perspectiva de la encarnación
La salvación transformadora se ofrece a todo ser humano disponible al segui-

miento de Jesús como camino vocacional que posibilita la recepción de la gracia 
para amar a Dios y al prójimo88.

La relación del hombre con Dios acontece en la principal morada89, allí donde 
Dios se revela90 ofreciendo la salvación que convierte al ser humano para el amor 
al semejante91. Esta transformación se va posibilitando gracias a la comunicación 
en comunidad de los dones recibidos de Dios, lo que incrementa e intensifica el 

88 Cf. 1M 1,3.4 y 1M 2,17.18.
89 Cf. 1M 1,3. «Pues consideremos que este castillo tiene, como he dicho, muchas moradas: 

unas en lo alto, otras en bajo, otras a los lados; y en el centro y mitad de todas estas tiene la más prin-
cipal, que es adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el alma».

90 IBÍDEM. «Es menester que vais advertidas a esta comparación; quizá será Dios servido pueda 
por ella daros algo a entender de las mercedes que es Dios servido hacer a las almas y las diferencias 
que hay en ellas, hasta donde yo hubiere entendido que es posible; que todas será imposible enten-
derlas nadie, según son muchas, ¡cuánto más quien es tan ruin como yo!; porque os será gran con-
suelo, cuando el Señor os las hiciere, saber que es posible; y a quien no, para alabar su gran bondad; 
que así como no nos hace daño considerar las cosas que hay en el cielo y lo que gozan los bienaven-
turados, antes nos alegramos y procuramos alcanzar lo que ellos gozan, tampoco nos hará ver que es 
posible en este destierro comunicarse un tan gran Dios con unos gusanos tan llenos de mal olor y amar 
una bondad tan buena y una misericordia tan sin tasa».

91 IBÍDEM. «Tengo por cierto que, a quien hiciere daño entender que es posible hacer Dios esta 
merced en este destierro, que estará muy falta de humildad y del amor del prójimo; porque, si esto 
no es, ¿cómo nos podemos dejar de holgar de que haga Dios estas mercedes a un hermano nuestro, 
pues no impide para hacérnoslas a nosotras, y de que su Majestad dé a entender sus grandezas, sea en 
quien fuere? Que algunas veces será sólo por mostrarlas, como dijo del ciego que dio vista, cuando le 
preguntaron los apóstoles si era por sus pecados o de sus padres (Jn 9, 2-3). Y así acaece no las hacer 
por ser más santos a quien las hace que a los que no, sino porque se conozca su grandeza, como ve-
mos en san Pablo y la Magdalena, y para que nosotros le alabemos en sus criaturas».



107

amor92 y la vivencia de la fe93. De este modo, el compartir la experiencia de fe 
ayuda en el camino vocacional para amar al prójimo y a Dios94, siendo conscien-
te de la finitud95 y potenciando tanto la adecuada corrección fraterna96 como la 
sensatez para evitar la tentación97.

La revelación de la Palabra definitiva de Dios en la encarnación, culmen de 
la relación Dios y hombre, posibilita que, gracias a la capacidad de receptividad, 
el ser humano pueda experimentar el amor de Dios.

En la mayor profundidad del ser humano, Dios revela su amor y el hombre lo 
acoge: «castillo [de] muchas moradas […] y en el centro […] la más principal, que 
es adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el alma». La autora pre-
senta las dificultades para explicar la diversidad de la gracia, pero se esfuerza por 
clarificar que es posible reconocer la presencia de Dios como gracia concedida a 
quien quiera recibirla, ya que «es posible en este destierro comunicarse un tan 
gran Dios con unos gusanos tan llenos de mal olor y amar una bondad tan buena 
y una misericordia tan sin tasa». Por eso, quien acoge libremente el don de Dios se 
incorpora en el proceso salvífico de modo que puede ir creciendo en «humildad 
y […] amor del prójimo», y, así, a través del seguimiento a Jesús por amor, se va 
haciendo capaz de manifestar a Dios para que «se conozca su grandeza […] y le 
alabemos en sus creaturas». Esa capacidad de dar testimonio se manifiesta en la 
comunicación de la fe que invita a trascenderse a sí mismo en la relación con los 

92 Cf. 1M 1,4. «Podráse decir que parecen cosas imposibles y que es bien no escandalizar los 
flacos. Menos se pierde en que ellos no lo crean que no en que se dejen de aprovechar a los que Dios 
las hace se regalarán y despertarán a más amar a quien hace tantas misericordias, siendo tan grande 
su poder y majestad; cuánto más que sé que hablo con quien no habrá este peligro, porque saben y 
creen que hace Dios aun muy mayores muestras de amor».

93 IBÍDEM. «Yo sé que quien esto no creyere no lo verá por experiencia, porque es muy amigo 
de que no pongan tasa a sus obras y así, hermanas, jamás os acaezca a las que el Señor no llevare por 
este camino».

94 Cf. 1M 2,17. «Lo que aquí pretende el demonio no es poco: que es enfriar la caridad y el amor 
de unas con otras, que sería gran daño. Entendamos, hijas mías, que la perfección verdadera es 
amor de Dios y del prójimo y, mientras con más perfección guardáremos estos dos mandamientos, 
seremos más perfectas».

95 IBÍDEM. «Toda nuestra Regla y Constituciones no sirven de otra cosa sino de medios para 
guardar esto con más perfección. Dejémonos de celos indiscretos que nos pueden hacer mucho daño; 
cada una se mire a sí. Porque en otra parte os he dicho harto sobre esto, no me alargaré».

96 Cf. 1M 2,18. «Importa tanto este amor de unas con otras que nunca querría que se os olvi-
dase, porque de andar mirando en las otras unas naderías que a las veces no será imperfección, sino, 
como sabemos poco, quizá lo echaremos a la peor parte, puede el alma perder la paz y aun inquietar 
la de las otras; mirad si costaría caro la perfección. También podría el demonio poner esta tentación 
con la priora y sería más peligrosa; para esto es menester mucha discreción, porque si fuesen cosas que 
van contra la Regla y Constitución es menester que no todas veces se eche a buena parte sino avisarla 
y, si no se enmendare, al prelado».

97 IBÍDEM. «Esto es caridad; y también con las hermanas, si fuese alguna cosa grave. Y dejarlo 
todo por miedo si es tentación, sería la misma tentación. Mas hase de advertir mucho, porque no nos 
engañe el demonio, no lo tratar una con otra —que de aquí puede sacar el demonio gran ganancia y 
comenzar costumbre de murmuración— sino con quien ha de aprovechar, como tengo dicho. Aquí, 
¡gloria a Dios!, no hay tanto lugar, como se guarda tan continuo silencio; mas bien es que estemos 
sobre aviso».



108

otros y con el Otro y conduce al amor grande, desmedido e ilimitado de Dios. 
Además, el amor de Dios puede ser aceptado por quienes «saben y creen que hace 
Dios aun muy mayores muestras de amor». La fe es apuesta y riesgo que emplaza 
a la libertad para recibir la gracia y remite a Dios, quien consiente en la decisión 
humana, «quien esto no creyere no lo verá por experiencia, porque es muy amigo 
de que no pongan tasa a sus obras». Teresa, en la morada primera, en el capítulo 
primero, afirma que la acogida de la salvación y su expresión en la comunicación 
incrementa el amor y la fe. Seguidamente, en el capítulo segundo de la primera 
morada, presenta un ser humano que se vive salvado cuando se abre, descubre y 
conoce que «la perfección verdadera […] es amor de Dios y del prójimo». Esta 
experiencia del amor como fundamento constitutivo de lo humano se alimenta 
en la interioridad donde el ser humano se encara con la verdad de la limitación, 
«dejémonos celos indiscretos […] cada una se mire así». Es decir, la opción por 
la autenticidad del yo y por el compromiso del amor gratuito encamina al amor 
de Dios que, anonadándose, salva, por lo que el seguimiento de Jesús supone el 
amor al otro sin fijarse en pequeñeces: «importa tanto este amor de unas con otras 
[…y no] andar mirando en las otras unas naderías». También es importante, ya 
que ayuda a configurar al auténtico ser humano, la prudencia frente a los defectos 
ajenos y practicar con discreción tanto la denuncia fraterna como el silencio res-
petuoso: «es menester […] avisarla […] esto es caridad». Estas advertencias ponen 
los cimientos y fortalecen los valores para vivir como salvados en la comunidad y 
así crecer en amor y dando «¡gloria a Dios! […] estemos sobre aviso».

Se rescata del escrito teresiano una antropología unitaria e integradora. El ser 
humano en comunión con Dios se dignifica y libremente se dispone a la recep-
ción de la revelación gratuita de Dios que propicia la conversión como inicio de 
la experiencia salvadora.

Sintéticamente, para la autora, el ser humano, desde el seguimiento a Jesús 
como itinerario vocacional, va comunicando la experiencia de salvación operada 
en él, lo que es impulso para el crecimiento en la fe y el compromiso en el amor. 
Ya que el ser humano puede entenderse, desde la encarnación, como un ser 
constituido por el amor y para el amor al otro; entonces, puede vivir conforme a 
los valores del Reino por la gracia recibida.

3.2.1.2. El ser humano alteridad divina
El ser humano, como el otro de Dios puede acoger la salvación transformado-

ra en el proceso de seguimiento de Jesús, gracias al amor entregado de Dios y a la 
escucha de la Palabra por parte del sujeto. De ese modo, la condición finita puede 
encaminarse hacia la plenitud de lo humano98.

El proyecto amoroso que salva se puede ir conociendo a través de un proceso 
que avanza desde la duda, al comienzo del seguimiento de Jesús99, pasando por 

98 Cf. 2M 1,11 y 3M 2,10; 4M 1,6 y 6M 6,7.
99 Cf. 2M 1,11. «Podría alguna pensar que si tanto mal es tornar atrás que mejor será nunca 

comenzarlo sino estarse fuera del castillo».



109

la apertura a la escucha de la Palabra para conocerse a sí mismo y a Dios100, hasta 
llegar a hacerse consciente de que el acceso a Dios es a través de Jesucristo101. Es 
posible realizar este camino del seguimiento, entonces, buscando lo que hace ser 
verdadero hombre «seguir lo mejor»102; y, para ello, se dispone a la receptividad 
de la gracia de Dios que inclina hacia la perfección del amor103.

El hombre verdadero se descubre desde la encarnación de Dios que propone 
un sujeto oyente de la Palabra y receptor de la gracia capaz de conocerse como al-
teridad divina. El ser humano, desde la fragilidad reconocida, se va innovando en la 
relación con Jesucristo, hombre pleno y dato clave para la cristología teresiana.

El seguimiento de Jesús puede ser el inicio en el camino de salvación que re-
quiere la oración para ir conociendo la finitud humana y el amor divino, «el mismo 
Señor lo dice: […] la puerta para entrar en este castillo es la oración, […] entrar 
en nosotros conociéndonos […] y lo que debemos a Dios». Se trata de ir acce-
diendo hasta donde Dios mora, y allí abrirse a la escucha de la Palabra que, gracias 
a Jesucristo, revelador del Padre (Jn 14, 6-9), concede la comprensión del misterio 
salvífico. Por eso, Teresa realiza una apasionada defensa de la relación con Jesús 
en la oración, donde se revela como camino de acceso a Dios y se identifica con 
el mismo Dios. Afirma la autora: «El mismo Señor dice: ninguno subirá a mi Padre 
sino por mí (Jn 14,6); […] y quien me ve a mí ve a mi Padre (Jn 14,9)». En defi-
nitiva, Jesús muestra al Padre (Jn 1,14; 4,23; 8,31; 18,37) y comunica su vida (Jn 
1,4; 5,19; 17,3) y quien escucha la Palabra y acoge la gracia puede descubrir el 
amor del Padre por el ser humano, entregándose en el Hijo, lo más amado. Jesús, 
anonadándose como servidor hasta la muerte, encarna el amor para que llegue a 
todos: «la muerte que pasó por nosotros […] lo mucho que le costamos […] no es 
más el siervo que el Señor […] hemos menester obrar para gozar su gloria y que 
para esto nos es necesario orar». Por lo tanto, el creyente que sigue avanzando 

100 IBÍDEM. «Ya os dije al principio y el mismo Señor lo dice: que quien anda en el peligro en 
él perece, y que la puerta para entrar en este castillo es la oración, pues pensar que hemos de entrar 
en el cielo y no entrar en nosotros conociéndonos y considerando nuestra miseria y lo que debemos a 
Dios y pidiéndole muchas veces misericordia, es desatino».

101 IBÍDEM. «El mismo Señor dice: ninguno subirá a mi Padre sino por mí (Jn 14,6); no sé si dice 
así, creo que sí; y quien me ve a mí ve a mi Padre (Jn 14,9). Pues, si nunca le miramos ni consideramos 
lo que le debemos y la muerte que pasó por nosotros, no sé cómo le podemos conocer ni hacer obras 
en su servicio, porque la fe sin ellas y sin ir llegadas al valor de los merecimientos de Jesucristo, bien 
nuestro, ¿qué valor pueden tener ni quién nos despertará a amar a este Señor? Plega a su Majestad 
nos dé a entender lo mucho que le costamos y cómo no es más el siervo que el Señor y qué hemos 
menester obrar para gozar su gloria y que para esto nos es necesario orar, para no andar siempre en 
tentación!».

102 Cf. 3M 2,10. «Pareceros ha que contentos y gustos todo es uno, y que para qué hago esta 
diferencia en los nombres. A mí paréceme que la hay muy grande; ya me puedo engañar; diré lo que 
en esto entendiere en las moradas cuartas que vienen tras éstas; porque, como se habrá de declarar 
algo de los gustos que allí da el Señor, viene mejor, y aunque parece sin provecho, podrá ser de alguno, 
para que entendiendo lo que es cada cosa podáis esforzaros a seguir lo mejor».

103 IBÍDEM. «Y es mucho consuelo para las almas que Dios llega allí y confusión para las que les 
parece que lo tienen todo, y si son humildes moverse han a hacimiento de gracias; si hay alguna falta 
de esto, darles ha un desabrimiento interior y sin propósito, pues no está la perfección en los gustos, 
sino en quien ama más, y el premio lo mismo, y en quien mejor obrare con justicia y verdad».



110

en el seguimiento puede dar el paso a la etapa mística, cuarta morada, ya que 
está decidido a buscar «los gustos que allí da el Señor […] seguir lo mejor». La 
búsqueda vocacional para descubrir el misterio del verdadero hombre —alteridad 
divina— genera alegría, gratitud y reconocimiento de la finitud, sobre todo cuando 
Dios conduce a un nivel de gran profundidad, lugar en que se experimenta el senti-
do del existir como obra de la gracia de Dios y de su Palabra; es decir, el ser humano 
se vive como lo otro de Dios, y puede transmitir los valores del Reino: «y es mucho 
consuelo […] moverse han a hacimiento de gracias […] está la perfección en […] 
quien ama más, y […] en quien mejor obrare con justicia y verdad».

La experiencia del amor de Dios es un regalo104 que se puede recibir por gracia 
en la meditación profunda105. Esta vivencia del amor salvador ayuda a fortalecer la 
debilidad humana106 haciendo tomar conciencia y asumiendo los procesos psicoló-
gicos y físicos107.

El ser humano, desde el seguimiento de Jesús, puede acoger la revelación de 
Dios como la salvación encarnada. Este proceso salvífico se vivencia a través de la 
relación dialogante —oración de meditación— en la que se va configurando un 
sujeto abierto al amor —receptividad— desde la finitud humana.

El seguimiento como salvación se alimenta con la meditación de la Palabra 
que relata la vida, mensaje, muerte y resurrección de Jesús. La escucha ensancha 
el conocimiento y genera la apertura hacia Dios por amor. Entonces, el fruto de la 
recepción de la gracia se expresa en la creatividad del amor, un amor que atrae a 
la razón hacia la contemplación: «Lo que tengo de experiencia de […] regalos y 
contentos en la meditación […] por la Pasión […] vienen a parar en Dios, […] si son 
todos efectos del amor y, cuando sea, es dado de Dios». Teresa propone pasar a la 

104 Cf. 4M 1,6. «Lo que tengo de experiencia de este estado, digo de estos regalos y contentos en 
la meditación, es que, si comenzaba a llorar por la Pasión, no sabía acabar hasta que se me quebraba la 
cabeza; si por mis pecados, lo mismo. Harta merced me hacía nuestro Señor; que no quiero yo ahora 
examinar cuál es mejor, lo uno o lo otro; sino la diferencia que hay de lo uno a lo otro querría saber 
decir. Para estas cosas algunas veces van estas lágrimas y estos deseos ayudados del natural y como está 
la disposición; mas, en fin, como he dicho, vienen a parar en Dios, aunque sea esto. Y es de tener en 
mucho, si hay humildad, para entender que no son mejores por eso; porque no se puede entender si 
son todos efectos del amor y, cuando sea, es dado de Dios».

105 IBÍDEM. «Por la mayor parte tienen estas devociones las almas de las moradas pasadas, por-
que van casi continuo con obra de entendimiento, empleadas en discurrir con el entendimiento y en 
meditación; y van bien, porque no se les ha dado más aunque acertarían en ocuparse un rato en hacer 
actos y en alabanzas de Dios y holgarse de su bondad y que sea el que es, y en desear su honra y gloria. 
Esto como pudiere porque despierta mucho la voluntad; y estén con gran aviso, cuando el Señor les 
diere estotro, no lo dejar por acabar la meditación que se tiene de costumbre».

106 Cf. 6M 6,7. «También advertid que suele causar la complexión flaca cosas de estas penas, 
en especial si es en unas personas tiernas que por cada cosita lloran; mil veces las hará entender que 
lloran por Dios, que no sea así».

107 IBÍDEM. «Y aun puede acaecer ser —cuando viene una multitud de lágrimas, digo, por un 
tiempo que a cada palabrita que oiga o piense de Dios no se puede resistir de ellas— haberse allegado 
algún humor al corazón, que ayuda más que el amor que se tiene a Dios, que no parece han de acabar 
de llorar; y, como ya tienen entendido que las lágrimas son buenas, no se van a la mano ni querrían 
hacer otra cosa, y ayudan cuanto pueden a ellas. Pretende el demonio aquí que se enflaquezcan de 
manera que, después, ni puedan tener oración ni guardar su Regla».



111

otra vertiente cuando ya se alcanza la cima desde donde se vislumbra el quiebre. Se 
invita a transitar desde una vida donde prevalece el esfuerzo discursivo y el empeño 
del entendimiento por comprender, para hacerse oyente de la Palabra e ingresar en 
la órbita de Dios, dejando que Él lleve hacia el gozo del amor, donde el ser humano 
se dispone a la recepción de la gracia. La toma de conciencia de que el verdadero 
hombre es alteridad divina se va descubriendo en el paso de la ascética a la mística 
y de la meditación a la contemplación. «obra de entendimiento, empleadas en 
discurrir con el entendimiento y en meditación; […] acertarían en ocuparse […] 
en alabanzas de Dios y holgarse de su bondad […]; y estén con gran aviso, cuando 
el Señor les diere estotro, no lo dejar». En el proceso de seguimiento a Jesús, la 
salvación llega a la debilidad y fragilidad humana, y es necesario un adecuado discer-
nimiento de la auténtica vivencia del amor de Dios y de los sentimientos producidos 
por los diversos estados psicológicos; «advertid que suele causar la complexión flaca 
cosas de estas penas». La base para que Dios conceda la gracia escuchando su 
Palabra es el reconocimiento y la aceptación de lo que forma parte de la finitud 
humana, componente orgánico, junto a la falta de adultez: «personas tiernas que 
por cada cosita lloran, […] más que [por] el amor que se tiene a Dios».

La antropología teresiana implícita se presenta en su aspecto más favorable 
y optimista, pues rescata lo débil y limitado junto con la capacidad para recibir la 
gracia. Teresa sustenta su concepción del ser humano en una cristología que es ya 
una antropología cumplida.

Sintéticamente, se puede afirmar que lo fundamental es el seguimiento de Jesús 
que va capacitando para la escucha de la Palabra y para la receptividad del amor; 
así se puede ir comprendiendo el verdadero rostro del hombre como alteridad di-
vina. Teresa invita a llegar a Dios conociéndose en las flaquezas y desde la oración 
que medita la vida de Jesús. El ser humano recibe la salvación transformadora en 
la acogida de la donación divina —potencia obediencial—; es decir, la comuni-
cación divina es lo que puede posibilitar la apertura humana a la gracia de Dios.

3.2.2. Jesucristo mediador salva del pecado para la unión del ser 
humano con Dios
El ser humano es invitado a un proceso salvador, en el cual, además de la oferta 

del seguimiento a Jesús que revela el prototipo humano, se va descubriendo a Jesucris-
to como mediador de la salvación por amor. La antropología estudia la posibilidad de 
la relación divino-humana y manifiesta que, en Jesucristo, se da una relación especial y 
singular que le hace cauce de unión entre Dios y el ser humano. La reciprocidad revela 
que es verdadero Dios y verdadero hombre —unión hipostática— y también afirma 
que el ser humano puede ser hermano de Cristo. En definitiva, Jesucristo es la salvación 
que vence el mal siendo víctima que vive una existencia agraciada convirtiéndose en 
prototipo de lo humano; y, en tercer lugar, el ser humano aprende a recibir la gracia, 
aquello que le sobrepasa: filiación, divinización, inhabitación y cristificación.

Seguidamente se aborda a través de los textos teresianos, la salvación del mal 
operada por Jesucristo mediador para la unión amorosa con Dios.



112

3.2.2.1. La salvación del pecado para la filiación en Cristo por amor
La relación Dios-hombre se va profundizando dependiendo de los niveles de ora-

ción, y va posibilitando que la finitud reciba el don de la salvación en Cristo, es decir, 
que por el amor de Dios se recibe la salvación de Cristo. El ser humano, permaneciendo 
en la oración, puede ir tomando conciencia de que Dios, donándose en Cristo, conce-
de la salvación. De ese modo, el amor de Dios devela la valía humana, la que puede ir 
transformándose —gusano en mariposa— en referencia permanente a Cristo salvador, 
quien actúa la libertad y posibilita morir a sí para vivir anhelando la unión108.

El ser humano, incluso en la dificultad, puede permanecer en una relación 
con Dios109 en la que experimenta el amor para poder ir asumiendo su condición 
finita sin sucumbir al pecado110. La persona es valiosa y frágil ante el poder del mal 
y la muerte111 y las ocasiones de pecado le van incapacitando para el servicio al 
Reino112, y, además, cabe la posibilidad de que el demonio interfiera la gracia de 
la filiación y la fraternidad llevando al sinsentido113.

El ser humano puede comprender su misterio desde la encarnación, donde 
se manifiesta la relación singular de amor de Jesucristo con Dios que posibilita el 
acceso a la unión con Él. De ese modo, la salvación de Cristo supone liberación 
del pecado, padeciendo el mal como víctima, y regalando el amor de Dios a tra-
vés de la filiación adoptiva para todo ser humano.

Teresa es consciente de su desconocimiento de la configuración de lo huma-
no y de la interrelación de sus elementos, y trata de dar cuenta de que el pecado 
no destruye a la persona: «en lo superior de la cabeza está lo superior del alma, 

108 Cf. 4M 1,11 y 4M 3,10; 5M 2,6 y 5M 2,14.
109 Cf. 4M 1,11. «Pues si en lo superior de la cabeza está lo superior del alma, ¿cómo no la turba? 

Eso no lo sé yo; mas sé que es verdad lo que digo. Pena da cuando no es la oración con suspensión, 
que entonces hasta que se pasa no se siente ningún mal; mas harto mal fuera si por este impedimento 
lo dejara yo todo».

110 IBÍDEM. «Y así no es bien que por los pensamientos nos turbemos ni se nos dé nada; que si 
los pone el demonio, cesará con esto; y si es, como lo es, de la miseria que nos quedó del pecado de 
Adán con otras muchas, tengamos paciencia y sufrámoslo por amor de Dios, pues estamos también 
sujetas a comer y dormir, sin poderlo excusar, que es harto trabajo».

111 Cf. 4M 3,10. «De una cosa aviso mucho a quien se viere en este estado: que se guarde muy 
mucho de ponerse en ocasiones de ofender a Dios, porque aquí no está aún el alma criada, sino como un 
niño que comienza a mamar, que si se aparta de los pechos de su madre, ¿qué se puede esperar de él sino 
la muerte? Yo he mucho temor que a quien Dios hubiere hecho esta merced y se apartare de la oración, 
que será así, si no es con grandísima ocasión, o si no retorna presto a ella, porque irá de mal en peor».

112 IBÍDEM. «Yo sé que hay mucho que temer en este caso, y conozco a algunas personas que 
me tienen harto lastimada y he visto lo que digo por haberse apartado de quien con tanto amor se 
le quería dar por amigo y mostrárselo por obras. Aviso tanto que no se pongan en ocasiones, porque 
pone mucho el demonio más por un alma de éstas que por muy muchas a quien el Señor no haga 
estas mercedes, porque le pueden hacer gran daño con llevar otras consigo y hacer gran provecho, 
podría ser, en la Iglesia de Dios».

113 IBÍDEM. «Y aunque no haya otra cosa sino ver el que su Majestad las muestra amor particular, 
basta para que él se deshaga porque se pierdan y así son muy combatidas y aún mucho más perdidas 
que otras, si se pierden. Vosotras, hermanas, libres estáis de estos peligros, a lo que podemos enten-
der; de soberbia y vanagloria os libre Dios; y de que el demonio quiera contrahacer estas mercedes, 
conocerse ha en que no hará estos efectos sino todo al revés».



113

¿cómo no la turba? Eso no lo sé yo». Sin embargo, se requiere voluntad y con-
vencimiento para no desestabilizarse y para la permanencia, aunque no haya una 
especial relación con Dios, como la que se da en la «oración con suspensión», ya 
que esta carencia no impide la fidelidad, ya que «harto mal fuera si por este impe-
dimento [el dicho tipo de oración] lo dejara yo todo». La fidelidad y constancia 
en la vocación puede situar a la persona en el camino de salvación, ayudando a 
discernir el pecado y el valor que tienen las tentaciones: «Y así no es bien que por 
los pensamientos nos turbemos ni se nos dé nada; que si los pone el demonio, 
cesará». La experiencia salvadora es un regalo que posibilita relativizar ciertas 
tendencias que pertenecen a la condición humana para asumir la finitud e ir 
abriéndose al amor liberador de Jesucristo: «la miseria que nos quedó del pecado 
de Adán […], tengamos paciencia y sufrámoslo por amor de Dios, pues estamos 
también sujetas a comer y dormir».

El pecado se presenta como separación, negación y alejamiento del amor de 
Dios. Teresa propone enfrentar estas tres perturbaciones —consigo mismo, con 
Dios y con el mundo— con un tipo de oración que vaya facilitando el conocerse, 
la relación con Jesucristo y no dejar espacio al mal. Se recomienda, ante la diso-
ciación y separación, el autoconocimiento de los mecanismos psicológicos y la fra-
gilidad de la estructura humana: «se guarde […] de ofender a Dios, porque [es…] 
como un niño». Ante el pecado como negación, se pide no abandonar la relación 
con Jesucristo, creyéndose autosuficiente, «quien con tanto amor se le quería dar 
por amigo». En tercer lugar, el pecado como alejamiento advierte del peligro de 
dar espacio a que actúe el mal impidiendo la salvación, especialmente quienes 
han vivido en su presencia como salvados por el amor y que caen en la autojus-
tificación: «porque pone mucho el demonio […], porque le pueden hacer gran 
daño con llevar otras consigo». Así como Jesucristo por amor salva al ser humano 
y «muestra amor particular», el pecado supone un fuerte atentado interfiriendo el 
amor. De esta forma, aparece la lucha; y, si el ser humano sucumbe y abandona 
el amor de Dios, «son [está] más perdidas [a] que otras [a]». Para Teresa, es funda-
mental que todos lleguen a ser hijos, a través de Jesucristo, lo que se expresa con 
tres imágenes de relaciones humanas: madre, amigo y amante114.

114 Dios como madre permanentemente alimenta con su propia vida, «no está aún el alma cria-
da, sino […] que si se aparta de los pechos de su madre, ¿qué se puede esperar de él sino la muerte?». 
Esta imagen aparece también en: V 15,12; CV 31, 9-10; MC 4, 4-5. La autodonación de Dios es la 
manera de continua creación; el sostenimiento desde su propia vida, lo más íntimo de sus mismas 
entrañas, como la madre da la leche materna. Dios como madre desea que el hombre se sacie de su 
ser (Isaías 66, 10-14: «mamareis a sus pechos […] como un niño a quien su madre consuela, así os 
consolaré yo»). Dios amigo se autodona en amor otorgando la identidad. La amistad es una relación de 
libre elección, tiene una vertiente activa y transformativa, con iniciativas que crean espacio para más 
humanización. Además el amor de amigo, es determinante en la formación de la persona, se elabora 
el mundo y el sentido de la existencia. La relación de amistad con Dios (Jn 15,14-15), es una manera 
de explicitar que el proyecto de salvación es competencia y responsabilidad, también, de cada ser hu-
mano inserto en este mundo. Dios como pretendiente busca a la novia, la seduce, la lleva al desierto, 
todo un proceso de enamoramiento hasta que la hace su esposa. Dios como un amante diligente y 
comprometido pelea contra el adversario para no consentir que la persona se pierda, pues es valiosa 
en extremo, es «muy combatidas» y cada ser que no se logra supone un desacierto en el plan divino 
porque pueden llegar a ser «mucho más perdidas que otras».



114

La antropología latente se esmera en presentar un tipo de ser humano en 
inter-relación con Dios. La permanencia en la oración puede evitar el pecado, 
al no dar ocasión al mal y propiciar que Dios salve alimentando —madre que 
amamanta—, se done —como amigo que se entrega por amor— y defendiendo 
al ser humano como pretendiente comprometido. La recepción del amor de Dios 
habilita para asumir la finitud sabiendo que «nada puede separar del amor de 
Dios» (Rm 8,35-37). Un Dios que en Jesucristo se revela definitivamente para que 
el ser humano pueda ir viviendo conforme a la salvación transformadora iniciada 
por Cristo y aun en espera del pleno cumplimiento.

En definitiva, Teresa defiende que la oración favorece el conocimiento de lo 
auténticamente humano para cooperar en el continuo proceso de salvación. El 
ser humano es salvado del pecado: permaneciendo en la llamada y sabiendo que 
Cristo tiene una singular relación con su Padre (Mt 12,50). Y, evitando «ofender 
a Dios», va asumiendo con fortaleza la finitud; lo que significa ir discerniendo las 
tentaciones. Así, lo que es del demonio pasa, y si pertenece a la finitud —como 
«pecado de Adán, comer, dormir»— hay que asumirlo y seguir adelante con «pa-
ciencia y amor de Dios», del mismo modo que Cristo asume el mal.

La vida conforme a la vocación de seguimiento de Jesús, quien salva del pe-
cado, supone renuncias y apuestas en el sujeto115 que, después de cumplir su tarea, 
está dispuesto a que, pasando por la muerte, pueda llegar a la experiencia de «unión 
con Dios»116. Cristo, modelo de esta relación de Dios con el ser humano, padece el 
mal desde el amor a Dios y al hombre117. Según Teresa, para Jesús, el sufrimiento 
a lo largo de toda su vida fue más intenso y fuerte que en la pasión118, y puede 
soportarlo todo porque es el auténtico y pleno ser humano119.

115 Cf. 5M 2,6. «Pues ea, hijas mías, priesa a hacer esta labor y tejer este capuchillo quitando 
nuestro amor propio y nuestra voluntad, el estar asidas a ninguna cosa de la tierra, poniendo obras de 
penitencia, oración, mortificación, obediencia, todo lo demás que sabéis; que ¡así obrásemos como 
sabemos y somos enseñadas de lo que hemos de hacer!».

116 IBÍDEM. «Muera, muera este gusano como lo hace en acabando de hacer para lo que fue 
criado, y veréis cómo vemos a Dios y nos vemos tan metidas en su grandeza como lo está este gusanillo 
en este capucho. Mirad que digo “ver a Dios”, como dejo dicho que se da a sentir en esta manera de 
unión». 

117 Cf. 5M 2,14. «Es así que muchas veces he considerado en esto y sabiendo yo el tormento 
que pasa y ha pasado cierta alma que conozco de ver ofender a nuestro Señor, tan insufridero que se 
quisiera mucho más morir que sufrirla; y pensando si un alma con tan poquísima caridad comparada a 
la de Cristo, que se puede decir casi ninguna en esta comparación, sentía este tormento tan insufride-
ro, ¿qué sería el sentimiento de nuestro Señor Jesucristo y qué vida debía pasar, pues todas las cosas le 
eran presentes y estaba siempre viendo las grandes ofensas que se hacían a su Padre?».

118 IBÍDEM. «Sin duda creo yo que fueron muy mayores que las de su sacratísima Pasión, porque 
entonces ya veía el fin de estos trabajos y con esto y con el contento de ver nuestro remedio con su 
muerte y demostrar el amor que tenía a su Padre en padecer tanto por Él, moderaría los dolores, como 
acaece acá a los que con fuerza de amor hacen grandes penitencias, que no las sienten casi, antes 
querrían hacer más y más, y todo se le hace poco».

119 IBÍDEM. «Pues, ¿qué sería a su Majestad viéndose en tan gran ocasión para mostrar a su 
Padre cuán cumplidamente cumplía el obedecerle, y con el amor del prójimo? ¡Oh, gran deleite, 
padecer en hacer la voluntad de Dios! Mas en ver tan continuo tantas ofensas a su Majestad hechas e 



115

El proceso de la transformación expresado a través del símbolo del gusano 
de seda, evoca el misterio de la salvación. Jesucristo, asumiendo lo humano en 
Dios, inaugura el proyecto salvador de Dios pasando por la realidad del dolor. El 
ser humano puede descubrir que Jesús muestra el amor de Dios encarnado por 
cada uno y la llamada a vivir y morir con Él, recibiendo de ese modo la filiación, 
experiencia de unión con Dios.

La persona llamada a la vocación se prepara para el proceso de transforma-
ción, dejando las ocasiones de pecado y abriéndose al proyecto de salvación que 
supone renuncia libre de dependencias y apuesta por una relación personal con 
Jesús. La relativización personal en función de la voluntad de Dios provoca arre-
pentimiento, conocimiento propio y confianza en los otros; ahora Teresa señala tres 
acciones que reparan las tres perturbaciones anteriores: con el mundo, con Dios y 
consigo mismo. Una vez cumplida la misión preparatoria, «acabando de hacer para 
lo que fue criado», se propone la apertura para recibir la gracia desde el modelo de 
Jesucristo: «Muera, muera este gusano […], y veréis cómo vemos a Dios y nos vemos 
tan metidas en su grandeza». El ser humano vive una gran certeza del encuentro 
con Dios y, aunque no se sabe explicar, siente, sabe y percibe que Dios se ha mos-
trado, habitando su existencia y haciéndose más palpable y relevante. El ser hu-
mano puede estar cierto de «ver a Dios, como dejo dicho que se da a sentir en esta 
manera de unión»120. El pecado, ante esta experiencia de unión, se presenta más 
trágico, hiriente y lacerante. Por eso, la autora expresa el gran dolor provocado 
por la negación del proyecto salvador, que lleva a entender la vivencia angustiosa 
de «Jesucristo […] siempre viendo las grandes ofensas que se hacían a su Padre». 
Teresa cree que, en Jesús, la muerte resulta más llevadera que el sufrimiento a lo 
largo de su vida, porque la duración en el tiempo incrementa el dolor, temiéndose 
que sea infinito. El sufrimiento de la pasión queda apaciguado porque se atisba un 
límite, también por la eficacia salvadora de su muerte y, sobre todo, por la relación 
de «amor que tenía a su Padre [lo que…] moderaría los dolores». La cristología 
teresiana afirma en Jesús el cumplimiento del plan divino iniciando el Reino de 
Dios. Jesús, obedeciendo al Padre y amando al ser humano, manifiesta la peculiar 
relación de unidad y conformidad entre Padre e Hijo, entre voluntad divina y 
humana. No hay competencia ni rivalidad sino unidad de propósito y de reali-
zaciones; la voluntad del Padre es el amor al hombre. Jesús, al amar al hombre, 
es llevado injustamente a la muerte, que se convierte en redentora haciendo hijo 
a todo ser humano: «viéndose en tan gran ocasión para mostrar a su Padre cuán 
cumplidamente cumplía el obedecerle, y con el amor del prójimo». Jesucristo, 
por su relación con el Padre puede exclamar: «¡Oh, gran deleite, padecer en ha-
cer la voluntad de Dios!» y, a la vez, padece el sufrimiento del inocente con gran 
intensidad al soportar la injusticia, lo que es posible por ser verdadero hombre y 
verdadero Dios: «cosa tan recia, […], si no fuera más de hombre, […] bastaba para 
acabar muchas vidas, ¡cuánto más una!».

ir tantas almas al infierno, téngolo por cosa tan recia, que creo, si no fuera más de hombre, un día de 
aquella pena bastaba para acabar muchas vidas, ¡cuánto más una!».

120 Cf. 5M 1,10-11



116

La antropología plena se encuentra en la cristología teresiana que presenta 
a Jesucristo como paradigma humano. Jesucristo lleva a cumplimiento el plan 
amoroso de Dios, que es más fuerte que toda la carga de mal. Jesús, asumiendo el 
mal extremo que le lleva a la muerte, salva al ser humano liberando del pecado y 
ofreciendo la filiación. Se presenta la salvación transformadora como recapitula-
ción de todo en Él hacia la plenitud.

En definitiva, la transformación del ser humano bajo la gracia consiste en la 
preparación para lo definitivo, el acceso a la experiencia de unión. Desde la salva-
ción plena en esperanza, aunque no hay explicación racional del mal, es posible 
dar sentido al dolor en el amor; así el amor a Jesucristo ayuda a confiar y convierte 
el dolor en solidaridad con los crucificados. Así, Jesucristo salva del pecado para 
la vida nueva, ser hijos en el Hijo.

3.2.2.2. Jesucristo único mediador de fraternidad universal
Jesucristo salva del pecado para que el ser humano pueda llegar a ser hijo 

en el Hijo y así hermano. La seducción del mal origina alejamiento de Dios y del 
prójimo. En ambos casos, el pecado perturba porque impide la unión, apartando 
de la voluntad de Dios y negando el amor a los semejantes121.

El seguimiento vocacional de Jesús, incluso en una institución, no garantiza 
que espontáneamente se evite la caída y tampoco asegura la entrega a la voluntad 
a Dios122, sino que requiere lucha permanente y vigilante para no alejarse del 
amor al prójimo123. El ser humano puede acoger la salvación de Jesucristo si per-
manece unido a la voluntad de Dios sin dejarse engañar y sin malograr una vida 
agraciada124; aunque hay ciertas tentaciones que pueden ser ocasión de purifica-
ción para la fraternidad universal125.

121 Cf. 5M 3,6 y 5M 4,8; 5M 3,12 y 5M 3,10.
122 Cf. 5M 3,6. «Mas ¡ay de nosotros, qué pocos debemos de llegar a ella!, aunque a quien se 

guarda de ofender al Señor y ha entrado en religión le parezca que todo lo tiene hecho! que, aunque 
arrastrando cumplimos con la obligación para no ser pecado, no llegamos con mucho a lo que ha de 
ser para estar del todo unidas con la voluntad de Dios».

123 IBÍDEM. «¡Oh!, que quedan unos gusanos que no se dan a entender hasta que, como el que 
royó la yedra a Jonás (4, 6-7), nos han roído las virtudes con un amor propio, una propia estimación, 
un juzgar los prójimos, aunque sea en pocas cosas, una falta de caridad con ellos, no los queriendo 
como a nosotros mismos».

124 Cf. 5M 4,8. «Respondiendo a lo primero, digo que si esta alma se estuviese siempre asida 
a la voluntad de Dios, que está claro que no se perdería; mas viene el demonio con unas sutilezas 
grandes y, debajo de color de bien, vala desquiciando en poquitas cosas de ella y metiendo en 
algunas que él le hace entender que no son malas, y poco a poco oscureciendo el entendimiento 
y entibiando la voluntad y haciendo crecer en ella el amor propio, hasta que de uno en otro la va 
apartando de la voluntad de Dios y llegando a la suya. De aquí queda respondido a lo segundo; 
porque no hay encerramiento tan encerrado adonde él no pueda entrar ni desierto tan apartado 
adonde deje de ir».

125 IBÍDEM. «Y aun otra cosa os digo: que quizá lo permite el Señor para ver cómo se ha aquel 
alma a quien quiere poner por luz de otras; que más vale que en los principios, si ha de ser ruin, lo 
sea que no cuando dañe a muchas».



117

Se plantea, así, un diseño de ser humano que desde la encarnación de Dios 
puede tender a la unión con su voluntad. Esto se ha cumplido plenamente en 
Jesucristo, Dios y hombre a la vez, y así es cómo revela al Dios verdadero en su 
existencia humana auténtica. De este modo, Jesucristo, mediador de una existen-
cia agraciada para todos, abre la posibilidad de la fraternidad universal, dando 
inicio al Reinado del amor de Dios y salvando del infierno de un mundo sin el 
paradigma humano inaugurado en la encarnación.

La relación con Dios, para el ser humano, es difícil y costosa, pues no vive 
plenamente conforme a la vocación recibida, contentándose con el cumplimien-
to, y así «no llegamos con mucho a lo que ha de ser para estar del todo unidas 
con la voluntad de Dios». De ese modo, no se establece una profunda relación de 
amor con Dios, debido a que el egoísmo destruye a la persona e incrementa la ex-
cesiva autoestima minusvalorando a los demás: «¡Oh!, que quedan unos gusanos 
que no se dan a entender hasta que […] nos han roído las virtudes con […] falta de 
caridad». La diferencia entre los criterios de Dios y los humanos es que el amor de 
Dios corrige y perdona (Jonás 4, 6-7), sabiendo esperar los procesos humanos. En 
cambio, el hombre interpreta mal el perdón, y no comprende que Dios sea sólo 
bueno y que la finitud frágil y carente pueda ser perfectible. Por eso, se propone 
la conversión para pasar, por gracia, del excesivo amor propio al amor al otro; es 
decir, la salvación consiste en que, por una opción libre, se pueda tener acceso a 
la fraternidad universal. La permanencia en Dios puede ayudar a resistir al poder 
del mal sin sucumbir ante el pecado: «si esta alma se estuviese siempre asida a la 
voluntad de Dios, […] no se perdería […] haciendo crecer en ella el amor propio». 
La tentación, en ocasiones, puede ayudar a la persona a crecer en el amor entre-
gado: «quizá lo permite el Señor», y a tratar de unir la propia voluntad con la de 
Dios viviendo en referencia permanente a Cristo mediador conforme a los valores 
del Reino para ser luz de otras.

La antropología subyacente teresiana rescata la positividad del proceso hu-
mano —el gusano muere para ser mariposa— y ayuda a la toma de conciencia del 
amor de Dios. El ser humano es deseo de unión con Dios junto con un desmedido 
amor propio; esta contradicción puede resolverse mirando a Cristo, el auténtico 
hombre que, pasando por la muerte libremente, salva del pecado y regala una 
existencia agraciada. La figura de Jonás remite a Cristo que estuvo tres días en el 
vientre de la tierra: Dios crea, salva y plenifica porque ama126.

El ser humano desea la unión con Dios y puede lograrla amando al pró-
jimo127 con grandes y exigentes renuncias128, incluso, hasta la muerte como 

126 Cf. 6M 3,9 y Mt 12,40.
127 Cf. 5M 3,12: «Mucho he dicho en otras partes de esto, porque veo, hermanas, que si hubiese 

en ello quiebra, vamos perdidas. Plega el Señor nunca la haya; que, como esto sea, yo os digo que no 
dejéis de alcanzar de su Majestad la unión que queda dicha».

128 IBÍDEM. «Cuando os viereis faltas en esto, aunque tengáis devoción y regalos que os parezca 
habéis llegado ahí y alguna suspensioncilla en la oración de quietud —que algunas luego les parecerá 
que está todo hecho—, creedme que no habéis llegado a unión, y pedid a nuestro Señor que os dé 
con perfección este amor del prójimo, y dejad hacer a su Majestad; que él os dará más que sepáis 



118

Jesús129. De ese modo, se devela la contradicción humana130 y se facilita el reco-
nocimiento del auténtico seguidor y discípulo que no se deja engañar ni seducir 
por el mal131 y que, además, transparenta claramente la autenticidad de su amor 
del prójimo132.

El ser humano desea una existencia agraciada en la unión con Dios y sabe 
que Jesucristo mediador, por su muerte de cruz, la concede en la salvación para 
todos. La finitud asumida puede ser capaz de entender al Dios que por amor se 
encarna, y la finitud también posee el potencial de abrirse al amor al otro, hacia 
la fraternidad universal.

De este modo, la persona, en la relación con Dios, puede acoger la gracia en 
su vida, renunciando a la propia voluntad y eligiendo con disponibilidad el bien 
de los otros: «alcanzar de su Majestad la unión, […] pedid […] con perfección este 
amor del prójimo, […], y procurar tomar trabajo por quitarle al prójimo, cuando se 
ofreciere». Estos aspectos muestran el valor fundamental del amor al otro e indican 
el nivel de oración, la firmeza en la fe y la solidez en el seguimiento por amor. La 
vida adquiere valor al entregarla por otros, incluso padeciendo una muerte impuesta 
injustamente. Esto se trata de una donación, no solo producto de la voluntariedad 
humana, sino también potenciada por el amor divino que habita la finitud; y con-
vierte la entrega hasta la muerte en clave de felicidad, así Jesucristo salva: «Mirad lo 
que costó a nuestro Esposo el amor que nos tuvo, que, por librarnos de la muerte, la 
murió tan penosa como muerte de cruz». El desenmascaramiento de la mentira se 
realiza reconociendo que, en la oración, es fácil proponerse cualquier meta, y que 
en lo cotidiano se trata de ocultar hasta «una falta pequeña». Por eso, es necesaria 
la despreocupación por lo pasajero que ayuda a la relativización y evita el enojo 
por la falsa denuncia, de tal modo que el amor al otro se transparente sin ningún 
artificio y sin esconder la propia debilidad «¡Oh, hermanas, cómo se ve claro adónde 
está de veras el amor del prójimo […]!».

desear como vosotras os esforcéis y procuréis, en todo lo que pudiéreis, esto; y forzar vuestra voluntad 
para que se haga en todo la de las hermanas, aunque perdáis de vuestro derecho, y olvidar vuestro 
bien por el suyo, aunque más contradicción os haga el natural; y procurar tomar trabajo por quitarle 
al prójimo, cuando se ofreciere».

129 IBÍDEM. «No penséis que no ha de costar algo y que os lo habéis de hallar hecho. Mirad lo 
que costó a nuestro Esposo el amor que nos tuvo, que, por librarnos de la muerte, la murió tan penosa 
como muerte de cruz».

130 Cf. 5M 3,10. «Yo gusto algunas veces de ver unas almas que, cuando están en oración, les 
parece querrían ser abatidas y públicamente afrontadas por Dios, y después una falta pequeña encu-
brirían si pudiesen».

131 IBÍDEM. «¡Uf, que si no la han hecho y se la cargan! ¡Dios nos libre! Pues mírese mucho 
quien esto no sufre, para no hacer caso de lo que a solas determinó a su parecer; que en hecho de 
verdad no fue determinación de la voluntad, que, cuando ésta hay verdadera, es otra cosa; sino alguna 
imaginación que en ésta hace el demonio sus saltos y engaños; y a mujeres o gente sin letras podrá 
hacer muchos, porque no sabemos entender las diferencias de potencias e imaginación y otras mil 
cosas que hay interiores».

132 IBÍDEM. «¡Oh, hermanas, cómo se ve claro adónde está de veras el amor del prójimo en 
algunas de vosotras y en las que no está con esta perfección! Si entendieseis lo que nos importa esta 
virtud no traeríais otro estudio».



119

En síntesis, Jesucristo mediador de fraternidad universal, consigue la salvación 
por su muerte en cruz. Así, libera del pecado y aproxima al amor al prójimo y a la 
voluntad de Dios. Entonces, la unión con Dios en Jesucristo posibilita la relación 
fraterna como expresión de una vida de gracia.

3.2.2.3. La unión con Dios como experiencia amorosa de filiación y fraternidad
Jesucristo, mediador de la salvación, vence el pecado, fortalece la fragilidad 

y posibilita que el ser humano pueda hacerse receptivo a lo que le sobrepasa, 
recibiendo la identidad de hijo amado que se reconoce, no aisladamente, sino 
en comunión con todos los hombres. La conciencia de filiación puede conducir 
a la fraternidad universal. Esto es así porque el amor de Dios revela lo valioso y 
novedoso de la condición humana y asume la fragilidad como apta para la recep-
tividad amorosa133.

La auténtica relación con el Señor es una presencia cercana y amorosa134, de 
tal modo que, cuando se producen efectos dañinos en la oración, conviene que 
esa experiencia sea comunicada con la persona adecuada135 para discernir la llama-
da a la vida contemplativa136. La vivencia salvadora se hace presente en la relación 
orante y se refleja en una vida de amor íntegro137, procurando seguir creciendo en 
la vocación recibida, llamada a la caridad, la humildad y la lucidez138, sabiendo 
que Dios avisa del mal y cuida del ser humano para que el demonio no destruya 
la obra salvadora139.

133 Cf. 4M 3,13 y 5M 4,9; 6M 4,11 y 6M 7,4.
134 Cf. 4M 3,13. «Hase de entender que cuando es cosa verdaderamente de Dios que aunque 

hay caimiento interior y exterior, que no le hay en el alma que tiene grandes sentimientos de verse 
tan cerca de Dios; ni tampoco dura tanto sino muy poco espacio, bien que se torna a embebecer. Y 
en esta oración, si no es flaqueza, como he dicho, no llega a tanto que derrueque el cuerpo ni haga 
ningún sentimiento exterior en él».

135 IBÍDEM. «Por eso tengan aviso que, cuando sintieren esto en sí, lo digan a la prelada, y di-
viértanse lo que pudieren, y hágalas no tener horas tantas de oración sino muy poco, y procure que 
duerman bien y coman hasta que se les vaya tornando la fuerza natural, si se perdió por aquí».

136 IBÍDEM. «Si es de tan flaco natural que no le baste esto, créanme que no la quiere Dios sino 
para la vida activa, que de todo ha de haber en los monasterios. Ocúpenla en oficios, y siempre se 
tenga cuenta que no tenga mucha soledad porque vendrá a perder del todo la salud. Harta mortifi-
cación será para ella; aquí quiere probar el Señor el amor que le tiene en cómo lleva esta ausencia, 
y será servido de tornarle la fuerza después de algún tiempo; y si no, con oración vocal ganará, y con 
obedecer, y merecerá lo que había de merecer por aquí, y por ventura más».

137 Cf. 5M 4,9. «La diligencia que a mí se me ofrece más cierta —después de pedir siempre a 
Dios en la oración que nos tenga de su mano y pensar muy continuo cómo, si Él nos deja, seremos luego 
en el profundo, como es verdad, y jamás estar confiadas en nosotras, pues será desatino estarlo—, es 
andar con particular cuidado y aviso mirando cómo vamos en las virtudes».

138 IBÍDEM. «Si vamos mejorando o disminuyendo en algo, en especial en el amor unas con 
otras y en el deseo de ser tenida por la menor y en cosas ordinarias; que si miramos en ello y pedimos 
al Señor que nos dé luz, luego veremos la ganancia o la pérdida».

139 IBÍDEM. «Que no penséis que alma que llega Dios a tanto la deja tan apriesa de su mano, 
que no tenga bien el demonio que trabajar, y siente su Majestad tanto en que se le pierda, que le da 
mil avisos interiores de muchas maneras; así que no se le podrá esconder el daño».



120

La encarnación de Dios en Jesucristo posibilita la salvación, de tal modo que 
la finitud puede ser terreno propicio para acoger la vocación de filiación y para 
descubrirse invitado a la conversión a la voluntad de Dios, la que no consiste en 
otra cosa que no sea amar fraternalmente.

Es así cómo el discernimiento de la vocación contemplativa se plantea desde 
la experiencia de la cercanía divina en una relación que embelesa y llena del Señor, 
«el alma que tiene grandes sentimientos de verse tan cerca de Dios». Esta vivencia 
no es perjudicial, así que, cuando la persona experimenta deterioro, conviene que 
«lo digan a la prelada». Lo primero es reducir el tiempo de oración dando prioridad 
a las necesidades básicas, la salud, el sueño reparador y la alimentación adecuada. 
Se afirma absolutamente que, si la persona es de endeble naturaleza y débil cons-
titución «créanme que no la quiere Dios sino para la vida activa». La vida eclesial 
se configura en ministerialidad con variedad de carismas en su seno para que sea 
reflejo de un cuerpo armónico con diversidad de funciones y servicios, pues cada 
uno es necesario desde su condición y su posibilidad (1Cor 12,14). Por tanto, Dios 
es siempre la roca firme —la fe, la esperanza y el amor— en que afianzar cada 
decisión de la propia vida para procurar «pedir siempre […] que nos tenga de su 
mano […] y jamás estar confiadas en nosotras […] mejorando […] en el amor unas 
con otras». Entonces, Dios vela y cuida desmedidamente del ser humano para que 
todos sus hijos vivan como tales siendo hermanos: «que no penséis que alma que 
llega Dios a tanto la deja tan apriesa de su mano».

Teresa presenta una antropología unificadora en que la persona es sujeto 
capaz de establecer relaciones equilibradas también para la vocación contempla-
tiva. Por eso, la persona salvada vive la unión con Dios que se refleja en un amor 
a todos los seres.

El amor de Dios puede iluminar la fragilidad del hombre que alberga en su 
seno grandes posibilidades140, cuando, sabiéndose salvado, sólo desea agradar a 
Dios141. Así, el incremento de la conciencia de pecado ayuda a ir asumiendo que 
la finitud puede causar desengaño y quebranto142, de tal modo que la pena del 
ser humano se incrementa cuando recibe inmerecidamente —perdón, bondad y 
dones— la salvación amorosa de Dios143.

140 Cf. 6M 4,11. «¡Oh ceguedad humana! ¿Hasta cuándo, hasta cuándo se quitará esta tierra de 
nuestros ojos? Que, aunque entre nosotras no parece es tanta que nos ciegue del todo, veo unas mo-
tillas, unas chinillas, que, si las dejamos crecer, bastarán a hacernos gran daño; sino que, por amor de 
Dios, hermanas, nos aprovechemos de estas faltas para conocer nuestra miseria y ellas nos den mayor 
vista, como la dio el lodo del ciego que sanó nuestro Esposo (Jn 9, 6-7)».

141 IBÍDEM. «Y así, viéndonos tan imperfectas, crezca más el suplicarle saque bien de nuestras 
miserias para en todo contentar a su Majestad».

142 Cf. 6M 7,4. «Yo no tendría por seguro, por favorecida que un alma esté de Dios, que se olvi-
dase de que en algún tiempo se vio en miserable estado; porque, aunque es cosa penosa, aprovecha 
para muchas. Quizá como yo he sido tan ruin, me parece esto, y esta es la causa de traerlo siempre 
en la memoria; las que han sido buenas, no tendrán que sentir, aunque siempre hay quiebras mientras 
vivimos en este cuerpo mortal».

143 IBÍDEM. «Para esta pena ningún alivio es pensar que tiene nuestro Señor ya perdonados los 
pecados y olvidados, antes añade a la pena ver tanta bondad y que se hacen mercedes a quien no 



121

En efecto, el amor de Dios asiste al ser humano para que, reconociendo la 
limitación, pueda abrirse a una nueva manera de percibir la realidad de salvación 
(Jn 9, 6-7). Así se gesta un tipo humano capaz de reflejar a Dios encarnado y que, 
en Jesucristo, libera de la ceguedad del propio encorvamiento para alumbrar una 
existencia nueva de hijos y hermanos.

El ser humano, al reflexionar sobre la fragilidad y la libertad, descubre que 
cuesta aceptar la limitación: «¡Oh ceguedad humana! ¿Hasta cuándo, hasta cuán-
do?». Dios concede, en ocasiones, comprender toda la realidad no solo desde 
las deficiencias, sino también desde las posibilidades: «aprovechemos de estas 
faltas para conocer nuestra miseria y ellas nos den mayor vista». El reconocimiento 
de los fracasos puede servir para irse con-formando con el proyecto libremente 
acogido de filiación y de fraternidad de Dios; y la cercanía a Dios no olvida las 
dificultades que han ayudado a realizar rupturas para el crecimiento vocacional, 
haciendo emerger lo mejor de uno mismo: «aunque es cosa penosa, aprovecha 
para muchas […], siempre hay quiebras mientras vivimos en este cuerpo mortal». 
La experiencia de amor personalizado de Jesús como hermano salva del pecado 
y conduce hacia la plenitud de la fraternidad universal. La persona que ha madu-
rado en el seguimiento y el discipulado puede llegar a vivir la filiación divina (Rm 
8, 12-17), es decir, vivir a la altura del llamamiento recibido. Y esto gracias al Dios 
trinitario que habita el ser humano y concede la experiencia de ser hijos de Dios: 
«porque como tenían el amor tan crecido y habían recibido tantas mercedes y 
tenían entendida la grandeza y majestad de Dios».

En síntesis, Dios en la relación con el ser humano ayuda a asumir la finitud, y 
el misterio humano se va entendiendo desde la gracia divina que regala el ser hijos 
en esperanza del definitivo cumplimiento de la fraternal filiación.

La reflexión sobre Jesucristo mediador que salva del pecado, se finaliza afir-
mando que el amor humano, conformándose libremente al amor de Cristo, pue-
de llegar a la unión con Dios, ya que la relación de filiación de Cristo con el Padre 
abre el camino de acceso a Dios para que el ser humano reciba la identidad de 
hijo y hermano en una existencia agraciada.

3.2.3. Cristo resucitado devela al verdadero Dios y el misterio del ser humano
El ser humano en el proceso de profundización —entrada al interior del 

Castillo— va descubriendo que Jesucristo es salvador desde el recorrido que va 
haciendo a través del seguimiento, y, también, desde la dimensión mediadora 
que ejerce en la unión con Dios. El tercer apartado presenta el descubrimiento 
existencial de la salvación transformadora en el encuentro personal con Cristo re-
sucitado. En esa relación, Jesucristo resucitado se revela como el verdadero Dios 
del amor, y la persona puede comprender el auténtico misterio de lo humano. 
Esta relación dialógica va llevando al misterio de la resurrección y al misterio de 

merecía sino infierno. Yo pienso que fue éste un gran martirio en San Pedro y la Magdalena, porque 
como tenían el amor tan crecido y habían recibido tantas mercedes y tenían entendida la grandeza y 
majestad de Dios, sería harto recio de sufrir y con muy tierno sentimiento».



122

la gracia deificante144. En definitiva, Jesucristo es la salvación escatológica, lo que 
significa que el ser humano puede abrirse, en primer lugar, a un rebasamiento de la 
condición humana por participación libre en el ser de Dios —divinización— y, de 
este modo, la salvación trasciende la historia, es decir, será plena cuando Dios sea 
«todo en todo» (1 Cor 15,28). Y, en segundo lugar, la salvación es realizable y se 
anticipa en la esperanza de que sea realizada más allá de la historia.

Cristo resucitado devela al verdadero Dios y al verdadero ser humano cuan-
do se descubre que el resucitado es el encarnado por amor, de tal modo que lo 
humano se rebasa hacia el infinito amor divino, un amor que se manifiesta difusi-
vo en el resucitado para sostener lo humano.

3.2.3.1. El resucitado es el encarnado por amor
La experiencia de crisis pone de manifiesto la finitud humana y, en oca-

siones, oculta el amor de Dios; junto a ello, la experiencia de relación con el 
resucitado —«la oración de arrobamiento»— concede la capacidad de entrega 
total y provoca el agradecimiento por poder transformarse, profundizando en la 
experiencia orante145.

El ser humano, en los tiempos de negatividad y oscuridad, necesita gran 
lucidez para descubrir la propia pequeñez146, aceptando el ocultamiento de la 
gracia147 y soportando la diáfana claridad con que se muestran los pecados148. 
Desde esta conciencia de pecado, la experiencia de encuentro con el Señor 
estimula un compromiso radical y una experiencia de gratitud149 que fomenta la 
entrega de la vida150. La relación profunda con Jesucristo se alimenta en la me-
ditación y contemplación de su Humanidad151, de tal forma que la humanidad 

144 Se prepara el camino hacia la divinización, que se estudia en el capítulo tercero.
145 Cf. 6M 1,11 y 6M 4,15 y 6M 7,5.
146 Cf. 6M 1,11. «Parece que ya no ha menester consideración para entender esto, porque la ex-

periencia de pasar por ello, habiéndose visto del todo inhabilitada, le hacía entender nuestra nonada 
y cuán miserable cosa somos».

147 IBÍDEM. «Porque la gracia —aunque no debe estar sin ella, pues con toda esta tormenta no 
ofende a Dios ni le ofendería por cosa de la tierra—, está tan escondida que ni aun una centella muy 
pequeña le parece no ve de que tiene amor de Dios ni que le tuvo jamás».

148 IBÍDEM. «Porque, si ha hecho algún bien o su Majestad le ha hecho alguna merced, todo le 
parece cosa soñada y que fue antojo. Los pecados ve cierto que los hizo».

149 Cf. 6M 4,15. «¡Oh, cuando el alma torna ya del todo en sí! ¡Qué es la confusión que le queda 
y los deseos tan grandísimos de emplearse en Dios de todas cuantas maneras se quisiere servir de ella! 
Si de las oraciones pasadas quedan tales efectos como quedan dichos, ¿qué será de una merced tan 
grande como ésta? Querría tener mil vidas para emplearlas todas en Dios y que todas cuantas cosas 
hay en la tierra fuesen lenguas para alabarle por ella».

150 IBÍDEM. «Los deseos de hacer penitencia, grandísimos; y no hace mucho en hacerla porque, 
con la fuerza del amor, siente poco cuanto hace y ve claro que no hacían mucho los mártires en los 
tormentos que padecían porque, con esta ayuda de parte de nuestro Señor, es fácil; y así se quejan 
estas almas a su Majestad cuando no se les ofrece en qué padecer».

151 Cf. 6M 7,5. «Esto es una cosa que escribí largo en otra parte y, aunque me han contradeci-
do en ella y dicho que no lo entiendo —porque son caminos por donde lleva nuestro Señor y que, 



123

de Jesús es el itinerario fundamental para no dejarse engañar por el mal y poder 
experimentar la salvación152.

El misterio del ser humano, desde la encarnación de Dios, consiste en la po-
sibilidad de la receptividad activa de la salvación. El ser humano se vive receptivo 
en la relación con el resucitado cuando le va develando la salvación y, así, la per-
sona frágil y capaz, puede ir accediendo libremente al verdadero Dios y a lo más 
auténtico y verdadero del ser humano.

La autora, a raíz de saberse salvada, comunica su experiencia de la finitud y 
manifiesta un sentimiento de insignificancia, debido a la fuerte percepción de la 
nada: «habiéndose visto del todo inhabilitada, le hacía entender nuestra nonada y 
cuán miserable cosa somos». Es la etapa de preparación para el encuentro definiti-
vo, donde la gracia va capacitando para el autoconocimiento, que incluye la duda 
sobre sí mismo y su capacidad para amar a Dios. Y, aunque la presencia divina 
sigue vigente, no se experimenta porque la vivencia de la fragilidad se presenta 
como permanente y continua «porque […] está tan escondida […] no ve de que 
tiene amor de Dios». Incluso, en ocasiones, se piensa que el proceso realizado en 
el seguimiento transformador de Jesús carece de fundamento. La vida se le pre-
senta como deseo de Dios irrealizable, frente a la fuerza del mal y la contundencia 
de su pecado que aparece con mayor intensidad y nitidez en la cercanía de la 
luz del resucitado: «todo le parece cosa soñada y que fue antojo. Los pecados 
ve cierto que los hizo». Teresa afirma que entre la sexta y la séptima morada no 
hay «puerta cerrada» (6M 4,4); por eso, es posible una relación profunda entre 
el ser humano y Dios, que va ahondándose gracias a las diversas experiencias 
interiores153. Así, el encuentro con el Señor es gracia (éxtasis) que fortalece para 
un compromiso total, lo que revela que el ser humano va siendo salvado en la 
medida en que va siendo atraído por el salvador (6M 4, 9,10,11), y ya solo desea: 
«tener mil vidas para emplearlas todas en Dios». La gracia de poder encontrarse 
con el resucitado en la oración de éxtasis capacita e impulsa a la entrega de la vida 
cuando lo humano se va configurando al modelo de Cristo. Así, el ser humano 
anhela la salvación para todos y se implica en el servicio al Reino definitivo hasta 

cuando ya han pasado de los principios, es mejor tratar en cosas de la Divinidad y huir de las cor-
póreas—, a mí no me harán confesar que es buen camino. También os parecerá que quien goza de 
cosas tan altas no tendrá meditación en los misterios de la sacratísima Humanidad, de nuestro Señor 
Jesucristo, porque se ejercitará ya toda en amor».

152 IBÍDEM. «Ya puede ser que me engañe y que digamos todos una cosa; mas vi yo que me 
quería engañar el demonio por ahí, y así estoy tan escarmentada que pienso, aunque lo haya dicho 
más veces, decíroslo otra vez aquí, porque vais en esto con mucha advertencia; y mirad que oso decir 
que no creáis a quien os dijere otra cosa. Y procuraré darme más a entender que hice en otra parte; 
porque por ventura, si alguno lo ha escrito, como él lo dijo, si más se alargara en declararlo, decía bien; 
y decirlo así, por junto, a las que no entendemos tanto puede hacer mucho mal».

153 El capítulo cuarto de la sexta morada señala las experiencias de suspensión, éxtasis, vuelo del 
espíritu. Se va preparando el encuentro con el resucitado desde la unión (6M 4,8), donde vive la uni-
dad en la pluralidad, que la conduce a ser un único sujeto «esposa suya […] pasar por lo mismo que su 
Esposo» y recibir primicias de lo definitivo (6M 4,9). Teresa tras la unión con el resucitado permanece 
en la búsqueda anhelante de ese encuentro como la esposa del Cantar (2,2) (6M 4, 10) y vivencia que 
al mismo tiempo es correspondida por Dios que «solo desea tener a quien dar» (6M 4,12).



124

la muerte por amor: «se quejan estas almas a su Majestad cuando no se les ofrece 
en qué padecer». Jesucristo configura consigo mismo, libera del pecado y poten-
cia la libertad finita para el bien, de tal modo que va llevando la salvación de lo 
creado a la plenificación.

En el contexto de la sexta morada, se van explicando las diversas manifesta-
ciones de la gracia que van dando cuenta de la relación de Dios con el ser huma-
no, hasta llegar al matrimonio espiritual. El anillo de la alianza significa una unión 
para siempre y definitiva (6M 5,11); la exclusividad del único Esposo (7M 2,1); 
y, también, la unidad en el ser (7M 2,4). Así el encuentro con el resucitado hace 
tomar mayor conciencia de la finitud humana y la persona sigue aprendiendo a 
amar, para lo cual es imprescindible conocer, meditar, contemplar «los misterios 
de la sacratísima Humanidad, de nuestro Señor Jesucristo». Es fundamental que 
nunca falte la referencia a Jesucristo el salvador como palabra última y definitiva 
de Dios pronunciada en la encarnación y ratificada en la resurrección, lo que 
implica tal densidad de vida que la muerte queda vencida. Y, aunque se esté bien 
avanzada en el camino del amor y del conocimiento, siempre es necesaria la rela-
ción con el resucitado que ilumina la existencia desde el futuro dando a entender 
el proceso, el cual se sustenta en su humanidad: «y mirad que oso decir que no 
creáis a quien os dijere otra cosa»154.

La «sacratísima humanidad» es el medio más importante para el auténtico en-
cuentro, sabiendo que el protagonista es Dios trinitario: «Espíritu de Aquel que 
resucitó a Jesús» (Rm 8,11). Por tanto, este Dios que resucitará al ser humano se 
deja ver en el resucitado y la autora así lo señala en dos textos. En 6M 9,3, Cristo su-
pera los límites del espacio y el tiempo, dice: «muéstrale claramente su sacratísima 
humanidad de la manera que quiere, o cómo andaba en el mundo, o después de 
resucitado». Y en 7M 2,1, donde se afirma la entrega por el ser humano haciendo 
patente lo oculto y revelando elementos con dimensión cósmica, en palabras de la 
autora: «gran resplandor y hermosura y majestad, como después de resucitado, y le 
dijo que ya era tiempo de que sus cosas tomase ella por suyas y Él tendría cuidado 
de las suyas»155.

154 V 22. La autora afirma con rotundidad, desde su experiencia contrastada, que la Humanidad 
de Cristo es el camino imprescindible para llegar a la plenitud humana. El disentimiento teresiano pre-
tende que nunca se abandone la persona de Jesús. Se esmera en las formulaciones para una adecuada 
comunicación de la experiencia. 

155 En 6M 9,3: «Pues digamos ahora que quiere alguna vez abrirla de presto por hacer bien a quien 
la ha prestado: claro está que le será después muy mayor contento cuando se acuerda del admirable 
resplandor de la piedra, y así quedará más esculpida en su memoria. Pues así acaece acá: cuando nuestro 
Señor es servido de regalar más a esta alma, muéstrale claramente su sacratísima humanidad de la manera 
que quiere, o cómo andaba en el mundo, o después de resucitado; y, aunque es con tanta presteza que lo 
podríamos comparar a la de un relámpago, queda tan esculpido en la imaginación esta imagen gloriosísima, 
que tengo por imposible quitarse de ella hasta que la vea adonde para sin fin la pueda gozar». También V 
28,1-5 y 9 (humanidad y divinidad). Cf. Rm 8, 10-11 la resurrección es la vida el Espíritu: «el Espíritu de 
Aquel que resucitó a Jesús de entre los muertos, habita en vosotros, […] dará también vida a vosotros».

El otro texto fundamental es 7M 2,1: «Pues vengamos ahora a tratar del divino y espiritual 
matrimonio, aunque esta gran merced no debe cumplirse con perfección mientras vivimos, pues si 
nos apartásemos de Dios, se perdería este tan gran bien. La primera vez que Dios hace esta merced 



125

Teresa refleja un ser humano llamado a ser la alteridad dialógica de Dios 
desde el encuentro con el resucitado. Una antropología latente que rescata lo 
bueno y frágil de la finitud humana como ámbito de la presencia divina; un ser 
humano que, meditando y contemplando la vida y la muerte del Señor, puede 
abrirse al proceso de seguimiento y de conversión. La resurrección de Jesucristo 
es punto de llegada, meta anticipada que ilumina el proceso humano de irse 
plenificando hasta el encuentro definitivo; es manifestación escatológica que se 
anticipa en el tiempo.

La autora muestra la contundente experiencia de finitud del ser humano ante 
la fuerte evidencia del mal y del pecado, y, por eso, necesita abrirse libremente a la 
liberación de la negatividad y a la receptividad del don divino. Así, la salvación 
posibilita la transformación cuando se da la aceptación realista de lo que el ser 
humano es y su capacidad de apertura a lo que puede llegar a ser. Esto es así por-
que el amor acrecienta lo humano y se incrementan los deseos de identificación 
con el modelo de la humanidad de Jesucristo, que es la clave para entender el 
misterio del ser humano y, para eso, es imprescindible asumir toda la integralidad 
de Cristo redentor156.

3.2.3.2. Lo humano finito se rebasa hacia el infinito amor divino del resucitado
El ser humano, por participación en el ser de Dios, recibe la salvación que le 

supera y que será plena en la escatología. Por eso, el amor de Dios puede mover a 
la oración y a la súplica por los pecadores; también, regala gozo interior al amar a 
los enemigos; y, además, capacita para la fidelidad vigilante y el servicio157.

Teresa presenta el amor de Dios como el motivo y el móvil de la oración solida-
ria por quienes viven en pecado158, quienes, privados de libertad, no pueden desa-

quiere su Majestad mostrarse al alma por visión imaginaria de su «sacratísima humanidad» para que 
lo entienda bien y no esté ignorante de que recibe tan soberano don. A otras personas será por otra 
forma; a ésta, de quien hablamos, se le representó el Señor, acabando de comulgar, con forma de gran 
resplandor y hermosura y majestad, como después de resucitado, y le dijo que ya era tiempo de que 
sus cosas tomase ella por suyas y El tendría cuidado de las suyas, y otras palabras que son más para 
sentir que para decir». También V 27,2, Teresa percibe al resucitado «estar siempre al lado derecho»; 
y V 29,13 narra la gracia del dardo o transverberación.

156 Cf. 6M 7,9: «Verdad es que a quien mete ya el Señor en la séptima morada, […] andar con 
Cristo nuestro Señor por una manera admirable, adonde divino y humano junto es siempre su com-
pañía. […] la presencia de Dios, es menester que la busquemos; que esto quiere su Majestad, como 
lo hacía la Esposa en los Cantares (3,3), y que preguntemos a las criaturas quién las hizo —como dice 
San Agustín, […]—. Pues sabemos el camino como hemos de contentar a Dios por los mandamientos 
y consejos, en esto andemos muy diligentes y en pensar su vida y muerte y lo mucho que le debemos; 
lo demás, ¡venga cuando el Señor quisiere!». La afirmación teresiana «adonde divino y humano junto 
es siempre su compañía», evoca cómo la humanidad y la divinidad de Jesús se presenta sin separación 
pero distinguiendo, y sin confusión pero uniendo.

157 Cf. 7M 1,4 y 7M 3,5.14.
158 Cf. 7M 1,4. «Tomemos, hermanas, particular cuidado de suplicárselo y no nos descuidad, que 

es grandísima limosna rogar por los que están en pecado mortal. Pues ¿qué, si por vuestra oración le 
quitasen las cadenas? Ya lo veis; por amor de Dios os pido que siempre tengáis acuerdo en vuestras 
oraciones de almas semejantes».



126

rrollarse como seres humanos y sucumben ante el mal, muriendo para siempre159. 
Para la autora, la salvación de Jesucristo aceptada y vivida como regalo personal, 
también genera el amor a los enemigos160, con afecto y deseo de liberarlos me-
diante el propio ofrecimiento, de la experiencia de rebasamiento que produce la 
gracia, para que otros no pequen161. Así, la gracia potencia la finitud y la fidelidad 
a la vocación de servicio al Reino162, de tal modo que el ser humano descubre 
con mayor nitidez la condición pecadora163, lo que pone de manifiesto, de modo 
más potente, la experiencia del amor de Dios, que es gracia que sobreabunda y 
se desborda más allá de la realidad164.

La finitud humana, con los impedimentos para vivir la vocación, puede ser 
rebasada en la oración gracias a la receptividad a Jesucristo resucitado. De ese 
modo, el ser humano, con su participación, recibe lo que le desborda y se abre 
a la gracia en medio de la posibilidad del fracaso, apostando por la salvación en 
esperanza de su pleno cumplimiento.

La relación del ser humano con Dios a través de la oración para pedir por el 
pecador es gran don para ellos y es tarea permanente para quien vive la experien-
cia de la salvación: «Tomemos, hermanas, particular cuidado de suplicar […] por 
los que están en pecado mortal. Pues ¿qué, si por vuestra oración le quitasen las 
cadenas?». Con ello se pretende evitar su muerte eterna y tal vez esa intervención 
de petición puede significar su liberación. El pecado consiste en la negación de sí 
mismo, y en la renuncia a la posibilidad de cambiar la realidad para encaminarse y 
abrirse hacia la salvación. La falta de libertad puede llevar a la muerte: «atadas las 
manos atrás con una fuerte cadena y él amarrado a un poste y muriendo de ham-
bre». El pecador, aunque sigue siendo libre, se ve impedido e incapacitado para 

159 IBÍDEM. «Muy mayor que sería si viésemos un cristiano, atadas las manos atrás con una 
fuerte cadena y él amarrado a un poste y muriendo de hambre, y no por falta de qué coma, que tiene 
cabe sí muy extremados manjares, sino que no los puede tomar para llegarlos a la boca, y aun está 
con grande hastío, y ve que va ya a expirar, y no muerte como acá sino eterna, ¿no sería gran crueldad 
estarle mirando y no le llegar a la boca qué comiese?».

160 Cf. 7M 3,5. «Tienen también estas almas un gran gozo interior cuando son perseguidas, con 
mucha más paz que lo que queda dicho, y sin ninguna enemistad con los que las hacen mal o desean 
hacer».

161 IBÍDEM. «Antes les cobran amor particular, de manera que si los ven en algún trabajo lo 
sienten tiernamente y cualquiera tomarían por librarlos de él y encomiéndanlos a Dios muy de gana, 
y de las mercedes que les hace su Majestad holgarían perder porque se las hiciese a ellos porque no 
ofendiesen a nuestro Señor».

162 Cf. 7M 3,14. «Mas ¿qué sentirán estas almas de ver que podrían carecer de tan gran bien? 
Esto les hace andar más cuidadosas y procurar sacar fuerzas de su flaqueza, para no dejar cosa que se 
les pueda ofrecer para más agradar a Dios por culpa suya».

163 IBÍDEM. «Mientras más favorecidas de su Majestad, andan más acobardadas y temerosas 
de sí; y como en estas grandezas suyas han conocido más sus miserias y se les hacen más graves sus 
pecados, andan muchas veces que no osan alzar los ojos, como el publicano (Lc 18,13)».

164 IBÍDEM. «[…] otras, con deseos de acabar la vida por verse en seguridad, aunque luego 
tornan, con el amor que le tienen, a querer vivir para servirle, como queda dicho, y fían todo lo que 
les toca de su misericordia. Algunas veces las muchas mercedes las hacen andar más aniquiladas, que 
temen que, como una nao que va muy demasiado de cargada se va a hondo, no les acaezca así».



127

la receptividad, «no los puede tomar para llegarlos a la boca»; es una lamentable 
situación que recoge la vivencia de la finitud. Teresa ofrece al creyente esta ima-
gen para que tenga compasión y se implique en la vida de los otros, ofreciendo 
un estilo de vida atrayente en que la limitación asumida pueda ser rebasada por 
gracia. Además de libremente aceptada, pudiendo motivar el vivir con sentido y 
abriéndose a la posibilidad de cambiar muerte por vida: «¿no sería gran crueldad 
estarle mirando y no le llegar a la boca qué comiese?».

El ser humano, en la séptima morada, vive la salvación de Jesucristo en un 
amor liberado de todo tipo de ataduras humanas, con paz y sosiego interior, 
permitiendo una vida distinta y nueva. Son personas que se deleitan con todo 
lo que sucede y nada les perturba: «con un gran gozo interior cuando son per-
seguidas». La persecución no produce disgusto ni aborrecimiento; al contrario, 
«cobran amor particular» al enemigo. Y se empeñan en su liberación, sacándoles 
de la oscuridad del mal para posibilitar la recepción de la gracia que desborda, 
sobreabundando ante el pecado.

En esta etapa, la persona se sitúa ante la existencia con cautela, observando 
atentamente y cuidando solícitamente para no derrochar el don y entregarse «para 
más agradar a Dios». Porque se sabe el valor de la gracia recibida, se cuida de no 
perderla; vive en humildad porque conoce la propia debilidad y torpeza: «sus mi-
serias y se les hacen más graves sus pecados». El amor fortalece para posponer el 
deseo de lo definitivo y seguir empeñándose en la construcción del Reino. Aunque 
se desea «acabar la vida por verse en seguridad», se es capaz de renunciar a esta 
pretensión y reanudar con novedad y entusiasmo la entrega amorosa, renunciando 
a la seguridad de lo definitivo. El abandono confiado en Dios es sabiduría que co-
noce la permanente exposición al fracaso, y, al sentirse tan agraciadas por Dios de 
modo inmerecido, no saben cómo responder: «las hacen andar más aniquiladas, 
que temen que, como una nao que va muy demasiado de cargada se va a hondo, 
no les acaezca así». La salvación transciende la historia y va llevando a la resurrec-
ción a quienes han recibido mucho y creen que pueden dar muy poco.

Por tanto, la oración por el pecador es un compromiso solidario muy serio 
que tiene gran eficacia y es apuesta porque lo humano finito puede ir siendo li-
berado para la plenificación. Además, es salvación en esperanza, solidarizándose 
desde la condición de pecador y comprometiéndose contra el pecado. De ese 
modo, el ser humano puede rebasar la finitud gracias a la salvación que transcien-
de y conduce a mayor humanización en la resurrección, la que ilumina la historia 
desde la escatología, el futuro ya presente en el resucitado.

3.2.3.3. El amor difusivo y desmedido del resucitado fundamenta lo humano
El ser humano, profundizando la relación dialógica en la oración, se va uni-

ficando en la medida en que armoniza acción y contemplación. Entonces, su 
existencia cristiana, gracias al amor rebosante, se desborda en el servicio concreto, 
en tarea que sea viable165.

165 Cf. 7M 4,9 y 7M 4,14.



128

Toda la existencia creyente se fundamenta en la experiencia de salvación 
alimentada en la oración y manifestada en una vida transformada166 que se 
expande hacia otros en el amor entregado167. El referente es el resucitado 
que ayuda a orientar lo negativo —el impedimento a las mujeres de ejercer la 
enseñanza—,168 hacia la creatividad que discierne la posibilidad de ministerios 
valiosos169, dando la oportunidad a que la gracia —«amor del Señor»— sea el 
fundamento de lo humano, y así se rescata la eficacia de la oración y el testi-
monio personal170.

La salvación transformadora operada por el encuentro con el resucitado se 
desborda en amor liberador —que unifica la división operada por el maligno— y 
amor agraciante —donación de la gracia deificante— que encamina hacia la re-
surrección. Se trata del culmen del plan de Dios que en el resucitado devela su 
misterio como creador, salvador y consumador.

La relación de Dios con el ser humano se va ahondando a lo largo del proce-
so vital creyente gracias a los diferentes niveles o grados de oración, hasta llegar a 
la centralidad del amor de Cristo. La contemplación como relación profunda con 
el resucitado devela un tipo de vida, y, como consecuencia, de muerte, que da a 
entender la posibilidad del abajamiento kenótico; en consecuencia, así se propo-
ne para el ser humano un estilo de vida conforme a la vocación recibida: «rezar 
y contemplar; […] y hay ejercicio de ellas». Es una existencia transformada por 
la salvación del resucitado que irradia una manera de ser y de amar —plantea-
mientos, actitudes y opciones— conforme a los valores del Reino y que se difunde 
desde la propia vida, ya que «el amor tengo por imposible contentarse de estar 
en un ser». El encuentro con el resucitado, en la séptima morada, se manifiesta 
en la conciencia de dignidad y valía del ser humano que, recibiendo la gracia, 
comunica el amor salvador.

166 Cf. 7M 4,9. «Torno a decir que para esto es menester no poner vuestro fundamento sólo 
en rezar y contemplar; porque, si no procuráis virtudes y hay ejercicio de ellas siempre, os quedaréis 
enanas».

167 IBÍDEM. «Y aun plega a Dios que sea sólo no crecer, porque ya sabéis que quien no crece, 
descrece; porque el amor tengo por imposible contentarse de estar en un ser, adonde le hay».

168 Cf. 7M 4,14. «La otra, que no podéis vosotras ni tenéis cómo allegar almas a Dios; que lo 
haríais de buena gana, mas que, no habiendo de enseñar ni de predicar, como hacían los apóstoles, 
que no sabéis cómo. A esto he respondido por escrito algunas veces, y aun no sé si en este Castillo; 
mas porque es cosa que creo os pasa por pensamiento con los deseos que os da el Señor, no dejaré 
de decirlo aquí».

169 IBÍDEM. «Ya os dije en otra parte que algunas veces nos pone el demonio deseos grandes 
porque no echemos mano de lo que tenemos a mano para servir a nuestro Señor en cosas posibles y 
quedemos contentos con haber deseado las imposibles».

170 IBÍDEM. «Dejado que en la oración ayudaréis mucho no queráis aprovechar a todo el mun-
do, sino a las que están en vuestra compañía, y así será mayor la obra, porque estáis a ellas más obli-
gada. ¿Pensáis que es poca ganancia que sea vuestra humildad tan grande, y mortificación, y el servir 
a todas, y una gran caridad con ellas, y un amor del Señor, que ese fuego las encienda a todas, y con 
las demás virtudes siempre las andéis despertando? No será sino mucha, y muy agradable servicio al 
Señor, y con esto que ponéis por obra, que podéis, entenderá su Majestad que haríais mucho más; y 
así os dará premio como si le ganaseis muchas».



129

El difusivo amor del resucitado, que traspasa los límites, alimentado «con los 
deseos que os da el Señor» hay que encaminarlo hacia lo posible y práctico171. Por 
eso, Teresa constata que la función eclesial de la enseñanza y la predicación está 
restringida a los varones y trata de transformar esa situación: «lo haríais de buena 
gana, […], como hacían los apóstoles»172. Desde una realidad que acorta las po-
sibilidades de las mujeres, hay que discernir con responsabilidad sin enredarse 
en pretensiones inalcanzables, y, con realismo, desenmascarar las falsas ansias 
de entrega en grandes proyectos: «pone el demonio deseos grandes porque no 
echemos mano de lo que tenemos a mano para servir»173. Se rescata el gran valor 
y eficacia de un estilo de vida comprometido en un amor gratuito y en un servicio 
desinteresado que da testimonio: «así será mayor la obra». Además, este testimo-
nio que surge del amor no va en pos de las tareas prestigiosas, lleva a asumir un 
compromiso imprescindible en la edificación del Cuerpo de la Iglesia como ger-
men del Reino. En definitiva, la voluntad de Dios, lo que le agrada, es la práctica 
del amor para que otros se conviertan: «gran caridad […] un amor del Señor, […] 
fuego [que] las encienda a todas». Así es posible que se ponga de manifiesto la gra-
cia para iluminar la salvación aconteciendo en medio de los hombres y mujeres; 
es lo que puede resultar atractivo para que otros vivan las primicias del reinado de 
Dios. Esta entrega al servicio de una comunidad fraterna y solidaria enseña y pre-
dica con el testimonio de la vida, valioso como el de la palabra, y así «entenderá 
su Majestad que haríais mucho más; y así os dará premio».

En síntesis, el ser humano, bajo la gracia, amplifica el amor en la interioridad 
que va transmitiéndose en el compromiso. Es un tipo de ser humano que hace 
posible la comprensibilidad del Verbo encarnado y la posibilidad de un nuevo ser 
humano incluyente. Es decir, el amor de Dios vivido en el encuentro con el resu-
citado que hace presente lo definitivo conduce el amor al prójimo realizado en 
la entrega. El amor del crucificado —se abaja obedeciendo (Flp 2,6-11)— quien 
resucita venciendo la muerte, es la referencia apropiada para rescatar la función 
de enseñar desde el testimonio coherente de la propia vocación. La enseñanza a 
partir de la vida puede ir haciendo presente el reinado de Dios como salvación 
transformadora que en el resucitado ya tiene la plena y total realización.

En definitiva, en el segundo capítulo, se ha estudiado que, en Jesucristo, llega 
a plenitud la relación entre Dios y el ser humano. Por tanto, la antropología tere-
siana se rescata de su cristología. Teresa presenta el seguimiento de Jesús como 

171 A lo largo de este capítulo de la séptima morada, se describe la experiencia del «matrimonio 
espiritual». El Señor une consigo para que se tome fuerzas para el servicio con la expresión simbólica 
de «Marta y María han de andar juntas para hospedar al Señor» (7M 4,12). María ya ha servido y ha 
vivido la ausencia del amado, es decir «no estaba siempre con regalo de contemplación a los pies del 
Señor» (7M 4,13).

172 En la obra Camino de Perfección, en los capítulos 1 al 3 se aporta la solución a este impe-
dimento, proponiendo la misión y la vocación carmelitana reformada en su comunidad dentro de la 
Iglesia, Cf. RODRÍGUEZ, J. V. Castillo Interior o Las Moradas…, p. 235, nota 16.

173 En 3M 2,13 incita a no espantarse y aprender, incluso de quienes se cree que no enseñan 
nada. Propone la vigilancia para no ser provocados a desmesuras que sacian fantasías difíciles e impo-
sibles y llevan al olvido junto al menosprecio de lo que está al alcance.



130

ámbito de escucha de la Palabra y de acogida de la gracia; lo que permite des-
cubrir al ser humano como alteridad divina174. Y, entonces, el ser humano puede 
acoger el don salvador de la comunicación de Dios que transforma su buena y 
frágil realidad propensa al pecado175.

Seguidamente, Jesucristo mediador, salvando del pecado, ofrece la posibilidad 
de llegar a la unión con Dios. El Hijo amado libera el camino para que el ser humano 
pueda recibir la filiación, y al mismo tiempo, Jesucristo se presenta como el modelo 
de fraternidad que por amor muere para que el ser humano pueda llegar a saber y 
vivir la identidad de hijo y hermano, venciendo el poder del pecado176.

Para finalizar, Cristo el crucificado-resucitado revela la identidad del verdadero 
Dios y así se devela el misterio del ser humano. Por tanto, la salvación transformadora 
operada por el encuentro con el resucitado se desborda en amor liberador y amor 
agraciante. Este se acrisola e intensifica en la encarnación, y así se permite que lo 
finito no se rebaje al pecado. Sino que puede rebasarse hacia el infinito amor divino, 
amor que se hace difusivo en el resucitado, de tal modo que sustenta lo auténtica-
mente humano y llega a todo ser humano como propuesta de divinización177.

174 Un tema interesante sería investigar la relación del seguimiento con la imitación y la compa-
ñía. Así la palabra seguir en 3M 2,10 («seguir lo mejor»); 4M 1,1; 6M 3,tít.; 6M 3,9; 6M 3,11 («seguirse 
nadie por su parecer»); la palabra compañía en 2M 1,2; 5M 4,6-7; 6M 7,9 («divino y humano»); 6M 
7,13 («muy buena compañía» el Señor); 6M 8,3 («alegre con tan buena compañía»); 6M 8,4-6; 6M 
11,5 (solo es «compañía […] el que ella ama»); 6M 11,8; hay textos en la séptima morada muy va-
liosos, por ejemplo: 7M 1,7 («siente en sí esta divina compañía» de la trinidad); 7M 1,8-10; 7M 2,4; 
7M 4,11; 7M 4,14. Por fin el vocablo imitar en 3M 1,3 (María); 3M 2,12 (las aves); 4M 2,9 (imitar al 
Señor); 6M 1,7; 6M 10,4; 7M 4,4 (imitar al Señor, imitar el padecer).

175 En los textos teresianos el pecado se hace presente a través de referencias bíblicas en 4M 
1,3 (el ciego de nacimiento en Jn 9,2-3 que habla del pecado de sus padres); también el pecado se 
presenta referido a la autoconciencia de la autora que tiene presente sus pecados en 4M 1,6.

176 Para una aproximación al estado de la cuestión de la hamartología, como delimitación nega-
tiva, se constata la dificultad de ubicarla en la teología sistemática. Desde los textos estudiados en la 
obra teresiana es factible la referencia a lo histórico-salvífico, situando el pecado como la negatividad 
que hay que liberar junto a la positividad a proponer. El pecado presenta unas consecuencias: todos 
los hombres son pecadores, hay culpabilidad y se necesita ser salvado.

La segunda parte se inicia estudiando, en el capítulo primero, el texto 1M 2,1 clave para la 
comprensión del enfoque teresiano de la hamartología y sus efectos. Seguidamente, al abordar cómo 
Jesucristo salva del pecado se han estudiado ocho textos teresianos, que plantean los siguientes as-
pectos. 1. El tema de la finitud que junto con las necesidades básicas hay que asumir (4M 1,11: «lo 
que nos quedó del pecado de Adán»). 2. En varios textos el pecado aparece como ofensa a Dios (4M 
3,12; 5M 3,6). 3. También se presenta como cumplimiento en que se vive como «obligación para no 
ser pecado» (5M 3,6). 4. Otro aspecto se refiere al mal que incita a través del demonio (5M 3,6.10). 5. 
El engaño con apariencia de bien (5M 4,8: «sutilizas con buen color»). 6. El pecado para Teresa altera 
las facultades humanas (5M 4,8: «oscurece entendimiento y entibia voluntad») y provoca el encorva-
miento sobre sí mismo (5M 4,8: «amor propio desmedido») que lleva a la muerte injusta de Cristo (5M 
3,12). 7. Y, por último, ante el pecado Dios no se queda inactivo (5M 4,9: Dios cuida y no le deja al 
demonio; Dios perdona los pecados (6M 7,4: «a quien no merecía sino infierno»). De este modo, se 
abren pistas muy valiosas que no se pueden seguir hasta el final, y por eso solo se enuncian. Así el tema 
del seguimiento que es muy denso, y que vinculado al tema del pecado invita a una profundización 
teológica desde las pinceladas o intuiciones teresianas.

177 De modo indirecto, ha ido apareciendo la temática del pecado en los textos teresianos estu-
diados, representan algunos casos concretos. a) El pecado queda bien patente (6M 1,11: «los pecados 



131

La salvación transformadora se propone a un ser humano que se perfila y 
define desde la encarnación del Verbo de Dios. Este acontecimiento revela la 
preeminencia del amor en la historia dando la posibilidad al seguimiento de Jesús 
y así el ser humano puede madurar para abrirse y recepcionar el proyecto de 
filiación y fraternidad que Cristo ha incoado y que devela el misterio humano. 
De otro modo, se puede afirmar que la soteriología teresiana es una propuesta 
amorosa posible para un ser humano pensado desde la encarnación, es decir, 
desde la persona de Jesús, Dios y hombre a la vez. La encarnación posibilita el 
seguimiento, conocer a Jesucristo como mediador y poder tener un encuentro 
con el resucitado que convoca a la divinización. El resucitado se hace presente como 
el futuro ya cumplido en la historia y, de ese modo, devela el único plan de Dios 
abordado en su triple dimensión.

Se da el paso al capítulo tercero donde se aborda la divinización como con-
secuencia de la salvación transformadora que alcanza a todos desde la persona de 
Jesucristo que es la plenitud de la relación Dios hombre y la total realización del 
proyecto divino trinitario.

3.3. EL AMOR CAPACITA PARA EL CONOCIMIENTO

Teresa, en los textos que contienen los términos amor y razón, aporta un 
planteamiento de antropología soteriológica latente que formula la salvación 
transformadora como invitación al rebasamiento de lo humano.

La antropología teológica ha dado cuenta, en el capítulo primero, de la po-
sibilidad de la relación del ser humano con Dios y, en el segundo capítulo, de la 
máxima profundización de esa relación en Jesucristo, revelando de ese modo el 
paradigma de la salvación. Por eso, la antropología teresiana se nutre de la cristo-
logía, es decir, lo que Cristo inicia en la encarnación y consuma en la resurrección 
puede alcanzar a todo ser humano. De ese modo, el ser humano, amando conoce 

ve cierto que los hizo»; 6M 7,5 es engaño del demonio, haciendo ver que la humanidad de Cristo 
se puede relativizar). b) Incluso en la séptima morada los pecados cobran mayor virulencia (7M 1,4: 
rezar por «los que están en pecado mortal»; 7M 3,5: Teresa se ofrece para que otro reciba la gracia 
y «no ofenda al Señor»; y 7M 3,14: a mayor cercanía a Dios mayor conciencia de la gravedad de su 
pecado). c) el demonio pone deseos grandes que impiden servir en lo posible (7M 4,14: y da contento 
con «haber deseado lo imposible»).

Algunos datos que invitan a profundizar el tema en posteriores investigaciones. Veamos muy lige-
ramente: la frecuencia, los contenidos y los efectos que Teresa adjudica al pecado. En Castillo Interior 
el pecado aparece 38 veces a lo largo de las siete moradas. En la sexta morada aparece 14 veces, y en 
la primera como inicio del proceso, aparece en 9 ocasiones. En la tercera y séptima morada aparece 5 
veces en cada una; en la cuarta y quinta morada está mencionado dos veces en cada una; y por fin en la 
segunda morada una sola vez aparece el pecado. Teresa se va refiriendo a diferentes contenidos: pecado 
mortal y grave (8 veces) y venial (4 veces); se refiere a nuestros, sus, mis en 12 ocasiones; en general el 
pecado aparece diez veces; y con otra temática (4 veces). Y finalmente se mencionan diversos efectos, 
así en negativo: feo, oscuro, pierde fecundidad, da placer al demonio; negro y de mal olor; inmenso 
dolor hasta de muerte; el pecado siempre es tormento. Y en positivo se dice: libra y perdona, humildad 
(3 veces), a mayor gracia mayor conciencia de pecado (3 veces); no deja que seamos engañados; sigue 
llamando, sigue presente en la «Orden y en el mundo»; se puede asumir; etc.



132

el proyecto salvador y puede encaminarse a la divinización. Lo que es posible 
porque Dios es su origen y su destino, y el sustentador de su humanidad a lo largo 
de la historia.

Por eso, cuando la razón descubre el plan amoroso de Dios, se desenca-
dena un proceso en la vida humana de eficacia y fecundidad de la racionalidad 
amorosa178.

3.3.1. La eficacia de la racionalidad amorosa
La razón, cuando descubre y entiende el proyecto de Dios, puede optar 

por una vida desde el amor, porque puede abrirse a entender el gozo que Dios 
experimenta en la relación con la persona humana. Al comienzo, es un amor in-
maduro e incapaz de superar la cordura de la razón. Sin embargo, la razón puede 
abandonarse en el amor del Señor179.

La razón, conociendo el plan de Dios, puede decidirse por la humildad180 y 
por la salvación ofrecida a través del seguimiento181, aceptando que el don reci-
bido pueda ser en función del amor al Señor182. Este amor a Dios comunicado a 
otros provoca un gozo expansivo183 que estimula la alabanza a Dios y concede los 
dones más convenientes184.

178 Este capítulo estudia los textos teresianos en que convergen los términos razón y amor. Desde 
ellos es posible detectar la teoría del conocimiento y del amor que están proyectadas en la antropo-
logía soteriológica teresiana.

179 Cf. 3M 1,7 y 3M 2,11; 3M 2,7 y 3M 2,8. La tercera morada tiene dos capítulos que tratan la 
decisión del seguimiento. El capítulo primero desvela ciertas ambigüedades, y el segundo, la incerti-
dumbre de la salvación desde la fragilidad humana. Dice ella: «poca seguridad […] en este destierro». 
Es como una etapa de adolescencia espiritual.

180 Cf. 3M 1,7. «¡Oh humildad, humildad! No sé qué tentación me tengo en este caso, que no 
puedo acabar de creer a quien tanto caso hace de estas sequedades, sino que es un poco de falta de 
ella. Digo que dejo los trabajos grandes interiores que he dicho, que aquellos son mucho más que 
falta de devoción».

181 IBÍDEM. «Probémonos a nosotras mismas, hermanas mías, o pruébenos el Señor que lo sabe 
bien hacer, aunque muchas veces no queremos entenderlo; y vengamos a estas almas tan concertadas, 
veamos qué hacen por Dios y luego veremos cómo no tenemos razón de quejarnos de su Majestad, 
porque si le volvemos las espaldas y nos vamos tristes como el mancebo del Evangelio (Mt 19,22), 
cuando nos dice lo que hemos de hacer para ser perfectos».

182 IBÍDEM. « [...] ¿qué queréis que haga su Majestad que ha de dar el premio conforme al amor 
que le tenemos? Y este amor, hijas, no ha de ser fabricado en nuestra imaginación, sino probado por 
obras; y no penséis que ha menester nuestras obras, sino la determinación de nuestra voluntad».

183 Cf. 3M 2,11. «Pareceros ha que ¿de qué sirve tratar de estas mercedes interiores y dar a enten-
der cómo son, si es esto verdad, como lo es? Yo no lo sé; pregúntese a quien me lo manda escribir; que 
yo no soy obligada a disputar con los superiores, sino a obedecer, ni sería bien hecho. Lo que os puedo 
decir con verdad es que, cuando yo no tenía ni aún sabía por experiencia ni pensaba saberlo en mi vida 
—y con razón, que harto contento fuera para mí saber o por conjeturas entender que agradaba a Dios en 
algo— cuando leía en los libros de estas mercedes y consuelos que hace el Señor a las almas que le sirven 
me le daba grandísimo, y era motivo para que mi alma diese grandes alabanzas a Dios».

184 IBÍDEM. «Pues si la mía, con ser tan ruin, hacía esto, las que son buenas y humildes le ala-
barán mucho más; y por sola una que le alabe una vez es muy bien que se diga, a mi parecer, y que 
entendamos el contento y deleites que perdemos por nuestra culpa; cuánto más que si son de Dios 



133

La finitud asumida con sencillez se abre a la oferta salvadora de la diviniza-
ción por la cual el ser humano se va plenificando y esto se expresa en la comuni-
cación, aunque se dude de su valor.

El conocimiento de la hondura humana ayuda a diferenciar el auténtico dolor 
y sufrimiento de la mera aridez y aspereza de la vida interior. La desazón, al cen-
trarse en uno mismo, refleja la soberbia de quien concede demasiada importancia 
a sequedades irrelevantes. La razón descubre que Dios ofrece la salvación entre-
gando al Hijo que revela el camino de plenificación. La única auténtica respuesta 
humana es seguirlo libremente, dejando todo para centrarse en Dios. La libertad 
divina confía en que la razón humana acepte la gracia del amor: «su Majestad 
[que] ha de dar el premio conforme al amor que le tenemos». Esta determinación 
de vaciamiento capacita para una vida amorosa empeñada en la opción por los 
crucificados. La pregunta por el sentido de reflexionar sobre los dones de Dios, en 
Teresa da origen a la escritura, la que cuenta con la intención de mostrar que el ser 
humano es agradable a Dios y así nace la gratitud y la alabanza. La comunicación 
impulsa el proceso de la fe, y descubre la pérdida que supone el silenciar la pre-
sencia de Dios en el hombre, pues provoca que otros no gocen de su amor y de 
sus dones. La gratuidad de Dios y la acogida diligente del sujeto, pertenecen al 
misterio de la relación del hombre con la sabiduría divina, y existe la certeza de 
que se recibe lo más conveniente. Cuando el ser humano pone todo de su parte, 
Dios recompensa a través de vías que desbordan y superan la comprensión hu-
mana: «cuando no es nuestra la falta, justo es el Señor y su Majestad os dará por 
otros caminos lo que os quita por éste».

En síntesis, el ser humano, responsable de su desarrollo pleno, puede optar 
por el proyecto salvador y abrirse a ser transformado por amor, lo que le lleva a 
comunicar el gozo desbordante nacido de la experiencia de la gratuidad.

El amor en sus inicios, aun en personas prudentes, es medido, controlado y 
raquítico frente a una razón muy en su sitio185. Por eso, Teresa aconseja ir avanzando 
por las distintas etapas de la vida y sus pruebas con un ritmo adecuado186. De ese 

vienen cargados de amor y fortaleza con que se puede caminar más sin trabajo e ir creciendo en las 
obras y virtudes. No penséis que importa poco que no quede por nosotros, que, cuando no es nuestra 
la falta, justo es el Señor y su Majestad os dará por otros caminos lo que os quita por éste por lo que 
su Majestad sabe, que son muy ocultos sus secretos; al menos será lo que más nos conviene, sin duda 
ninguna».

185 Cf. 3M 2,7. «Las penitencias que hacen estas almas son tan concertadas como su vida; 
quiérenla mucho para servir a nuestro Señor con ella; que todo esto no es malo, y así tienen gran 
discreción en hacerlas, porque no dañen a la salud. No hayáis miedo que se maten, porque su razón 
está muy en sí; no está aún el amor para sacar de razón; mas querría yo que la tuviésemos para no 
nos contentar con esta manera de servir a Dios, siempre a un paso que nunca acabaremos de andar 
este camino».

186 IBÍDEM. «Y como, a nuestro parecer, siempre andamos y nos cansamos, porque —creed que 
es un camino (a)brumador— harto bien será que no nos perdamos. Mas ¿pareceos, hijas, si, yendo a 
una tierra, desde otra pudiésemos llegar en ocho días, que sería bueno andarlo en un año por ventas y 
nieves y aguas y malos caminos? ¿No valdría más pasarlo de una vez? Porque todo esto hay, y peligros 
de serpientes. ¡Oh!, ¡qué buenas señas podré yo dar de esto!; y, ¡plega a Dios!, que haya pasado de 
aquí; que hartas veces me parece que no».



134

modo, la razón puede atreverse a avanzar abandonándose en el amor del Señor en 
la medida que relativiza la fragilidad187 y asume la finitud humildemente188.

Esta finitud, con su carga de fragilidad, desconfianza y autoengaño tiende a 
retrasar las opciones fundamentales, empero, por la gracia rebasa lo humano y se 
encamina a la divinización.

La ecuanimidad de estas personas avanzadas se expresa en la valoración de 
la vida, el cuidado de la salud y la prudencia en cualquier acción emprendida. 
Pero esta postura razonable y sensata para el cuidado de sí no se aplica para el servi-
cio porque «no está aun el amor para sacar de razón». La razón aporta constancia 
a la responsabilidad y el amor provoca que se aplique también al servicio del 
Reino. El proceso de crecimiento requiere vigilancia y correr riesgos, sin detenerse 
en el camino hacia la última morada. En ocasiones, el ser humano desea alcanzar 
la meta sin la realización del proceso. Pero el esfuerzo siempre es necesario y re-
quiere de la confianza y de la entrega de la razón en el amor de Dios; para ello, 
se propone la relativización de la fragilidad y de la autorrealización; además, vivir 
la urgencia por el encuentro definitivo con el Señor; y, por último, preocupándo-
se «de sólo caminar aprisa para ver este Señor». La carencia de humildad, valor 
central en el pensamiento teresiano, retarda el conocimiento y la razón no deja 
espacio al amor.

La compenetración de amor y razón se va configurando progresivamente. Al 
comienzo, la primacía de la razón ayuda a apropiarse de la realidad abriéndose 
a otra dimensión que la supera, y tira más allá de sus propias posibilidades; lo 
que supone un rebasamiento del umbral ontológico. Esto se logra a través de un 
proceso de purificación donde el amor va ganando terreno a la razón y se da una 
progresiva armonización. 

En definitiva, la eficacia de una racionalidad amorosa consiste en que la ra-
zón descubre que el seguimiento de Jesús invita a una vida en el amor e impulsa 
a trascenderse. Por eso, en el avance del conocimiento, la razón se desborda en 
el amor y puede entregarse en el Señor relativizando el propio cuidado y cami-
nando ligero desde la humildad. Así, la razón se abre al amor gracias a la audacia 
de la confianza venciendo el temor, despreocupándose de la propia limitación y 
fomentando la sencillez. Si invita a reconocer la debilidad de la finitud y cómo 
Dios actúa, para que el ser humano no se quede adherido al propio dolor.

187 Cf. 3M 2,8. «Como vamos con tanto seso todo nos ofende: porque todo lo tememos y así no 
osamos pasar adelante, como si pudiésemos nosotras llegar a estas moradas y que otros anduviesen el 
camino. Pues no es esto posible, esforcémonos, hermanas mías, por amor del Señor; dejemos nuestra 
razón y temores en sus manos; olvidemos esta flaqueza natural, que nos puede ocupar mucho; el 
cuidado de estos cuerpos ténganle los prelados; allá se avengan; nosotras, de sólo caminar aprisa para 
ver este Señor; que, aunque el regalo que tenéis es poco o ninguno, el cuidado de la salud nos podría 
engañar, cuánto más que no se tendrá más por esto —yo lo sé, y también sé que no está el negocio en 
lo que toca al cuerpo, que esto es lo menos—».

188 IBÍDEM. «Que el caminar que digo es con una grande humildad, que, si habéis entendido, 
aquí creo está el daño de las que no van adelante; sino que nos parezca que hemos andado pocos 
pasos y lo creamos así, y los que andan nuestras hermanas nos parezcan muy presurosos y no sólo 
deseemos sino que procuremos nos tengan por la más ruin de todas».



135

3.3.2. La fecundidad del amoroso conocimiento
El ser humano que equilibra la relación entre el amor y la razón puede ha-

cerse fecundo, en la medida en que la razón, dedicándose al amor, puede ir 
insertando la salvación en la historia. La razón puede ir descubriendo lo valioso 
del amor a un Dios que es libre, sabio y gratuito, especialmente cuando el amor 
maduro posibilita la experiencia existencial de la gracia divina. De ese modo, la 
razón se emplea, cultiva y ejercita desde el amor189.

El sujeto conscientemente se abre a la acción de Dios190 y sabiendo, desde 
la actitud de la humildad, que no merece los dones191, va descubriendo motivos y 
razones para no afanarse ni pretender la gracia192, sino que alaba por todo lo recibi-
do y se abre con gratitud a lo nuevo193 desde la actitud de la acogida al Dios que 
actúa194, lo que puede ser posible cuando el amor es maduro195. La persona des-
cubre la prioridad de un amor desinteresado que, interrelacionado con la razón, 
posibilita el conocimiento de Dios.

189 Cf. 4M 2,9 y 4M 3,4; 7M 4,6.
190 Cf. 4M 2,9. «Yo os diré lo que en esto he entendido: dejemos cuando el Señor es servido de 

hacerla porque su Majestad quiere y no por más. El sabe el por qué; no nos hemos de meter en eso. 
Después de hacer lo que los de las moradas pasadas: ¡humildad, humildad!; por ésta se deja vencer 
el Señor a cuanto de él queramos».

191 IBÍDEM. «Y lo primero en que veréis si la tenéis es en no pensar que merecéis estas mercedes 
y gustos del Señor ni los habéis de tener en vuestra vida. Diréisme que de esta manera que cómo se 
han de alcanzar no los procurando».

192 IBÍDEM. «A esto respondo que no hay otra mejor de la que os he dicho y no los procurar, 
por estas razones: la primera, porque lo primero que para esto es menester es amar a Dios sin interés; 
la segunda, porque es un poco de poca humildad pensar que por nuestros servicios miserables se ha 
de alcanzar cosa tan grande; la tercera, porque el verdadero aparejo para esto es deseo de padecer y de 
imitar al Señor, y no gustos, los que, en fin, le hemos ofendido; la cuarta, porque no está obligado 
su Majestad a dárnoslos como a darnos la gloria, si guardamos sus mandamientos; que sin esto nos 
podremos salvar, y sabe mejor que nosotros lo que nos conviene y quién le ama de verdad; y así es 
cosa cierta, yo lo sé, y conozco personas que van por el camino del amor, como han de ir, por sólo 
servir a su Cristo crucificado, que no sólo no le piden gustos ni los desean, mas le suplican no se los dé 
en esta vida. Esto es verdad. La quinta es porque trabajaremos en balde, que, como no se ha de traer 
esta agua por arcaduces, como la pasada, si el manantial no la quiere producir, poco aprovecha que 
nos cansemos; quiero decir que, aunque más meditación tengamos y aunque más nos estrujemos y 
tengamos lágrimas, no viene este agua por aquí; sólo se da a quien Dios quiere y cuando más descui-
dada está muchas veces el alma».

193 Cf. 4M 3,4. «Alábele mucho quien esto entendiere en sí, porque es muy mucha razón que 
conozca la merced, y el hacimiento de gracias por ella hará que se disponga para otras mayores».

194 IBÍDEM. «Y es disposición para poder escuchar, como se aconseja en algunos libros, que 
procuren no discurrir sino estarse atentos a ver qué obra el Señor en el alma; que si su Majestad no ha 
comenzado a embebernos, no puedo acabar de entender cómo se pueda detener el pensamiento de 
manera que no haga más daño que provecho; aunque ha sido contienda bien platicada entre algunas 
personas espirituales y mí, confieso mi poca humildad, que nunca me han dado razón para que yo 
me rinda a lo que dicen».

195 IBÍDEM. «Uno me alegó con cierto libro del santo fray Pedro de Alcántara, que yo creo lo 
es, a quien yo me rindiera, porque sé que lo sabía; y leímoslo y dice lo mismo que yo, aunque no por 
estas palabras; mas entiéndese en lo que dice que ha de estar ya despierto el amor».



136

El ser humano agradece lo que Dios le concede y se va situando en el proce-
so de divinización, obra de la gracia que supone un desbordamiento que rebasa 
lo humano; así se pasa de la incomprensión de la acción de Dios a la alabanza por 
la vida nueva al ser introducido en Dios.

La persona sencilla que vive en verdad acepta alegre lo recibido del Dios que 
conoce perfectamente lo que necesita; esta receptibilidad subyuga al Señor y el ser 
humano aprende el respeto a la libertad divina, «¡humildad, humildad!; por ésta 
se deja vencer el Señor a cuanto de él queramos». El crecimiento en la humildad 
pasa por la toma de conciencia del inmerecimiento, entonces, la gracia se recibe 
con gratitud como lo preciso y conveniente «no pensar que merecéis estas merce-
des y gustos del Señor». La única pretensión es el seguimiento de Jesús, imitando 
y padeciendo su vida, muerte y resurrección; todo lo demás se recibe como aña-
didura. Además, se aportan cinco razones para no pretender el arrebatamiento de 
la gracia a Dios: la gratuidad de «amar a Dios sin interés»; la no correspondencia 
entre gracia divina y servicio humano; la humildad al estilo de Jesús; la libertad 
y sabiduría de Dios que conoce quien ama y sirve sin buscar recompensa; esta 
gracia es don y regalo de Dios que se concede cuando la persona se abandona y 
entrega al Señor, porque «si el manantial no la quiere producir, poco aprovecha 
que nos cansemos […] se da a quien Dios quiere».

Por lo tanto, la oración de «recogimiento» predispone para el recibimiento, 
de Dios. La respuesta humana agradecida supone una nueva forma de situarse 
en la existencia, se trata de la receptiva disponibilidad a Dios. Ahora, se aborda 
el discutido tema de si durante esta experiencia de oración es posible detener el 
pensamiento para llegar a una oración más profunda; esto no parece fácil y causa 
más problemas que ventajas: «no puedo acabar de entender cómo se pueda de-
tener el pensamiento de manera que no haga más daño que provecho». De todos 
modos, no es para ella lo fundamental, meditar o no en la oración; lo que importa 
es que quien recibe el don lo entienda. El pensamiento se puede detener cuando 
Dios mismo «embebe», absorbe en sí e introduce en su presencia, es obra gra-
ciosa de Dios y solo se entiende desde la apertura a la gracia. Dios otorga el don 
para que la persona se haga disponible a su proyecto, esté atenta a su presencia, 
se deje absorber por Él; y esto sólo es posible cuando el ser humano crece en el 
amor: «mas entiéndese en lo que dice que ha de estar ya despierto el amor».

Así, el ser humano, reconociendo la finitud, descubre la libertad de Dios y 
la gratuidad de sus dones, y la experiencia de la gracia es manantial que brota 
inmerecidamente. La razón bien fundamentada es capaz de desbordamiento y se 
sobrepasa a sí misma en el amor.

La razón no prescinde del amor en la experiencia de unión con el Señor, y 
desde ese encuentro, puede relativizar totalmente su realidad personal196, porque la 

196 Cf. 7M 4,6. «¡Oh hermanas mías, qué olvidado debe tener su descanso, y qué poco se le 
debe de dar de honra, y qué fuera debe estar de querer ser tenida en nada el alma adonde está el 
Señor tan particularmente!».



137

vida en la presencia del Señor implica que la razón se preocupa solo del amor197 y 
en la unión amorosa el fin último es consentir que Dios reine198.

El ser humano, bajo la gracia de Dios, recibe atisbos de divinización en la vida 
nueva. Por eso, cuando la razón puede emplearse en el amor, consigue que toda la 
persona se unifique, y, además, sus acciones, nacidas de un amor consolidado y fe-
cundado en la oración, pueden lograr un rebasamiento de lo humano.

La persona se transforma cuando el Señor acampa en la interioridad humana y 
no se preocupa de cosas pasajeras, ya que la presencia del Señor plenifica y concede 
vivir en confianza, en desasimiento y en humildad, deseando únicamente «ser tenida 
en nada el alma adonde está el Señor tan particularmente!». En esta etapa de la vida, 
con este tipo de oración, la persona tiene claro el sentido de su existencia: la vida con 
el Señor consiste en la comunicación y en compartir el amor. La razón humana está 
orientada y centrada en el Otro, lo que genera gozo y alegría. Esta profunda expe-
riencia de oración, en la que lo más fundamental es la relación de amor: la razón se 
concentra en el amor, en conocerle para amarle más, y así «si ella está mucho con Él, 
como es razón, [preocuparse…] en qué o por dónde mostrará el amor que le tiene». 
La oración alcanza de este modo su más alta cota, un profundo encuentro amoroso. 
La mejor imagen que encuentra es la del «matrimonio espiritual»; y, aunque le parece 
burda, tosca y torpe es la más significativa, y la que mejor transmite esta realidad 
antropológica, que sustenta toda la existencia dándole sentido y haciéndola fecun-
da en las obras. La práctica que cambia el mundo nace de un amor consolidado y 
fecundado en la relación del ser humano con Dios, «de esto sirve este matrimonio 
espiritual: de que nazcan siempre obras, obras».

Estas son las actitudes existenciales fundamentales del programa antropológico 
teresiano. La persona es feliz cuando la vida está orientada porque experimenta la 
salvación; el ser humano se siente colmado en sus mayores anhelos, gozando y disfru-
tando de la presencia del Amado. De este modo, la razón se dedica al amor fecundo. 
Todas las capacidades, el entendimiento, la memoria y la voluntad, están armonizadas 
en amar, y así, la persona se capacita para la comunión y la misión.

En síntesis, la afirmación de que el conocimiento de Dios es posible desde la rela-
ción profunda en la que Dios concede la gracia y allí donde el amor humano maduro 
se ha descubierto alimentado por la razón que ilumina y potencia el amor.

El último capítulo de la séptima morada presenta la pretensión de que la persona 
viva en pleno desasimiento y humildad, exista en función del amado y en el deseo 
de amarle. Este es el objetivo del «matrimonio espiritual» y de la fecundidad que se 
manifiesta en la compenetración de la acción y la contemplación.

La salvación transformadora inaugurada por Cristo en la encarnación invita al 
ser humano a rebasar su umbral ontológico (divinización y trascendencia), abrién-
dose a la eficacia y fecundidad del conocimiento amoroso.

197 IBÍDEM. «Porque, si ella está mucho con él, como es razón, poco se debe de acordar de sí; toda 
la memoria se le va en cómo más contentarle, y en qué o por dónde mostrará el amor que le tiene».

198 IBÍDEM. «Para esto es la oración, hijas mías; de esto sirve este matrimonio espiritual: de que 
nazcan siempre obras, obras».



138

3.4.  LA ADMIRACIÓN Y EL DESAFÍO PERMANECEN ANTE 
EL MISTERIO SALVADOR

Teresa, en los textos que albergan el término espanto en clave soteriológica, 
transmite una antropología latente que permite hablar de la salvación transfor-
madora ante la cual el ser humano experimenta la admiración y el desafío por la 
particular singularidad de su propio ser y de todo ser humano.

La antropología teológica teresiana, hasta este capítulo, ha abordado la rela-
ción del ser humano con Dios, la peculiaridad de esa relación en Jesucristo, que 
afecta y determina a todo ser humano. Ahora, la salvación transformadora se hace 
historia en un ser personal, capaz de establecer relaciones sociales y que habita 
en la realidad secular del mundo responsablemente. El ser humano posibilita que 
el proyecto amoroso de Dios que crea, salva y consuma llegue a su plenitud; es 
decir, el ser humano a lo largo de su historia crece en admiración y desafío ante la 
gran necesidad de salvación en lo personal, social y estructural.

La persona finita se admira de la posibilidad de descubrir y de acceder al 
conocimiento del plan divino, y, a la vez, asume el desafío que supone poder co-
municarlo. El ser humano, por su capacidad de crecimiento, avanza resolviendo 
la tensión entre la mediocridad y la grandeza humana; y, además, el ser humano 
se espanta de la capacidad de asumir el desafío de la muerte que es destrucción 
de lo existente en la historia199.

3.4.1. El descubrimiento del plan salvador y su comunicación

La salvación afecta a todo el ser humano desde el nivel más personal, pa-
sando por sus relaciones con otros y con el mundo que lo rodea. El ser humano 
puede ir descubriendo progresivamente el camino de salvación y, al comunicar-
lo, posteriormente, se va enriqueciendo la comprensión de la singularidad de 
lo humano.

La condición finita del ser humano no es causa de admiración ni de desafío 
porque, por un lado, posibilita la aproximación al encuentro amoroso, y, por otro, 
ayuda a reconocer el desconocimiento del proyecto soteriológico.

199 El espanto, leído en clave teresiana, se ha dicho antes, permite entender el misterio te-
niendo en cuenta la doble dimensión de tremendo y fascinante. Así, respecto a la creación amada 
se manifiesta en asombro y sobrecogimiento ante el por qué y el para qué de la creatura. Ahora en 
perspectiva soteriológica se constata que el espanto se puede entender como admiración y desafío 
que continúa presente ante el misterio salvador. Cf. OTTO, R. «Mysterium tremendum». En: Lo 
santo…, pp. 24-48.

La historia de salvación remite a la originalidad del ser humano creado desde, por y para el 
amor. Este sujeto se realiza progresivamente, a través de una historia de amor que acontece en el 
tiempo y en el espacio. Este acontecer se va configurando como opuestos complementarios, y así 
se puede entender la revelación en el ocultamiento. Cf. SERRANO, A. Recensión de AVENATTI, 
C. La Literatura en la Estética de Hans Urs von Balthasar. Figura, drama y verdad. Salamanca: Edi-
ciones Secretariado Trinitario, 2002. Teología y Vida, 47 (2006), pp. 621-624, 623 (b).



139

3.4.1.1. El ser humano no se admira de la finitud
La autora proyecta una concepción antropológica lúcida y genuina en la que 

cada varón y mujer son un castillo habitado por el mismo Dios. Por lo tanto, aun-
que el ser humano caiga en pecado, Dios no le abandona; hay una gran confianza 
en el ser humano que recupera el dinamismo de la imagen de Dios.

El ser humano, junto a Dios, puede plenificarse a pesar del acoso del mal que 
puede hacer fracasar el proyecto salvador200.

El ser humano, en el proceso de conocimiento, se admira de la ayuda de 
Dios ante el desafío del mal. El pecado no solo es carencia y deficiencia, sino 
también fuerza activa, eficiencia201, lo que requiere gran lucidez para reconocer 
que el bien es posible cuando Dios sustenta la fragilidad humana202. Por eso, la 
debilidad puede nublar la capacidad de entendimiento203. Sin embargo, con la 
mirada puesta en el Señor, se despeja y aclara el camino204.

La persona, desde su singular identidad, puede atreverse a enfrentar la efi-
ciencia del mal para no fracasar como proyecto amoroso de Dios, y así llegar a su 
plenificación, poniendo su mirada, su vida y su existir en Dios.

El mal consiste también en ausencia de bien, y, sobre todo, en el mayor mal que 
sería posible realizar; es decir, el pecado es la omisión del bien y la posibilidad del mal 
mayor, «no se espantaba de cosas que hiciese uno que está en pecado mortal, sino de 
lo que no hacía». Sabiendo el poder del mal, el no caer en pecado genera admiración 
y desafío, y por eso es imprescindible no entrar en las redes del mal porque se puede 

200 Cf. 1M 2,5 y 1M 2,11; 3M 2,2.
201 Cf. 1M 2,5. «Oí una vez a un hombre espiritual que no se espantaba de cosas que 

hiciese uno que está en pecado mortal, sino de lo que no hacía. ¡Dios por su misericordia nos 
libre de tan gran mal, que no hay cosa mientras vivimos que merezca este nombre de mal sino 
ésta, pues acarrea males eternos para sin fin! Esto es, hijas, de lo que hemos de andar temerosas 
y lo que hemos de pedir a Dios en nuestras oraciones, porque si él no guarda la ciudad en vano 
trabajaremos, pues somos la misma vanidad». El tema de la eficiencia del mal se puede consultar 
en NOEMI, J. Introducción a la demonología. Santiago: Chile, Universidad Católica, 1976, espe-
cialmente pp. 78-86.

202 IBÍDEM. «Decía aquella persona que había sacado dos cosas de la merced que Dios le hizo: 
la una, un temor grandísimo de ofenderle y así siempre le andaba suplicando no la dejase caer viendo 
tan terribles daños; la segunda, un espejo para la humildad, mirando cómo cosa buena que hagamos 
no viene su principio de nosotros, sino de esta fuente adonde está plantado este árbol de nuestras 
almas, y de este sol que da calor a nuestras obras. Dice que se le representó esto tan claro que, en 
haciendo alguna cosa buena o viéndola hacer, acudía a su principio y entendía cómo sin esta ayuda 
no podíamos nada; y de aquí le procedía ir luego a alabar a Dios y, lo más ordinario, no se acordaba 
de sí en cosa buena que hiciese».

203 Cf. 1M 2,11. «¡Oh, válgame Dios, hijas, qué de almas debe el demonio de haber hecho perder 
mucho por aquí!, que todo esto les parece humildad y otras muchas cosas que pudiera decir, y viene 
de no acabar de entendernos; tuerce el propio conocimiento y, si nunca salimos de nosotros mismos, 
no me espanto que esto y más se puede temer».

204 IBÍDEM. «Pongamos los ojos en Cristo nuestro bien, y allí deprenderemos la verdadera hu-
mildad, y en sus santos y ennoblecerse ha el entendimiento, como he dicho, y no hará el propio co-
nocimiento ratero y cobarde; que, aunque ésta es la primera morada, es muy rica y de tan gran precio 
que si se descabulle de las sabandijas de ella, no se quedará sin pasar adelante. Terribles son los ardides 
y mañas del demonio para que las almas no se conozcan ni entiendan sus caminos».



140

permanentizar haciéndose indestructible, ya que el «pecado mortal […] ¡Dios por su 
misericordia nos libre de tan gran mal, que […] acarrea males eternos para sin fin!». La 
libertad humana es responsable, pero también se deja seducir por el mal; el pecado 
es responsabilidad del hombre e igualmente hay propensión a pecar. Por eso, recono-
ciendo la fragilidad humana conviene alejarse del pecado; y abrirse a la humildad y 
a la alabanza, sabiendo que no todo ha de salir bien, es decir, que el ser humano no 
está condenado al éxito. El ser humano siente espanto ante el mal que podría realizar 
pero en el que no cae por la gracia de Dios. 

De todos modos, el poder del mal inutiliza a la persona porque enreda la razón 
y produce una mala comprensión de lo auténticamente humano y de los valores, 
esto debido al encorvamiento sobre sí mismo: «no acabar de entendernos; tuerce el 
propio conocimiento». Por otro lado, Cristo concede el autoconocimiento gracias a 
su seguimiento que encamina hacia una vida en plenitud dando la respuesta a la más 
honda pretensión humana, «pongamos los ojos en Cristo nuestro bien, […] y enno-
blecerse ha el entendimiento». La primera conversión es fundamental, porque decide 
el curso de la existencia e influye en todo el resto de la vida. Se presenta con fuerza la 
contraposición entre el mal con sus trampas y el bien con la mirada limpia; aunque la 
persona desea caminar en el proceso, las astucias y sagacidades de la realidad mun-
dana tratan de impedir el conocimiento y el avance del sujeto. Es así que el mundo, 
en sentido joánico, atrae hacia sí y el hombre se deja arrastrar, pues sus encantos le 
fascinan. Se encorva, encierra y no se trasciende: «Terribles son los ardides y mañas 
del demonio para que las almas no se conozcan ni entiendan sus caminos». El ser 
humano, en lo externo del castillo, vive en la insatisfacción; en cambio, quien evita el 
mal puede construir la propia existencia acorde al proyecto divino.

Se presenta, entonces, una antropología optimista en la que el ser humano de-
sarrolla la gratitud porque Dios ayuda a evitar el mal. De ese modo, la persona en ca-
mino de conversión inicial va tomando conciencia de la debilidad humana y se abre 
a los dones de Dios; se acepta incapaz de responder a la llamada de Dios; y agradece 
ser consciente de que todo lo bueno viene de Dios. Es decir, cabe la posibilidad de 
una vida llena de sentido y se ofrece una explicación al mal a través de la despersona-
lización, que impide al ser humano entenderse.

El sentimiento de aflicción ayuda en el proceso de conocimiento personal. De 
todos modos, es difícil consolar a las personas afligidas por la limitación 205 y esto se 
debe a que les cuesta entender el significado purificador de la prueba206.

205 Cf. 3M 2,2. «En fin, que yo no he hallado remedio ni le hallo para consolar a semejantes perso-
nas, si no es mostrar gran sentimiento de su pena —y a la verdad, se tiene de verlos sujetos a tanta mise-
ria— y no contradecir su razón, porque todas las conciertan en su pensamiento que por Dios las sienten, 
y así no acaban de entender que es imperfección; que es otro engaño para gente tan aprovechada; que 
de que lo sientan no hay que espantar, aunque, a mi parecer, había de pasar presto el sentimiento de 
cosas semejantes; porque muchas veces quiere Dios que sus escogidos sientan su miseria y aparta un 
poco su favor, que no es menester más, que a osadas que nos conozcamos bien presto».

206 IBÍDEM. «Y luego se entiende esta manera de probarlos, porque entienden ellos su falta muy 
claramente y, a las veces, les da más pena esta de ver que, sin poder más, sienten cosas de la tierra y 
no muy pesadas, que lo mismo de que tienen pena. Esto téngolo yo por gran misericordia de Dios y, 
aunque es falta, muy gananciosa para la humildad».



141

El ser humano, responsable y comprometido en el proyecto soteriológico, cono-
ce la limitación y finitud, así como el poder del mal. Por ello, con la ayuda de Dios, 
puede escuchar la llamada a la conversión para no caer en lo infrahumano.

Esa limitación de la condición humana provoca angustia que se traduce en pos-
turas inadecuadas para acercarse al conocimiento de uno mismo, sobrevalorándose 
o minusvalorándose. Los desolados únicamente permiten empatizar con ellos, pues 
son incapaces de detectar la trampa en que están sumidos; han caído en la astucia 
del mal para personas capacitadas. Solo se puede ayudar a que estos momentos de 
sequedad sean breves. Se trata de asumir el dolor, la pena, la limitación, todo lo que 
pertenece a la realidad humana situada en un contexto histórico como medio de 
purificación, y esto se logra sabiendo afrontar los conflictos. La aceptación de la me-
diocridad duele porque, en la profundidad del ser, se alojan ansias de infinitud, de-
seo de perfección, tendencia y añoranza de absoluto; pero permanecer en ese dolor 
es un error, porque cierra a la gracia. La desolación e inquietud es una manera por 
la cual Dios prueba a su elegido para que asuma la limitación. En definitiva, la pena 
es originada por el rechazo de la finitud y por la ignorancia del poder del pecado. 
Sin embargo, la escucha de la llamada de Dios ayuda a asumir la condición finita 
perfectible, y desvela el misterio de manera sobrecogedoramente asombrosa.

Es decir, el hombre frágil sin Dios fracasa porque desconoce el proyecto divi-
no y con Dios se plenifica porque va venciendo la eficiencia del mal, de tal modo 
que la finitud es el camino para acceder a él.

3.4.1.2. El desconocimiento no desafía
La ignorancia del plan salvífico no espanta a personas formadas porque son 

conscientes de que se mueven entre el deseo de paz y la realidad conflictiva, y 
pueden, por amor, asumir la muerte207.

La sabiduría de las grandezas de Dios es regalo divino que se otorga a través de 
la certeza de su presencia208, la que conviene contrastar con letrados capaces que 
aceptan el poder de Dios y no se espantan de su omnipotencia209.

El ser humano consciente de su identidad singular sabe de la posibilidad del 
engaño, y puede transformarse mediante el proceso soteriológico en el que se otor-
ga el don de la sabiduría.

207 Cf. 5M 1,7; 5M 2,9 y 5M 2,13.
208 Cf. 5M 1,7. «Paréceme que aún no os veo satisfechas, porque os parecerá que os podéis engañar; 

que esto interior es cosa recia de examinar; y aunque para quien ha pasado por ello basta lo dicho, porque 
es grande la diferencia, quiéroos decir una señal clara por donde no os podréis engañar ni dudar si fue de 
Dios, que su Majestad me la ha traído hoy a la memoria, y, a mi parecer, es la cierta».

209 IBÍDEM. «Siempre en cosas dificultosas, aunque me parece que lo entiendo y que digo ver-
dad, voy con este lenguaje de que «me parece», porque si me engañare, estoy muy aparejada a creer 
lo que dijeren los que tienen letras muchas; porque, aunque no hayan pasado por estas cosas, tienen 
un no sé qué grandes letrados que, como Dios los tiene para luz de su Iglesia, cuando es una verdad, 
dásela para que se admita; y, si no son derramados sino siervos de Dios, nunca se espantan de sus 
grandezas, que tienen bien entendido que puede mucho más y más. Y en fin, aunque algunas cosas 
no tan declaradas, otras deben hallar escritas, por donde ven que pueden pasar estas».



142

La posibilidad del autoengaño es real, especialmente cuando se examina con 
cuidado la compleja interioridad humana. Para comprender la vida interior y las 
experiencias configuradoras, se investigan con detenimiento algunos vestigios de 
la presencia de Dios. La gracia no perjudica a nadie y manifiesta la libertad y la 
gratuidad de Dios; es la clara señal, la sabiduría que la persona recibe con absolu-
ta certeza de la presencia de Dios. Esta experiencia soteriológica transforma al ser 
humano, y el contraste con los expertos letrados competentes, que se dejan rega-
lar por la sabiduría divina, profundiza en la autenticidad de la experiencia y evita 
el autoengaño. Estos testigos de Dios no se admiran ni se sienten amenazados 
porque el ser humano tenga la cercanía de Dios, pues comprenden que Él otorga 
desmedidamente la gracia. La persona se dispone para la reflexión del aporte de 
gente formada; y está dispuesta a creer a quien Dios ha elegido e ilumina para que 
admitan la verdad, aunque les falte experiencia.

En fin, la autora diserta sobre su relación con los letrados, les escucha porque 
«Dios los tiene luz de su Iglesia», y les contrasta. La presencia de Dios en el ser 
humano ayuda a confiar en los letrados sabios.

El ser humano transformado busca descanso porque sabe que todo es regalo 
de Dios210; sin embargo, la nueva existencia trae otras dificultades y conflictos211. Por 
eso, la gracia de pertenecer a Dios consiste en que el Padre concede al ser humano 
lo mismo que procuró a su Hijo212; esto es, la posibilidad de prepararse para una 
muerte «espantosa»213 como consecuencia de una vida al servicio del proyecto amo-
roso de Dios214. Toda vida transfigurada implica mayor compromiso porque el amor 
desmedido asume la muerte como desafío y amenaza.

Un rasgo de la singularidad del ser humano es que la transformación radical 
se opera gracias a su permanente colaboración y, sobre todo, gracias a la acción de 
Dios. Así, cuando el ser humano se abre progresivamente a la vida nueva, tiene una 
gran certeza de la gracia y experimenta su diferencia cualitativa.

210 Cf. 5M 2,9. «Parece que me alargo, y mucho más podría decir y a quien Dios hubiere hecho 
esta merced verá que quedo corta; y así no hay que espantar que esta mariposilla busque asiento de 
nuevo, así como se halla nueva de las cosas de la tierra. Pues ¿adónde irá la pobrecica, que tornar 
adonde salió no puede que, como está dicho, no es en nuestra mano aunque más hagamos, hasta que 
es Dios servido de tornarnos a hacer esta merced?».

211 IBÍDEM. «¡Oh Señor, y qué nuevos trabajos comienzan a esta alma! ¿Quién dijera tal después 
de merced tan subida? En fin, de una manera o de otra ha de haber cruz mientras vivimos; y quien 
dijere que después que llegó aquí siempre está con descanso y regalo, diría yo que nunca llegó, sino 
que por ventura fue algún gusto, si entró en la morada pasada y ayudado de flaqueza natural, y aun, 
por ventura, del demonio, que le da paz para hacerle después mucha mayor guerra».

212 Cf. 5M 2,13. «Pues veis aquí, hermanas, lo que nuestro Dios hace aquí para que esta alma ya 
se conozca por suya; da de lo que tiene, que es lo que tuvo su Hijo en esta vida; no os puede hacer 
mayor merced».

213 IBÍDEM. «¿Quién más debía querer salir de esta vida? Y así lo dijo su Majestad en la cena: 
con deseo he deseado (Lc 22,15). Pues, ¿cómo, Señor, no se os puso delante la trabajosa muerte que 
habéis de morir, tan penosa y espantosa?».

214 IBÍDEM. «No, porque el grande amor que tengo y deseo de que se salven las almas sobrepuja 
sin comparación a esas penas, y las muy grandísimas que he padecido y padezco, después que estoy 
en el mundo, son bastantes para no tener ésas en nada en su comparación».



143

La persona experimenta la perplejidad: por un lado, no puede volver atrás, se 
transformó, salió del capullo de seda, murió el gusano y es mariposa; y, por otro lado, 
la persona vive en incertidumbre porque, sin retorno, el futuro tampoco depende de 
ella, por lo que únicamente cabe una vida en absoluta confianza y entrega en Dios. 
Tras la recepción de la gracia transformante, se vive la extrañeza respecto a las rea-
lidades del mundo; también se descubre la novedad de lo cotidiano; y, además, se 
necesita algún lugar de reposo, «de una manera o de otra ha de haber cruz mientras 
vivimos». La búsqueda de paz y descanso es algo normal; sin embargo, esa situación 
causa sufrimiento: Dios concede dones y exige; pero, también, el ser humano se 
sabe frágil e impotente ante la exigencia que supone todo don. El hombre agradece 
la gracia y desea disfrutarla; Dios da atisbos graciosos que impulsan a mayor entrega, 
el regalo es para que sea germen fecundo del Reino.

En esta relación Dios-hombre, la mayor gracia que Dios concede es darse a Sí 
mismo, así lo inicia en la creación, lo profundiza en la encarnación y lo sustenta 
hasta la plenificación. El amor de Dios da el ser a la criatura; le hace hijo Suyo y 
hermano del Hijo; y el amor divino transforma en servidor del Espíritu Santo. La 
gracia de Dios concedida al hombre le identifica y le da pertenencia; es lo que 
el Padre hace con el Hijo y continúa haciendo, a través del Espíritu del Hijo, con 
cada ser humano que libremente lo acepta en su vida. Jesús, fiel a la voluntad del 
Padre, lleva adelante la misión recibida en un estilo de vida que trasluce el amor 
de Dios, fomenta su reinado y le prepara para lo que ha de venir, la pasión que 
le conduce a la muerte. Jesús, al volver hacia el Padre —lo afirma en la última 
cena— desea anticipar que Dios reine definitivamente sobre toda la creación libe-
rada. La clave interpretativa de la admirada y desafiante vida y muerte de Jesús es 
el amor desmesurado que sobrepasa el padecimiento: «el grande amor que tengo 
y deseo de que se salven las almas sobrepuja sin comparación a esas penas». La 
transformación de la realidad de pecado exige esfuerzo, y Jesús lo asume como 
realidad inherente a todo lo humano; cargando con ello, ofrece una posibilidad 
de significado y le da un sentido esperanzador215.

La antropología teresiana se sustenta, como ya se ha dicho, en una cristolo-
gía implícita. Jesús asume cierto tipo de muerte porque se ha ido preparando a 
lo largo de toda su vida. Siendo signo de amor desmedido que perdona y salva. 
Se detecta, en este texto, la clave interpretativa de la antropología soteriológica 
teresiana que se fundamenta en el soporte trinitario. La misión del Hijo, enco-
mendada por el Padre y alentada por el Espíritu, se manifiesta en el ser humano 
que recibe la nueva identidad de hijo y hermano y se compromete en el proyec-
to salvador. La ordenación a Cristo concede identidad y pertenencia para vivir al 
servicio de la construcción del Reino.

215 El amor sobrepuja, aventaja y excede al mal; Jesús ratifica que el amor es mayor y es lo que 
hace llevadero el dolor en la pasión. Un amor sobreabundante que se derrama en sangre, no se impro-
visa sino que se prepara a lo largo de toda la vida asumiendo la negatividad para ser transformada. Esto 
se vive en esperanza, no es evidente, y el único argumento es la vida y muerte de Jesús que el Padre 
consiente y el Espíritu Santo convierte, y por eso Jesús resucita. Todo no acaba en la cruz, el amor 
vence la muerte; el dolor sólo se puede asumir desde la confianza en la resurrección.



144

Por lo tanto, el ser humano habitado por Dios asume su presencia, y, consciente 
del pecado, pide la gracia. De esto se tiene experiencia en la oración de unión, en 
la que el amor divino hacia el ser humano necesitado de salvación es excedente 
y sobrepujante.

3.4.2. La capacidad de crecimiento humano en la historia de salvación
El descubrimiento del plan salvador de Dios, junto con la comunicación de 

esa vivencia, va dando lugar al crecimiento humano, el cual acontece en la his-
toria gracias a las relaciones interpersonales con Dios y con los otros; en ellas se 
descubre la pequeñez humana y la grandeza de poder participar en la historia de 
salvación. El «espanto», admiración y desafío se ocasionan porque el ser humano 
responde con mediocridad a la sublime propuesta divina; el ser humano se admi-
ra de su gran dignidad, habitado por Dios, y, a la vez, vive el desafío de dejar una 
existencia trivial e insignificante. Esta conversión requiere la progresiva capacidad 
para la asunción de la muerte.

3.4.2.1. La pequeñez y la grandeza
La sexta morada es una etapa de gracias especiales en la que el ser humano se 

prepara y acomoda para vivir toda la existencia en Dios desde una mayor concien-
cia de pecado y un mayor acrisolamiento del amor. El sujeto vive la admiración de-
safiante que supone la percepción del misterio inenarrable, éxtasis216. Desde esta 
vivencia de la presencia divina, surge la entrega asumiendo la condición humana 
limitada que tiende a olvidar el don y al recuerdo del pecado217.

El éxtasis, desafío admirable, se describe comparándolo con un camarín218; en 
el que hay infinitas cosas diferentes y ordenadas219, imposibles de retener por la 
variedad y la exquisitez220. La experiencia del misterio y su inefabilidad se expresa 

216 Cf. PÉREZ, J. «Los estados místicos». En: Teresa de Ávila y la España de su tiempo. Madrid: 
Algaba Ediciones, 2007, pp. 248-253.

217 Cf. 6M 4,8 y 6M 8,9; 6M 5,4 y 6M 7,2.
218 Cf. 6M 4,8. «Deseando estoy acertar a poner una comparación para si pudiese dar a en-

tender algo de esto que voy diciendo, y creo no la hay que cuadre, mas digamos ésta: entráis en un 
aposento de un rey o gran señor, o creo camarín los llaman, adonde tienen infinitos géneros de vidrios 
y barros y muchas cosas puestas por tal orden que casi todas se ven en entrando».

219 IBÍDEM. «Una vez me llevaron a una pieza de estas en casa de la duquesa de Alba —adonde 
viniendo de camino me mandó la obediencia estar por haberlos importunado esta señora—, que me 
quedé espantada en entrando, y consideraba de qué podía aprovechar aquella baraúnda de cosas, y 
veía que se podía alabar al Señor de ver tantas diferencias de cosas; y ahora me cae en gracia cómo me 
ha aprovechado para aquí; y aunque estuve allí un rato, era tanto lo que había que ver que luego se 
me olvidó todo, de manera que de ninguna de aquellas piezas me quedó más memoria que si nunca 
las hubiera visto, ni sabría decir de qué hechura eran».

220 IBÍDEM. «Así acá, estando el alma tan hecha una cosa con Dios, metida en este aposento de 
cielo empíreo que debemos tener en lo interior de nuestras almas —porque claro está que pues Dios 
está en ellas, que tiene alguna de estas moradas— y, aunque cuando está así el alma en éxtasis no debe 
siempre el Señor querer que vea estos secretos, porque está tan embebida en gozarle que le basta tan 
gran bien, algunas veces gusta que se desembeba y de presto vea lo que está en aquel aposento; y así 



145

en la certeza de la presencia de Dios que se vivencia en la visión intelectual y que 
necesita ser contrastada con gente experta221 y exige prudencia para evitar la inne-
cesaria exposición222. 

El ser humano capta algo del misterio, pero no puede contar tanta pluralidad 
desbordante; es la experiencia del éxtasis, estado vivido en la oración contemplati-
va; gracia que atisba y goza una especial relación con Dios. También la revelación 
sobrenatural de la visión intelectual que «alumbra el entendimiento»223 deja más 
al descubierto la finitud.

La escritora busca recursos que ayuden a la comunicación de esta expe-
riencia de Dios. Se encuentra, así, la imagen sugestiva de la pieza pequeña y 
retirada donde se guardan variedad de cosas preciosas: barros y cerámicas, 
cristales y porcelanas, y alhajas valiosas. Así, es la experiencia de la gracia que 
todo invade y no se sabe decir, es una profunda vivencia interior que sobre-
pasa y desborda. Dios va otorgando su gracia y el hombre va recibiéndola; 
importa, de esta manera, la impresión global grabada y que, en el momento 
preciso, fructificará con fuerza y creatividad: «cuando está así el alma […] tan 
embebida en gozarle que le basta tan gran bien, algunas veces gusta que se 
desembeba y de presto vea lo que está en aquel aposento». Esta experiencia 
de éxtasis percibe la unidad de Dios en medio de la multiplicidad y trans-
mite la cercanía y comunión con Dios. La presencia de Dios en el hombre 
y del ser humano en Dios manifiesta la participación en lo común; revela el 
significado de existir en, con, por y para Dios (circum-insesión). La persona 
agraciada está conteniendo en la pequeñez humana la grandiosidad divina; 
dentro del misterio humano el gran misterio divino. La presencia de Dios en 
el ser humano es el don de la vida transformada, suponiendo un atisbo de 
plenitud y un acercamiento de la escatología a la soteriología en la condición 
humana224. Esta experiencia de Dios se aborda con prudencia para que haga 

queda, después que torna en sí, con aquel representársele las grandezas que vio, mas no puede decir 
ninguna ni llega su natural a más de lo que sobrenatural ha querido Dios que vea».

221 Cf. 6M 8,9. «Si es persona que aunque tiene oración no la ha llevado el Señor por ese 
camino, luego se espantará y lo condenará; por eso os aconsejo que sea muy letrado y, si se ha-
llare, también espiritual; y la priora dé licencia para ello, porque aunque vaya segura el alma por 
ver su buena vida, estará obligada la priora a que se comunique, para que anden con seguridad 
entrambas».

222 IBÍDEM. «Y, tratado con estas personas, quiétese y no ande más dando parte de ello; 
que algunas veces, sin haber de qué temer, pone el demonio unos temores tan demasiados que 
fuerzan al alma a no se contentar de una vez. En especial si el confesor es de poca experiencia 
y le ve medroso, y él mismo la hace andar comunicando, viénese a publicar lo que había de 
razón estar muy secreto, y a ser esta alma perseguida y atormentada; porque, cuando piensa 
que está secreto, lo ve público, y de aquí suceden muchas cosas trabajosas para ella, y podrían 
suceder para la orden, según andan estos tiempos. Así que es menester grande aviso en esto, y 
a las prioras lo encomiendo mucho».

223 V 27,3.
224 Dios habita al ser humano y concede la experiencia del amor que relativiza ciertos modos de 

conocimiento. La persona conoce de manera diferente, nueva, global, integral, intuitiva, algo así como 
de manera inter-penetrativa e interrelacionada recíprocamente, es la experiencia de la perijóresis 



146

su efecto cuando el Señor quiera. No es una defensa del secretismo, tampo-
co de la divulgación indiscriminada, sino que, por ser vivencia de profundas 
realidades humanas, debe ser tratada con respeto, seriedad y competencia, 
especialmente para evitar malentendidos y sufrimientos inútiles, pues la ex-
posición provoca, en el sujeto, tormento y acecho y, en la comunidad, mo-
lestia y acoso.

La autora presenta a un ser humano que se caracteriza por su singularidad, 
unidad e inefabilidad; es una concepción antropológica espectacularmente po-
sitiva y valiosa. El ser humano tiene absoluta certeza de la presencia divina que 
ha conocido a través de un fogonazo y que luego no puede transmitir lo visto. Se 
trata de disfrutar el don de Dios en los momentos de comunión con Él; es estar 
pleno y lleno de Dios como la esponja de agua. 

En síntesis, el misterio del ser humano se alberga en la interioridad que es 
como una estancia repleta de maravillas diferentes, donde Dios habita y tiene 
su trozo de cielo en la tierra. Esto se atisba desde la visión intelectual, gracia 
de Dios que se recibe de diversas formas y que no se recomienda airearla 
excesivamente225.

La revelación y comunicación del ser amoroso de Dios transforma al su-
jeto que se admira y se siente desafiado porque su misterio se desvela226, y, al 
recibir la comunicación de Dios, trata de evitar la caída227, especialmente tras 
la oración del tipo vuelo del espíritu228. De todos modos, la limitación humana 
se manifiesta en el desagradecimiento229, en el absurdo de abandonar al Señor 

trinitaria. A veces, Dios quiere que la persona conozca los secretos de esta morada o camerín; y así 
consiente la contemplación de las maravillas ordenadas armoniosamente en la interioridad humana 
habitada por Dios, «algunas veces gusta que se desembeba y de presto vea lo que está en aquel apo-
sento». Es una gracia en que la naturaleza humana es sobrepasada.

225 Esta gracia es de variable duración, acontece con palabras eficaces «no hayas miedo, que soy yo» 
(6M 8,3); es experiencia que da certeza del conocimiento y amor de Dios (6M 8,4); por último, muestra la fi-
delidad de Dios y acentúa la necesidad del contraste con gente experta y capacitada (6M 8,8). Teresa es mujer 
realista y sabe que vive en tiempos duros y difíciles («recios» V 33) donde este tipo de vivencias se condenan 
(«iluminados»). Se ha de andar precavidos pues los tiempos son muy complicados y arriesgados.

226 Cf. 6M 5,4. «Es cierto, hermanas, que de sólo irlo escribiendo me voy espantando de cómo 
se muestra aquí el gran poder de este gran Rey y Emperador». El capítulo cinco trata una modalidad 
de arrobamiento llamada «vuelo del espíritu».

227 IBÍDEM. «Tengo para mí que, si los que andan muy perdidos por el mundo, se les descubriese 
su Majestad, como hace a estas almas, que, aunque no fuese por amor, por miedo no le osarían ofender».

La expresión tengo para mí quiere ser un humilde matiz que suaviza y relativiza sus opiniones. 
Aparece en diferentes lugares: 3M 1,6; 4M 3,3; 5M 3,1; 6M 3,12;6M 4,9; 6M 5,4; 6M 6,6; 6M 6,10; 
6M 7,1; 6M 7,8; 6M 7,12; 7M 4,4 tengo yo por cierto; 7M 4,13; y 3M 2,2: a mi parecer.

228 IBÍDEM. «Pues ¡oh, cuán obligadas estarán las que han sido avisadas por camino tan subido 
a procurar con todas sus fuerzas no enojar este Señor! Por Él os suplico, hermanas, a las que hubiere 
hecho su Majestad estas mercedes u otras semejantes que no os descuidéis con no hacer más que 
recibir. Mirad que, quien mucho debe, mucho ha de pagar (Lc 12,48)».

229 Cf. 6M 7,2. «Verdad es que unas veces aprieta más que otras, y también es de diferente 
manera, porque no se acuerda de la pena que ha de tener por ellos, sino de cómo fue tan ingrata a 
quien tanto debe y a quien tanto merece ser servido, porque, en estas grandezas que le comunica, 
entiende mucho más la de Dios».



147

por nimiedades230, y la contradicción entre el olvido del don y el recuerdo del 
pecado231.

El ser humano, como ser personal y social, establece relaciones interper-
sonales con Dios en las que recibe una experiencia intensa que lo convierte en 
partícipe activo del proceso histórico de salvación y lo encamina a aspirar a la 
mayor plenificación.

El poder transformador de Dios se vive en esta experiencia de oración, de 
tal manera que la persona se pone en total disponibilidad. Esta intensa vivencia 
provoca el firme compromiso contra el error y la imperfección, pues la autoco-
municación de Dios casi obliga a la no ofensa. Sin embargo, Dios, por respeto 
a la libertad humana, no se impone y acepta a quien libremente desea ir a su 
encuentro. La experiencia del desposorio se vive en la profundidad; ahí nace la 
fidelidad y el empeño de contentar a Dios y convocar a otros al Reino. Quien 
ha visto y se ha unido con el esposo vive todo como don de Dios; la persona 
agraciada se siente deudora y exigida a la autodonación, y a la transmisión a 
otros del amor de Dios: «no os descuidéis con no hacer más que recibir. Mirad 
que, quien mucho debe, mucho ha de pagar (Lc 12,48)». Los dones recibidos, 
en la medida en que se comparten, se gozan. Por eso, cada ser humano par-
ticipa en la continua tarea creadora y es partícipe en la salvación. Por eso, la 
experiencia de amor de Dios adquiere mayor nitidez debido a la cercanía de su 
presencia en la oración de éxtasis. En esta situación, surge el agobio y la angustia 
por el desagradecimiento al dador de todos los beneficios recibidos; se sufren 
los propios límites y flaquezas porque no se acierta a ser agradecido. Se tiene 
cierta experiencia de la plenitud y se degusta el amor, pero, de modo puntual 
y transitorio, a pequeños sorbos, en permanente anhelo de que sea definitivo. 
La persona se espanta de la bajeza de abandonar al Señor por otras realidades 
pasajeras; se hace insensato cuando cambia su Amor por cosas vanas para vivir 
en la mediocridad. El ser humano experimenta dolor por la desemejanza, la des-
igualdad Dios-hombre. No es fácil recordar los dones recibidos; normalmente, 
las situaciones de alegría y contento se disfrutan y pasan. Lo recibido se olvida; 
sin embargo, la conciencia de pecado es permanente y la persona sufre y pa-
dece. La consternación y tristeza se produce en quien es consciente de todo lo 
que le ha sido dado y, además, intuye lo que va a recibir en el futuro; en quien 
tiene conciencia de los fracasos y pecados que se retienen y acuden siempre 
del pasado: «las mercedes que recibe, […] las lleva un río caudaloso […] los 
pecados está como un cieno, que siempre parece se avivan en la memoria, y es 
harto gran cruz».

230 IBÍDEM. «Espántase cómo fue tan atrevida; llora su poco respeto; parécele una cosa tan 
desatinada su desatino que no acaba de lastimar jamás, cuando se acuerda por las cosas tan bajas que 
dejaba una tan gran majestad».

231 IBÍDEM. «Mucho más se acuerda de esto que de las mercedes que recibe, siendo tan gran-
des como las dichas y las que están por decir; parece que las lleva un río caudaloso y las trae a sus 
tiempos; esto de los pecados está como un cieno, que siempre parece se avivan en la memoria, y es 
harto gran cruz».



148

Se refleja una antropología con ciertos destellos de escatología que clarifica las 
carencias. Dios otorga esta experiencia para hacer crecer en el ser humano el deseo 
de plenitud; le concede dignidades como estímulo a mayor perfección. El ser hu-
mano se espanta de su propio misterio, de su contradicción interna, de su anhelo 
de lo plenamente humano y de su pequeña y estrecha realización.

En definitiva, los dones de Dios transforman al ser humano que se siente en 
deuda porque ha sido agraciada con la experiencia de lo definitivo; y, también, 
porque se compromete a cooperar con su proyecto salvador, para lo que debe 
estar preparado y vigilante. El ser humano es capaz de vivir esta conciencia y así 
descubre la gracia: es sensible a un nuevo modo de ver la realidad —personal, 
social, estructural— en totalidad y descubrir, incluso en el mal, el amor incon-
dicional de Dios que apuesta por seguir manteniendo todo en la existencia sin 
dejar que triunfe la nada. Y esto a pesar de la contraposición entre la permanente 
conciencia de pecado y el olvido de los dones recibidos de la grandeza de Dios.

3.4.2.2. El padecimiento por amor
La antropología soteriológica teresiana habla de un ser humano capaz de un 

amor que descubre la incomprensibilidad de Dios y que ya no quiere morir, sino 
vivir más para ayudar al Crucificado. Un ser humano que opta por un estilo de 
vida entregada y sostenida en sólidos cimientos, el amor de Cristo que admira y 
desafía232.

Dios conduce siempre por el camino más conveniente233 dando la gracia de 
la «visión intelectual» para un mayor servicio234. Sin embargo, el ser humano no 
logra entender plenamente el plan divino235.

El reconocimiento de la singularidad humana se expresa en las relaciones in-
terpersonales donde Dios potencia lo humano. Pero eso no significa que la finitud 
comprenda totalmente la infinitud.

La libertad de Dios no es manipulable y propone un camino apropiado para 
cada persona. El ser humano tiende a juzgar la acción de Dios y piensa que quien 
recibe mayor experiencia de Dios es más importante, pero el plan de Dios es ines-
crutable, siempre supera los criterios humanos. La revelación sobrenatural de la 
«visión intelectual» es una disposición «para ser sierva de Dios», para la misión y el 
compromiso; es un impulso para la integridad de personas débiles y frágiles. Dios 

232 Cf. 6M 8,10; 7M 3,6 y 7M 4,8.
233 Cf. 6M 8,10. «Y que no piense que, por tener una hermana cosas semejantes, es mejor que 

las otras; lleva el Señor a cada una como ve que es menester».
234 IBÍDEM. «Aparejo es para venir a ser muy sierva de Dios, si se ayuda; mas, a las veces, lleva 

Dios por este camino a las más flacas; y así no hay en esto por qué aprobar ni condenar, sino mirar a las 
virtudes, y a quien con más mortificación y humildad y limpieza de conciencia sirviere a nuestro Señor, 
que ésa será la más santa, aunque la certidumbre poco se puede saber acá hasta que el verdadero Juez 
dé a cada uno lo que merece».

235 IBÍDEM. «Allá nos espantaremos de ver cuán diferente es su juicio de lo que acá podemos 
entender. ¡Sea para siempre alabado, amén!».



149

libre y justo, desafía y admira al ser finito que no lo entiende y, ante eso, solo cabe 
seguir confiando y esperando hasta el cumplimiento definitivo: «allá nos espantare-
mos de ver cuán diferente es su juicio de lo que acá podemos entender».

En síntesis, toda gracia vincula al Señor, que da su fuerza a quienes carecien-
do de ella la piden. Los efectos de la presencia de Dios en el ser humano son: la 
permanente actitud de pertenencia al Señor y la fidelidad a la vocación recibida 
para que la transformación del mundo posibilite el reinado de Dios.

El deseo de vivir para ayudar al Crucificado genera la apuesta por una vida de 
entrega sacrificada236 cuyo sentido es remediar la injuria a Cristo237. Para ello, lo más 
importante es sustentar todo el ser en el amor del crucificado238; para poder vivir 
respondiendo a la vocación y cumpliendo la voluntad de Dios239 a través del servicio 
humilde que da solidez y firmeza a la interioridad personal240.

En esta etapa de la última morada, donde se vive la experiencia del «matrimo-
nio espiritual», el ser humano ha transformado el deseo de morir para ver y gozar 
a Dios en el anhelo de una vida sirviendo a los demás. Es así cómo la singularidad 
humana es capaz de transformar el mundo —dimensión social— al configurarse a 
Cristo humilde y servicial —dimensión personal— y, de este modo, la persona en el 
proceso histórico —dimensión estructural— va transformando su existencia.

El tiempo anterior se vive con ansias de unirse al Esposo, para lo que se desea 
morir y disfrutar del Encuentro definitivo con Él; así, todo el esfuerzo se orienta a una 
vida dura y costosa para alcanzar el gozo definitivo. En este momento, en el «ma-
trimonio espiritual», desaparecen los deseos de morir para trastocarse en enormes 
ganas de vivir, porque se ve la realidad desde el lado de los otros y del Otro, lo que 
cambia la perspectiva: se desea vivir para dar vida. Los sufrimientos y trabajos por 

236 Cf. 7M 3,6. «Lo que más me espanta de todo es que —ya habéis visto los trabajos y afliccio-
nes que han tenido por morirse, por gozar de nuestro Señor— ahora es tan grande el deseo que tienen 
de servirle, y que por ellas sea alabado, y de aprovechar algún alma si pudiesen, que no sólo no desean 
morirse, mas vivir muy muchos años padeciendo grandísimos trabajos, por si pudiesen que fuese el 
Señor alabado por ellos, aunque fuese en cosa muy poca».

237 IBÍDEM. «Y si supiesen cierto que, en saliendo el alma del cuerpo, ha de gozar de Dios, no 
les hace al caso ni pensar en la gloria que tienen los santos; no desean por entonces verse en ella: su 
gloria tienen puesta en si pudiesen ayudar en algo al Crucificado, en especial cuando ven que es tan 
ofendido, y los pocos que hay que de veras miren por su honra, desasidos de todo lo demás».

238 Cf. 7M 4,8. «Mirad que importa esto mucho más que yo os sabré encarecer: poned los ojos 
en el crucificado y haráseos todo poco; si su Majestad nos mostró el amor con tan espantables obras y 
tormentos, ¿cómo queréis contentarle con sólo palabras?».

239 IBÍDEM. «¿Sabéis qué es ser espirituales de veras?: hacerse esclavos de Dios, a quien, seña-
lados con su hierro que es el de la T, porque ya ellos le han dado su libertad, los pueda vender por 
esclavos de todo el mundo, como Él lo fue, que no les hace ningún agravio ni pequeña merced; y si a 
esto no se determinan, no hayan miedo que aprovechen mucho, porque todo este edificio, como he 
dicho, es su cimiento humildad, y si no hay esta muy de veras, aun por vuestro bien no querrá el Señor 
subirle muy alto, porque no dé todo en el suelo».

240 IBÍDEM. «Así que, hermanas, para que lleve buenos cimientos, procurad ser la menor 
de todas y esclava suya, mirando cómo o por dónde las podéis hacer placer y servir; pues lo que 
hiciereis en este caso, hacéis más por vos que por ellas, poniendo piedras tan firmes que no se os 
caiga el castillo».



150

los otros no son inconveniente, sino dadores de sentido. Las dificultades se sobre-
llevan bien y se espera poca recompensa. Nace de este modo casi espontánea-
mente la gratuidad: «no desean morirse, mas vivir muy muchos años padeciendo 
grandísimos trabajos». La vida adquiere dimensiones nuevas, desconocidas hasta 
ese momento; se desea seguir siendo co-creador con Dios, para encaminar todo 
y a todos hacia la escatología. El único empeño es aliviar los dolores del crucificado; 
el sentido de la vida es evitar la humillación del Esposo. El fracaso en esta tarea causa 
inmenso sufrimiento porque el objetivo es dar a conocer al Señor de la vida, al Dios 
del amor que concede la felicidad y ayuda a considerar todo lo demás como algo 
relativo, incluso el gozar en la presencia divina.

 La meta más alta de comunión consiste en centrar la vida en Cristo hasta 
llegar a ser uno: «poned los ojos en el crucificado y haráseos todo poco». La con-
templación del crucificado revela el amor desmesurado que transciende las palabras 
y se consolida en acciones transformadoras. El crucificado revela el amor masacrado 
por el mal, que se transforma en el único soporte de la vida humana; el crucificado, 
en la total negación del anonadamiento máximo de lo humano y lo divino, refleja 
atisbos de la belleza de la resurrección. Este descubrimiento supera las fuerzas y ca-
pacidades humanas y el ser humano solo puede llegar a ver ese trasfondo, cuando 
vive identificado con el Señor. Para ello, se requiere la entrega de la libertad en el 
servicio y optar por la humildad como el fundamento de la vocación. Asumir la vida 
desde el crucificado es abrirse a la resurrección —don de Dios—, es sustentarse en 
el frágil soporte de la humildad. En definitiva, la solidez de la vocación se asienta en 
la consistencia de la interioridad, la apuesta por la sencillez y el anonadamiento, y 
la identificación con el amor del crucificado. Un amor gratuito y desinteresado que 
posibilita escuchar la llamada con más fuerza y más claridad.

En definitiva, la humildad es la base firme y la roca en que se sustenta la an-
tropología teresiana, es el centro de insistencia desde el comienzo de su obra241. 
Esta es la mayor perplejidad del hombre para autorrealizarse y llegar a su máxima 
humanidad. Solo tiene que abajarse y, desde la debilidad y fragilidad, dejarse re-
galar por el Amado, hasta una identificación con el mismo Cristo, hombre pleno, 
auténtico y libre.

Por eso, el ser humano pasa de grandes deseos de ver a Dios, a grandes com-
promisos de ver su rostro encarnado y crucificado un poco más dulcificado. Con-
templando el ser de Cristo se alcanza el misterio de su amor traducido en una vida 
sirviendo al plan amoroso de Dios en la historia. Lo que supone la entrega de la 
propia vida para una pertenencia a algo más grande y más libre que uno mismo. 
Es un camino de progresiva identificación con lo que de mayor humanidad hay 
en cada ser, lo que remite al amor verdadero cuya permanente referencia es el 
Crucificado. El anonadamiento es la condición de posibilidad de la subida a la cruz y 
el hombre tiene este paradigma para adecuar a él su existencia. Todo fracaso, dolor, 

241 El término humildad en Castillo Interior aparece en 33 textos: 1M 1,3; 2,5.8-9.11.13; 3M 1,7 
y 9; 2,2.6 y 8; 4M 1,6; 2,9; 3,4 y 5; 5M 1,8; 3,9.11 y 18; 4,16; 5,6 y 10; 6,8; 8,4 y 10; 6M 9,11-13 
y 15; 10,7; 7M 4,8 y 14; Epíl. 2.



151

sufrimiento, se hace asumible desde el espanto de la cruz que revela que el amor 
hace todo posible al «poner los ojos en el Crucificado».

La salvación transformadora se plasma en la identidad singular (cuerpo-alma, 
varón-mujer, individuo-comunidad) del ser humano, en su capacidad de relacio-
nes personales y sociales y en su habitar la mundanidad con responsabilidad. De 
esta forma, el ser humano descubre y comunica el plan soteriológico que le ayuda 
a ir creciendo en la historia, pero siempre contando con la admiración y el desafío 
que supone el misterio de la salvación.

3.5.  EL ESPÍRITU DEL SEÑOR PRESENTE CONDUCE LA 
HISTORIA HACIA LA PLENITUD

Teresa experimenta en su vida la salvación que progresivamente va compren-
diendo y amando. La clave soteriológica permite una lectura del ser humano en 
proceso de ir siendo transformado desde la creación a la plenificación, descu-
briendo su identidad particular.

La antropología teológica teresiana ha ido avanzando a lo largo de los cua-
tro capítulos anteriores, desde la defensa de la relación del ser humano con 
Dios hasta la plenitud de esa relación en Jesucristo; y así llega a todos y a cada 
ser singular y específico la posibilidad de la divinización. Y, ahora, en este ca-
pítulo, la antropología teresiana presenta al sujeto libre y responsable capaz de 
trascenderse viviendo la multiplicidad de sus dimensiones en un proceso hacia 
la propia identidad.

El ser humano, gracias al discernimiento y al don de fortaleza, va descubrien-
do la presencia del espíritu del Señor, que habita, ilumina y orienta hacia la unidad 
en el ser por amor, y así impulsa la historia a plenitud242.

3.5.1. El discernimiento de la presencia
Se constata que, en la cuarta morada, no hay seguridad en la experiencia de la 

presencia del espíritu del Señor. Pero, a medida que se avanza en el proceso de 
conocimiento, llegando a la sexta morada, va creciendo la certeza de su acción, 
especialmente, a través de la Palabra243.

El ser humano se fortalece cuando va venciendo con esfuerzo la fuerza del 
mal244 y, también, el sujeto se capacita para que el espíritu del Señor pueda llegar a 

242 Este capítulo quinto estudia los textos teresianos que contienen los vocablos espíritu del Señor 
y cuyo contenido teológico puede servir para detectar la pneumatología soteriológica de Teresa, que 
sostiene su antropología teológica.

243 Cf. 4M 1,3 y 6M 3,11 y 6M 3,18. El capítulo tercero de la sexta morada trata las hablas y 
cómo saber que son de Dios. Estos textos son leídos en perspectiva pneumatológica, espíritu del Señor, 
lo mismo los dos textos siguientes 7M 2,5 y 7M 4,10.

244 Cf. 4M 1,3. «En estas moradas pocas veces entran las cosas ponzoñosas, y, si entran, no hacen 
daño, antes dejan con ganancia. Y tengo por muy mejor cuando entran y dan guerra en este estado 



152

ser el centro de su ser245. Esta presencia se muestra a través de ciertas señales que hay 
que contrastar con un confesor capacitado246 para evitar el peligro de orientarse úni-
camente por el propio criterio247. Y, además, se sabe la imposibilidad de dejar de oír la 
Palabra248 porque el «espíritu que habla» va adueñándose de todo el ser249.

El ser humano finito se va haciendo sujeto de salvación en la historia gracias 
a su capacidad de relacionalidad y a la Palabra transformadora. De ese modo, el 
espíritu del Señor mora, alumbra y rige lo humano; y, así, en comunión con Dios, 
trasciende mundo y tiempo hacia lo definitivo.

El proceso existencial a lo largo de las siete moradas va encontrando serias di-
ficultades debido al poder del mal. Por eso, la lucha es continua y capacita para la 
receptividad de la presencia de Dios. El sujeto vive en vigilancia ante la tentación 
y, cuando la vence, queda consolidado y capacitado para el discernimiento de «los 
gustos que da Dios». Se puede decir que el espíritu del Señor le habita. Además, 
la persona adquiere seguridad cuando hay determinadas muestras de la acción de 
Dios y la Palabra aporta criterios: «si hay las señales que quedan dichas, mucho se 
puede asegurar ser de Dios». También, cuando dicha Palabra requiere ser puesta 

de oración; porque podría el demonio engañar a vueltas de los gustos que da Dios, si no hubiese 
tentaciones».

245 IBÍDEM. «Y hacer mucho más daño que cuando las hay y no ganar tanto el alma, por lo me-
nos apartando todas las cosas que la han de hacer merecer y dejarla en un embebecimiento ordinario; 
que, cuando lo es en un ser, no le tengo por seguro ni me parece posible estar en un ser el espíritu del 
Señor en este destierro».

246 Cf. 6M 3,11. «Del demonio hay más que temer; mas, si hay las señales que quedan dichas, 
mucho se puede asegurar ser de Dios, aunque no de manera que, si es cosa grave lo que se le dice y 
que se ha de poner por obra de sí o de negocios de terceras personas, jamás haga nada, ni le pase por 
pensamiento, sin parecer de confesor letrado y avisado y siervo de Dios, aunque más y más entienda 
y le parezca claro ser de Dios».

247 IBÍDEM. «Porque esto quiere su Majestad, y no es dejar de hacer lo que él manda, pues nos 
tiene dicho tengamos al confesor en su lugar, adonde no se puede dudar ser palabras suyas; y éstas 
ayudan a dar ánimo si es negocio dificultoso y nuestro Señor le pondrá al confesor y le hará crea es 
espíritu suyo cuando El lo quisiere, y si no, no están más obligados. Y hacer otra cosa sino lo dicho y 
seguirse nadie por su parecer en esto, téngolo por cosa muy peligrosa y así, hermanas, os amonesto de 
parte de nuestro Señor que jamás os acaezca».

248 Cf. 6M 3,18. «Podrá ser que a las que no lleva el Señor por este camino les parezca que 
podrían estas almas no escuchar estas palabras que les dicen y, si son interiores, distraerse de manera 
que no se admitan, y con esto andarán sin estos peligros. A esto respondo que es imposible; no hablo 
de los que se les antoja, que, con no estar tanto apeteciendo alguna cosa ni queriendo hacer caso de 
las imaginaciones, tienen remedio».

249 IBÍDEM. «Acá ninguno, porque de tal manera el mismo espíritu que habla hace parar todos 
los otros pensamientos y advertir a lo que se dice que en alguna manera me parece, y creo es así, que 
sería más posible no entender a una persona que hablase muy a voces a otra que oyese muy bien, 
porque podría no advertir y poner el pensamiento y entendimiento en otra cosa; mas en lo que trata-
mos no se puede hacer: no hay oídos que se tapar, ni poder para pensar sino en lo que se le dice en 
ninguna manera; porque el que pudo hacer parar el sol, por petición de Josué creo era, puede hacer 
parar las potencias y todo el interior, de manera que ve bien el alma que otro mayor Señor gobierna 
aquel castillo que ella, y hácela harta devoción y humildad. Así que en excusarlo no hay remedio nin-
guno. ¡Dénosle la divina Majestad para que sólo pongamos los ojos en contentarle y nos olvidemos de 
nosotros mismos, como he dicho, amén! ¡Plega él que haya acertado a dar a entender lo que en esto 
he pretendido y que sea de algún aviso para quien lo tuviere!».



153

en práctica, la persona ha de consultar con un confesor que sea sabio y compe-
tente, inteligente y prudente, y santo y comprometido. Después de la certeza que 
aporta la Palabra de Dios y del diálogo con el sacerdote competente, el sujeto 
queda confirmado en que es de Dios, porque la Palabra que siempre se cumple 
es recordada (6M 3,7) por la fuerza (6M 3,5) transformadora (6M 3,6)250. Así se 
puede decir, en segundo lugar, que el espíritu del Señor ilumina. En el tercer texto, 
se afirma que la Palabra de Dios se oye, es real, incontrolable; no es arbitraria, 
no admite la indiferencia, ni pasa desapercibida. La Palabra no se puede acallar 
porque focaliza y aglutina el ser y existir en ese habla y siempre desestabiliza con-
duciendo a lo imprevisible: «ve bien el alma que otro mayor Señor gobierna aquel 
castillo». Así el espíritu del Señor rige al ser humano.

Teresa expresa su preocupación hermenéutica, interrogándose por la va-
lidez y significatividad de la comunicación de su experiencia, al presentar una 
antropología de progresiva unificación de todo el ser en Cristo gracias al espíritu 
del Señor que habita al ser humano. Así, el sujeto regido por la Palabra de Dios 
se abre al discernimiento confiando y dejándose iluminar por la fe y la ministe-
rialidad de la Iglesia.

En síntesis, la persona venciendo la tentación y el pecado se va asumiendo 
en su identidad, y vive el gozo de ser habitada por Dios. En la sexta morada, Dios 
se comunica y el ser humano discierne en comunión eclesial y desde la Palabra 
que «no escuchar […] es imposible». La presencia del espíritu del Señor es expe-
riencia de comunión personal, relacional y estructural. Él habita a un ser humano 
que es particularidad existente, única; ilumina a quienes orientan la vida de los 
creyentes; y conduce lo creado, mediante la Palabra, que transciende lo temporal 
y relaciona con Dios, hacia la plenitud.

3.5.2. El don de fortaleza
El espíritu del Señor conduce al ser humano a ser unidad de amor con Dios, 

desde la gracia divina que fortalece el esfuerzo humano, encaminando a la per-
fección plena251.

Teresa afirma —apoyándose en Pablo— que quien ha recibido la experiencia 
de la unión con Dios, puede hacerse uno por amor con Dios en el «matrimonio 

250 El convencimiento se debe a la gracia de Dios que se hace presente a través de determi-
nadas señales que Teresa va enumerando en 6M 3,5-7. En primer lugar, 6M 3,5, la fuerza y eficacia 
de la palabra y la obra divina iluminan la razón, conceden la paz y dan seguridad, en palabras de 
Teresa «poderío y señorío […] hablando y obrando. […] Con una palabra […]: no tengas pena. 
[…] Yo soy, no hayas miedo». En el texto siguiente, 6M 3,6, otro signo de la acción de Dios es que 
su palabra transforma y configura totalmente a la persona en proceso de irse uniendo a Dios por 
amor, a través de las distintas experiencias: «quietud […] recogimiento […] alabanzas […] atada por 
amor con vos». En el texto 6M 3,7, afirma que la palabra se recuerda porque siempre se cumple 
−«esculpida(s) en la memoria […] Dios buscará otros medios […] en fin, se ha de hacer»− aunque 
suponga lucha y exija un crecimiento en la fe, «creer que Dios es poderoso para hacer obras que no 
entienden nuestros entendimientos».

251 Cf. 7M 2,5 y 7M 4,10.



154

espiritual»252, y, también, afirma la configuración del ser humano con Cristo253. De 
esa manera, se constituye un proceso de progresiva humanización, que implica 
un compromiso permanente254, una lucha cada vez mayor255 y, sobre todo, la gra-
cia de Dios que capacita para llegar a la comunión perfecta256.

El sujeto, desde su identidad peculiar, se trasciende y se va configurando con 
Cristo gracias al espíritu del Señor que une con Dios por amor. En esta vivencia 
de unificación y en el aparente sosiego, de la séptima morada, acontece en el ser 
humano la máxima relación con Dios trinitario.

La experiencia de unión prepara el «matrimonio espiritual», que es la unidad 
en el amor del ser humano con Dios. Así aparece al rescatar las palabras que 
borraron en el escrito de Teresa. Ella remite a Pablo en 1Cor 6,17: «el que se une 
al Señor, se hace un solo espíritu con él». Así, el ser humano que ama al Señor 
posibilita que Dios le una con Él: «hácese un espíritu con Él [en…] este soberano 
matrimonio»257. El ser humano experimenta la configuración con Cristo y puede 
decir con Pablo: «para mí la vida es Cristo, y la muerte una ganancia» (Flp 1,21). 
Gracias al proceso de purificación, el ser humano se va transformando en Cristo 
y la muerte es paso hacia un encuentro definitivo con Dios: «la mariposilla, que 
hemos dicho, muere, y con grandísimo gozo, porque su vida es ya Cristo». Por 
eso, la muerte es vista como ganancia, es paso necesario en el proceso de cristifi-
cación que conduce a una vida definitiva.

252 Cf. 7M 2,5. «Quizá es esto lo que dice San Pablo: el que se arrima y allega a Dios, hácese un 
espíritu con El si lo amamos (1 Cor 6,17), tocando este soberano matrimonio, que presupone haber 
llegado su Majestad al alma por unión».

253 IBÍDEM. «Y también dice: mihi vivere Christus est, mori lucrum; así me parece puede decir 
aquí el alma, porque es adonde la mariposilla, que hemos dicho, muere, y con grandísimo gozo, por-
que su vida es ya Cristo».

254 Cf. 7M 4,10. «Pareceros ha que hablo con los que comienzan y que después pueden ya des-
cansar; ya os he dicho que el sosiego que tienen estas almas en lo interior, es para tenerle muy menos, 
ni querer tenerle, en lo exterior».

255 IBÍDEM. «¿Para qué pensáis que son aquellas inspiraciones que he dicho, o por mejor decir 
aspiraciones y aquellos recaudos que envía el alma de el centro interior a la gente de arriba del castillo y 
a las moradas que están fuera de donde ella está? ¿Es para que se echen a dormir? ¡No, no, no!, que más 
guerra les hace desde allí, para que no estén ociosas potencias y sentidos y todo lo corporal, que les ha 
hecho cuando andaba con ellos padeciendo; porque entonces no entendía la ganancia tan grande que 
son los trabajos, que por ventura han sido medios para traerla Dios allí».

256 IBÍDEM. «[…] y, como la compañía que tiene le da fuerzas muy mayores que nunca, porque 
si acá dice David que con los santos seremos santos (Sal 17,26), no hay que dudar sino que, estando 
hecha una cosa con el fuerte por la unión tan soberana de espíritu con espíritu, se le ha de pegar for-
taleza, y así veremos la que han tenido los santos para padecer y morir».

257 Cf. RODRÍGUEZ, J. V. Castillo Interior o Las Moradas..., p. 215, nota 13. Dice el autor: «Desde 
el que se arrima… hasta por unión, llena dos líneas completas del autógrafo que suplantan a otras dos 
totalmente borradas, en las que había escrito la autora: nos hacemos un espíritu con Dios si lo amamos 
no dice que nos juntamos con él […], que nos hacemos un espíritu con él». Releyendo el texto teresiano 
se puede afirmar la unidad de espíritu con Dios si lo amamos como paso posterior a la experiencia de 
«haber llegado su Majestad al alma por unión»; así el «matrimonio espiritual» supone un paso más ade-
lante en el proceso hacia el Castillo. Las palabras de Teresa son bien elocuentes: «nos hacemos […] si lo 
amamos». El espíritu del Señor llega a lo más profundo, no es un mero juntarse sino un hacerse uno, al 
modo del matrimonio, en que las dos personas se transforman en un solo sujeto vocacional.



155

El proceso para la unidad en el ser con Dios por amor implica compromiso y 
lucha junto con la gracia. De esta manera, la persona en la última morada no tiene 
reposo y tampoco lo desea, la tranquilidad vivida en la quietud interior es para la 
activa presencia en el mundo; la tensión y la pelea, en este nivel de profundidad, 
permanecen hasta el final sin tregua: «¿Es para que se echen a dormir? ¡No, no, no! 
[…], han sido medios para traerla Dios allí». El sentido de los grandes interrogantes 
existenciales humanos —la vida, el amor, el dolor y la muerte— es impulsar el tes-
timonio comprometido y responsable. Incluso en la unión con el Señor, el hombre 
sigue buscando la identificación con Él. Así la identidad y la pertenencia, «hecha 
una cosa por la unión», configuran al nuevo ser humano para que pueda recibir 
la gracia, la «fortaleza […] que han tenido los santos para padecer y morir». Así, la 
gracia divina y el esfuerzo humano, tratados en este último texto, ponen las bases 
para el paso de lo histórico-salvífico a lo escatológico. Hay continuidad y ruptura, el 
ser humano, fortalecido por la unión con el espíritu del Señor y cristificado, vive ya, 
aunque todavía no de modo definitivo, la experiencia de la plenitud.

Se explicita una antropología soteriológica sustentada en la cristología y la 
pneumatología de base paulinas. El ser humano se va constituyendo como unidad 
existencial al irse configurando a Cristo; y, por amor, es capaz de acoger el espíritu 
del Señor y sus dones para que la imagen singular que cada persona es se vaya 
plenificando.

En síntesis, en el capítulo cinco se plantea que la encarnación de Dios con-
tinúa en la historia en cada ser humano que, acogiendo el espíritu del Señor, 
llega a ser uno con Dios. La unidad en el ser con Dios supone la gracia que 
fortalece al ser humano, para que, asumiendo y pasando por la muerte, llegue 
a la comunión plena258.

La salvación transformadora, en el capítulo cinco, va posibilitando que el 
ser humano se descubra como peculiaridad que el espíritu del Señor presente va 
habitando, iluminando y conduciendo.

Recapitulando la segunda parte desde este último capítulo, se puede afirmar 
que el espíritu del Señor va llevando a plenificación la creación amada del Padre a 
través de la salvación transformadora del Hijo. Así se cumple la hipótesis al afirmar 
que el espíritu del Señor, habitando lo humano va logrando la compenetración 
de amor y razón y así devela el misterio de la singularidad humana que admira y 
desafía, espanta. De otro modo, siguiendo lo estudiado en los cinco capítulos, la 
pneumatología va revelando la unidad (capítulo 5) y singularidad (4) del misterio 
del ser humano, capaz de divinización (3) gracias a la encarnación del Verbo (2), 
donde se revela el plan soteriológico (1).

La salvación transformadora, abordada en la segunda parte, se puede sin-
tetizar diciendo que Teresa, en el capítulo primero, presenta la oferta amorosa 
de Dios como diálogo y participación que posibilita entender el misterio de la 

258 El deseo de morir para encontrarse con el Señor se pospone (7M 3,6). El ser humano no desea 
morir, sino vivir mucho tiempo más, para poder ayudar al crucificado y para que otros se conviertan. La 
motivación es un mayor y radical compromiso, querer vivir para ayudar al Crucificado.



156

salvación de manera progresiva y relativa259. En el segundo capítulo, se profun-
diza el diálogo Dios y hombre en la encarnación de Jesucristo lo que posibilita el 
seguimiento, el conocimiento de su mediación salvadora y el encuentro con el 
resucitado260. De ese modo —tercer capítulo— la salvación transformadora por 
la encarnación de Cristo afecta a todo ser humano posibilitando por gracia la di-
vinización. Por la cual el ser humano es presentado, en el capítulo cuarto, como 
un ser singular —cuerpo-alma, varón-mujer, individuo-comunidad— que, al es-
tablecer relaciones responsables a todos los niveles, se aproxima al misterio de 
la salvación que admira y desafía261. Finalmente, el quinto capítulo, aborda al 
ser humano como particularidad en la que el espíritu del Señor actúa a través 
de sus dones para conceder la participación en el ser uno con Dios y orientar la 
historia a la plenitud262.

259 En el capítulo tercero se ha comentado el tema de la hamartología en la introducción, en las 
notas 2 y 5; y al final del capítulo se ha tratado de la necesidad de salvación en 3.1.3.2., en la nota 86.

260 También en el segundo capítulo al final hay una referencia a la hamartología en cada uno 
de los tres subapartados: en 2.1., nota 175; en 2.2., nota 176, sobre el texto clave teresiano 1M 2,1; 
y en 2.3., nota 177.

261 Asimismo el capítulo cuarto recoge otra referencia a la hamartología en 3.4.2.1., el efecto 
del pecado como despersonalización (p. 140); y en 3.4.2.1., la permanente conciencia de pecado de 
la autora (pp. 144-148).

262 Conviene recordar que Teresa no pretende dar cuenta, en directo, de una teología sistemá-
tica de la creación, luego de la salvación y por fin del orden de consumación. Se puede sintetizar su 
teología de la creación diciendo que explica el qué y el para qué de todo lo existente a través del amor, 
que se constituye en la razón fundamental del acto creador. El ser humano es creado inteligente, libre, 
trascendente, es decir, es creado como un ser personal, responsable y dialógico. El ser humano al pen-
sar de dónde viene puede descubrirse como imagen de Dios al detectar en sí cualidades que reflejan a 
Dios (I). También su teología de la salvación explica el cómo, el mientras tanto, de lo existente a través 
del amor que sigue siendo el elemento determinante del acto creador y también del plenificador. El 
origen y el fin se concreta en la mediación y así su existencia humana en la historia se sostiene en 
amar y ser amado. El ser humano al pensar en dónde está puede descubrirse como pecador-salvado, 
es decir redimido del pecado y salvado por gracia, es decir llamado a identificarse con Cristo el único 
mediador (II). Y además, como se verá a continuación al pasar a la parte tercera, se ofrece una visión 
original desde su teología de la plenificación cuando presenta un ser humano que pensando a dónde 
va puede descubrirse en espera de lo mejor (Parusía), con deseos de «matrimonio espiritual», que an-
hela la segunda venida. Teresa lo describe como su experimentar la inhabitación trinitaria que colma 
su deseo de unión y comunión plena en la Trinidad (III).

Teresa va narrando a propósito de su proceso existencial su propuesta de salvación, latente en la 
obra estudiada, por ejemplo, a raíz del tema de los confesores que no respetan el orden de la natura-
leza, ella es práctica no hay discurso teórico. Cf. 6M 1,4 y 6M 3,5 estudiados en 3.1.2.1.

Así, la vivencia del Dios salvador le conduce a formular su idea de creación la que a su vez le 
ayuda a mayor hondura y mayor comprensión de un mundo en que el ser humano permanece como 
criatura. Se ha tratado de salvaguardar la positividad del orden creacional presente en la autora, como 
se ha mostrado con abundantes datos en la parte primera. Es decir, la soteriología procesual de esta 
segunda parte se entrelaza con varias afirmaciones de la parte primera. A continuación se recogen 
únicamente tres comentarios. El primero en el apartado «2.1.1.1. Introducción» al estudiar los textos 
de 1M 1,1-2.5-9. Allí se afirma: «que lo creado es realidad llamada a ser» esto se hace viable siendo 
existencia que va haciéndose en un proceso histórico y este hacerse es conforme al modelo de Dios 
humanado —Cristo, prolepsis humana— que resucita tras la pasión y muerte. Es decir la «creación 
amada» (I) a través de un profundo ahondamiento debido a la «salvación transformadora» (II) va llegan-
do a la «plenificación unificadora» (III). El segundo cometario está referido a lo dicho al tratar el texto 
2M 1,5.8 en el apartado «2.1.2.1.». Se dice: «el amor creador de Dios genera un ser inteligente, que 



157

Del mismo modo que, en la primera parte, ahora en la segunda se ha rea-
lizado lo propuesto, a saber, una aproximación al planteamiento antropológico 
teresiano, bajo el presupuesto de que los términos —razón, amor, espanto y es-
píritu— sirven para desentrañar su latente antropología soteriológica. Así, en esta 
segunda parte, a través de la hipótesis, se ha ido explicitando lo siguiente. El amor 
va capacitando para el conocimiento (capítulo 3) del designio soteriológico divino 
(capítulo 1), a través de la encarnación del amor de Dios en la historia salvífica 
(capítulo 2), de tal modo que la admiración y el desafío ante el misterio de la sin-
gularidad humana permanece (capítulo 4) hasta que, gracias al espíritu del Señor 
presente, la historia sea conducida a la definitiva plenitud (capítulo 5).

El amor fiel de Dios sigue amando también cuando se encuentra con las 
grandes resistencias humanas para la gracia. El amor divino devela el misterio del 
mal como fuerza de destrucción que anida en el ser humano incapaz de salir del 
pecado. Por eso necesita la salvación que, liberando del pecado y del engreimien-
to que degrada lo humano, ofrezca una plena humanización que responda al ser 
creado a imagen y semejanza de Dios. La creación y la redención muestran un 
movimiento abierto y trascendente hacia la plenitud de esta historia, hacia el Dios 
trinitario. Así, la segunda parte ha presentado el proyecto amoroso de Dios como 
salvación transformadora en la que el amor ayuda a la comprensión del misterio 
del ser humano.

configura su identidad desde la libertad, conforme al proyecto salvador conducente a la perfección», 
se unen las tres dimensiones. La tercera reflexión aparece en el apartado «2.1.2.1.» desde los textos 6 
M 10,7 y 3M 2,12. Este texto teresiano de las terceras moradas recoge las tres perspectivas creación, 
soteriología y escatología. Se dice: «La verdad más honda de lo humano requiere desenmascarar el 
engaño y optar por el camino de la salvación, sirviendo como Jesús y empeñándose en la creación de 
espacios donde Dios reine».





4. LA PLENITUD UNIFICADORA





161

Teresa cree firmemente, se empeña y defiende apasionadamente una visión 
integradora de todo lo humano. La tercera parte presenta el proyecto amoroso 
de Dios como la plenitud unificadora gracias a la cooperación del conocimiento 
que atisba y el amor que vislumbra el misterio de Dios, ante el cual todo estupor 
y pavor se desvanece porque es el Espíritu Santo quien va comunicando al Dios 
trino hasta la plena y total consumación.

De este modo, el proyecto amoroso de Dios alcanza su cumplimiento gracias 
a que la creación amada se desenvuelve históricamente como salvación transfor-
madora hasta la plenificación.

La antropología escatológica aborda el ya sí pero todavía no de la esperanza 
cristiana. Por eso, Teresa muestra a Dios empeñado en su obra amorosa, de tal 
modo que garantiza la cooperación libre del ser humano en el logro de los fines. 
Esta dimensión colma lo histórico-salvador y contempla todo desde un final cuyo 
desenlace es positivo. Este posicionamiento genera una problemática que es ple-
namente abordada para sugerir un posible sentido a todo lo existente. 

Así, desde la razón, se plantea en el primer capítulo la siguiente pregunta: 
¿puede el conocimiento alcanzar el plan último de Dios sobre el ser humano, el 
mundo y su historia, y sobre el mismo Dios? Si la respuesta fuera positiva, enton-
ces, ¿puede el ser humano comprender el plan amoroso divino, de tal modo que 
lo desee y opte por él?

A continuación, desde la clave del amor tratada en el segundo capítulo, se 
plantea el cuestionamiento siguiente: ¿puede el ser humano pretender vivir el 
plan amoroso escatológico? Y, en el capítulo tercero, desde la integralidad de lo 
humano, otra pregunta: ¿el ser humano es capaz de hacerse cargo del proyecto 
divino inaugurado en la creación, transformado en la historia para llevarlo a la 
plenificación? De todos modos, aun siendo capaz, es legítimo preguntarse si no 
será Dios mismo quien con su voluntad salvífica sostiene la libertad humana de 
cooperar en el plan divino. 

La humanización, como plenitud o integridad de las capacidades cognosci-
tiva y volitiva, es posible porque Dios se encarna por amor para que el hombre 
se divinice por gracia. De este modo, la razón se abre al amor vivido en la unión 
divino-humana, y compenetradamente se cumple lo humano.



162

En el capítulo cuarto, lo tremendo y fascinante: ¿se debe a la mutua interde-
pendencia del conocer y amar humano? ¿Es un misterio que provoca estupor y 
pavor? La complejidad del proceso hasta la plenitud espanta, y, posteriormente, 
como por saturación, el estupor y pavor se desvanecen en el encuentro cara a cara 
del «matrimonio espiritual», donde «ha visto tanto que no se espanta de nada» 
(7M 3,12).

Finalmente, en el capítulo cinco, se aborda el protagonismo del Espíritu San-
to, mostrando cómo devela el misterio para que el ser humano comprenda la re-
lacionalidad intratrinitaria. El Espíritu Santo presente, y comunicando la comunión 
del Dios trinitario, muestra el develamiento del misterio, obra de la gracia, hasta 
completar íntegramente lo personal, social y cósmico.

La plenitud unificadora proyecta un tipo de ser humano que conociendo ama 
y amando conoce su henchida humanización; la que se le revelará en la relación de 
unión colmada donde experimenta el exceso de la comunión trinitaria.

Ahora, siguiendo fiel al compromiso del método, se desarrolla la antropología 
escatológica en los cinco capítulos que abordan los términos de la hipótesis. En 
ellos, se muestra que el Espíritu Santo, desde la compenetración de razón y amor, 
devela el misterio del ser humano.

4.1. EL CONOCIMIENTO ATISBA EL MISTERIO

La hondura humana remite a lo último y decisivo, donde surge la gratitud 
al Dios que se revela y se aproxima. Del quehacer divino da cuenta la razón, así 
como de la tarea humana para el encuentro amoroso. De tal manera, la relación 
ser humano-Dios acontece a través de la interioridad abarcadora de todo el ser, 
encuentro que genera gozo y satisfacción e impulsa a la entrega de la vida, soste-
nida por la unión con el Amado1.

4.1.1. El misterio humano se comprende desde el misterio inefable de Dios
La razón llega al conocimiento de lo humano al tocar lo definitivo, y agradece 

el empeño de Dios por regalarse al ser humano. Además, la razón percibe, con 
confianza y certidumbre, que Dios se anuncia en su Palabra, y que es posible el 
acceso a experiencias de trascendencia que ayudan a expresar lo inefable. Ya que 
la presencia de Dios genera conocimiento que invita a la búsqueda del Amado y 
a la unión de lo divino y lo humano2.

1 La aproximación es a través del término razón desde la clave de la consumación. La antropo-
logía escatológica rescatada desde la epistemología teresiana remite a la posibilidad de que el cono-
cimiento desentrañe cómo todo el proceso histórico, iniciado en la creación, va caminando hacia la 
culminación de lo personal, relacional, estructural y cósmico. De ese modo se llega a atisbar el fondo 
del misterio, es decir, desde lo definitivo se relee el origen; así el para qué orienta la existencia porque 
existe algo, es decir, el principio.

2 Cf. 4M 1,12 y 6M 2,8; 6M 3,12 y 6M 4,2; 6M 5,10 y 6M 7,9.



163

El proceso de comprensión de la realidad humana3 va descubriendo los impe-
dimentos autoimpuestos4 para alcanzar la ansiada plenitud5; sin embargo, el Señor 
se sigue empeñando en que el ser humano acoja, incluso corporalmente, la divina 
presencia6, que es gracia para agradecer pues no hay razón para temerla7.

La aproximación de lo esperado se manifiesta en atisbos de lo último en medio 
de la miseria humana que se encamina al culmen de la historia. Se habla de la vida 
nueva gestándose, progresivamente, en el ser humano por obra de Dios.

El conocimiento humano es más costoso que «todos los menosprecios y trabajos 
que puede haber en la vida». Para el encuentro con Dios, se requiere el autoconoci-
miento que, consintiendo al plan de plenitud divina, culmina en abrazo amoroso8. En 
definitiva, se invita a que el ser humano se reconozca como criatura amada capaz de 
llegar a Dios. El Señor ayuda a dar el paso hacia lo definitivo, rescata de la situación 
limitada y caduca, salva del desprecio de los otros y del mundo, y dispensa de la me-
diocridad que atenta contra el ser morada de Dios. Es decir, el ser humano se ensan-
cha y pacifica, siente a Dios como un aroma que, de repente, penetra sin ser notado. 
El Esposo trata, así, de «otras maneras de despertar el alma […] viene una inflamación 
deleitosa, […] un olor tan grande que se comunicase por todos los sentidos […] un 
deseo sabroso de gozar el alma de él». La persona, que vive y siente la desmesura 
inundante de Dios en su vida, queda transfigurada y volcada a una vida de servicio y 
oración, que transparenta el ser de Dios y porta la gracia divina. Esta gracia conduce a 
la felicidad de la que nace la gratitud por el regalo recibido.

3 Cf. 4M 1,12. «Conozcamos nuestra miseria, y deseemos ir adonde nadie nos menosprecia; 
que algunas veces me acuerdo haber oído esto que dice la esposa en los Cantares, y verdaderamente que 
no hallo en toda la vida cosa adonde con más razón se pueda decir; porque todos los menosprecios y 
trabajos que puede haber en la vida no me parece que llegan a estas batallas interiores».

4 IBÍDEM. «Cualquier desasosiego y guerra se puede sufrir con hallar paz adonde vivimos, como 
ya he dicho; mas que queremos venir a descansar de mil trabajos que hay en el mundo y que quiera 
el Señor aparejarnos el descanso y que en nosotras mismas esté el estorbo, no puede dejar de ser muy 
penoso y casi insufridero».

5 IBÍDEM. «Por eso, ¡llévanos, Señor, adonde no nos menosprecien estas miserias que parecen 
algunas veces que están haciendo burla del alma! Aun en esta vida la libra el Señor de esto, cuando ha 
llegado a la postrera morada, como diremos, si Dios fuere servido».

6 6M 2,8. «También suele nuestro Señor tener otras maneras de despertar el alma: que, a des-
hora, estando rezando vocalmente y con descuido de cosa interior, parece viene una inflamación 
deleitosa, como si de presto viniese un olor tan grande que se comunicase por todos los sentidos —no 
digo que es olor, sino pongo esta comparación— o cosa de esta manera, sólo para dar a sentir que está 
allí el Esposo; mueve un deseo sabroso de gozar el alma de él, y con esto queda dispuesta para hacer 
grandes actos y alabanzas a nuestro Señor».

7 IBÍDEM. «Su nacimiento, de esta merced, es de donde lo que queda dicho; mas aquí no hay 
cosa que dé pena, ni los deseos mismos de gozar a Dios son penosos; esto es más ordinario sentirlo el 
alma. Tampoco me parece que hay aquí que temer por algunas razones de las dichas, sino procurar 
admitir esta merced con hacimiento de gracias». Las razones dichas remiten a la posibilidad del cono-
cimiento que expulsa el temor.

8 La autora contempla en varias ocasiones la cita del Cantar de los Cantares 8,1-4, en 2M 9 y 
7M 2,11. Del mismo modo Juan de la Cruz, en Cántico 24,5, dice de estos textos bíblicos: «de aquí 
es que el alma goza ya en este estado de una ordinaria suavidad y tranquilidad que nunca se le pierde 
ni le falta».



164

La razón puede llegar al conocimiento de lo profundo y aceptar la ma-
nifestación del Señor. Entonces, la escatología empieza a cumplirse en este 
mundo cuando el ser humano ansía lo definitivo reconociendo las limitaciones 
y miserias.

El ser humano tiene certeza de que la experiencia del habla es gracia9, y 
posee la suficiente lucidez para distinguir cuando no es obra de Dios10. Por eso, 
nadie cuerdo pretende lo que le supera11; es Dios quien conduce al desposorio 
a través de la experiencia del «arrobamiento» auténtico12 que la razón intenta 
formular para expresar la experiencia de lo inefable13.

La comunicación de Dios se percibe con claridad en la profundidad huma-
na; Dios concede al ser humano la experiencia de unión con Él que aproxima al 
definitivo destino del ser humano.

La llamada «visión intelectual» va concediendo cierta certeza de la pre-
sencia de Dios junto con la claridad de su comunicación, lo que posibilita 
«oír aquellas palabras con los oídos del alma al mismo Señor». La persona se 
puede ir haciendo capaz de entender la propuesta de vida nueva del Señor 
al ir creciendo en la capacidad de discernimiento. «la misma manera del en-
tenderlas […] deja grandes efectos». El contenido expresado por el Señor va 
dando la certeza de que es su Palabra porque empieza a afectar al ser en toda 
su integridad y, a lo largo de todo el proceso de autoconocimiento, así se va 
experimentando «seguridad de que no procede de la imaginación [por…] la 

9 Cf. 6M 3,12. «Otra manera hay como habla el Señor al alma, que yo tengo para mí ser muy 
cierto de su parte, con alguna visión intelectual, que adelante diré cómo es. Es tan en lo íntimo del 
alma y parécele tan claro oír aquellas palabras con los oídos del alma al mismo Señor y tan en secreto 
que la misma manera del entenderlas, con las operaciones que hace la misma visión, asegura y da 
certidumbre no poder el demonio tener parte allí».

10 IBÍDEM. «Deja grandes efectos para creer esto; al menos hay seguridad de que no procede 
de la imaginación y también, si hay advertencia, la puede siempre tener de esto, por estas razones: 
la primera, porque debe ser diferente en la claridad del habla, que lo es tan clara que, una sílaba que 
falte de lo que entendió, se acuerda, y si se dijo por un estilo o por otro, aunque sea todo una sen-
tencia; y en lo que se antoja por la imaginación será no habla tan clara ni palabras tan distintas sino 
como cosa medio soñada».

11 Cf. 6M 4,2. «Reíros heis de que digo esto y pareceros ha desatino, porque cualquiera de 
vosotras os parecerá que no es menester, y que no habrá ninguna mujer tan baja que no le tenga para 
desposarse con el rey. Así lo creo yo con el de la tierra, mas con el del cielo yo os digo que es menester 
más de lo que pensáis, porque nuestro natural es muy tímido y bajo para tan gran cosa, y tengo por 
cierto que, si no le diese Dios con cuanto veis que nos está bien, sería imposible».

12 IBÍDEM. «Y así veréis lo que hace su Majestad para concluir este desposorio, que entiendo 
yo debe ser cuando da arrobamientos, que la saca de sus sentidos; porque si, estando en ellos, se 
viese tan cerca de esta gran Majestad, no era posible por ventura quedar con vida; entiéndese arro-
bamientos que lo sean y no flaquezas de mujeres como por acá tenemos, que todo nos parece 
arrobamiento y éxtasis y, como creo dejo dicho, hay complexiones tan flacas que con una oración 
de quietud se mueren».

13 IBÍDEM. «Quiero poner aquí algunas maneras que yo he entendido, como he tratado con 
tantas personas espirituales, que hay de arrobamientos, aunque no sé si acertaré, como en otra parte 
que lo escribí esto y algunas cosas de las que van aquí, que por algunas razones ha parecido no va nada 
tornarlo a decir, aunque no sea sino porque vayan las moradas por junto aquí».



165

claridad del habla». Frente a la lucidez, queda desenmascarado el engaño, que 
es pasajero y no transforma a la persona. Así como Teresa parte de la evidencia 
de que ninguna mujer del pueblo, sencilla y en su sano juicio, pretende llegar 
a ser reina; así tampoco el ser humano por sí mismo intenta el acceso a lo 
definitivo. Es Dios quien pone en la criatura el deseo de trascendencia; gracias 
a experiencias sublimes que descentran: «arrobamientos, que la saca de sus 
sentidos». Además, se concede la capacidad de discernir cuando hay auténtica 
salida de sí hacia al Señor, o si son invenciones de la flaqueza humana. Dios 
atrae hacia Él; poniendo el deseo del «desposorio» de un modo y manera ade-
cuada a la comprensión humana.

La visión antropológica defiende la capacidad cognoscitiva para comprender 
la Palabra de Dios, Palabra que se comunica por «visión intelectual», concediendo 
la degustación de lo definitivo al ser humano que desea la unión con Él.

La razón certifica la manifestación de Dios en determinados efectos14 que ge-
neran conocimiento del misterio15. Así el ser humano, por gracia, es regalado con 
la relación cercana de Cristo16 y también la persona ha de buscar sin desfallecer la 
«presencia de Dios»17, porque a Dios le agrada la respuesta humana con gratitud18.

La búsqueda de la unión con Dios conduce al gozo de la escatología y a la 
unificación gracias a que Dios transfigura al ser humano y la razón acepta el cam-
bio porque da conocimiento de Dios, del hombre y el mundo desde la luz de la 
consumación.

La presencia divina enriquece la vida con ciertos valores que se traducen 
en obras transformadoras. La mirada contemplativa del misterio de Dios va 
dando acceso a su Ser, y, progresivamente, se va entendiendo algo del empeño 
de Dios, aportando «conocimiento de la grandeza de Dios», y, a la vez, «propio 

14 Cf. 6M 5,10. «Por donde se ve bien no ser cosa del demonio; que de la propia imaginación 
es imposible, ni el demonio podría representar cosas que tanta operación y paz y sosiego y aprovecha-
miento deja en el alma, en especial tres cosas muy en subido grado».

15 IBÍDEM. «Conocimiento de la grandeza de Dios, porque mientras más cosas viéremos de ella, 
más se nos da a entender; segunda razón: propio conocimiento y humildad de ver cómo cosa tan 
baja en comparación del Criador de tantas grandezas la ha osado ofender, ni osa mirarle; la tercera: 
tener en muy poco todas las cosas de la tierra, si no fueren las que puede aplicar para servicio de tan 
gran Dios».

16 Cf. 6M 7,9. «Verdad es que a quien mete ya el Señor en la séptima morada, es muy pocas 
veces, o casi nunca, las que ha menester hacer esta diligencia, por la razón que en ella diré, si se me 
acordare; mas es muy continuo no se apartar de andar con Cristo nuestro Señor por una manera ad-
mirable, adonde divino y humano junto es siempre su compañía».

17 IBÍDEM. «Así que, cuando no hay encendido el fuego que queda dicho en la voluntad, ni se 
siente la presencia de Dios, es menester que la busquemos; que esto quiere su Majestad, como lo hacía 
la Esposa en los Cantares (3,3), y que preguntemos a las criaturas quién las hizo —como dice san Agus-
tín—, creo, en sus Meditaciones o Confesiones y no nos estemos bobos perdiendo tiempo por esperar lo 
que una vez se nos dio, que a los principios podrá ser que no lo dé el Señor en un año y aun en muchos; 
su Majestad sabe el por qué; nosotras no hemos de querer saberlo ni hay para qué».

18 IBÍDEM. «Pues sabemos el camino como hemos de contentar a Dios por los mandamientos y 
consejos, en esto andemos muy diligentes y en pensar su vida y muerte y lo mucho que le debemos; 
lo demás, ¡venga cuando el Señor quisiere!».



166

conocimiento y humildad». El autoconocimiento descubre la pequeñez de la 
criatura y la condición pecadora; se entra entonces en el proceso de la conver-
sión y, desde la modestia y sencillez, se busca la manera adecuada de relación 
con el Señor. En el encuentro con Él, el ser humano se libera de las cosas pasaje-
ras: «tener en muy poco todas las cosas de la tierra»; y se relativizan las preten-
siones, sin desprecio ni minusvaloración de la obra creada, sino trascendiendo 
y poniendo todo en función del «servicio de tan gran Dios». El Señor concede 
la gracia de su compañía y la permanencia en el camino del seguimiento. Se 
recibe la sabiduría de la experiencia de la unidad en la diversidad; se vive 
sin «apartar[se] de andar con Cristo nuestro Señor por una manera admirable, 
adonde divino y humano junto es siempre su compañía». La cercanía de Dios 
se busca permanentemente para adherirse a quien enciende el fuego del amor. 
La exploración se realiza al estilo de la esposa del Cantar, sin descanso en la 
noche y en el día, vigilante y expectante hasta hallar al Amado19. También san 
Agustín busca interrogando a cielo, tierra y mar20. Por tanto, la persona es in-
vitada al activo reconocimiento del Señor y a ir asumiendo la libertad de Dios 
para la concesión del encuentro: «no nos estemos bobos perdiendo tiempo. 
[…] Su Majestad sabe». Teresa anima a no anhelar lo recibido en los comienzos, 
pues Dios prepara sorpresas mayores a quien crece en la relación con Él. El ser 
humano solo desea agradar y complacer a Dios cuando va tomando conciencia 
de «lo mucho que le debemos»; y, cuando, profundizando, a través de la Pala-
bra, en Jesús trata de «pensar su vida y muerte». La constatación de que todo 
es recibido de Dios ayuda a vivir en confianza y esperando lo que Dios regale: 
«¡venga cuando el Señor quisiere!».

Este primer apartado configurado con seis textos teresianos presenta el cono-
cimiento profundo del ser humano en relación con la revelación divina: Dios se 
comunica y se desposa con el ser humano. Por eso, el misterio humano puede ser 
interpretado desde la iluminación del misterio revelado de Dios.

4.1.2. El conocimiento se anonada en gozo

La persona rebosa de gozo por la presencia de Dios; tal vivencia de la gracia 
divina va aparejada con una interioridad profunda y con la disponibilidad al ries-
go, asumido porque el mismo Dios sostiene lo humano. Por lo tanto, la capacidad 
cognoscitiva se hunde en el deleite descubriendo que Dios desposa al hombre y 
lo unifica como atestiguan Marta y María21.

19 Cf. Cantar de los Cantares 3,3. La esposa va preguntando a los centinelas «¿Habéis visto al 
amor de mi alma?».

20 Cf. Confesiones 10,3. Cf. SERRANO, A. «Huellas de San Agustín en Santa Teresa de Ávila». 
Anales de la Sociedad Chilena de Teología. Talca (Chile): Volumen VII (2009), 101-118.

21 Cf. 6M 6,10 y 6M 8,6 y 6M 11,12; 7M 1,5 y 7M 4,12-13.



167

La experiencia de una oración especial22 se comparte para mostrar que 
tanto gozo23 únicamente puede ser obra de Dios24. Una vida espiritual intensa 
puede llegar a percibir la presencia del Señor25 y así el ser humano descubre la 
limitación para entender la gracia26 y reconoce el valor de la humildad y se sen-
sibiliza adquiriendo conciencia de pecado27. Es así cómo, desde esta profunda 
vivencia se pide la gracia de asumir la cruz28 sabiendo que Dios sustenta, cuida 
y protege al ser humano29. La razón se desborda de alegría y se arriesga porque 
vive ya lo definitivo.

El ser humano experimenta en su vida el don que Dios hace de Sí, en la per-
sona de Cristo; el sujeto vivencia la nueva creación y apuesta por la vida eterna 
que satisface plenamente la realidad histórico-salvífica30.

22 Cf. 6M 6,10. «Entre estas cosas penosas y sabrosas, juntamente da nuestro Señor al alma, 
algunas veces, unos júbilos y oración extraña, que no sabe entender qué es. Porque, si os hiciere esta 
merced, le alabéis mucho y sepáis que es cosa que pasa la pongo aquí. Es, a mi parecer, una unión 
grande de las potencias, sino que las deja nuestro Señor con libertad para que gocen de este gozo, y a 
los sentidos lo mismo, sin entender qué es lo que gozan y cómo lo gozan».

23 IBÍDEM. «Parece esto algarabía, y cierto pasa así, que es un gozo tan excesivo del alma que 
no querría gozarle a solas sino decirlo a todos, para que la ayudasen a alabar a nuestro Señor, que 
aquí va todo su movimiento. ¡Oh, qué de fiestas haría y qué de muestras, si pudiese para que todos 
entendiesen su gozo!».

24 IBÍDEM. «Parece que se ha hallado a sí y que, como el padre del hijo pródigo (Lc 15,22), que-
rría convidar a todos, y hacer grandes fiestas por ver su alma en puesto que no puede dudar que está 
en seguridad, al menos por entonces. Y tengo para mí que es con razón, porque tanto gozo interior 
de lo muy íntimo del alma y con tanta paz, y que todo su contento provoca a alabanzas de Dios, no 
es posible darle el demonio».

25 6M 8,6. «Diréis que si no se ve, que cómo se entiende que es Cristo o cuándo es santo o su 
Madre gloriosísima. Eso no sabrá el alma decir ni puede entender cómo lo entiende, sino que lo sabe 
con una grandísima certidumbre. Aun ya el Señor cuando habla, más fácil parece; mas el santo que 
no habla, sino que parece le pone el Señor allí por ayuda de aquel alma y por compañía, es más de 
maravillar».

26 IBÍDEM. «Así son otras cosas espirituales, que no se saben decir, mas entiéndese por ellas cuán 
bajo es nuestro natural para entender las grandes grandezas de Dios, pues aun éstas no somos capaces 
sino que con admiración y alabanzas a su Majestad pase quien se las diere; y así le haga particulares 
gracias por ellas, que, pues no es merced que se hace a todos, hase mucho de estimar y procurar hacer 
mayores servicios, pues por tantas maneras la ayuda Dios a ello».

27 IBÍDEM. «De aquí viene no se tener por eso en más y parecerle que es la que menos sirve a 
Dios de cuantos hay en la tierra, porque le parece está más obligada a ello que ninguno, y cualquier 
falta que hace le atraviesa las entrañas, y con muy grande razón». El texto es citado en la obra de BER-
NARD, Ch. A. «Le Dieu des mystiques». Paris: Éditions du Cerf, 1998, vol. II.

28 Cf. 6M 11,12. «Aquí veréis, hermanas, si he tenido razón en decir que es menester ánimo y 
que tendrá razón el Señor, cuando le pidiereis estas cosas, de deciros lo que respondió a los hijos del 
Zebedeo: Si podrían beber el cáliz».

29 IBÍDEM. «Todas creo, hermanas, que responderemos que sí, y con mucha razón; porque Su 
Majestad da esfuerzo a quien ve que le ha menester, y en todo defiende a estas almas, y responde por 
ellas en las persecuciones y murmuraciones, como hacía por la Magdalena (Lc 7,44), aunque no sea 
por palabras, por obras; y en fin, en fin, antes que se mueran se lo paga todo junto, como ahora veréis. 
Sea por siempre bendito y alábenle todas las criaturas, amén».

30 Cf. Vat II, LG 48; GS 39; 20,2; 21,3; 34,3; 43,1; 57,1.



168

Teresa presenta una manifestación de la multifacética gracia de Dios. Para ello 
da cuenta de una nueva experiencia de oración en que la razón se desborda de 
alegría y se arriesga porque vive ya lo definitivo «unos júbilos y oración extraña […], 
una unión grande […] con libertad». La profunda relación con Dios se vierte en la 
alabanza y la gratitud; todo el ser y todos los sentidos gozan, aunque no sepan el 
contenido. La unión con lo divino es de tal intensidad que desborda y trasciende 
a la persona agraciada para derramarse hacia otros inundándoles de alegría. La 
desmesura incontenible que rebasa todos los cauces es tan grande e inmensa que 
requiere ser compartida y repartida: «algarabía, y […] gozo tan excesivo del alma 
que no querría gozarle a solas sino decirlo a todos». El encuentro con Dios supone 
hallar la propia identidad, la que se da como generadora de alegría y felicidad, y 
del insaciable deseo de la celebración. La persona unida con Dios se reconoce en 
su ser más profundo y sabe con absoluta certeza que es amada. Únicamente Dios 
concede tanta gratitud desbordante, como la manifestada tras la recuperación del 
hijo perdido que regresa arrepentido. Y aunque no se entiende muy bien ni se sabe 
formular adecuadamente, se experimenta una gran seguridad de hallarse en Dios. 
Esto pasma y asusta sin agotarse en la comprensión racional; más bien, paradójica-
mente, se penetra existencialmente. Se toca el misterio de Dios que siempre va más 
allá de la capacidad cognoscitiva dejándose ver, sentir y experimentar. 

El ser humano, valioso para Dios, se sorprende ante lo divino y agradece la 
elección para el servicio del Reino, «pues no es merced que se hace a todos […] 
estima y procura hacer mayores servicios». Entonces, desde la experiencia de ser 
regalada, la autora reconoce que todo es dado por Dios; se sabe por tanto la 
más agraciada y también la que más adeuda; y se considera la mayor pecadora, 
«cualquier falta que hace le atraviesa las entrañas, y con muy grande razón». La 
capacidad cognoscitiva se apoya en la experiencia Por eso es razonable que la 
búsqueda de la unión con Dios necesita esfuerzo, voluntad y empeño. No es tarea 
fácil, el mismo Jesús increpa a los «hijos de Zebedeo» (Mt 20,22) interrogándoles 
por su capacidad de entrega de manera libre y gozosa. La persona, desde lo más 
hondo, responde con la total disponibilidad y el anhelo del encuentro. Entonces 
se descubre que es el mismo Dios quien sale en su busca, y concede lo necesario 
para el camino, protegiendo amorosamente a quien se arriesga y saliendo fiador 
por él: «da esfuerzo a quien ve que le ha menester […] en todo defiende a estas 
almas y responde por ellas en las persecuciones y murmuraciones». Consecuen-
temente, Dios actúa otorgando cierto disfrute de la plenitud, ya, aquí y ahora. Se 
puede ir gestando, de este modo, la nueva creación en primicia en quienes se 
dejan unir con Dios, «antes que se mueran se lo paga todo junto». El ser humano 
puede contemplar todo desde la consumación.

Se manifiesta una antropología realista y laudatoria que afirma lo humano 
como creado por Dios desde el modelo del Hijo amado. De ese modo, el ser 
humano puede entender que Cristo sea compañía, y que sea posible que la pe-
queñez albergue al mismo Dios. 

En síntesis, la razón descubre la acción desbordante de Dios que ha de ser 
comunicada a todos y que conduce a la entrega de la vida, pues se experimenta 



169

el cuidado de Dios. Así, el acompañamiento hasta la cruz provoca que la vida se 
resuelva en el gozo de la resurrección y esto ya ahora, antes de morir31.

La interioridad humana es morada de Dios trino32 donde acontece la unión 
humano divina33 que se vivencia como una enorme experiencia gozosa34y que 
recupera la relación entre la capacidad cognoscitiva y la capacidad amorosa para 
el servicio eclesial35.

El «matrimonio espiritual» provoca la experiencia de la vida eterna porque 
Dios une consigo al ser humano que goza la divinización, aunque no entienda el 
proceso histórico de salvación que le ha llevado a la consumación.

La persona, por la misericordia de Dios, posee un «mundo interior» capaz 
de albergar al mismo Dios; ya que la hondura humana es susceptible de aper-
tura a la trascendencia. La capacidad cognoscitiva descubre, en lo profunda-
mente humano, un lugar para la presencia divina, y esta constatación otorga 
un gran valor a lo humano. La máxima experiencia de relación entre Dios y 
el ser humano se expresa como un «divino matrimonio», que consiste en que 
Dios «la mete en su morada, […], la une consigo […] en su centro». El ser hu-

31 Se trata de un tema muy teresiano lo cita en V 13,3 y Exclamaciones 5,2, y también agustiniano, 
En Confesiones 10,29 se afirma: «da lo que mandas y manda lo que quieras». Hay personas favorecidas, 
como María lo proclama en el Magníficat, que han hallado gracia y favor a los ojos de Dios. También, la 
experiencia vivida por María de Magdala que viendo morir al amado recibe la gracia de ser capaz de ver la 
primera al resucitado. Un tema interesante es la relación entre eucaristía y cristificación.

32 Cf. 7M 1,5. «No hablamos ahora con ellas, sino con las que ya, por la misericordia de Dios, han 
hecho penitencia por sus pecados y están en gracia, que podemos considerar no una cosa arrinconada 
y limitada sino un mundo interior adonde caben tantas y tan lindas moradas como habéis visto; y así es 
razón que sea, pues dentro de esta alma hay morada para Dios». El primer capítulo de la séptima mora-
da se refiere al hecho trinitario que transforma a la persona. El texto estudiado está en íntima relación y 
continuidad con el siguiente (7M 1,6) que será el que concluye nuestro último capítulo cuando aborda 
la inhabitación trinitaria. Cf. ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo… 267-276.

33 IBÍDEM. «Pues, cuando su Majestad es servido de hacerle la merced dicha de este divino 
matrimonio, primero la mete en su morada, y quiere su Majestad que no sea como otras veces que la 
ha metido en estos arrobamientos, que yo bien creo que la une consigo entonces y en la oración que 
queda dicha de unión, aunque no le parece al alma que es tanta llamada para entrar en su centro, 
como aquí en esta morada, sino a la parte superior».

34 IBÍDEM. «En esto va poco: sea de una manera o de otra, el Señor la junta consigo; mas es 
haciéndola ciega y muda, como lo quedó San Pablo en su conversión, y quitándola el sentir cómo o 
de qué manera es aquella merced que goza; porque el gran deleite que entonces siente el alma es de 
verse cerca de Dios. Mas, cuando la junta consigo, ninguna cosa entiende, que las potencias todas se 
pierden».

35 Los textos 7M 4,12.13 contienen palabras del ámbito semántico del conocimiento. El capítulo 
cuarto de la séptima morada presenta la dimensión eclesial, la gracia desborda a la persona y es para 
el servicio a la comunidad. Cf. ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo…, 298-309. Dice Teresa en 
7M 4,12: «Esto quiero yo, mis hermanas, […]; creedme que Marta y María han de andar juntas para 
hospedar al Señor, y tenerle siempre consigo, y no le hacer mal hospedaje no le dando de comer (Mt 
10, 38-39)». 7M 4,13. «Decidme heis dos cosas: la una, que dijo que María había escogido la mejor 
parte (Lc 10,42). […] Yo os digo, hermanas, que venía la mejor parte sobre hartos trabajos y mortificación, 
que, aunque no fuera sino ver a su Maestro tan aborrecido, era intolerable trabajo. Pues los muchos que 
después pasó, en la muerte del Señor —tengo para mí que el no haber recibido martirio fue por haberle 
pasado en ver morir al Señor— y en los años que vivió, en verse ausente de Él, que serían de terrible tor-
mento, se verá que no estaba siempre con regalo de contemplación a los pies del Señor».



170

mano experimenta la unión plena con Dios cuando accede a lo más profundo 
de sí mismo; se habla de la mayor experiencia a la que se puede aspirar en 
este mundo. Hay cercanía de la escatología y, así, el sacramento del matrimo-
nio es la imagen, según la autora, que mejor da a entender este misterio del ser 
humano habitado por Dios. El Señor enlaza consigo de una manera peculiar, 
generando un gran gozo: «merced que goza; porque el gran deleite […] es de 
verse cerca de Dios». Es la vivencia de la transformación interior expresada en 
la conversión del discípulo Pablo que rescata el valor de los sentidos, es como 
quedarse «ciega y muda», es como si «las potencias todas se pierden» y se 
siente que «ninguna cosa entiende».

Se pone de manifiesto, por lo tanto, la valiosa antropología teológica te-
resiana. En ella, se vierte un Dios encarnado que hace morada en su criatura y 
así se realza la capacidad humana llamada a vivir ya lo definitivo en primicias. 
El Señor habita la interioridad humana, cuando se da la imprescindible armo-
nía entre la acción y la contemplación, presentada a través de las figuras de 
Marta y María. Ambas van juntas porque cada una ansía el conocimiento del 
Señor; ambas gozan de la presencia de Jesús preparando la mesa y siguiéndole 
por los caminos.

En síntesis, la cercanía de Dios produce un inmenso gozo y deleite que supe-
ra y trasciende todo lo humano y mundano. El conocimiento se anonada y hunde 
en gozo, y el ser humano se deleita en la visión de Dios que supera el mero en-
tender, dando el paso hacia lo más hondo del ser.

El segundo apartado afirma que el conocimiento impulsa a la búsqueda de 
Cristo para vivir en Él lo definitivo. 

Se afirma que el conocimiento se plenifica en la unión total con Dios, lo que 
requiere riesgo, y aporta gozo desbordante. Es el Espíritu Santo quien une al Padre 
y al Hijo y que, habitando lo humano a través del «matrimonio espiritual», provo-
ca la experiencia de unión. Así se observa que lo trinitario (7M 1,5) y lo eclesial 
(7M 4,12.13) están relacionados; la Iglesia llamada a reflejar la comunión trinitaria 
que se sustenta en el amor.

La plenitud unificadora puede ser entendida como la posibilidad de acceso 
a la meta a través de un proceso soteriológico. Dicho proceso, iniciado en la 
creación amada, puede satisfacer plenamente el deseo humano de conocer el 
misterio. El ser humano se entiende desde el final, desde la llegada a la definitiva 
felicidad.

4.2. EL AMOR VISLUMBRA A DIOS

El ser humano crece en el conocimiento de la voluntad de Dios consintiendo 
al «matrimonio espiritual», es decir, viviendo la oración como camino de intimi-
dad y de unión con Dios. En el proceso del amor el ser humano se potencia y 
anhela lo definitivo que se nutre con la Palabra hasta el encuentro plenificador 
con Dios. Un Dios que, en su abajamiento, ensalza a la criatura capacitándola 



171

para amar y acoger la presencia gozosa de Cristo. Dicho poéticamente, el toque 
amoroso de Dios adhiere a Él con inefable gozo, y el ser humano, unificándose, 
atisba la nueva creación salida de la voluntad amorosa de Dios36.

4.2.1. El ámbito gozoso

El ser humano en Dios se estremece y prorrumpe en «palabras de amor» al ir 
madurando en el conocimiento. Y, gracias a la unión en «matrimonio espiritual», 
el amor puede alcanzar la comprensión del misterio divino37.

Entonces, el ser humano puede autoconocerse en la oración, tanto de recogi-
miento como de quietud38; la oración de quietud es una relación más valiosa en la 
que se goza agradeciendo el divino regalo39. La experiencia profunda de la llamada 
de Dios despierta y conmueve40 porque es una vivencia de opuestos expresada a 
través de términos cariñosos y eróticos, relativos al amor sensual41.

La oración es célula generadora de esjaton que lleva a detectar en el presente 
rasgos de futuro y abre a la vocación de Dios que conmociona a la persona en sus 
entrañas, porque da sentido y desembocadura a toda la existencia.

A lo largo del proceso de maduración espiritual, se avanza por distintos nive-
les. En la oración de «recogimiento no se ha de dejar la meditación, ni la obra del 
entendimiento», el conocimiento de Dios se alcanza por el estudio, la reflexión 

36 Los textos teresianos que contienen el término amor aportan elementos para formular la 
antropología escatológica; así se descubre el sentido de todo lo creado para la salvación que culmina 
en plena humanización.

37 Cf. 4M 3,8 y 6M 2,2; 5M 2,12 y 5M 4,3 y 5M 4,10.
38 Cf. 4M 3,8. «Mas, como dije en otra parte, la causa por qué en esta manera de oración 

—digo en la que comencé esta morada, que he metido la de recogimiento con ésta que había de decir 
primero, y es muy menos que la de los gustos que he dicho de Dios, sino que es principio para venir 
a ella; que en la del recogimiento no se ha de dejar la meditación, ni la obra del entendimiento— en 
esta fuente manantial que no viene por arcaduces él se comide o le hace comedir ver que no entiende 
lo que quiere, y así anda de un cabo a otro, como tonto que en nada hace asiento».

39 IBÍDEM. «La voluntad le tiene tan grande en su Dios, que la da gran pesadumbre su bullicio; 
y así no ha menester hacer caso de él, que la hará perder mucho de lo que goza, sino dejarle y dejarse 
a sí en los brazos del amor; que su Majestad la enseñará lo que ha de hacer en aquel punto, que casi 
todo es hallarse indigna de tanto bien y emplearse en hacimiento de gracias».

40 Cf. 6M 2,2. «Va bien diferente de todo lo que acá podemos procurar y aun de los gustos que 
quedan dichos, que muchas veces, estando la misma persona descuidada y sin tener la memoria en 
Dios, su Majestad la despierta a manera de una cometa que pasa de presto o un relámpago-trueno 
aunque ni se ve luz ni se oye ruido; mas entiende muy bien el alma que fue llamada de Dios, y tan 
entendido que algunas veces, en especial a los principios la hace estremecer y aun quejar, sin ser cosa 
que le duele».

41 IBÍDEM. «Siente ser herida sabrosísimamente, mas no atina cómo ni quién la hirió; mas bien 
conoce ser cosa preciosa y jamás querría ser sana de aquella herida; quéjase con palabras de amor, 
aun exteriores, sin poder hacer otra cosa, a su Esposo, porque entiende que está presente, mas no se 
quiere manifestar de manera que deje gozarse. Y es harta pena, aunque sabrosa y dulce; y, aunque 
quiera no tenerla, no puede; mas esto no querría jamás. Mucho más le satisface que el embebecimien-
to sabroso, que carece de pena, de la oración de quietud». También ha hablado de palabras amorosas 
en 4M 3,7, estudiado en II.2.1.c.



172

y la contemplación de los diferentes misterios. La oración de quietud brota de lo 
profundo de la interioridad humana y acerca al misterio que, sobrepasando la capa-
cidad cognoscitiva, puede conducir al gozo ocasionado por la entrega confiada en 
Dios. Se trata de vaciarse «y dejarse a sí en los brazos del amor» para la aceptación 
de la condición de criatura agraciada. Se llega al gozo agradecido por todo lo reci-
bido: «hallarse indigna de tanto bien y emplearse en hacimiento de gracias». Dios, 
habitando la interioridad humana, enternece y se hace el encontradizo de manera 
comprensible: «mas entiende muy bien el alma que fue llamada de Dios, y tan en-
tendido que, algunas veces, en especial a los principios la hace estremecer». El ser 
divino se aparece al ser humano que, sin ver ni oír, es capaz de captar su presencia 
como luminosidad y murmullo. La persona se hace consciente de la presencia y 
suspira al detectar el misterio divino rondando la humanidad. Esta presencia divina 
invade lo humano a modo de deleitosa punzada que la hace exclamar «palabras de 
amor»42. La persona articula una especie de lamento amoroso porque el Amado se 
esconde e impide gozarle: «Esposo […] que está presente, mas no se quiere mani-
festar de manera que deje gozarse». En esta etapa existencial, no se puede evitar este 
desgarro, aunque tampoco se desea evitar, pues, a pesar de que le causa pesadum-
bre y aflicción, le ocasiona gran complacencia y satisfacción ya que experimenta la 
plenitud; «Y es harta pena, aunque sabrosa y dulce; y, aunque quiera no tenerla, no 
puede; mas esto no querría jamás. Mucho más le satisface».

Se evoca una antropología unitaria en la que se experimenta una mayor cer-
canía a Dios; todo el ser en unidad, lo corporal y lo espiritual, goza de la presencia 
divina. De este modo, la experiencia de oración como entrega en las manos acoge-
doras de Dios, acerca a la realidad del amor donde la persona, en su integralidad, 
se va conociendo en plenitud. La presencia misteriosa de Dios provoca vivencias 
manifestadas en efectos sensoriales que conmueven al ser humano en su integrali-
dad y que le atraen de forma muy intensa semejante a la atracción sexual: herida 
sabrosa, quejas de amor, pena dulce. En definitiva, se recoge el conocimiento 
experiencial del amor divino que el ser humano vive en su corporalidad como 
mutua reciprocidad de amor y conocimiento43.

El mismo Dios introduce en Sí a la persona que le ama44 y, así, el ser humano 
como unicidad se va transformando con el amor divino45. Dios se anonada para 

42 En 4M 3,7 ha dicho que cuando el Señor lleva al ser humano a su presencia este únicamente ha 
de gozar sabiéndose en el Amor y decir algunas palabras amorosas que mantengan vivo el fuego del amor.

43 La persona en esta etapa experimenta el conocimiento de Dios como amor y eso conduce 
al estremecimiento que evoca el misterio humano como tremendo y fascinante ante lo que surge el 
espanto. Lo tratamos en el capítulo cuatro, después de evocar esa mutua relación entre amor y razón 
en el tercer capítulo.

44 Cf. 5M 2,12. «¿No habéis oído —que ya aquí lo he dicho otra vez aunque no a este propósi-
to— de la Esposa que la metió Dios a la bodega del vino y ordenó en ella la caridad? (Cant 2,4). Pues 
esto es que, como aquel alma ya se entrega en sus manos y el gran amor la tiene tan rendida que no 
sabe ni quiere más de que haga Dios lo que quisiere de ella, que jamás hará Dios, a lo que yo pienso, 
esta merced sino a alma que ya toma muy por suya».

45 IBÍDEM. «Quiere que sin que ella entienda cómo, salga de allí sellada con su sello; porque 
verdaderamente el alma allí no hace más que la cera cuando imprime otro el sello; que la cera no se 



173

encontrarse con el ser humano46, el misterio de abajamiento se puede comparar 
con el matrimonio47, por lo que, gracias a la progresiva relación esponsal con 
Dios48, se puede ir comprendiendo su revelación amorosa49. El ser humano puede 
consentir a la voluntad de Dios y puede aceptar que el amor divino se incremente 
abarcando la corporalidad humana, es decir, a todo el ser.

La transfiguración por la gracia divina es el inicio de la nueva creación expresada 
a través del «desposorio» y el «matrimonio» entre Dios y el ser humano, signo de la 
Parusía, en donde la nueva creatura en su unicidad va naciendo de la unión con Dios, 
se gesta el futuro absoluto. La antropología se plenifica en la escatología50.

Es así cómo Dios busca al ser humano para traerlo a su presencia amorosa. 
Se comporta a modo del Amante que va conduciendo al deleite del encuentro 
interpersonal: «la Esposa que la metió Dios a la bodega del vino y ordenó en 
ella la caridad (Cant 2,4)». Esta relación con Dios puede configurar la existencia 
humana de una manera nueva: en la que el amor puede llegar a estructurar 
todos los ámbitos del ser. La persona disponible se rinde en los brazos amorosos 
de Dios, quien le acoge en cuerpo y alma, para festejar toda la integralidad hu-
mana. Además, la experiencia del consentimiento al plan amoroso de Dios es la 
tarea humana que consiste en reconocer la voluntad divina y en hacerse dúctil y 
moldeable, sin resistencias al Amado. Teresa ofrece la imagen del sello grabado 
en la cera para poder entender mejor esta vivencia: «sellada con su sello; […] 
dispuesta, digo blanda; […] se está queda y lo consiente. ¡Oh bondad de Dios, 
que todo ha de ser a vuestra costa! Sólo queréis nuestra voluntad y que no haya 
impedimento en la cera».

le imprime a sí, sólo está dispuesta, digo blanda; y aun para esta disposición tampoco se ablanda ella, 
sino que se está queda y lo consiente. ¡Oh bondad de Dios, que todo ha de ser a vuestra costa! Sólo 
queréis nuestra voluntad y que no haya impedimento en la cera».

46 Cf. 5M 4,3. «Ya tendréis oído muchas veces que se desposa Dios con las almas espiritualmen-
te. ¡Bendita sea su misericordia, que tanto se quiere humillar!».

47 IBÍDEM. «Y, aunque sea grosera comparación, yo no hallo otra que más pueda dar a 
entender lo que pretendo que el sacramento del matrimonio; porque, aunque de diferente 
manera, porque en esto que tratamos jamás hay cosa que no sea espiritual —esto corpóreo va 
muy lejos y los contentos espirituales que da el Señor y los gustos, al que deben tener los que se 
desposan, van mil leguas lo uno de lo otro—, porque todo es amor con amor y sus operaciones 
son limpísimas y tan delicadísimas y suaves que no hay cómo se decir, mas sabe el Señor darlas 
muy bien a sentir».

48 Cf. 5M 4,10. «En fin: sea la conclusión en esto, que procuremos siempre ir adelante y, si esto 
no hay, andemos con gran temor, porque sin duda algún salto nos quiere hacer el demonio; pues no 
es posible que, habiendo llegado a tanto, deje ir creciendo, que el amor jamás está ocioso, y así será 
harto mala señal; porque alma que ha pretendido ser esposa del mismo Dios, y tratádose ya con su 
Majestad, y llegado a los términos que queda dicho, no se ha de echar a dormir».

49 IBÍDEM. «Y para que veáis, hijas, lo que hace con las que ya tiene por esposas, comencemos 
a tratar de las sextas moradas y veréis cómo es poco todo lo que pudiéremos servir y padecer y hacer 
para disponernos a tan grandes mercedes; que podrá ser haber ordenado nuestro Señor que me lo 
mandasen escribir para que, puestos los ojos en el premio, y viendo cuán sin tasa es su misericordia 
—pues con unos gusanos quiere así comunicarse y mostrarse—, olvidemos nuestros contentillos de 
tierra y, puestos los ojos en su grandeza, corramos encendidas en su amor».

50 Cf. Cant 2,4; LG 48 y GS 39.



174

La misericordia divina se expresa en el abajamiento hacia la criatura amada, 
en que Dios se empequeñece para que el ser humano se enaltezca. Así como, en la 
cópula matrimonial, mujer y varón juntos forman una unidad, análogamente Dios 
y el ser humano pueden llegar a ser uno. El sacramento del matrimonio visibiliza 
la relación íntima y el encuentro profundo de Dios y hombre que acontece en la 
corporeidad al llegar a esta etapa de madurez espiritual. El vínculo supremo es el 
Amor: «porque todo es amor con amor», aunque se rescata la diferencia, la disi-
militud entre la experiencia esponsal humana y lo que ella desea mostrar y evocar 
de la relación divina humana. En esta relación, queda trascendido lo humano, de 
modo que, asumiendo todo, se rescata el valor del cuerpo en la integralidad del 
ser, ya que lo «corpóreo va muy lejos y los contentos espirituales que da el Señor 
y los gustos, al que deben tener los que se desposan, van mil leguas lo uno de 
lo otro». El encuentro con Dios afecta al ser humano como ser corpóreo, el ser 
humano se siente tomado en su punto más íntimo, en su corporalidad «sabe el 
Señor darlas muy bien a sentir».

Este crecimiento en el amor es signo de avance en el proceso de cono-
cimiento a lo largo del recorrido en el Castillo. Así, en la profundidad espiri-
tual, se experimenta la imposibilidad de no amar porque «el amor jamás está 
ocioso». La aceptación del desposorio con el Señor lleva a un tipo de vida 
en gracia, por la que el Señor regala todo y la existencia se dedica a «servir 
y padecer y hacer». Dar a conocer el amor de Dios persigue que otros des-
cubran la misericordia y se agradezca la comprensión del gran misterio de la 
comunicación amorosa divina a su criatura, «pues con unos gusanos quiere así 
comunicarse y mostrarse».

En definitiva, la persona se sabe elegida, amada y amante, y, sin saber cómo, 
queda transfigurada —sello en la cera— al dar el consentimiento entrando en la 
profundidad amorosa —bodega— donde Dios se hace sentir. Esta autocomunica-
ción, aunque el ser humano no lo sepa decir, es un amor desmedido y refinado 
que se manifiesta en la relación cotidiana con los demás. Para expresar algo tan 
sublime e inefable como es la kénosis por amor, se necesitan imágenes nuevas, el 
Castillo se queda pequeño y por eso el sacramento del matrimonio como realidad 
humana sublime puede evocar algo del misterio kenótico de Dios por su criatura. 
Por lo tanto, la entrega a la voluntad de Dios incrementa la experiencia de amor 
hasta llegar a articular «palabras amorosas».

4.2.2. La pretensión unificadora
El amor divino excede lo humano invitando a la plenitud, con lo cual el 

amor humano se inflama y arde en deseos de lo definitivo. La humanidad de 
Cristo va posibilitando el encuentro en el cual solo se desea amar. El deseo 
amoroso se comunica con imágenes de amor sensual: «abrasador […], toque 
delicado […], saeta […], fuego en las entrañas; […] placentero y doloroso; […] 
sabroso y amoroso»51.

51 Cf. 6M 2,3 y 6M 6,1; 6M 7,6 y 6M 7,8; 6M 2,4.



175

Se habla de la imposibilidad de la comunicación52 de la voz del Esposo53, por-
que el misterio de Dios supera y desborda lo humano54. Por eso, se anhela el gozo 
divino55 porque se tiene experiencia de la cercanía del amor de Dios56.

El amor de Dios, revelado al hombre que lo experimenta en todo su ser, pone 
de manifiesto la antropología escatológica teresiana, en la que lo humano remite 
y provoca el deseo del gozoso encuentro definitivo.

El ser humano experimenta, a través de los sentidos, el amor del Amado; 
todo el cuerpo vivencia el amor que resulta incomunicable en toda su riqueza; 
y, pese a los esfuerzos por expresarlo, siempre queda corta la comunicación de la 
relación amorosa con Dios: «Deshaciéndome estoy, hermanas, por daros a entender 
esta operación de amor y no sé cómo porque parece cosa contraria dar a enten-
der». La nitidez de la llamada es tan evidente como la imposibilidad de expresarla. 
El amor humano es desbordado y se penetra en los grandes y diferentes misterios 
de «las cosas del espíritu». La experiencia del amor de Dios, sublime y grandiosa, 
es inigualable y es una pequeña primicia de lo definitivo; una señal de los grandes 
portentos que Dios opera en su criatura y en toda la creación, llevándola a plenitud. 
Es la gracia de Dios lo que provoca estas experiencias desafiantes: se trasciende la 
experiencia concreta de la gracia en dirección hacia quien la otorga, el Dador; 
la persona no queda apegada a los dones, sino «deseosa de gozar del todo». Se 
aspira al gozo de Dios, amor pleno y total, suplicando «la saque de este destierro». 
Se ansía así la salida de lo espacio-temporal para disfrutar lo eterno e irreversible, 
aunque el deseo contraría lo humano y se convierte en suplicio apetitoso: «harto 
tormento, aunque sabroso». La mencionada situación existencial descubre lo espe-
rado y lo definitivo ya presente, y, en cada acontecimiento, ve y detecta el amor de 
Dios, además de experimentar lo que queda opaco para la mayoría de las miradas. 
La persona en este nivel no puede asentarse en nada caduco y pasajero, sino que 

52 Cf. 6M 2,3. «Deshaciéndome estoy, hermanas, por daros a entender esta operación de amor 
y no sé cómo porque parece cosa contraria dar a entender el Amado claramente que está con el alma 
y parecer que la llama con una seña tan cierta que no se puede dudar y un silbo tan penetrativo para 
entenderle el alma que no le puede dejar de oír».

53 IBÍDEM. «Porque no parece sino que, en hablando el Esposo, que está en la séptima morada, 
por esta manera —que no es habla formada—, toda la gente que está en las otras no se osan bullir: ni 
sentidos, ni imaginación, ni potencias».

54 IBÍDEM. «¡Oh mi poderoso Dios, qué grandes son vuestros secretos, y qué diferentes las cosas 
del espíritu a cuanto por acá se puede ver ni entender, pues con ninguna cosa se puede declarar ésta, 
tan pequeña para las muy grandes que obráis con las almas!».

55 Cf. 6M 6,1. «De estas mercedes tan grandes queda el alma tan deseosa de gozar del todo al 
que se las hace que vive con harto tormento, aunque sabroso; unas ansias grandísimas de morirse, y 
así con lágrimas muy ordinarias pide a Dios la saque de este destierro».

56 IBÍDEM. «Todo la cansa cuanto ve en él; en viéndose a solas, tiene algún alivio y luego 
acude esta pena y, en estando sin ella, no se hace. En fin, no acaba esta mariposica de hallar asiento 
que dure, antes, como anda el alma tan tierna del amor, cualquier ocasión que sea para encender 
más este fuego la hace volar, y así, en esta morada, son muy continuos los arrobamientos sin haber 
remedio de excusarlos, aunque sea en público; y luego las persecuciones y murmuraciones que, 
aunque ella quiera estar sin temores, no la dejan, porque son muchas las personas que se los ponen, 
en especial los confesores».



176

anda en permanente búsqueda del Dios omnipresente. Cuando esta realidad se 
transparenta a otros, suele acarrear asechanzas y calumnias, pues para una persona 
cuerda y lógica, el ser habitado por el amor de Dios no es algo habitual, sino que 
puede resultar extraño.

Teresa revela una antropología unitaria que muestra una positiva fe hacia la 
persona como unidad, la autora rompe con esquemas dualistas y todo el ser hu-
mano queda afectado y determinado por el encuentro que da sentido y dirección 
a la vida. Así, la persona, sin divisiones, puede, a la vez, gozar y morir, ya que es 
todo el ser el implicado en la vivencia.

En síntesis, el amor enciende y eleva a la persona que vive en continua lucha 
por romper las dicotomías, armonizando opuestos: gozo y tormento, deseo de 
morir y vida definitiva, lo ordinario junto con lo extraordinario. 

El ser humano alimenta y sostiene el amor con la humanidad corpórea de 
Jesucristo57 que es camino y luz en la relación con Dios para poder seguir avan-
zando en el autoconocimiento58. El deseo último del ser humano, pero que no 
depende de él, es el encuentro amoroso59, por lo que se compromete esperanza-
damente a amar hasta la muerte60.

Cristo inicia el Reino de Dios que se va plenificando con la cooperación humana, 
orientando el proceso de la creación hacia su definitiva plenitud, donde el amor res-
ponsable puede descubrir el sentido y la verdad de las personas y las cosas.

El ser humano necesita mediaciones a través de las cuales Dios revela su plan 
salvífico. Así, Teresa, en un contexto de desprecio del cuerpo por parte del hombre 

57 Cf. 6M 7,6. «También les parecerá a algunas almas que no pueden pensar en la Pasión; pues 
menos podrán en la sacratísima Virgen ni en la vida de los santos que tan gran provecho y aliento nos 
da su memoria. Yo no puedo pensar en qué piensan; porque, apartados de todo lo corpóreo, para 
espíritus angélicos es estar siempre abrasados en amor, que no para los que vivimos en cuerpo mortal, 
que es menester trate y piense y se acompañen de los que, teniéndole, hicieron tan grandes hazañas 
por Dios; cuánto más apartarse de industria de todo nuestro bien y remedio que es la sacratísima 
Humanidad de nuestro Señor Jesucristo».

58 IBÍDEM. «Y no puedo creer que lo hacen, sino que no se entienden, y así harán daño a sí y a 
los otros. Al menos yo les aseguro que no entren a estas dos moradas postreras, porque, si pierden la 
guía, que es el buen Jesús, no acertarán el camino; harto será si se están en las demás con seguridad; 
porque el mismo Señor dice que es camino (Jn 14,6) —también dice el Señor que es luz (Jn 8,12)— y 
que no puede ninguno ir al Padre sino por Él; y quien me ve a mí ve a mi Padre (Jn 14,6,9). Dirán que 
se da otro sentido a estas palabras; yo no sé esotros sentidos; con este que siempre siente mi alma ser 
verdad me ha ido muy bien».

59 Cf. 6M 7,8. «Y notad, hermanas, este punto que es importante, y así le quiero declarar más: 
está el alma deseando emplearse toda en amor, y querría no entender en otra cosa, mas no podrá 
aunque quiera; porque, aunque la voluntad no esté muerta, está mortecino el fuego que la suele hacer 
quemar, y es menester quien le sople para echar calor de sí».

60 IBÍDEM. «¿Sería bueno que se estuviese el alma con esta sequedad esperando fuego del cielo 
que quemase este sacrificio que está haciendo de sí a Dios, como hizo nuestro padre Elías? (3 Re 
18,30-39). No por cierto, ni es bien esperar milagros; el Señor los hace cuando es servido, por esta 
alma, como queda dicho y se dirá adelante; mas quiere su Majestad que nos tengamos por tan ruines 
que no merecemos los haga, sino que nos ayudemos en todo lo que pudiéremos. Y tengo para mí que, 
hasta que muramos, por subida oración que haya, es menester esto».



177

religioso de su tiempo, es capaz de rescatar la humanidad de Cristo. La última y de-
finitiva revelación es el Hijo, quien en la encarnación muestra totalmente el designio 
amoroso de Dios. Para Teresa, el cuerpo es salvable; por eso, Dios se encarna. La 
reflexión, el estudio y la contemplación de la vida de Jesucristo son ayudas necesa-
rias para la comprensión y la vivencia del amor desbordante de Dios en la historia 
de la humanidad. La vida, proyecto, muerte y resurrección de Jesucristo es lo que 
acompaña la existencia creyente; Jesucristo es el paradigma de lo humano. Todo 
intento de prescindir de «la sacratísima Humanidad de nuestro Señor Jesucristo» 
es un fracaso seguro en el camino de acceso al Dios del Amor, porque únicamente 
desde la persona de Cristo se alcanza el conocimiento de sí y del misterio del Dios. 
La revelación de la Palabra acrecienta la fe y descubre el rostro de Dios para recorrer 
el camino (Jn 14,6.9), y acercar a la persona y mensaje de Jesús a su humanidad; 
ya «que no puede ninguno ir al Padre sino por él», o sea es imposible el acceso a la 
verdad del Dios de Jesús. Lo más valioso y único es una vida «deseando emplearse 
toda en amor, [pero…] es menester quien le sople». Cualquier otra realidad queda 
relativizada. Sin embargo, no puede dedicarse a la pretensión sana y buena de amar, 
porque esta tarea es gracia divina. Y, aunque depende de Dios, tampoco incumbe 
al ser humano «esperar milagros», porque la gracia de Dios siempre es gratuita e 
inmerecida: «el Señor los hace cuando es servido». Así, Jesucristo es el paradigma de 
lo humano y el Espíritu Santo es el agente de la plenificación.

Por lo tanto, el ser humano llamado a plenitud emplea su existencia en amar y 
servir; y, así, se aproxima al rostro humano que Jesús revela en el proyecto amoroso 
de Dios trinitario.

El ser humano experimenta un Dios-Amor sentido en el cuerpo, en lo más 
hondo del ser, como contacto corporal «deleitoso»61, como ímpetu abrasador y 
placentero62, porque el mismo Dios provoca el deseo amoroso63.

El encuentro con Dios acerca lo definitivo anticipando la escatología, y, gra-
cias al amor divino, lo humano puede ir cobrando sentido pleno.

El ser humano, traspasado por el amor divino, se trans-figura y todo adquiere un 
nuevo significado. La experiencia de la cercanía de Dios llega a las entrañas y acon-
tece la encarnación; el hijo de Dios, al hacerse hombre, afecta a todo ser humano. 

61 Cf. 6M 2,4. «Hace en ella tan gran operación que se está deshaciendo de deseo y no sabe qué 
pedir, porque claramente le parece que está con ella su Dios. Diréisme: pues, si esto entiende, ¿qué 
desea o qué le da pena? ¿qué mayor bien quiere? No lo sé; sé que parece le llega a las entrañas esta 
pena y que, cuando de ellas saca la saeta el que la hiere, verdaderamente parece que se las lleva tras 
sí, según el sentimiento de amor siente».

62 IBÍDEM. «Estaba pensando ahora si sería que en este fuego del brasero encendido que es mi 
Dios, saltaba alguna centella y daba en el alma de manera que se dejaba sentir aquel encendido fuego, 
y, como no era aún bastante para quemarla y él es tan deleitoso, queda con aquella pena y, al tocar, 
hace aquella operación; y paréceme es la mejor comparación que he acertado a decir».

63 IBÍDEM. «Porque este dolor sabroso —y no es dolor— no está en un ser; aunque a veces dura 
gran rato, otras de presto se acaba, como quiere comunicarle el Señor que no es cosa que se puede 
procurar por ninguna vía humana; mas con que está algunas veces rato, quítase y torna; en fin, nunca 
está estante, y por eso no acaba de abrasar el alma, sino ya que se va a encender, muérese la centella 
y queda con deseo de tornar a padecer aquel dolor amoroso que le causa».



178

Por eso, Teresa no desprecia el cuerpo, sino que lo valora porque está cristificado. 
Así, el dejarse habitar por el Dios anonadado diviniza: «Hace en ella tan gran 
operación que se está deshaciendo de deseo […] parece le llega a las entrañas 
[…] y […] saca la saeta el que la hiere, verdaderamente parece que se las lleva 
tras sí, según el sentimiento de amor siente». El ser humano se siente trasportado 
a otra dimensión y se vivencia la presencia de Dios como una chispa que llega a 
tocarle; se siente una pequeña quemadura que deleita y produce gozo. El fuego 
divino en contacto con lo humano posee un doble carácter de dolor y gozo que 
transforma y convierte radicalmente al amor de Dios. El inefable amor se vehicula 
por símbolos que afectan los sentidos corporales; es un Dios que se deja sentir y 
degustar a retazos para no aniquilar lo humano y para que prenda el deseo de Él. 
Dice Teresa: «este fuego del brasero encendido que es mi Dios, […] es tan delei-
toso, […] y, al tocar, hace aquella operación; y paréceme es la mejor comparación 
que he acertado a decir». El ser humano solo consigue esta experiencia de Dios 
como regalo; dosificadamente y si puede quemarse el fuego se apaga, «muérese 
la centella y queda con deseo». Así, la persona queda anhelando a Dios con ganas 
y apetito de «tornar a padecer aquel dolor amoroso que le causa». Así, la plenitud 
en la persona adquiere dimensiones concretas.

Se detecta una antropología de la gracia, en la cual, junto al inmerecimiento 
humano, se presenta la gratuidad divina que provoca el agradecimiento. Hay una 
clara referencia cristológica que fundamenta su concepción apreciativa sobre el cuer-
po humano que va explicitando en su antropología de la integralidad. Todo el ser es 
transformado de manera suave y delicada a modo de brisa y roce. La persona, en su 
corporeidad, se plenifica, y sus deseos se consuman porque se siente habitada en lo 
más profundo de todo su ser por la presencia de Dios como toque deleitoso64.

En síntesis, se ha afirmado que el amor de Dios hace pleno al ser humano en 
toda su integralidad, y así enciende el deseo del gozo definitivo. Por tanto, el amor 
de Dios puede ser alimentado de la humanidad de Jesús que estimula al empeño 
de dedicarse solo a amar porque está tocado y atravesado por el fuego divino del 
amor que conmueve a todos los sentidos humanos.

4.2.3. La con-formación a la voluntad de Dios
El amor de Dios potencia lo humano, vigorizando el conocimiento y lan-

zando más allá de sí. De tal modo que la existencia se va transfigurando en el 
«matrimonio espiritual», donde el amor de Dios puede vaciar al hombre de sí 
para colmarlo de Cristo. Se trata de un contacto amoroso que convierte y vin-
cula felizmente65.

64 Cf. PINILLA, J. F. Los sentidos espirituales en particular: El “toque de Dios” en San Juan de la 
Cruz, OCD, Doctor de la Iglesia. Santiago de Chile: Pontificia Universidad Católica de Chile, 1998.

65 Cf. 6M 8,1 y 6M 8,4 y 6M 11,2; 7M 2,3 y 7M 2,7; 7M 3,9. Cf. Bernard, Ch. A. Le Dieu des 
mystiques. Paris: Éditions du Cerf, 1998, vol. II (p. 268, nota 13). El texto 6M 8,4 habla de la presencia 
divina que se manifiesta por ciertos efectos. Además los textos de la séptima morada tratan la dimen-
sión cristológica, en el segundo capítulo (2,3 y 2,7) y la antropológica en el capítulo tercero (3,9). Cf. 
ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo…, pp. 277-297.



179

La presencia de Jesús en el ser humano puede ir siendo cada vez mayor a lo 
largo del proceso de crecimiento espiritual66, y se manifiesta en las diversas mues-
tras de amor de Dios que ayudan a la alabanza67. La experiencia teresiana, testi-
monio fidedigno de la gracia de Dios68, pone de manifiesto que todo lo humano 
se capacita para el conocimiento, el amor y el servicio69. La vivencia amorosa afecta 
sensiblemente al ser humano y se simboliza en la saeta70, para dar a entender que 
el amor de Dios es golpe y rayo que llega a lo más profundo de todo su ser71. El 
amor de Dios puede acompañar permanente y profundamente al ser humano en 
cuerpo, alma y espíritu, en toda su integralidad.

La comunicación de Dios en Cristo es vivida por el ser humano en la experien-
cia de oración llamada visión intelectual, en ella la persona recibe la gracia de poder 
pregustar la plenitud en el proceso soteriológico. Las imágenes de lo definitivo tratan 

66 Cf. 6M 8,1. «Para que más claro veáis, hermanas, que es así lo que os he dicho y que, mientras 
más adelante va un alma, más acompañada es de este buen Jesús, sería bien que tratemos de cómo, 
cuando su Majestad quiere, no podemos sino andar siempre con él».

67 IBÍDEM. «Como se ve claro por las maneras y modos con que su Majestad se nos comunica 
y nos muestra el amor que nos tiene con algunos aparecimientos y visiones tan admirables que, por 
si alguna merced de éstas os hiciere no andéis espantadas. Quiero decir —si el Señor fuere servido 
que acierte— en suma, alguna cosa de éstas para que le alabemos mucho, aunque no nos las haga a 
nosotras, de que se quiera así comunicar con una criatura siendo de tanta majestad y poder» .

68 Cf. 6M 8,4. «Con todo sé yo que a ratos andaba harto temerosa, otros con grandísima 
confusión que no sabía por donde le había venido tanto bien. Éramos tan una cosa ella y yo que 
no pasaba cosa por su alma que yo estuviere ignorante de ella, y así puedo ser buen testigo y 
me podéis creer ser verdad todo lo que en esto dijere. Es merced del Señor que trae grandísima 
confusión consigo y humildad. Cuando fuese del demonio, todo sería al contrario; y como es cosa 
que notablemente se entiende ser dada de Dios, que no bastaría industria humana para poderse 
así sentir, en ninguna manera puede pensar quien lo tiene que es bien suyo sino dado de la mano 
de Dios».

69 IBÍDEM. «Y aunque, a mi parecer, es mayor merced algunas de las que quedan dichas, ésta 
trae consigo un particular conocimiento de Dios, y de esta compañía tan continua nace un amor terní-
simo con su Majestad y unos deseos aún mayores que los que quedan dichos de entregarse toda a su 
servicio y una limpieza de conciencia grande, porque hace advertir a todo la presencia que trae cabe 
sí; porque, aunque ya sabemos que lo está Dios a todo lo que hacemos, es nuestro natural tal que se 
descuida en pensarlo; lo que no se puede descuidar acá, que la despierta el Señor que está cabe ella. 
Y aun para las mercedes que quedan dichas, como anda el alma casi continuo con un actual amor al 
que ve o entiende estar cabe sí, son muy más ordinarias».

70 Cf. 6M 11,2. «Pues viene veces que estas ansias y lágrimas y suspiros y los grandes ímpe-
tus que quedan dichos (que todo esto parece procedido de nuestro amor con gran sentimiento, 
mas todo no es nada en comparación de estotro, porque esto parece un fuego que está hu-
meando y puédese sufrir, aunque con pena), andándose así esta alma, abrasándose en sí misma, 
acaece muchas veces por un pensamiento muy ligero, o por una palabra que oye de que se tarda 
el morir, venir de otra parte —no se entiende de dónde ni cómo— un golpe, o como si viniese 
una saeta de fuego».

71 IBÍDEM. «No digo que es saeta, mas cualquier cosa que sea, se ve claro que no podía proce-
der de nuestro natural. Tampoco es golpe, aunque digo golpe; mas agudamente hiere. Y no es adonde 
se sienten acá las penas, a mi parecer, sino en lo muy hondo e íntimo del alma, adonde este rayo, que 
de presto pasa, todo cuanto halla de esta tierra de nuestro natural y lo deja hecho polvos, que por el 
tiempo que dura es imposible tener memoria de cosa de nuestro Señor; porque en un punto ata las 
potencias de manera que no quedan con ninguna libertad para cosa, sino para las que le han de hacer 
acrecentar este dolor».



180

de expresar que el ser humano experimenta a Dios en todo su ser como ímpetu y 
fuerza que al hacerse presente puede ir acercando lo eterno.

El único empeño y pretensión divina al revelarse de diversos, inesperados y 
novedosos modos, es llamar la atención para que el ser humano camine junto a 
Jesús: «andar siempre con él». Por eso, todo gesto desmesurado «nos muestra el 
amor que nos tiene» y es para provocar la alabanza ante la permanente y con-
tinua encarnación de Dios en la historia. Así, la encarnación comunica el amor 
desbordante de Dios que sigue afectando a todos los hermanos de Jesús y hoy 
también llega hasta nosotros. La experiencia existencial de la «visión intelectual» 
proporciona la certeza de estar ante la gracia de Dios, porque el esfuerzo huma-
no, por sí solo, es incapaz de conseguir este «particular conocimiento de Dios» 
que desentraña su misterio. La persona siente un delicado amor que se puede 
traducir en una disponibilidad para «entregarse toda a su servicio». Otros efectos 
que surgen desde la hondura del ser son: la toma de conciencia de la Presencia 
de Dios en todo lo creado, y el amor permanente de Dios que va haciendo co-
tidiana la vivencia de la gracia. Desde el amor humano se trasciende al misterio 
del amor divino, «anda el alma casi continuo con un actual amor al que ve o 
entiende estar cabe sí».

La persona vive deseos que la superan y la hacen presentir la cercanía de la 
muerte. Aunque se queja de que «tarda el morir», es consciente de que el amor 
de Dios hiere lo más profundo del ser. Así, se comunica a través de comparaciones 
como la flecha, «golpe […] que agudamente hiere». La vivencia del amor toca 
todo el ser, corporal y espiritualmente, afecta y brota de la unidad profunda; es 
rayo que traspasa y transforma. Es atadura que libera para incrementar el amor 
capaz de trasladar más allá de sí mismo.

En síntesis, el amor de Dios se muestra al ser humano como gracia que de-
sarrolla el conocimiento y el amor en lo más hondo de la entraña humana, en la 
unicidad del ser.

La relación más profunda entre Dios y el ser humano acontece en el centro 
del ser humano donde Dios mora72, es un encuentro de unión total en que Dios se 
comunica como resucitado73 y el ser humano puede experimentar la intensidad del 

72 Cf. 7M 2,3. «Ya he dicho [5M 4,3] que, aunque se ponen estas comparaciones —porque no 
hay otras más a propósito—, que se entienda que aquí no hay memoria de cuerpo más que si el alma 
no estuviese en él, sino sólo espíritu, y en el matrimonio espiritual muy menos, porque pasa esta secre-
ta unión en el centro muy interior del alma, que debe ser adonde está el mismo Dios y, a mi parecer, 
no ha menester puerta por donde entre».

73 IBÍDEM. «Digo que no es menester puerta, porque en todo lo que se ha dicho hasta aquí, 
parece que va por medio de los sentidos y potencias, y este aparecimiento de la Humanidad del 
Señor así debía ser; mas lo que pasa en la unión del matrimonio espiritual es muy diferente: apa-
récese el Señor en este centro del alma sin visión imaginaria, sino intelectual, aunque más delicada 
que las dichas, como se apareció a los apóstoles sin entrar por la puerta, cuando les dijo: Pax vobis. 
Es un secreto tan grande y una merced tan subida lo que comunica Dios allí al alma en un instante 
y el grandísimo deleite que siente el alma que no sé a qué lo comparar, sino a que quiere el Señor 
manifestarle por aquel memento la gloria que hay en el cielo, por más subida manera que por nin-
guna visión ni gusto espiritual».



181

amor de Dios conduciéndole a ser uno con Él74. Se trata de un encuentro de activa 
pacificación, de unión totalizante y de amor trinitario rebosante75 que va realizan-
do plenamente la unidad de lo humano, acontecida en Jesucristo y en esperanza, 
aun, para todos los que crean en Él76. El amor divino que colma al ser humano, 
puede ser conocido en el «matrimonio espiritual»77.

El Dios del amor concede la plenitud que se vivencia como paz y se pregusta 
como misterio de vida eterna. El ser humano puede transfigurarse y experimentar la 
resurrección como un exceso de vida, llegando a ser uno con Cristo. Teresa, gracias 
a la cristología, va dando a conocer el significado último de todo lo humano.

Dios muestra el amor otorgando el máximo conocimiento del misterio a que 
el ser humano puede llegar sin morir. Teresa se relaciona con Jesucristo en la ora-
ción. También vive el proceso de su seguimiento y, sobre todo en la séptima mo-
rada, experimenta la unión con Cristo, y como Pablo, dice que «su vida es Cristo» 
(7M 2,5). La autora vive la compenetración de su vida con la de Cristo no como 
autoperfeccionamiento, sino comunión interpersonal, lo que simboliza a través de 

74 IBÍDEM. «No se puede decir más de que, a cuanto se puede entender, queda el alma, digo el 
espíritu de esta alma, hecho una cosa con Dios, que, como es también espíritu, ha querido su Majes-
tad mostrar el amor que nos tiene en dar a entender a algunas personas hasta adónde llega, para que 
alabemos su grandeza, porque de tal manera ha querido juntarse con la criatura que así como los que 
ya no se pueden apartar, no se quiere apartar Él de ella».

75 Cf. 7M 2,7. «Heme acordado que esta salutación del Señor [7M 2,3: “Pax vobis (Jn 20,19-
21)”] debió ser mucho más de lo que suena, y el decir a la gloriosa Magdalena que se fuese en paz (Lc 
7,50), porque, como las palabras del Señor son hechas como obras en nosotros, de tal manera debían 
hacer la operación en aquellas almas que estaban ya dispuestas que apartase en ellos todo lo que es 
corpóreo en el alma y la dejase en puro espíritu, para que se pudiese juntar en esta unión celestial con 
el espíritu increado; que es muy cierto que, en vaciando nosotros todo lo que es criatura y desasién-
donos de ella por amor de Dios, el mismo Señor la ha de henchir de Sí».

76 IBÍDEM. «Y así, orando una vez Jesucristo nuestro Señor por sus apóstoles, no sé adónde es, 
dijo: que fuesen una cosa con el Padre y con Él, como Jesucristo nuestro Señor está en el Padre y el 
Padre en Él (Jn 17,21). ¡No sé qué mayor amor puede ser que éste!; y no dejaremos de entrar aquí 
todos porque así dijo su Majestad: no sólo ruego por ellos, sino por todos aquellos que han de creer 
en mi también (Jn 17,20), y dice: yo estoy en ellos (Jn 17,23)».

77 Cf. ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo…, pp. 277-287. Los dos textos estudiados dejan 
temas valiosos para seguir investigando. Entre otros destacar en 7M 2,3 los siguientes elementos: 1. 
La plenitud como misterio de compenetración de dos vidas; 2. La plenitud como unidad en el amor, 
unión de dos vidas, «el espíritu del alma una cosa con Dios que es también, espíritu» (7M 2,5), dos 
vidas que llegan a ser «un solo espíritu»; 3. La plenitud asume la condición corporal, la vida de la gracia 
es vida íntegra, el «matrimonio espiritual» es primicia anticipada de lo que se logrará en la plenitud 
unificada; 4. La conciencia de la presencia de Dios en la vida del creyente «unión en el centro muy 
interior del alma» (7M 2,3), también «su vida es Cristo» (7M 2,5), «unión de espíritu a espíritu» y así 
Teresa va a hablar de alma y espíritu «en el centro del alma, espíritu» (7M 2,6); 5. El ser humano se 
hace una cosa con el Padre y el Hijo como lo pedía Jesús para sus discípulos en Jn 17,21, se trata la 
unión de los dos como comunión interpersonal «no hay memoria de cuerpo […] el alma […] sino sólo 
espíritu», el ser humano se hace una cosa con el Padre y el Hijo como lo pedía Jesús para sus discípulos 
en Jn 17,21; y finalmente 6. El espíritu del alma, lo más profundo se junta con el espíritu increado, el 
ser humano alojado en la central morada se descubre cimentado en Cristo. Puede parecer un esquema 
dualista sin embargo en lo dicho Teresa involucra cuerpo, y ella para mejor darse a entender diferencia 
dentro del alma el espíritu como más profundo aún, pero está siempre detrás la unicidad de todo lo 
humano, cuerpo, alma y espíritu resucita en la plenificación.



182

la nupcialidad, señalando sus diferencias, «aunque se ponen estas comparaciones 
—porque no hay otras más a propósito—, que se entienda que aquí no hay me-
moria de cuerpo más que si el alma no estuviese en él, sino sólo espíritu». Teresa 
es muy consciente de la presencia de Cristo en su vida, «en el centro muy interior 
del alma», y por eso se empeña en afirmar la experiencia de unión en la mayor 
hondura divina y en lo más profundamente humano78.

La presencia envolvente del resucitado se percibe y se siente, traspasando 
todo tipo de barreras. Es gracia que aproxima el misterio, concediendo la paz del 
resucitado. Es relación profunda en la que el hombre experimenta que la Palabra 
de Dios se cumple. La vivencia no es comparable con nada humano. Se presenta 
la unión de contrarios, que provoca un gran placer y complacencia desbordando 
lo creatural y conduciendo a la vida plena, «unión […] muy diferente [en el…] 
centro del alma [por…] visión […] intelectual, […] tan grande […] en un instante 
y el grandísimo deleite [como…] la gloria que hay en el cielo». De este modo, el 
ser humano experimenta, como primicia y anticipo, lo que será en la plenitud la 
unión del «matrimonio espiritual». La plenitud unificadora no puede prescindir de 
la condición corpórea del ser humano, como tampoco de la existencia corpórea 
de Jesús. La vida de gracia no es solo vida de nuestro espíritu. En la séptima mora-
da, el ser humano vive siempre con Cristo y puede acceder a la mayor experiencia 
de unidad, llegando a ser uno. La plenitud se expresa como unión de dos vidas, el 
espíritu humano se aúna con el espíritu divino, «el grandísimo deleite que siente 
el alma no sé a qué lo comparar […] queda el alma, digo el espíritu de esta alma, 
hecho una cosa con Dios, que, como es también espíritu»79.

La paz proclamada y dada por el Señor resucitado se transmite a través de 
la Palabra que se cumple en la vida del ser humano, y Cristo presente habita más 
allá del alma, en lo hondo y secreto del espíritu, en el centro de su castillo, allí 
ella vive la unión con Cristo «en puro espíritu, […] con el espíritu increado». En la 
relación, está presente la humanidad de Jesús ayudando al desasimiento y vacia-
miento del ser humano para dar espacio al mismo Señor. La receptividad humana 
posibilita la unidad con Él; el estar en Dios y Dios en el ser humano es el misterio 
del amor como comunión en relacionalidad. Jesús está en lo muy interior, en el 
centro de su ser, de su espíritu y de su vida; y la fundadora vive afincada en esa 
presencia amorosa. Así, el ser humano vive primicias de eternidad, se sabe amado 
y participa de la unión de amor, ser una cosa con. La plenitud unificadora como 

78 Teresa trata de distinguir entre alma y espíritu, «en el centro del alma, espíritu» (7M 2,6), y 
así afirma la unión de dos en un solo espíritu y va ofreciendo imágenes como el fuego y el «agua del 
cielo [que cae] en un río fuente, adonde queda hecho todo agua» (7M 2,4). Cf. ÁLVAREZ, T. Guía al 
interior del Castillo…, p. 283. Dice el autor: «tiene carácter de simbiosis interpersonal entre dos: Dios 
y el hombre. Es la santidad de Él la que ahora inunda al alma, como ocurre a la Humanidad de Jesús 
en su unión a la divinidad».

79 Teresa habla de la unión «por una manera admirable, adonde divino y humano junto es siem-
pre su compañía» (6M 7,9), y también el espíritu del alma y Dios que es también espíritu (7M 2,6). Cf. 
ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo…, p. 278. Dice el autor: «unión consumada de las dos vidas, 
la de Él y la nuestra, hasta ser un solo espíritu. En ese doble lema paulino —un vivir, un espíritu— se 
cifrará el contenido de este capítulo segundo de las moradas séptimas».



183

comunión interpersonal entre Dios y el ser humano nace del amor trinitario en 
que el Padre, por amor, envía al Hijo quien perpetúa el amor por el Espíritu para que 
pueda llegar a todos: «no dejaremos de entrar aquí todos […] no sólo ruego por 
ellos, sino por todos aquellos que han de creer en mí también (Jn 17,20), y dice: 
yo estoy en ellos (Jn 17,23)».

Se percibe una antropología que insiste en rescatar el valor del ser humano 
creado como unidad que llega a ser deseado por Dios. En un contexto espiritua-
lizante, sobre todo en la mentalidad del hombre religioso y piadoso de su época, 
ella apuesta por una antropología unitaria, unificadora e integradora. Por eso, en 
ocasiones aparece el esquema dualista con el que se tiene que delimitar. De ahí, 
el esfuerzo por aclarar los términos de cuerpo, alma y espíritu, para decir que todo 
afecta al ser humano en su globalidad.

La experiencia de gozo provocada por el amor de Dios justifica el esfuerzo 
para el encuentro80, y así, en la relación de unión, Dios busca al ser humano para 
amarle81, la persona se vive visitada por Dios y se va configurando con Su voluntad82. 
El amor personalizado de Dios por el ser humano, hace presente la dimensión 
antropológica en toda su densidad.

Dios modela de barro en el principio y ahora, en la plenitud, toca con sus 
manos amorosas y así configura todo lo humano de manera que, surgiendo la 
nueva creación, sentido y punto de llegada de todo lo existente.

El misterio de Dios se devela dando a conocer un amor desmesurado que 
suplica la compañía humana sin imponerse. El amor de Dios puede ser entendido 
en la integralidad de lo humano, allí donde Él se hace el encontradizo y se une 
al ser humano con un «particular cuidado que Dios tiene de comunicarse con 
nosotros y andarnos rogando, […], que nos estemos con Él». Dios apuesta por el 
hombre corriendo todo tipo de riesgo, se fía y confía plenamente, mostrándole su 
designio amoroso. La propuesta supera y desborda lo humano generando felici-
dad. El saberse buscado y encontrado por y para el Amor lanza al ser humano más 
allá de los propios límites. La respuesta al amor de Dios puede ser el abandono 

80 Cf. 7M 3,9. «Por cierto, cuando no hubiera otra cosa de ganancia en este camino de oración, 
sino entender el particular cuidado que Dios tiene de comunicarse con nosotros y andarnos rogando, 
que no parece esto otra cosa, que nos estemos con Él, me parecen eran bien empleados cuantos tra-
bajos se pasan por gozar de estos toques de su amor, tan suaves y penetrativos».

81 IBÍDEM. «Esto habréis, hermanas, experimentado; porque pienso, en llegando a tener ora-
ción de unión, anda el Señor con este cuidado, si nosotros no nos descuidamos de guardar sus man-
damientos. Cuando esto os acaeciere, acordaos que es de esta morada interior, adonde está Dios en 
nuestra alma, y alabadle mucho; porque, cierto, es suyo aquel recaudo o billete escrito con tanto 
amor, y de manera que solo vos quiere entendáis aquella letra y lo que por ella os pide; en ninguna 
manera dejéis de responder a su Majestad, aunque estéis ocupadas exteriormente y en conversación 
con algunas personas; porque acaecerá muchas veces en público querer nuestro Señor haceros esta 
secreta merced».

82 IBÍDEM. «Y es muy fácil —como ha de ser la respuesta interior— hacer lo que digo haciendo 
un acto de amor, o decir lo que San Pablo: ¿qué queréis, Señor, que haga? (Hech 9,6). De muchas 
maneras os enseñará allí con qué le agradéis y es tiempo acepto; porque parece se entiende que nos 
oye, y casi siempre dispone el alma este toque tan delicado para poder hacer lo que queda dicho con 
voluntad determinada».



184

esperanzado y disponible, sabiendo que Dios sostiene y encamina a la plenitud. 
Teresa presenta el misterio del ser humano develándose en la desmesura del mis-
terio de Dios: «¿qué queréis, Señor, que haga? (Hech 9,6)». Dios solo quiere de su 
criatura que se deje amar para revelarse por caminos nunca antes transitados. El 
ser humano vive el amor de Dios en todo su ser como contacto suave, penetrativo 
y gozoso, amor que habilita lo humano para irse haciendo capaz de Dios. La gra-
cia fortalece para que vaya siendo posible la realización del proyecto amoroso de 
Dios: «este toque tan delicado para poder hacer lo que queda dicho con voluntad 
determinada».

La vivencia teresiana de Dios trasluce una antropología en la que otorga una 
gran valía al ser humano que llega a ser el objeto de deseo de Dios. Desde esa 
tremenda cercanía a Dios, se puede relativizar todo ante la experiencia de poder 
llegar a gozarlo; deleitarse con ese Dios que se desvive por el hijo amado. La 
oración revela el empeño de Dios por comunicarse. El amor de Dios, «suave y 
penetrativo», justifica el esfuerzo, con tal de gozar a Dios.

La plenitud unificadora se va gestando gracias al amor de Dios que acompa-
ña siempre, unificando en torno a Su voluntad y llevando más allá de sí hacia la 
definitividad del «matrimonio espiritual», donde el ser humano se plenifica. Así, 
la meta da sentido al existir y la antropología se interpreta desde el punto al que 
puede llegar, la escatología.

4.3.  LA RAZÓN Y EL AMOR COOPERAN EN LA 
PLENIFICACIÓN

La persona, en la oración, conoce y anhela el amor que le hace disfrutar 
primicias de lo definitivo, por ejemplo el amor al enemigo, de tal modo que el 
avance en el conocimiento por parte del ser humano pone de manifiesto la se-
riedad del amor entre Dios y el ser humano. Así, la relación atisba el misterio de 
comunión divino que se puede ir conociendo en la medida en que el ser humano 
va amando y se va descubriendo sostenido por Dios83.

4.3.1. La razón desea el amor
La amistad con Dios deleita y aproxima al esjaton84. El ser humano puede 

hacer suya la voluntad de Dios y así la acción es un reflejo de la contemplación85, 
lo que es gracia que el ser humano no entiende totalmente pero le posibilita la 

83 Los textos teresianos que contienen razón y amor muestran el camino para la plenificación de 
todo lo humano. Se va detectando que la plena humanización —desenlace positivo— es obra divina, 
lo que garantiza que el ser humano puede cooperar libremente en la salvación. De todo ello se puede 
rescatar la antropología teresiana escatológica latente.

84 Cf. 4M 2,8 y 6M 1,5.
85 Cf. 4M 2,8. «La voluntad bien me parece que debe estar unida en alguna manera con la de 

Dios, mas en los efectos y obras de después se conocen estas verdades de oración, que no hay mejor 
crisol para probarse».



185

apertura al amor atrayente de Dios86. De ese modo, la razón va entendiendo todo 
tipo de dificultades, y puede afrontarlas relativizando tanto los halagos87 como 
las asechanzas, ya que sabe que la tentación y la crítica pueden ser medios de 
perfección en el amor88.

Por tanto, se presentan ciertos rasgos del encuentro con Dios presente en la 
segunda venida, la parusía, mientras se vive en la espera de la consumación del 
plan amoroso de Dios en la plenitud de su reinado.

La contemplación se prueba «en los efectos y obras de después», es decir, la 
acción es el crisol de la relación de amistad con Dios. La contemplación se plasma 
en la tarea concreta y la práctica verifica la unión con Dios en la que se descubren 
primicias de plenitud ya en este mundo. Es un gran don de Dios que la persona 
conozca la gracia que recibe y desee seguir en el camino para conocer más y mejor 
lo que sucede en lo profundo del ser humano. Y, aunque no entiende del todo, se 
da cuenta de que, «con el amor que la va acercando más» al Señor, se va haciendo 
posible la experiencia de plenitud. Esto permite que el ser humano, gracias a su 
capacidad cognoscitiva, vaya comprendiendo y situando en su lugar las contrarie-
dades experimentadas a lo largo de la vida. Una de las mayores decepciones es ser 
encumbrada y otra, todavía más lacerante, son las murmuraciones. Sin embargo, 
con el tiempo, se acaba no prestándoles atención y llegan a difuminarse, convir-
tiéndose en «una música muy suave» que llega a pasar inadvertida. La experiencia 
confirma que los conflictos fortalecen, y, aunque la trayectoria sea costosa y difícil, 
proporciona beneficios y logros, «gran ganancia». Por eso, los obstáculos pueden 
entenderse, como medio que Dios no impide para seguir creciendo y madurando, 
«parécele que no ofenden a Dios los que la persiguen, antes que lo permite su Ma-
jestad para gran ganancia suya». Así, puede entenderse que el amor a los enemigos 
resulta provechoso pues puede ir acercando a la mayor humanización; el amor 
que experimenta hacia los enemigos es «un amor particular muy tierno» por ellos. 
La razón conduce al amor universal que incluye a los enemigos y es un amor que 
consigue «más amigos, y que la dan más a ganar».

El ser humano descubre un camino progresivo donde el conocimiento ensan-
cha el ser y el amor puede brotar como manantial. La razón equilibra los efectos 

86 IBÍDEM. «Harto gran merced es de nuestro Señor si la conoce quien la recibe y muy grande 
si no torna atrás. Luego querréis, mis hijas, procurar tener esta oración y tenéis razón, que, como he 
dicho, no acaba de entender el alma las que allí la hace el Señor y con el amor que la va acercando 
más a sí; que cierto está desear saber cómo alcanzaremos esta merced».

87 Cf. 6M 1,5. «Estas razones y otras aplacan la mucha pena que dan estas alabanzas, aunque 
casi siempre se siente alguna, si no es cuando poco ni mucho se advierte; mas sin comparación es 
mayor trabajo verse así en público tener por buena sin razón, que no los dichos, y cuando ya viene 
a no le tener mucho de esto, muy mucho menos la tiene de esotro, antes se huelga y le es como una 
música muy suave».

88 IBÍDEM. «Esto es gran verdad, y antes fortalece el alma que la acobarda, porque ya la expe-
riencia la tiene enseñada la gran ganancia que le viene por este camino, y parécele que no ofenden a 
Dios los que la persiguen, antes que lo permite su Majestad para gran ganancia suya; y como la siente 
claramente, tómales un amor particular muy tierno, que le parece aquellos son más amigos, y que la 
dan más a ganar que los que dicen bien».



186

de la alabanza y la crítica y es posible amar la diversidad. Se defiende la raciona-
lidad del amor a Dios y a los hombres. Ambas son tareas difíciles en este mundo, 
pero por gracia es posible traspasar, integrando, lo racional.

4.3.2. La razón entiende y se capacita para el amor
La persona va progresando en el camino de humanización y, por ello, conoce 

y ensalza la dignidad del amor en la comunión con Dios. El misterio de la relación 
con Dios puede ir siendo conocido por la razón, en la medida en que el ser hu-
mano apuesta por el amor y es capaz de sustentarse en la vida divina89.

El progreso de la maduración humana a través de las diversas experiencias 
de oración90 es admirable y se plasma en el poder transformante de la relación de 
amor Dios y ser humano91. Teresa reconoce que, al ser llevada a contemplación, 
le cuesta mucho «lo más ordinario»92 y entonces, puede revalorizar la humanidad 
de Jesús porque se convierte para la persona en el alimento que Dios otorga desde 
dentro de ella misma93.

La unión plena con Dios se pregusta como vida eterna ya en este mundo, 
gracias a la iniciativa de Dios y a la acogida del ser humano. La nueva criatura se 
engendra desde la experiencia de ser transportado por Dios a una relación de 
amistad, en que la razón y el amor vislumbran el misterio divino y humano.

Se presenta el gran contraste, vivido por el ser humano, entre la palabra oída 
y la palabra grabada por el mismo Dios en el fondo del ser. La razón discierne la 
voz de Dios y se sabe en el camino adecuado cuando desde lo más profundo se 
serena, sosiega y recoge en la contemplación para abrirse a la alabanza. La escu-
cha de la palabra de Dios puede cambiar la existencia radicalizando la vocación 
«en el alma que está atada por amor con vos y vos con ella». En un nivel de mayor 

89 Cf. 6M 3,6 y 6M 7,11.

90 Cf. 6M 3,6. «La segunda razón, una gran quietud que queda en el alma, y recogimiento 
devoto y pacífico, y dispuesta para alabanzas de Dios».

91 IBÍDEM. «¡Oh Señor!; si una palabra enviada a decir con un paje vuestro —que, a lo que di-
cen, al menos éstas en esta morada no las dice el mismo Señor, sino algún ángel— tienen tanta fuerza, 
¿qué tal la dejaréis en el alma que está atada por amor con vos y vos con ella?».

92 Cf. 6M 7,11. «Esta es la que digo que tendrán razón quien ha llegado a llevarla Dios a cosas 
sobrenaturales y a perfecta contemplación; porque —como he dicho [6M 7,7-9]—, no sé la causa, 
mas lo más ordinario no podrá».

93 IBÍDEM. «Mas no la tendrá, digo razón, si dice que no se detiene en estos misterios y los trae 
presentes muchas veces, en especial cuando los celebra la Iglesia católica; ni es posible que pierda 
memoria el alma que ha recibido tanto de Dios, de muestras de amor tan preciosas, porque son vivas 
centellas para encenderla más en el que tiene a nuestro Señor, sino que no se entiende, porque en-
tiende el alma estos misterios por manera más perfecta; y es que se los representa el entendimiento, y 
estámpanse en la memoria de manera que de sólo ver al Señor caído con aquel espantoso sudor en el 
Huerto, aquello le basta para no sólo un hora sino muchos días, mirando con una sencilla vista quién 
es y cuán ingratos hemos sido a tan gran pena; luego acude la voluntad, aunque no sea con ternura, a 
desear servir en algo tan gran merced y a desear padecer algo por quien tanto padeció y a otras cosas 
semejantes en que ocupa la memoria y el entendimiento. Y creo que, por esta razón, no puede pasar 
a discurrir más en la pasión. y esto le hace parecer que no puede pensar en ella».



187

hondura, es el mismo Dios quien se enlaza con la criatura y consigue que la per-
sona libremente se vincule al Amado. De este modo, evoca la gran intensidad 
del amor recíproco entre los amantes, que se plasma en una alianza amorosa. La 
humanidad de Cristo siempre es fundamental en el compromiso de amor porque 
muestra el camino hacia la plena humanización. La razón comprende y explica la 
llegada a grandes metas y, también, la valoración del camino previo. El amor da así 
una comprensión más perfecta de los misterios porque se experimentan; es un co-
nocimiento más completo, debido a que toda la persona queda afectada, «el alma 
que ha recibido tanto de Dios, de muestras de amor tan preciosas, […] entiende el 
alma estos misterios por manera más perfecta; y […] estámpanse en la memoria». 
La humanidad de Jesús es imprescindible para la vivencia de la unión con Dios; 
por ello, la contemplación de la pasión intensifica el amor; un amor que impulsa al 
servicio tratando de paliar el dolor existente. Por eso, aunque la persona crea que 
no piensa en la Pasión, en realidad la vive y la ama con grandísima intensidad; y 
así toda la vida de Jesús se convierte en su alimento94.

Se revela una concepción antropológica en la que la persona se sabe soste-
nida por una vida que le desborda; experimenta que Dios, como madre nutricia, 
con sus pechos divinos, alimenta la plena humanización; y vive inmersa en el ser 
de Dios que la ha asumido íntegramente. El ser humano tironeado, asaeteado 
desde dentro; se descubre, por tanto, con capacidad regalada que ilumina todo 
su ser. Entiende y goza, siente y comprende.

El avance en el conocimiento se va logrando a través de un proceso que 
conduce a una experiencia de relación amorosa que articula y crea comunión 
entre el ser humano y su Dios. La razón se encuentra embebida y absorta en el 
misterio del amor de manera existencial. El amor abarca en sí la función cog-
noscitiva y la libera de tortuosos procesos, mientras la razón se capacita para la 

94 El texto 7M 2,6 de la séptima morada capítulo segundo es cristológico y expresa cómo Tere-
sa vive en plenitud la relación personal con Cristo. Aun cuando en el texto no aparecen los términos 
estudiados, amor, razón, pero puede servir de conclusión ya que rescata cómo la persona es sostenida 
por Dios, a través de elocuentes imágenes: las «secretas aspiraciones […], los pechos divinos […], el río 
caudaloso [que se siente en lo corporal…], saetas, sol, gran luz, paz de Jesús», etc. Dice el texto: «Y esto 
se entiende mejor, cuando anda el tiempo, por los efectos, porque se entiende claro, por unas secretas 
aspiraciones, ser Dios el que da vida a nuestra alma, muy muchas veces tan vivas que en ninguna manera 
se puede dudar, porque las siente muy bien el alma, aunque no se saben decir, mas que es tanto este 
sentimiento que producen algunas veces unas palabras regaladas, que parecen no se pueden excusar de 
decir: ¡Oh vida de mi vida y sustento que me sustentas!, y cosas de esta manera; porque de aquellos pe-
chos divinos adonde parece está Dios siempre sustentando el alma, salen unos rayos de leche que toda 
la gente del castillo conforta; que parece quiere el Señor que gocen de alguna manera de lo mucho que 
goza el alma, y que de aquel río caudaloso adonde se consumió esta fontecita pequeña salgan algunas 
veces algún golpe de aquella agua para sustentar los que en lo corporal han de servir a estos dos desposa-
dos. Y así como sentiría esta agua una persona que está descuidada si la bañasen de presto en ello, y no 
lo podía dejar de sentir, de la misma manera, y aun con más certidumbre, se entienden estas operaciones 
que digo. Porque así como no nos podría venir un gran golpe de agua, si no tuviese principio, como he 
dicho, así se entiende claro que hay en lo interior quien arroje estas saetas y dé vida a esta vida, y que 
hay sol de donde procede una gran luz, que se envía a las potencias, de lo interior del alma. Ella, como 
he dicho, no se muda de aquel centro ni se le pierde la paz; porque el mismo que la dio a los apóstoles, 
cuando estaban juntos, se la puede dar a ella».



188

comprensión del misterio del amor. Todo lo humano queda asumido y poten-
ciado en la relación con la humanidad de Cristo, pues el conocimiento de los 
misterios de Cristo, gracias a la razón, conduce a la comprensión del amor de 
Dios por el ser humano.

Por lo tanto, la razón, gracias a las primicias de lo definitivo, entiende y se 
capacita para la unión con el misterio de Dios, que se significa a través del «matri-
monio espiritual», que no es etéreo sino que asume al ser humano íntegramente 
y en concreto en lo sensible y corporal.

La plenitud unificadora va siendo un proceso en que la razón puede enten-
der la grandeza y el misterio del amor en la unión; y, de ese modo, se verifica 
que el encuentro de Dios con el hombre, asumido en su integralidad de cuerpo y 
alma, está garantizado por el mismo Dios.

4.4.  EL ESTUPOR Y EL PAVOR SE DESVANECEN ANTE EL 
DEVELAMIENTO DEL MISTERIO

El reinado de Dios se va haciendo presente por su gracia, que, habitando en 
el ser humano, le muestra grandes secretos. Dios atrae hacia su presencia en la 
que el ser humano se deleita. Durante el proceso hacia la consumación, el estupor 
y pavor permanecen, hasta el encuentro definitivo, donde la libertad divina habi-
tando la integralidad humana, revela el misterio de Dios y del hombre95.

4.4.1. La visión de Dios reinando
Dios trino dilata y ensancha la interioridad humana haciéndola apta para la 

profundización en el misterio, a pesar de la imposibilidad de entender totalmen-
te la unión con Dios. Por tanto, la presencia divina puede irse dando a conocer 
progresivamente al ser humano en toda su integralidad y, es precisamente en este 
momento cuando sobreviene el espanto causado por la visión cegadora96.

La comprensión de la profundidad humana, fascinante y tremenda, resulta 
muy costosa97, pero posible gracias al conocimiento inductivo en que participa «el 

95 Ya se indicó que se estudia el término espanto remitiendo al misterio en sus dos componentes 
de tremendo y fascinante (cf. OTTO R. «Mysterium tremendum». En: Lo santo…, pp. 24-48). Así en la 
primera parte —creación— el ser humano que sospecha el misterio del origen y del fin se asombra y 
sobrecoge ante el poder de Dios pero no ante la finitud humana. En la segunda parte —soteriología— el 
ser humano experimenta el espanto como admiración y desafío ante el descubrimiento del mal y la limi-
tación y ante la gran capacidad humana de crecimiento en la historia. Ahora, en el estudio de la dimensión 
escatológica de la antropología teresiana, donde se recupera también la visión unitaria del ser humano, 
surge el estupor y el pavor, ante el proceso de plenificación que conduce al ser humano por la visión y 
la presencia hasta la unión con Dios. Sin embargo, en la medida en que el ser humano se aproxima a 
la vivencia de la libertad divina, la extrañeza y el pasmo se desvanecen porque el misterio de Dios y del 
hombre se va revelando; es decir, el misterio develado desvanece el espanto (7M 3,12).

96 Cf. 4M 2,6 y 5M 1,4; 6M 9,4 y 6M 9,5.
97 Cf. 4M 2,6. «Tornando al verso en lo que me puede aprovechar, a mi parecer, para aquí es 

en aquel ensanchamiento, que así parece; que, como comienza a producir aquella agua celestial de 



189

alma, y […] el cuerpo», todo el ser humano98; conocimiento que es recibido «de la 
sabiduría divina» como don de Dios99. De todos modos, el amor enriquecido con 
el conocimiento puede ir asumiendo la finitud100; y, a pesar de la incomprensión 
de todo lo vivido —que provoca estupor y pavor—, se desea comunicarlo para 
que Dios llegue a ser conocido y amado101.

La existencia transfigurada, gracias a que Dios la habita, es la nueva creación, 
el ya sí; la vida nueva ve todo de manera diferente —como tiempo de salvación— 
en que es posible amar sin asirse y existir en Dios muriendo a todo.

La profundidad humana es siempre fecunda y generadora de incontables 
bienes; se expande y desenvuelve acogiendo lo que brota del fondo del ser. 
Evoca el embarazo que, desde sí mismo, se dilata para dar cabida y alimentar 
un nuevo ser. Así, la presencia de Dios brota y riega, fecunda y hace crecer, 
aunque resulte incomprensible e inefable: «es en aquel ensanchamiento, […]; 
que, como […] manantial que digo de lo profundo de nosotros, parece que 
se va dilatando y ensanchando todo nuestro interior». Esta presencia divina se 
percibe como «fragancia, […] brasero adonde se echasen olorosos perfumes […] 
humo oloroso [que] penetra toda el alma»; es calor que invade todo el ser. Así 
Dios penetra inadvertidamente en la persona que va abriéndose al conocimien-
to inductivo, gracias a que Dios habita en la interioridad. Y, sobrepasando lo 
espacial, lo material y visible, el don gratuito de Dios se recibe agradecidamen-
te. Es una experiencia que desborda y va más allá de los sentidos, conduciendo 
al auténtico conocimiento de la verdad del ser humano, del mundo y de Dios. 
La persona se abandona en Dios y se deja llenar, contemplando lo que recibe: 
«entendedme, que ni se siente calor ni se huele olor, que más delicada cosa es 

este manantial que digo de lo profundo de nosotros, parece que se va dilatando y ensanchando todo 
nuestro interior y produciendo unos bienes que no se pueden decir, ni aun el alma sabe entender qué 
es lo que se le da allí».

98 IBÍDEM. «Entiende una fragancia, digamos ahora, como si en aquel hondón interior estuviese 
un brasero adonde se echasen olorosos perfumes; ni se ve la lumbre ni dónde está; mas el calor y 
humo oloroso penetra toda el alma, y aun hartas veces, como he dicho, participa el cuerpo».

99 IBÍDEM. «Mirad, entendedme, que ni se siente calor ni se huele olor, que más delicada cosa es 
que estas cosas, sino para dároslo a entender y entiendan las personas que no han pasado por esto, que es 
verdad que pasa así y que se entiende y lo entiende el alma más claro que yo lo digo ahora; que no es esto 
cosa que se puede antojar, porque por diligencias que hagamos no lo podemos adquirir, y en ello mismo se 
ve no ser de nuestro metal, sino de aquel purísimo oro de la sabiduría divina. Aquí no están las potencias 
unidas, a mi parecer, sino embebidas y mirando, como espantadas, qué es aquello».

100 Cf. 5M 1,4. «Hasta el amar, si lo hace, no entiende cómo, ni qué es lo que ama, ni qué 
querría; en fin, como quien de todo punto ha muerto al mundo para vivir más en Dios, que así es una 
muerte sabrosa, un arrancamiento del alma de todas las operaciones que puede tener estando en el 
cuerpo, deleitosa, porque aunque de verdad parece se aparta el alma de él para mejor estar en Dios, 
de manera que aún no sé yo si le queda vida para resolgar —ahora lo estaba pensando y paréceme 
que no; al menos, si lo hace, no se entiende si lo hace—».

101 IBÍDEM. «Todo su entendimiento se querría emplear en entender algo de lo que siente y, 
como no llegan sus fuerzas a esto, quédase espantado de manera que, si no se pierde del todo, no 
menea pie ni mano, como acá decimos de una persona que está tan desmayada que nos parece está 
muerta ¡Oh secretos de Dios, que no me hartaría de procurar dar a entenderlos si pensase acertar en 
algo! Y así diré mil desatinos por si alguna vez atinase para que alabemos mucho al Señor».



190

que estas cosas […], por diligencias que hagamos no lo podemos adquirir, y en 
ello mismo se ve [que es] purísimo oro de la sabiduría divina».

De este modo, se va transformando progresivamente hasta que el amor reba-
sa la capacidad cognoscitiva previamente asumida. Pues el amor, sin preocuparse 
de la forma ni del contenido, rompe la muralla de la condición finita que conduce 
a la hondura de Dios: «el amar, si lo hace, no entiende cómo, ni qué es lo que 
ama, ni qué querría; en fin, como quien de todo punto ha muerto al mundo 
para vivir más en Dios». La nueva existencia, originada por esa «muerte sabrosa 
y […] deleitosa», experimenta las limitaciones de modo positivo. El amor de Dios 
encamina a la asunción de la finitud, acercando a este mundo lo definitivo, pero 
solo en atisbos. El amor escatológico abre a lo recóndito, al más allá, abarcando 
lo histórico y eso crea estupor y pavor, porque no se entiende lo que se vive. Por 
ende, es ante los secretos de Dios que se descubre la limitación del lenguaje, lo 
que no impide la audacia: «Y así diré mil desatinos por si alguna vez atinase para 
que alabemos mucho al Señor».

Nuevamente se detecta una antropología unitaria, se trata de una experien-
cia relacional entre Dios y el ser humano en la que participa toda la persona, 
acontece en todo el ser. Teresa trata de expresar con gran finura la profundidad 
humana que acoge la sabiduría de Dios, la gracia expresada en categorías uni-
versales para que el ser humano libremente pueda comprender y experimentar 
lo definitivo.

En síntesis, la sabiduría inunda delicadamente y conduce a la experiencia 
de la unidad en lo profundo de sí y, además, la capacidad humana de recep-
tividad expansiva, el ensanchamiento puede recibir lo divino; es la apertura 
a la trascendencia que se desborda. En definitiva, la persona, por el amor, es 
conducida a vivir en Dios aunque no entiende; por tanto, todas las funciones 
humanas quedan maravilladas (fascinante) y exhaustas (tremendo), aunque no 
sabe lo que siente ni cómo ama.

La autorrevelación de Dios comunica íntimas profundidades102 a través de 
una visión rápida y global103, cuya irradiación transfigura lo humano104. Esta 

102 Cf. 6M 9,4. «Aunque oigo imagen, entiéndese que no es pintada, al parecer de quien la ve, 
sino verdaderamente viva y algunas veces se está hablando con el alma y aun mostrándole grandes 
secretos».

103 IBÍDEM. «Mas habéis de entender que, aunque en esto se detenga algún espacio, no se pue-
de estar mirando más que estar mirando al sol, y así esta vista siempre pasa muy de presto, y no porque 
su resplandor da pena como el del sol, a la vista interior, que es la que ve todo esto (que cuando es 
con la vista exterior no sabré decir de ello ninguna cosa, porque esta persona que he dicho de quien 
tan particularmente yo puedo hablar no había pasado por ello, y de lo que no hay experiencia mal se 
puede dar razón cierta)».

104 IBÍDEM. «Porque su resplandor es como una luz infusa y de un sol cubierto de una cosa tan 
delgada como un diamante, si se pudiera labrar; como una holanda parece la vestidura, y casi todas 
las veces que Dios hace esta merced al alma se queda en arrobamiento, que no puede su bajeza sufrir 
tan espantosa vista».



191

gracia divina provoca estupor y pasmo porque el Señor se da a conocer105 con 
muestras visibles106.

Es el inicio del reinado de Dios en la historia, el «ya sí», por lo que se atisba 
la nueva creación que descubre lo que ahora está ocultamente presente, «el toda-
vía no». Es decir, se patentiza lo sucedido en la encarnación y en la resurrección, 
mostrando el tiempo de salvación. Entonces, se vivencia la escatología, cumplién-
dose de manera vertiginosa lo que provoca, aturde y embelesa. O sea, el reino está 
operante y el reino aún no se ha consumado.

Teresa, aunque no es muy partidaria de la «visión imaginaria», afirma que 
es una gracia muy provechosa; es real, intensa y cegadora como la luz del sol; se 
percibe la cercanía de Dios al ser humano, «mostrándole grandes secretos». Es 
una experiencia integral y totalizadora que no se puede mirar con los ojos por ser 
un resplandor de intensa luz. Se trata del don de Dios a la criatura, que ha sido 
arrimada al misterio del ser divino, lo que no puede ser obra del sujeto sino gracia 
de Dios, que va otorgando sorbos de lo definitivo en la historia107. La vista interior 
posee un deslumbre peculiar que transporta a la vivencia del arrobamiento en la 
que se ve y percibe todo de una manera nueva y diferente. Se aprecia el don de 
Dios, que capacita a la finitud humana para la visión del misterio. La presencia 
del Señor es de gran hermosura y provoca el mayor goce y complacencia conce-
bible. Esta «visión imaginaria» conduce al ser humano a la experiencia de estupor 
y pavor, porque es impensable para la persona humana la grandeza divina. El ser 
humano conoce y comprende de este modo el misterio divino, lo vivencia de 
modo intuitivo: «no es menester aquí preguntar cómo sabe quién es sin que se lo 
hayan dicho». El mismo Dios se manifiesta: «se da bien a conocer que es el Señor 
del cielo y de la tierra».

En ambos textos108, es posible descubrir la antropología unitaria y esperan-
zadora, como se ha venido señalando, por la que el ser humano puede ser capaz 
de una relación con el Dios que devela su misterio. Así, la trascendencia divina 
se hace inmanente en lo humano gracias a señales de lo definitivo, y la pequeñez 
humana puede recepcionar la dignidad y soberanía divina; es decir, se degusta 
el inicio del reinado de Dios, se puede afirmar una novedad inédita, y también, 
una renovación.

105  Cf. 6M 9,5. «Digo “espantosa”, porque, con ser la más hermosa y de mayor deleite que po-
dría una persona imaginar, aunque viviese mil años y trabajase en pensarlo, porque va muy adelante 
de cuanto cabe en nuestra imaginación ni entendimiento, es su presencia de tan grandísima majestad, 
que hace gran espanto al alma».

106  IBÍDEM. «A osadas que no es menester aquí preguntar cómo sabe quién es sin que se lo hayan 
dicho, que se da bien a conocer que es el Señor del cielo y de la tierra; lo que no harán los reyes de ella que 
por sí mismos bien en poco se tendrán, si no va junto con él su acompañamiento, o lo dicen».

107 Cf. RODRÍGUEZ, J. V. Castillo Interior o Las Moradas…, p. 185, nota 5. Teresa afirma en 
varios lugares que ella nunca ha tenido visiones corporales externas o exteriores, por ejemplo en V 28, 
4; 30, 4 y en CC 53,2.21.

108 En 6M 9,4-5 se describe la unión transformante. Cf. BERNARD, Ch. A. Le Dieu des mys-
tiques…, vol. II, 475, nota 329 y 330.



192

En definitiva, el misterio puede ser presentado al ser humano como una vista 
de gran intensidad y de claridad cegadora que pasma y sorprende porque, la be-
lleza y el encanto de Dios deslumbran al mostrarse.

Este primer apartado afirma que la autorrevelación divina, misterio fascinante 
y tremendo, puede penetrar finamente todos los recovecos de la existencia huma-
na. El acceso a Dios, también, se va haciendo posible a través del conocimiento 
inductivo, como el olor y la fragancia; así, el resplandor divino puede ir inun-
dando de la vida humana. Ambas representaciones expresan el estupor y pavor 
experimentado por el ser humano ante el proceso de acercamiento a través de la 
visión y de la presencia hasta la unión plena con Dios.

4.4.2. El proceso hasta la plenitud
El ser humano, en el camino hacia lo definitivo, se espanta de la gran valía de 

su ser, que, como templo, puede ser habitado por la Trinidad; además, el Señor va 
sosegando al ser humano y le va revelando el misterio. Las primeras experiencias de 
«matrimonio espiritual» extrañan y asustan, sin embargo, a medida que se avanza 
en el proceso, Dios se revela y el ser humano goza de la unión plena y, entonces, 
desaparece el estupor y pavor109.

Se descubre la gran diferencia entre la escucha y la comprensión de la verdad110, 
Por eso, la persona se «espanta» ante la habitación de la Trinidad en su interior, dan-
do la lucidez para entender y sentir el misterio y su inefabilidad111. El ser humano ex-
perimenta el estupor y pavor debido a que se sabe templo de Dios112 y se vive invitado 
al gozo silencioso y al disfrute en sosiego de la donación divina113.

La criatura nueva, habitada por Dios, vive abierta a nuevas dimensiones de lo 
humano, que se van plenificando progresivamente, es el «ya sí pero todavía no». La 
existencia transfigurada experimenta que Dios, al entregarse a la creatura, permite 
que ella toque el misterio, el ser humano puede, gracias a Dios, vivir en el presente 
primicias del futuro definitivo.

109 Cf. 7M 1,7 y 7M 3,11; 7M 2,2; 7M 3,12. Los textos 7M 3,11.12 reflejan el cuidado de Dios 
por comunicarse con el ser humano que se va haciendo consciente de la presencia de Dios (7M 1,7) 
y de ser habitada por Cristo (7M 2,2). Cf. ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo…, pp. 288-297.

110 Cf. 7M 1,7. «¡Oh, válgame Dios! ¡Cuán diferente cosa es oír estas palabras y creerlas, a en-
tender por esta manera cuán verdaderas son!».

111 IBÍDEM. «Y cada día se espanta más esta alma, porque nunca más le parece se fueron de con 
ella, sino que notoriamente ve, de la manera que queda dicho, que están en lo interior de su alma, 
en lo muy muy interior, en una cosa muy honda, que no sabe decir cómo es, porque no tiene letras; 
siente en sí esta divina compañía».

112 Cf. 7M 3,11. «Pasa con tanta quietud y tan sin ruido todo lo que el Señor aprovecha aquí al 
alma y la enseña, que me parece es como la edificación del templo de Salomón, adonde no se había 
de oír ningún ruido (3 Re 6,7); así en este templo de Dios, en esta morada suya, sólo Él y el alma se 
gozan con grandísimo silencio».

113 IBÍDEM. «No hay para qué bullir ni buscar nada el entendimiento, que el Señor que le crió le 
quiere sosegar aquí, y que por una resquicia pequeña mire lo que pasa; porque, aunque a tiempos se 
pierde esta vista y no le dejan mirar, es poquísimo intervalo; porque, a mi parecer, aquí no se pierden 
las potencias, mas no obran, sino están como espantadas».



193

El conocimiento por experiencia es lo más sublime. Aunque el conocimiento 
racional, adquirido por lo que otros comunican, «oír», y la adhesión por fe, creer, son 
valiosos; sin embargo, son superados por la manera de entender la verdad gracias al 
conocimiento experiencial, según Teresa ya que «¡Cuán diferente cosa es oír estas 
palabras y creerlas, a entender por esta manera cuán verdaderas son!». El ser humano 
puede conocer de manera vivencial el misterio de la Trinidad, la presencia permanen-
te de Dios trinitario en toda la integralidad del ser humano y de manera permanente, 
por eso se dice que «nunca más le parece se fueron de con ella […] siente en sí esta 
divina compañía». La gracia del «matrimonio espiritual» acontece en silencio, allí don-
de Dios mora, en la mayor hondura humana. Esta imagen evoca una gran afirmación 
antropológica sobre el ser humano: «en este templo de Dios, en esta morada suya, 
sólo Él y el alma se gozan con grandísimo silencio». La presencia de Dios es eficaz, 
transformadora, y se vivencia como deleite y satisfacción que gana terreno de manera 
callada y terriblemente sigilosa: «el Señor aprovecha aquí al alma y la enseña». Dios y 
el hombre se gozan sin estrépito; el Señor pacifica y calma el entendimiento, y todas 
las capacidades humanas quedan «espantadas» porque adivinan que acontece la re-
lacionalidad gozosa entre el hombre y Dios.

No cabe duda que la autora en su antropología valora grandísimamente al ser 
humano al describirlo como morada divina. En la central morada la vida trinitaria, 
habitando en su templo, estremece y pasma al ser humano que se abre a la com-
prensión del misterio, por gracia.

La gracia del «matrimonio espiritual» supone una gran novedad114 y una cuali-
tativa diferencia con todas las vivencias anteriores115.

Se descubre así la experiencia de la trascendencia encarnada en la historia 
que la abarca en su devenir y la salva de principio a fin. Se trata de la vida transfi-
gurada en la que se acerca el presente a lo definitivo, experimentándose primicias 
de hombre y mujer resucitados.

El encuentro con el Señor es novedoso, impresionante y único. La novedad 
otorga la intensidad y la calidad relacional, rica en palabras y en imágenes interiores, 
que sugiere una revelación dialogante. La originalidad en que el Señor se presenta 
excita y trastorna debido a la intensidad de la «visión» y, por otro lado, estremece y 
sobrecoge la palabra dicha en la interioridad, «espantada […] porque las palabras 
que le dijo, y también porque en lo interior de su alma, adonde se le representó». 
Así, la peculiar vivencia se convierte en la más sublime y definitiva; acontece la con-
currencia entre amada y Amado y se sella una alianza nueva que supone un paso 
hacia lo no retornable, hacia él para siempre. Es la vivencia del matrimonio, sacra-
mento del amor de Dios a la Iglesia, que ratifica tres características fundamentales 

114 Cf. 7M 2,2. «Parecerá que no era ésta novedad, pues otras veces se había representado el 
Señor a esta alma en esta manera; fue tan diferente que la dejó bien desatinada y espantada: lo uno, 
porque fue con gran fuerza esta visión; lo otro, porque las palabras que le dijo, y también porque en lo 
interior de su alma, adonde se le representó, si no es la visión pasada, no había visto otras».

115 IBÍDEM. «Porque entended que hay grandísima diferencia de todas las pasadas a las de esta 
morada, y tan grande del desposorio espiritual al matrimonio espiritual, como le hay entre dos despo-
sados a los que ya no se pueden apartar».



194

de la relación esponsal: la fidelidad, la unidad y la indisolubilidad. La fidelidad del 
Amado para la amada, provoca que la amada sea para el Amado; la unidad de los 
dos se sustenta en la constitución de un único sujeto vocacional; y la indisolubilidad 
expresada por Teresa con la afirmación «ya no se pueden apartar».

Se trasluce una antropología que exalta la capacidad humana de albergar al 
Dios que desposa, diviniza y hace cada vez más suyo al ser humano. Así, la criatura, 
ante el misterio humano y divino, experimenta el estupor y el pavor. Por eso, la 
persona se espanta de la presencia de Dios en el «matrimonio» que es diferente y 
más intensa que las anteriores, se trata del paso del noviazgo a la experiencia del 
sacramento del matrimonio. El misterio se revela en palabra, esculpida en la interio-
ridad humana, y en presencia gloriosa que esclarece el sentido de todo.

En la unión plena, desaparece el estupor y pavor porque el misterio se devela 
y el ser humano goza de la desmesura divina; conoce y ama simultáneamente. 
La persona, en esta etapa existencial, puede vivir sosegada y atisbar el misterio sin 
«arrobamientos»116 porque el Señor ya la ha hecho totalmente suya117 y la habita 
asumiendo todo su ser finito118.

Se descubre este tiempo como acontecimiento en que la creación para la 
salvación lleva al ser humano a la divinización —una nueva creación— de tal 
forma que la finitud humana se puede ir transformando al ir siendo habitada por 
la infinitud divina.

Al final de Castillo, desaparecen las experiencias que han sido apoyaturas a 
lo largo de todo el proceso. La persona ya no necesita esas mediaciones porque 
Dios le agracia con lo mayor. Ahora, no estremecen ni impresionan elementos 
que en otras etapas de la vida acercaban más a Dios, porque se encontró la 
identidad y la pertenencia: «Ahora, o es que halló su reposo, o que el alma ha 
visto tanto en esta morada, que no se espanta de nada, o que no se halla con 
aquella soledad que solía, pues goza de tal compañía». El «matrimonio espiri-
tual» es la experiencia sublime en la que se goza sin sobresaltos, se normaliza la 
cercanía y familiaridad de Dios que desvela el misterio e introduce al sujeto en 
la profundidad de sí mismo, asumiendo íntegramente todo su ser. La persona, 
acogiendo a Dios, se amplifica y engrandece desde dentro; y el ser humano, al 

116 Cf. 7M 3,12. «Yo lo estoy de ver que, en llegando aquí el alma, todos los arrobamientos se 
le quitan, si no es alguna vez, y ésta no con aquellos arrebatamientos y vuelo de espíritu, y son muy 
raras veces, y esas casi siempre no en público como antes, que era muy ordinario; ni le hacen al caso 
grandes ocasiones de devoción que vea, como antes, que si ven una imagen devota u oyen un sermón, 
que casi no era oírle, o música, como la pobre mariposilla andaba tan ansiosa, todo la espantaba y 
hacía volar».

117 IBÍDEM. «Ahora, o es que halló su reposo, o que el alma ha visto tanto en esta morada, que 
no se espanta de nada, o que no se halla con aquella soledad que solía, pues goza de tal compañía. 
En fin, hermanas, yo no sé qué sea la causa, que, en comenzando el Señor a mostrar lo que hay en 
esta morada y metiendo el alma allí, se les quita esta gran flaqueza, que les era harto trabajo, y antes 
no se quitó».

118 IBÍDEM. «Quizá es que la ha fortalecido el Señor, y ha ensanchado, y habilitado; o pudo ser 
que quería dar a entender en público lo que hacía con estas almas en secreto, por algunos fines que 
su Majestad sabe; que sus juicios son sobre todo lo que acá podemos imaginar».



195

ser habitado por Dios Trino, entra en la esfera divina, es decir, dentro de Dios. 
Teresa trata de explicar el misterio de la circumincesión de uno en otro. En esta 
etapa existencial, la persona ha sido reforzada y curtida por Dios y se ha hecho 
idónea a la plena humanización; el Señor revela lo que es capaz de hacer por 
su criatura: «es que la ha fortalecido el Señor, y ha ensanchado, y habilitado; 
o pudo ser que quería dar a entender en público lo que hacía con estas almas 
en secreto».

El «matrimonio espiritual» conduce a la paz donde nada espanta, porque se 
goza la vivencia del conocimiento y el amor. La persona se encuentra fortalecida, 
ensanchada y habitada por Dios que va revelándose en función de la capacidad 
de receptividad del ser humano.

En síntesis, la presencia constante de Dios se comprende por conoci-
miento experiencial (7M 1,7) y se goza sosegadamente por don gratuito (7M 
3,11). El acceso al misterio es un proceso que al principio no se entiende y 
espanta (7M 2,2), pero, finalmente, en la unión total, el estupor y el pavor se 
desvanecen (7M 3,12).

El ser humano avanza hacia la plenitud unificadora en esperanza de conocer 
el misterio de Dios reinando a través del proceso soteriológico de todo lo creado 
y ante la revelación del misterio, el espanto se desvanece. Dios se revela al ser 
humano que se deja inundar con la fragancia de su amor; así, la persona se trans-
forma libremente acogiendo la revelación divina en cada acontecimiento que va 
llevando hacia la unión plena en el «matrimonio espiritual».

4.5.  EL ESPÍRITU SANTO SEGUIRÁ PRESENTE 
COMUNICANDO AL DIOS TRINITARIO HASTA LA 
PLENIFICACIÓN TOTAL

Teresa vive ya como resucitada, se experimenta creatura salvada y plena en 
la comunión trinitaria que la habita. La perspectiva escatológica ilumina toda la 
existencia y se puede comprender que Dios es el garante del inicio y del fin de 
su proyecto. Así el punto de partida y la meta se encuentran en Dios iniciador y 
potenciador de la libertad del hombre para que pueda participar en el logro de la 
humanización plena.

El Espíritu Santo interpreta la gracia en la experiencia humana como un pro-
ceso de transformación que capacita al ser humano para el testimonio decisivo. 
Por eso, la tarea fundamental atribuida al Espíritu es la capacitación de lo humano 
para la inhabitación trinitaria119.

119 Se abordan los textos que citan al Espíritu Santo y que nos revelan la pneumatología escato-
lógica teresiana, a través de la cual puede vislumbrarse una antropología cristiana que apuesta por una 
terminación positiva del ser humano porque se sustenta en la voluntad salvífica de Dios.



196

4.5.1. La donación de la sabiduría 
El Espíritu da a entender al hombre la gracia concedida, que, bien aprovecha-

da, se torna en vida nueva120.
El Espíritu Santo transmite una adecuada explicación para entender el proce-

so de autoconocimiento en la interioridad humana121; se insiste que quien facilita 
la comprensión del camino a realizar es «su Majestad»122 lo que es gracia concedi-
da por el Señor123. Desde ese actuar trinitario perijorético, el Espíritu Santo genera 
la nueva creación124 en el ser humano que puede vencer el pecado cuando recibe 
y disfruta la vida de la gracia125.

Se aborda lo esperado por el ser humano, la parusía, que se aproxima gracias 
al Espíritu. Él capacita la interioridad humana para la receptividad de la gracia y 
realiza la unidad desde la diversidad. Se va logrando la transformación humana 
lo que implica una vida exigente y compleja, y, también, una existencia bajo el 
efecto de la gracia y no de la autosalvación humana.

La autora parte de la experiencia y comunica la necesidad del «Espíritu Santo 
y suplicarle de aquí adelante hable por mí para decir algo […] de manera que lo 
entendáis». Y, de ese modo, el ser humano pueda aproximarse a la comprensión 
de la vida mística. El Espíritu Santo comunica la sabiduría divina y explica con 
acierto la gracia que se ha ido concediendo. El don de Dios pertenece a «las cosas 
sobrenaturales y dificultosísimo de dar a entender», porque sobrepasa la capaci-
dad humana. Pero, a lo largo del proceso de encuentro con Dios, al ser humano 
se le van concediendo las palabras apropiadas: el sujeto se inspira y se hace capaz 
de «saberlas decir». Para la explicación de este proceso antropológico de trans-
formación, se emplea el símbolo del gusano, dice la autora «este gusano cuando 
con la calor del Espíritu Santo se comienza a aprovechar del auxilio general que a 
todos nos da Dios». La gracia de Dios revela que el Espíritu Santo anida en el ser y 

120 Cf. 4M 1,1 y 5M 2,3.
121 Cf. 4 M 1,1. «Para comenzar a hablar de las cuartas moradas bien he menester lo que he 

hecho, que es encomendarme al Espíritu Santo y suplicarle de aquí adelante hable por mí para decir 
algo de las que quedan de manera que lo entendáis».

122 IBÍDEM. «Porque comienzan a ser cosas sobrenaturales y es dificultosísimo de dar a entender, 
si su Majestad no lo hace, como en otra parte que se escribió hasta donde yo había entendido, catorce 
años ha, poco más a menos».

123 IBÍDEM. «Aunque un poco más luz me parece tengo de estas mercedes que el Señor hace a 
algunas almas, es diferente el saberlas decir. ¡Hágalo su Majestad, si se ha de seguir algún provecho, 
y si no, no!».

Es decir, el Señor da la gracia, su Majestad la da a entender y el Espíritu Santo otorga la capacidad 
de poder decirla.

124 Cf. 5M 2,3. «Tornemos a lo que decía. Entonces comienza a tener vida este gusano cuando con la 
calor del Espíritu Santo se comienza a aprovechar del auxilio general que a todos nos da Dios».

125 IBÍDEM. «Comienza a aprovecharse de los remedios que dejó en su Iglesia, así de acontinuar 
las confesiones como con buenas lecciones y sermones, que es el remedio que un alma que está 
muerta en su descuido y pecados y metida en ocasiones puede tener. Entonces comienza a vivir, y vase 
sustentando en esto y en buenas meditaciones, hasta que está crecida, que es lo que a mi me hace al 
caso, que estotro poco importa».



197

es posible la vida definitiva. Además, la comunidad eclesial facilita los sacramen-
tos que alimentan y posibilitan que la plenitud empiece a acontecer en ella. De 
esta manera, se viven atisbos de eternidad en esta historia gracias a la conjunción 
entre la acción divina y la humana. El Espíritu del Hijo enviado por el Padre sigue 
actuando en la historia, dando vida al hombre auténtico que puede seguir bene-
ficiándose de su presencia a través de mediaciones.

Por tanto, se detecta una antropología realista —razonable, sensata, concre-
ta— y unitaria en la reflexión teresiana. El ser humano, consciente de su incapaci-
dad para expresar la gratuidad divina, asume con humildad y desde el abajamiento 
los límites para hablar de lo inefable.

En definitiva, el Espíritu concede la sabiduría para saber decir la experiencia 
amorosa; así, ilumina el conocimiento para la comprensión y la comunicación del 
amor y de ese modo, se transmite la gracia y se genera la nueva creación.

4.5.2. El Espíritu Santo concede el don de lenguas
El Espíritu potencia la capacidad comunicativa para que el ser humano anun-

cie lo escatológico y definitivo126.
Teresa pide ayuda a Dios Trino para explicitar la comunicación de la expe-

riencia de lo definitivo y por eso dice: «Plega a Él […] su Majestad y el Espíritu 
Santo»; suplica la capacidad y el acierto para la expresión escrita del misterio divi-
no127. La única pretensión es la alabanza de la comunión trinitaria porque otorga 
la felicidad al ser humano128 y promueve la entrega en un compromiso total129.

El Espíritu en comunión con el Padre y el Hijo son los protagonistas de la vida 
nueva en el ser humano. El Espíritu va haciendo patente el plan amoroso; iniciado 
en la creación, continuado en la salvación y finalmente plenificado. Se trata de 
que la creación por la encarnación llega a la resurrección, alcanzando su positiva 
consumación.

Desde la limitación personal y el agradecimiento al Padre, al Hijo y al Espíritu 
Santo, la autora suplica la intervención de la Trinidad para que sea posible el acce-
so al misterio del ser humano y de Dios. La persona que únicamente pretende la 
voluntad de Dios sirve desinteresadamente y agradece cada día, aun en medio de 

126 Cf. 5M 4,11; 6M 1,1.
127 Cf. 5M 4,11. «Plega a Él que acierte yo a declarar algo de cosas tan dificultosas; que, si su 

Majestad y el Espíritu Santo no menea la pluma, bien sé que sería imposible».
128 IBÍDEM. «Y, si no ha de ser para vuestro provecho, le suplico no acierte a decir nada; pues 

sabe su Majestad que no es otro mi deseo, a cuanto puedo entender de mí, sino que sea alabado su 
nombre, y que nos esforcemos a servir a un Señor que así paga aun acá en la tierra; por donde pode-
mos entender algo de lo que nos ha de dar en el cielo, sin los intervalos y trabajos y peligros que hay 
en este mar de tempestades».

129 IBÍDEM. «Porque, a no le haber de perderle y ofenderle, descanso sería que no se acabase 
la vida hasta el fin del mundo, por trabajar por tan gran Dios y Señor y Esposo. Plega a su Majestad 
merezcamos hacerle algún servicio, sin tantas faltas como siempre tenemos, aun en las obras buenas. 
Amén». La Trinidad es la motivación para el servicio sin desfallecer hasta el fin del mundo.



198

las dificultades de la vida y goza de la felicidad divina que es primicia de lo último: 
«acá en la tierra […] algo de lo que nos ha de dar en el cielo». Ya en esta historia se 
degusta lo definitivo, el cumplimiento del único deseo importante, la alabanza del 
«nombre» de Dios manifestado en un compromiso. En el extraño supuesto de que 
el ser humano pudiera permanecer siempre en el amor de Dios, lo que importa es 
la radicalidad y la fidelidad hasta el encuentro definitivo, que solo está garantizado 
porque Dios soporta la libertad humana.

En síntesis, el Espíritu actúa dando a entender los escritos de autores para que 
aproveche a otros; interviene en cada hombre acercándole primicias del Reino; 
ejerce el impulso a una vida en gracia y entregada hasta el fin.

El Espíritu Santo concede la gracia de expresar la vivencia del amor divi-
no130, en dicha experiencia se vive una profunda relación con Dios y por eso 
el ser humano anhela volver a experimentarla continuamente, a través de la 
oración131. El Esposo provoca en el ser humano cada vez mayor deseo132, hasta 
convertirse en el único bien más apetecido y acceder a la séptima morada, al 
centro de sí mismo133.

El proceso hacia una vida que se hace eterna es un camino que puede ser 
comunicado a otros, gracias a la acción del Espíritu. Él concede el don de la ex-
presividad para que se acreciente en otros, la libertad para lograr el objetivo final 
de la unión con Dios en el «matrimonio espiritual».

El Espíritu Santo agracia con el don de lenguas que anuncia la unión con 
Dios, donde la persona «queda herida del amor del Esposo». Quien ha llegado a 
este profundo encuentro con Dios, vive identificado y perteneciendo al Hijo, a 
través de una profunda vivencia de comunión «tan esculpida en el alma aquella 
vista que todo su deseo es tornarla a gozar». La vivencia de unión aunque resulta 
difícil de comunicar provoca la opción definitiva y exclusiva por Jesucristo, que 
sigue llamando al esforzado proceso de seguimiento134. Este itinerario costoso y 

130 Cf. 6M 1,1. «Pues vengamos, con el favor del Espíritu Santo, a hablar en las sextas moradas, 
adonde el alma ya queda herida del amor del Esposo y procura más lugar para estar sola y quitar todo 
lo que puede, conforme a su estado, que la puede estorbar de esta soledad».

131 IBÍDEM. «Está tan esculpida en el alma aquella vista que todo su deseo es tornarla a gozar. Ya 
he dicho que en esta oración no se ve nada que se pueda decir ver ni con la imaginación; digo «vista», 
por la comparación que puse».

132 IBÍDEM. «Ya el alma bien determinada queda a no tomar otro Esposo; mas el Esposo no mira 
a los grandes deseos que tiene de que se haga ya el desposorio, que aún quiere que lo desee más y 
que le cueste algo».

133 IBÍDEM. «Bien que es el mayor de los bienes y, aunque todo es poco para tan grandísima 
ganancia, yo os digo, hijas, que no deja de ser menester la muestra y señal que ya se tiene de ella, para 
poderse llevar. ¡Oh, válgame Dios, y qué son los trabajos interiores y exteriores que padece hasta que 
entra en la séptima morada!».

134 Teresa en 5M 1,9-11 y 5M 4,3-4 aborda el tema de las «vistas» que se entiende desde la 
comprensión que se tenía en el Siglo de Oro español respecto al rito nupcial. Abarcaba tres etapas: 
las «vistas», el desposorio y el matrimonio. En las vistas, tratado en la quinta morada, los novios se 
conocían mutuamente, el desposorio se trata en la sexta morada y el matrimonio en la séptima. 
En las «vistas» el ser humano se inicia en un conocimiento profundo de Dios que hace emerger un 



199

sufrido supone discernimiento y permanencia en la oración diaria, se trata de un 
duro proceso de purificación y transformación posible, para quien ha experimen-
tado por gracia la cercanía del Señor, y por eso, todo esfuerzo «es poco para tan 
grandísima ganancia». Porque ya se ha pregustado la «muestra y señal» de lo que 
puede ganarse en el «matrimonio espiritual».

El Espíritu Santo ilumina para la comunicación de lo definitivo, es decir, con-
cede hablar de la experiencia de progresiva unión con Dios por amor.

4.5.3. La inhabitación trinitaria
Teresa comparte la experiencia del Dios trinitario, Padre, Hijo y Espíritu San-

to, que habita y se comunica al ser humano135.
Dios posibilita que el ser humano comprenda que es agraciado136 con la mostra-

ción del misterio trinitario137. La autodonación de la Trinidad concede experimentar lo 
que la fe cree138, que Dios trinitario mora en quien le ama y conoce139.

La inhabitación trinitaria es un plus que presentifica el reinado de Dios en la 
historia. Así, desde lo más profundo de cada ser humano, se coopera al logro de 
lo definitivo, se va acercando la escatología.

Dios es el protagonista y, actuando en nuestra finitud, se va dando a conocer; 
limpia la mirada humana, haciendo que lo mundano se trascienda para «que vea, y 
entienda». Es deseo y gracia de Dios que el ser humano perciba su comunicación y 
sea entendido, para lo cual inventa maneras y modos, se atreve a formas nuevas a 
la altura de la criatura, para que se acceda a «cierta manera de representación de la 
verdad». La revelación de Dios da acceso al misterio humano y divino, se trata del 

amor nuevo (5M 4,4-5). Cf. ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo…, p. 129. Cf. RODRÍGUEZ, J. 
V. Castillo Interior o las Moradas…, pp. 115 y 121.

135 Cf. ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo…, pp. 267-276.
136 Cf. 7M 1,6. «Aquí es de otra manera: quiere ya nuestro buen Dios quitarla las escamas de los 

ojos, y que vea, y entienda algo de la merced que le hace, aunque es por una manera extraña y metida 
en aquella morada por visión intelectual, por cierta manera de representación de la verdad».

137 IBÍDEM. «Se le muestra la Santísima Trinidad, todas Tres Personas, con una inflamación que 
primero viene a su espíritu a manera de una nube de grandísima claridad, y estas Personas distintas, y 
por una noticia admirable que se da al alma, entiende con grandísima verdad ser todas Tres Personas 
una sustancia y un poder y un saber y un solo Dios».

138 IBÍDEM. «De manera que lo que tenemos por fe, allí lo entiende el alma, podemos decir, por 
vista, aunque no es vista con los ojos del cuerpo ni del alma, porque no es visión imaginaria».

139 IBÍDEM. «Aquí se le comunican todas Tres Personas, y la hablan, y la dan a entender aquellas 
palabras que dice el Evangelio que dijo el Señor: que vendría El y el Padre y el Espíritu Santo a morar 
con el alma que le ama y guarda sus mandamientos (Jn. 14,23)».

Teresa trata de explicar la acción trinitaria de una manera interrelacionada, es decir las acciones 
del Padre, del Hijo y del Espíritu son en cooperación aunque asigna tareas a cada persona. No hay 
nitidez en las funciones y siempre hay que considerar que no se agota la riqueza de la acción trinitaria. 
Este puede ser un tema para futuras investigaciones. Así en 4M 1,1 se nombra al Espíritu Santo, a su 
Majestad y al Señor; en 5M 4,11 aparecen los vocablos Él, su Majestad, Espíritu Santo, el Señor, Dios, 
Señor y Esposo; en 6M 1,1 se nombra el Espíritu Santo, el Esposo y Dios; y por fin, en el texto 7M 1,6 
las palabras son: el Señor, el Padre y el Espíritu Santo.



200

conocimiento de la identidad que es la verdad suprema ansiada. Para su compren-
sión, se usan imágenes y también conceptos filosóficos. El misterio trinitario es de-
velado como la diversidad en la unidad. Esto se comprende por revelación divina 
que provoca una dilatación para la acogida de lo que Dios regala. La inhabitación 
trinitaria es «una noticia admirable», ante la que el ser humano queda expectante y 
anhelante. La buena y nueva noticia es evangelio, que estimula y despierta el cono-
cimiento de lo más profundo y se «entiende con grandísima verdad». Es decir, quien 
ha sido provocado por el Señor entiende el anhelo más recóndito, ser habitado por 
el Dios trinitario. El ser humano puede entender que son un solo Dios, la comunión 
perijorética intratrinitaria: «ser todas Tres Personas una sustancia».

La creatura, sin dejar de serlo, experimenta el misterio trinitario habitándola. 
Dios concede la gracia del conocimiento del ser de Dios y del ser del hombre, pues 
consiente que la criatura viva lo que cree, gracias a la contemplación íntima de Él. 
Así, como los amigos adivinan los deseos del otro, así el hombre adivina el ser de 
Dios y su proyecto amoroso para todo ser humano, el mundo y su historia. En este 
nivel existencial, se acoge la revelación divina experimentando que Dios regala lo 
máximo, «Aquí se le comunican todas Tres Personas». Es la escatología cumpliéndo-
se, la persona acoge la comunicación de Dios en este mundo sin morir: Dios habla, 
se comunica y cumple su Palabra; fiel a sus promesas, consuma lo dicho y habita la 
pequeñez humana engrandeciéndola hasta ser Su morada: «que vendría Él y el Pa-
dre y el Espíritu Santo a morar». Para la acogida de tan desmesurado y desbordante 
regalo, únicamente se requiere la vivencia del proyecto divino que crea, transforma 
y plenifica por amor.

Así, el Espíritu Santo, habitando en lo profundo del ser humano que ama, 
concede el conocimiento del misterio de Dios, es decir, la comunión intratrinitaria 
en su realidad de circumincesión relacional.

En síntesis, los tres apartados del capítulo cinco afirman que el Espíritu Santo 
habitando a la persona que ama, concede la sabiduría para la comunicación de 
la gracia de la experiencia de progresiva unión con Dios por amor, la comunión 
intratrinitaria.

La plenitud unificadora se manifiesta a través del don de la sabiduría, del don 
de lenguas y del don de la inhabitación. De ese modo, la llegada de Dios (paru-
sía) provoca la unidad de lo diverso, al modo de la comunión trinitaria; además, 
permite que la creación por la encarnación llegue a consumación; y estimula la 
prolongación de lo iniciado en Cristo hacia lo definitivo.

Recapitulando, desde el capítulo cinco, el Espíritu Santo lleva a plenitud la 
creación del Padre a través del proceso soteriológico del Hijo. Desde la tercera 
parte, se puede decir que se ha demostrado la hipótesis de este modo: el Espíritu 
Santo en comunión trinitaria, desde la compenetración de amor y razón que coo-
pera en la plenificación, va desvaneciendo el estupor y pavor, espanto, ante el 
develamiento del misterio del ser humano en el Dios trinitario. También se puede 
decir de otro modo, en el Espíritu Santo (capítulo 5) se resuelve, en esperanza, la 
complejidad de la antropología (4), gracias al amor y al conocimiento del misterio 
del ser (1-3). Entonces, ambas formulaciones recogen lo dicho al comienzo del 



201

estudio donde se presenta la hipótesis diciendo que «el Espíritu Santo, desde la 
compenetración de amor y razón, desvela el misterio del ser humano».

En síntesis, la parte tercera, presenta la plenitud unificadora a lo largo de 
los cinco capítulos, en los que lo antropológico se ha ido enriqueciendo con la 
visión trinitaria, cristológica y eclesiológica140. La plenitud unificadora es punto 
de llegada del proceso soteriológico iniciado en la creación y, por ello, desde el 
culmen se puede comprender el misterio del ser humano al quedar iluminado 
por lo trinitario (7M 1,5) expresado en la comunidad eclesial (7M 4,12-13). El 
ser humano puede conocer el sentido de todo al abrirse al amor unificador de 
Dios (segundo capítulo), a través de la definitividad del «matrimonio espiritual» 
con Cristo que le plenifica. Así, lo antropológico (7M 3,9) puede ser interpretado 
desde la cristología (7M 2,3.7). La plenitud unificadora se puede experimentar 
(capítulo tercero), cuando el ser humano va entendiendo y amando al Dios que 
se revela en la unión total con todo el ser humano, como ya aconteció en Jesu-
cristo (7M 2,6). En el cuarto capítulo, se aborda cómo lo sucedido en Jesucristo 
(7M 2,2) puede transformar a todo ser humano (7M 3.11-12) que se deja afectar 
por el amor trinitario (7M 1,7). De ese modo, el estupor y pavor desaparecen en 
la unión plena del «matrimonio espiritual» que ayuda a esperar la plenitud aún 
no consumada. Finalmente, el Dios trino (7M 1,6) que por amor crea se encarna 
y continúa por el Espíritu lo iniciado en Cristo, puede sostener la libertad del ser 
humano capacitándola para la plenitud unificadora.

Del mismo modo que en las dos partes anteriores, ahora en la tercera se 
muestra que se ha realizado lo propuesto; a saber, una aproximación al plan-
teamiento antropológico teresiano, bajo el presupuesto de que los términos 
razón, amor, espanto y espíritu sirven para desentrañar su latente antropología 
escatológica. Así, a través de la hipótesis, esta tercera parte se desarrolla de la 
siguiente manera: la razón y el amor cooperan en la plenificación (capítulo 3) 
cuando el conocimiento atisba el misterio (capítulo 1) y el amor vislumbra a 
Dios (capítulo 2), de tal manera que el estupor y el pavor, espanto, se desvane-
ce ante el develamiento del misterio (capítulo 4) gracias al Espíritu Santo que 
seguirá presente comunicando al Dios trino y uno hasta la plenificación total 
(capítulo 5). En palabras de la fundadora carmelita: «dijo el Señor: que vendría 
Él y el Padre y el Espíritu Santo a morar con el alma que le ama y guarda sus 
mandamientos (Jn 14,23)» (7M 1,6)141.

140 Esta tercera parte aborda la unión plena, que en la séptima morada se desarrolla como el 
pleroma paulino. La estructuración teresiana de la séptima morada en sus cuatro capítulos aborda el 
aspecto trinitario de la vida de unión; en el segundo capítulo la dimensión cristológica; a continuación, 
las séptimas moradas en su capítulo tercero presentan la realidad antropológica y finalmente el capí-
tulo cuarto la dimensión eclesiológica.

141 La relación intratrinitaria se desborda en lo creado (I) que va desplegándose en la historia 
salvífica como amor en lucha contra el mal (II) y que se vislumbra plenificándose en la nueva creación 
donde el amor reine sobre la abundancia de pecado, gracias a la sobreabundancia de la gracia (III). El 
primer apartado (2.1.1) de la primera parte y el último (4.5.3) de esta tercera parte están en relación 
y en ambos se trabaja la hipótesis.





5. RECAPITULACIÓN





205

El estudio realizado ha ido aportando elementos para formular una posible 
propuesta de antropología teológica. La síntesis final sistematiza los datos obteni-
dos al ir releyendo los términos de la hipótesis en cada uno de los tres ámbitos. 
Además, se ha descubierto una relación con el contenido central de la séptima 
morada teresiana, de tal modo que dicho paralelismo ilumina la sistematización 
de nuestra propuesta.

Seguidamente, se ofrece la recapitulación desde el punto de llegada: es decir, 
a la luz que irradia la séptima morada hacia todo el itinerario recorrido por las tres 
dimensiones antropológicas: la creación amada, la salvación transformadora y la 
plenitud unificadora.

5.1. RELACIÓN CON LA SÉPTIMA MORADA

Al finalizar este estudio y llegados a la morada principal del Castillo, la séptima, 
se adquiere conciencia del proceso realizado y es posible la comprensión de la obra 
teresiana. Los cuatro capítulos en que se estructura la séptima morada expresan el 
culmen de la experiencia humana que acontece en el centro del ser, el lugar donde 
habita el mismo Dios. En esta morada, se vive el misterio de la Trinidad (7M 1) y se 
consuma el matrimonio espiritual (7M 2 cristológico) que transforma a la persona 
(7M 3 antropológico) para la misión (7M 4 eclesiológico)1.

El ser humano es conducido al umbral de la séptima morada, al centro de sí 
mismo, para que experimente lo que sabe y cree por fe, allí se le revela el Dios 
uno y trino2.

Seguidamente, en el capítulo segundo del Castillo Interior, se presenta la 
cristología teresiana como el encuentro con el resucitado; en este adelanto esca-
tológico del «matrimonio espiritual», la persona descubre la mutua donación de 

1 Cf. ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo…, 266-312. Cf. MAS, A. Acercar el cielo…, pp. 
246-279. Cf. HERRÁIZ, M. Introducción…, pp. 124-137.

2 Cf. 7M 1,6 «por visión intelectual […] se le muestra la Santísima Trinidad, todas tres personas 
[…] distintas, […] y un solo Dios, de manera que lo que tenemos por fe, allí lo entiende el alma, […], 
y la dan a entender […] que vendría Él y el Padre y el Espíritu Santo a morar con el alma que le ama y 
guarda sus mandamientos (Jn 14,23)».



206

amor, la reciprocidad. Es la experiencia de Jesucristo en el interior, es el Tú en mí 
y el yo en Ti, sin confundirse. Cuando se vive el misterio de la gracia, uno puede 
ser vida de otro, compenetración de las dos vidas3.

El tercer capítulo teresiano presenta la antropología del hombre nuevo. El 
ser humano se transforma debido al hecho trinitario de la inhabitación (7M 1) y 
gracias a la inserción en el misterio cristológico (7M 2). Cristo vive en el centro y 
la persona pasa a la pro-existencia, relativizando el deseo del encuentro definitivo 
por el compromiso apostólico4.

 En los cuatro capítulos de la séptima morada del Castillo Interior, se da 
una respuesta a la pregunta por el sentido de la plenitud. La Trinidad acontece en 
el ser humano como incorporación a Cristo; se trata de un hecho antropológico 
de madurez humana que se comunica a través de la comunión y la misión ecle-
sial. La entrada en la interioridad es salida al encuentro de los otros en obras con-
cretas y posibles. De este modo, en el último capítulo, se aborda la eclesiología 
como compromiso esponsal, empeñándose en la plenitud para otros. Por lo tanto, 
la gracia recibida es para configurarse a Cristo crucificado5.

Teresa termina su obra invitando a transformar los deseos en compromiso. El 
Castillo Interior es la biografía de todos y cada uno de nosotros en la que se refleja 
la acción de Dios. Y, en la última morada, se concentra lo fundamental y desde ella 
es posible entender el itinerario por las anteriores, recorriéndolas con la conciencia 
de la presencia permanente de Dios. El Castillo se termina de escribir a los sesenta 
y tres años con humor y con una alentadora despedida: la interioridad es regalo 
divino, en la que Dios está presente desde lo cotidiano invitando a la receptividad y 
al agradecimiento desde algunas advertencias y recomendaciones6.

Vista la estructuración de la obra teresiana desde las séptimas moradas, donde 
trata la unión plena en los cuatro aspectos fundamentales mencionados, nuestra 
propuesta se ha enfocado desde el prisma antropológico, contemplando el miste-
rio que acontece en cada existencia. Desde la antropología, con sus limitaciones, 

3 Cf. 7 M 2,1.5.6. Dice la autora en 7M 2,1: «se le representó el Señor […], como después de 
resucitado, y le dijo que […] sus cosas tomase ella por suyas, y él tendría cuidado de las suyas»; en 
7 M 2,5: «El que se arrima y allega a Dios hácese un espíritu con Él […] su vida es ya Cristo»; y en 7 
M 2,6: «Y esto se entiende […] claro […] ser Dios el que da vida a nuestra alma […] ¡oh vida de mi 
vida y sustento que me sustentas! […] de aquellos pechos divinos […] sustentando el alma, salen unos 
rayos de leche».

4 Cf. 7M 3,6.7. Dice en 7M 3,6: «lo que más me espanta de todo […] el deseo que tienen de 
servirle […] no solo no desean morirse, mas vivir muchos años padeciendo […] no desea verse en ella 
[la gloria]; su gloria tiene puesta en si pudiesen ayudar en algo al Crucificado»; y en 7M 3,7: «los de-
seos de gozar de Dios y salir de este destierro […] y mira en sí misma con la continuanza que le tiene 
consigo, y con aquello se contenta y ofrece».

5 Cf. 7M 4,6.8.15. Dice Teresa en 7M 4,6: «Para esto es la oración, hijas mías; de esto sirve este 
matrimonio espiritual; de que nazcan obras, obras»; en 7M 4,8: «Poned los ojos en el crucificado y 
haráseos todo poco»; y en 7M 4,15: «El Señor no mira tanto la grandeza de las obras como el amor 
con que se hacen […] pudiendo cada día más y más».

6 Cf. Epíl. 4. En la 1M se reza vocalmente; en las tres siguientes, 2,3 y 4 M, se conoce la huma-
nidad de Jesucristo; en la 5M se asume la cruz para que en la 6M se perfeccione el amor, se medite la 
Palabra y se viva la contemplación.



207

se trata de leer, interpretar y asumir las dimensiones trinitarias, cristológicas y ecle-
siológicas; el ser humano es un ser interior, comunitario y comprometido, un ser 
creado para plenificarse a través de la historia.

5.2. SÍNTESIS FINAL

Tras mostrar la correlación entre el planteo de la investigación y la estructu-
ración de la séptima morada teresiana, se ofrece una síntesis recapituladora que 
ofrece una posible antropología teológica teresiana.

La creación amada, desde el término razón, aborda la identidad y la libertad. 
Ambos temas teológicos se han configurado desde el proceso de búsqueda del ser 
humano que pretende el descubrimiento del misterio creador. La persona puede 
llegar a conocerse acudiendo al origen de su ser que, para Teresa, está en el Dios-
Amor que da la existencia. Así, la creatura es fruto del amor divino que regala la 
libertad para seguir autorrealizándose y llegar a la madurez desde la experiencia 
primigenia de gratuidad. Además del origen, al ser humano le interesa conocer el 
fin, el para qué ha sido creado. La autora expresa que, a través de la historia de 
salvación, el ser humano culminará en el amor de Dios; su meta, por tanto, es el 
mismo seno de Dios trinitario, al que se puede acceder, por gracia, a través de una 
opción de amor razonada. Así, desde el origen, amor de Dios, hacia la meta, amor 
de Dios, la criatura va descubriendo el misterio de sí misma a lo largo del itinerario 
procesual. Ese encuentro crea asombro y sobrecogimiento, espanto, cuando descu-
bre que la finitud es su identidad y cuando va atisbando el significado del misterio 
de su procedencia y de su finalidad. El ser humano puede ir experimentando el 
misterio —identidad del sujeto libre cuyo origen y fin es el amor— como salvación 
en la historia concreta que le toca vivir en su mundo y en su tiempo.

La hipótesis —el espíritu de Dios desde la compenetración de amor y razón 
devela el misterio asombroso y sobrecogedor (espanto) de la criatura humana— ha 
ido haciendo patente la antropología teológica latente en Castillo Interior. En la 
creación amada el espíritu de Dios, se hace presente gestando la creación. Es decir, 
en el Espíritu el Padre, crea por el Hijo —cristología cósmica— dando la existencia 
a lo que no era en —temporalidad— un tiempo y en un mundo. Este dar vida es 
el primer acontecimiento salvador. En resumen, la criatura libre busca su identidad 
en el origen y en la meta de su existencia y puede conocer y amar en el misterio.

A continuación, en la segunda parte, desde la dimensión soteriológica se 
extraen los contenidos teológicos que ayudan a estructurar una propuesta de la 
antropología teológica teresiana. La razón trata de clarificar la posibilidad de la re-
lación humano-divina, desde la que se despliega un ser humano que, aceptando 
la relatividad de su conocimiento y abriéndose con progresividad al misterio de la 
salvación, puede ir siendo copartícipe del plan soteriológico. El misterio salvador 
se revela en Cristo que es la plena realización de la relación Dios y hombre, en 
quien se cumple a cabalidad el designio divino. Por eso, la antropología teresiana 
es cristología implícita; es decir, se necesita un ser humano que se pueda pensar 



208

desde la encarnación de Dios, que sea receptividad activa —como el Hijo que 
recibe del Padre y el Espíritu— en mutua interdependencia. Un ser humano que 
se va comprendiendo como alteridad divina desde el seguimiento de Jesús, para 
descubrir a Jesucristo como el único y auténtico mediador que salva, es decir, 
ofrece filiación y fraternidad para enfrentar solidariamente la liberación del pe-
cado. La vivencia soteriológica es posible gracias al encuentro con el resucitado 
que comunica el futuro aconteciendo en la historia. La experiencia de la salvación 
transformadora va logrando la compenetración de amor y razón, la unidad en la 
pluralidad de lo humano. Gracias a la relación Dios y hombre, cumplida a caba-
lidad en Cristo, todo ser humano puede rebasar su ser y abrirse a la divinización. 
Este camino no depende exclusivamente del esfuerzo humano sino que, sobre 
todo, es don divino que expresa la eficacia y la fecundidad del conocimiento 
amoroso. Así, es posible aproximarse a la particularidad del ser humano que es 
cuerpo y alma, que se muestra como varón y mujer, capaz de establecer rela-
ciones en un mundo concreto. Este ser humano experimenta la admiración y el 
desafío ante la posibilidad de conocer y comunicar a otros el plan de progresiva 
salvación. La identidad peculiar de lo humano es que, siendo temporal y mun-
dano, se va forjando como sujeto libre y responsable, que puede trascenderse y 
reconocerse alteridad de Dios, gracias al espíritu del Señor.

La hipótesis de estudio —el espíritu del Señor desde la compenetración de 
amor y razón devela el misterio que admira y desafía (espanta) al ser humano— 
va develando la antropología teológica teresiana en clave soteriológica. De este 
modo, el ser humano va conociendo relativa y procesualmente el misterio en la 
relación con Dios que le capacita para coparticipar en la salvación. La clave es 
la persona de Cristo que realiza en plenitud esta relación dialogal y que, por el 
seguimiento, la mediación y el encuentro con el resucitado, va conduciendo al 
ser humano hacia la divinización. Lo que supone un rebasamiento de la finitud en 
que el amar capacita para conocer la peculiar identidad humana a nivel personal, 
social y estructural cósmico. Y, aunque la admiración y el desafío permanecen, 
la persona puede descubrir que la historia va siendo conducida a plenitud por el 
espíritu del Señor que continúa estando presente activamente en el tiempo y el 
mundo.

Finalmente, en la tercera parte, la antropología teológica teresiana latente en 
la obra Castillo Interior, leída en clave escatológica, da pie a sistematizar algunos 
contenidos teológicos que no siempre aparecen nítidamente tratados, sino que, 
más bien, se presentan únicamente evocados y sugeridos y siempre abiertos a 
ulteriores profundizaciones y formulaciones. La razón puede abrirse a la compren-
sión de la plenitud unificadora entendida como la meta y como el rebosamiento 
del proceso soteriológico iniciado en la creación amada. Es decir, se descubre, 
entiende y contempla al ser humano desde la divinización, o sea, se ve la cristifi-
cación de todo lo personal, social y cósmico a la que puede llegar la historia. Así, 
en los textos de Teresa, se descubre que el misterio del ser humano se revela en 
el Dios que, habitando lo humano, amplifica el conocimiento humano. Se pre-
senta el amor que vislumbra a Dios al entrar en el ámbito de la presencia divina 



209

en la que el ser humano va unificándose en la medida que la voluntad de Dios 
es su única pretensión. Y así llega a la plenitud unificadora, meta que da sentido 
al existir, donde la escatología es la conclusión que completa la antropología. Este 
proceso, en el capítulo tres, se contempla desde un final positivo porque es Dios 
mismo quien garantiza el encuentro definitivo con Él. Esta posibilidad de ver cara 
a cara a Dios es un ya sí pero todavía no que desvanece el estupor y pavor del 
ser humano, ya que puede vivir en el presente el futuro, y así experimentar la 
salvación y, a la vez, esperar su plenitud, pues aun no se ha consumado. El Espíritu 
Santo es quien estando presente —trascendencia encarnada— va comunicando 
al Dios trino hasta la plenificación total. El ser humano puede, por gracia, vivir es-
perando porque sabe que la iniciativa y la conclusión son de Dios, quien sostiene 
la finitud humana y va guiando la libertad para acoger la inhabitación trinitaria.

La hipótesis —el Espíritu Santo desde la compenetración de amor y razón 
desvanece el estupor y pavor del ser humano ante el misterio que va develándo-
se— ayuda a recorrer el único proceso en su triple dimensión, y así la antropología 
teológica escatológica se puede formular como plenitud unificadora. El ser huma-
no atisba su misterio en Dios cuando el conocimiento se consolida al descubrir 
con gozo que el final es de plenitud. De tal modo, la antropología se esclarece en 
la escatología, lo definitivo ilumina el sentido de la existencia desde la experiencia 
del amor de Dios. Él mismo se encarga de que el ser humano pueda libremente 
implicarse en el proceso para el develamiento del misterio y el espanto se disipe 
ya sí pero todavía no totalmente. Por eso, el ser humano libre espera confiada-
mente un desenlace positivo gracias al Espíritu Santo que sigue presente anuncian-
do al Dios trinitario hasta la plenificación total.





6. CONCLUSIÓN





213

Recapitulado el estudio y habiendo sintetizado los datos de la investigación, 
en este momento se trata de explicitar una posible propuesta de antropología 
sistemática siguiendo, como siempre, el recorrido del proyecto divino único en su 
triple dimensión creadora, salvadora y consumadora, de tal modo que se pueda 
vislumbrar una imagen del ser humano en proceso de plenificación. El análisis se 
ha realizado bajo el supuesto de que la hipótesis va guiando el camino que per-
mite sacar a la luz la latente concepción de lo humano en Teresa.

A partir de los resultados, se formula una propuesta antropológica que se 
sistematiza siguiendo los términos de la hipótesis —espíritu, la compenetración 
de razón y amor y el espanto— a lo largo de cada uno de los tres ámbitos: el 
creacional, el soteriológico y el escatológico. La interrelación de los términos y los 
ámbitos aportan características valiosas para estructurar nuestra limitada y parcial 
Propuesta de antropología teológica en Castillo Interior de Santa Teresa.

Desde la investigación realizada, se puede afirmar que el eje y la clave que 
estructura la antropología teológica teresiana es el Espíritu. La autora se revela 
como una pneumatóloga hablando del ser humano.

En primer lugar, a partir de lo descubierto al estudiar los textos que contienen el 
término espíritu referido a Dios —capítulo cinco de las tres partes—, se extraen rasgos 
que ayudan a ir configurando una antropología pneumatológica. Las notas de esta an-
tropología se sistematizan en el apartado «la presencia del Espíritu» donde se presenta 
un ser humano gestado y orientado hacia la plenificación total en Dios trino.

En segundo lugar, el apartado que titulo «La sabiduría amorosa» trata de dar 
cuenta de lo descubierto desde la compenetración de razón y amor; esta compe-
netración revela la posibilidad de una aproximación al misterio del ser humano. A 
partir del contenido de los capítulos uno, dos y tres de las tres partes, se extraen de-
terminadas características de la antropología latente teresiana que se han ordenado 
para responder y dar cuenta del misterio humano a través de cómo la razón conoce, 
el amor vislumbra y el ser humano adquiere un conocimiento entrañable.

En tercer lugar, el espanto experimentado ante el misterio tremendo y fas-
cinante del ser humano se ha ido desplegando a lo largo de la tesis, como se 
ha dicho anteriormente con vocablos —asombro-sobrecogimiento, admiración-
desafío y estupor-pavor—, del mismo campo semántico. Así los análisis de los 



214

cuartos capítulos de cada parte han ido aportando datos valiosos para configurar 
nuestra propuesta antropológica.

Se finaliza esta parte conclusiva recogiendo todas las características descu-
biertas para sistematizar una posible antropología teológica en el apartado que 
titulo «El ser humano ante la sabiduría amorosa del Espíritu». El misterio humano, 
gracias a la circumincesión realizada por el Espíritu, se puede ir conociendo y 
amando en la esperanza de una total resolución en Dios uno y trino.

De este modo, se ha tratado de sistematizar los datos sobre el ser humano, 
de una determinada manera, para ofrecer una propuesta de antropología teoló-
gica teresiana, que se ha ido desplegando con características propias aunque no 
siempre bien definidas ni estructuradas. El estudio ha ido constatando una mayor 
correlación de cada uno de los términos con una de las dimensiones; el espíritu 
con escatología, la compenetración de razón y amor con soteriología, y el espanto 
con creación. Por eso, a partir de esta intensificación se configura el orden de 
exposición de la presente conclusión en los apartados ya indicados: la presencia 
del Espíritu, la sabiduría amorosa, y el espanto ante el misterio. Se finaliza la tesis 
confirmando la hipótesis, afirmando que el misterio del ser humano se devela en 
la sabiduría (Logos) amorosa (Padre) del Espíritu. Así se rescata la antropología 
pneumatológica teresiana revelándose en Dios trinitario.

6.1. LA PRESENCIA DEL ESPÍRITU

Se ha descubierto que la antropología teresiana se puede caracterizar funda-
mentalmente de pneumatológica; este rasgo esencial permea toda la existencia 
del ser humano.

El estudio del término espíritu referido a Dios en los tres ámbitos —crea-
ción, salvación y escatología— aporta características relevantes de la antropo-
logía latente teresiana. La autora en la obra Castillo Interior no cita con mucha 
frecuencia al espíritu, —debido al condicionamiento histórico de la época que 
lo consideraba como peligro de iluminismo, perseguido por la Inquisición— 
pero sí está presente y es posible rastrearlo entre sus palabras. Se han encontra-
do textos valiosos que permiten reconstruir su pneumatología de presencia, de 
orientación y de donación.

Por tanto, el Espíritu posibilita en la temporalidad la relación ser humano-
Dios; para eso, se encarna y comunica sus dones a un ser humano que, gracias a 
la receptividad, puede acogerlos. El sujeto receptivo se va capacitando para con-
figurarse a Cristo y cooperar en el proceso soteriológico. El ser humano receptivo 
y capacitado puede ir aproximando el esjaton.

A partir de los datos, se puede deducir que la teología antropológico-pneu-
matológica en Teresa se caracteriza por:

– la receptividad de la creatura, en que la finitud se abre y acoge lo inespe-
rado de Dios;



215

– la capacitación del ser humano, en que la fragilidad se fortalece para tra-
tar de vencer el mal asumiendo el ser víctima;

– la aproximación al presente de lo último y definitivo es lo que acontece 
en la vida resucitada experimentando la desmesura.

Por tanto, la finitud humana por su receptividad puede acoger el amor di-
vino. Amor que morando en el ser humano viabiliza una antropología de la ca-
pacitación, que puede ayudar en el padecimiento y asunción de la negatividad. 
Así, en cada ser humano que acoge la existencia que Cristo inició en la historia, 
se revela una antropología que aproxima el esjaton. Por tanto, la antropología 
pneumatológica posibilita vivir en la historia atisbos de eternidad. En definitiva, se 
presenta una antropología pneumatológica caracterizada como evolutiva, gracias 
a la receptividad; unitaria, gracias a la capacitación; y esperanzada gracias a la 
aproximación de lo definitivo.

Los verbos asociados al Espíritu son de acción y expresan la capacidad de im-
pulsar (evolución), transfigurar (unidad de lo diverso) y escatologizar (ultimar en 
esperanza resucitada, llevar a desmedida consumación). Es decir que el proyecto de 
ser humano —espíritu de Dios— se desenvuelve en la historia —espíritu del Señor— 
hasta la consumación —Espíritu Santo—, gracias a la comunión trinitaria.

6.2.  LA SABIDURÍA AMOROSA ES COMPENETRACIÓN DE 
RAZÓN Y AMOR

La antropología pneumatológica teresiana se caracteriza por la compenetra-
ción, que se va a aplicar a los diversos aspectos de la existencia humana. De ahí 
la valoración de todo lo humano que se formula en una clave abarcadora; el es-
fuerzo por enfrentar la división y superar los dualismos, pensando la unidad de la 
diversidad; y, en tercer lugar, la compenetración llevada hasta el final de la unión 
con Dios, que genera el gozo pleno escatológico. El Espíritu ilumina en la opción 
por el amor desde donde se puede comprender la existencia como regalo de 
amor. Un amor que capacita para la salvación y que se desenvuelve en el proceso 
histórico hasta la unión con Dios. En ese encuentro del ser humano con Dios, la 
razón —atisbando el misterio— y el amor —vislumbrando a Dios— cooperan en 
la plenificación de lo humano.

Seguidamente se abordan los datos aportados por el estudio de los términos 
razón, amor y juntos razón y amor en los tres ámbitos —creación, salvación y 
escatología— para extraer aquellas características que ayudan a configurar la an-
tropología pneumatológica teresiana en clave de interrelación y comunión.

6.2.1. La razón conoce el misterio
El capítulo primero, en las tres partes, presenta un ser humano que se cues-

tiona y puede, aproximándose al proyecto soteriológico, llegar al conocimiento 
de su misterio.



216

Los datos aportados desde la razón, revelan que la creatura teresiana es ansia 
infinita inserta en finitud, y el autoconocimiento —socratismo teresiano— se va 
logrando gracias a la acogida de los dones que desbordan la existencia. Además, 
esta apertura descubre la necesidad de salvación debido a la des-gracia que su-
pone la fuerza del mal —otra dimensión del ser en la que el pecado provoca gran 
contradicción existencial—, y la gracia que supone el designio universal de salva-
ción de Dios. Se habla de la desgracia-agraciada. Y, a pesar de la inseguridad del 
conocimiento y de la desgracia del rechazo de Dios, Él permanece en la donación 
de su ser colmando plenamente la creación salvada.

A partir de los datos obtenidos en la investigación se puede inferir que la an-
tropología pneumatológica teresiana enriquecida desde la clave del conocimiento 
se caracteriza por presentar:

– un ser humano que es imagen de Dios, lo que significa que la criatura 
recibe su originalidad, dignidad, consistencia y gran valía de Dios; que es 
una creatura libre para optar por la plena humanización de modo inteli-
gente y amoroso;

– un ser humano como alteridad abarcante, que escucha la Palabra y puede 
coparticipar en la salvación al acoger la sobreabundancia de la gracia y 
tratar de superar la des-gracia del pecado;

– una antropología de plenitud que se puede ir experimentando en la histo-
ria, acogiendo el don de Dios que hace experimentar una vida resucitada 
que satisface plenamente.

Así, la antropología teresiana irradia un carácter de una alta valía, respeto y 
apreciación de la dignidad del ser humano a sí mismo, al otro y a Dios. Lo humano 
se realiza con y desde una perspectiva de alteridad que supone un ser abarcador 
que va asumiendo también el encorvamiento del pecado, y orientando hacia la 
definitividad de la nueva humanidad. Por eso, la creación desde el Hijo posibilita 
la encarnación para la plenificación. Se devela una antropología pneumatológica 
caracterizada, desde la razón, como: dignificante, por ser imagen de Dios; de 
alteridad, gracias a su capacidad abarcadora; y de definitividad o concluyente, al 
acoger la vida resucitada.

La razón ilumina la búsqueda del sentido de la existencia recibiendo los do-
nes del Creador, para ir apostando por el proyecto salvador de cristificación, espe-
rando el develamiento del misterio humano en Dios.

6.2.2. El amor vislumbra el misterio
Seguidamente, el término amor estudiado en los tres ámbitos, revela que la 

existencia creada por amor puede, a través del amor de Jesucristo, llegar a vislum-
brar al mismo Dios Amor.

Los datos dicen que el amor creador de Dios busca darse a la creatura capaz 
de acogerlo en una existencia libre y gratuita. La persona puede ser capaz de amar 
como respuesta al abajamiento divino en Cristo, que salva a través del seguimiento 



217

del único mediador, posibilitando el encuentro con el resucitado. Se aborda la 
responsabilidad como fundamento de la existencia que responde al amor. De este 
modo, la vida se va conformando a Jesucristo, plenitud realizada, lo que permite 
hablar de una antropología cristológica.

A partir de los datos obtenidos en el estudio, se puede desprender la antropolo-
gía pneumatológica teresiana enriquecida por el amor y caracterizada como:

– antropología de la gratuidad y libertad, que presenta un ser humano que 
al relacionarse con Dios recibe libremente el amor creador divino, para, a 
su vez, entregarlo gratuitamente.

– una antropología encarnatoria, que salva mediante la liberación y el en-
sanchamiento: liberando del pecado de la división (dia-bolo), unifica; y, 
además, ampliando el conocimiento de lo humano, acoge lo que le des-
borda y plenifica. La ductilidad humana puede llegar a ser la alteridad en 
que Dios se transfigura.

– una antropología del exceso, en que la nueva creación nacida del en-
cuentro con el resucitado degusta lo definitivo como abundancia que so-
brepasa lo humano e impulsa a cooperar con Cristo en la transformación 
de lo histórico. Se acerca el futuro al presente y se incrementa el ya sí, sin 
olvidar el todavía no.

Así, se rescata una antropología de relación entre Dios y el ser humano, quien 
acoge la gracia transformadora que desborda lo humano. Además, es una antro-
pología que puede armonizar la espiritualidad y la corporalidad; integrar todo el 
ser con mente y cuerpo; posibilitar la comunión de lo divino y humano; todo ello 
en un proceso de unificación. El sentido de la existencia humana se descubre en 
la trascendencia encarnada que se experimenta como un rebasamiento del ser, en 
que se goza de manera anticipada la cercanía de Dios. Se devela desde el amor 
una antropología pneumatológica caracterizada por: la receptividad, para acoger 
el don de la existencia; la unificación, al responder a la encarnación; y el rebasa-
miento, al ser habitada por Dios.

El amor divino regala la existencia como proyecto de filiación y fraternidad. 
El conocimiento personal y de Dios encamina hacia el amor al prójimo, que lleva 
a la unificación del ser en torno a la voluntad divina que desde lo profundo se 
desborda acercando la plenitud.

6.2.3. La compenetración de razón y amor
Los datos del capítulo tercero, la razón y el amor en los tres ámbitos, van 

perfilando un conocimiento entrañable para sistematizar una antropología poten-
ciadora del ser humano. El amor estimula el conocimiento y la razón vigoriza, da 
solidez y consistencia al amor; de tal modo que se puede afirmar que la recipro-
cidad humaniza.

Se presenta un ser humano que gracias al amor de Dios, origen de todo, 
puede entender su finitud y puede amar a otro. Se afirma que razón y amor se 



218

potencian en Dios. La salvación consiste en que la razón puede decidir enrique-
cerse con amor y la lucidez del amor rebasa la razón; este camino soteriológico es 
concedido por gracia. Se trata de un camino hacia la divinización como posibili-
dad de plenitud unificadora, en que la razón y el amor cooperan para que el ser 
humano pueda entender y amar lo diferente, sabiendo que el final positivo está 
garantizado en Dios.

A partir de los datos del estudio se puede desglosar la antropología pneu-
matológica teresiana enriquecida por la compenetración de razón y amor con las 
siguientes características:

– antropología del amor sabio, que crea, sostiene e impulsa hacia la plena 
humanización; se valora la existencia surgida del amor, por amor y para 
el amor; así nace un ser humano frágil que es creación buena y, al mismo 
tiempo, propensa al mal;

– antropología de la gratitud, que aproxima lo último como felicidad y di-
cha degustada en medio de las fuerzas destructoras del mal, y eso condu-
ce al agradecimiento y la alabanza porque el amor es más fuerte que la 
muerte;

– antropología de llegada de la promesa, antropología de final positivo, en 
que se cumple lo definitivo, la unión amorosa con Dios que irradia lo 
pleno a todo el proceso histórico.

A partir de los datos se rescata una antropología ascendente, que presenta 
al ser humano finito, frágil; que valora la existencia humana al inscribirla en el 
amor, induciendo un itinerario de inconclusa perfección, desde el deseo de la 
meta a la que puede llegar. Una antropología de alabanza, porque la persona 
es consciente de ser agraciada —ya, aquí y ahora— por la presencia de lo de-
finitivo, y se hace antropología laudatoria por la gracia que aproxima lo defini-
tivo. Esta positiva propuesta se formula como antropología de parusía, se hace 
presente el futuro a través de la llegada de una vida desbordante nacida de la 
unión con Dios. En definitiva, se devela una antropología pneumatológica desde 
la compenetración de razón y amor, caracterizada por ser ascendente, gracias 
al amor sabio, laudatoria, porque experimenta la gratitud, y de parusía, como 
presencia de la llegada de lo prometido.

La racionalidad amorosa o conocimiento entrañable remite a un ser huma-
no, antropología teológica, imagen y semejanza del Dios que crea, sostiene y 
consuma en el amor. La eficacia y fecundidad del amor sabio se manifiesta y se 
verifica en la tarea misionera de cooperación en la realidad histórica para la plena 
humanización.

En síntesis, el Amor del Padre y el Logos del Hijo se infunden en el ser hu-
mano por el Espíritu. Así, la sabiduría amorosa que el ser humano recibe del 
Espíritu le va capacitando para aproximarse al misterio tremendo y fascinante de 
lo humano.



219

6.3. EL ESPANTO ANTE EL MISTERIO

La antropología teresiana se tiñe de filosofía cuando se aborda el espanto ge-
nerado ante lo tremendo y lo fascinante del misterio humano. Los textos sugieren 
y motivan un universo muy rico de palabras para expresar este «gesto filosófico 
primordial»1, que el ser humano experimenta ante los temas fundamentales antro-
pológicos: la existencia, el amor y la muerte. De esta vivencia se rescatan rasgos 
de la latente antropología pneumatológica teresiana.

Los datos emanados del análisis de los textos muestran que la identidad del ser 
humano se forja abriéndose a la diversidad que ensancha; lo que posibilita entender 
el sentido de la existencia desde el principio al fin. Se comprende la identidad como 
apertura a la diversidad. De este modo, la singularidad del sujeto se manifiesta en 
su capacidad de perfeccionamiento; por lo que puede ir asumiendo, por gracia, la 
capacidad de bien y la propensión al mal. Se habla de la unificación desde los desa-
fíos de la condición finita. Por eso, el ser humano va viviendo el ya-sí, todavía-no al 
irse configurando a Cristo y aproximándose al misterio humano desde el asombro-
sobrecogimiento y la admiración-desafío hasta que se desvanece el estupor-pavor 
al descubrirse habitado por la Trinidad. Se habla de la procesualidad de lo humano 
hasta poder llegar al gozo definitivo.

La antropología pneumatológica teresiana, desde la clave del misterio tremen-
do y fascinante del ser humano, se revela con las siguientes particularidades:

– enriquecedora, ya que el ser humano llega a mayor humanización cuan-
do Dios se comunica dándole anchura con su amor; así se ensancha y 
acrecienta lo humano con la grandeza divina;

– transformadora, gracias al proceso soteriológico que aproxima el misterio, 
aunque sin entenderlo absolutamente; así el poder del mal supone un 
desafío a integrar en el camino hacia la unificación; 

– y posibilitadora de nuevas dimensiones de lo humano cuando se abre al 
trascendente que se hace presente; el ser humano descubre el misterio de 
su existencia, tanto la duración, como la extensión y la profundidad de la 
vida, en Dios.

Así, a partir de los datos, se rescata una antropología potenciadora del auto-
conocimiento del ser humano, lo que es posible gracias a su capacidad relacional 
desde su ser dialógico en la alteridad. Entonces, lo humano se ensancha y se capa-
cita para la sabiduría divina. Esta remite a una antropología desafiante al cambio, 
que, desde la humildad2, puede acoger la gracia transformadora que desborda lo 
humano. Otro rasgo antropológico se refiere a su ser procesual tanto en lo perso-
nal como en lo relacional y en lo estructural, cuando se abre a la comprensión del 

1 ÁLVAREZ, T. «Admiración, estupor, espantar(se)…», p. 313.
2 En el Castillo Interior el término humildad aparece en 33 textos: 1M 1,3; 2, 5.8-9.11.13; 3M 

1,7 y 9; 2,2.6 y 8; 4M 1,6; 2,9; 3,4 y 5; 5M 1,8; 3,9.11 y 18; 4,16; 5,6 y 10; 6,8; 8,4 y 10; 6M 9,11-
13 y 15; 10,7; 7M 4,8 y 14; Epíl. 2.



220

misterio. La relación Dios y hombre acontece en la integralidad del ser sin redu-
cirse a un intimismo y potenciando la existencia concreta que no se evapora en 
un abstracto universal. En definitiva, se devela una antropología pneumatológica 
desde el gesto filosófico del espanto, caracterizada por ser: dialógica, gracias a la 
relacionalidad; unificadora, por el desafío del cambio transformador; e integral, 
gracias al carácter procesual.

El término espanto en clave teresiana detecta y expresa una concepción de lo 
tremendo y lo fascinante como asombro y sobrecogimiento ante el conocimiento 
del misterio del ser humano a la manera de una existencia finita hacia la pleni-
tud; como admiración y desafío ante el descubrimiento del plan divino —cristifi-
cación—, el cual es propuesto para el ser humano creado en esta historia; y como 
estupor y pavor ante la visión de Dios reinando que devela el misterio inefable.

En definitiva, se ha ido configurando una antropología sustentada en una 
cristología implícita que interpreta lo humano desde lo trinitario: la misión del 
Hijo encomendada por el Padre y alentada por el Espíritu se manifiesta en Amor. 
Así, esta propuesta antropológica teresiana es claramente escatológica, porque 
desde la plenitud se profundiza la dimensión encarnatoria-salvífica, y se ilumina 
la capacidad de relación del ser humano con Dios. La revelación del misterio de 
Dios en la inmanencia supone una manifestación explícita, y, a la vez, una inédita 
renovación.

6.4.  EL SER HUMANO ANTE LA SABIDURÍA AMOROSA 
DEL ESPÍRITU

La antropología unitaria pneumatológica teresiana presenta el misterio del ser 
humano develándose en el misterio trinitario, es decir, en la sabiduría amorosa 
del Espíritu.

En la obra teresiana se descubre la donación de Dios como el fundamento 
trascendental de lo humano, lo que genera asombro y sobrecogimiento ante el 
misterio del origen y del fin. Ambos, el principio y la consumación, se entienden en 
interacción; debido a que la creación se contempla como hecho salvífico desde el 
proceso en el que todo lo creado está orientado a la nueva creación.

La relación Dios-hombre es posible y se ha realizado en la historia humana 
en Jesucristo, así la encarnación aproxima y revela el misterio humano. El ser 
humano se caracteriza por la receptividad, por la relacionalidad y por la unidad, 
en un proceso de plena realización de lo humano. Este ser humano se configura 
como sujeto personal, como misterio que admira y desafía, porque la compleja 
finitud es conducida por el espíritu del Señor hacia la divinización.

La plenitud del hombre a través de la unión con Dios es punto de llegada 
de la creación soteriológica y es el cumplimiento de la antropología. La historia 
puede ser tiempo de salvación para cada existencia que espera la plenitud de 
los tiempos cuando se manifieste lo definitivo. Este proyecto antropológico se ha 



221

cumplido ya en Jesús de Nazaret —prolepsis humana— y continúa en la expe-
riencia eclesial en la que se vive la dimensión sacramental, profética y mística3.

La sabiduría amorosa del Espíritu va generando en cada ser humano la expe-
riencia de plenitud, y gracias a la relación con Dios trinitario es posible compren-
der el misterio de sí mismo, del otro y de Dios.

Además, el ser humano teresiano, contemplado ante la sabiduría amorosa del Es-
píritu, Dios trinitario, a lo largo del proceso de creación-salvación-consumación, puede 
ser comprendido y descrito a través de una antropología pneumatológica-trinitaria. La 
propuesta antropológica teológica puede ser caracterizada por ser dignificante, unitaria 
y plena; es decir, puede ser descrita por su positividad —valorizadora de lo humano—; 
su ser unificadora de las diversas dimensiones —creadora de comunión—; y, además, 
por su orientación plenificadora de lo humano desde la cristología.

La propuesta teresiana descubierta presenta lo humano como valioso porque 
entiende y confiesa su más profundo origen en el ser imagen de Dios. Imagen y visión 
de lo humano que en la realidad histórica se va desplegando como un ser receptor de 
la gracia, abierto al cambio superador y estimulado a la perfección.

Esta visión positiva de lo humano no ignora el mal con su carga de pecado 
y muerte, sino que lo integra en la antropología soteriológica teresiana desde lo 
trinitario y en permanente referencia a la cristología, antropología cumplida. Asi-
mismo, la pretensión de comunión de la detectada antropología teresiana se va 
logrando en la búsqueda de la unidad en la diversidad y gracias a la orientación 
—infundida en la creación— hacia la plenitud. De ese modo puede ser posible el 
proceso histórico unificador a través del carácter dialogal y ascendente-plenifica-
dor, que integra equilibradamente a lo largo de la existencia toda la vitalidad de 
los diversos ámbitos, para la con-formación de lo humano a Cristo.

Por último, la propuesta presenta la creación para la plenificación a través de un 
proceso histórico de salvación. Desde la escatología la realidad del ser humano se di-
visa con optimismo, asumiendo la riqueza y complejidad de un ser relacional abierto 
a la gracia y la comunión en un contexto de desgracia y división, injusticia y pecado. 
Esta mirada es la que descubre la creación para la salvación total en la divinización y, 
por eso, la historia puede ser interpretada como un proceso de cristificación de lo real 
en su dimensión personal, social y cósmica. La propuesta de antropología teológica 
muestra el significado último de todo desde la espera escatológica.

De ese modo, la hipótesis, por la cual el Espíritu desde la compenetración de 
amor y razón devela el misterio fascinante y tremendo (espanto) del ser humano 
en el Dios trinitario, se confirma. Esta ratificación, cambiando el orden de los 
términos investigados (espanto, razón, amor y espíritu) se transforma en tesis: el 
misterio del ser humano se devela en la sabiduría amorosa del Espíritu.

3 Cada creyente es invitado al crecimiento en la experiencia de interioridad, de comunitarie-
dad y de compromiso. En Teresa, la mística es hacer experiencia de lo que se cree por fe; traer lo 
escatológico a la historia individual y comunitaria. Es la vivencia de lo sagrado en espacios y tiempos 
determinados en los que se armoniza pasado, presente y futuro; esto, finalmente, forma parte de la 
vivencia sacramental.





7. BIBLIOGRAFÍA





225

7.1. FUENTES
7.1.1 Ediciones críticas

7.1.1.1. Obras completas

CRUZ, T. de la. Teresa de Jesús, doctora de la Iglesia. Obras completas. 5. ed. 
Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1987.

FUENTE, V. de la. Escritos de Santa Teresa. 2 v. Madrid: M. Rivadeneyra, 
1877-1879.

SANTA TERESA, S. de. Obras de Santa Teresa de Jesús. 9 v. Burgos: Tipografía 
de «El Monte Carmelo», 1915-1924.

SANTA TERESA, S. de. Obras de Santa Teresa de Jesús. 2 v. Buenos Aires: 
Editorial Poblet, 1941.

7.1.1.2. Castillo Interior

ÁLVAREZ, T.; MAS, A. Castillo Interior. Santa Teresa de Jesús. Burgos: Editorial 
Monte Carmelo, 1990.

FUENTE, V. de la. «Las Moradas». En: Teresa, de Ávila, Santa, 1515-1582. 
Escritos. Madrid: Casa Editorial Hernando S.A, 1930, pp. 405-490.

SANTA TERESA, S. de. «Las Moradas». En: Obras de Santa Teresa de Jesús. 
Burgos: Tipografía de «El Monte Carmelo», 1917, pp. 5-212. 

SANTA TERESA, S. de, «Las Moradas». En: Obras de Santa Teresa de Jesús. 
Buenos Aires: Editorial Poblet, 1941, vol.1, pp. 525-712.

7.1.1.3. Otras ediciones consultadas

Obras Completas

BARRIENTOS, A. (Dir.). Santa Teresa de Jesús. Obras Completas. 5.ª ed. Ma-
drid: Editorial de Espiritualidad, 2000.

MADRE DE DIOS, E. de la; STEGGINK, O. Santa Teresa de Jesús. Obras com-
pletas. 8.ª ed. Madrid: Editorial BAC, 1986.



226

HERRÁIZ, M. Santa Teresa de Jesús. Obras completas. Salamanca: Ediciones 
Sígueme, 1997.

– Obras de la Gloriosa Madre Santa Teresa de Jesús, fundadora de la reforma 
de la Orden de Nuestra Señora del Carmen. 2 v. Madrid: en la Imprenta de 
D. Joseph Doblado, 1793.

– Obras de Santa Teresa de Jesús, edición novísima corregida y aumentada. 6v. 
Madrid: Compañía de Impresores y Libreros del Reino, 1881.

– Oeuvres complètes. Sainte Thérèse de Jésus. SAINT JOSEPH, G. du (Trad.). 
Paris: Éditions du Seuil, 1948.

– Teresa, de Ávila, Santa, 1515-1582. Escritos. Añadidos e ilustrados por Vi-
cente de la Fuente. Madrid: Hernando, 1930-1931.

SANTULLANO, L. Obras completas, Santa Teresa. Madrid: Editor M. Aguilar, 
1942.

Castillo Interior

«Las Moradas». En: Obras de la Gloriosa Madre Santa Teresa de Jesús, fun-
dadora de la reforma de la Orden de Nuestra Señora del Carmen. Madrid: 
Imprenta de D. Joseph Doblado, 1793, vol. 2, pp. 1-203.

«Le Chateau de l’ame ou le livre des Demeures (1634-1639)». En: Oeuvres 
complètes. Sainte Thérèse de Jésus. SAINT JOSEPH, G. (Trad.). Paris: Édi-
tions du Seuil, 1948, pp. 814-1060. 

NAVARRO, T. Las moradas. Santa Teresa. 4.ª ed. Madrid: Ediciones de «La 
Lectura», 1933.

ONAINDIA, A. Egoitzak edo Barne-Gaztelua. Lizarra: Aita Karmeldarrak, 
1981.

RODRÍGUEZ, J. V. Castillo Interior o Las moradas. 7.ª ed. Madrid: Editorial de 
Espiritualidad, 1999.

SANTA TERESA. Las Moradas. 11.ª ed. Madrid: Editorial Espasa-Calpe, 1981.

7.2. INSTRUMENTOS DE TRABAJO

Archivium bibliographicum Carmelitanum, (ABC). Roma: Teresianum, 1956-
1981.

Archivium bibliographicum Carmeli Teresiani (ABCT). (Collectio Bibliographica 
a Pontificia Facultate Teresianum). Roma: Teresianum, 1979-2005, vol. 25-
45.

ABBAGNANO, N. Diccionario de filosofía. GALLETTI, Alfredo (Trad.). Méxi-
co: Editorial Fondo de Cultura Económica, 1963. 

ÁLVAREZ, T. «Glosa a la bibliografía del doctorado teresiano». Ephemerides 
Carmeliticae, 22 (1971), pp. 495-542.



227

ÁLVAREZ, T. «Galería bibliográfica del IV Centenario». Monte Carmelo, 90 
(1982), pp. 357-370.

ÁLVAREZ, T. «Nota histórica sobre el autógrafo del Castillo Interior». En: ÁL-
VAREZ, T.; MAS, A. Castillo Interior. Santa Teresa de Jesús. Burgos: Editorial 
Monte Carmelo, 1990, vol. II, pp. 239-266.

ÁLVAREZ, T. «Glosas bibliográficas». En: Estudios Teresianos. Burgos: Editorial 
Monte Carmelo, 1996, vol. 3, pp. 609-684.

ALVIRA, M. I. «Références bibliographiques». En: Vision de l’homme selon 
Thérèse d’Avila. Une philosophie de l’héroïsme. Paris: Éditions F. X. de Gui-
bert (O.E.I.L), 1992, pp. 437-446.

ASTIGARRAGA, J. L.; BORRELL, A. Concordancias de los escritos de Santa 
Teresa de Jesús. 2v. Roma: Editoriales OCD, 2000.

«Bibliographia Internationalis Spiritualitatis» (BIS). Roma: Teresianum, 1969-
2007, vol. 1-39.

«Bibliographia Carmelitana annualis 2000». Carmelus, 48 (2001), pp. 5-378.
«Bibliographia Carmelitana annualis 2001». Carmelus, 49/2 (2002), pp. 231-483.
«Bibliographia Carmelitana annualis 2002». Carmelus, 50/2 (2003), pp.187-463.
«Bibliographia Carmelitana annualis 2003». Carmelus, 51/2 (2004), pp. 259-494.
«Bibliographia Carmelitana annualis 2004». Carmelus, 52/2 (2005), pp. 243-454.
«Bibliographia Carmelitana annualis 2005». Carmelus, 53/2 (2006), pp. 313-323.
«Bibliografía selecta». En: Introducción a la lectura de Santa Teresa de Jesús. 

BARRIENTOS, A. (Dir). Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1978, pp. 13-23.
CASTELLANO, J. «Balance de los estudios doctrinales. IV Centenario tere-

siano». Monte Carmelo, 90 (1982), pp. 64-85.
CARRIÓN, M. «Bibliografía». En: Arquitectura y cuerpo en la figura autorial de 

Teresa de Jesús. Barcelona: Editorial Anthropos, 1994, pp. 291-316.
CENTRO INTERNACIONAL DE ESTUDIOS MÍSTICOS. La mística en el siglo 

XXI. Madrid: Editorial Trotta, 2002.
COVARRUBIAS, S. Tesoro de la lengua castellana o española. 5.ª ed. (Repro-

duce la de Martín de Riquer, de la Real Academia Española, publicada en 
1943, según la original de 1611). Madrid: Editorial Alta Fulla, 1984.

CUARTAS LONDOÑO, R. «Bibliografía». En: Experiencia trinitaria de Santa 
Teresa de Jesús. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2004, pp. 587-624.

CUERVO, J. R. Diccionario de Construcción y régimen de la Lengua Caste-
llana. 8 v. Bogotá: Instituto Caro y Cuervo, 1987.

Diccionario de Mística. BORRIELLO, L. (Dir.) . Madrid: Editorial San Pablo, 
2004.

Diccionario de Santa Teresa de Jesús. ÁLVAREZ, T. (Dir). Burgos: Editorial 
Monte Carmelo, 2000.

Dictionnaire de Spiritualité. Ascetique et mystique. Doctrine et histoire. VIL-
LER, M. (Dir.). 17 v. Paris: Éditions Beauchesne, 1937-1995.



228

DIEGO SÁNCHEZ, M. «Bibliografía del Centenario Teresiano». Teresianum, 
34/2 (1983), pp. 355-451.

DIEGO SÁNCHEZ, M. Bibliografía sistemática de San Juan de la Cruz. Madrid: 
Editorial de Espiritualidad, 2000.

DIEGO SÁNCHEZ, M. Bibliografía sistemática de Santa Teresa de Jesús. Ma-
drid: Editorial de Espiritualidad, 2008.

DÍEZ GONZÁLEZ, M; VEGA SANTOVEÑA, F. «Centenario. Índices de la Re-
vista Monte Carmelo, años 1900-2000». Monte Carmelo, 108/1-3 (2000).

DOMINGO, F. «Presencia de los estudios teresianos. Panorama internacio-
nal». Monte Carmelo, 89 (1981), pp. 378-408.

EGIDO, T. «Santa Teresa y las tendencias de la historiografía actual». Teresia-
num, 33 (1982), pp. 159-180.

FORTES, A. «IV Centenarium mortis s. Teresiae». Archivum Bibliographicum 
Carmeli Teresiani, 28 (1981-1982).

FORTES, A. Léxico de Santa Teresa de Jesús. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 
1997.

FORTES, A. «Bibliografía de bibliografías teresianas». En: ÁLVAREZ, T. Diccionario 
de Santa Teresa de Jesús. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000, pp. 183-185.

IZQUIERDO SORLI, M. «Bibliografía». En: Teresa de Jesús, una aventura in-
terior. Estudio de un símbolo. Ávila: Institución Gran Duque de Alba de la 
Excma Diputación Provincial, 1993, pp. 301-306.

JIMÉNEZ SALAS, M. Santa Teresa de Jesús. Bibliografía fundamental. Madrid: 
Edita Consejo Superior de Investigaciones Científicas (CSIC), 1962.

MADRE DE DIOS, E. de la; STEGGINK, O. «Bibliografía». En: Santa Teresa y 
su tiempo. Salamanca: Universidad Pontificia, 1984, vol. 3, pp. 819-853.

MADRE DE DIOS, E. de la; STEGGINK, O. «Bibliografía». En: Santa Teresa de 
Jesús. Obras completas. 8.ª ed. Madrid: Editorial BAC, 1986, pp. 35-54.

SAINTE MARIE, J. «Bibliographie». En: La Vierge du Mont-Carme, mystère et 
phrophétie: Élie, Thérèse d’Avila, Fatima. Paris: Éditions P. Lethielleux, 1985, 
pp. 342-350.

MARCOS, J. A. «Bibliografía». En: Mística y subversiva: Teresa de Jesús. Las es-
trategias retóricas del discurso místico. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 
2001, pp. 265-269.

MARINA, J. A.; LÓPEZ PENAS, M. Diccionario de los sentimientos. 3.ª ed. 
Barcelona: Editorial Anagrama, 2000.

MAS, A. «Bibliografía», En: Teresa de Jesús en el matrimonio espiritual. Un análisis 
teológico desde las séptimas moradas del Castillo interior. Ávila: Institución Gran 
Duque de Alba de la Excma Diputación Provincial, 1993, pp. 471-489.

OFILADA MINA, M. «Bibliografía». En: San Juan de la Cruz: el sentido experien-
cial del conocimiento de Dios. Claves para un acercamiento filosófico a San 
Juan de la Cruz. Burgos: Editorial Monte Carmelo 2002, pp. 385-431.



229

OFILADA MINA, M. «Bibliografía teresiana». En: Obras completas de Santa 
Teresa de Jesús I. Madrid: EDICA S.A., 1951, pp. 23-127.

POLO, T. «Bibliografía teresiana». Comunidades. Salamanca: separata de la 
revista CONFER, 9, n.° 27-28 (1981).

POLO, T. «IV Centenario de la muerte de Santa Teresa de Jesús. Bibliografía tere-
siana, 1981-1983». Revista Comunidades. Salamanca: 11, n.° 35 (1983).

ROCCETTI, A. «Bibliografía». En: Antropología teresiana. Acercamiento hu-
mano a Teresa de Ávila. Tesis doctoral inédita leída en 1999 en la universi-
dad de Oviedo, pp. 277-475.

ROS, S. «Los estudios teresianos: panorama de actualidad y perspectivas de 
tratamiento». Teresianum, 38/2 (1987), pp. 149-209.

SAGRADA FAMILIA, S. «Resonancias del doctorado teresiano». Ephemerides 
Carmeliticae, 22 (1971), pp. 399-542.

7.3. LITERATURA SECUNDARIA

ACKERMAN, J. «El ensanchamiento del alma: la doctrina de san Juan de la 
Cruz y Santa Teresa de Jesús sobre el efecto de la gracia en el alma». San 
Juan de la Cruz, 7 (1991), pp. 9-21.

Actas Congreso Internacional Teresiano, Salamanca, 4-7 Octubre, 1982. EGI-
DO, T. et ál. (Eds.). 2 v. Salamanca: Universidad de Salamanca, Universidad 
Pontificia, Ministerio de Cultura, 1983, vol. I: pp. 9-27; 41-64; 121-136; 
169-195; vol. II: pp. 495-522; 545-556; 581-607; 747-775; 809-882; 927-
944; 1.075-1.123.

ALLENDESALAZAR, M. Thérèse d’Avila, l’image au féminin. París: Éditions du 
Seuil, 2002.

ALONSO, S. «Personalidad humana de Teresa de Jesús». Vida Religiosa. Ma-
drid: 53 (1982), pp. 331-342.

ÁLVAREZ, T. «Actualidad y razón teológica del Doctorado de Santa Teresa». 
En: Fe y magisterio eclesiástico. Doctorado de Santa Teresa. XXVIII Sema-
na Española de Teología, Madrid 16-20 septiembre 1968. Madrid: Edita 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas (CSIC), 1971, pp. 393-406.

ÁLVAREZ, T. Introduzione alla dottrina spirituale di Santa Teresa. Roma: Pon-
tificio Istituto di Spiritualita Teresianum, 1972.

ÁLVAREZ, T. «Jesucristo en la experiencia de Santa Teresa». Monte Carmelo, 
88 (1980), pp. 335-365.

ÁLVAREZ, T. «Santa Teresa -perfil histórico- datos esenciales». Monte Car-
melo, 89 (1981), pp. 319-329.

ÁLVAREZ, T. Teresa de Jesús, enséñanos a orar. 3. ed. Burgos: Editorial Monte 
Carmelo, 1982, pp. 149-230.

ÁLVAREZ, T. «El pleito de hidalguía de los Cepeda, padre y tíos de la Santa». 
Monte Carmelo, 94 (1986), pp. 469-504.



230

ÁLVAREZ, T. «Introducción a El Castillo interior». En: Teresa de Jesús. Doctora 
de la Iglesia. Obras Completas. 5. ed. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 
1987, pp. 765-786.

ÁLVAREZ, T. «Vivo sin vivir en mí. En los albores de la poética de fray Juan y 
de la Madre Teresa». Monte Carmelo, 99 (1991), pp. 585-607.

ÁLVAREZ, T. Estudios Teresianos. 3 v. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1995-
1996, «Biografía e Historia», vol. I, 1995, pp. 683-750; «Estudios de los 
textos», vol. II, 1996, pp. 479-562; «Doctrina Espiritual», vol. III, 1996, pp. 
465-574.

ÁLVAREZ, T. «Admiración, estupor, espantar(se). Gesto filosófico en Teresa 
de Jesús». En: Estudios Teresianos, Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1996, 
vol. III, pp. 313-332.

ÁLVAREZ, T. «El autógrafo del Castillo hoy». En: Estudios Teresianos. Burgos: 
Editorial Monte Carmelo, 1996, vol. II, pp. 501-507.

ÁLVAREZ, T. Guía al interior del Castillo. Lectura espiritual de las Moradas. 
Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000.

ÁLVAREZ, T. «El futuro de nuestro pasado. Teresa de Jesús y la seducción de 
los místicos». Monte Carmelo, 109 (2001), pp. 35-46.

ÁLVAREZ, T. Santa Teresa a contraluz. La Santa ante la crítica. Burgos: Editorial 
Monte Carmelo, 2004.

ÁLVAREZ, T. Comentarios a Vida, Camino y Moradas de Santa Teresa. Burgos: 
Editorial Monte Carmelo, 2005.

ÁLVAREZ, T. Cultura de mujer en el siglo XVI. El caso de Santa Teresa de Jesús. 
Ávila: Excelentísimo Ayuntamiento de Ávila, 2006.

ÁLVAREZ-SUÁREZ, A. Castillo Interior: Camino hacia el encuentro con Dios. 
Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2001.

ÁLVAREZ VÁZQUEZ, J. A. Trabajos, dineros y negocios: Teresa de Jesús y la 
economía del siglo XVI (1562-1582). Madrid: Editorial Trotta, 2000.

ALVIRA, M. I. Vision de l’homme selon Thérèse d’Avila. Une philosophie de 
l’héroïsme. Paris: Éditions F. X. de Guibert (O.E.I.L), 1992.

ANTOLÍN, F. «El amor y la muerte, visión carmelitana». Revista de Espirituali-
dad, 44 (1985), pp. 493-531.

ARAKAL, J. T. Reading the Interior Castle Through Its Images. Tesina di licenza 
in teologia con specializzazione in spiritualità. Roma, 2001.

ARIÑO, P. Teresa de Ahumada: un estilo que rompe límites. Madrid: Esín, 
2000.

ASÍN PALACIOS, M. «El símil de los castillos y moradas del alma en la mística 
islámica y en Santa Teresa». Al-Andalus, 11 (1946), pp. 263-274.

AUCLAIR, M. Vida de Santa Teresa de Ávila. La andariega de Dios. Buenos Aires: 
Editorial Losada, 1954. Traducción de Luis de Azcárate, de La vie de sainte 
Thérèse d’Avila. La dame errante de Dieu. Paris: Éditions du Seuil, 1950.



231

AUCLAIR, M. La vida de Santa Teresa de Jesús. 6.ª ed. Madrid: Ediciones 
Palabra, 1987.

BALDINI, M. «Lenguaje místico». En: BORRIELLO, L. y otros. Diccionario de 
Mística. Madrid: Editorial San Pablo, 2002, pp. 1049-1053.

BALTHASAR, H. U. «Teología y santidad», «Espiritualidad». En: Ensayos teoló-
gicos. Verbum Caro. Madrid: Ediciones Guadarrama, 1964, pp. 235-298. 
Traducción de Andrés-Pedro Sánchez Pascual, de Verbum Caro Skizzen zur 
Theologie I, Einsiedeln: Johannes Verlag, 1960.

BALTHASAR, H. U. «La kénosis y la nueva imagen de Dios», «Los místicos». 
En: FEINER, J. y LÖHRER, M. (Dirs.). Mysterium Salutis, Manual de Teología 
como historia de salvación. Madrid: Ediciones Cristiandad, 1969, vol. III, 
tomo 2, pp. 153-168. Traducción de Guillermo Aparicio, supervisada por 
Juan Alfaro, de Mysterium Salutis Grundriss Heilsgeschichtlicher Dogmatik 
das Christusereignis. Einsiedeln: Benziger Verlag, 1969.

BALTHASAR, H. U. Solo el amor es digno de fe. Salamanca: Ediciones Sí-
gueme, 1971. Traducción de Carlos Vigil, de Glaubhaft ist nur Liebe. Ein-
siedeln: Joannes Verlag.

BARCENILLA, J. J.; BENEITO, P. y PIERA, L. (Coords.). Mujeres de luz: la mís-
tica femenina y lo femenino en la mística. Madrid: Editorial Trotta, 2001.

BARRENA, J. El rostro humano de Teresa de Ávila. 2.ª ed. Salamanca: Edi-
ciones Sígueme, 1982.

BARRENA, J. Teresa de Jesús, una mujer educadora. Ávila: Institución Gran 
Duque de Alba de la Excma. Diputación Provincial, 2000.

BARRENA, J. Educar en valores. Aproximación a la pedagogía de Teresa. Ávila: 
Editorial Monte Carmelo, 2002.

BARRIENTOS, A. (Dir.). Introducción a la lectura de Santa Teresa de Jesús. 
Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1978.

BAUDRY, J. «La place du Saint Esprit dans la spiritualité de Thérèse d’Avila». 
Carmel, 23 (1975), pp. 59-82.

BERNARD, C. A. Le Dieu des mystiques: la conformation au Christy, II. Paris: 
Éditions du Cerf, 1998.

BERNARD, C. A. Théologie mystique. Paris: Éditions du Cerf, 2005.
BERNARD, C. A. Teología espiritual. Hacia la plenitud de la vida en el Espíritu. 

Salamanca: Ediciones Sígueme, 2007.
BIZZICCARI, Á. «L’umanesimo in Santa Teresa d’Avila». Milano: Editrice An-

cora, 1968.
BLANCHARD, P. «La structure augustinienne de la pensée thérèsienne». Divi-

nitas, 7 (1963), pp. 351-386.
BOSCO, C. Teresa, mujer y ruin. Madrid: Alderabán, 1998.
BOUDOT, P. «L’antropologie de Thérèse d’Avila». Teresianum, 34 (1983), 

pp. 39-46.



232

BOULET, J. «Après Luther, Thérèse commentant Le Notre Père». Le supplé-
ment, Paris, 146 (1983), pp. 341-353.

BROCKHUSEN, G. «Lenguaje de la mística». En: DINZELBACHER, P. Diccio-
nario de la Mística. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000, pp. 654-658.

BURGGRAF, J. Teresa von Avila, Humanität und Glaubensleben. Paderborn, 
Schöningh, 1996.

CÁMARA MENÉNDEZ, A. M. y VALDÉS DÁVILA, J. Una mujer para la mujer 
de hoy. Barcelona: Ediciones STJ, 1998.

CARRIÓN, M. Arquitectura y cuerpo en la figura autorial de Teresa de Jesús. 
Barcelona: Editorial Anthropos, 1994.

CASTELLANO, J. «Cristo imagen y camino del hombre nuevo. Doctrina espi-
ritual de Teresa de Jesús y Juan de la Cruz». Revista de Teología Espiritual, 
26 (1982), pp. 251-269.

CASTELLANO, J. «Presencia de Santa Teresa de Jesús en la Teología y en la Espiri-
tualidad actual. Balance y perspectivas». Teresianum, 33 (1982), pp. 181-232.

CASTELLANO, J. «Conocimiento y experiencia de Dios Amor en los místicos 
cristianos». En: VV. AA. Dios Amor en la tradición cristiana y en los interro-
gantes del hombre contemporáneo. Madrid: Editorial Ciudad Nueva, 1993, 
pp. 136-183.

CASTELLANO, J. «El doctorado de Santa Teresa y su nueva presencia teoló-
gica. Balance y perspectivas». En: ROS, S. La recepción de los místicos Te-
resa de Jesús y Juan de la Cruz. Actas del Congreso Internacional Teresiano-
Sanjuanista. Ávila, 20-16 de Septiembre de 1996, Salamanca: Ediciones 
Universidad Pontificia y Centro Internacional Teresiano-Sanjuanista, 1997, 
pp. 205-228.

CASTELLANO, J. «Intentos de renovación en la Teología Espiritual antes del 
Vaticano II: J. Bouyer, G. Thies, H.U. von Baltasar». En: La Teologia Spiri-
tuale. Atti del Congresso Internazionale O.C.D. Roma 24-29 Aprile 2000. 
Teresianum, 52 (2001), pp. 191- 202.

CASTELLANO, J. «El Castillo interior de santa Teresa de Jesús. Presentación y 
hermenéutica teológica de un libro cumbre de la mística universal». Revista 
Cistercium, 239 (2005), pp. 587-610.

CASTRO, A. Santa Teresa y otros ensayos. Santander: Edita Historia Nueva, 
1929.

CASTRO, G. El callado amor. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1998.
CASTRO, S. Cristología teresiana. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1978.
CASTRO, S. Cristocentrismo de la espiritualidad de Santa Teresa de Ávila. Sa-

lamanca: Edita Universidad Pontificia de Salamanca, 1978.
CASTRO, S. «Singularidad de Teresa de Jesús». Razón y Fe, 204 (1981), pp. 

333-334.
CASTRO, S. «Cristología teresiana y nueva espiritualidad». Surge, 40 (1982), 

pp. 276-293.



233

CASTRO, S. Ser cristiano según Santa Teresa. Teología y espiritualidad. 2.ª ed. 
Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1985.

CASTRO, S. «El proyecto cristiano de Santa Teresa leído hoy». Revista de Es-
piritualidad, 45 (1986), pp. 461-487.

CASTRO, S. Cristo vida del hombre. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1991.
CASTRO, S. El Evangelio de Juan: comprensión exegético-existencial. Ma-

drid: Editorial Universidad Pontificia Comillas-Bilbao: Editorial Desclée de 
Brouwer, 2001.

CASTRO, S. «Mística y Cristología en Santa Teresa». Revista Cistercium, 239 
(2005), pp. 611-647.

CASTRO, S. «Noche oscura en Las Moradas de Santa Teresa». Revista de Es-
piritualidad, 67 (2008), pp. 291-311.

CONGAR, Y. «Lenguaje de los espirituales y lenguaje de los teólogos». En: Si-
tuación y tareas de la teología hoy. Salamanca: Editorial Sígueme, 1970, pp. 
163-190.

CORTS GRAU, J. Actualización del pensamiento de Santa Teresa de Jesús en 
nuestra época. Valencia: Fundación Universitaria San Pablo C.E.U., 1997.

CUARTAS LONDOÑO, R. Experiencia trinitaria de Santa Teresa de Jesús. Bur-
gos: Editorial Monte Carmelo, 2004.

CUARTAS LONDOÑO, R. «La espiritualidad trinitaria de Santa Teresa de Je-
sús. La Trinidad: fuente, camino y meta de la vida cristiana». Revista Cister-
cium, 239 (2005) , pp. 649-661.

CUEVAS, C. «El significante alegórico del ‘Castillo teresiano’». En: VV. AA. As-
pectos religiosos y literarios de los escritos de Santa Teresa. Letras de Deusto, 
12 (1982), pp. 77-97.

CHORPENNING, J. «The Literary Method of the Castillo interior». Journal of 
Philology, 3 (1979), pp. 121-133.

DELGADO GONZÁLEZ, I. «Experiencia del encuentro: reflexión en torno al 
“Castillo Interior” de Santa Teresa de Jesús». Concordia, Mainz, 33 (1998), 
pp. 87-98.

DENEUVILLE, D. Santa Teresa de Jesús y la mujer. Barcelona: Editorial Herder, 
1966. Traducción de Fernando Gutierrez, de Sainte Thérèse d’Avila et la 
femme. Lyon-Paris: Éditions du Chalet, 1963.

DÍEZ, M. «Morir de amor: aproximación sanjuanista al novísimo de la Madre 
Teresa de Jesús». Monte Carmelo, 88 (1980), pp. 594-618.

DÍEZ PRESA, M. «Teresa de Jesús, mística de ayer y doctora para hoy». Vida 
Religiosa, 52 (1980), pp. 215-227.

DOBNER, C. La dimora trasversale nel Castello interiore di Teresa di Gesù, 
Seregno. Milano: Editore Ass Ex Alunni Collegio Ballerini, 2002.

DOMÍNGUEZ REBOIRAS, F. «‘El amor vivo de Dios’. Apuntes para una teo-
logía de la gracia desde los escritos de Santa Teresa de Jesús». Composte-
llanum, 15 (1970), pp. 5-59.



234

DOMÍNGUEZ REBOIRAS, F. «La teología de la gracia en Santa Teresa». Com-
postellanum, 19 (1974), pp. 1-64.

EGIDO, A. «La configuración alegórica del Castillo Interior». Boletín del Mu-
seo e Instituto Camón Aznar, 10 (1983), pp. 69-93.

EGIDO, T. «La novedad teresiana de Américo Castro». Revista de Espirituali-
dad, 32 (1973), pp. 82-84.

EGIDO, T. «Ambiente histórico». En: BARRIENTOS, A. (Dir). Introducción a la 
lectura de Santa Teresa de Jesús. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1978.

EGIDO, T. «Santa Teresa y las tendencias de la historiografía actual». Teresia-
num, 33 (1982), pp. 159-180.

EGIDO, T. «Santa Teresa y su condición de mujer». Surge, 417-418 (1982), 
pp. 255-275.

EGIDO, T. El linaje judeoconverso de santa Teresa. Madrid: Editorial de Espi-
ritualidad, 1986.

EGIDO, T. «Extraña edición de las obras completas de Santa Teresa». Revista 
de Espiritualidad, 57 (1998), pp. 263-271.

EGIDO, T. «Santa Teresa: sus exigencias eclesiales como mujer». XX Siglos, 
10/4 (1999), pp. 26-31.

ESGUERRA, H. «Fémina inquieta y andariega». Vida espiritual, Bogotá, 74-75 
(1982), pp. 18-27.

ESGUERRA, H. «El Dios de Teresa». Vida espiritual, Bogotá, 135 (2000), pp. 
11-23.

Fe y magisterio eclesiástico: doctorado de Santa Teresa. XXVIII Semana Espa-
ñola de Teología, Madrid 16-20 septiembre 1968. Madrid: CSIC, 1971.

GALILEA, S. El futuro de nuestro pasado. Los místicos españoles desde Améri-
ca Latina. Madrid: Narcea S.A., 1985.

GARCÍA, C. «Cristología actual y seguimiento de Cristo en la espiritualidad 
teresiano-sanjuanista». Monte Carmelo, 103 (1995), pp. 3-24.

GARCÍA, C. Santa Teresa de Jesús nuevas claves de lectura. Burgos: Editorial 
Monte Carmelo, 1998.

GARCÍA, C. La mística del Carmelo. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2002.
GARCÍA, C. «Antropología Teresiano-Sanjuanista y oración». Revista Burgen-

se, 44 (2003), pp. 129-166.
GARCÍA, C. Antropología teológica y espiritualidad cristiana. 2.ª ed. Burgos: 

Editorial Monte Carmelo, 2003.
GARCÍA, C. La mística en diálogo. Congreso Internacional de Mística. Selec-

ción y Síntesis. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2004.
GARCÍA DE LA CONCHA, V. El arte literario de Santa Teresa. Barcelona: Ariel, 

1981.
GARCÍA DE LA CONCHA, V. «‘Sermo humilis’, coloquialismo y rusticidad en el 

lenguaje literario teresiano». Monte Carmelo, 92/2 (1984), pp. 251-286.



235

GARCÍA DE LA CONCHA, V. Al aire de su vuelo. Barcelona: Círculo de lec-
tores, 2004.

GARRIDO, J. C. «Experiencia teresiana de la vida de gracia». Monte Carmelo, 
75 (1967), pp. 345-391.

GARRIGOU-LAGRANGE, R. «Le langage des spirituels comparé à célui des 
théologiens». La Vie Spirituelle-Supplément, Paris, (VSpS) 41 (1936), pp. 
257ss.

GERLI, M. «‘El Castillo interior’ y el ‘Arte de la memoria’». Bulletín Hispani-
que, 86/1-2 (1984), pp. 154-163.

GILBERT, P. Introducción a la teología medieval. Estella (Navarra): Verbo Di-
vino, 1993. Traducción Alfonso Ortiz García, Introduction á la théologie 
médievale, Roma: Edizioni Piemme S.P.A., 1992.

GONZÁLEZ, L. J. Desarrollo humano en plenitud. Teología espiritual. Burgos: 
Editorial Monte Carmelo, 2002.

GONZÁLEZ DE CARDEDAL, O. «Notas sobre la espiritualidad de Santa Te-
resa. Una experiencia personal del Misterio de Dios». El Ciervo, 30 (1981), 
pp. 357-368.

GONZÁLEZ DE CARDEDAL, O. «La oración y la mística: experiencia que 
unifica praxis, palabra y amor». Sal Terrae, 70 (1982), pp. 99-112.

GONZÁLEZ, F.; CORDERO, F. «La teología espiritual de Santa Teresa de 
Jesús, reacción contra el dualismo neoplatónico». Revista Española de Teo-
logía, 30 (1970), pp. 3-38.

GOYA, B. Psicología y vida espiritual. Madrid: Editorial San Pablo, 2001.
GUERRA, S. «La salida hacia dentro: camino de interioridad». Revista de Espi-

ritualidad, 58 (1999), pp. 441-487.
GUERRA, S. «La noche del sentido». Sal Terrae, 88 (2000), pp. 215-230.
HELLER, K. «Expérience et foi d’après Thérèse de Lisieux. Une relecture de 

l’interprétation de Balthasar». Teresianum, 53 (2002), pp. 109-144.
HERBSTRITH, W. «Teresa de Jesús, inseguridad radical en momentos cru-

ciales». Revista de Espiritualidad, 33 (1974), pp. 68-75.
HERNÁNDEZ GALLO, C. «El carmelo latinoamericano: una experiencia espi-

ritual inculturada». Monte Carmelo, 109 (2001), pp. 747-767.
HERRÁIZ, M. «Biblia y espiritualidad teresiana». Monte Carmelo, 88 (1980), 

pp. 305-334.
HERRÁIZ, M. «Donación de Dios y compromiso del hombre en la raíz de la pa-

labra y experiencia de Teresa de Jesús». Teresianum, 33 (1982), pp. 331-360.
HERRÁIZ, M. «Experiencia y teología. Teresa de Jesús, vida y palabra». Teolo-

gía Espiritual, 22 (1987), pp. 7-36.
HERRÁIZ, M. La oración experiencia liberadora. 2.ª ed. Salamanca: Sígueme, 

1989.



236

HERRÁIZ, M. Solo Dios basta. Claves de la espiritualidad teresiana. 4.ª ed. 
Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1992.

HERRÁIZ, M. «Boceto de hombre nuevo según san Juan de la Cruz». San Juan 
de la Cruz, 10 (1992), pp. 149-165.

HERRÁIZ, M. A zaga de tu huella: escritos teresianos-sanjuanistas y de espiri-
tualidad. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000.

HERRÁIZ, M. Introducción al Castillo Interior de Teresa de Jesús. Burgos: Edi-
torial Monte Carmelo, 2001.

HERRÁIZ, M. «Teresa de Jesús, experiencia trinitaria». Monte Carmelo, 109 
(2001), pp. 3-34.

HERRÁIZ, M. «Amor divino y humano en Teresa de Jesús». Revista Cister-
cium, 239 (2005), pp. 559-574.

HUERGA, Á. «Mujeres entre los ‘doctores’ de la Iglesia», y «Santa Teresa, 
doctora para la Iglesia de hoy». Revista de Espiritualidad, 29 (1970), pp. 
362-448.

HUERTA ROMÁN, M. P. «Pablo y Teresa de Jesús: conversión y enamora-
miento». Revista de Espiritualidad, 67 (2008), pp. 275-289.

ILDEFONSO DE LA INMACULADA. Las Moradas de Santa Teresa, camino de 
amor. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1982.

IZQUIERDO SORLI, M. Teresa de Jesús, una aventura interior. Estudio de un 
símbolo. Ávila: Institución Gran Duque de Alba de la Excma. Diputación 
Provincial, 1993.

IZQUIERDO SORLI, M. Teresa de Jesús con los pies descalzos. Madrid: Edi-
torial San Pablo, 2006.

JAVIERRE, J. Teresa de Jesús. Aventura humana y sagrada de una mujer. 6. ed. 
Salamanca: Ediciones Sígueme, 1990.

JESÚS, B. «Muy determinada determinación. Un elemento vital en el esque-
ma de la espiritualidad teresiana». Revista de Espiritualidad, 20 (1961), pp. 
23-40.

JIMÉNEZ DUQUE, B. Teología de la Mística. Madrid: Editorial BAC, 1963.
JIMÉNEZ DUQUE, B. Temas de teología espiritual. Ávila: Asociación Educati-

va Signum Christi, 1986.
JIMÉNEZ DUQUE, B. Cara a cara con Dios. Madrid: Sociedad de Educación 

Atenas, 1993.
JIMÉNEZ DUQUE, B. Mística: La experiencia del Misterio. Valencia: Editorial 

EDICEP, 1995.
JIMÉNEZ DUQUE, B. Lecturas teresianas. Ávila: Ediciones Tau, 1996.
JUAN HERRANZ, G. «El laúd de Dios, Mozart». Revista de Espiritualidad, 65 

(2006), pp. 607-643.
JUBERÍAS, F. «La importancia de los ‘deseos’ en la doctrina de Santa Teresa». 

Vida Religiosa, Madrid, 52 (1982), pp. 383-395.



237

KASPER, W. «Teresa von Avila — Sendung und geistlicher Auftrag». En: Gott 
allein, Freiburg: Editorial Herder, 1982, pp. 56-77.

KÖRNER, R. «El papel de la razón en la mística sanjuanista». En: Actas del 
Congreso Internacional Sanjuanista. Ávila 23-28 septiembre 1991, IV Pen-
samientos, Ruta de Castilla y León 1993, pp. 195-202 (198).

LAGUARDIA, C. «Santa Teresa and the Problem of Desire». Hispania, 63/3 
(1980), pp. 523-531.

LARRAÑAGA, V. Sainte Thérèse d’Avila, Saint Ignace de Loyola. Convergences.
París: Editeur Pierre Téqui, 1998.

LAUDAZI, C. «La dimenzione cristica del l’uomo». Teresianum, 37/1 (1986), 
pp. 53-77.

LAUDAZI, C. «La dimenzione teologica del l’uomo». Teresianum, 37/2 
(1986), pp. 287-317.

LAUX, H. «La raison mystique». Archives de Philosophie, Paris, 63 (2000), pp. 
17-229.

LAVELLE, L. Cuatro Santos. Buenos Aires: Sudamericana, 1952, pp. 131-170.
LÁZARO CARRETER, F. «Santa Teresa de Jesús, escritora. El Libro de la Vida». 

En: EGIDO, T. y otros (Eds.). Actas del Congreso Internacional Teresiano. 
Salamanca 1982, vol. I, pp. 10-27.

LÓPEZ-BARALT, L. Huellas del Islam en la literatura española: de Juan Ruiz a 
Goytisolo. Madrid: Editorial Hiperión, 1989.

LÓPEZ DÍAZ-OTAZU, A. M. «La experiencia de fe en Santa Teresa». Studium 
Legionense, 23 (1982), pp. 9-52.

LÓPEZ DÍAZ-OTAZU, A. M. Amor y Libertad en Teresa de Jesús. Madrid: 
Narcea, 1986.

LÓPEZ DÍAZ-OTAZU, A. M. «La personalidad de Teresa de Jesús». Teología 
Espiritual, Valencia, 26 (1982), pp. 177-209.

LÓPEZ DÍAZ-OTAZU, A. M. «Reticencias eclesiales sobre la mujer». Commu-
nio, Madrid, 4 (1982), pp. 246-260.

LORENTE, J. «Del sentido común a la plenitud del sentido. Llamada al realis-
mo creador». Sal Terrae, 70 (1982), pp. 86-97.

LORENZ, E. Teresa von Avila. Licht und Schatten. Freiburg: Novalis Verlag, 
1982.

LLAMAS, E. Santa Teresa: madre y doctora. Madrid: Editorial de Espirituali-
dad, 1970.

MACCISE, C. «Teresa de Jesús, experiencia de Dios y realismo humano». Re-
vista de la Conferencia Latinoamericana Religiosos (CLAR), 20/11 (1982), 
pp. 3-13.

MACCISE, C. «La actualidad de Teresa de Jesús». Revista Cistercium, 239 
(2005), pp. 575-585.



238

MACHADO ISAZA, J. H. «Teresa de Jesús y fidelidad creativa». Vida espiritual, 
Bogotá, 137 (2000), pp. 1-60.

MADRE DE DIOS, E. «Doctrina y vivencia de Santa Teresa sobre el mis-
terio de la Santísima Trinidad». Revista de Espiritualidad, 22 (1963), pp. 
756-722.

MADRE DE DIOS, E. «La maternidad espiritual en la Iglesia y Santa Teresa de 
Jesús». En: Fe y magisterio eclesiástico. Doctorado de Santa Teresa. XXVIII 
Semana Española de Teología, Madrid 16-20 septiembre 1968. Madrid: 
CSIC, 1971, pp. 373- 391.

MADRE DE DIOS, E.; STEGGINK, O. 3 v. Santa Teresa y su tiempo. Salaman-
ca: Universidad Pontificia de Salamanca, 1982-1984.

MADRE DE DIOS, E.; STEGGINK, O. Tiempo y vida de Santa Teresa. 3.ª ed. 
Madrid: Editorial BAC, 1996.

MAÎTRE, J. Mystique et Feminité. Essai de psychanalyse sociohistorique. Paris: 
Éditions du cerf, 1997.

MANCHO DUQUE, M. J. (Ed.). La espiritualidad española del siglo XVI. As-
pectos literarios y lingüísticos. Salamanca: Ediciones Universidad de Sala-
manca y Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED) de Ávila, 
1990.

MANZANEDO, M. «La lucha interna del hombre». Studium, 45/2 (2005), pp. 
277-304.

MANZOR-COATS, L. «La relación poder-saber-placer en Santa Teresa». En: 
Santa Teresa y la Mística Hispánica. CRIADO DEL VAL, Manuel (Ed.). Ma-
drid: ED-6 (1982), pp. 75-79.

MARCELO DEL NIÑO JESÚS (O.C.D.) «Santa Teresa y la certeza del conoci-
miento místico». Monte Carmelo (1932), pp. 170-175; 195-201; 243-249; 
291-300; 339-346.

MARCOS, J. A. «Dios y las metáforas financieras en Santa Teresa. La mística 
como negocio». Monte Carmelo, 107 (1999), pp. 487-508.

MARCOS, J. A. Mística y subversiva: Teresa de Jesús. Las estrategias retóricas 
del discurso místico. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 2001.

MARCOS, J. A. «La ‘atención amorosa’ en clave de ‘presencia’: Juan de la 
Cruz». Revista de Espiritualidad, 64 (2005), pp. 253-278.

MARÍA EUGENIO DEL NIÑO JESÚS. Quiero ver a Dios. Síntesis de la espiri-
tualidad a través de Las Moradas de Santa Teresa. 2.ª ed. Madrid: Editorial 
de Espiritualidad, 1969.

MÁRQUEZ CALLE, M. «Los enemigos de la interioridad, las enfermedades 
del corazón». Sal Terrae, 88 (2000), pp. 451-464.

MÁRQUEZ VILLANUEVA, F. «El símil del Castillo interior: sentido y génesis». 
En: Actas del Congreso Internacional Teresiano II. Salamanca: 1982, pp. 
495-522.



239

MÁRQUEZ VILLANUEVA, F. «La vocación literaria de Santa Teresa». Nueva 
Revista de Filología Hispánica, 32 (1983), pp. 355-374.

MARTÍN DE JESÚS MARÍA. «El concepto de alma humana en Las Moradas de 
Santa Teresa». Revista de Espiritualidad, 1 (1942), pp. 203-214.

MARTÍN DEL BLANCO, M. Santa Teresa de Jesús: Mujer de ayer para el 
hombre de hoy. Bilbao: Editorial Mensajero, 1975.

MARTÍN DEL BLANCO, M. «Hacia una teología existencial de la gracia y del 
pecado en Santa Teresa». Teología espiritual, 21 (1977), pp. 185-209.

MARTÍN DEL BLANCO, M. «Mística y humanismo en Santa Teresa de Jesús». 
Monte Carmelo, 89 (1981), pp. 465-483.

MARTÍN DEL BLANCO, M. «Contenido y proceso evolutivo de ‘Vida’, ‘Ca-
mino de Perfección’, ‘Las Moradas’». Compostellanum, 27 (1982), pp. 151-
195.

MARTÍN DEL BLANCO, M. Teresa de Jesús en la realidad de nuestro barro. 
Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1982.

MARTÍN DEL BLANCO, M. «El amor en la experiencia mística». Monte Car-
melo, 109/2 (2001), pp. 333-362.

MARTÍN GAITE, C. «Buscando el modo». En: Desde la ventana. Enfoque fe-
menino de la literatura española. 3.ª ed. Madrid: Espasa-Calpe, 1999, pp. 
55-75.

MARTÍN VELASCO, J. La experiencia cristiana de Dios. 2.ª ed. Madrid: Edito-
rial Trotta, 1996.

MARTÍNEZ DE ILARDUIA, J. M. Perijóresis. Dios, Comunión de personas, mo-
delo de toda comunidad. Vitoria-Gasteiz: Editorial Frontera-Hegian, 2000.

MARTINI, C. M. Solo Dios basta. Estella (Navarra): Verbo Divino, 1999.
MAS, A. Teresa de Jesús en el matrimonio espiritual. Un análisis teológico 

desde las séptimas moradas del Castillo interior. Ávila: Institución Gran 
Duque de Alba de la Excma. Diputación Provincial, 1993.

MAS, A. Acercar el cielo. Itinerario espiritual con Teresa de Jesús. Santander: 
Sal Terrae, 2004.

MAURY BUENDÍA, M. «Puntos clave en la interpretación teológica de la ex-
periencia teresiana de la gracia». Monte Carmelo, 95 (1987), pp. 283-302.

MENÉNDEZ PIDAL, R. La lengua de Cristóbal Colón, el estilo de Santa Teresa 
y estudios sobre el siglo XVI. 2.ª ed. Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1944.

MENÉNDEZ PIDAL, R. Estudios sobre Santa Teresa. Anejo/19. POLO, José 
(Ed.). Málaga: Analecta Malacitana, Universidad de Málaga, 1998.

MOLTMANN, J. «Mística de Cristo en Teresa de Ávila y en Lutero». Revista de 
Espiritualidad, 42 (1983), pp. 459-478.

MOREIRAS-MENOR, C. «Misticismo y abyección: Teresa de Jesús y la seduc-
ción del poder». Revista de Estudios Hispánicos, Alabama, 30 (1996), pp. 
461-484.



240

MOREL-FATIO, A. «Les lectures de Sainte Thérèse». Bulletin Hispanique, 10 
(1908), pp. 17-67.

MORICONI, B. Antropologia cristiana: Bibbia, cultura, teología. Roma: Cittá 
Nuova, 2001, pp. 134-205, 415-457.

MORICONI, B. «Il Libro ‘Antropologia cristiana: Bibbia, Teologia, Cultura’». 
Teresianum, 53 (2002), pp. 557-566.

NAVARRO PUERTO, M. «Teresa de Jesús: un cuerpo para el Señor». Revista 
de Espiritualidad, 40 (1981), pp. 407-471; y también publicado en VV. 
AA., Hombre y mundo en Santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 
1981, pp. 33-97.

NAVARRO PUERTO, M. Psicología y Mística. Las Moradas de Santa Teresa. 
Madrid: Ediciones San Pío X, 1992.

NIÑO JESÚS, M. «Santa Teresa y la certeza del conocimiento místico». Monte 
Carmelo, 34 (1932), pp. 170-175, 195-201, 243-249, 291-300, 339-346.

OFILADA MINA, M. San Juan de la Cruz: el sentido experiencial del cono-
cimiento de Dios. Claves para un acercamiento filosófico a San Juan de la 
Cruz. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2002.

OFILADA MINA, M. «Distinguir para unir: algunos presupuestos fundamen-
tales para comprender la relación filosofía-mística». Revista de Espirituali-
dad, 62 (2003), pp. 439-468.

OFILADA MINA, M. «Todo-Nada». Studium, 45/2 (2005), pp. 263-276.

OLGA DE LA CRUZ. «Eso poquito que era en mí, Teresa de Jesús y la crisis de 
la vida religiosa». Revista de Espiritualidad, 64 (2005), pp. 49-95.

OLGA DE LA CRUZ. «Si conocieras el don de Dios… Teresa, Samaritana». 
Revista de Espiritualidad, 67 (2008), pp. 9-38.

ORBE, A. «El dilema entre la vida y la muerte». Gregorianum, 51 (1990), pp. 
305-365 (I parte) y 509-536 (II parte).

PABLO MAROTO, D. de. Amor y conocimiento en la vida monástica. Madrid: 
Universidad Pontificia de Salamanca y Fundación Universitaria Española, 
1979.

PABLO MAROTO, D. de. Teresa de Jesús, doctora para una Iglesia en crisis. 
Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1981.

PABLO MAROTO, D. de. Espiritualidad de la baja Edad Media (Siglos XIII-XV). 
Madrid: Editorial de Espiritualidad, 2000.

PABLO MAROTO, D. de. «La antigua biblioteca del desierto de las Batuecas». 
Salmanticensis, 48 (2001), pp. 311-333.

PACHO, E. «Místicos y teología mística: del siglo XVI al siglo XIX». Teresianum, 
52 (2001), pp. 95-111.

PÉREZ, J. Teresa de Ávila y la España de su tiempo. Madrid: Algaba Ediciones, 
2007.



241

PÉREZ-REMÓN, J. Misticismo oriental y misticismo cristiano. Caso típico: Te-
resa de Jesús. Bilbao: Ediciones Mensajero, 1985.

PIGNA, A. «Il significato dei consigli evangelici. Spunti di antropologia teo-
logica». En: Antropologia cristiana: Bibbia, cultura, teología. Roma: Cittá 
Nuova, 2001, pp. 721-760.

PINILLA, J. F. Los sentidos espirituales en particular: El “toque de Dios” en San 
Juan de la Cruz, OCD, Doctor de la Iglesia. Santiago de Chile: Pontificia 
Universidad Católica de Chile, 1998.

POYTREY, J. «El Paraíso teresiano o el alma en su séptima morada». Revista de 
Teología Espiritual, 21 (1977), pp. 373-384.

PRADO ROVELLA, R. Belleza y experiencia mística. Impulso amoroso y atrac-
ción estética en santa Teresa de Jesús y san Juan de la Cruz. Burgos: Editorial 
Monte Carmelo, 2001.

PRIETO, J. M. «Los orígenes de la alegoría del Castillo Teresiano». Teresianum, 
42 (1991), pp. 585-608.

RAHNER, K. «La experiencia personal de Dios más apremiante que nunca». 
Revista de Espiritualidad, 29 (1970), pp. 310-313.

REMIREZ, M. J.; SANLLORENTE, G. Así pensaba Teresa de Jesús. Burgos: Edi-
torial Monte Carmelo, 1982.

REY ALTUNA, L. «La espiritualidad de santa Teresa desde una perspectiva 
agustiniana. Contribución a un centenario». Augustinus, 28 (1982), pp. 
129-151.

RICHARD, R. «Quelques remarques sur les ‘Moradas’ de Sainte Thérèse». 
Bulletin Hispanique, 47 (1945), pp. 187-198.

RICHARD, R. «Le symbolisme du ‘Château intérieur’ chez Sainte Thérèse». 
Bulletin Hispanique, 67 (1965), pp. 25-45.

RICO, F. «Éxito y fracaso en Santa Teresa». En: Breve biblioteca de autores 
españoles. Barcelona: Seix Barral, 1991, pp. 123-135.

ROCCETTI, A. Antropología teresiana. Acercamiento humano a Teresa de 
Ávila, Oviedo: tesis doctoral inédita, Universidad de Oviedo,1999.

RODRÍGUEZ, L. «San Agustín y Santa Teresa de Jesús». Augustinus, 6 (1961), 
pp. 339-358.

RODRÍGUEZ, L. «Cristo en el centro del alma según San Agustín y Santa Te-
resa». Revista de Espiritualidad, 37 (1964), pp. 171 ss.

RODRÍGUEZ BRIZ, P.; MOLINS, M. V. Las relaciones personales en Teresa de 
Jesús: lecturas teresianas. Barcelona: Ediciones STJ, 1998.

ROF CARBALLO, J. «La estructura del alma según Santa Teresa». Revista de 
Espiritualidad, 22 (1963), pp. 413-431.

ROMERO, P. Nada te turbe. Un camino de liberación interior. Madrid: Edito-
rial San Pablo, 1998.



242

ROS, S. «Amor y libertad en el epistolario teresiano». Revista de Espirituali-
dad, 44 (1985), pp. 533-571.

ROS, S. «El Castillo interior de Santa Teresa. Un libro de caballerías a lo di-
vino». Cántico, 30 (1995), pp. 66-71.

ROS, S. (Coord.). La recepción de los místicos Teresa de Jesús y Juan de la 
Cruz. Actas del Congreso Internacional Teresiano-Sanjuanista. Ávila, 20-16 
de Septiembre de 1996. Salamanca: Ediciones Universidad Pontificia y 
Centro Internacional Teresiano-Sanjuanista, 1997.

ROS, S. «Mística y siglo XXI. La seducción de los místicos Teresa de Jesús y 
Juan de la Cruz». Monte Carmelo, 109 (2001), pp. 47-67.

ROS, S. «Experiencia y transmisión de la fe con Teresa de Jesús». Revista de 
Espiritualidad, 61 (2002), pp. 231-254.

ROS, S. «La conversión de Santa Teresa. Lectura de una experiencia fundante 
(450 años)». Revista de Espiritualidad, 63 (2004), pp. 367-386.

ROS, S. «La experiencia de Dios: decid si por vosotros ha pasado». Revista de 
Espiritualidad, 63 (2004), pp. 449-487.

ROS, S. «El carisma mistagógico de Santa Teresa». Revista de Espiritualidad, 
66 (2007), pp. 419-443.

ROS, S. «En el VIII Centenario de la Regla Carmelitana: Lectura mística y carismá-
tica de Santa Teresa». Revista de Espiritualidad, 66 (2007), pp. 509-541.

ROSSI, R. «Teresa de Jesús. La mujer y la Iglesia». Mientras tanto, 14 (1983), 
pp. 63-79.

ROSSI, R. «Teresa de Jesús. La mujer y la palabra». Mientras tanto, 15 (1983), 
pp. 29-46.

ROSSI, R. «‘Hilar’-‘rezar’ versus ‘orar’-‘leer’ e/o ‘escribir, nella tradizione te-
resiana». Teresianum, 37/2 (1986), pp. 427-439.

ROSSI, R. Teresa de Ávila. Biografía de una escritora. Barcelona: Icaria Edito-
rial S.A., 1997.

RUANO, A. Lógica y mística. La dimensión de la razón, notificando lo trascen-
dente, en Teresa de Ávila. Madrid: Artes Gráficas Banzal, 1970.

RUANO, A. Teresa de Ávila Clásica. Rip Piedras (Puerto Rico): Editorial Edil, 
INC., 1972.

SAINT MARIE, J. La Vierge du Mont-Carmel, mystère et phrophétie: Élie, Thé-
rèse d’Avila, Fatima. Paris: Éditions P. Lethielleux, 1985.

SAINZ, E. «Relectura latinoamericana de la eclesiología teresiana». Vida espi-
ritual, Bogotá, 74-75 (1982), pp. 38-47.

SALTOR, J. E. «La ‘Cognitio Afectiva’ en San Juan de la Cruz». Studium Filo-
sofía y Teología, Tucumán, 2 (1999), pp. 51- 81.

SÁNCHEZ CASTAÑER, F. «Santa Teresa de Jesús: su estilo en la vida y en las 
obras». Dicenda, Madrid, 7 (1987), pp. 153-160. 



243

SANCHO-FERMÍN, F. J. y CUARTAS LONDOÑO, R. (Dirs.) La meditación 
teresiana. Características fundamentales y su práctica. Ávila: Centro Inter-
nacional Teresiano-Sanjuanista (CITES), 2002.

SANCHO-FERMÍN, F. J. y CUARTAS LONDOÑO, R. (Dirs.). Biblia y expe-
riencia de Dios. La Sagrada Escritura en la experiencia de los místicos. Ávila: 
Centro Internacional Teresiano-Sanjuanista (CITES), 2003.

SARTORI, D. «Por qué Teresa». En: Traer al mundo el mundo. Objeto y objeti-
vidad a la luz de la diferencia sexual. Barcelona: Icara, 1996, 41-78.

SCHILLEBEECKX, E. «Profetas de la presencia viva de Dios». Revista de Espi-
ritualidad, 29 (1970), pp. 319-321.

SERRANO PÉREZ, A. (Recensión). «Welch, John, Peregrinos espirituales. 
Carl Jung y Teresa de Jesús». Bilbao: Editorial Desclée de Brouwer, 2001. 
Traducción de María del Carmen Blanco Moreno y Ramón Alfonso Díez 
Aragón, de Spiritual pilgrims: Carl Jung and Teresa of Avila, Teología y Vida, 
43 (2002), pp. 78-84.

SERRANO PÉREZ, A. «La racionalidad apasionada. Acercamiento a la rela-
ción razón y amor en la obra ‘Camino de Perfección’ de Santa Teresa de 
Ávila». Teología y Vida, 46 (2005), pp. 439-483.

SERRANO PÉREZ, A. «Contentarse con la finitud o atreverse a gustar la tras-
cendencia. Aproximación al dilema de la razón en Santa Teresa de Ávila». 
Teología y Vida, 47 (2006), pp. 575-613.

SERRANO PÉREZ, A. (Recensión). AVENATTI, C. La Literatura en la Estética 
de Hans Urs von Balthasar. Figura, drama y verdad. Salamanca: Ediciones 
Secretariado Trinitario, 2002. Teología y Vida, 47 (2006), pp. 621-624, 
623 (b).

SERRANO PÉREZ, A. «Huellas de San Agustín en Santa Teresa de Ávila». Anales 
de la Sociedad Chilena de Teología, volumen VII (2009), pp. 101-118.

SERRANO PLAJA, A. «Una noche toledana. Del Castillo interior al castillo 
fugitivo. Santa Teresa, Kafka y el Greco». Papeles de Son Armadans, 105 
(1964), pp. 263-302.

SICARI, A. M. Nel “Castello Interiore” di Santa Teresa d’Avila. Introdotto da 
L’inaccessibile castello da Franz Kafka a Santa Teresa. Milano: Editoriale Jaca 
Book Spa, 2006.

SORIANO, M. E. «Thérese d’Avila: femme et prophete». Carmel, 2 (1982), 
pp. 41-64.

SPIDLIK, T. Nosotros en la Trinidad. Breve ensayo sobre la Trinidad. Burgos: 
Editorial Monte Carmelo, 2002.

STEGGINK, O. «La integración de la afectividad en la vida espiritual de Santa 
Teresa de Jesús». Carmelus, 18 (1971), pp. 122-141.

STEGGINK, O. Experiencia y realismo en Santa Teresa y San Juan de la Cruz. 
Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1974, pp. 131-162.



244

STEGGINK, O. Arraigo e innovación. Madrid: Editorial BAC, 1976.
STEGGINK, O. «Teresa de Jesús, mujer y mística, ante la teología y los teólo-

gos». Carmelus, 29/1 (1982), pp. 111-129.
STEGGINK, O. Sin amor, todo es nada. Afectividad y vida espiritual en Santa 

Teresa de Jesús. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1987.
STUBBEMANN, C. M. La mujer en Edith Stein: antropología y espiritualidad. 

Burgos: Publicaciones de la Facultad de Teología del Norte de España, 
2003.

SULLIVAN, S. D. «The Castle of Teresa of Avila: the Inward and Outward 
Journey». Magistra, Atchison (KS), 7 (2001), pp. 85-96.

TABERNA, M. «Síntesis teológica». En: Vivencias teológicas de Santa Teresa de 
Jesús. Ávila: Editorial Signum Christi, 1983, pp. 11-36.

TELLECHEA IDÍGORAS, I. Tiempos recios, Inquisición y heterodoxias. Sala-
manca: Editorial Sígueme, 1977.

Thérèse d’Avila. Actes du colloque pour le quatrième centenaire de sa mort, 
organisé en collaboration avec la Faculté de théologie, Louvain-la-Neuve, 10 
mars 1982. VERMEYLEN, A. (Ed.). Louvain-la-Neuve, 1982.

TOMMASI, W. Filósofos y mujeres. Madrid: Narcea, 2002.
TRIACCA, A. «Espíritu Santo». En: BORRIELLO, L. (Dir.). Diccionario de Mís-

tica. Madrid: Editorial San Pablo, 2004, pp. 650-656.
DICKEN, T. El crisol del amor, la mística de Santa Teresa y de San Juan de la 

Cruz. Barcelona: Editorial Herder, 1967. Traducción de Daniel Ruiz Bueno, 
de The Crucible of Love. London: Darton, Longman and Todd ltd., 1963.

DICKEN, T. «The Imagery of the Interior Castle and its Implications». 
Ephemerides Carmeliticae, 21 (1970), pp. 198-218.

UGARTE GRIJALVA, J. I. «Modos activos de oración y proceso interior en las 
moradas de Santa Teresa de Jesús». Revista Teológica Limense, 15 (1981), 
pp. 69-87.

URIBARREN, F. «“Korrika” gogoeta bide», Karmel, Markina-Xemein, 234 
(2001), pp. 38-45.

URIBE, E. «Actualidad del Humanismo Teresiano». Vida espiritual, Bogotá, 
74-75 (1982), pp. 28-37.

VANDENBROUCKE, F. «El místico experimenta lo que nosotros creemos». 
Revista de Espiritualidad, 29 (1970), pp. 315-318.

VIVES, J. «Abiertos al futuro para estar abiertos a Dios. Teresa contra la involu-
ción espiritual y social». Sal Terrae, 70 (1982), pp. 113-124.

VV.AA. Aspectos religiosos y literarios de los escritos de Santa Teresa. Monográ-
fico de Letras de Deusto, 12,1982.

VV.AA. Perfil histórico de Santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 
1981.



245

VV.AA. Hombre y mundo en Santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 
1981.

VV.AA. Teresa de Jesús, mujer, cristiana, maestra. Madrid: Editorial de Espi-
ritualidad, 1982.

VV.AA. «Función del místico en la teología y en la Iglesia de hoy». Revista de 
Espiritualidad, 29 (1970), pp. 313-325.

VV.AA., «Psicología y Teología en El Castillo Interior». Revista de Espirituali-
dad, 41 (1982), pp. 459-668.

VV.AA. «Teresa de Jesús. Presencia permanente». Revista de Espiritualidad, 56 
(1997), pp. 5-262.

VV.AA. «Lo femenino: ¿Tesoro escondido?». Revista de Espiritualidad, 60/2 
(2001), pp. 187-318.

VV.AA. «La experiencia que no es ciencia, o la ciencia trascendida». Revista 
de Espiritualidad, 60/3 (2001), pp. 325-507.

VV.AA. «La mujer vigía de un nuevo amanecer». Revista de Espiritualidad, 
60/4 (2001), pp. 513-670.

VV.AA. «Leer hoy a Santa Teresa». Revista de Espiritualidad, 61 (2002), pp. 
157-346.

VV.AA. «Congreso Internacional de Mística». Revista de Espiritualidad, 63 
(2004), pp. 5-169.

WATT, N. «¿Vulgarización intencionada en Santa Teresa? Estudio compara-
tivo de las dos redacciones de Camino de Perfección». Monte Carmelo, 92 
(1984), pp. 319-346.

WATT, N. «El estilo de Santa Teresa en un mundo antifeminista». Monte Car-
melo, 92/2 (1984), pp. 287-318.

WEBER, A. Teresa of Avila and the Rhetoric of Feminity. New Jersey: Princeton 
University Press, 1990.

WELCH, J. Peregrinos espirituales. Carl Jung y Teresa de Jesús. Bilbao: Edito-
rial Desclée de Brouwer, 2001. Traducción de María del Carmen Blanco 
Moreno y Ramón Alfonso Díez Aragón, de Spiritual pilgrims: Carl Jung and 
Teresa of Avila.

WILHÉLEM, F. Dios en acción. La mística apostólica según Santa Teresa de 
Jesús. Madrid: Editorial BAC, 2002. Traducción de Pedro Miguel García 
Fraile, de Dieu dans l’action. La mystique apostolique selon Thérèse d’Avila. 
Venasque: Édicions du Carmel, 1992.

WILHÉLEM, F. Agir dans l’Esprit à la suite de Thérèse d’Avila. Paris: Le Sar-
ment-Fayard, 1997.



246

7.4. OTRA LITERATURA

ALFARO, J. B. Cristología y antropología: temas teológicos actuales. Madrid: Edi-
ciones Cristiandad, 1973.

ALFARO, J. B. De la cuestión del hombre a la cuestión de Dios. Salamanca: Edi-
ciones Sígueme, 1988.

ARMENDÁRIZ, L. M. Hombre y mundo a la luz del creador. Madrid: Ediciones 
Cristiandad, 2001.

AZCUY, V. La figura de Teresa de Lisieux. Ensayo de fenomenología teológica según 
Hans Urs von Balthasar. 2 v. Buenos Aires: Ediciones de la Facultad de Teología 
de la Universidad Católica Argentina, 1997.

BALTASAR, H. U. «El camino de acceso a la realidad de Dios». En: FEINER, J.; 
LÖHRER, M. (Dirs.). Mysterium Salutis, Manual de Teología como historia de 
salvación. Madrid: Ediciones Cristiandad, 1969, vol. II, tomo 1, pp. 41-74. Tra-
ducción de Guillermo Aparicio y Ángel Saenz-Badillos, supervisada por Juan Al-
faro, de Mysterium Salutis Grundriss Heilsgeschichtlicher Dogmatik. Einsiedeln: 
Benziger Verlag, 1965.

BALTASAR, H. U. Teodramática. Las personas del drama: el hombre en Dios, vol. 
II. Madrid: Ediciones Encuentro, 1992. Traducción de Eloy Bueno de la Fuente 
y Jesús Camarero y revisión de Vicente Martín Pindado, de Theodramatik. Die 
Personen des Spiels. Der Mensch in Gott. Einsiedeln: Johannes Verlag, 1976.

BALTASAR, H. U. Teodramática. Las personas del drama: el hombre en Cristo, 
vol. III. Madrid: Ediciones Encuentro, 1993. Traducción de Eloy Bueno de la 
Fuente y Jesús Camarero y revisión de Vicente Martín Pindado, de Theodra-
matik. Die Personen des Spiels. Die Personen in Christus. Einsiedeln: Johannes 
Verlag, 1978.

COMBLIN, J. Antropología cristiana. Madrid: Ediciones Paulinas, 1985.
DÍAZ-PLAJA, F. La vida cotidiana en la España del Siglo de Oro. Madrid: Editorial 

EDAF, 1994.
ELIADE, M. Lo sagrado y lo profano. 7.ª ed. Barcelona: Editorial Labor, S.A., 1967. 

Traducción de Luis Gil de Das Heilige und das Profane. Hamburgo: Rowohlts 
Deutsche Enzyklopädie, 1957.

ELIZONDO, F. «La aventura del espíritu en una mujer: Santa Teresa, testigo de 
excepción de una vida distinta». Revista Eidos (1970), pp. 45-54.

ELIZONDO, F. «La Antropología Teológica y el pensar actual sobre lo humano». 
Revista Española de Teología, 53 (1993), pp. 209-240.

FLICK, M.; ALSZEGHY, Z. Antropología teológica. 2.ª ed. Salamanca: Ediciones 
Sígueme, 1971. Traducción de Alfonso Ortiz de Fondamenti di una antropologia 
teologica.

GANOCZY, A. «Nuevas tareas de la antropología cristiana». Concilium, 86 (1973), 
pp. 380-397.



247

GONZÁLEZ FAUS, J. I. Proyecto de hermano. Visión teológica del hombre. Santan-
der: Editorial Sal Terrae, 1987.

HEINZMANN, R. Filosofía de la edad media. Barcelona: Editorial Herder, 1995. 
Traducción de Víctor Herrera de Philosophie des Mittelalters.

KASPER, W. «Teología y antropología». En: Teología e Iglesia. Barcelona: Editorial 
Herder, 1989. Traducción de Víctor Abelardo Martínez de Lapera de Theologie 
und Kirche. Maguncia: Matthias-Grünewald-Verlag, 1987.

LADARIA, L. Teología del pecado original y de la gracia. Madrid: Editorial BAC, 
1993.

LADARIA, L. Introducción a la Antropología Teológica. Estella (Navarra): Editorial 
Verbo Divino, 1996.

LANGEMEYER, G. «Antropología teológica». En: Diccionario de Teología Dogmáti-
ca. Barcelona: Editorial Herder, 1990, pp. 58-60.

MEIS, A. «La Gracia, ¿Verdad teológica en crisis?». Teología y Vida, 31 (1990), pp. 
227-255.

MEIS, A. «El Rostro del Otro: Acercamiento recientes a la Antropología Teológica». 
Teología y Vida, 39 (1998), pp. 13-38.

MEIS, A. Antropología Teológica. Acercamientos a la paradoja del hombre. 2.ª ed. 
Santiago de Chile: Ediciones de la Universidad Católica de Chile, 2001.

NOEMI, J. Introducción a la demonología. Santiago de Chile, Facultad Teología, 
Universidad Católica, 1976.

NOEMI, J. El mundo, creación y promesa de Dios. Santiago de Chile: Editorial San 
Pablo, 1996. 

NOEMI, J. «Modelos de fuga temporis». En: Esperanza en busca de Inteligencia. 
Atisbos teológicos. Santiago: Ediciones Universidad Católica de Chile, 2005, pp. 
46-49.

ORTIZ DE URTARAN, F. «La categoría ‘relación’ en la teología de la gracia». Revis-
ta Española de Teología, 53 (1993), pp. 271-293.

OTTO, R. «Mysterium tremendum». En: Lo santo, lo racional y lo irracional en la 
idea de Dios. 2.ª ed. Madrid: Revista de Occidente, 1965, pp. 24-48.

PANNENBERG, W. Antropología en perspectiva teológica. Implicaciones religiosas 
de la teoría antropológica. Salamanca: Ediciones Sígueme, 1993. Traducción 
de Miguel García-Baró de Antropologie in theologischer Perspektive. Göttingen: 
Vandenhoeck and Ruprecht, 1983.

RAHNER, K. «Reflexiones fundamentales sobre antropología y protología en el 
marco de la teología». En: FEINER, J.; LÖHRER, M. (Dirs.). Mysterium Salutis, 
Manual de Teología como historia de salvación. Madrid: Ediciones Cristiandad, 
1969, vol. II, tomo 1, pp. 454-468. Traducción de Guillermo Aparicio y Án-
gel Sáenz-Badillos, supervisada por Juan Alfaro, de Mysterium Salutis Grundriss 
Heilsgeschichtlicher Dogmatik. Einsiedeln: Benziger Verlag, 1965.



248

RAHNER, K. «Antropología teológica». En: Sacramentum Mundi, vol. I. Barcelona: 
Editorial Herder, 1972, pp. 286-296. Traducción de Juan Álfaro de Sacramen-
tum Mundi. Friburgo: Verlag Herder KG, 1969.

RAHNER, K. Curso fundamental sobre la fe. Introducción al concepto de cristianis-
mo. Barcelona: Editorial Herder, 1989. pp. 42-65, 100-270.

RUIZ DE LA PEÑA, J. L. «Sobre la estructura, método y contenido de la Antropo-
logía teológica». Studium Ovetense, 8 (1980), pp. 347-360.

RUIZ DE LA PEÑA, J. L. Las nuevas antropologías. Un reto a la teología. Santander: 
Sal Terrae, 1983.

RUIZ DE LA PEÑA, J. L. Teología de la creación. 2.ª ed. Santander: Sal Terrae, 
1986.

RUIZ DE LA PEÑA, J. L. La otra dimensión. Escatología cristiana. 4.ª ed. Santander: 
Sal Terrae, 1986.

RUIZ DE LA PEÑA, J. L. Imagen de Dios, Antropología teológica fundamental. 
Santander: Sal Terrae, 1988.

RUIZ DE LA PEÑA, J. L. El Don de Dios, Antropología teológica especial. Santan-
der: Sal Terrae, 1991.

RUIZ DE LA PEÑA, J. L. Creación, gracia, salvación. Santander: Sal Terrae, 1993.
SAHAGÚN, J. El hombre ¿quién es? Antropología cristiana. Madrid: Sociedad de 

Educación Atenas, 1988.
VAN DER LEEUW, G. «Mística». En: Fenomenología de la religión. México: Edito-

rial Fondo Cultura Económica, 1964, pp. 473-512.
VV. AA. Diccionario Teológico Interdisciplinar. 4 v. Salamanca: Ediciones Sígueme, 

1982. 
WIDENGREN, G. «La mística». En: Fenomenología de la religión. Madrid: Edicio-

nes Cristiandad, 1976, pp. 477-502.
ZUBIRI, X. Naturaleza, historia y Dios. Madrid: Alianza Editorial, 1987.
ZUBIRI, X. El hombre y Dios. 6.ª ed. Madrid: Alianza Editorial, 1998.



249

LIBROS PUBLICADOS EN ESTA COLECCIÓN:

 1 LUIS LÓPEZ, Carmelo y otros. Guía del Románico de Ávila y primer Mudéjar 
de La Moraña. 1982. ISBN 84-00051-83-1

 2 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Toponimia de Ávila. 1983. ISBN 84-00053-06-0
 3 ROBLES DÉGANO, Felipe. Peri-Hermenías. 1983. ISBN 84-00054-54-7
 4 GÓMEZ-MORENO, Manuel. Catálogo Monumental de Ávila. 2003. ISBN 84-

00054-70-9
 5 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, M.ª Jesús. La Capilla Mayor del Monasterio de Gracia. 

1982. ISBN 84-00052-56-0
 6 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Abulense, Siglos XVI-XVIII. 1983. 

ISBN 84-00055-58-6
 7 HEDO, Jesús. Antología de Nicasio Hernández Luquero. 1985. ISBN 84-

39852-58-4
 8 GONZÁLEZ HONTORIA, Guadalupe y otros. El Arte Popular en Ávila. 1985. 

ISBN 84-39852-56-8
 9 GARZÓN GARZÓN, Juan María. El Real Hospital de Madrigal. 1985. ISBN 84-

39852-57-6
10 MARTÍN MARTÍN, Victoriano y otros. Estructura Socioeconómica de la Provin-

cia de Ávila. 1985. ISBN 84-39853-55-X
11 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, María Jesús y otros. El Retablo de la Iglesia de San 

Miguel de Arévalo y su restauración. 1985. ISBN 84-00061-02-0
12 RUIZ-AYÚCAR, Eduardo. Sepulcros artísticos de Ávila. 1985. ISBN 84-00060-

94-6
13 CABEZA SÁNCHEZ-ALBORNOZ, María Cruz. La Tierra Llana de Ávila en los 

siglos XV-XVI. Análisis de la documentación del Mayorazgo de La Serna (Ávila). 
1985. ISBN 84-39855-76-1

14 ARNÁIZ GORROÑO, María José y otros. La Iglesia y Convento de la Santa en 
Ávila. 1986. ISBN 84-50534-23-2

15 SOMOZA ZAZO, Juan José y otros. Itinerarios Geológicos. 1986. ISBN 84-
00063-50-3

16 ARIAS CABEZUDO, Pilar; LÓPEZ VÁZQUEZ, Miguel; y SÁNCHEZ SASTRE, 
José. Catálogo de la escultura zoomorfa, protohistórica y romana de tradición 
indígena de la Provincia de Ávila. 1986. ISBN 84-00063-72-4



250

17 FERNÁNDEZ GÓMEZ, Fernando. Excavaciones arqueológicas en El Raso de 
Candeleda. 1986. ISBN 84-50547-50-4

18 PABLO MAROTO, Daniel de y otros. Introducción a San Juan de la Cruz. 1987. 
ISBN 84-00065-65-4

19 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, María Jesús y otros. La Ermita de Nuestra Señora de 
las Vacas de Ávila y la restauración de su retablo. 1987. ISBN 84-50554-55-1

20 LUIS LÓPEZ, Carmelo. La Comunidad de Villa y Tierra de Piedrahíta en el trán-
sito de la Edad Media a la Moderna. 1987. ISBN 84-60050-94-7

21 MORALES MUÑIZ, María Dolores. Alfonso de Ávila, Rey de Castilla. 1988. 
ISBN 84-00067-85-1

22 DESCALZO LORENZO, Amalia. Aldeavieja y su Santuario de la Virgen del Cu-
billo. 1988. ISBN 84-86930-00-6

23 GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. El reportaje gráfico abulense. 1988. ISBN 84-
86930-04-9

24 CEPEDA ADÁN, José y otros. Antropología de San Juan de la Cruz. 1988. ISBN 
84-86930-06-5

25 SÁNCHEZ MATA, Daniel. Flora y vegetación del Macizo Oriental de la Sierra 
de Gredos. 1989. ISBN 84-86930-17-0

26 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. La industria textil en Ávila durante la etapa final 
del Antiguo Régimen. La Real Fábrica de Algodón. 1989. ISBN 84-86930-13-8

27 GARCÍA MARTÍN, Pedro. El substrato abulense de Jorge Santayana. 1990. 
ISBN 84-86930-23-5

28 MARTÍN JIMÉNEZ, María Isabel. El paisaje cerealista y pinariego de la tierra 
llana de Ávila. El interfluvio Adaja-Arevalillo. 1990. ISBN 84-86930-27-8

29 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Abulense. Siglo XIX. 1990. ISBN 
84-86930-30-8

30 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, Irene. El proceso desamortizador en la Provincia de 
Ávila (1836-1883). 1990. ISBN 84-86930-16-2

31 RODRÍGUEZ, José Vicente y otros. Aspectos históricos de San Juan de la Cruz. 
1990. ISBN 84-86930-33-2

32 VÁZQUEZ GARCÍA, Francisco. El Infante don Luis A. de Borbón y Farnesio. 
1990. ISBN 84-86930-35-9

33 MUÑOZ JIMÉNEZ, José Miguel. Arquitectura Carmelitana (1562-1800). 1990. 
ISBN 84-86930-37-5

34 DOMÍNGUEZ GONZÁLEZ, Pedro; y MUÑOZ MARTÍN, Carmen. Opiniones 
y actitudes sobre la enfermedad mental en Ávila y la locura en el refranero. 
1990. ISBN 84-86930-41-3

35 TAPIA SÁNCHEZ, Serafín de. La Comunidad Morisca de Ávila. 1991. ISBN 84-
7481-643-2

36 MARTÍNEZ RUIZ, Enrique. Acabemos con los incendios forestales en España. 
1991. ISBN 84-86930-42-1

37 ROLLÁN ROLLÁN, María del Sagrario. Éxtasis y purificación del deseo. 1991. 
ISBN 84-86930-47-2

38 GONZÁLEZ GONZÁLEZ, Nicolás; y CRUZ VAQUERO, Antonio de la. La Cus-
todia del Corpus de Ávila. 1993. ISBN 84-86930-79-0



251

39 CASTILLO DE LA LASTRA, Agustín del. Molinos de la zona de Piedrahíta y El 
Barco de Ávila. 1992. ISBN 84-86930-60-X

40 MARTÍN JIMÉNEZ, Ana. Geografía del equipamiento sanitario de Ávila. Mapa 
Sanitario. 1993. ISBN 84-86930-74-X

41 IZQUIERDO SORLI, Monserrat. Teresa de Jesús, una aventura interior. 1993. 
ISBN 84-86930-80-4

42 MAS ARRONDO, Antonio. Teresa de Jesús en el matrimonio espiritual. 1993. 
ISBN 84-86930-81-2

43 STEGGINK, Otger. La Reforma del Carmelo Español. 1993. ISBN 84-86930-
82-0

44 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Literatura de tradición oral en Ávila. 1994. ISBN 
84-86930-94-4

45 GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. Ávila y el cine: historia, documentos y filmo-
grafía. 1995. ISBN 84-86930-96-0

46 HERRÁEZ HERNÁNDEZ, José María. Universidad y universitarios en Ávila du-
rante el siglo XVII. 1994. ISBN 84-86930-92-8

47 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. El Ayuntamiento de Ávila en el siglo XVIII. La elec-
ción de los Regidores Trienales. 1995. ISBN 84-89518-01-7

48 VILA DA VILA, Margarita. Ávila Románica: talleres escultóricos de filiación 
Hispano-Languedociana. 1999. ISBN 84-89518-53-X

49 SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Teresa y otros. Estudio Socioeconómico de la Provincia 
de Ávila. 1996. ISBN 84-86930-24-3

50 HERRERO DE MATÍAS, Miguel. La Sierra de Ávila. 1996. ISBN 84-89518-16-5
51 TOMÉ MARTÍN, Pedro. Antropología Ecológica. 1996. ISBN 84-89518-17-3
52 GONZÁLEZ DE POSADA, Francisco; y BRU VILLASECA, Luis. Arturo Dupe-

rier: mártir y mito de la Ciencia Española. 2005. ISBN 84-89518-22-X
53 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. San José de Ávila. Historia de su fundación. 

1997. ISBN 84-89518-26-2
54 SERRANO ÁLVAREZ, José Manuel. Un periódico al servicio de una provincia: 

El Diario de Ávila. 1997. ISBN 84-89518-31-9
55 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. La villa de Arenas de San Pedro en el siglo XVIII. 

El tiempo del infante don Luis (1727-1785). 1998. ISBN 84-89518-30-0
56 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. Mombeltrán en su Historia. 1997. ISBN 84-

89518-32-7.
57 CHAVARRÍA VARGAS, Juan Antonio. Toponimia del Estado de La Adrada se-

gún el texto de Ordenanzas (1500). 1998. ISBN 84-89518-33-5
58 MARTÍNEZ PÉREZ, Jesús. Fray Juan Pobre de Zamora. Historia de la pérdida y 

descubrimiento del galeón San Felipe. 1997. ISBN 84-89518-34-3
59 BERNALDO DE QUIRÓS, José Antonio. Teatro y actividades afines en la ciu-

dad de Ávila (siglos XVII, XVIII y XIX). 1998. ISBN 84-89518-40-8
60 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Prensa y comunicación en Ávila (si-

glos XVI-XIX). 1998. ISBN 84-89518-44-0
61 TROITIÑO VINUESA, Miguel Ángel. Evolución Histórica y cambios en la orga-

nización del territorio del Valle del Tiétar abulense. 1999. ISBN 84-89518-47-5



252

62 ANDRADE, Antonia y otros. Recursos naturales de las Sierras de Gredos. 2002. 
ISBN 84-89518-57-2

63 SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Andrés. La Beneficencia en Ávila. 2000. ISBN 84-
89518-64-5

64 SABE ANDREU, Ana M.ª Las Cofradías de Ávila en la Edad Moderna. 2000. 
ISBN 84-89518-66-1

65 BARRENA SÁNCHEZ, Jesús. Teresa de Jesús una mujer educadora. 2000. ISBN 
84-89518-67-X

66 CANELO BARRADO, Carlos. La Escuela de Policía de Ávila. 2001. ISBN 84-
89518-68-8

67 NIETO CALDEIRO, Sonsoles. Paseos y jardines públicos de Ávila. 2001. ISBN 
84-89518-72-6

68 SÁNCHEZ MUÑOZ, M.ª Jesús. La Cuenca Alta del Adaja (Ávila). 2002. ISBN 
84-89518-79-3

69 ARRIBAS CANALES, Jesús. Historia, Literatura y fiesta en torno a San Segundo. 
2002. ISBN 84-89518-81-5

70 GONZÁLEZ CALLE, Jesús Antonio. Despoblados en la comarca de El Barco de 
Ávila. 2002. ISBN 84-89518-83-1

71 ANDRÉS ORDAX, Salvador. Arte e iconografía de San Pedro de Alcántara. 
2002. ISBN 84-89518-85-8

72 RICO CAMPS, Daniel. El románico de San Vicente de Ávila. 2002. ISBN 84-
95459-92-5

73 NAVARRO BARBA, José Antonio. Arquitectura popular en la provincia de Ávi-
la. 2004. ISBN 84-89518-92-0

74 VALENCIA GARCÍA, M.ª de los Ángeles. Simbólica femenina y producción de 
contextos culturales. El caso de la Santa Barbada. 2004. ISBN 84-89518-89-0

75 LÓPEZ FERNÁNDEZ, M.ª Isabel. La arquitectura mudéjar en Ávila. 2004. 
ISBN 84-89518-93-9

76 GONZÁLEZ MARRERO, M.ª del Cristo. La Casa de Isabel la Católica. Espacios 
domésticos y vida cotidiana. 2005. ISBN 84-89518-94-7

77 GARCÍA GARCIMARTÍN, Hugo J. El valle del Alberche en la Baja Edad Media 
(siglos XII-XV). 2005. ISBN 84-89518-95-5

78 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Elecciones en la provincia de Ávila, 
1977-2000: comportamiento político y evolución de las corporaciones demo-
cráticas. 2006. ISBN 84-96433-22-6

79 CAMPDERÁ GUTIÉRREZ, Beatriz I. Santo Tomás de Ávila: historia de un pro-
ceso crono-constructivo. 2006. ISBN 84-96433-26-9

80 CHAVARRÍA VARGAS, Juan Antonio; GARCÍA MARTÍN, Pedro; y GONZÁ-
LEZ MUÑOZ, José María. Ávila en los viajeros extranjeros del siglo XIX. 2006.  
ISBN 84-96433-30-7

81 CABALLERO ESCAMILLA, Sonia. La escultura gótica funeraria de la Catedral 
de Ávila. 2006. ISBN 978-84-96433-37-3

82 FERRER GARCÍA, Félix A. La invención de la Iglesia de San Segundo. 2006. 
ISBN 978-84-96433-38-0



253

83 SABE ANDREU, Ana. Tomás Luis de Victoria, pasión por la música. 2008. ISBN 
978-84-96433-61-8

84 GONZÁLEZ MUÑOZ, José María. Gestión tradicional de los recursos hidráuli-
cos en el Alto Tiétar (Ávila): molinos harineros. 2008. ISBN 978-84-96433-62-5

85 BERMEJO DE LA CRUZ, Juan C. Actitudes ante la muerte en el Ávila del siglo 
XVII. 2008. ISBN 978-84-96433-76-2

86 FERRER GARCÍA, Félix A. Rupturas y continuidades históricas: el ejemplo de la 
basílica de San Vicente de Ávila, siglos XII-XVII. 2009. ISBN 978-84-96433-77-9

87 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, M.ª Jesús. La primera generación de escultures del 
siglo XVI en Ávila. Vasco de la Zarza y su escuela. 2009. ISBN 978-84-96433-
80-9

88 GÓMEZ GONZÁLEZ, M.ª de la Vega. Retablos barrocos del valle del Corneja. 
2009. ISBN 978-84-96433-79-3

89 GUTIÉRREZ ROBLEDO, José L. Las murallas de Ávila. Arquitectura e historia. 
2009. ISBN 978-84-96433-83-0

90 CALVO GÓMEZ, José A. El monasterio de Santa María de Burgohondo en la 
Edad Media. 2009. ISBN 978-84-96433-91-5

91 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. San José de Ávila: Desde la muerte de Santa 
Teresa hasta finales del siglo XIX. 2009. ISBN 978-84-96433-96-0

92 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. Sancho Dávila, soldado del rey. 2010. ISBN 978-
84-96433-92-2

93 PÉREZ GUTIÉRREZ, Manuel. Astronomía en los castros celtas de la provincia 
de Ávila. 2010. ISBN 978-84-96433-63-2

94 MONSALVO ANTÓN, José M.ª. Comunalismo concejil abulense: Paisajes 
agrarios, conflictos y percepciones del espacio rural en la Tierra de Ávila y otros 
concejos medievales. 2010. ISBN 978-84-15038-13-9

95 LUIS LÓPEZ, Carmelo. Formación del territorio y sociedad en Ávila (siglos XII-XV). 
2010. ISBN 978-84-15038-16-0

96 SEGURA ECHEZÁRRAGA, Xabier. La espiritualidad esponsal del Cántico Espiritual 
de san Juan de la Cruz. 2011. ISBN 978-84-15038-17-7

97 PÉREZ PASCUAL, Ángel. Estudios sobre Juan Díaz Rengifo y su Arte poética 
española. 2011. ISBN 978-84-15038-19-1








