UNA PROPUESTA DE
ANTROPOLOGIA TEOLOGICA EN EL
CASTILLO INTERIOR DE SANTA TERESA

Agustina Serrano Pérez

Agustina Serrano Pérez

v E Diput aCIO%W | Q
k GRAN DUQU

DIPUTACION PROVINCIAL DE AVILA
INSTITUCION GRAN DUQUE DE ALBA

UNA PROPUESTA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA EN EL CASTILLO INTERIOR DE SANTA TERESA

1

u‘—

—
O

O
o



Agustina Serrano Pérez

UNA PROPUESTA DE
ANTROPOLOGIA TEOLOGICA
EN EL CASTILLO INTERIOR
DE SANTA TERESA

\01

E‘I Dlpu aC|OnAV||Q

2011



© Fotograffa de cubierta: Archivo Fotogréfico de la Diputacién Provincial de Avila
[.5.B.N: 978-84-15038-22-1
Deposito Legal: AV-134-2011
Imprime: Mijan, Industrias Gréficas Abulenses



A Josu, Koldo y Amaia.






SOLO DIOS BASTA
(Santa Teresa, Poesia 6)

El ser humano «es el verdadero templo de Dios...»
(Del Manifiesto Fundacional Adsis, 4)

Alégrate... has hallado gracia delante de Dios...;
El Espiritu Santo vendrd sobre ti...;

Porque ninguna cosa es imposible para Dios...
Proclama mi alma la grandeza del Sefior

y mi espiritu se alegra en Dios mi salvador...

(Lc 1, 28-2, 55)






PRESENTACION
AGRADECIMIENTOS
ABREVIATURAS
UNA PALABRA AL LECTOR

INTRODUCCION ...,
LA AUTORAY SU CONTEXTO..uiiiiiiiieieeiiiiicciee e
LA OBRA CASTILLO INTERIOR........ceeiieeeeeeeieeeeeeieee e
1.2.71. Contexto € influeNCIaS ..........cooevuveeieiiieceee e
1.2.2. Simbolo y contenido doctrinal...........ccccceeriniieeienininicncen

1.
1.1.
1.2.

1.3.

1.4.

2.2.

INDICE

1.2.3. Lectores y ediCiones ...........ccccoiviiiiieicnciiiiccceecec
LA ANTROPOLOGIA DE UNA «TEOLOGIA MISTICA» ...........cccveeee.
1.3.1. La autora comunica su antropologfa ..............cccceeveocneninnes
1.3.2. La antropologfa teresiana desde el texto y mas alla del texto ...
1.3.3. Una antropologia unificada, comprometida y relacional .......
LA INVESTIGACION: SU ESTRUCTURA, PROCESO Y TECNICA.....
T.4.T. La @StrUCUra ..o
T.4.2. El PIrOCESO ..ottt
T.4.3. La téCNiCa.....coiviiiiiiiiii i

LA CREACION AMADA ..........coooomioiiiierieieieeeeeeeeeeee s,
EL CONOCIMIENTO DE LA FINITUD E INFINITUD ......cccceeeneneee.
2.1.1. La basqueda del ser humano.........ccccoceevienieniininiinicnenn.
2.1.2. La libertad creadora y creativa.........ccccecveeuenininieciencncncnne.
LA EXISTENCIA FRUTO DEL AMOR GRATUITO .....cccoovviiiiiiinnn
2.2.1. La libertad amorosa potencia lo humano............cccccccccoenene.
2.2.2. La madurez desde la gratuidad...........cccccoeevininiicenincncne

13
15
17
19

21
25
27
27
29
30
32
32
34
36
37
37
38
39

41
44
44
51
59
59
62



2.3.
2.4.

2.5.

3.2.

3.3.

3.4.

3.5.

4.2.

10

LA OPCION AMOROSA RAZONADA.........ooieririririeieieiesieeeene
EL ASOMBRO Y SOBRECOGIMIENTO SURGEN ANTE EL MISTERIO..
2.4.1. La finitud identifica o humano..............ccccoiiiiin,
2.4.2. El significado del misterio del origen y del fin.......................
EL ESPI/RITU/ DE DIOS SE HACE PRESENTE GESTANDO

LA CREACION ......oiiiiiiiiiiccecce
LA SALVACION TRANSFORMADORA ..........ccccccoessrrrrrrrrrvrrrrrrrnnnnns

LA POSIBILIDAD DE CONOCIMIENTO DEL MISTERIO DE
SALVACION .o,

3.1.1. La comprensién del proyecto salvador como dialogo
Y PArtiCipaCion .........ccouiiiiiiiiiiicie e

3.1.2. La relatividad del conocimiento humano...........cccccccceeeenees
3.1.3. La progresiva aproximacion al misterio salvifico ....................

JESUCRISTO EL SALVADOR DEVELA LA PREEMINENCIA DEL
AMOR EN LA HISTORIA DE SALVACION .......ocooveeeieeieiecean,

3.2.1. El seguimiento de Jests da a conocer al verdadero ser
NUMANO e e

3.2.2. Jesucristo mediador salva del pecado para la unién del
ser humano con Dios ..........cccociiiiiiiiiiic e

3.2.3. Cristo resucitado devela al verdadero Dios y el misterio
del ser humano ..o,

EL AMOR CAPACITA PARA EL CONOCIMIENTO.....coiiiiiiiiiaiinn,
3.3.1. La eficacia de la racionalidad amorosa...............ccoeeeeevennnnnnns
3.3.2. La fecundidad del amoroso conocimiento ..............ccccceoe.....

LA ADMIRACION Y EL DESAFIO PERMANECEN ANTE EL
MISTERIO SALVADOR .....coiiiiiiiiiiiiiiieiic e

3.4.1. El descubrimiento del plan salvador y su comunicacion............

3.4.2. La capacidad de crecimiento humano en la historia de
SAIVACION ..o

EL ESPIRITU DEL SENOR PRESENTE CONDUCE LA HISTORIA
HACIA LA PLENITUD ....coooiiiiiiiiiiiniiiceiececc e

3.5.1. El discernimiento de la presencia...........cccccceoiiiicncninnne.
3.5.2. El donde fortaleza .............ccccoooiiiiiiiiiii,

LA PLENITUD UNIFICADORA..........ccooiiiiiiiieiiteeeeeeeeee
EL CONOCIMIENTO ATISBA EL MISTERIO.......cccovviiiiiiiiiieen.

4.1.1. El misterio humano se comprende desde el misterio
inefable de Dios..........ccooiiiiiiiiii

4.1.2. El conocimiento se anonada en gozo...........cceceevevuenenenncnne.
EL AMOR VISLUMBRA ADIOS .......ooviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiicic

65
68
69
71

73
79

82

83
93
99



4.3.

4.4.

4.5.

5.1.
5.2.

6.1.
6.2.

6.3.
6.4.

7.1.
7.2.
7.3.
7.4.

4.2.1. El 4mbito 80Z0SO .......cuoiviiiiiiiiiiiiiiicciccccccc
4.2.2. La pretension unificadora ..........cceceeeeninininincienencncne
4.2.3. La con-formacién a la voluntad de Dios........c..cccceeverencncnne.
LA RAZON Y EL AMOR COOPERAN EN LA PLENIFICACION........
4.3.1. Larazén desea €l amor........c.oceviviecienininiiieieecce
4.3.2. La razén entiende y se capacita para el amor.............c..c.......

EL ESTUPOR'Y EL PAVOR SE DESVANECEN ANTE EL
DEVELAMIENTO DEL MISTERIO.......coiiiiiiiiiiiiiiiiiiic e

4.4.1. La vision de Dios reinando ......c..ccceeeverviriinicneeneenciiennens
4.4.2. El proceso hasta la plenitud ...........ccccccooinininiieninne

EL ESPIRITU SANTO SEGUIRA PRESENTE COMUNICANDO AL
DIOS TRINITARIO HASTA LA PLENIFICACION TOTAL ..................

4.5.1. La donacion de la sabiduria............cooooviiiioeeeieiiii.
4.5.2. El Espiritu Santo concede el don de lenguas..........................
4.5.3. La inhabitacion trinitaria...........cccoeeveeiieieieeeeeeeeeeeeeeee

RECAPITULACION ..o,
RELACION CON LA SEPTIMA MORADA ......oovoeeeeeeeeeeeeeeeee
SINTESIS FINAL ..o,

CONCLUSION . ... e
LA PRESENCIA DEL ESPIRITU w..voee oo,
LA SABIDURIA AMOROSA ES COMPENETRACION DE RAZON

6.2.1. La razdén conoce el MiSterio.......ccoveeeeeeeeeiiveeee e
6.2.2. El amor vislumbra el misterio..............cooevvveeiiieiciiieceeen
6.2.3. La compenetracion de razén y amor .........c.ccoceeveceenencnncne.
EL ESPANTO ANTE EL MISTERIO ...cvviiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeias
EL SER HUMANO ANTE LA SABIDURIA AMOROSA DEL

ESPIRITU oot
BIBLIOGRAFIA ...........ooooiiiiieiiiieeeeeeeeeeeee e,
FUENTES. . oo e e
INSTRUMENTOS DE TRABAJO ...cooiiiiiiiieeeeeeeeceeeeeee
LITERATURA SECUNDARIA .......oooiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeee e
OTRA LITERATURA ..ottt

11



12



PRESENTACION

En el ano 2015 celebraremos los quinientos afos del nacimiento de santa
Teresa de JesUs. Ofrecera una nueva oportunidad para volver a la lectura de sus
escritos y para que, de su mano magistral, aprendamos, entre otras cosas, a crecer
en humanidad.

A través de la Institucién Gran Duque de Alba, la Diputacion Provincial qui-
ere sumarse a esta conmemoracién, mostrando un especial interés en la edicion
de obras y trabajos que, de una manera u otra, estén relacionadas con la figura
de nuestra Santa o con su legado doctrinal. Este de Agustina Serrano que tengo el
gusto de presentar, es un claro ejemplo de ello.

Su estudio propone un camino de vida, una especie de antropogénesis, que
se recorre en tres estadios. Implica, en primer lugar, «entrar» en la propia exis-
tencia para reconocer en el misterio de Dios el misterio del hombre. En segundo
lugar, avanzar en el itinerario de amistad (cristiana) en el que ese misterio se hace
experiencia cotidiana. Y, finalmente, culminar esa misma experiencia en la unién
con el Dios siempre presente en la vida del ser humano.

Afirma nuestra autora que en Teresa se acorta la diferencia y distancia entre
el «saber» y «viviry, y que, en su propuesta antropolégica, la teologia se hace vida.
Y es que la Santa ha sabido elaborar su teologfa en el santuario de la oracién y
amasarla con su reflexién intelectual y en medio del infatigable ajetreo de su «vida
inquieta» de fundadora. Esa teologfa viva y vivida, que ella define como «mistica,
es la que, de verdad, da hondura a la fe y sentido a la existencia del creyente.
Teresa invita a emprender ese camino: a dejarse envolver por él y a expresar,
en el dia a dia, la propia experiencia del misterio, para poder ser sencillamente
humanos.

Sobre esa base teresiana, el estudio de Agustina Serrano se engarza también
con su propio quehacer cotidiano. Vincula su teologia a su miltiple ocupacién
como docente e investigadora y a sus variadas publicaciones. Y es que el argu-
mento que desarrolla en su obra no es otro que este: la vida real leida en una
nueva clave, luminosa y fecunda, de relacion con la diversidad y la gratuidad. La
creacion amada (capitulo 2), la salvacién transformadora (capitulo 3) y la plenitud

13



unificadora (capitulo 4), que propone la autora, hablan de un ser humano hist6ri-
co, itinerante, contemplado en su totalidad y desde las perspectivas mas entrafia-
bles de su devenir, finito y propenso al mal, pero buscador del bien y ansioso de
una plenitud. En el fondo, es el ser humano atisbado por Teresa, visto desde la
suma esperanza del futuro, la resurreccion, que da sentido y finalidad al hacerse
de cada dia; en suma, un sujeto capaz de esa plenitud en tanto vive la mistica de
la transformacion activada por el amor de Dios en el tiempo histérico.

La aportacién de Teresa de Avila en este campo singular de la antropologfa
(cristiana) es, seglin nuestra autora, harto valiosa para el presente. Ofrece una
vision antropolégica dominada por un ideal: la unificacion integral de la persona.
Y su libro quiere ser como una guia para acercarse a Teresa y adentrarse, a través
de su Camino, en los secretos de su Castillo interior.

Espero que se cumpla este propésito de la autora. Desde aqui, quiero mos-
trarle mi sincero reconocimiento por su estudio y, al igual que a la Institucion Cran
Dugque de Alba, por el acierto en la publicacién de la obra, mi gratitud por sumar-
se de esta forma a la celebracién del quinto centenario de nuestra Santa Doctora.

AcusTiN GONzALEZ GONZALEZ
Presidente de la Diputacién de Avila

14



AGRADECIMIENTOS

Deseo expresar, en primer lugar, mi profundo agradecimiento al Dr. Juan
Noemi por la finura intelectual de su vocacion teoldgica, por su acogida y apoyo,
por su sabia direccién y por su paciencia. Asimismo, a la Dra. Anneliese Meis por
su sabidurfa inspiradora y por la participacion en proyectos de investigacion; y al
Dr. Tomés Alvarez, experto teresianista, por su estimulante orientacion y valioso
seguimiento.

Del mismo modo, mi gratitud a la Comisién Nacional de Investigacién de
Ciencia y Tecnologia (CONICYT) del Gobierno de Chile por la beca de doctora-
do (D-21060209), a la Facultad de Teologfa de la Pontificia Universidad Catélica
de Chile, donde defendi la tesis el 12 de mayo de 2010, al Centro Internacional
Teresiano-Sanjuanista (Cites Avila, Espaa), al Movimiento Adsis y a la Institucién
Gran Duque de Alba, que edita esta publicacién.

También, mi reconocimiento agradecido a la presencia y acompanamiento de
Rebeca Guzman. Y en ella, a todas y todos, en particular a David Pino, los que con
su colaboracién de muy diversas maneras hicieron posible el estudio, la reflexion y
la finalizacién de la investigacion para la tesis doctoral.

15






Cst
Cta

Z T mQg

MC
P
\Y
VD
Vej

ABREVIATURAS

Camino de Perfeccion

CE  Camino de Perfeccién, autégrafo de El Escorial
CT Camino de Perfeccién, apégrafo de Toledo
CV  Camino de Perfeccién, autégrafo de Valladolid
Cuentas de Conciencia // (R = Relaciones)
Constituciones (Cs)

Cart(as)

Desafio espiritual

Exclamaciones

Fundaciones

Castillo Interior (1M, 2M, 3M, 4M, 5M, 6M, 7M = primeras moradas,
segundas moradas, etc.)

Meditaciones sobre los Cantares // CAD = Conceptos del amor de Dios
Poesias

Vida

Visita de Descalzas // MVC = Modo de visitar los conventos

Vejamen

Otras abreviaturas

ABC  Archivium Bibliographicum Carmelitanum

ABCT Archivium Bibliographicum Carmeli Teresiani

BAC
DS

DV
GS
LG

Biblioteca de autores cristianos

Dictionnaire de Spiritualité ascétique et mystique doctrine et histoire,
Edit Beauchesne, Paris, 1961

Dei Verbum
Gaudium Spes
Lumen Gentium

17






UNA PALABRA AL LECTOR

Como bien dice la autora del presente libro, la antropologia de Teresa es una
antropologia teoldgica. Su Castillo Interior esta circundado de vida exterior, pero
lo importante en él es que esta habitado por dentro. Y que sus moradores son un
«yo y ti» —mejor, un yo y Td— en relacién bipolar, abierta a la transcendencia.
De hondura, por eso mismo, insondable, inagotable...

Las primeras paginas del libro de Agustina Serrano ponen de manifiesto que
Teresa de Jests no es una catedratica de tesis y teorfas. Es una pensadora-testigo
de lo vivido. Aténita ante el panorama del propio misterio existencial.

En ella el provocativo «conécete a ti mismoy, del ordculo délfico de los fi-
l6sofos griegos, tiene una especie de versién novedosa y extrana, una version
propiamente mistica. Segin ella, es la voz interior la que le susurra el «blscate
en Mi». Consigna que la deja aténita: le hace promover un singular certamen
hermenéutico entre sus amigos, presididos por el propio obispo don Alvaro, que
mas adelante ella misma reinterpretard, primero en unos versos preciosos de su
poemario («Alma, buscarte has en Mi /y a Mi buscarme has en ti...»), y que to-
davia més tarde, en su Castillo Interior, formulara como lema basico de lo que ha
sido designado como socratismo teresiano: imposible conocer la hondura de uno
mismo sin atisbar la propia relacion de transcendencia con Dios.

Baste transcribir una cualquiera de esas consignas:

[...] a mi parecer, jamés nos acabamos de conocer si no procuramos conocer
a Dios [...]. Hay dos ganancias en esto. La primera, esta claro que parece una cosa
blanca més blanca cabe la negra y, al contrario, la negra cabe la blanca; la segunda es
porque nuestro entendimiento y voluntad se hace mas noble y mas aparejado para
todo bien tratando a vueltas de si con Dios [...] (M 1,2.9-10).

Desde esa perspectiva teresiana, despliega Agustina Serrano su investigacién en
el venero del Castillo Interior, sondeando primero las tres jornadas existenciales del
ser humano —«creacional, soterioldgica y escatolégicar—, a base de una relectura
analitica del pensamiento teresiano desde las coordenadas «razén y corazén, asom-
bro y espiritu» (o Espiritu). «Espanto ante el misterio» serd una de las conclusiones de

19



su exploracion del castillo del alma. (Espanto —ya lo ha anotado ella— en el voca-
bulario de Teresa equivale a estupor profundo, mezcla de conocimiento admirativo
y emotividad visceral). Pues si, asombro y elevacién de la mente serdn el impacto
producido por esas paginas de la profesora Agustina Serrano en el lector de hoy.

Sélo cabe un sencillo y sentido iGRACIAS! a la autora de este libro, de parte
de cuantos nos sumergiremos en su lectura y, presuntamente, en nombre de su
inspiradora, la genial Teresa de Jesus.

Tomés Alvarez, OCD.

20



1. INTRODUCCION






La presente investigacion se concibe como una bisqueda para desentrafiar la
sistematicidad de la antropologfa teoldgica de santa Teresa latente en su obra de
madurez Castillo Interior. El estudio pretende, por tanto, el esclarecimiento de la
concepcién implicita del ser humano en esta obra de la doctora mistica y poeta
del siglo XVI.

A base del texto teresiano, este trabajo es, ademds, un intento de procesa-
miento de los datos sobre lo humano para la formulacion de un planteamiento
antropolégico teolégico. Esto se realiza a través del andlisis de cuatro términos
relevantes para la comprensiéon de la condicién humana: razén, amor, espanto y
espiritu.

Los términos razén y amor remiten a las capacidades cognoscitiva y volitiva,
las que simbélicamente recapitulan todo lo humano desde los &mbitos de la cabe-
za y del corazén; la interrelacién de razén y amor manifiesta al ser humano como
unidad existencial. El vocablo teresiano espanto es categoria |éxica y psicolégica
que significa con originalidad la postura ante el misterio; posee un componente
intelectual y otro emotivo que intervienen en el proceso de interpretacion de la
realidad en profundidad. Es asi como dicho término remite a una nueva nocién
de razén que, integrando el sentimiento, posibilita aprehender el misterio. Y, asf,
se llega al término espiritu —referido a Dios— que capacita para la experiencia de
acceso al conocimiento de lo divino desde la condicién humana.

Por otro lado, las sucesivas lecturas de la obra Castillo Interior revelan una
propuesta de gran riqueza. Ademas, gracias al minucioso andlisis de las voces, se
demuestra cémo desde la comprensién adecuada de lo humano —en cuanto in-
terpenetracién de lo cognoscitivo y lo volitivo— emerge el misterio de Dios dando
identidad y respuesta. El estudio riguroso de la obra teresiana, desde la clave de
la antropologia teolégica, descubre un proceso pneumatolégico. Dicho proceso
requiere un criterio de lectura que ordena tripartitamente las dimensiones funda-
mentales de lo humano y sistematiza el discurso teresiano de acuerdo al designio
creador, salvador y consumador.

En sintesis, se realiza un didlogo critico y subjetivo con la autora, pero no
arbitrario, fundamentado en una apuesta hermenéutica. De ese modo, se descu-
bre una antropologia teolégica subyacente que puede ser sistematizada desde las

23



huellas antropolégicas de su pensamiento para dar cuenta de la unidad plural del
ser humano.

El estudio se inicia contextualizando a la autora y a la obra. Seguidamente,
se estructura el cuerpo en tres partes: el contenido creacional, soteriolégico y
escatoldgico, los que vertebran el posible proyecto teresiano de una antropologia
teoldgica. La primera parte, de cinco capitulos, presenta al ser humano como cria-
tura amada. La segunda parte, otros cinco capitulos, aborda la condicién humana
necesitada de salvacién transformadora. Ahora bien, la llamada a la plenificacién
a través de la unién con Dios se estudia en los cinco capitulos de la tercera parte.
Se finaliza con una recapitulacién del estudio realizado, la que rescata algunos
elementos enriquecedores desprendidos del planteamiento teresiano.

Desde este contexto, la presente tesis es fruto de una profunda indagacién sobre
la antropologfa teoldgica de santa Teresa latente en su obra Castillo Interior.

En dicha obra, la autora entreteje su labor desde la dindmica de la expe-
riencia de la unién con el Amado en el llamado matrimonio espiritual: se vive
como mujer nueva, gracias a un itinerario que desemboca en la gran hondura del
autoconocimiento amoroso y es en este recondito estado donde se desentrana
el misterio humano debido a la vivencia de la relacién interpersonal con el Dios
trino. Asi lo afirma Teresa al final del Castillo: «Dijo el Sefior: que vendria él, y el
Padre y el Espiritu Santo a morar con el alma que le ama y guarda sus mandamien-
tos (Jn 14,23)» (7M 1,6). Esta gracia de ser habitada por la Trinidad —recibida el
29 de mayo de 1571 (CC 14)— es el acontecimiento que motiva el desafio de este
estudio: buscar el papel propulsor del Espiritu. Es por esto que, en esta investiga-
cién, se habla de un proceso pneumatolégico que ayuda en el autoconocimiento,
en el entendimiento tanto del mundo como de su historia y en la comprensién de
la comunicacién trinitaria. De este modo, la esperanzadora y estimulante palabra
teresiana: «el Sefor no mira tanto la grandeza de las obras como el amor con
que se hacen» (7M 4,15), pretende que el saber antropolégico teolégico sirva de
soporte para la apertura a la construccién del reinado de Dios desde la novedad
de la realidad actual®.

A continuacién, se aborda: la autora y su contexto, la obra Castillo Interior,
la antropologia de la autora que subyace en su texto y la dindmica de la investi-
gacion realizada.

! Para este estudio, se usa como fuente principal el Castillo Interior que ella escribe en 1577,
cinco anos antes de morir. Se citan los textos teresianos segln la obra de RODRIGUEZ, J. V. Castillo
Interior o Las Moradas. 7.2 ed. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1999. Este mismo texto se encuentra
en la edicién de Santa Teresa de Jesds. Obras Completas, dirigida por Alberto Barrientos en la misma
Editorial de Espiritualidad, que es una obra en colaboracién, y que, segin el director de la Real Acade-
mia de la Lengua Espafiola, Victor Garcia de la Concha, ofrece un texto muy cuidado.

2 En definitiva, debido a un proceso pneumatolégico, el ser humano se autoconoce y alcanza
la plena humanizacién cuando descubre y asume que su misterio se devela en el Dios trinitario que
habita su interioridad.

24



1.1. LAAUTORAY SU CONTEXTO

En la historia acontece permanentemente el retorno al Jesus histérico; y una
de esas épocas culminantes es la de Teresa, Ignacio y Lutero. Junto con esto, en
el siglo XVI, hay un resurgir antropolégico que despierta un movimiento perso-
nalista y de recuperacién de lo biblico; se descubre, por tanto, un ser humano
que, por un lado, propugna mas el yo y, por otro lado, el distanciamiento de una
concepcion de Dios que comprime a la persona y no llena el corazén. El hombre
es la gran dimensién que rompe la estrechez de lo pensado por un tipo de razén
medieval que no abarca toda la realidad. Ante todo esto, la doctora recupera
dimensiones anuladas, abriendo nuevas perspectivas y siendo profecia para la an-
tropologia teoldgica, porque habla de tal manera del Dios vivido que transciende
la realidad e introduce la escatologia en la entrana del mundo?.

Teresa nace el 28 de marzo de 1515 y muere el 4 de octubre de 1582. Vive
en una familia de la baja nobleza castellana en Avila con doce hermanos: tres mu-
jeres y nueve varones que, a excepcion de uno, viajan a América, recién descu-
bierta. Su ascendencia es judeoconversa y el padre de Teresa, Alonso de Cepeda,
se casa dos veces con mujeres hidalgas: dofa Catalina del Peso —que muere en
1507— y dofa Beatriz de Ahumada —fallecida en 1529— cuando cuenta Teresa
catorce afios*. En la casa de los Cepeda, hay un ambiente de aficién a los libros:
Teresa vive en un hogar culto y religioso. Ademas, es una mujer original: a los seis
afos sabe leery a los catorce escribe una novela. Conocfa poesias y coplas popu-
lares de los juglares, asi como libros de caballeria que le proporcionan imaginerfa;
y leyé las Confesiones de san Agustin que le aportan estilo. Resulta asf una mujer
de excepcion en lo cultural, espiritual y teolégico®.

* Conversaciones mantenidas personalmente con el Dr. José Marfa Lera, SJ, septiembre 2005, y
con el Dr. Maximiliano Herrdiz, OCD, enero 2007. Para profundizar puede servir de ayuda la literatura
secundaria referente al tiempo histérico que refleja un resurgir antropolégico, cristolégico y biblico. Cf.
MANCHO DUQUE, M. ). (Ed.). La espiritualidad espariola del siglo XVI. Aspectos literarios y lingtiisti-
cos. Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca y Universidad Nacional de Educacion a Distancia
(UNED) de Avila, 1990. Cf. GILBERT, P. Introduccién a la teologia medieval. Estella: Editorial Verbo Divi-
no, 1993. Traduccién de ORTIZ GARCIA, A. Introduction 4 la théologie médievale. Roma: Edizioni Pie-
mme S.p.A., 1992. Cf. EGIDO, T. «Santa Teresa y las tendencias de la historiografia actual». Teresianum,
33 (1982), pp. 159-180. Cf. VV. AA. Perfil histérico de Santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad,
1981. Cf. CASTRO, S. Cristo vida del hombre. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1991.

* Cf. EGIDO, T. H linaje judeoconverso de santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1986.
Cf. ALVAREZ, T. «E! pleito de hidalgufa de los Cepeda, padre y tios de la Santa». Monte Carmelo, 94
(1986), pp. 469-504. En la familia de Teresa todos son alfabetizados, a pesar de que el analfabetismo es
signo de limpieza de sangre. Es decir, familias procedentes de cristianos antiguos sin mezcla con judios ni
con musulmanes, lo que indica la no procedencia de familias recién convertidas por la obligacion legal
para permanecer en el territorio de la Peninsula Ibérica. También cf. IZQUIERDO, M. Teresa de Jests.
Con los pies descalzos. Madrid: Editorial San Pablo, 2006. El abuelo de Teresa era un rico mercader en
Toledo a quien la Inquisicién lo castiga, y, mas tarde, en 1485, es reconciliado con todos sus hijos. Luego
se traslada a Avila con su rico comercio de pafios y sedas y sus hijos se casan con mujeres hidalgas —cris-
tianas viejas— lo que le permite conseguir ejecutorias de hidalgufa (pp. 23-25).

5 Cf. ALVAREZ, T. Cultura de mujer en el siglo XVI. El caso de Santa Teresa de Jesus. Avila: Edita el
Excelentisimo Ayuntamiento de Avila, 2006, pp. 25-34. Cf. MAS, A. Teresa de Jests en el matrimonio

25



El contexto histérico de Teresa esta marcado por dos reyes, Carlos V y su
hijo Felipe Il, de caracteristicas muy diversas. El reinado del primero se configura
como tiempo de expansién y apertura, llegando a regir el imperio mas grande
desde Carlomagno: la Peninsula Ibérica recibe la cultura del norte europeo al
tiempo que se ensancha hacia América. Es la etapa de juventud de Teresa, que
le permite el acceso a libros y a una gran cultura. Luego, Teresa tendra cuarenta
y un anos cuando Felipe Il sube al trono (1556-1598), y se produce un giro ha-
cia posturas mds rigidas: se prohiben los libros extranjeros y se institucionaliza
el miedo al contagio con las ideas de Erasmo y Lutero. Todo ello lleva a que se
produzca la separacién entre teologia y mistica, lo que impulsa o produce un
temor al cambio hacia una nueva espiritualidad que propone el seguimiento
de Cristo para todos sin exclusiones. Fruto de ello aparece en 1559 el indice de
libros prohibidos de Valdés®.

Este contexto se refleja en la vida de Teresa. La primera etapa, hasta la
conversion en 1554, es el tiempo de apertura. La segunda, que coincide con el
tiempo de Felipe 1l, es de fecundidad espiritual, literaria y fundacional’. Desde
1562, cuando funda el monasterio de San José, hasta el 1582, fecha de su muer-
te, vive sin descanso y funda 17 conventos. Ademds, con Juan de la Cruz, en
1568, se inicia el primer monasterio de carmelitas descalzos. Por otro lado, en
los veinte Gltimos anos, también empieza a escribir todas sus obras y, aunque la
inquisicion persigue su reforma, no llega a desaparecer, ya que en 1580 el papa
Gregorio XllI concede a los descalzos una provincia separada. Poco después, en
1582, viaja a Alba de Tormes muy enferma, y muere el 4 de octubre, fecha que,
por la reforma gregoriana del calendario, pasa a ser el 15 de octubre. Después

espiritual. Un andlisis teol6gico desde las séptimas moradas del Castillo interior. Avila: Institucién Gran
Duque de Alba de la Excma. Diputacién provincial, 1993. Especialmente las paginas 26-47 aportan
bibliografia respecto de: aspectos biograficos (p. 28, nota 5), elementos relacionados con su condi-
cién de mujer del siglo XVI (pp. 32-34) y su aficién a los libros (pp. 35-41, la nota 48 cita la obra de
Morel-Fatio).

¢ Desde el siglo XV, se promueve la reforma en Espafia y, a comienzos del XVI, el cardenal Cis-
neros manda imprimir en lengua castellana obras que difunden ideas renovadoras que potencian el
valor de la persona y su relacién con Dios. Cf. EGIDO, T. «<Ambiente histérico». En: BARRIENTOS, A.
(Dir.). Introduccién a la lectura de Santa Teresa de Jests. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1978, pp.
43-99. Cf. ALVAREZ, T. «Santa Teresa —perfil histérico— datos esenciales». Monte Carmelo, 89 (1981),
pp. 319-329; Estudios Teresianos. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1995-1996, 3 vols. «Biograffa e
Historia teresiana», especialmente las paginas 683-750 del volumen primero (788 pp.). Cf. EFREN
DE LA MADRE DE DIOS, S. Santa Teresa y su tiempo. Salamanca: Universidad Pontificia Salamanca,
1982-1984, 3 vols. (1 vol., 445 pp; 2-3 vol., 898 pp.); Tiempo y vida de Santa Teresa. 3. ed. Madrid:
Editorial BAC, 1996.

7 Teresa cuenta cuarenta y un afos en 1556, cuando muere Ignacio de Loyola y ella recibe la
gracia del desposorio espiritual con Dios. En 1557, conoce y dialoga con Francisco de Borja que le ani-
ma en su vivencia. También el jesuita Baltasar Alvarez que sera su confesor hasta 1564. Con cuarenta
y cinco afos, tiene la visién imaginaria de Cristo resucitado y recibe la gracia de la transverberacién
(del dardo). Este mismo afo, 1560, conoce al franciscano Pedro de Alcantara que le confirma que
su espiritu es de Dios. Con cincuenta y siete aios, el 18 de noviembre de 1572, recibe el don del
«matrimonio espiritualy o unién transformante en Dios. Cf. PEREZ, J. Teresa de Avila y la Fsparia de su
tiempo. Madrid: Algaba ediciones, 2007. Trata la cultura de Santa Teresa (pp. 191-226) y la experien-
cia mistica (pp. 227-267).

26



de esto, fray Luis de Leén en 1588 publica sus obras por vez primera en Sala-
manca. En 1614, es beatificada por Paulo V'y, el 12 de marzo de 1622, el papa
Gregorio XV la canoniza con Isidro Labrador, Ignacio de Loyola, Francisco Javier
y Felipe Neri. Por Gltimo, el papa Pablo VI la nombra «Doctora de la Iglesia Uni-
versal» el 27 de septiembre de 1970, siendo la primera mujer que recibe este
reconocimiento o declaracién®.

1.2. LA OBRA CASTILLO INTERIOR

Teresa escribe sobre si misma, e incluso mas, desde la vivencia que ha tenido
con su Senor. Se sabe amada infinitamente desde siempre y por eso opta por el
amor que permanece y dura eternamente. Desde la experiencia de gozo y positi-
vidad se abre a toda lucha, combate y renuncia.

1.2.1. Contexto e influencias

Desde la aproximacion a la autora, se descubre que su obra Castillo Interior
es ella misma entregada a los destinatarios con humildad y cercania. En Toledo,
ciudad muy significativa en la historia personal, le surge la idea de escribir un nue-
vo libro teniendo como motivacién que fue en esta ciudad donde habia escrito
Vida, y que aquf lo tiene secuestrado la Inquisicién. En conversaciones con Gra-
cian, se anima a empezarla, venciendo ciertas resistencias a escribir. Este texto es
la culminacién de la escritora Teresa de Jests. Su ltima y definitiva palabra. Nace
asf «uno de los libros cimeros de la espiritualidad de la humanidad»®.

Escribe entre el 2 de junio y el 29 de noviembre de 1577 con significativas
interrupciones. Redactado en poquisimo tiempo —3 meses aproximadamente—
entre sorpresas, viajes, temores y con la sabiduria de la vida. En este tiempo, vive
una de las épocas mas complicadas de toda su historia. Tres situaciones, al menos,
ocasionan la dificultad. Primero el cansancio personal ya que estd enferma, sin
inspiracién y desmemoriada. Segundo, que es perseguida, debido a que se le
impuso su encerramiento en uno de sus conventos a modo de cércel; lo anterior
a través de una orden de enclaustrase definitivamente (Capitulo General de la

8 Cf. RAHNER, K. «La experiencia personal de Dios mas apremiante que nunca». Revista de
Espiritualidad, 29 (1970), pp. 310-313. Este acontecimiento supera la actitud de no conferir el doc-
torado a mujeres por razones de valoracién histérica y cultural. La declaracién de doctora otorga a la
mujer en la Iglesia las tareas y derechos que la corresponden y que no tenfa convenientemente desde
hacia tiempo. Ademds, interpela a la adecuada preparacion de la mujer para desempenar «el puesto
y funcién que puede tener si ella lo quiere» (p. 310). Cf. ALVAREZ, T. «Actualidad y razén teolégica
del Doctorado de Santa Teresa». En: Fe y magisterio eclesidstico. Doctorado de Santa Teresa. XXVIII
Semana Espaiiola de Teologia, Madrid 16-20 septiembre 1968. Madrid: Consejo Superior de Investi-
gaciones Cientificas (CSIC), 1971, pp. 393-406.

9 HERRAIZ, M. Introduccién al Castillo Interior. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2001, p. 11.
Cf. ALVAREZ, T. «Introduccion a El Castillo interior»s. En: Teresa de Jesds. Doctora de la Iglesia. Obras
Completas, 5. ed. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1987, pp. 765-786. Cf. RODRIGUEZ, . V. Castillo
Interior o Las Moradas..., pp. 311-371.

27



Orden 1575); y, en tercer lugar, la amenaza contra la reforma teresiana, que ella
llama «negocios revueltosy (4M 2,1)'°.

Se encuentra débil de salud y llena de plenitud espiritual: sufre dolores de
cabeza, la sequedad vy la falta de condiciones para escribir; posee, sin embargo,
madurez de experiencia y de doctrina. Teresa discierne y escribe lo mas signifi-
cativo de su vivencia de Cristo, de la Trinidad y del misterio del ser humano que
es capaz de Dios y llamado a la comunién con El para la presencia eclesial en
el mundo. Teresa teoriza la experiencia, siendo de gran ayuda la edad, la visién
panoramica y la confrontacién con la teologia™.

El nuevo escrito se sistematiza sobre la base de un simbolo arquitecténico: el
castillo, que estructura déndole cohesién y profundidad. De este modo, el libro
tiene pie y base en la literatura profana y en la espiritual. También se relaciona con
la tardia espiritualidad suff islamica de la Peninsula Ibérica. Y, ademas, el simbolo
del castillo ya esta presente en sus obras anteriores. Con esto, ella codifica datos
de su recorrido espiritual que le «sirven de soporte a una sintesis doctrinal de alto
respiro teolégico»'.

10 Cf. ALVAREZ, T. «Nota histérica sobre el autégrafo del Castillo Interiors. En: ALVAREZ, T., y
MAS, A. Castillo Interior, Santa Teresa de Jesds. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1990, vol. 2, pp.
239-266. Dice el autor en la pagina 240 que, con la muerte del nuncio Nicolds Ormaneto (junio
1577), apoyaba la causa teresiana, toma posesién el nuevo nuncio Felipe Sega que le tiene antipatia,
la censura de «monja inquieta y andariega», y ella dice que ha sido nombrado «para ejercitarnos en
padecer (F 28,3). Empieza la persecucién contra los descalzos, es detenido Juan de la Cruz (Cta 16 en
78; 214,12); y ella intervendrd, incluso ante el rey, para saber de él y «liberarlo de la cércel». Cf. MAS,
A. Teresa de Jests en el matrimonio espiritual..., pp. 48-62.

" Cf. HERRAIZ, M. Introduccién..., p. 22. Como escritora se siente contrariada, no tiene ganas
de escribir; tiene mas experiencia, sabe mas, Dios le ha dado mas luz (4M 1,1.7); pero duda que sepa
decirlo, la inefabilidad le pesa (4M); pero también desea participar su experiencia; su salida es que el
Sefor lo haga (M Prél. 1); y al final llega a decir: «doy por bien empleado el trabajo» (M Epil. 1). Cf.
MAS, A. Teresa de Jesus en el matrimonio espiritual..., pp. 51-54.

2 ALVAREZ, T. «Nota histérica...», p. 241. También se puede consultar para estos tres te-
mas —base literaria profana, espiritualidad isldmica y sus obras anteriores— los siguientes autores:
ASIN PALACIOS, M. «El simil de los castillos y moradas del alma en la mistica islimica y en Santa
Teresa». Al-Andalus, 11 (1946), pp. 263-274; EGIDO, A. «La configuracién alegérica del Castillo
Interior». Boletin del Museo e Instituto Camoén Aznar, 10 (1983), pp. 69-93; GERLI, M. «El Castillo
interior y el Arte de la memoriay. Bulletin Hispanique, 86/1-2 (1984), pp. 154-163; LOPEZ-BARALT,
L. «El simbolo de los siete castillos concéntricos del alma en Santa Teresa y el Islamy. En: Huellas
del Islam en la literatura espanola: de Juan Ruiz a Goytisolo. Madrid: Editorial Hiperién, 1986, pp.
39-58; PRIETO, J. M. «Los origenes de la alegoria del Castillo Teresiano». Teresianum, 42 (1991), pp.
585-608; SERRANO PLAJA, A. «<Una noche toledana. Del Castillo interior al castillo fugitivo. Santa
Teresa, Kafka y el Grecon. Papeles de Son Armadans, 105 (1964), pp. 263-302; VV. AA. «Psicologia
y Teologia en El Castillo Interior». Revista de Espiritualidad, 41 (1982), pp. 459-668; RICHARD, R.
«Quelques remarques sur les “Moradas” de Sainte Thérese». Bulletin Hispanique, 47 (1945), pp.
187-198; «Le symbolisme du “Chateau intérieur” chez Sainte Théreése». Bulletin Hispanique, 67
(1965), pp. 25-41. Los autores contemporaneos a la abulense Laredo, Osuna y otros dejan signos en
ella; ademds, segtin Unamuno «Avila es un diamante de piedra berroquefia» que la inspira para el
simbolo del castillo. También, en su propia evolucién espiritual Teresa revela datos para el recurso
a la comparacién del castillo.

28



1.2.2. Simbolo y contenido doctrinal

Ella llama al libro tratado (M Prél. tit), pues tiene mas contenido tematico que
sus anteriores escritos. En Castillo Interior vierte su concepcion sobre el ser huma-
no siempre desde referencias biblicas. El libro persigue la sintesis de tres elemen-
tos: la propia autora, el evangelio y un simbolo; su historia personal, leida desde la
Palabra de Dios y concentrada en el simbolo del castillo. La autora pretende saber
«la vida que vive el hombre en el castillo de si mismo, y decir la razén teoldgica
de la vida mistica de cuantos hayan sido convocados al festin de la experiencia de
Dios»'. No aparece una explicacion del simbolo, le interesa la cosa significada y
que se entienda la comparacién en forma esférica, porque eso remite al proceso
de interiorizacién del ser humano'*. Relacionado con lo anterior, en el simbolo
estructural del castillo —que es el hombre— lo que importa es la relacién Dios y
hombre. El simbolo devela el misterio y provoca la experiencia’. Ademas, el libro
trata sobre la accién de Dios: la creacion, la salvacion y la plenificacién. Castillo
Interior es la biografia divina, y a la luz de Dios se ve el hombre; en Cristo, se re-
vela el hombre pleno hacia el que avanzamos'®.

Los elementos doctrinales esenciales son Dios y el alma', y la relacién
que culmina en la unién transformante. El centro es el misterio trinitario que
habita al alma (5M 1,10), y es el Dios de la historia de salvaciéon (4M 3,3;

3 ALVAREZ, T. «Nota histérica...», p. 241. También se puede consultar del mismo autor: «Doc-
trina Espiritual». En: Estudios Teresianos, vol. Ill. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1996, especial-
mente pp. 465-574; ademds, Cuia al interior del Castillo. Lectura espiritual de las Moradas. Burgos:
Editorial Monte Carmelo, 2000, aporta referencias biblicas y presenta el castillo como simbolo del ser
humano. También cf. MARTIN DEL BLANCO, M. «Contenido y proceso evolutivo de “Vida”, “Camino
de Perfeccién”, “Las Moradas”». Compostellanum, 27 (1982), pp. 151-195. Cf. CASTELLANO, ). «El
Castillo interior de santa Teresa. Presentacién y hermenéutica teoldgica de un libro cumbre de la mis-
tica universaly. Revista Cistercium, 239 (2005), pp. 587-610.

™ 1M 1,3: «[...] unas en lo alto, otras en bajo; otras a los lados, y en el centro y mitad [...] tiene
la mas principal», y para que no quede duda afirma en 1M 2,8: «<no como cosa hilada». Para profun-
dizar en el proceso de interiorizacion, la recensién de SERRANO, A., en la revista Teologia y Vida, 43
(2002), pp. 78-84, sobre WELCH, J. Peregrinos espirituales. Carl Jung y Teresa de Jesus. Bilbao: Editorial
Desclée de Brouwer, 2001. Traduccién de Maria del Carmen Blanco Moreno y Ramén Alfonso Diez
Aragén, de Spiritual pilgrims: Carl Jung and Teresa of Avila.

' En el libro hay otros simbolos funcionales. Asi, las dos fuentes remiten a la gracia (4M 2,2-6),
el gusano de seda evoca la transformacion en Cristo (5M 2,2), el matrimonio espiritual es el proceso de
unién desde las vistas en la quinta morada, pasando por el desposorio de la sexta morada hasta llegar
a la comunién profunda del matrimonio en la séptima morada.

6 Cf. Cta 7 dic 77; 209,10. Dice a Salazar que el libro «no trata de cosa, sino de lo que es El».

7 Para la autora el alma es el aspecto interior y subjetivo de la persona y lo entiende desde el
pensar biblico y patristico. A lo largo de su obra se va percibiendo la concepcién unitaria de la persona.
Asi, cuando habla de la dignidad humana por ser imagen y semejanza de Dios; afirma la dignidad del
otro; describe la interioridad de cada sujeto que Dios va construyendo; etc. (Cf. TM tit; TM 1,1; 2M
1,4, 4M 2,5; 4M 3,3; 7M 1,1; Vejamen «Blscate en mi y bliscame en ti»; Cta 2 julio 77; CC 41,2 =R
54: «no es baja [el almal], hija, pues estd hecha a mi imagen»). Para la abulense el alma se revela como
imagen de Dios y por eso el ser humano es llamado a conocer y amar a Dios a cuya imagen ha sido
creado. Teresa utiliza muy frecuentemente el término alma, Gnicamente en Castillo Interior aparece
459 veces. Cf. ASTIGARRAGA, ). L. y BORELL, A. Concordancias de los escritos de Santa Teresa de
Jestis. Roma: Editoriales OCD, 2000, 2 vol. La voz alma se presenta en la TM= 40v; en 2M= 10v;

29



CV 28,2; V 40,6). El que al donarse provoca un ser humano que recibe: la
revelacién divina es revelacién del hombre. Asi, el ser humano llega a su ser
pleno en Dios y para esto Teresa muestra el misterio para provocar el deseo
de conocerse. Esta relacién es personalizaciéon, bisqueda de alguien que se
alcanza en el encuentro'®.

El libro se estructura a base de siete moradas, las ascéticas (1-3), la de quiebre
y paso (4), y las misticas (5-7). La idea o concepto de morada se refiere al estadio
en que se da la relacién; consiste en la accién de Dios y la respuesta humana.
Es comunicacién de El, mistica y presencia actuante; accién del hombre —asce-
sis— esfuerzo que responde; gracia recibida que cambia al alma llevandola a la
profundidad para ser ante Dios. En las Gltimas moradas, Dios se hace impetuoso y
experimentable, pero en todas las moradas actda junto al hombre. Es importante
distinguir, por Gltimo, el contenido de la mistica de su envoltorio, ya que interesa
discernir la gracia «del ropaje en el que viene envuelta»'.

1.2.3. Lectores y ediciones

Las primeras lectoras de Castillo Interior son las carmelitas, ya que se trata
de un libro escrito desde y para la intimidad. Desde el principio, cuando era
redactado en Toledo, una monja lo iba transcribiendo; y después, tras la inte-
rrupcion, la autora continta la obra en Avila, y también aquf otra monja sigue
y prolonga la copia de Toledo. Asf llegd de Teresa a sus monjas, aunque el
proyecto era que primero lo vieran los letrados®. El primer tedlogo que emite
un veredicto sobre la obra definitiva es el jesuita Rodrigo Alvarez, cuyo «dicta-
men escrito con mano firme y grafia desgarbada acompanara definitivamente
al autografo»?'.

Con respecto a las ediciones, hay un primer proyecto de Gracian que pre-
para el texto en 1582 tras la muerte de Teresa, transcribiendo personalmente
y cambiando cosas en un cuaderno de 256 pdginas. Un nuevo proyecto de
edicion es animado por Juan de la Cruz en 1584 pidiendo que se imprima. A

en 3M= T14v; en 4M= 36v; en 5M= 65v; en 6M= 200v; en 7M= 95v. Frente a las frecuencias de
otros términos como persona (105v); hombre (8v); humano (6v); etc. También se puede consultar cf.
MARTIN DE JESUS MARIA, «El concepto de alma humana en Las Moradas de Santa Teresa». Revista de
Espiritualidad, 1 (1942), pp. 203-214.

18 Cf. HERRAIZ, M. Introduccién..., p. 37. Para explicar esto «Teresa desdobla el concepto alma:
es castillo, algo estatico, inmueble, espacio-escenario, y es habitante. De este modo el movimiento del
alma se hace dentro de la misma alma. Entrar dentro (1M 1,5)».

19 |BIDEM. Introduccién..., p. 41. Cf. ALVAREZ, T. Guia al interior del Castillo..., pp. 5-16; «El
futuro de nuestro pasado. Teresa de Jests y la seduccién de los misticos». Monte Carmelo, 109 (2001),
pp. 35-46; Santa Teresa a contraluz. La Santa ante la critica. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2004.
También, cf. GARCIA DE LA CONCHA, V. Al aire de su vuelo. Barcelona: Circulo de Lectores, 2004, pp-
5-16. Ademds, cf. MARTIN DEL BLANCO, M. Santa Teresa de Jestis: Mujer de ayer para el hombre de hoy.
Bilbao: Editorial Mensajero, 1975, pp. 89-112, 189-223, 271-289.

20 Cf. M Epil. 4: «[...] cuando se os dé a leer —si estuviese para que se vea— después de visto
de letradosy.

21 ALVAREZ, T. «Nota histdrica...», p. 243.

30



continuacién, el jesuita Francisco Ribera, en 1586, consigue el original —que
guardaba Pedro Cerezo— y se embarca en una maravillosa labor critica, pero
sin efecto, porque ya fray Luis de Leén habia recibido la encomienda en sep-
tiembre de 1587 de editar «las Obras de la Madre Teresa, y entre ellas, el
Castillo Interior»?2.

De ese modo, la primera edicién de Castillo Interior la hace fray Luis, quien,
como editor, tuvo el mérito de introducirla «en el mundo de los lectores. Gracias
a lo eso, desborda lo monacal y entra en el mundo del pensamiento europeo
incorporandose al patrimonio cultural de occidente»®. Es asi como fray Luis de
Ledn, al editar las Obras de Teresa, todavia trata de prevenir contra rumores y
prejuicios que llegaban a la inquisicién®. La primera edicién critica de Castillo
Interior es realizada en 1861 por D. Vicente de la Fuente, bajo el titulo Escritos de
santa Teresa, en la Biblioteca de Autores Catélicos.

El autégrafo de Castillo Interior hoy, presenta un deterioro por la tinta co-
rrosiva a pesar de la buena calidad del papel. En el ano 1962, se realiza la res-
tauracién por desinfeccién y desoxidacion (acetilcelulosa). En este proceso de
restauracion, al desencuadernar el original, se descubre que Teresa arranca una
hoja y la sustituye con nuevo texto y folio que encolé con cuidado. Se trata de
dos paginas de segunda redaccién, las 198 y 199 correspondientes a los textos
finales del capitulo primero y los iniciales del capitulo segundo de las Gltimas
moradas. En definitiva, se descubre que Gnicamente hay un pasaje rehecho en
todo el libro®.

2 |BIDEM, p. 245. Gracian entrega el original al seglar D. Pedro Cerezo que lo guardé muy
bien; no dijo nada cuando fray Luis preparaba su edicién, ni cuando el rey se propuso reunir
los autégrafos teresianos en El Escorial. Vuelve el Castillo al Carmelo en 1618 cuando una hija
de Pedro Cerezo profesa de carmelita en Sevilla y lo aporta como dote. Seguidamente se afirma
que Ribera realiza un cotejo directo del autégrafo, y la segunda tarea consiste en «colacionar el
autégrafo de la santa con la copia caligrafica que él se habia procurado para entregar al impresor»
(p. 246). Se da la coincidencia que fray Luis de Ledn, Juan de la Cruz y Ribera mueren los tres en
el mismo afo (1591).

2 |BIDEM. 248. Fray Luis de Ledn tuvo la desgracia de utilizar «una copia hermana gemela de
la revisada por Ribera, pero sin la fortuna de este. Es decir, sin poder cotejarla con el original teresiano
[...]. Consumado el infortunio, la edicién Princeps decidi6 el textus receptus del Castillo para varios
siglos [...]. Se reclama tarde y porque los editores cercenan pasajes laudatorios de la Compania de
Jestis y a san Ignacio de Loyola. Incidente molesto, que actuara de revulsivo cuando la onda del nuevo
espiritu critico penetre en el mundillo de los editores teresianos.

24 IBIDEM, p. 251. Respecto a la obra Castillo Interior hay dos temas que trata de aclarar:
primero, que lo abordado no es para todos, sino que son temas delicados; y segundo, el tema de
la certeza de la gracia en la conciencia del creyente. De todos modos, se pide condena y fuego
para los libros de Teresa, aunque los inquisidores guardan silencio. Ellos habfan dado a fray Luis
el original de Vida. Ademds, el rey Felipe habia colocado la obra teresiana «en puesto de honor
en la biblioteca del Escorial. Pasarlos de los anaqueles regios a la hoguera no resultaba ya facil ni
prudentey.

2 Cf. IDEM. «La restauracién del autégrafo del Castillo Interior de Santa Teresa». En: Estudios
Teresianos, vol. Il, pp. 479-488.

31



1.3. LA ANTROPOLOGIA DE UNA «TEOLOGIA MISTICA»

La antropologfa latente se descubre conociendo a la autora a través de los tér-
minos relevantes fundantes de lo humano y de la simbologia que abre al misterio
de lo humano y comunica lo inefable. Con este material seméntico y simbélico,
se puede descubrir la antropologfa teresiana que presenta al ser humano abierto
a la trascendencia®.

1.3.1. La autora comunica su antropologia

La antropologia teresiana se descubre principalmente al analizar la idea que la
autora tiene de si misma. Por eso, conocer a Teresa es la clave. Ella misma se siente
como un castillo que ha de ser conocido para poder llegar a ser amado. La primera
morada afirma: «Jaméas nos acabamos de conocer si no procuramos conocer a Dios»
(TM 2,9). Se trata del llamado socratismo teresiano: no te conoces a ti misma mas
que a la luz de Dios. La autora trata de ser fiel a este llamado y se esfuerza en un
pormenorizado auto-analisis: valora mucho la razén, es muy cerebral y no avanza
en su reflexion sin entenderse bien a si misma. En el terreno del amor, desde siem-
pre se ha vivido muy querida, no obstante también haber sufrido quiebres afectivos.
En general, vive una afectividad basada en relaciones y vinculos afectuosos con
distintos tipos de personas y, al profundizar en cémo se pensaba ella a si misma,
se descubre una adecuada integracién de su corporalidad, no le estorba el cuerpo
ni sucumbe a las enfermedades; tampoco se rinde ante los fracasos y atropellos, y,
aunque siente miedo ante la muerte, no teme a la inquisicién. Teresa es una mujer
emotiva que llega al extremo y lo verbaliza a través del término espanto. La visién
teresiana rompe las férmulas teoldgicas desde el espiritu que es la clave de apertura
a la trascendencia desde donde su profecia es de plenitud®.

Por otro lado, la antropologia teoldgica teresiana se expresa a través de la simbo-
logia. La manera de decir es por medio de simbolos presentados a la interpretacién

% Se es consciente de la complejidad que supone ofrecer una visién sistematica de un escrito
mistico (experiencial); es decir, se sabe y se asume el reto de sistematizar la antropologfa teolégica en una
obra de «teologia mistica» (V 10,1; 11,5; 12,5; 18,2) como la misma autora define su «tratado» (M Prél.
tit.). La autora siendo resistente a utilizar términos técnicos de teologfa, pretende «decir la razén teolégica
de la vida mistica». [IDEM. «Nota histérica...», p. 241. También, ROS, S. «Mistica teologfa». En: Alvarez, T.
Diccionario de santa Teresa de Jests. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000, pp. 971-1001.

7 Tal como se ha explicado al comienzo de la introduccién. Los simbolos especialmente re-
levantes son: el castillo, el gusano de seda y la imagen esponsal; y los vocablos ya citados: razén
(conocer, légica), amor (afectividad, relacién), espanto (asombro-admiracién-estupor ante el misterio)
y espiritu (referido a Dios).

2 La visita de investigacion realizada a Burgos, Madrid y Avila (Espafia) en enero del aio 2007
posibilité las entrevistas a expertos teresianistas: T. Alvarez, M. Herrdiz y R. Cuartas. Por otro lado, se
puede consultar al filésofo hispanista Robert Richard que ha tratado muy bien la relacién entre los
planteamientos del filésofo griego Sécrates con Teresa de Avila del siglo XVI a quien ella nunca leyé. La
autora en sus relaciones interpersonales siente mucho afecto: hacia Gracian (su madre era muy amiga
de Teresa), hacia Juan de la Cruz (con quien inicia la reforma carmelita masculina), a Guiomar, a las
hermanas de su comunidad, etc. Cf. NAVARRO, M. «Teresa de JesUs: un cuerpo para el Sefior». En: VV.
AA. Hombre y mundo en Santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1981, pp. 33-97; publicado
también en la Revista de Espiritualidad, 40 (1981), pp. 407-471.

32



del lector. Este mundo simbélico muestra a una mujer receptora del misterio. Por
eso, su palabra empuja a llegar al extremo para evitar que el hombre se encierre
y, a la vez, proponiendo el rebasamiento de la mera razén légica. La simbologia
teresiana referida al ser humano trata de completar lo que significan las categorias
antropoldgicas, tales como: capaz de Dios, creado a imagen y semejanza, hombre
nuevo en Cristo y unién trinitaria. De ese modo, el ser humano, como ser creado,
es jardin y es jardinero, es terrestre; es castillo abierto a otros castillos y desplegado
hacia el interior, desde cuya dltima morada se da la apertura a la trascendencia; el
hombre es gusano de seda al que, evolucionando, le nacen alas y se transforma en
sujeto libre. Por dltimo, es fundamental en Teresa el simbolo esponsal. En este, y
también en general, se produce un admirable engranaje de simbolo y pensamiento
que da el soporte y la graduacion a la antropologia teresiana. Por eso, ciertas figuras
literarias que aparecen a partir de la quinta morada: la metéfora, la alegoria, el simil,
la pardbola y la comparacién, adquieren especial significado al ser aplicadas a los
escritos de Teresa®.

La originalidad de la comunicacién de Teresa sobre su antropologia consiste
en que todo lo doctrinal tiene germen experiencial. El contexto, el texto y el tema
configuran un esquema implicito en toda su obra que se manifiesta al comunicar
la experiencia vivida y tomar conciencia de los tres niveles del proceso compren-
sivo: la experiencia, el conocimiento y la comunicacién®. También resulta nove-
doso el concepto que trasluce Teresa de un Dios bueno, en medio de un Dios
justiciero predominante en su época’'.

29 Cf. CASTELLANO, J. «El Castillo interior de santa Teresa. Presentacién y hermenéutica...»,
pp. 587-610. Cf. CUEVAS, C. «El significante alegérico del “Castillo teresiano”». En: VV. AA., Aspec-
tos religiosos y literarios de los escritos de Santa Teresa. Letras de Deusto, 12 (1982), pp. 77-97. Cf.
MARQUEZ VILLANUEVA, F. «El simil del Castillo interior: sentido y génesis». En: Actas del Congreso
Internacional Teresiano Il. Salamanca, 1982, pp. 495-522. Cf. ROS, S. «El Castillo interior de Santa
Teresa. Un libro de caballerfas a lo divino». Cantico, 30 (1995), pp. 66.71. Cf. GARCIA DE LA CON-
CHA, V. El arte literario de Santa Teresa. Barcelona: Editorial Ariel, 1981, pp. 228-274. Cf. IZQUIER-
DO SORLI, M. Teresa de Jesds, una aventura interior. Estudio de un simbolo. Avila: Institucién Gran
Duque de Alba de la Excma. Diputacién Provincial, 1993. Cf. ALVAREZ, T. Cultura de mujer en el
siglo XVI..., pp. 25-34.

30 Cf. MARTIN DEL BLANCO, M. «Mistica y humanismo en Santa Teresa de Jests». Monte
Carmelo, 89 (1981), pp. 465-483. Cf. ROS, S. «Mistica y siglo XXI: La seduccién de los misticos
Teresa de Jests y Juan de la Cruz». Monte Carmelo, 109 (2001), pp. 47-67; ideas parecidas aborda
en «Experiencia y transmision de la fe con Teresa de Jesls». Revista de Espiritualidad, 61 (2002),
pp. 231-254. Teresa en V 17,5 explica la graduacién del proceso mistico: sentir, entender y comu-
nicar, y en V 23,11 reconoce la progresividad. De ese modo se entienden los tres niveles como: la
experiencia que comporta percepcién, sentir; el conocimiento vinculado a la doctrina, al pensa-
miento, al entender; y la comunicacién que es expresién del convencimiento. Cf. MAS, A. Teresa
de Jesus en el matrimonio espiritual..., pp. 50-52, la experiencia genera un discurso primero (Vida),
se continta seguido el discurso segundo en Castillo Interior, donde teoriza la experiencia. Afirma
el autor: «Teresa nunca elaboré un discurso tercero, aunque los presupuestos teolégicos implicitos
condicionan la interpretacién de la obra», p. 52.

31 Cf. V 4,10. Teresa vive con sencillez y hondura un Dios de bondad, magnificencia y misericor-
dia. Toca el misterio de un Dios que regala, paga todo «deseo bueno», mejora las obras, esconde los
pecados, y «dora las culpas; hace que resplandezca una virtud que el mismo Sefior pone en mi, casi
haciéndome fuerza para que la tenga».

33



1.3.2. La antropologia teresiana desde el texto y mas alla del texto

La antropologia implicita se va descubriendo leyendo el texto teresiano tan-
to desde la letra impresa como desde el proceso de su vida concreta y, aunque
interesa el texto explicito, aun es mas relevante la obra que el Espiritu hizo en
ella: su ser transformado. Por eso, se trata de descubrir qué tipo de ser humano,
de mujer nueva, es ella. Asi, desde la autora, se puede decir: mi antropologia soy
yo; ya que se trata de una pneumatologia existencial por la muy buena obra que
salié en ella®.

De tal forma que la plenitud de la antropologia pneumatolégica se descubre
y se muestra en su ser mujer cristificada. Conjuntamente, al contemplar la existen-
cia pneumatolégica de Teresa, se detecta la accion del Espiritu que la va cristifi-
cando. Este proceso de adecuacion de la criatura humana al modelo perfecto que
es Jests, va generando una persona cada vez mas configurada a Cristo, y ese es
el testimonio del Espiritu Santo en la fragilidad humana. La antropologia teresiana
resulta ser una teologfa existencial que se manifiesta en la accién del Espiritu en su
existencia, siendo asf ella transparencia de Cristo. Es importante, de todos modos,
aclarar que esta antropologia es trinitaria en tanto en cuanto se ve en su vida la
accion de la Trinidad?.

El Espiritu vive en Teresa y desborda una imagen estrecha de ser humano y
de mundo, abriéndose a un proceso evolutivo de cambio y superacién que cuenta
con la complejidad de lo humano. La autora, sabiendo sus limites, se arriesga a
la salida permanente sin detenerse y, emergiendo de si, logra una realizacién mas
plena. Para ella, el ser humano se va haciendo en un proceso paulatino hacia la
libertad y el encuentro.

Por otro lado, junto a la continuidad hay ruptura: el hombre viejo muere
para que nazca el nuevo ser humano vy, para hablar de esta transformacién, ya
no le sirve la imagen del castillo. Es por esto que acude al simbolo del gusano
de seda que evoca el cambio profundo del sujeto. El aprendizaje de la per-
sona es una permanente superacién de si misma y Teresa invita a contemplar

32 Cf. CUARTAS LONDONO, R., «La espiritualidad trinitaria de Santa Teresa de Jess. La Trini-
dad: fuente, camino y meta de la vida cristiana». Cistercium, 239 (2005), pp. 649-661. Del mismo
autor Experiencia trinitaria de Santa Teresa de Jesus. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2004, espe-
cialmente las paginas 124-145, que aborda «El singular encuentro con “Los Cartujanos”» y presenta
los criterios o indicios para descubrir la accién del Espiritu. También las paginas 250-252, hablan del
Espiritu que obra en Teresa y posibilita la aceptacién de la Palabra; el Espiritu es aposentador y es quien
dispone interiormente para la unién; de ese modo el Espiritu configura con Cristo.

3 El Espiritu infundido en el creyente crea una nueva conciencia que es fuente de nuevo co-
nocimiento y de nuevo amor (Rm 5,5) que se manifiesta en la vida del nuevo ser humano (Rm 8,14).
Teresa en Castillo Interior habla del «Espiritu Santo»: 4M 1,1; 5M 2,3; 5M 4,11, 6M 1,1; y 7M 1,6
inhabitacién trinitaria. También trata el «espiritu de Dios»: 6M 1,8; 6M 3,9; 6M 3,17. Ademas se
refiere al «espiritu del Sefor» en: 4M 1,3; 6M 3,11; 6M 3,18; 7M 2,5; 7M 4,10. De todos modos, es
muy precavida para no ser acusada de iluminada; porque el tema del Espiritu estaba desterrado en
su época; y por eso comunica pocas manifestaciones del Espiritu. En este trabajo se estudia el Espiritu
referido a Dios y escrito con mayUscula, y asf se quiere recoger la vivencia que Teresa expresa en «es-
piritu de Dios» y en «espiritu del Sefior» con mintscula; junto con la referencia a «Espiritu Santo» que
la autora escribe con mayuscula.

34



todo desde el conjunto ofreciendo la posibilidad de una visién incondicionada
enmarcada por el limite; lo deficiente de la persona condiciona pero no es lo
determinante. La luz del paraiso y la luz del final abren un boquete de novedad;
son dos luces que iluminan todo. Su experiencia existencial finalmente resulta
positiva, y desde esa verificacion ella se relaciona con los demés en el entorno
histérico hacia Dios**.

Por todo esto, en ella se puede descubrir una antropologia del exceso: la infini-
tud en lo finito. La antropologia teresiana es altamente positiva porque la imagen
de ser humano que refleja estd armonizada por la visién que tiene de Dios. Teresa
refleja gran lucidez para detectar el misterio del mal que desordena al ser humano
y puede romper el proyecto relacional de Dios. Por eso, relativiza lo transitorio y
accidental sin ignorarlo, y entiende los males como pasajeros, ya que nada puede
cambiar el concepto de ser humano revelado en Cristo en quien el pecado ha
sido vencido por amor. Es esta revelacion la que explosiona en la séptima morada
que presenta al nuevo ser. Ella se comprende desde el mirar de Dios que es amar;
por eso, el amor de El crea a su imagen al ser humano capaz de contenerlo y, a la
vez, capaz de renegar de si mismo introduciendo el mal. En definitiva, la persona
es misterio, al igual que la realidad divina a cuya imagen esta creada, por lo que
es capaz de relacion con Dios: entra en el misterio trinitario y lo comunica. El ser
humano puede darse a Dios porque Dios se ha dado a él. Se trata del misterio
circular de las relaciones intratrinitarias®.

En Teresa, el autoconocimiento de la grandeza y la miseria es a la luz de Dios
y por eso puede vivir como resucitada. La escatologia se hace presente en la entra-
fia de la historia, y ella es ser humano resucitado antes de la muerte, una persona
nueva antes de morir. Participa de Dios en fe, en esperanza y en amor, porque
Dios la ha encontrado, de tal modo, que el ser humano teresiano esta capacita-
do para conocer que el misterio de Dios acontece en el misterio del hombre. El
dinamismo del conocimiento humano es el don que ya esta en nosotros por el
Espiritu. La persona se ensancha y dinamiza su capacidad porque el don ya tiene
la referencia trinitaria. Ella vive la humildad que reconoce el gran don recibido de
Dios. Desde la séptima morada, se vislumbra con mayor nitidez una antropologia
trinitaria que, partiendo de la experiencia mistica tifie toda su obra®.

3 Cf. MARTIN DEL BLANCO, M. «Hacia una teologfa existencial de la gracia y del pecado en
Santa Teresa». Teologia espiritual, 21 (1977), pp. 185-209. Cf. DOMINGUEZ REBOIRAS, F. «El amor
vivo de Dios. Apuntes para una teologia de la gracia desde los escritos de Santa Teresa de Jests».
Compostellanum, 15 (1970), pp. 5-59; también, «La teologia de la gracia en Santa Teresa». Compos-
tellanum, 19 (1974), pp. 1-64.

35 Cf. MARTINEZ DE ILARDUIA, J. M. Perijéresis. Dios, Comunién de personas, modelo de toda
comunidad. Facultad de Teologfa Vitoria-Gasteiz: Editorial Frontera-Hegian, 2000.

36 Cf. HERRAIZ, M. «Boceto de hombre nuevo segln san Juan de la Cruz». San Juan de la Cruz,
10 (1992) pp. 149-165. Cf. ACKERMAN, J. «El ensanchamiento del alma: la doctrina de san Juan de la
Cruz y Santa Teresa de JesUs sobre el efecto de la gracia en el almay. San Juan de la Cruz, 7 (1991), pp.
9-21. Cf. VV. AA. Teresa de Jests, mujer, cristiana, maestra. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1982.
Ella es profecia de la plenitud y en los capitulos tres y cuatro de la séptima morada presenta a Cristo

35



1.3.3. Una antropologia unificada, comprometida y relacional

El conocimiento de la autora desde el texto y més alla del texto va propor-
cionando elementos para sistematizar de alguna manera y no sin dificultades una
antropologia teoldgica. Esta tarea tiene presente, como se ha dicho anteriormente
(notas 13y 16), la complejidad y los limites que supone el verter un discurso mistico
en unas categorfas teolégico-sistematicas. Asumiendo esta dificultad, se ha tratado
de rescatar una antropologia unificada, comprometida y relacional; es decir, for-
mular una antropologia cristolégica, trinitaria y eclesiolégica. Asi, se puede decir
que Teresa, a nivel teolégico, trata de explicar el sentido profundo de Dios en su
existencia. El contenido doctrinal que emerge de Castillo puede proponerse como
un camino que tiene un punto de partida antropolégico, que pasa necesariamente
por la cristologfa y cuya fase Gltima es trinitaria y eclesial®”.

La unificacién de la antropologia teresiana se basa en la experiencia de una
progresiva interrelacion entre el conocimiento y el amor. El centro unificador es
la persona divina que provoca la decision de ir entretejiendo, con el esfuerzo
humano y con la gracia de Dios, una vida como historia de amor. La experiencia
teresiana de saberse y vivirse previamente amada, en medio de las graves dificul-
tades y complicaciones de la existencia, es el definitivo con-vencimiento ante el
que Teresa se convierte. De ese modo, se atisba una antropologia que unifica al
ser humano al irse con-formando con la persona de Cristo®®.

La antropologia comprometida teresiana se sustenta en su concepcion trinitaria y
se muestra en la vocacion a la que Teresa se descubre llamada. Una vocacién de co-
munién y misién en la que cada ser humano puede implicarse a través de un proceso
de progresiva transformacion, hasta la plenitud que se recibe gratuita y libremente en
la unién intratrinitaria. El ser humano teresiano, gracias al Espiritu, se hace coparticipe
del plan divino salvador y trata de armonizar una interiorizacién contemplativa y una
entrega comprometida para encarnar la presencia trinitaria en el mundo®.

Teresa refleja en su obra, por fin, una antropologfa en que lo fundamental es la
relacion interpersonal del ser humano con el otro y con Dios. La autora ayuda a com-
prender las verdades del misterio ya que sus tratados doctrinales se escriben en clave
experiencial, y gracias a que ella misma los encarna al hacerse disponible para todo

por dentro y los efectos son: olvido ontolégico de si; se quiere vivir para servir al crucificado; se puede
llegar a Cristo desde la antropologfa de los misticos.

¥ Cf. ALVAREZ, T. Comentarios a “Vida”, “Camino” y “Moradas” de Santa Teresa. Burgos: Edito-
rial Monte Carmelo, 2005. Dice el autor que Teresa trata de «elevarse al plano de la ‘razén teolégica’
del hecho mistico y de la vida de la gracia [...] diagramar a su modo el proceso de desarrollo de la
gracia como vida nueva y misteriosa del creyente [...] fijar el punto de partida de su explicacién doc-
trinal en el hombre: en su capacidad y dignidad, en su hechura a imagen de Dios, en su condicién de
templo del Espiritu, en su vocacién radical a la comunién con Dios [...] relacién con Dios que pasa
necesariamente por Cristo [...]. El cristiano que [...] vive a fondo la inhabitacién trinitaria, [...] llegara
a la plenitud [que] revierte [...] en hacer Iglesia», pp. 548-549.

38 Cristo es el Amado que goza y se deleita con ella (1M 1,1). En V 19,15, presenta un Dios que
la espera siempre y nunca se cansa de dar; un Dios, que nunca falta (V 25,17).

3 Parafraseando a Teresa, hay que pensar mucho y amar mucho més (cf. 4M 1,7), para lo cual
ha dicho antes con profundo entusiasmo: «iGran cosa es el saber y las letras para todo!» (4M 1,5).

36



tipo de tareas: priora, reformadora, fundadora, escritora, acompanante, etc. De ese
modo, el servicio eclesial nace de la cristologfa y de su concepcion trinitaria, lo que se
manifiesta en su conciencia y en su practica de compromiso con la Iglesia®.

En definitiva, sobre la trilogfa cristolégica, trinitaria y eclesial, la antropologia
teresiana muestra la vocacion del hombre a la unién con Dios. Deseo teresiano que
solo se puede recibir como don de Dios y que a ella le costé6 comprender. Por eso,
su propuesta de antropologfa consiste en un recorrido inédito que va revelando la
dignidad humana junto a la realidad del pecado, desde la primera hasta la Gltima
morada. Se propone asf un itinerario antropoldgico para que cada uno pueda tener
acceso al misterio de Dios en la hondura humana del Castillo Interior, donde cada
ser puede ser transfigurado a imagen de Cristo, quien sigue convocando a una co-
munidad eclesial fraterna y solidaria alimentada por el Espiritu que va posibilitando
el reinado del Padre por el Hijo en la historia humana*'.

1.4. LA INVESTIGACION: SU ESTRUCTURA, PROCESO
Y TECNICA

1.4.1. La estructura

Se ha visto que la autora, al comunicarse a si misma en su obra, revela una
posible propuesta antropolégica implicita en su comprension teolégica. Por lo tan-
to, la sistematizacién de la antropologia latente en Castillo Interior se va realizando
a través de la escucha de la autora, investigando de qué manera ella responde al
misterio del ser humano. Para ello, se usa un método que consiste, fundamen-
talmente, en una lectura centrada en el texto gracias al minucioso seguimiento y
estudio de los términos: razén, amor, espanto vy espiritu.

La aproximacién al texto teresiano se realiza desde los mencionados térmi-
nos, teniendo en cuenta que la simbologia es el sustrato y soporte que ayuda a la
progresiva comprensién de los conceptos del planteamiento antropolégico*. El

4 La imagen del «<matrimonio espiritual» vehiculiza lo mas sublime a través de una realidad muy
humana. La relacién entre el ser humano y Dios la describe con el maximo nivel de profundidad don-
de ella vive la relacién con Cristo y experimenta la permanente presencia trinitaria: «nunca se fueron
de con ella» (7M 1,6) que la responsabiliza en la edificacién de la Iglesia.

41 Asf cada persona puede vivir una existencia bajo el influjo transformante de la gracia: «el
hombre por Cristo a la Trinidad para la Iglesia». ALVAREZ, T. Comentarios a “Vida”, “Camino” y “Mo-
radas”..., p. 549.

De modo poético Teresa dird «que es mi Amado para mf, y yo soy para mi Amado» En: La Poesia
2, Santa Teresa de Jests, Obras completas. 2. ed. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1976, p. 1266.
También, cf. CASTELLANO, J. «El Castillo interior de santa Teresa. Presentacion y hermenéutica...», pp.
587-610; y cf. IZQUIERDO SORLI, M. Teresa de Jests. Con los pies descalzos..., pp. 17-21.

“2 Cf. ALVAREZ, T. «Simbologfa teresiana». En: Diccionario de Santa Teresa de Jests. Burgos:
Editorial Monte Carmelo, 2000, pp. 1279-1286; Comentarios a “Vida”, “Camino” y “Moradas”..., pp.
547-548. También puede ayudar para profundizar en el significado del simbolo como realidad que
afecta y transforma a toda la persona, cf. ROSSI, R. Teresa de Avila. Biografia de una escritora. Barce-
lona: Icaria editorial S.A., 1997. Rosa Rossi defiende que las mejores metaforas de Teresa nacen de la

37



significado del espanto teresiano tiene un rico contenido que se despliega en tres
dimensiones: ante lo creado, se comprende como «asombro-sobrecogimiento»
que deviene en «admiracién-desafio» a lo largo del camino histérico de salvacion,
para luego densificarse como «estupor-pavor» antes de desvanecerse ante el mis-
terio*. También conviene explicar la utilizacion del término espiritu, el cual se
estudia en los textos de la autora en los que aparece referido con exclusividad a
Dios. Es decir, cuando Teresa utiliza espiritu de Dios evoca la creacién, y sus textos
se trabajan en la parte primera de la tesis; cuando Teresa habla del espiritu del
Sefior, remite a la salvacion, abordada en la parte segunda; y, cuando proclama Es-
piritu Santo, se detecta la escatologfa, es decir, la parte tercera de la investigacion.
Finalmente, cada capitulo va quedando organizado con los textos teresianos que
contienen cada uno de los términos indicados.

De este modo, la propuesta de antropologia teolégica se estructura tripartita-
mente, de acuerdo a cada una de las dimensiones fundamentales del ser humano,
como creado, salvado y consumado*. La primera parte aborda la creacién amada.
En ella, se presenta un ser humano finito y amado por Dios que llega a su plenitud
gracias a la capacidad de relacién. En esto consiste el designio amoroso de Dios. La
segunda parte muestra el plan divino como salvacién transformadora, por la cual el
ser humano, creado para el didlogo con Dios, decide libremente su camino histérico
y su orientacion hacia lo que le diviniza, de tal modo que su existencia se va confi-
gurando a Cristo —prolepsis humana— el hombre nuevo por excelencia. La parte
tercera, afronta la plenitud unificadora que ilumina todo el recorrido, ya que, desde
la escatologfa, se contempla esta vida como camino para la definitiva morada, donde
se armoniza la unidad de la diversidad en la vivencia de la comunién con Dios trino
y uno y la misién como presencia comunitaria y eclesial en el mundo.

En sintesis, el anhelo humano de plena humanizacién se entreteje con el pro-
yecto de divinizacién por parte de Dios, de tal modo que acontece una blsqueda
reciproca: Dios desde dentro del ser humano ilumina todas las moradas para que
el ser humano avance a lo recondito de si, donde El mora.

1.4.2. El proceso

Por otro lado, este trabajo se cife desde unos contornos bien definidos a una
obra con un cierto estilo que se encamina a un objetivo. Asi, el presente estudio no

pugna entre lo absoluto y lo relativo; ademas, Teresa usa comparaciones para hacer visible y concreto
lo que no puede verse con los ojos, ya que solo el entendimiento y las razones no bastan.

# Cf. ALVAREZ, T. «Admiracién, estupor, espantar(se). Gesto filoséfico en Teresa de Jests». En:
Estudios Teresianos. vol. Ill. Burgos: Monte Carmelo, 1996, pp. 313-332. El espanto desemboca en
placidez beatificante en el goce de la verdad de Dios. Dicho de otro modo, la maxima altura del
asombro-sobrecogimiento, de la admiracién-desafio y del estupor-pavor ante el misterio, desemboca
en serenidad y sosiego aunque lo exterior sea tormentoso. Ademds, el espanto en Teresa también se
puede entender en referencia a un verbo contemplativo ante el misterio, cuyo significado va en la
linea de develar y visear la silueta que se llega a identificar.

# Cf. RUIZ DE LA PENA, J. L. «Sobre la estructura, método y contenido de la Antropologia teo-
I6gicax. Studium Ovetense, 8 (1980), pp. 347-360.

38



abarca todo el pensar teresiano; mas bien se circunscribe al ambito de una pregunta
formulada a través de una hipétesis. Se ha leido la obra completa de la autora, pero
la investigacion se concentra Gnicamente en el desentranamiento de la antropolo-
gfa teoldgica en Castillo Interior, por ser la obra clave que decanta su proceso de
maduracién. Este libro conserva el estilo peculiar teresiano, y, aunque es la sistema-
tizacién de Vida, sigue siendo una obra nacida en un contexto existencial y vital que
se comunica casi confidencialmente teniendo presente a los interlocutores. Teresa
escribe como habla: «iré hablando con ellas [las monjas] en lo que escribiré» (M
Prél. 4). Esa transmision de la vivencia pretende que sea de utilidad para el oyente,
lo que requiere cierta sintonfa: «quien lo experimentare lo entenderéd» (6M 9,4).
En su pensamiento teologal, que ella llama «teologfa mistica», esta su clave herme-
néutica para comunicar la experiencia. El estilo humilis de sus obras ha sido amplia
y ardorosamente discutido. Para unos, su estilo es ristico, otros defienden que su
estilo es hidalgo, el estilo culto de la época. Esto ha creado permanente polémica a
lo largo de la historia, porque su rico simbolismo no es facil de conceptualizar, y sus
abundantes comparaciones tampoco se explican univocamente*.

1.4.3. La técnica

A continuacién, se ofrece una explicacion de ciertos aspectos técnicos. En
primer lugar, la funcién que cumplen las notas a pie de pagina con respecto al tex-
to consiste en ser apoyo a la afirmacién realizada. Por eso, se escribe tanto el texto
literal de Teresa como el de aquellos autores de la bibliografia secundaria citados.
Una segunda funcién de las notas a pie de pagina es referir a la idea aludida, tanto
con referencias de la autora como de la literatura secundaria. La tercera funcién
consiste en la realizacién de algin comentario, asi como el ofrecimiento de cierta
explicacién, o también, la profundizacién en el contenido.

Por otro lado, la citacién de la obra de santa Teresa, Castillo Interior, se realiza
con la letra M, se le antepone la cifra que corresponde a cada una de las siete
Moradas. Tras la letra M el niimero citado en primer lugar corresponde al capitu-
lo, y el segundo, al apartado de la divisién habitual. Ejemplo: TM 1,1 significa la
primera morada, capitulo uno y apartado primero del capitulo®.

4 Se puede seguir el debate que contintda siendo actual desde los siguientes detalladisimos
estudios. Cf. MOREL-FATIO, A. «Les lectures de Sainte Théresex. Bulletin Hispanique, 10 (1908), pp.
17-67. Cf. MENENDEZ PIDAL, R. La lengua de Cristébal Colén, el estilo de Santa Teresa y estudios
sobre el siglo XVI. 2.2 ed. Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1944; Estudios sobre Santa Teresa, Anejo/19
Edicién de José Polo, Malaga: Analecta Malacitana (AnMal), Universidad de Malaga, 1998. Especial-
mente pp. 44-73. Cf. LAZARO CARRETER, F. «Santa Teresa de Jess, escritora. El Libro de la Viday.
En: EGIDO, T. Actas del Congreso Internacional Teresiano. Salamanca: 1982, vol. |, pp. 10-27. Cf.
WATT, N. «Vulgarizacién intencionada en Santa Teresa? Estudio comparativo de las dos redacciones
de Camino de Perfeccién». Monte Carmelo, 92 (1984), pp. 319-346; «El estilo de Santa Teresa en un
mundo antifeminista». Monte Carmelo, 92/2 (1984), pp. 287-318. Cf. WEBER, A. Teresa of Avila and
the Rhetoric of Feminity. New Jersey: Princeton University Press, 1990. Cf. GARCIA DE LA CONCHA,
V. «’Sermo humilis’, coloquialismo y rusticidad en el lenguaje literario teresiano». Monte Carmelo, 92/2
(1984), pp. 251-286; El arte literario de Santa Teresa...; Al aire de su vuelo...

4 Para el resto de las obras consultadas se remite a la pagina de las «Abreviaturas».

39



La edicion critica, usada como base para la citacién, es el texto de José Vicente
Rodriguez, bajo el titulo Castillo Interior o Las Moradas, en la coleccion Logos niime-
ro 35, en la séptima edicién de la Editorial de Espiritualidad, publicada en Madrid
en el afo 1999 con 220 péginas. Las citas respetan esta edicion. Ademads, se utiliza
la edicién de Alberto Barrientos, quien dirige la quinta edicién titulada: Santa Teresa
de Jesus. Obras Completas, de la misma editorial, publicada en Madrid el afio 2000
y que tiene 2.088 paginas. En esta dltima obra de colaboracién, el texto de Castillo
Interior o Las Moradas esta realizado por el mismo autor, José Vicente Rodriguez.
Por lo demés, también se emplea la edicién facsimil en dos volimenes, publicada
en Burgos en el ano 1990 por la editorial Monte Carmelo, y realizada por Tomas
Alvarez y Antonio Mas, titulada Castillo Interior. Santa Teresa de Jesds, que es una
transcripcion del texto, y del cual solo existen 150 ejemplares numerados. Esta obra
es de gran ayuda porque permite ver la escritura original de la autora. Es muy valio-
sa la «Nota histérica sobre el autégrafo del Castillo Interior», que ocupa las paginas
desde la 239 a la 266. Igualmente, se contrasta habitualmente con la edicién de
Tomés de la Cruz: Teresa de Jesds, doctora de la Iglesia. Obras completas, de la serie
Archivo silveriano, volumen uno, en su quinta edicién, en la ciudad de Burgos, en
el ano 1987, por la misma editorial, Monte Carmelo, de 1756 paginas.

La bibliografia consultada bésicamente ha consistido en la indicada en las fuentes,
en los instrumentos de consulta y en la literatura secundaria. Se ha consultado dos tipos
de fuentes: las ediciones criticas de las Obras completas y de Castillo Interior; y, al mis-
mo tiempo, se cotejan otras ediciones tanto de las Obras completas como de la obra
estudiada. Se ha manejado también algunos instrumentos de consulta y contraste como
las galerfas bibliogréficas, las concordancias, los diccionarios, los Iéxicos, aparte de varios
indices y bibliografia de bibliografias teresianas. Ademas, el estudio se ha enriquecido
con los valiosos aportes de los especialistas desde la amplia literatura secundaria, que se
ha seleccionado con referencia a su biograffa, a la obra y a diversas areas y teméaticas. De
igual modo, las areas temaéticas especificas han sido: la autora en su contexto histérico y
literario, y su identidad de muijer; la obra, su estilo y lenguaje. Se ha investigado sobre las
fuentes y las lecturas que realizara Teresa para descubrir las influencias que ha recibido
y asimilado; por un lado, de los padres de la Iglesia y, por otro, autores contemporaneos
a la abulense. Se ha consultado, ademés, diversos materiales de temas teoldgicos rela-
cionados con la antropologfa, la cristologia, la eclesiologfa, la mistica, el Dios trinitario,
la Biblia, etc., para interpretar y actualizar los contenidos que emergen del estudio.
Del mismo modo, se contrastan algunos interesantes estudios sobre psicologfa, interiori-
dad, espiritualidad, libertad, personalidad, afectividad, socratismo, conocimiento-razén,
amor-voluntad, que estan disponibles en la literatura actual. Se han consultado, igual-
mente, revistas especializadas en santa Teresa. Por tltimo, se ha recurrido a la ayuda de
una cualificada seleccién de autores y textos especificos sobre la antropologfa teolégica.
Todo ello se refleja en la bibliograffa.

40



2. LA CREACION AMADA






Teresa defiende apasionadamente la necesidad del conocimiento como reali-
dad imprescindible en el camino hacia el Castillo Interior. El alma humana puede
entenderse configurada de muchas moradas que simbolizan los distintos grados
de intimidad vividos consigo misma y con Dios. La autora, realista y practica,
aborda con hondura el valioso misterio de lo humano.

A través del andlisis de sus textos, se descubre que Dios crea por amor un
ser finito sustentado por El y que llegard a una total humanizacién. Esto asombra
y sobrecoge, porque la limitacion se hace signo de infinitud, gracias al espiritu de
Dios que continda la gestacion de la nueva creacion.

La parte primera presenta el proyecto amoroso de Dios como enigma (cap.
1), donacién (cap. 2), opcién (cap. 3) y como asombroso proceso (cap. 4) de ges-
tacion de lo nuevo (cap. 5).

Actualmente, en el estudio de la antropologia de la creacién, tiene sentido
preguntarse de qué manera es abordable el enigma humano de finitud e infinitud,
ademas de como entender adecuadamente la dialéctica entre la libertad humana
y la divina. El discurso teresiano sobre el hombre nos ilumina sobre esto en el capi-
tulo primero, y permite afirmar que la razén comprende lo creado como realidad
finita impulsada por Dios a ser més.

En el segundo capitulo, desde el amor, nace el siguiente cuestionamiento:
¢la existencia humana, junto con todo lo existente, es azar y necesidad o puede
tener algln sentido si se inscribe, graciosamente, en un proceso amoroso? El ser
humano limitado puede llegar a la experiencia de que Dios le sustenta y, en ese
caso, descubre la existencia como fruto del amor gratuito.

El capitulo tercero pone en relacion el nivel racional y el volitivo, se cuestiona
sobre si es posible la defensa de la racionalidad de la opcién por el amor, y si la
persona puede hacerse cargo del plan amoroso de Dios desde el inicio hasta el fin.
En definitiva, la criatura finita e inteligente, ¢épuede optar libremente por el proyecto
divino? La interaccién de las diversas dimensiones de lo humano a la hora de una
apuesta de futuro posibilita que la razén opte por el amor de Dios. Este, dondndose
en la creacion y sosteniéndola a través de la historia, se mostrard definitivamente en
la plenificacién del hombre.

La pregunta por el cardcter inaudito y excepcional de todo lo existente, ca-
pitulo cuarto, se formula asi: épor qué existe el ser y no la nada? Lo que remite

43



al misterio del fin, preguntandose para qué hay vida en vez de muerte. Por otro
lado, el fin estd unido inseparablemente al origen y ambas referencias, origen vy fin,
plantean otras interrogantes: ¢cudl es la identidad més honda de lo humano y de
todo lo creado?, écudl es el fundamento mas profundo y el soporte de esta miste-
riosa finitud? Toda posible respuesta genera espanto: ¢por qué la finitud es, pre-
cisamente, la condicion de posibilidad de la identidad humana?, ademas, écuales
son las pistas que despejan el significado del misterio? Este misterio arranca de la
creacién misma, en la que Dios infunde germinalmente la plenitud. Por eso, el ser
humano se asombra y sobrecoge ante el misterio del origen y del fin, en el cual el
hombre es el sacramento del misterio de Dios.

Finalmente, en el capitulo cinco, surge otra pregunta més: ¢cémo es posible
que la fragilidad y limitacion sea germen revelador de plenitud? Dios Gnicamen-
te desea que el hombre corresponda a su amor y, por eso, el espiritu de Dios
contindia gestando la creacién, que, como primer hecho salvifico, se orienta a la
realizacion de la sintesis de finitud e infinitud.

A continuacién se desarrolla, en cada capitulo, cada uno de los elementos
que configuran la hipétesis y que descubren la antropologia teolégica creacional
teresiana. La raz6n y el amor compenetradamente interpretan lo humano de ma-
nera sobrecogedoramente asombrosa gracias al espiritu de Dios.

2.1. EL CONOCIMIENTO DE LA FINITUD E INFINITUD

Teresa inicia su obra cumbre desde la experiencia de ser amada infinitamente
por Dios. A lo largo de todo su escrito, manifiesta que el amor es el origen, el sen-
tido y el destino de toda existencia. Esta experiencia le sirve de inspiracién para
escribir el libro Castillo Interior donde destaca el gran valor de la criatura. Desde
el principio, la nocién de ser humano subyacente parte de la plenitud ya dada;
es decir, la antropologfa teresiana se sostiene en la visién cristiana del hombre, la
que surge de la integridad y no de la postracion. Esta concepcién optimista del ser
humano se cimienta en la experiencia mistica.

El proyecto amoroso creacional se comprende desde la dialéctica de finitud
e infinitud articulada a partir de la capacidad cognoscitiva. Este planteamiento
estudia, en primer lugar, el proceso de toda bisqueda humana para dar cuenta,
luego, de la libertad del sujeto inteligente’.

2.1.1. La bisqueda del ser humano

La primera morada es un preludio sobre el ser buscador que se interroga por
el sentido de la existencia hasta toparse con su propio enigma?. En el solemne

' Este capitulo nace de una aproximacién a la obra teresiana en clave de creacién y realizada
a través de la palabra razén para detectar el significado con que Teresa configura su antropologfa
teoldgica.

2 Cf. IM 1y TM 2. Este apartado estudia en los dos capitulos de la primera morada aquellos
textos que contienen términos del campo semantico de razén, y que poseen gran valor simbélico para
la propuesta de antropologfa teresiana.

44



comienzo del primer capitulo de la obra, se presenta lo humano como agraciado
y agradable. Dice asi: «considerar nuestra alma como un castillo todo de un dia-
mante [...], cielo [...], paraiso adonde dice él [Dios] tiene sus deleites. [...] apo-
sento [...] lleno de todos los bienes, [...] imagen y semejanza [de Dios] [...] [de]
gran dignidad y hermosura»’.

La bisqueda del fundamento de lo humano va conduciendo hacia el co-
nocimiento de si mismo, abriéndose al didlogo de manera progresiva y pa-
ciente*. De ese modo, el descubrimiento del misterio se realiza conociendo
el plan divino; entrando en la comunién de Dios gracias a la capacidad de la
interioridad humana?®.

2.1.1.1. El fundamento y el talante de la bisqueda

La persona, cuando se interroga y busca, puede ir descubriendo incertidumbres
y despejando dudas; de ese modo, va accediendo al conocimiento del misterio, el
cual se refleja en la obra de Dios, posibilitando la comprensién y la interpretacion
de lo creado como realidad llamada a ser. Y, esto, porque la palabra de autocomuni-
cacion divina es la que configura la historia de amor. El ser humano se atreve a tratar
de conocerse ya que, de alguna manera, vislumbra el tesoro que puede hallary, por
eso, se lanza a la bisqueda con talante profundo y dialogante®.

La creacién es maravilla de la que se toma conciencia desde la pretensién
de descubrir el fundamento de lo humano’. La criatura humana es un valiosisimo
edén?®, un ser desbordante e incomprensible® que se asemeja al mismo Creador.

TIM 1,1,

“ Cf. 1M 1,1-2.5-9.

5 Cf. 1M 2,8-10.12-16.
6 Cf. 1M 1,1-2.5-9.

7 Cf 1M 1,1-2.

8 Cf. 1M 1,1. En el texto se encuentran términos relacionados con razén y pertenecientes
a su campo semantico: considerar (3), entender (2), comprender (2). Dice el texto: «Estando
hoy suplicando a nuestro Sefor hablase por mi, porque yo no atinaba a cosa que decir ni cémo
comenzar a cumplir esta obediencia, se me ofrecié lo que ahora diré para comenzar con algin
fundamento, que es: considerar nuestra alma como un castillo todo de un diamante o muy claro
cristal adonde hay muchos aposentos asi como en el cielo hay muchas moradas (Jn 14,2); que, si
bien lo consideramos, hermanas, no es otra cosa el alma del justo sino un paraiso adonde dice él
tiene sus deleites (Prov 8,31)».

9 IBIDEM. «Pues ¢qué tal os parece que serd el aposento adonde un rey tan poderoso, tan sabio,
tan limpio, tan lleno de todos los bienes se deleita? No hallo yo cosa con qué comparar la gran hermo-
sura de un almay la gran capacidad; y verdaderamente apenas deben llegar nuestros entendimientos,
por agudos que fuesen, a comprenderla, asi como no pueden llegar a considerar a Dios, pues él mismo
dice que nos crié a su imagen y semejanza (Gén 1,26)».

10 IBIDEM. «Pues, si esto es como lo es, no hay para qué nos cansar en querer comprender la
hermosura de este castillo; porque, puesto que hay la diferencia de él a Dios que del Criador a la
criatura, pues es criatura, basta decir su Majestad que es hecha a su imagen para que apenas podamos
entender la gran dignidad y hermosura del dnimay.

45



Ademas, ella tiene la posibilidad del conocimiento gracias a la realidad creada',
la que provoca las preguntas por la existencia'?.

Dios, por amor, dona una existencia original, consistente y valiosa. La amo-
rosa creacion divina otorga al ser humano la capacidad de preguntarse por la
propia verdad, bondad y belleza expresadas en la vida, el amor y la muerte de
cada sujeto viviente.

La autora ofrece una sorprendente descripcién de la identidad humana,
como exceso y desmesura. Lo humano es unidad en pluralidad «castillo [...] con
aposentos [...] y moradasy, es fragilidad valiosa, «diamante [...] cristaly, y es ar-
monia deleitosa, «cielo [...] paraiso». La comparacién que desarrollard a lo largo
de toda su obra, «castillo todo de un diamante o muy claro cristaly, remite a
grandes cualidades y capacidades valiosas que se complementan, tales como:
inconsistencia apreciable, transparencia opulenta y tersura anhelada'. Por todo
ello, la persona es &mbito de gozo divino donde Dios se complace’. Esta satis-
faccion y delicia que Dios experimenta con la criatura es la expresién del amor
divino por toda la obra creada, que mantiene y conserva hasta la plenitud®. El
amor desmesurado de Dios provoca la pregunta por el ser de la criatura humana,
cuestionamiento que desborda el pensamiento ya que la hermosura, la capacidad
y la incomprensibilidad de lo humano acercan al misterio de Dios en el que se
desentrana el misterio del hombre.

La basqueda de respuesta al enigma del ser se realiza con entusiasmo y fuerza,
abordando decididamente las interpelaciones cruciales: de dénde viene; cudl es la
identidad; y hacia donde va: «Pues [...] serfa gran bestialidad, [...] la que hay en
nosotras cuando no procuramos saber qué cosa somosy. El desconocimiento de la
procedencia, del camino y de la meta es la mayor perversién posible de lo humano,
ya que lo reduce a mero animal. El origen se profundiza meditando los dones y

" Cf. TM 1,2. En este texto se encuentran la siguientes palabras del campo semantico de razén:
entender, saber (4), ignorar, conocer, considerar, procurar. Se afirma: «¢No es pequefa lastima y confu-
sién que por nuestra culpa no entendamos a nosotros mismos ni sepamos quién somos? ¢éNo serfa gran
ignorancia, hijas mias, que preguntasen a uno quién es y no se conociese ni supiese quién fue su padre
ni su madre ni de qué tierra? Pues si esto serfa gran bestialidad, sin comparacién es mayor la que hay en
nosotras cuando no procuramos saber qué cosa somos, sino que nos detenemos en estos cuerpos y asi a
bulto, porque lo hemos oido y porque nos lo dice la fe, sabemos que tenemos almas.

12 |BIDEM. «Mas qué bienes puede haber esta alma o quién estd dentro en esta alma o el gran
valor de ella, pocas veces lo consideramos; y asi se tiene en tan poco procurar con todo cuidado con-
servar su hermosura. Todo se nos va en la groserfa del engaste o cerca de este castillo, que son estos
cuerposy.

'3 Teresa usa ciertas figuras literarias, de manera muy personal y acorde a las etapas de su escri-
tura. Cf. GARCIA DE LA CONCHA, V. Al aire de su vuelo..., pp. 5-16; 63ss.

* Para Teresa el parafso es un lugar figurado, el lugar de las delicias, el cielo (Lc 23,43; 2 Cor
12,4), asi prevalece en sus escritos (V 35,12; CV 13,7; 1M 1,1; CV 29,4 (CE 49,3); Conc 6,3; Cta
330,16). También, lo entiende como parafso terrenal (R 5,24). Cf. ALVAREZ, T. «Simbologfa biblica.
Paraiso». En: Diccionario de Santa Teresa. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000, p. 1273.

> El texto de Proverbios 8,31 citado por Teresa al relacionarlo con el texto clave de creacion,
Sab 11,24-26, desvela una gran afirmacion teresiana: Dios disfruta con el ser humano porque le ama.
Esta alta valoracién de la dignidad humana incrementa la dificultad de comprender a la criatura.

46



bienes recibidos; el sentido de la existencia se alcanza descubriendo quién habita el
interior; y la apertura a la trascendencia surge del gran valor de lo humano. Cracias
al compromiso para lograr el conocimiento se posibilita el cuidado de la hermosura
humana sin entretenerse en banalidades y cosas que pasan.

El caracter dialogal indica una especifica relaciéon del Creador con el ser hu-
mano, lo que revela un rasgo importante de la antropologfa teresiana latente. En
sintesis, el ser creado como imagen del Creador habla de la impenetrabilidad, del
agraciamiento y de la preeminencia del ser humano; se valora el hombre en su
integralidad y globalidad.

La entrada en la hondura' del existir de uno mismo'” incrementa el deseo de
conocimiento'. Este autoconocimiento se realiza progresando en la interioridad™
a través del desprendimiento®.

Dios amor se comunica regalando su propio ser y motivando el autoconoci-
miento que se descubre progresivamente en la relacién con El.

El camino de acceso a la profundidad humana, «tornando a nuestro hermoso
y deleitoso castillo», este entrar teresiano, es un conocimiento penetrativo en la
belleza de la creacion. Esta ardua tarea supera la capacidad humana, es una enco-
mienda delicada y peligrosa, porque conocerse supone una enorme responsabi-
lidad que ha de contar con la diversidad de acercamientos posibles a lo humano.
Los que ingresan en el castillo pretenden el autoconocimiento, por lo cual se re-
quiere la valoracién de cualquier pequeio esfuerzo por acercarse a «la hermosura
del castillo, [...] harto hacen en haber entradox. Al principio del proceso, cuesta la
comprensién de la obra y la presencia de Dios; pero ya es un buen camino perci-
bir la invitacion a fijar la mirada centrando el corazén solo en Dios. Es el camino
del conocimiento de lo humano.

% Cf. 1M 1,5.8.

7 Cf. 1M 1,5. Las palabras del campo seméntico de razén son: entrar (5), entender, saber. «Pues
tornando a nuestro hermoso y deleitoso castillo, hemos de ver cémo podremos entrar en él. Parece que
digo algtin disparate; porque, si este castillo es el anima, claro esta que no hay para qué entrar, pues se es
él mismo; como parecerfa desatino decir a uno que entrase en una pieza estando ya dentron.

15 |BIDEM. «Mas habéis de entender que va mucho de estar a estar: que hay muchas almas que
se estan en la ronda del castillo, que es adonde estan los que le guardan y que no se les da nada de
entrar dentro, ni saben qué hay en aquel tan precioso lugar, ni quién esta dentro, ni aun qué piezas
tiene. Ya habréis oido en algunos libros de oracién aconsejar al alma que entre dentro de sf; pues esto
mismo es».

9 Cf. 1M 1,8. Para este texto las palabras del campo semantico de razén son: entrar (4), con-
siderar, pensamiento, conocer. Dice: «Pues no hablemos con estas almas tullidas» (que si no viene el
mismo Senor a mandarlas se levanten, como al que habfa treinta aflos que estaba en la piscina, tienen
harta mala ventura y gran peligro) sino con otras almas que, en fin, entran en el castillo; porque, aun-
que estdn muy metidas en el mundo, tienen buenos deseos y alguna vez, aunque de tarde en tarde, se
encomiendan a nuestro Sefior y consideran quién son, aunque no muy despacio».

20 |BIDEM. «Alguna vez en un mes rezan llenos de mil negocios, el pensamiento casi lo ordinario
en esto, porque estan tan asidos a ellos que como adonde esta su tesoro se va alld el corazén, ponen por
st algunas veces de desocuparse y es gran cosa el propio conocimiento y ver que no van bien para atinar
a la puerta. En fin, entran en las primeras piezas de las bajas; mas entran con ellos tantas sabandijas que
ni le dejan ver la hermosura del castillo, ni sosegar. Harto hacen en haber entradoy.

47



Se evoca la antropologia plural y variada que cuenta con la configuracion en
polaridad entre cuerpo y alma, varén y mujer, individuo y comunidad. En defini-
tiva, conocer la apasionante existencia humana en su cotidianeidad, gracias a la
interioridad que es novedad y apertura al desconocido misterio que siempre ha
preocupado a la humanidad.

La autora propone, como medio de conocimiento, el didlogo de la criatura
con el Creador?". Asf, desde este dialogo, el conocimiento de la valfa humana no
paraliza el potencial de cada ser?? sino que lo resalta. Esto, porque la verdadera
identidad?* se logra en la relacién dialogante con Dios?, lo que requiere paciencia
para la comprension de la oracién®, especialmente, cuando no hay experiencia
en el oyente?.

La criatura es valiosa, y para continuar siéndolo, necesita la libre y permanen-
te relacién comunicativa con el Creador que le ama y recrea y de ese modo sigue
ofreciéndole la identidad.

La naturaleza humana es tan excelente que, en la relacién con Dios, se
configura como ser dialogante y sujeto de autoconocimiento. Dios creador
ha depositado en la criatura estas capacidades y, al descubrirlas, alcanza su

2 Cf. 1M 1,6-7.9.

22 Cf. 1M 1,6. Las palabras del campo semantico de razén son: letrado, entrar dentro de si, tratar
(conocer), conversar (comunicar), procurar y entender. Se afirma: «Deciame, poco ha, un gran letrado
que son las almas que no tienen oracién como un cuerpo con perlesia o tullido que, aunque tiene pies
y manos, no los puede mandar, que asi son: que hay almas tan enfermas y mostradas a estarse en cosas
exteriores que no hay remedio ni parece que pueden entrar dentro de si, porque ya la costumbre la
tiene tal de haber siempre tratado con las sabandijas y bestias que estan en el cerco del castillo que ya
casi estd hecha como ellas; y con ser de natural tan rica».

2 IBIDEM. «[...] y poder tener su conversacién no menos que con Dios, no hay remedio Y, si
estas almas no procuran entender y remediar su gran miseria, quedarse han hechas estatuas de sal por
no volver la cabeza hacia si, asi como qued6 la mujer de Lot por volverla (Gén 10,26)».

2 Cf. TM 1,7. En este texto las palabras del campo semantico de razén son: entender, entrar
(conocerse), hablar (2), deprender (aprender), tratar (conocer). Dice la autora: «Porque, a cuanto yo
puedo entender, la puerta para entrar en este castillo es la oracién y consideracién, no digo mas mental
que vocal; que, como sea oracién, ha de ser con consideracién; porque la que no advierte con quien
habla y lo que pide y quién es quien pide y a quién, no la llamo yo oracién aunque mucho menee
los labios: porque aunque algunas veces si serd, aunque no lleve este cuidado, mas es habiéndole
llevado otrasy.

25 |BIDEM. «... Mas quien tuviese de costumbre hablar con la Majestad de Dios como hablarfa
con su esclavo, que ni mira si dice mal, sino lo que se le viene a la boca y tiene deprendido por hacerlo
otras veces, no la tengo por oracién ni plega a Dios que ningln cristiano la tenga de esta suerte; que
entre vosotras, hermanas, espero en su Majestad no lo habra por la costumbre que hay de tratar de
cosas interiores, que es harto bueno para no caer en semejante bestialidad».

% Cf. 1M 1,9. Palabras del campo semdntico de razén: saber, dar a entender (2), entendido,
tocar (acariciar). Dice: Dice Teresa: «Pareceros ha, hijas, que es esto impertinente, pues por la bondad
del Senor no sois de éstas. Habéis de tener paciencia, porque no sabré dar a entender, como yo tengo
entendido, algunas cosas interiores de oracién, si no es asf».

27 IBIDEM. «[...] y aun plega al Sefior que atine a decir algo, porque es bien dificultoso lo que
querria daros a entender, si no hay experiencia; si la hay, veréis que no se puede hacer menos de tocar
en lo que, plega al Sefior, no nos toque por su misericordia».

48



identidad de sujeto de relacién: «con ser de natural tan rica y poder tener
su conversaciéon no menos que con Dios». Esta relacién es posible en clima
orante, teniendo en cuenta las caracteristicas de la dialogicidad: los sujetos
y las solicitudes. El encuentro comunicativo, serio, progresivo y respetuoso
conduce al didlogo Dios y hombre: «la puerta para entrar en este castillo es la
oracién y consideraciony.

La antropologia teresiana habla del mismo respeto por el hombre que por
Dios, por ello «hay que tratar de cosas interiores [...] para no caer en semejante
bestialidad». Una dimensién original de su antropologia es la alabanza, que surge
en el didlogo y que responde a la capacidad de asombro ante el misterio de la
autora.

En definitiva, la morada primera muestra que buscar el fundamento del ser
humano en la relacién con el Creador lleva al conocimiento de su origen, su exis-
tencia y su plenificacion; en definitiva, el misterio al que se accede a través del
amor. La bisqueda del soporte de lo finito se realiza con profundidad desde una
relacién respetuosa y consciente de ser un encuentro comunicativo y dialogal con
el Creador.

2.1.1.2. El descubrimiento del misterio humano

La posibilidad de conocer y amar el proyecto divino se realiza entrando en la
comunioén entre el hombre y Dios. En ella, se toma conciencia de la complejidad
de la interioridad humana; y, en esa comunién, se presentan las exigencias para
el autoconocimiento®.

Dios se comunica en la interioridad® para que el ser humano logre el cono-
cimiento®, el cual se alcanza desde la libertad y la pequefiez humana®' junto a la

% Cf. 1M 2,8-9; 1M 2, 12-13, 15-16.

2 Cf. 1M 2,8. Hay tres palabras del campo semantico: entender (2), considerar (5), conoci-
miento (3). Dice el texto: «Pues tornemos ahora a nuestro castillo de muchas moradas; no habéis de
entender estas moradas una en pos de otra como cosa enhilada, sino poned los ojos en el centro que
es la pieza o palacio adonde esta el rey, y considerad como un palmito que para llegar a lo que es de
comer tiene muchas coberturas que todo lo sabroso cercan.

30 |BIDEM. «Asi acé, en rededor de esta pieza estdn muchas y encima lo mismo; porque las cosas
del alma siempre se han de considerar con plenitud y anchura y grandeza, pues no le levantan nada,
que capaz es de mucho més que podremos considerar, y a todas partes de ella se comunica este sol
que estd en este palacio».

31 IBIDEM. «Esto importa mucho a cualquier alma que tenga oracién, poca o mucha: que
no la arrincone ni apriete; déjela andar por estas moradas arriba y abajo y a los lados; pues Dios
la dio tan gran dignidad, no se estruje en estar mucho tiempo en una pieza sola; iuf!, que si es
en el propio conocimiento, que, con cuan necesario es esto, imiren que me entiendan!, aun a
las que las tiene el Sefior en la misma morada que El esta, que jamas por encumbrada que esté
le cumple otra cosa ni podrd aunque quiera: que la humildad siempre labra como la abeja en la
colmena la miel —que sin esto todo va perdido—, mas consideremos que la abeja no deja de salir
a volar para traer floresy.

49



grandeza y majestad de Dios*. Es decir, el ser humano se conoce®* buscando el
conocimiento de Dios**.

La interioridad como centro, hondura, profundidad del ser humano, es lo
mas valioso de la criatura, porque en ella habita el Creador infundiendo «plenitud
y anchura y grandeza» para modelar la realidad.

La profundidad humana alberga la presencia de Dios en lo més interior:
«tornemos ahora a nuestro castillo de muchas moradas; no habéis de entender
estas moradas una en pos de otra como cosa enhilada, sino poned los ojos en
el centro que es la pieza o palacio adonde estd el rey». La complejidad humana
estd al servicio de preservar la gran exquisitez que se halla en lo mas profundo®.
La presencia de Dios emerge desde lo mas recéndito y autocomunica su vida
estableciendo una relacién dialogal con el ser humano. Para el autoconocimien-
to, se requiere la asuncién de la condicién propia con humildad, y aceptar que
la libertad es lo que convierte al ser humano en la criatura de mayor dignidad
en la creacién. El ser humano llega a conocerse a si mismo en el encuentro libre
y contemplativo del ser amoroso de Dios que devela el proyecto existencial
humano. La permanencia en el proyecto de Dios plenifica lo humano, entrando
en la mayor profundidad, anchura, altura, largura en que Dios habita, se goza y
deleita; es la sabiduria mistica. Lo mds humano es el gozo pleno de la criatura
que se experimenta salvada.

El método para el propio conocimiento requiere la humildad y seguir pro-
gresivamente, sin saltarse las etapas del proceso: «es cosa tan importante este
conocernos, [...] que es muy bueno y muy rebueno tratar de entrar primero en el
aposento adonde se trata de esto». El ser humano ante el espejo de Dios descubre
el propio rostro, es El quien revela la identidad humana. Para comprender la re-
lacién entre el Creador y la criatura, ayudan los binomios grandeza-humillacién,
limpieza-suciedad, alteza-bajeza, sabiendo que nuestro lenguaje sobre Dios es
analdgico.

32 |BIDEM. «Asi el alma en el propio conocimiento, créame y vuele algunas veces a considerar la gran-
deza y majestad de su Dios: aqui hallara su bajeza mejor que en si misma y més libre de las sabandijas adonde
entran en las primeras piezas, que es el propio conocimiento, que —aunque, como digo, es harta misericordia
de Dios que se ejercite en esto— tanto es lo de méas como lo de menos, suelen decir. Y créanme que con la
virtud de Dios obraremos muy mejor virtud que muy atadas a nuestra tierra.

3 Cf. 1M 2,9. Las palabras del campo semdntico de razén de este texto son: entender, conocer
(3), entrar, aprovechar. Dice la autora: «No sé si queda dado bien a entender, porque es cosa tan im-
portante este conocernos, que no querria en ello hubiese jamas relajacién, por subidas que estéis en
los cielos; pues mientras estamos en esta tierra no hay cosa que mas nos importe que la humildad. Y
asi torno a decir que es muy bueno y muy rebueno tratar de entrar primero en el aposento adonde se
trata de esto, que volar a los demds, porque éste es el camino; y si podemos ir por lo seguro y llano,
¢para qué hemos de querer alas para volar?, mas que busque cémo aprovechar mds en esto».

3 IBIDEM. «Y, a mi parecer, jamas nos acabamos de conocer, si no procuramos conocer a Dios;
mirando su grandeza, acudamos a nuestra bajeza y mirando su limpieza veremos nuestra suciedad;
considerando su humildad veremos cuén lejos estamos de ser humildesy. Teresa reafirma lo dicho en
1M 1,1, que es la hipétesis de esta investigacion y la afirmacién central de GS 22.

% Ya lo ha expresado anteriormente en 1M 1,1-2.

50



La auténtica y positiva antropologia teresiana se comprende desde la rique-
za y pluralidad de lo humano, por lo que se requiere la reflexién en totalidad,
con una mirada globalizadora de toda la existencia. Se presenta la creacién como
realidad buena y no divina, y la creacién del ser humano como muy buena (Gn 1,
31). La autora lo expresa formidablemente: «jaméas nos acabamos de conocer, si no
procuramos conocer a Dios». En definitiva, el ser humano se conoce en el Misterio
de Dios, que se aposenta en el centro de lo humano; donde se integra todo lo
valioso y exquisito, lo sabroso y resguardado.

Al final de las moradas primeras, se muestra la riqueza de la interioridad humana
y los requerimientos para conocerla profundamente: humildad, autoconocimiento,
renuncia y vigilancia®. Por eso, desde el principio, aparece clara la necesidad de alia-
dos para realizar el proceso de conocimiento de la riqueza humana expresada en
la pluralidad de realidades del proceso. De este modo, el amor de Dios junto con
«los sentidos y potencias» humanas, también regalo de Dios, trabajan para que «no
consideren pocas piezas sino un millén» y el ser humano se atreva al abandono de
«contentos y honras y pretensiones»®’. Para ello, es fundamental «la humildad y propio
conocimiento»®. Porque la vida del ser humano es permanente adiestramiento para
la batalla, tanto en el mundo exterior como en el interior, donde se presentan los
grandes dilemas a discernir, para lo cual se necesita la permanente alerta para ganar
en libertad interior sin inquietarse de «cuidados ajenos» renunciando a «tropiezos,
barahtndas» para no ser engafiadas por quien se disfraza de «angel de luz»*. Todo lo
cual requiere la presta vigilancia ya que puede no acabar bien lo que comenzé con
«bravos impetus [... y] celo de perfeccion»*.

Por todo ello, se invita al conocimiento de la maravilla de la interioridad hu-
mana habitada por Dios; lo que se logra desde la relacion humano divina que da
identidad y devela el misterio del ser.

2.1.2. La libertad creadora y creativa*

Las moradas teresianas, tras indicar el proceso de blsqueda en la primera
morada, encaminan hacia la libertad. Asi, el ser humano se va conociendo y va
asumiendo, adecuadamente, los elementos configuradores de lo humano: el ser
creado, la pequefiez y la dignidad que remiten a la capacidad de receptividad, a
la libertad y la identidad.

La libertad humana necesita la razén para discernir y orientar la vida en la pers-
pectiva plenificadora del proyecto de Dios. Esto supone un desbordamiento y una

% Cf. 1M 2,12-13.15-16.

%7 1M 2,12. Palabras del campo semdntico: considerar y entender.
% 1M 2,13. [DEM: entender y conocimiento.

3 1M 2,15. IDEM: entender (2) y entrar (2).

© 1M 2,16. [DEM: entender (3).

41 Se usa la palabra creadora referida propiamente a Dios y creativa propia del hombre. No se
usa creada porque se trata de un don activo.

51



transformacién fecunda y duradera. Ademds, el ser humano llega al conocimiento
cuando busca la verdad con humildad y la acepta con paz. Se habla de la tensién
entre la finitud humana y el ansia de infinitud, que, articulada a partir de la razén,
da cuenta de la libertad ante lo creado y de la receptividad de lo creado*?.

2.1.2.1. La libertad ante lo creado

La aceptacién de la condicién humana capacita para el proceso de discerni-
miento y, reconociendo la finitud —situacion existencial de la criatura— se inau-
gura la verdadera forma de ser nueva humanidad desde el plan divino®.

La razdn se capacita para el discernimiento desde la libertad**, asumiendo las
serias complicaciones de la existencia®. De tal modo, la razén admite que desco-
noce lo mas apropiado para el ser humano*® y acepta «conformary su voluntad a la
de Dios* enfrentando todos los peligros*. Ademads, la razén, pese a los obstaculos
y ciertas tentaciones*’, trata de orientar responsablemente la vida®.

2 Se aborda la temdtica de la libertad como capacidad de modelar la realidad, y la pregunta por la
identidad del ser humano que puede conducir la historia de principio a fin. La libertad en Teresa resulta
ser un tema interesante para un estudio especifico posible de profundizar en futuras investigaciones.

S Cf.2M1,5.8y 6M 1,14; 5M 2,2y 6M 4,7.

# Cf. 2M 1,5. «Razones son éstas para vencer los demonios. Mas ioh Sefior y Dios mio! que la
costumbre en las cosas de vanidad y el ver que todo el mundo trata de esto lo estraga todo, porque
estd tan muerta la fe que queremos més lo que vemos que lo que ella nos dice; y, a la verdad, no ve-
mos sino harta mala ventura en los que se van tras estas cosas visibles; mas eso han hecho estas cosas
emponzofiosas que tratamos; que, como si a uno muerde una vibora se emponzona todo y se hincha,
asi es acd; no nos guardamos; claro estd que es menester muchas curas para sanar; y harta merced nos
hace Dios si no morimos de elloy.

4 Cf. 2M 1,8. «Pareceros ha que para los trabajos exteriores bien determinadas estais, con que os
regale Dios en lo interior. Su Majestad sabe mejor lo que nos conviene; no hay para qué le aconsejar lo
que nos ha de dar; que nos puede con razén decir que no sabemos lo que pedimos (Mt 20,22)».

* |BIDEM. «Cierto, pasa el alma aquf grandes trabajos; en especial si entiende el demonio que
tiene aparejo en su condicién y costumbres para ir muy adelante, todo el infierno juntaré para hacerle
tornar a salir fuerax.

#7 |BIDEM. «Toda la pretensién de quien comienza oracién —y no se os olvide esto, que im-
porta mucho— ha de ser trabajar y determinarse y disponerse con cuantas diligencias pueda a hacer
su voluntad conformar con la de Dios y, como diré después, estad muy cierta que en esto consiste toda
la mayor perfeccion que se puede alcanzar en el camino espiritual. Quien mas perfectamente tuviere
esto, mas recibird del Sefor y mas adelante esta en este camino. No penséis que hay aqui mas alga-
rabias ni cosas no sabidas y entendidas, que en esto consiste todo nuestro bien; pues si erramos en
el principio, queriendo luego que el Seior haga la nuestra y que nos lleve como imaginamos, ¢qué
firmeza puede llevar este edificio?.

“ |BIDEM. «Procuremos hacer lo que es en nosotros y guardarnos de estas sabandijas ponzofo-
sas; que muchas veces quiere el Sefor que nos persigan malos pensamientos y nos aflijan sin poderlos
echar de nosotros, y sequedades; y aun algunas veces permite que nos muerdan para que nos sepamos
mejor guardar después y para probar si nos pesa mucho de haberle ofendido».

4 Cf. 6M 1,14. «Otros trabajos que dan los demonios, exteriores, no deben ser tan ordinarios, y
asi no hay para qué hablar en ellos, ni son tan penosos con gran parte; porque, por mucho que hagan,
no llegan a inhabilitar asf las potencias, a mi parecer, ni a turbar el alma de esta manera.

50 |BIDEM. «...] que, en fin, queda razén para pensar; que no pueden hacer ms de lo que el Sefior
les diere licencia; y, cuando ésta no estd perdida, todo es poco en comparacién de lo que queda dichow.

52



El amor creador de Dios genera un ser inteligente, que configura su identidad
desde la libertad conforme al proyecto salvador conducente a la perfeccién. La criatu-
ra que se vive como salvada puede pensar que ese Dios amoroso es creador.

Una fe débil, sin hondura, es proclive al poder y la «anidad» del mundo
que destruye la creacién. Por otro lado, la propuesta creyente resulta demasiado
exigente y dificultosa. Aun asi, es posible la opcién de seguir en el camino estre-
cho y esto contando con la fragilidad humana, pero también con la capacidad
de responsabilidad y la conciencia de ser sujeto de la historia. El creador conoce
y ama a la criatura y sabe sus verdaderas necesidades; por eso, Dios siempre, a
su manera y libremente, acompana, impulsa y recompensa el esfuerzo humano.
En esto consiste la sabidurfa divina que el hombre no alcanza a comprender: «Su
Majestad sabe mejor lo que nos conviene; no hay para qué le aconsejar lo que nos
ha de dar; que nos puede con razén decir que no sabemos lo que pedimos (Mt
20,22)». La Unica pretension razonable en el proceso de conocimiento consiste
en la conversién de la propia vida. Sabiendo que la tentacién prueba, capacita,
fortalece y regala la experiencia de la misericordia divina.

Las dificultades externas comparadas con la lucha interior, descrita anterior-
mente, son posibles de asumir y acrisolan el amor. La razén sitta todo en el lugar
correspondiente y sin perturbarse sigue en sus potencialidades. También, en los
momentos dificiles ilumina la vivencia de las contrariedades porque «no pueden
hacer mas de lo que el Sefior les diere licencia»®'. Estos razonamientos esperanza-
dores lanzan a compromisos que sobrepasan lo humano, porque se sabe inteligen-
temente que el Senor cuida de su creacion.

En definitiva, se plantea un itinerario pedagégico que consiste en la toma de
conciencia de la capacidad del ser humano y de su libertad para asumir la reali-
dad de la historia hasta el final. Con gran esfuerzo, vence la tentacién de la vuelta
atrds, y, opta por configurarse a la voluntad de Dios, sabiendo que el paso por
la kénosis, posible gracias a la sabiduria divina, otorga la comprensién de que el
proyecto creador llega a plenitud pasando por el dolor de la salvacion®?.

Esta libertad ante lo creado propicia que el sujeto desde la finitud se com-
prometa en la conduccién de la historia®. La razén admira la accién creadora de
Dios presente en los procesos de transformacién generadores de vida®, los que se

51 IBIDEM. También en 6M 1,6 se afirma que Dios da lo que el hombre puede asumir, no manda
nada para lo que no dé la fuerza necesaria.

52 Dios elige salvar por la locura de la cruz. El ser humano se logra alidndose con la debilidad,
que aunque parezca lo mas alejado de Dios, es la posibilidad de la plena realizacién de lo humano.

2 Cf.5M 2,2y 6M 4,7.

>+ Cf. 5M 2,2. «Ya habréis oido sus maravillas en cémo se cria la seda, que sélo El pudo hacer
semejante invencién; y cémo de una simiente, que dicen que es a manera de granos de pimienta,
pequenos —que yo nunca la he visto sino oido y asf si algo fuere torcido no es mia la culpa—, con
el calor, en comenzando a haber hoja en los morales, comienza esta simiente a vivir; que hasta que
hay este mantenimiento de que se sustentan, se estd muerta; y con hojas de moral se crian, hasta que
después, de grandes, les ponen unas ramillas y allf con las boquillas van de si mismos hilando la seda y
hacen unos capuchillos muy apretados, adonde se encierran y acaba este gusano que es grande y feo,
y sale del mismo capucho una mariposica blanca muy graciosa».

53



descubren como regalo de Dios> para que el ser humano goce hoy y lo proyecte
al futuro®®. Ademds, la criatura, asumiendo su condicién y abriéndose a la inefa-
bilidad del misterio de Dios*, agradece que la razén, aunque limitada, entienda
parte del misterio divino®®.

La obra creadora de Dios se manifiesta en la libertad humana; esta teje la
propia identidad con el amor de Dios y opta por el designio plenificador.

La armonia de la creacion se refleja en la interdependencia de todo lo crea-
do; la autora lo expresa a través de un vivo y colorido simil. Toda la naturaleza,
con el ser humano en el centro, se afana en generar vida, incluso desde la muerte.
La transformacion, a través de la interiorizacién, crea lo nuevo y valioso gracias
a la apertura a lo otro; lo limitado contiene en si lo infinito, trascendente y des-
mesurado®. La razén queda perpleja ante los signos de la presencia de Dios y
la inteligencia es sobrepasada por la sabidurfa divina. El producto resulta ser tan
valioso como para consentir en la pérdida de la vida, aunque, en realidad, se trata
de la transformacién en nueva criatura. La contemplacion del Dios creador, al
«considerar las maravillas y sabidurfa de nuestro Dios» provoca el gozo, la admiracién
y la alabanza. La unién del hombre con Dios pasa a través de la muerte para el
renacimiento a una vida nueva.

Esta experiencia transformante remite a la profunda certeza de la cercanfa al
misterio y su inefabilidad, lo cual implica que los sentidos y potencias quedan per-
plejos en la comunicacién del encuentro con Dios. Se descubre la capacidad hu-
mana —fortalecida por la presencia divina— de ser coparticipe de la liberacién.
Es posible el amor y el conocimiento con profundidad del plan creador escondido

55 |BIDEM. «Mas si esto no se viese, sino que nos lo contaran de otros tiempos, ¢quién lo pudiera
creer, ni con qué razones pudiéramos sacar que una cosa tan sin razén como es un gusano y una abeja
sean tan diligentes en trabajar para nuestro provecho y con tanta industria, y el pobre gusanillo pierda
la vida en la demanda?».

% |BIDEM. «Para un rato de meditacién basta esto, hermanas, aunque no os diga mas; que en
ello podéis considerar las maravillas y sabiduria de nuestro Dios. Pues, équé serd si supiésemos la pro-
piedad de todas las cosas? De gran provecho es ocuparnos en pensar estas grandezas y regalarnos en
ser esposas de Rey tan sabio y poderoso».

57 Cf. 6M 4,7. «No sé si atino en lo que digo, porque, aunque lo he oido, no sé si se me acuerda
bien. Ni tampoco Moisés supo decir todo lo que vio en la zarza, sino lo que quiso Dios que dijese (Ex
3,2); mas, si no mostrara Dios a su alma secretos con certidumbre para que viese y creyese que era Dios,
no se pusiera en tantos y tan grandes trabajos; mas debfa entender tan grandes cosas dentro de los espi-
nos de aquella zarza que le dieron animo para hacer lo que hizo por el pueblo de Israel».

58 |BIDEM. «Asi que, hermanas, las cosas ocultas de Dios no hemos de buscar razones para
entenderlas, sino que, como creemos que es poderoso, estd claro que hemos de creer que un gusano
de tan limitado poder como nosotros, que no ha de entender sus grandezas. Alabémosle mucho,
porque es servido que entendamos algunas». En la sexta morada en el capitulo cuarto se describen los
arrobamientos: el ser humano se siente totalmente acogido y querido; toda la persona se sobrecoge
y entra en una gran seguridad, entonces parece que el tiempo y la historia se detiene. Esto causa una
revolucién en todo el ser.

* Es un encerrarse para elaborar desde si; entrar dentro y construir el lugar donde alojarse. En
ese tiempo de reflexién y elaboracién se va gestando la libertad y la identidad, seda y la mariposa. La
vida nueva requiere ruptura para dejar de ser lo que era. De este modo, el abandono genera nueva-
mente el proceso creador.

54



en la entrana del mundo y de la historia. La experiencia de Dios cambia al hom-
bre y transforma definitivamente su existencia, dando certezas que estimulan
a emprender grandes acciones. Sin embargo, el hombre queda sin palabras, la
experiencia se enmudece y oculta; y solo parcialmente se atisba a ver las con-
secuencias, «Ni tampoco Moisés supo decir todo lo que vio en la zarza, sino lo
que quiso Dios que dijese (Ex 3,2)». Nuevamente es el estilo y la manera de Dios
que sobrepasa lo humano; siempre es mayor la experiencia que su expresion.
Esto se refleja en la incombustibilidad de los espinos, en la que Moisés descubre
certezas inefables. Por eso, el ser humano no pretende la completa comprensién
del misterio de Dios; sin embargo, en ocasiones se capacita para la [6gica divina,
sabiendo que la desemejanza es mayor que la semejanza. El misterio desborda
la sabidurfa humana, pero puede ser atisbado; y aunque inefable, algo es posi-
ble balbucir «de las cosas ocultas de Dios»®*°.

Se advierte una antropologia carmelitana, en la que, comparada con la Me-
tamorfosis de Kafka donde el hombre termina en la basura, en la obra teresiana el
gusano nace para convertirse en mariposa. El simbolo gusano-mariposa muestra
que, en el ser humano, el cambio es ascendente y resplandeciente, la finitud esta
orientada hacia lo definitivo: la nueva creacién, la unién con Dios®'.

Asi, la maravilla de la creacién se aprecia mejor desde lo escatoldgico, el
llamado a ser esposa de Dios hace contemplar la historia desde la grandeza divi-
na. El ser humano se hace coparticipe de la permanente creacién, dando vida,
sosteniéndola y transformandola. La autodonacion divina compromete en la trans-
formacion de la historia, sin pretensiones que superen la capacidad humana. Por lo
tanto, el sujeto que se abre a la trascendencia del misterio de Dios se capacita para
la alabanza y el agradecimiento.

En tanto, la libertad ante lo creado se expresa en que la razén es capaz de
discernir la voluntad de Dios y de iluminar para la comprension de que Dios
inicia, sostiene y plenifica su creacién. Esa libertad ante lo creado descubre que
la criatura se muestra en obras maravillosas, y se transciende transformandose. El
autoconocimiento se logra, Gnicamente, cuando acepta la inaccesibilidad a todo
el misterio. Asi como el gusano se transforma en mariposa, después de crear la
seda, el hombre se abre a la grandeza de Dios.

0 Cf. NOEMI, J. El mundo, creacién y promesa de Dios. Santiago de Chile: Editorial San Pablo,
1996, 16. Se dice: «[...] se trata de reconocer y asumir la provisoriedad insuperable de cualquier dis-
curso teoldgico. Se trata de no camuflar la radical inadecuacién que afecta a todo discurso humano
sobre Dios».

61 Cf. ALVAREZ, T. Comentarios a “Vida”, “Camino” y “Moradas”..., pp. 547-548, se aborda
el nivel simbdlico de la lectura de Castillo. Cf. SICARI, A. M. Nel “Castello Interiore” di Santa Teresa
d’Avila. Introdotto da l'inaccessibile castello da Franz Kafka a Santa Teresa. Milano: Editoriale Jaca Book
Spa, 2006. En Teresa el ser humano se presenta como puerta que indica apertura a los otros; el ser
humano como centro que remite a la apertura a Dios; y el ser humano en apertura a lo trascendente;
en cambio el de Kafka es cerrado e inaccesible a los otros y a Dios. Cf. KAFKA, F. La metamorfosis.
Buenos Aires (Argentina): Editorial Losada, 2001.

55



2.1.2.2. La receptividad de lo creado

La profundidad humana se capacita abriéndose a la vivencia de la presencia-
ausencia de Dios; por eso, resulta necesario conocerse y aceptarse para perfeccio-
narse en la relacién con el mundo, los otros y Dios. De esa forma, la receptividad
genera creatividad®.

La razén llega al conocimiento profundo a través del agradecimiento y del
padecimiento de las dificultades®®, aunque resulta muy complicado explicarlo®.
Porque, ademads, es en esta vivencia de éxtasis cuando la razén percibe con clari-
dad la lejania de Dios®, y entonces se experimenta un gran sufrimiento®.

Dios da a entender su amor a través de dones que a veces ocasionan dolor,
pero que se comprenden y agradecen como medios que acercan la plenitud a la
historia. Por eso, la cercanfa de lo definitivo ocasiona dolor, porque no se alcanza
a gozar la plenitud de la creacién en esta historia por la ausencia de Dios.

El proceso de acercamiento a lo insondable de si, para hacerse plenamente
humano, es costoso y requiere el encuentro con Dios que ayuda en la asuncién
de la realidad humana. La cercania a Dios concede una nueva receptividad de los
dones. Por eso, la razén puede relativizar la experiencia fuerte y dolorosa y vivirla
como favor divino. Es decir, se asumen las contrariedades como parte del proceso
de prueba y purificacion: «Otras penas interiores [...] no merecen nombre de tra-
bajos, [...], por ser tan grandes mercedes del Sefior». Lo importante es destacar la
inefabilidad de la experiencia dolorosa e insoportable para entrar en la profundi-
dad de si mismo y de Dios. Para Teresa, Jesucristo vive esta realidad en el silencio
de Dios en la pasion (cruz) y en el descenso a los infiernos del mal.

La vivencia mistica consiste en la capacidad de vivir impetus grandes de amor,
en los que se desea la muerte para la vision cara a cara, «Ello es un arrobamiento

2 Cf.6M 1,15y 6M 11,3; 6M 10,7 y 3M 2,12.

0 Cf. 6M 1,15: «Otras penas interiores iremos diciendo en estas moradas, tratando diferencias de
oracion y mercedes del Sefor; que (aunque algunas son atin més recio que lo dicho en el padecer, como
se verd por cudl deja el cuerpo) no merecen nombre de trabajos, ni es razén que se le pongamos, por ser
tan grandes mercedes del Sefior, y que en medio de ellos entiende el alma que lo son y muy fuera de sus
merecimientosy.

64 IBIDEM. Viene ya esta pena grande para entrar en la séptima morada con otros hartos, que
algunos diré, porque todos serd imposible, ni aun declarar cémo son, porque vienen de otro linaje
que los dichos, muy mds alto; y si en ellos, con ser de mas baja casta, no he podido declarar mas de
lo dicho, menos podré estotro. iEl Sefior dé para todo su favor por los méritos de su Hijo, amén!».

% Cf. 6M 11,3. «No querfa pareciese encarecimiento, porque verdaderamente voy viendo que
quedo corta, porque no se puede decir. Ello es un arrobamiento de sentidos y potencias para todo lo
que no es, como he dicho, ayudar a sentir esta afliccién. Porque el entendimiento estd muy vivo para
entender la razén que hay que sentir de estar aquel alma ausente de Dios; y ayuda su Majestad con
una tan viva noticia de si en aquel tiempo, de manera que hace crecer la pena en tanto grado que
procede quien la tiene en dar grandes gritos.

66 IBIDEM. «Con ser persona sufrida y mostrada a padecer grandes dolores, no puede hacer
entonces mds; porque este sentimiento no es en el cuerpo, como queda dicho, sino en lo interior del
alma, por esto sacé esta persona cudn mas recios son los sentimientos de ella que los del cuerpo, y se
le represent6 ser de esta manera los que padecen en purgatorio, que no les impide no tener cuerpo
para dejar de padecer mucho mas que todos los de acd, teniéndole, padeceny.

56



de sentidos y potencias para todo lo que no es, como he dicho, ayudar a sentir esta
afliccion»®’. Se puede expresar, aunque no totalmente, a través de la imagen de la no-
che oscura teresiana que manifiesta la experiencia de la fragilidad humana y es parte
del proceso de la purificacién hacia la plenificacién. La experiencia de salida de si es
muy intensa ademés de profunda y, aunque la persona tiene madurez y fortaleza, la
interioridad queda afectada y descolocada; se vive angustia y tristeza extrema. El «sen-
tir estar aquel alma ausente de Dios» es el vacio existencial: la nada. No desaparece la
esperanza porque pena y consuelo van juntos, como noche y alborada®®.

Se presenta una concepcién unitaria del ser humano, la unidad cuerpo y
alma, que, en el proceso de plena humanizacion, percibe lo imposible como me-
dio de perfeccion; como adquisicién de un conocimiento mas profundo e interior.
En sintesis, la experiencia de arrobamiento remite a la inefabilidad del misterio y
es un medio de contraposicién entre presencia-ausencia y sus consecuencias. La
razon humana entiende el dolor y trata de dar una explicacién, Dios se muestra 'y
es el Dios escondido, es inmanipulable y libre. Se trata de la pedagogfa divina para
que la persona aprenda a amar y se transforme por el amor.

La finitud puede conducir al conocimiento. La razén descubre que la humil-
dad es la conciencia de ser criatura de Dios®® y el autoconocimiento supone vivir
en la Verdad, en Dios’. Para el crecimiento en el conocimiento de si se requiere
la obediencia —forjadora de la identidad personal”'— sin exponerse a la tenta-
cién porque la libertad necesita consolidarse en fortaleza™.

7 Se suele situar en este contexto la Transverberacién (Vida 29 y 6M 11), es la experiencia
teresiana que los primeros cristianos expresan en el Maran-atha; es un deseo de lo definitivo, se vive
una fuerte tensién escatoldgica. En medio de la ausencia, Dios se hace presente y causa una herida
de amor: cercania y lejania que producen dolor y deleite, se trata de la pena sabrosa (V 29, 8-11).

% Teresa comunica que del sinsentido surge la solidaridad compasiva: ahora s6lo desea librar a otros
de ese infierno (6M 11,7). Este arrobamiento fortalece (6M 11,9) y descubre lo que es el mal (6M 11,10).
Se puede atisbar alguna luz en medio de la noche y por eso no cabe el desgarro absoluto.

 Cf. 6M 10,7. «Una vez estaba yo considerando por qué razén era nuestro Sefior tan amigo de
esta virtud de la humildad, y pisoseme delante —a mi parecer sin considerarlo, sino de presto— esto:
que es porque Dios es suma Verdad, y la humildad es andar en verdad; que lo es muy grande no tener
cosa buena de nosotros, sino la miseria y ser nada; y quien esto no entiende, anda en mentira».

70 |BIDEM. «A quien mas lo entienda agrada mas a la suma Verdad, porque anda en ella. Plega a
Dios, hermanas, nos haga merced de no salir jamés de este propio conocimiento, amény.

7t Cf. 3M 2,12. Hay siete términos referidos al conocimiento: conoce (3); estudiar (1); saber (2);
ensenar (1). Dice asi: «Lo que me parece nos harfa mucho provecho a las que por la bondad del Sefior
estan en este estado —que, como he dicho, no les hace poca misericordia porque estdn muy cerca de
subir a mas— es estudiar mucho en la prontitud de la obediencia y, aunque no sean religiosos, serfa
gran cosa, como lo hacen muchas personas, tener a quién acudir para no hacer en nada su voluntad,
que es lo ordinario en que nos dafamos; y no buscar otro de su humor, como dicen, que vaya con
tanto tiento en todo, sino procurar quien esté con mucho desengafio de las cosas del mundo, que en
gran manera aprovecha tratar con quien ya le conoce para conocernos; y porque algunas cosas que
nos parecen imposibles, viéndolas en otros tan posibles y con la suavidad que las llevan, anima mucho
y parece que con su vuelo nos atrevemos a volar, como hacen los hijos de las aves cuando se ensefian
que, aunque no es de presto dar un gran vuelo, poco a poco imitan a sus padres».

72 IBIDEM. «En gran manera aprovecha esto; yo lo sé. Acertaran, por determinadas que estén
en no ofender al Sefior personas semejantes, no se meter en ocasiones de ofenderle; porque, como

57



La Verdad del amor creador se comunica para que se descubra la identidad
finita encaminada hacia lo definitivo; y para que, como sujeto inteligente, obe-
deciendo pueda saberse criatura amada y enviada a gestar el Reino de Dios en la
historia hasta su plenitud.

La persona que «anda en verdad» se acerca al conocimiento intuitivo que
llega sin pretenderlo, aunque se requiere la disposicion de estar pensando y bus-
cando la razén y el sentido de las cosas. Esta forma de conocer da conciencia
critica frente a la realidad y a uno mismo, y va iluminando para comprender de
forma sencilla las verdades de fe y meditarlas (sensus fidei). La verdad més honda
de lo humano requiere desenmascarar el engaio y optar por el camino de la sal-
vacion, sirviendo como Jests y empefdndose en la creacién de espacios donde
Dios reine. Para ello, es necesario el conocimiento experiencial y la adecuada
direccién espiritual que enfrente la vida y se entregue a la obediencia, la escucha
de la Palabra de Dios que revela su voluntad al td. La vida es un proceso forma-
tivo forjado con el testimonio de otras personas: «algunas cosas que nos parecen
imposibles, viéndolas en otros tan posibles y con la suavidad que las llevan, anima
mucho y parece que con su vuelo nos atrevemos a volar». La conciencia de finitud
lleva al cuidado de la propia fragilidad, evitando la tentacién y pidiendo la ayuda
de Dios que conduce a cotas mds altas de humanidad; que alienta el avance en la
interioridad, sabiendo del riesgo de retroceso”.

Una clave antropoldgica determinante en el pensamiento teresiano es la hu-
mildad como rasgo que pertenece al mismo Dios: «Dios es suma Verdad, y la
humildad es andar en verdad». Por consiguiente, Dios se revela como «suma Ver-
dady, para que el hombre lo capte a través del conocimiento intuitivo y lo viva en
humilde obediencia, «andar en verdad».

En definitiva, el ser humano inteligente da cuenta de la libertad y busca su
fundamento en el Amor de Dios, origen de todo lo existente. El sujeto necesita
hondura para formularse, con honradez, las preguntas existenciales fundamen-
tales sobre él y todo lo creado. El objetivo que persigue es el acceso al misterio

estan cerca de las primeras moradas, con facilidad se podran tornar a ellas; porque su fortaleza no
estd fundada en tierra firme, como los que estdn ya ejercitados en padecer, que conocen las tem-
pestades del mundo cudn poco hay que temerlas ni que desear sus contentos; y serfa posible con
una persecucién grande volverse a ellos, que sabe bien urdirlas el demonio para hacernos mal, y
que, yendo con buen celo, queriendo quitar pecados ajenos, no pudiese resistir lo que sobre esto
se le podria suceder».

73 Teresa hasta los 39 afios se enfrentaba con esta realidad. Se llega a una cima y se abre un
nuevo camino a lo desconocido. Este texto 3M 2,12 presenta las tres perspectivas. Desde la dimensién
protoldgica, la tentacién es presentada como las tempestades del mundo, la urdimbre del demonio, y
el querer ser como Dios. Todas se han de evitar pues aln se estd en los comienzos. Es decir, se ilumina
la posibilidad del hombre de sucumbir; la fragilidad es tentada a dejar el camino del conocimiento,
y no plantearse altos horizontes. Desde la soteriologia, se hace referencia al proceso de formacién
guiado por un contrastador capacitado que estimule al autoconocimiento y ayude en la obediencia.
La autora plantea que la gracia de Dios acttia en el hombre fortaleciéndole, también, a través del dolor
y el sufrimiento. Y desde la perspectiva escatolégica, se descubre que reconociendo la condicién de
criatura que desea ser salvada y configurada a Cristo, el hombre asciende a la plenitud humana, a
mayor humanidad.

58



humano, abriéndose a Dios y entrando en la interioridad. Ademads, este ser
libre indaga con seriedad el fundamento de su ser y de ese modo el deve-
lamiento del misterio humano. La libertad ante lo creado pone a prueba la
capacidad de discernir, y responsablemente se implica en la transformacion
de la realidad, que descubre en apertura a la receptividad, y asi entiende que
el conflicto y la lejania de Dios también deben ser recibidos para la consolida-
cién de su identidad.

En sintesis, la creacion amada se entiende, en Teresa, desde el Dios que in-
funde la infinitud en la criatura finita. La persona que vive con libertad el proceso
de ir descubriendo la identidad llega a preguntarse por el fundamento de su ex-
periencia de ser amado, salvado, y asf piensa la creacién como el gesto primordial
de amor de Dios que sigue llevando todo a la plenitud del amor.

2.2. LA EXISTENCIA FRUTO DEL AMOR GRATUITO

Para Teresa, el amor creador de Dios confiere graciosamente la existencia
a los seres y estimula la libertad en el proceso de crecimiento y maduracién
hacia la plena humanizacién. De este modo, el amor se constituye en el fun-
damento de lo humano. Asi, el ser humano puede experimentar el proyecto
creacional como existencia regalada articulada desde el amor. Este plantea-
miento existencial implica un tipo de persona capaz de vivir un amor que va
plenificando lo humano.

Dios da, mantiene y colma la existencia y el hombre la puede experimentar
como regalo cuando vive un amor fiel y gratuito. Por eso, se estudia la libertad
como orientadora de la vida hacia la comunién divina; y la gratuidad que posibi-
lita la opcién por un amor disponible generoso y esperanzado”.

2.2.1. La libertad amorosa potencia lo humano

El ser humano es creado para llegar a su plena realizaciéon a través de la
libertad amorosa. Esta libertad se puede entender desde la experiencia de un
amor que facilita el conocimiento del misterio y un amor que se va haciendo
fiel. Ademas, esta libertad potenciadora de lo humano se comprende desde una
experiencia de amor comunicativo y creador de relacion de comunién. El amor
es movilizador de lo humano tanto para recibir (conocimiento y fidelidad) como
para entregar (comunicacion y relacién).

Teresa dice que el amor facilita la comprensién del misterio y da per-
manencia en la dificultad. Ella habla de un amor que es experiencia de gozo
expresable en «palabras amorosas» y es una opcion en libertad que posibilita
la unién con Dios’.

7* Se realiza una aproximacién al término amor para descubrir el significado de esta categorfa
que va a ser incorporada por Teresa en su antropologfa teolégica.

75 Cf. Prol 4y 4M 1,10; 4M 3,7 y 5M 3, tit.

59



Para Teresa, el amor facilita el camino. Por eso, acepta la escritura de la obra pe-
dida, y va explicando las razones’ y el método utilizado’” sabiéndose sostenida por
la misericordia de Dios’®. Para ella la dificultad —«se me hizo casi imposible poder
hacer lo que mandaban de escribim— adquiere sentido’™, ya que no le impide el
avance en el camino interiom?.

Teresa comunica que el amor creador de Dios sosteniendo la fragilidad po-
tencia su creatividad; es decir, la donacién gratuita de Dios plasmada en la criatu-
ra revela la posibilidad de la confianza en todo lo creado. De tal modo, la creacién
por el Hijo genera ambitos de creatividad y posibilita la asuncién de los limites y la
negatividad del mundo. Dice Teresa desde su conciencia de incapacidad: «tiene
entendido [...], si se acierta a decir alguna cosa [...] entenderan no es mio, [...], si
el Sefor por su misericordia no la da».

Asf la autora comienza exponiendo los argumentos y los procedimientos para
su empresa dejando claro que Dios la mueve y guia. Ella, reconociendo la limita-
cién y la carencia de pretensiones, menciona cuatro dimensiones que motivan su
tarea: la obediencia, la docencia, la identidad y la relacionalidad: «Dfjome quien
me mandé escribir que, [...] mejor se entienden el lenguaje unas mujeres de
otrasy. Siendo consciente de su labor de escritora, explica el camino seguido con
un estilo propio, original, libre y novedoso. Para ello, se cobija bajo la gracia de
Dios y se declara instrumento del protagonismo divino; asf el amor de Dios en la
criatura posibilita la desmesurada tarea de develar el misterio. De este modo, su
obra compagina la pequefiez humana y la grandeza de Dios®'.

76 Cf. Prél 4. «Dijome quien me mandé escribir que, como estas monjas de estos monasterios
de Nuestra Senora del Carmen tienen necesidad de quien algunas dudas de oracién las declare y que
le parecia que mejor se entienden el lenguaje unas mujeres de otras y que con el amor que me tienen
les haria més al caso lo que yo les dijere, tiene entendido por esta causa sera de alguna importancia,
si se acierta a decir alguna cosa.

77 IBIDEM. «....] y por esto iré hablando con ellas en lo que escribiré».

78 |BIDEM. «l...] y, porque parece desatino pensar que puede hacer al caso a otras personas,
harta merced me hara nuestro Sefior si a alguna de ellas se aprovechare para alabarle algiin poquito
més. Bien sabe su Majestad que yo no pretendo otra cosa; y estd muy claro que, cuando algo se atinare
a decir, entenderan no es mio, pues no hay causa para ello, si no fuere tener tan poco entendimiento
como yo habilidad para cosas semejantes, si el Sefor por su misericordia no la da».

79 Cf. 4M 1,10. «Escribiendo esto, estoy considerando lo que pasa en mi cabeza del gran ruido de
ella que dije al principio, por donde se me hizo casi imposible poder hacer lo que me mandaban
de escribir. No parece sino que estdn en ella muchos rios caudalosos y por otra parte que estas aguas
se despefnan; muchos pajarillos y silbos, y no en los oidos, sino en lo superior de la cabeza, adonde
dicen que estd lo superior del alma». En la correspondencia del 1577 se documenta acerca de estos
ruidos y flaqueza (Cta del 28 de mayo a Marfa San José).

% IBIDEM. «Y yo estuve en esto harto tiempo por parecer que el movimiento grande del espiritu
hacia arriba subfa con velocidad. Plega a Dios que se me acuerde en las moradas de adelante decir la causa
de esto, que aqui no viene bien, y no sera mucho que haya querido el Sefior darme este mal de cabeza
para entenderlo mejor; porque con toda esta baratinda de ella no me estorba a la oracién ni a lo que estoy
diciendo, sino que el alma se esta muy entera en su quietud y amor y deseos y claro conocimiento. Teresa
usa plega con el significado de «quiera», al menos en: 1M 1,7; 3M 2,7; 4M 1,10, 6M 10,7 y 7M 4,9.

& Se atreve a no seguir los cdnones convencionales; de este modo se libera de un motén de
normas establecidas. Cf. ALVAREZ, T. «Iré hablando en lo que escribiré». En: Estudios Teresianos, vol.

60



La serenidad interior no se ve afectada por la realidad tensionante. El amor
de Dios calma vy relativiza lo problematico, posibilitando una vida en sosiego
que acerca al conocimiento del misterio. En seguida, el tiempo y las energias
dedicadas a la oracién van descubriendo que la condicién criatural es cauce de
la experiencia de Dios presente en la fragilidad que invita a la salvacién: «esta
baratinda [...] en mi cabeza [...] aguas se despeian; muchos pajarillos y silbos
[...] no me estorba a la oracién [...] sino que el alma se estd muy entera en su
quietud y amor y deseos y claro conocimiento. El trato con Dios pacifica, uni-
fica y da estabilidad.

Por tanto, se entrevé una antropologfa optimista, es posible hablar de Dios y
emprender trabajos que superan la capacidad criatural. Esta vision de la estruc-
tura del ser humano se entiende como armonia de la espiritualidad y la corpo-
ralidad, se da una vinculacién de la naturaleza con lo antropolégico y también
refleja la presencia del amor en medio del conflicto y el dolor. Este planteamiento
unificador es posible en un ser humano que vive necesariamente anclado y sos-
tenido por Dios.

Se puede concluir que el amor ensancha la razén y posibilita el acceso al co-
nocimiento del misterio desde la obediencia, el deseo de aprendizaje, la asuncién
de la propia identidad y la empatia con los otros. El ser criatura se puede asumir
desde la relacién con un Dios que, potenciando lo humano, ayuda a cumplir la
voluntad de Dios de un modo sosegado en medio de la realidad que, sin dejar su
complejidad, se presenta como cauce de amor y conocimiento®?.

Segln la doctora mistica, el ser humano recibe la libertad para comunicar el
amor que busca la unién con Dios®. La persona conducida por Dios a contempla-
cién no ha de pretender entender el misterio®, sino que, abriéndose a la presen-
ciay la identidad de Dios, procure gozar de este don®, ya que la relacién con El es
gracia que concede a quien libremente decide amar al semejante®.

1. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1996, pp. 567-574. Cf. MARCOS, J. A. Mistica y subversiva: Tere-
sa de Jesds. Las estrategias retdricas del discurso mistico. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 2001, pp.
185-209. El tema de la obediencia en Santa Teresa se puede consultar en GARCIA DE LA CONCHA,
V. Al aire de su vuelo..., pp. 22-26.

8 |a auténtica mistica no se opone a la teologia sistematica, el lenguaje coloquial y sencillo
vehiculiza el misterio, por eso supone un gran desafio afirmar que la mistica tiene logos teolégico.

8 Cf. 4M 3,7 y 5M 3, tit.

8 Cf. 4M 3,7. «Lo que entiendo que més conviene que ha de hacer el alma que ha querido el
Sefor meter a esta morada es lo dicho, y que sin ninguna fuerza ni ruido procure atajar el discurrir del
entendimiento, mas no el suspenderle, ni el pensamiento; sino que es bien que se acuerde que estd
delante de Dios y quién es este Dios».

& |BIDEM. «Si lo mismo que siente en s le embebiere, enhorabuena; mas no procure entender
lo que es porque es dado a la voluntad. Déjela gozar sin ninguna industria, mas de algunas palabras
amorosas, que aunque no procuremos aquf estar sin pensar nada, se esta muchas veces, aunque muy
breve tiempo».

% Cf. 5M 3, tit. «ContinGa la misma materia. Dice de otra manera de unién que puede al-
canzar el alma con el favor de Dios y lo que importa para esto el amor del préjimo. Es de mucho
provechoy.

61



De esta manera, la filiacién divina primigenia permite que el ser humano se
descubra hijo y hermano, gracias a que el ser humano, en la experiencia contem-
plativa y activa, descubre «quién es este Dios» que, como Padre, crea a su imagen
dando a cada ser verdad, bondad y belleza.

Entonces, el Dios misericordioso invita a una relacién de amor para co-
municarse a la criatura. Y asf la persona cumple su mayor anhelo: estar en la
presencia de Dios y poder reconocer su identidad: «se acuerde que esta delante
de Dios y quién es». El ser humano que recibe esta gracia puede mostrarse agra-
decido y comunicar con «algunas palabras amorosas» la transformacion interior
que le provoca felicidad y gozo mas alla de la razén: «Si lo mismo que siente en
si le embebiere, enhorabuena; mas no procure entender lo que es [...]. Déjela
gozar sin ninguna industria». Teresa sabe que se trata de un tiempo transitorio
pero de mucha intensidad que saborea la relacién de comunién; es una viven-
cia de gozo desbordante que se alimenta del amor al préjimo y se derrama en
gratuidad: «aunque muy breve tiempo [...] [es] unién que puede alcanzar el
alma con el favor de Dios y lo que importa para esto el amor del préjimo. Es de
mucho provechoy.

La antropologia teresiana latente se sustenta en que amando al otro es po-
sible el acceso a la experiencia creadora, en que la criatura se realiza en la
relacion con el Creador, quien potencia la libertad y la certeza de la bondad
de la creacion. Teresa comunica y comparte su experiencia contemplativa en
la que experimenta la autotrascendencia durante el proceso de conocimiento.
Absorbida por Dios, goza mas alla de la razén, y manteniendo vivo el amor se
implica en el servicio al préjimo.

2.2.2. La madurez desde la gratuidad

El ser humano es creado para la plenificacion a través de la gratuidad huma-
nizadora. Esta gratuidad significa que el amor es un regalo que se retroalimenta;
el amor a Dios sustenta el amor al otro y el amor al préjimo verifica o constata el
amor a Dios que siempre es més dificil de comprobar. Ademas, esta gratuidad hu-
manizadora encarna un amor que es servicio desinteresado y bienintencionado.
El amor es movilizador de lo humano tanto en la receptividad al amor de Dios
como en la donacién de amor al otro.

Para Teresa, la opcién por el amor es una apuesta en libertad que acerca a la
perfeccién en la medida en que vincula lo humano y lo divino. El ser humano, sedu-
cido por Dios, crece en un amor gratuito —«no le sirven por sueldoy— hasta el total
anonadamiento porque «el Sefior no mira tanto la grandeza de la obras como el amor
con que se haceny. Este amor fundamenta lo auténticamente humano®’.

La autora plantea el amor a Dios y al préjimo como el camino hacia la ple-
nitud®. La perfeccion del ser humano consiste en participar en la unidad de Dios

% Cf.5M 3,7y 5M 3,8; 6M 9,18y 7M 4,15.
8 Cf. 5M 3,7 y 5M 3,8.

62



siguiendo el camino del Hijo®; esto es posible con el esfuerzo de la criatura® y
sobre todo por el amor de Dios que capacita para cumplir su voluntad?'. La per-
feccion a la que invita el plan de Dios se manifiesta en el amor al préjimo que es la
verificacién del amor a Dios®, pero, ademds, Dios hace que este amor al préjimo
incremente el amor a EI%,

El amor creador del Padre envia al Hijo y, gracias a El, se puede acceder a la
plenitud humana que se vehicula por el amor al otro. Por tanto, el amor divino fun-
damenta, trascendentalmente, el amor al préjimo, y esto recuerda que el mandato
del amor remite a la gratuidad divina que humaniza.

La unidad que viven el Padre y el Hijo es la tinica pretensién de Dios para toda
la humanidad. La persona puede llegar a la perfecciéon cuando comprende exis-
tencialmente que su felicidad se basa en la comunién con lo creado, con los otros
y con Dios. Este programa, aunque desborda la capacidad humana, es el anhelo
irrenunciable: «¢[...] su voluntad? Que seamos del todo perfectas, que para ser unos
con él y con el Padre, como su Majestad le pidié (Jn 17,22)». Anhelo que implica
una vida centrada en auténticos valores que, por la gracia, hagan posible vivir el pro-
yecto de Dios: «amor de su Majestad y del préjimo es en lo que hemos de trabajar;
guardandolas con perfeccién, hacemos su voluntad, y asi estaremos unidos con él».
Es posible amar al otro en permanencia y sin saturarse, si hay un sélido fundamento
en el amor de Dios. Esta constatacién se retroalimenta del amor al hermano que es
el signo mas evidente del amor de Dios, un amor humano que se sostiene en la ex-
periencia de unién con El. Afirma Teresa: «mientras mas en éste [amor del préjimol
os viereis aprovechadas, mas lo estais en el amor de Dios.

Se constata una antropologia confiada, ya que el ser humano puede llegar a
la perfeccién desde la capacidad amorosa inscrita en su ser; la criatura se humaniza
amando. En definitiva, Teresa afirma que el amor a Dios y al préjimo es el cauce

8 Cf. 5M 3,7. «¢Qué pensdis, hijas, que es su voluntad? Que seamos del todo perfectas, que
para ser unos con €l y con el Padre, como su Majestad le pidié (Jn 17,22), mirad iqué nos falta para
llegar a esto! Yo os digo que lo estoy escribiendo con harta pena de verme tan lejos, y todo por mi
culpa; que no ha menester el Sefor hacernos grandes regalos para esto, basta lo que nos ha dado en
darnos a su Hijo que nos ensenase el caminoy.

% |BIDEM. «No penséis que estd la cosa en si se muere mi padre o hermano, conformarme
tanto con la voluntad de Dios que no lo sienta, y si hay trabajos y enfermedades, sufrirlos con
contento. Bueno es, y a las veces consiste en discrecién, porque no podemos mas y hacemos de la
necesidad virtud. iCudntas cosas de éstas hacian los filésofos, o aunque no sea de éstas, de otras,
de tener mucho saber!».

91 IBIDEM. «Acé solas estas dos que nos pide el Sefior: amor de su Majestad y del préjimo es en lo
que hemos de trabajar; guardandolas con perfeccién, hacemos su voluntad, y asf estaremos unidos con
él. Mas iqué lejos estamos de hacer como debemos a tan gran Dios estas dos cosas, como tengo dicho!
Plega a su Majestad nos dé gracia para que merezcamos llegar a este estado, que en nuestra mano estd,
si queremos.

92 Cf. 5M 3,8. «La mas cierta senal que, a mi parecer, hay de si guardamos estas dos cosas, es
guardando bien la del amor del préjimo; porque si amamos a Dios no se puede saber, aunque hay
indicios grandes para entender que le amamos; mas el amor del préjimo, si».

9 IBIDEM. «Y estad ciertas que mientras mds en éste os viereis aprovechadas, més lo estais en el
amor de Dios; porque es tan grande el que su Majestad nos tiene que, en pago del que tenemos al préjimo,
hara que crezca el que tenemos a su Majestad por mil maneras; en esto yo no puedo dudar».

63



para asumir la complejidad de la realidad y encaminarse hacia la comunion divi-
na, la «unién [...] con [...] Dios».

En este itinerario, se defiende que el amor conduce a la felicidad de tal modo
que las personas que aman a Dios sirven® entregandose gratuitamente como res-
puesta al anonadamiento divino®. Por eso, cuando el amor es el fundamento del
ser humano, no es tan importante el valor de las realizaciones, obras®, sino mas
bien la intencionalidad y la perseverancia que van gestando la existencia desde una
maduracién amorosa®.

El Padre regala el ser cuando crea por amor, y asi genera en el ser humano
la urgencia de una vida nueva que se hace entrega-donacién y que el Hijo une
a su kénosis.

La persona convertida al amor se mueve hacia el conocimiento, se lanza ha-
cia valores y realidades que contribuyen a la cercanfa del Reino; y desea la unién
con el amado. Esta es la respuesta humana a la originaria accién de Dios, que
conduce toda la obra creada a cumplimiento: «contentar al amor, que es su natu-
ral obrar siempre de mil maneras [...] abajandose a comunicar con tan miserables
criaturas, quiere mostrar su grandezax. La relacion Dios y hombre puede transfor-
mar el mundo, las relaciones y las estructuras porque crea personas nuevas que
viven con esperanza y cooperan en la conversién, «y mas aprovechara su oracién
a los préjimosy. Una existencia en referencia al Crucificado es salvada de las preten-
siones de endiosamiento y puede vivir anhelando la plenificacion de esta historia
amorosa que va gestando con otros en lo cotidiano. Dice Teresa: «ofrezcamos al
Sefior el sacrificio que pudiéremos, que su Majestad le juntara con el que hizo en
la Cruz por nosotras al Padrey.

De este modo, se puede apreciar una antropologia sustentada en la encarna-
cién, Dios se hace hombre para que el ser humano se divinice. La creacién es sal-
vifica y la historia de amor entre Dios y el hombre esté orientada a la plenificacion
en la nueva creacion, y por eso Teresa, en el pentltimo texto de su obra, estimula

% Cf. 6M 9,18. «Verdad es que también son estos deseos sobrenaturales, a mi parecer, y de
almas muy enamoradas, que querrian viese el Sefor que no le sirven por sueldo; y asi —como he
dicho— jamés se les acuerda que han de recibir gloria por cosa, para esforzarse més por eso a servir,
sino de contentar al amor, que es su natural obrar siempre de mil maneras.

% IBIDEM. «Si pudiese, querria buscar invenciones para consumirse el alma en él; y si fuese
menester quedar para siempre aniquilada para la mayor honra de Dios lo harfa de muy buena gana.
Sea alabado para siempre, amén, que abajandose a comunicar con tan miserables criaturas, quiere
mostrar su grandezay.

% Cf. 7M 4,15. «Diréis que esto no es convertir, porque todas son buenas. ¢Quién os mete
en eso? Mientras fueren mejores, mas agradables serdn sus alabanzas al Sefior, y mas aprovechard
su oracion a los préjimos. En fin, hermanas mias, con lo que concluyo es que no hagamos torres sin
fundamento, que el Sefior no mira tanto la grandeza de las obras como el amor con que se haceny.

97 IBIDEM. «[...] y, como hagamos lo que pudiéremos, hard su Majestad que vamos pudiendo
cada dia mas y mds, como no nos cansemos luego, sino que lo poco que dura esta vida, y quiza serd
mads poco de lo que cada una piensa, interior y exteriormente ofrezcamos al Sefor el sacrificio que
pudiéremos, que su Majestad le juntard con el que hizo en la Cruz por nosotras al Padre, para que
tenga el valor que nuestra voluntad hubiere merecido, aunque sean pequefas las obras».

64



a la entrega total desde la condicién de criatura, porque «En fin, hermanas mifas,
con lo que concluyo es que no hagamos torres sin fundamento, que el Sefior no
mira tanto la grandeza de las obras como el amor con que se hacen». Esta proposi-
cién cumbre y final de todo el tratado manifiesta y revela la gloria y dignidad de
la criatura amada.

En definitiva, la creacion amada puede ser festejada desde el Dios que otorga
la existencia como autodonacién de su amor misericordioso. El ser humano acoge
este regalo gracias a la capacidad amorosa inserta en su ser, y, al asumirlo con
libertad, se potencia el crecimiento maduro y la persona se va plenificando.

2.3. LA OPCION AMOROSA RAZONADA

Para la autora, el sentido de la existencia creada, salvada y consumada se
encuentra en el dmbito de la fe, el amor y la esperanza. La creacién nace del amor
gratuito y a través de una historia de salvacién se va plenificando en ese amor. La
criatura en camino hacia la plena humanizacién se encuentra con el enigma hu-
mano y ante el amor de Dios sustentando todo lo creado. El Dios teresiano crea
por amor un ser humano a su imagen, que, en su finitud, es capaz de gratuidad,
es decir, puede realizar una opcién amorosa razonada y abrirse a la experiencia
del perd6n®.

La fe ilumina el enigma humano para que vaya siendo comprendido y pueda
ser asumido desde la racionalidad amorosa que encamina a la unidad de lo diver-
so. Es un camino tensionante que en esperanza va alentando la finitud humana
hacia la infinitud divina, hacia la comunién trinitaria®.

La razén puede optar por el amor cuando la finitud se enfrenta a la duda
existencial'® y trata de entender el enigma humano desde la fe'®'. De tal modo,

% Se estudian los textos en que aparecen conjuntamente los términos razén y amor, para en-
tender el significado de las categorfas gnoseoldgica y volitiva utilizadas por la autora para rescatar la
antropologfa teolégica subyacente.

9 Cf. 2M 1,4y 5M 3,9 y 6M 10,4. Resulta interesante el tratamiento de la experiencia mistica
y el pensamiento racional en el contexto del conocimiento humano. Es de ayuda el articulo de KOR-
NER, R. «El papel de la razén en la mistica sanjuanista». En: Actas del Congreso Internacional Sanjuanis-
ta. Avila 23-28 septiembre 1991, IV Pensamientos, Ruta de Castilla y Le6n 1993, pp. 195-202 (198).
Un tema interesante para futuras investigaciones es el uso, sentido y relacién que establece Teresa
desde los términos entendimiento y razén.

100 Cf. 2M 1,4. «IOh Jests!, qué es la baratinda que aqui ponen los demonios y las afliccio-
nes de la pobre alma que no sabe si pasar adelante o tornar a la primera pieza, porque la razén
por otra parte le representa el engafo que es pensar que todo esto vale nada en comparacién de
lo que pretende».

10 |BIDEM. «lLa fe ensefa cual es lo que cumple. La memoria le representa en lo que paran
todas estas cosas, trayéndole presente la muerte de los que mucho gozaron estas cosas; que ha visto,
como algunas ha visto stbitas, cudn presto son olvidados de todos; como ha visto a algunos que co-
nocié en gran prosperidad pisar debajo de la tierra y aun pasado por la sepultura él muchas veces; y
mirar que estan en aquel cuerpo hirviendo muchos gusanos, y otras hartas cosas que le puede poner
delante. La voluntad se inclina a amar adonde tan innumerables cosas y muestras ha visto de amor y

65



el sentido de la existencia —significado y la direccién— se va descubriendo,
segln Teresa, al asumir la condicién finita'®, y el proyecto amoroso divino'®.
Asi, la criatura puede vivir en tensién unificadora su miseria y el deseo de imitar
al Dios del amor y del perdon'™; se trata de una gracia que se experimenta en
ciertas ocasiones'?.

Por esto, la creacién, nacida del amor divino, reclama un sentido para la am-
bigliedad de lo real y espera la salvacién que es camino de mayor humanizacion,
y que la criatura puede comprender a través de la compenetracién de razén y
amor. De este modo, puede ser que el ser humano entienda la racionalidad del
amor creador de Dios, origen de lo existente, que alimenta la finitud (grandeza
y miseria) impulsandola hacia la trascendencia, a través del perdén como cierta
primicia de escatologia en la historia.

El ser humano, fragil ante las complejas disyuntivas, ha de atreverse a realizar
la opcién fundamental. Es decir, ante el dilema de retroceder, se puede apostar
por seguir en el proceso de autoconocimiento enfrentando el enigma humano.
Teresa, ante la duda y el escepticismo, plantea el crecimiento en la interioridad
y la entrega en el compromiso. La contraposicién entre la teoria y la practica la
resuelve afirmando el valor de lo real y mundano. En esta situacion existencial, la
fe se presenta como portadora de sentido que puede orientar la existencia hacia
la plenitud, integrando todo lo humano: el sinsentido del mal, la opcién amorosa

querria pagar alguna, en especial se le pone delante cémo nunca se quita de con él este verdadero
amador, acompanéndole, dandole vida y ser. Luego el entendimiento acude con darle a entender que
no puede cobrar mejor amigo, aunque viva muchos afos; que todo el mundo estd lleno de falsedad, y
estos contentos, que le pone el demonio, de trabajos y cuidados y contradicciones; y le dice que esté
cierto que fuera de este castillo no hallard seguridad ni paz; que se deje de andar por casas ajenas,
pues la suya es tan llena de bienes, si la quiere gozar; que ¢quién hay que halle todo lo que ha me-
nester como en su casa, en especial teniendo tal huésped que le hara senor de todos los bienes, si él
quiere no andar perdido, como el hijo prédigo, comiendo manjar de puercos? (Lc 15,16)».

102 Cf. 5M 3,9. «Impértanos mucho andar con gran advertencia cémo andamos en esto; que, si
es con mucha perfeccién, todo lo tenemos hecho; porque creo yo que seglin es malo nuestro natu-
ral, que si no es naciendo de raiz del amor de Dios, que no llegaremos a tener con perfeccién el del
préjimoy.

103 |BIDEM. «Pues tanto nos importa esto, hermanas, procuremos irmos entendiendo en cosas
aun menudas y no haciendo caso de unas muy grandes, que asi por junto vienen en la oracién, de
parecer que haremos y conteceremos por los préjimos y por sola un alma que se salve; porque, si no
vienen después conformes las obras, no hay para qué creer que lo haremos. Asi digo de la humildad
también y de todas las virtudes; son grandes los ardides del demonio, que por hacernos entender que
tenemos una, no la teniendo, dara mil vueltas al infierno; y tiene razén, porque es muy dafioso, que nunca
estas virtudes fingidas vienen sin alguna vanagloria, como son de tal raiz, asi como las que da Dios estdn
libres de ella ni de soberbia.

104 Cf. 6M 10,4. «iOh miseria humanal!, ¢hasta cudndo, hijas, imitaremos en algo este gran
Dios? iOh!, pues no se nos haga ya que hacemos nada en sufrir injurias, sino que de muy buena gana
pasemos por todo y amemos a quien nos la hace, pues este gran Dios no nos ha dejado de amar a
nosotras, aunque le hemos mucho ofendido, y asf tiene muy gran razén en querer que todos perdonen
por agravios que les hagan».

195 IBIDEM. «Yo os digo, hijas, que, aunque pasa de presto esta vision, que es una gran merced
que hace nuestro Sefor a quien la hace, si se quiere aprovechar de ella, trayéndola presente muy
ordinario.

66



y la comprensién novedosa de Dios. Ante este Dios «amador», «<amigo» y «hués-
ped», el ser humano puede descubrir el sentido de la vida, el amor y la muerte y
se abre a la invitacion de la misericordia del Padre que espera el regreso del ser
humano después de dejar «de andar por casas ajenas, [...] andar perdido, como
el hijo prédigo (Lc 15,16)». En definitiva, para Teresa, la fe ilumina la concepcién
antropolégica desde la vida hasta la muerte; asi, el entendimiento concibe lo
creacional en su doble complejidad de llamado a la amistad con Dios y tentado
de la enajenacién de si mismo y de la disolucién en el mundo; la voluntad acoge
a Cristo «amador» que salva y recrea todo lo humano; y la memoria recuerda y
conmemora la muerte como paso a una vida nueva'®.

De ese modo, la fe crea las condiciones para que el amor pueda también dar
sentido a la existencia. El ser humano, en el proceso de autoconocimiento, se va
haciendo consciente de su propensiéon al mal junto con su ser imagen de Dios;
se trata de ir asumiendo la perplejidad creada entre la fuerza del pecado junto con
la dignidad del ser humano habitado por Dios, quien le capacita para nacer «de
raiz del amor de Dios, [y llegar] a tener con perfeccién el del préjimoy». El amor
fraterno se entiende desde un amor filial en que Dios esta empefado en la pleni-
ficacién de su obra. Entonces, el ser humano puede caminar hacia la autenticidad
y la unificacién desde la complejidad de albergar en su finitud el deseo infinito; esta
tension puede llevar al pecado de creerse Dios y al pecado de disociarse en si mismo
(dia-bolo). Y, también, la criatura, desde un amor en compenetracién con la razén,
puede ir construyendo la unidad en la diversidad de lo humano. Asi, el ser humano
creado a imagen de Dios tiene necesidad de ser salvado del mal y del pecado; y con
la gracia puede ir asumiendo su propia condicién de finitud y sus consecuencias.
La creacion recreada alcanza su plenitud gracias al amor trinitario que habita el ser
humano y le capacita para el amor al préjimo.

Teresa plantea la esperanza de que el ser humano finito pueda llegar a la
perfeccion divina, la comunién trinitaria. La criatura se experimenta como me-
diocridad prefada de absoluto. Se trata de una tensién unificadora que posibilita
una vida en autenticidad que va haciéndose consciente de la realidad vy, por ser
imagen de Dios, puede tratar de imitar «[...] en algo [...a] este gran Dios». Asi
como Dios ama permanente y fielmente, el ser humano estd llamado a ese amor
mayor que le supera y que solo se puede recibir gratuitamente del Salvador que,
por amor del Padre y del Espiritu Santo, se encarna para que todos tengan nueva
vida. Y, ademads, la criatura, en el itinerario hacia la plenitud, va descubriendo, a
través del autoconocimiento amoroso, la salvacién, porque la infinitud habita su
finitud y puede abrirse en esperanza al perddn universal. El ser humano puede
comprender y aceptar la razonabilidad del mandamiento divino del perdén al
descubrir la permanencia del amor incondicional de Dios capaz de provocar la
ruptura del circulo del mal y la apertura a la trascendencia en la inmanencia. Esta
experiencia es una primicia de lo definitivo, es gracia de Dios otorgada para la

19 ] a autora vierte su concepcion personal de la triada medieval. Se puede consultar la obra de
PINILLA, ). F. Los sentidos espirituales en particular: El “toque de Dios” en San Juan de la Cruz, OCD,
Doctor de la Iglesia. Santiago de Chile: Pontificia Universidad Catélica de Chile, 1998.

67



reconciliacién. En consecuencia, el encuentro amoroso con el Dios presente es de tal
intensidad que transforma profundamente introduciendo, en el ser de Dios, lo que
ayuda a comprender toda la realidad de una nueva manera, al modo divino. Esta
vivencia se puede hacer presente en el tiempo de oracidn, al recibir la gracia de Dios
habitando al ser humano: «es una gran merced que hace nuestro Sefon.

La antropologia teresiana, como ya se ha dicho anteriormente, se presenta de
manera positiva y optimista, la fe irradia sentido profundo —a la vida, al amory a
la muerte— a toda la existencia que opta razonadamente por el amor, indicativo
esperanzador de avance en el itinerario hacia la perfeccién. En este proceso, la ra-
zén amorosa ejerce el discernimiento para una vida unificada en la verdad, siendo
consciente de que todo viene, camina y va hacia el amor de Dios.

En sintesis, la razén puede descubrir el sentido de la vida en la fe que da
respuesta al dilema humano, en tanto que la opcién por amar lo creado, limi-
tado y pasajero, ayuda a entender la presencia de Dios, creando, sosteniendo y
consumando el mundo y su historia. De esta manera, el acrisolamiento del amor
posibilita la aproximacién a la comprension del misterio de la finitud humana y
la grandeza de Dios. Por tanto, Teresa invita a la gratitud y alabanza del amor mi-
sericordioso de Dios que espera siempre el regreso de la criatura a su comunién
intratrinitaria. De otro modo, se puede afirmar que el ser humano, gracias a la
compenetracién amor y razén, va descubriendo su misterio. La opcién amorosa
razonada da sentido a la existencia en la fe que ilumina, en el amor que une y en
la esperanza que estimula. Es decir, la fe se hace acontecimiento que da sentido
a toda la existencia desde el nacimiento hasta la muerte. El amor unifica el ser en
la medida en que se va asumiendo la mediocridad y tendencia al mal junto con la
grandeza de ser habitado por Dios. Y la esperanza impulsa a la comunién trinitaria
cuando la pequefez se capacita para el perdén.

En definitiva, la creacién amada se comprende amando y, de ese modo, se
revela la racionalidad amorosa de la autora. Asi, la razén —optando por el amor
de Dios— es capaz de valorar la fe personalizada y develar el misterio del ser
humano en el amor, captando la hondura de la trascendencia que ilumina espe-
ranzadamente su inmanencia.

2.4. EL ASOMBRO Y SOBRECOGIMIENTO SURGEN ANTE
EL MISTERIO

En Teresa, el origen y el fin del ser humano se fundamenta en la creatividad
divina. El amor de Dios puede explicar el porqué y el para qué de la criatura. En
este contexto la finitud identifica y da sentido al ser humano que se asombra y
sobrecoge de su propio misterio.

La finitud es el fundamento de lo humano y es la condicién de posibilidad de
todo lo existente. Dios no crea otro dios, sino una criatura finita y perfectible; crea
al ser humano por amor, y lo crea para el amor. El misterio del ser humano y de
Dios es que son dialdgicos en su alteridad; Dios crea para comunicar su ser y el para

68



qué de la criatura; asi, el fin del ser humano, es ser un td para Dios, es ser alteridad
dialogante con el mismo Dios'”.

2.4.1. La finitud identifica lo humano

El conocimiento de la identidad se logra centrandose en la propia vocacion y
abriéndose a la pluralidad sin amilanarse. Y esto porque el ser humano se realiza en
un proceso amoroso que al principio se ignora y que progresivamente asombra y
sobrecoge porque le ensancha para acoger a Dios y su misterio'®.

La identidad se va forjando permanentemente' en la apertura a la diver-
sidad desde la receptividad a lo diferente'® y mitigando ciertos impulsos de
poder y dominio™".

El ser humano —en la relacién con los otros— enriquece el propio conoci-
miento y amplia la capacidad creativa cuando asume la finitud humana sostenida
en Dios, origen y meta de la creacion.

La persona madura y con cierto recorrido vocacional sigue necesitando con-
fesar los propios errores, y también aprender de las «faltas [...] ajenas». El proceso
de autoconocimiento, desde la identidad personal asumida, conduce a la acepta-
cién de la propia fragilidad y evita la pretension de imponerse a los otros: «querer
luego que todos vayan por nuestro caminoy. Por lo tanto, creciendo en la concien-
cia de finitud, la creatura se abre a la alteridad y amplia la visién con la diversidad
y la pluralidad. El objetivo es la vivencia de la vocacién, acogiendo el proceso
de los otros y sabiendo que el designio amoroso de Dios no es manipulable y es
propuesta a descubrir por cada criatura, «que con estos deseos [...] del bien de las
almas, podemos hacer muchos yerrosy. El ser humano, consciente de su finitud y
de la grandeza de Dios, va descubriendo que, junto con la providencia divina, es
invitado a participar en el acercamiento del Reino con actitud liberadora y esca-
toldgica, forjada «en silencio y esperanza.

07 El espanto, leido en clave teresiana, pretende desentraiar la concepcién del misterio recep-
cionado por la autora. Para ello se tiene en cuenta la doble dimensién de tremendo vy fascinante (cf.
OTTO, R. «Mysterium tremendumy. En: Lo santo, lo racional y lo irracional en la idea de Dios. 2. ed.
Madrid: Revista de Occidente, 1965, pp. 24-48). Esta idea en la creacién amada se manifiesta en
asombro y sobrecogimiento ante el origen y el fin de la criatura.

108 Cf. 3M 2,13; 4M 1,7 y 4M 2,5. Cf. ALVAREZ, T. «<Admiracién, estupor, espantar(se)...», pp.
313-332.

199 Cf. 3M 2,13. «Miremos nuestras faltas y dejemos las ajenas, que es mucho de personas tan
concertadas espantarse de todo y por ventura de quien nos espantamos podriamos bien deprender en
lo principal, y en la compostura exterior y en su manera de trato le hacemos ventajas».

110 IBIDEM. «[...] y no es esto lo de mds importancia, aunque es bueno, ni hay para qué querer
luego que todos vayan por nuestro camino, ni ponerse a ensefar el del espiritu quien por ventura no
sabe qué cosa es».

"1 IBIDEM. «...] que con estos deseos que nos da Dios, hermanas, del bien de las almas, pode-
mos hacer muchos yerros y asi es mejor llegarnos a lo que dice nuestra Regla: en silencio y esperanza
procurar vivir siempre, que el Sefior tendra cuidado de sus almas; como no nos descuidemos nosotras en
suplicarlo a su Majestad, haremos harto provecho con su favor. iSea por siempre bendito!».

69



La antropologia teresiana latente hace emerger el caracter dialégico del ser
humano, lo que supone apertura al Otro y a los otros. Este movimiento hacia afuera
posibilita volver la mirada hacia la interioridad para el autoconocimiento de la iden-
tidad. Por eso, se insiste en la necesidad de asumir la finitud y la alteridad, el ser
creatura junto con otros.

El amor'? y el seguimiento de Jesis' conducen hacia el autoconocimiento
progresivo. El ser humano siempre es misterio que asombra y sobrecoge porque es
capaz de ensancharse' y albergar la trascendencia, que es el mismo Dios'".

Ademas, el amor gratuito y creativo de Dios es el fundamento y origen de la
creacion que se descubre —progresivamente— impulsando la historia de salva-
cién desde el origen a la plenificacién en el amor.

Lo fundamental es el amor y todo lo que lleva a amar. La plenitud de lo humano
se va concibiendo en la historia porque el amor genera un ser en camino hacia la
perfeccién humana: «no estd la cosa en pensar mucho, sino en amar mucho»'®. La
inmadurez en el amor puede ser ocasién de apertura al conocimiento personal y a la
determinacién por cumplir la voluntad divina. El ser humano se realiza aprendiendo a
amar, comprometiéndose en el seguimiento del Hijo encarnado y en la construccién
de la Iglesia. Asi, la vocacion de seguimiento en la comunidad eclesial va develando el
sentido de lo creado que se esclarece en el amor; un amor vivido en la relacién con
Dios, que dilata la hondura humana, creando el espacio necesario para albergar lo
diferente; es decir, propiciando la receptividad y la alteridad. Entonces, la criatura hu-
mana se asombra y sobrecoge de la infinitud de la interioridad que puede acoger y go-
zar de la grandeza de Dios: «Estaba [...] escribiendo esto, que en el verso [Sal 118,32:
“td mi corazén dilatas”...] que dije: dilataste cor meum, dice que se ensanché el
corazén, [...] parte ain mas interior, como una cosa profunda». A continuacion,

"2 Cf. 4M 1,7. «Porque me he alargado mucho en decir esto en otras partes, no lo diré aqui.
Sélo quiero que estéis advertidas que, para aprovechar mucho en este camino y subir a las moradas
que deseamos, no estd la cosa en pensar mucho, sino en amar mucho; y asi lo que més os despertare
a amar, eso haced».

3 |BIDEM. «Quizé no sabemos qué es amar, y no me espantaré mucho; porque no esta en el
mayor gusto, sino en la mayor determinacién de desear contentar en todo a Dios y procurar en cuanto
pudiéremos no le ofender y rogarle que vaya siempre adelante la honra y gloria de su Hijo y el aumen-
to de la Iglesia catélica. Estas son las sefiales del amor, y no penséis que esta la cosa en no pensar otra
cosa, y que, si os divertis un poco, va todo perdido».

"4 Cf. 4M 2,5. «Estaba yo ahora mirando, escribiendo esto, que en el verso que dije: dilataste
cor meum, dice que se ensanché el corazén, y no me parece que es cosa, como digo, que su naci-
miento es del corazén, sino de otra parte atin mds interior, como una cosa profunda. Pienso que debe
ser el centro del alma, como después he entendido y diré a la postre; que, cierto, veo secretos en
nosotros mismos que me traen espantada muchas veces; y icudntos mas debe haber!».

5 |BIDEM. «iOh Sefior mio y Dios mio, qué grandes son vuestras grandezas! y andamos acé
como unos pastorcillos bobos que nos parece alcanzamos algo de Vos, y debe ser tanto como nonada,
pues en nosotros mismos estan grandes secretos que no entendemos. Digo tanto como nonada para
lo muy muy mucho que hay en Vos, que no porque no son muy grandes las grandezas que vemos aun
de lo que podemos alcanzar de vuestras obras.

6 También ha dicho lo mismo en las tltimas palabras del texto de Fundaciones 5,2: «el aprove-
chamiento del alma no esta en pensar mucho, sino en amar muchos.

70



se sigue desarrollando la incomprensibilidad del misterio de la receptividad humana
como atisbo que devela el misterio de la donacién divina. Por tanto, el ser humano,
consciente de su condicién de criatura, alcanza a entender muy poca cosa en relacién
con la inmensidad del ser de Dios y su misterio que permanece: «tanto como nonada
para lo muy mucho que hay en Vosy.

Por consiguiente, se detecta una antropologia que presenta la desemejanza en la
relacién Dios y hombre; hay desproporcién entre la dimensién del amor con que
la creatura es amada y la pequefiez, «<nonaday, de lo que el ser humano puede llegar
a conocer. El ser humano teresiano es altamente valorado, y se presenta en proceso
de unificacién cuando descubre que el amor de Dios proyecta todo lo existente hacia
la plenificacién. Esto asombra y sobrecoge, porque el misterio del ser humano es un
pequefio atisbo del gran misterio divino que, con su sabidurfa, se hace presente en-
sanchando la finitud humana. Dicho desde la hipétesis, el misterio del ser humano se
va develando progresivamente con asombro y sobrecogimiento gracias a la capacidad
divina de dilatar la interioridad para habitar lo humano.

De esta manera, la teologia teresiana es una escatologfa realizada en el tiem-
po y en los seres —«hoy y en miv—. En medio de la historia concreta, la persona
puede poner su voluntad en Dios e ir descubriendo su pequefez y dignidad. Dios
«toca» para despertar el amor, un amor adulto que nace de la voluntad decidida,
y que, aproximandose a Dios, experimenta el exceso desbordante de la infinitud.
Es la vivencia inefable de ser amado la que ensancha todo el ser.

2.4.2. El significado del misterio del origen y del fin

El misterio consiste en que Dios se comunica a la criatura, y esta, creada a ima-
gen de Dios, puede vivir la existencia en didlogo con El mismo. Es decir, la creacién
proclama el amor de Dios por el ser humano quien, en ocasiones, ante la inefabili-
dad de la comunicacién divina, pretende ignorar la gracia'’.

La finitud pone limites a la accién divina, estrechando la comprension de
la autocomunicacién de Dios''8; sin embargo, Dios se sigue haciendo presente
a través de sus obras'"’. La accién creadora divina aunque resulta indecible'

17 Cf.5M 1,8y 7M 1,1.

"8 Cf. 5M 1,8. «De esto [oracién de unidn, tratado en 5M 1,3-7] tengo grandisima experiencia y
también la tengo de unos medio letrados espantadizos, porque me cuestan muy caro. Al menos creo
que, quien no creyere que puede Dios mucho mas y que ha tenido por bien y tiene algunas veces
comunicarlo a sus criaturas, que tiene bien cerrada la puerta para recibirlas».

19 |BIDEM. «Por eso, hermanas, nunca os acaezca, sino creed de Dios mucho mds y mds, y
no pongdis los ojos en si son ruines o buenos a quien las hace, que su Majestad lo sabe, como os lo
he dicho. No hay para qué nos meter en esto, sino con simpleza de corazén y humildad servir a su
Majestad y alabarle por sus obras y maravillas».

120 Cf. 7M 1,1. «Pareceros ha, hermanas, que estd dicho tanto en este camino espiritual que no
es posible quedar nada por decir. Harto desatino serfa pensar esto; pues la grandeza de Dios no tiene
término, tampoco le tendran sus obras. ¢Quién acabard de contar sus misericordias y grandezas? Es
imposible, y asi no os espantéis de lo que esta dicho y se dijere, porque es una cifra de lo que hay que
contar de Dios».

71



se comunica a personas que pueden participarlo a otros'”', siendo imagen y signo
de la bondad de su creacion'? y transmitiendo el misterio del amor de Dios'*.

La creacién del Padre es autodonacion a sus criaturas a través del amor, meta y
origen de todo lo existente. Esta creatividad divina, inefable para la finitud humana,
se experimenta a través de la eleccién de Dios al ser humano, que, de este modo,
descubre la filiacién divina primigenia.

Los sabios «letrados», te6logos cultos y doctos aceptan la sabidurfa divina y
no se asustan de Dios. Sin embargo, los ignorantes y temerosos —«medio letra-
dos»— desorientan, impidiendo el reconocimiento de la comunicacién de Dios
«a sus criaturas». Esta constatacién —como tremenda denuncia— invita a creer en
un Dios que atrae al gozo de su presencia y mira al ser humano como valiosa obra
de sus manos, criatura salvada y llamada a plenitud. La unién con Dios es una
gracia que El concede y la creatura puede recibir si cree en la capacidad comuni-
cativa de Dios. Los criterios divinos son diferentes a las valoraciones humanas. Por
eso, Teresa propone el cambio de mentalidad y la apertura a entender la realidad
de manera diferente, sin aferrarse a miradas cortas que estrechan la sabiduria y
libertad divina «creed de Dios mucho mas y mas [...] que su Majestad lo sabe,
[...]. No hay para qué nos meter en estoy.

La imposibilidad de acceso al misterio no genera ni asombro ni sobreco-
gimiento. Teresa lo formula como: la inabarcabilidad de Dios, «Dios no tiene
término»; la inconmensurabilidad divina «¢Quién acabard de contar sus mise-
ricordias y grandezas? Es imposible»; y la infinitud de Dios, «lo que esta dicho
[...] es una cifra de lo que hay que contar de Dios». Dios desborda los intentos
de aprisionarlo en esquemas estrechos, ya que su amor es desmesurado, ac-
tivo y creativo, y mantiene todo en el ser y la existencia; su permanente obra
creadora, salvadora y plenificadora, puede descubrirse y formularse de manera
significativa y eficaz para cada nueva generacién: «pues la grandeza de Dios
no tiene término, tampoco le tendran sus obras. [...] no os espantéis de lo que
esta dicho y se dijere». Desde la inefabilidad de la trascendencia divina, Teresa
valora la gracia recibida para poder comunicar el amor de Dios. Dios, al auto-
donarse, entrega su amor a «las criaturas [...] con que tanto se deleita»; este
gesto divino revaloriza al sujeto que lo recibe, y que, ademas, experimenta una
desbordante alegria al profundizar en el amor de Dios y al intentar formular esta
experiencia gratuita de Dios. Entonces, la imagen de Dios guarda en su interior
misterios por descubrir. El ser rostro, figura y apariencia, del mismo Dios otorga

121 |BIDEM. «Harta misericordia nos hace que haya comunicado estas cosas a personas que las poda-
mos venir a saber, para que mientras mds supiéremos que se comunica con las criaturas, més alabaremos su
grandeza y nos esforzaremos a no tener uno en poco almas con que tanto se deleita el Sefior

122 |BIDEM. «Pues cada una de nosotras la tiene, sino que, como no las preciamos como merece
criatura hecha a la imagen de Dios, asf no entendemos los grandes secretos que estan en ellay.

123 |BIDEM. «iPlega a su Majestad, si es servido, menee la pluma y me dé a entender cémo yo
os diga algo de lo mucho que hay que decir y da Dios a entender a quien mete en esta morada! Harto
lo he suplicado a su Majestad, pues sabe que mi intento es que no estén ocultas sus misericordias para
que mas sea alabado y glorificado su nombre».

72



a la persona rasgos propios de Dios, y, al ser creada por amor, puede responder
dando a conocer este amor, «como merece criatura hecha a la imagen de Dios,
asf [... entenderemos...] los grandes secretos que estan en ella [...]. Harto lo he
suplicado a su Majestad, pues sabe que mi intento es que no estén ocultas sus
misericordias para que mas sea alabado y glorificado su nombrey. Teresa, con
la gracia que Dios mismo le concede, solo pretende develar el misterio divino
comunicando la valia de la criatura.

En consecuencia, se rescata una valiosa, positiva y rica antropologia que
aprecia al ser humano como criatura que entiende su misterio en la sobrea-
bundancia divina. El ser humano que ha llegado a esta morada ha vivido
grandes experiencias con Dios; ademads, sabe, entiende y se atreve a nom-
brar lo inefable.

En sintesis, la finitud humana puede cerrarse a la comunicacién de Dios, pero
también puede abrirse a la posibilidad de ensanchar su capacidad de percepcion.
De ese modo, el sujeto orienta y encamina su finitud adecuadamente, gestionan-
do la debilidad y la fortaleza, la incapacidad y la posibilidad, la mediocridad vy la
grandeza. Dios trino es el gran protagonista de todo el proceso: crea por amor a la
criatura libre; le concede el conocimiento de la identidad y la misién de conducir
la historia salvifica; y vela para que todo llegue a plenitud. Es el Dios que crea y
sostiene hasta la plenitud, es decir, la identidad divina —plasmada en su proyecto
creador, salvador y plenificador—, va concediendo su gracia en las palabras opor-
tunas para transmitir el misterio de forma entendible, aunque sabiendo que sera
siempre limitado.

La creacién amada provoca asombro y sobrecogimiento al aproximarse
al misterio del origen y del fin. Por lo tanto, el misterio de la finitud da iden-
tidad, siendo reveladora del significado més hondo del porqué y el para qué
del ser humano.

2.5. EL ESPIRITU DE DIOS SE HACE PRESENTE GESTANDO
LA CREACION

Teresa se sabe salvada y desde esa experiencia proyecta su discurso hacia la
escatologia para asi entender y comunicar su concepcion de la creacion amada.
Por eso, se vive como criatura habitada por Dios trino que, al crear en el tiempo
y espacio, da consistencia a la historia y abre a la trascendencia. El protagonismo
trinitario se actualiza generando futuro y la criatura puede abrirse a Su presencia
encarnada y asf ir entendiendo la creacién como acontecimiento histérico hacia
la plenitud. En efecto, la presencia de Dios en la creacién amada va engendrando,
a través del plan soteriolégico, la vida definitiva y plena.

De este modo, el ser humano puede vivir el designio creacional como pro-
ceso amoroso de gestacion que va haciendo presente la nueva creacién arti-
culada. La pneumatologia teresiana en clave de creacién se puede entender
como la presencia de la eternidad en la temporalidad y mundanidad a través

73



del espiritu de Dios que en Cristo se encarna y alcanza a todo lo creado, de tal
modo que la creatura viva como resucitada, es decir, pueda recibir una existen-
cia re-creada'*.

La criatura, en la realidad, va asumiendo su ser finito gracias a la Palabra de
Dios encarnada, capaz de dar la existencia y abrir a la experiencia pneumatoldgica.
Asi, se revela que Dios, dondndose en Jesucristo, es el Dios creador y consumador.
Por lo tanto, se puede decir que el espiritu de Dios presente en la creacién, sin im-
ponerse mecanicamente, concede sus dones para la conformacién de la criatura a
Cristo en el acontecer histérico hasta llegar a la plena humanizacion'*.

La presencia del espiritu de Dios no siempre es bien entendida'?® por confe-
sores poco formados y miedosos que ven engano y pecado en todo'” provocando
en otras personas un dolor «casi insufrible»'?. De todas maneras, el espiritu de
Dios siempre desborda y supera las expectativas humanas'®, dando cumplimien-
to al proyecto divino que se va realizando, a través de su Palabra'®; cuando la

124 Se estudian los tres Gnicos textos en que aparecen los vocablos espiritu de Dios para descu-
brir la pneumatologfa utilizada como sustento de la detectada antropologfa teolégica teresiana.

25 Cf.6 M 1,8y 6 M 3,9.17. El titulo refleja el protagonismo del espiritu de Dios: se hace pre-
sente (6M 1,8) encarnandose en la Palabra (6M 3,9) que gesta la creacién (6M 3,17).

Los textos contienen los tres temas recogidos en el titulo y cada texto prioriza uno de los elementos.
El texto 6 M 1,8 aborda fundamentalmente la temporalidad del acto creador y del fin de la creacién
que responde a la parte del titulo: «se hace presente». El segundo texto 6 M 3,9 esta relacionado con la
encarnacién de Cristo que remite a una cristologia cdsmica en referencia a la pneumatologia y se expresa
vinculando presencia y gestacién, como «presente gestandoy. Finalmente el texto 6 M 3,17 recoge la
procesualidad creadora, salvadora y consumadora en la férmula «gestando la creaciény.

126 Cf. 6M 1,8. «Comencemos por el tormento que da topar con un confesor tan cuerdo y poco
experimentado que no hay cosa que tenga por segura: todo lo teme, en todo pone duda, como ve
cosas no ordinarias; en especial, si en el alma que las tiene ve alguna imperfeccién —que les parece
han de ser dngeles a quien Dios hiciere estas mercedes, y es imposible mientras estuvieren en este
cuerpo—, luego es todo condenado a demonio o melancolia. Y de ésta estd el mundo tan lleno que
no me espanto; que hay tanta ahora en el mundo y hace el demonio tantos males por este camino,
que tienen muy mucha razén de temerlo y mirarlo muy bien los confesores.

127 |BIDEM. «Mas la pobre alma que anda con el mismo temor, y va al confesor como a juez,
y ése la condena, no puede dejar de recibir tan gran tormento y turbacién, que sélo entenderd cuan
gran trabajo es quien hubiere pasado por ello. Porque éste es otro de los grandes trabajos que estas
almas padecen, en especial si han sido ruines: pensar que por sus pecados ha Dios de permitir que
sean engafnadas y aunque cuando su Majestad les hace la merced estan seguras y no pueden creer ser
otro espiritu sino de Dios, como es cosa que pasa de presto y el acuerdo de los pecados se esta siempre
y ve en si faltas —que éstas nunca faltan—, luego viene este tormentoy.

128 |BIDEM. «Cuando el confesor la asegura, aplacase, aunque torna; mas, cuando él ayuda
con mds temor, es cosa casi insufrible; en especial cuando tras éstos vienen unas sequedades que no
parece que jamas se ha acordado de Dios ni se ha de acordar, y que, como una persona de quien oyé
decir desde lejos, es cuando oye hablar de su Majestad».

129 Cf. 6M 3,9. «No sé en qué va esto que tiene en tanto el alma que salgan estas palabras ver-
daderas, que si a la misma persona la tomasen en algunas mentiras, no creo sentirfa tanto; como si ella
en esto pudiese mds, que no dice sino lo que la dicen. Infinitas veces se acordaba cierta persona de
Jonds profeta, sobre esto, cuando temfa no habia de perderse Ninive (Jon 1y 4)».

130 IBIDEM. «En fin, como es espiritu de Dios es razén se le tenga esta fidelidad en desear no le
tengan por falso, pues es la suma Verdad. Y asf es grande la alegria cuando, después de mil rodeos y en
cosas dificultosisimas, lo ve cumplido; aunque a la misma persona se le hayan de seguir grandes trabajos

74



creatura trata de vivir la finitud en proceso de transformacién' y se va orientando
a la plenitud de manera confiada y vigilante?.

Asi, sistematizando, se puede afirmar que el proyecto amoroso de Dios se ma-
nifiesta en la temporalidad del acto creador y del fin de la creacién, generando
el ser hacia lo que ya acaeci6 en la encarnacién del Hijo, como primicia de lo
que sucederd en el Cristo total. Ademas, la concepcién teresiana sobre la creacién
puede constituir una cierta teologia de la historia al vincular la pneumatologfa y la
cristologfa. De ese modo, la creacién del Padre por el Hijo en el Espiritu va aconte-
ciendo procesualmente como un primer evento salvador hasta la plena creacién. En
definitiva, la accién de Dios trinitario se va desplegando desde la salvacién del Hijo
por el Espiritu en el Padre (6M 1,8), proyectandose hacia la escatologia que afirma
la consumacioén del Espiritu por el Padre en el Hijo (6M 3,9), para asi entender la
creacién del Padre por el Hijo en el Espiritu (6M 3,17).

La temporalidad remite a la criatura que va tomando conciencia y asumien-
do su condicién limitada y fragil gracias a la certeza de la presencia del espiritu
de Dios en la creacién que, como proceso soteriolégico esperanzado, conlleva
dificultades y luchas. Teresa, desde su manera de entender la creacién amada, y
también, desde la ignorancia de muchos ante la realidad creada, critica duramen-
te la incompetencia y el miedo de quienes desconocen la naturaleza humana y
dudan de la presencia de Dios en lo creado. Se pone asi de relieve la dificultad de
asumir la finitud en su dimension de fragilidad «que les parece han de ser dngeles
a quien Dios hiciere estas mercedes, y es imposible mientras estuvieren en este
cuerpox. A la autora le parece légica y razonable la preocupacién y el esfuerzo por
comprender la negatividad, y desde la propia experiencia afirma la posibilidad
de un proceso de transformacién de lo creado. Asi la vivencia pneumatolégica
incrementa la certeza de la presencia de Dios junto con la conciencia de pecado
que produce dolor y sufrimiento: «cuando su Majestad les hace la merced estan
seguras y no pueden creer ser otro espiritu sino de Dios, como es cosa que pasa
de presto y el acuerdo de los pecados se estd siempre». Teresa finaliza afirmando
que la criatura abriéndose a la gracia puede asumir la finitud en la que se va en-
gendrando lo nuevo. Entonces, lo que no era comienza a ser y crece, y, también,
la creacion puede no-ser si deja de recibir la salvacion —del Hijo por el Espiritu en
el Padre— como liberacién del mal y anhelo de plenitud (Rm 8, 22-23).

de ello, los quiere més pasar que no que deje de cumplirse lo que tiene por cierto le dijo el Sefior. Quiza
no todas personas tendréan esta flaqueza, si lo es, que no lo puedo condenar por malo»

131 Cf. 6M 3,17. «Si son favores y regalos del Sefior, mire con atencion si por ello se tiene por
mejor; y, si mientras mayor palabra de regalo no quedare mas confundida, crea que no es espiritu de
Dios; porque es cosa muy cierta que cuando lo es, mientras mayor merced le hace muy més en menos
se tiene la misma alma y mas acuerdo trae de sus pecados y mas olvidada de su ganancia y més em-
pleada su voluntad y memoria en querer sélo la honra de Dios, ni acordarse de su propio provecho, y
con mds temor anda de torcer en ninguna cosa su voluntad, y con mayor certidumbre de que nunca
mereci6 aquellas mercedes, sino el infiernoy.

132 IBIDEM. «Como hagan estos efectos todas las cosas y mercedes que tuviere en la oracién, no
ande el alma espantada sino confiada en la misericordia del Sefior, que es fiel y no dejard al demonio
que la engaie, aunque siempre es bien se ande con temor.

75



El espiritu de Dios presente se comunica a través de la Palabra de Verdad que
revela a un Dios que se dona totalmente en la encarnacion para llevar a plenitud
su proyecto amoroso. La vivencia pneumatolégica ayuda a relativizar la rigidez del
cumplimiento del anuncio profético y va creando una conciencia de temporali-
dad en la que el presente se enlaza con el pasado hacia un futuro de plenitud.
La Palabra de Dios que en Jonas era anuncio de castigo se cumple como hecho
salvador que supera el mal —libera de la condena regalando felicidad— en Cris-
to resucitado (Mt 12,40). La creacién es desborde de Dios en el tiempo y en el
espacio, para acercar lo definitivo; es un anticipo salvifico —como la conversion
de Ninive— de la nueva creacién. Este desbordamiento divino trinitario implica
la consumacién del Espiritu por el Padre en el Hijo: «como es espiritu de Dios
es razén se le tenga esta fidelidad en desear no le tengan por falso, pues es la
suma Verdad». El Logos encarnado hace patente lo oculto e inicia un proceso
de cumplimiento del proyecto divino en Cristo como primicia. Asi, el fin, Cristo
resucitado, explica el origen de la creacion «después de mil rodeos [...], lo ve
cumplido; aunque [suponga...] grandes trabajos de ello, los quiere mas pasar que
no que deje de cumplirse lo que tiene por cierto le dijo el Sefor». En definitiva, la
experiencia pneumatolégica unida a la cristolégica, puede aportar luz en la dificil
comprensién de la obra creadora del Padre. Por eso, la creatura necesita ser fiel al
proceso de transformacion y dejarse dirigir por el espiritu (1 Cor 2,14-15).

Tras descubrir que el espiritu de Dios se hace presente, se aborda cémo la
gestacion de lo nuevo se va realizando en la acogida de la gracia que va posibili-
tando la conciencia de finitud. De ese modo, la recepcion de los dones recrea la
confianza en Dios y sostiene el esfuerzo por ser fiel al Sefor. La vivencia pneuma-
tolégica provoca humildad y lucidez que generan la conciencia de pecado y de
inmerecimiento del don recibido: «mds acuerdo trae de sus pecados [...], y con
mayor certidumbre de que nunca merecié aquellas mercedesy. El conocimiento
de la propia finitud descubre el presente como posibilidad de vivir en obedien-
cia y desasimiento, «su voluntad y memoria en querer sélo la honra de Dios, ni
acordarse de su propio provechoy. Entonces, la criatura experimenta la gratuidad
confiada ante la pluralidad de lo recibido de Dios que salva con un amor perma-
nente. Este cuidado de la creacién del Padre por el Hijo en el Espiritu exige que
la criatura siga siendo fiel a su relacién con Dios: «no ande el alma espantada sino
confiada en la misericordia del Sefor, que es fiel y no dejara al demonio que la
engafe, aunque siempre es bien se ande con temor». Es decir que en el espiritu de
Dios acontece la creacion que es inicio del plan salvador (Col 1, 16-17).

La antropologia latente teresiana de la creacién se puede sistematizar desde
la clave cristolégica y pneumatolégica, mostrando que la criatura puede vivir la
fidelidad al proyecto amoroso y la apertura a novedad de su cumplimiento. El ser
humano es convocado a ir creciendo en la conciencia permanente de la finitud
en la que se hace presente la misericordia infinita de Dios.

En sintesis, los textos estudiados en el capitulo cinco permiten extraer y sistema-
tizar algunos elementos de la pneumatologia teresiana. El espiritu de Dios se revela en
la Palabra de Verdad que, al encarnarse, posibilita que lo creado se vaya configurando

76



con Cristo. Entonces, se puede interpretar la creacion desde la salvacion, desde la
certeza de la presencia del Dios trinitario velando por su obra hasta el final.

La concepcién teresiana de la creacién amada, desde los textos teresianos
analizados, puede sistematizar una teologfa de la historia con los siguientes com-
ponentes: la temporalidad del acto creador y del fin de la creacién (6 M 1,8), y
una cristologia césmica (6 M 3,9) que genera lo creado como inicio del proceso
salvador (6M 3,17). El protagonista es Dios que desde la comunién trinitaria reali-
za la triple y unitaria dimension creadora, salvadora y consumadora.

Recapitulando desde este Gltimo capitulo se puede afirmar que el espiritu
de Dios puede interpretarse como el ambito en que el ser humano es creado del
amor del Padre por el Hijo salvador para la plenificacién. Se podria decir que se
cumple la hipétesis al afirmar que el espititu de Dios, gracias a la compenetracién
de amor y razén, devela el misterio sobrecogedor y asombroso (espanto) del ser
humano. De otro modo, desde los capitulos, se puede decir que la pneumatologia
ilumina la creacion como evento soteriolégico (capitulo 5) sustentado en el amor
divino que es origen y meta (4) del misterio del existir (3) gracias al amor creador
dador de la existencia (2) que revela el plan divino (1).

La comprensién teresiana de la creacién amada se presenta, en la parte pri-
mera, en el capitulo inicial, como la infinitud en la finitud. La criatura que experi-
menta la salvacién puede formular la creacion como el primer signo de amor de
Dios que encamina todo a la consumacién en Su amor. Por lo tanto, en segundo
lugar, la creacion puede ser amada al descubrirla como autodonacién de Dios en
las criaturas; don divino que al ser asumido libremente por el ser humano le hace
crecer en la gratuidad, y asi se revela la verdad, bondad y belleza del ser. Esta cria-
tura, capitulo tercero, en la realizacion de la opcién amorosa razonada, pone de
manifiesto la fe, el amor y la esperanza en la creacion surgida, sostenida e impul-
sada por el amor divino. La creacién amada es misterio que asombra y sobrecoge
(capitulo cuarto) a la creatura que, prefada de infinitud y consciente de que Dios
la sustenta, se interroga por su identidad, se aproxima al sentido del origen y del
fin. Finalmente, en el quinto capitulo, el espiritu de Dios, encarnandose en la tem-
poralidad, va gestando la creacién. Asi, el ser humano, desde la experiencia de ser
salvado, puede explicar la creacién como el comienzo de una historia de amor, en
la que Dios revela la posibilidad de la plena humanizacion.

Se ha realizado lo propuesto. A saber, una aproximacién al planteamiento
antropoldgico teresiano, bajo el presupuesto de que los términos —razdn, amor,
espanto y espiritu— sirven para desentrafar su latente antropologia desde la
hipotesis investigativa. La opcién amorosa razonada (capitulo 3) ayuda al co-
nocimiento de la finitud e infinitud (capitulo 1), como existencia regalada por
amor (capitulo 2); y, de ese modo, se va revelando el asombroso misterio del ser
humano (capitulo 4) gracias al espiritu de Dios que se hace presente gestando la
creacién (capitulo 5).

77






3. LA SALVACION TRANSFORMADORA






Teresa defiende y se empena en la posibilidad del conocimiento del plan amo-
roso de Dios que crea y recrea para la plenitud. Desde el encuentro con Cristo resu-
citado, transmite la experiencia de un Dios uno y trino que crea lo bueno, lo finito
y lo no divino para comunicar al ser humano la posibilidad de configurarse como
existencia de vida agraciada en espera activa de lo definitivo.

El proyecto amoroso divino se comprende mejor cuando se piensa como un
proceso Unico en triple dimensién creadora, salvadora y consumadora. La salva-
cién transformadora se puede comprender como proceso que, desde la creacién
en libertad, anhela infinitud. Y, por eso, el amor desbordante de Dios, que sigue
dandose hasta el fin, se encarna en el salvador Jesucristo para manifestar la pre-
eminencia del amor sobre el mal. Este amor capacita para conocer el misterio de
la soteriologia recreadora que admira y desaffa, y que, gracias al espiritu del Sefior,
va conduciendo la historia hacia la plenitud.

La antropologia teolégica fundamental que se halla latente en la obra tere-
siana presenta la salvacion transformadora como la posibilidad del didlogo del ser
humano con Dios. Esta relacion dialdgica se cumple a cabalidad en Cristo que
encarna el proyecto amoroso de Dios y perfila un arquetipo humano. La peculiar
relacion de Jesucristo con Dios afecta y determina a cada persona susceptible de
abrirse a la trascendencia. Este ser humano puede comprenderse como unidad
plural que, a través de relaciones, se va forjando como sujeto y persona capaz de
constituirse en un ser humano integral.

En el primer capitulo, se plantea el interrogante sobre si la soteriologia tere-
siana, sistematizada desde la clave de la razén, puede dar cuenta del didlogo Dios
y hombre. ¢Es posible conocer y experimentar la relacién del ser humano y Dios?
¢Puede un Dios infinito comunicar su plan para ser entendido por la condicién
finita? ¢De qué Dios se habla y de qué tipo de hombre? La respuesta se ofrece
desde la incertidumbre del conocimiento humano que puede transformarse en
certeza a lo largo del proceso histérico en que el ser humano se aproxima al mis-
terio salvador.

El capitulo segundo presenta la salvacién transformadora como cristologia
implicita que revela la relacion humano divina, ¢hay algin indicio que atestigtie
de modo inteligible el didlogo Dios-hombre en la historia concreta? Jesucristo es la
referencia que profundiza y realiza de manera singular el didlogo con Dios. Teresa

81



no ignora la densidad del mal ¢écomo salva Jesucristo del pecado y cémo se sittia
ante el poder del mal que conduce al fracaso? ¢Por qué y en qué sentido se plantea
la necesidad de la salvacién? El seguimiento de Jests, mediador que salva, conduce
al encuentro con Cristo resucitado que muestra la necesidad de la salvacién para
la plenificacion.

En el tercer capitulo se aborda la salvacién transformadora inaugurada por
Cristo en la encarnacién y culminada en la resurreccién que llega a todo ser hu-
mano. Se plantea, entonces, la posibilidad de la pretension de la plena huma-
nizacién, del rebasamiento de si mismo. Ademas, ées posible una racionalidad
amorosa que se aboque a una fecundidad que se despliega y cobija? Teresa deja
entrever que el amor capacita para el conocimiento y, de ese modo, el ser huma-
no agraciado puede entrar en la esfera divina, sobrepasando la condicién humana
por participacién en el ser de Dios.

El interrogante planteado sobre qué tipo de ser humano viabiliza este tnico y
triple proyecto soterioldgico que lleva la creacién a plenificacién y cual es su pe-
culiaridad frente a todo lo creado se estudia en el cuarto capitulo. Ante la realidad
enigmética de lo humano, ¢puede la finitud descubrir y conocer la grandeza en la
pequefiez? Estas preguntas se abocan al enfrentamiento del misterio de la unidad
en la multiplicidad de lo humano dentro del proyecto salvador orientado hacia la
mayor humanizacion.

La soteriologia en Teresa es histérica y es escatolégica (capitulo cinco). Es realiza-
ble y se anticipa en esperanza de que sea realizada plenamente mas alla de la historia.
Teresa vive ya atisbos y primicias de lo definitivo: ¢éCémo es posible vivir lo pasajero y
temporal junto con lo trascendente y eterno? ¢Cémo lo posibilita el Espiritu presente
en la historia? En definitiva, se remite a la experiencia de la comunién en el espiritu del
Senor que va aproximandose al misterio de su ser persona y sujeto.

Seguidamente, cada capitulo aborda uno de los términos de la hipétesis de
investigacion para ir rescatando elementos caracteristicos de la antropologia sote-
riolégica teresiana. El amor, la razén y su interrelacion, que admira y desaffa, va
develando el misterio humano gracias al espiritu del Serior.

3.1. LA POSIBILIDAD DE CONOCIMIENTO DEL MISTERIO
DE SALVACION

Teresa, en sus textos repletos de material simbélico y metaférico, permite
detectar el plan originario divino en su dimensién soteriol6gica, como se verd a
continuacién, con ricas y sugerentes imagenes. Dios, al encarnarse, sigue dando
consistencia a la obra creadora.

La antropologia teolégica fundamental, en clave teresiana, trata de dar cuenta
de la posibilidad de la relacién del ser humano con Dios. Teresa esboza los requisitos
necesarios, por parte del hombre, para este didlogo; Dios ofrece la salvacién transfor-
madora a un ser finito y capaz de acceder al misterio soteriolégico. Y, a la vez, resena

82



la singularidad humana como apta para elegir libremente su co-participacién en la
historia de salvacién. Ademas, el proyecto salvador se enfrenta con el mal que agrede
al amor creador, es decir, la salvacién choca con las resistencias del hombre a la gra-
cia y el pecado, aunque no destruye ni arruina la hermosura de la criatura, oculta la
imagen de Dios. Seguidamente, se explicita por qué y en qué sentido el ser humano
finito necesita la salvacion que libera del pecado y concede el anhelo de la criatura de
encontrarse con el Dios que continda recreando su obra. Asi, la necesidad de salva-
cién se debe a la plenificacion mas que al pecado.

El ser humano, desde su realidad de finitud, tiene la posibilidad de cono-
cimiento a través de la comprensién del proyecto salvador desde el didlogo y la
participacion; ademds, el conocimiento siempre es relativo y se va vislumbrando
de una manera progresiva y profunda hacia el misterio de si, de Dios y de todo
lo existente’.

3.1.1. La comprension del proyecto salvador como dialogo y participacién

Una aproximacién a los primeros textos del Castillo Interior revela que el
originario plan divino sigue reinante en la historia de salvacion. Teresa parte de
su experiencia de encuentro y relaciéon con el resucitado, y por eso afirma cierta
certeza de la salvacion en ese encuentro, aunque es dificil de comprender. Se
necesita la salvacién porque el ser humano finito y perfectible es capaz de acoger
la gracia divina que le capacita para elegir la propuesta salvadora que encamina a
la plena humanizacién y permite la superacién del pecado?.

3.1.1.1. La vigencia creadora del plan soteriol6gico

El ser humano se perfila como hermosura opacada porque desconoce que
el plan divino sigue activo y con empuje. A través de una imagen contrastante, se
resalta la grandeza humana en contraposicion a los efectos del pecado en la obra
creadora a lo largo de la historia y es por esto que la autora plantea la posibilidad
de la victoria sobre el mal®.

El encanto y la belleza ensombrecida por el pecado se plasma en el oscureci-
miento del retrato creacional pintado por la autora*, porque el pecado acampa en

' Ahora el acercamiento a la obra teresiana es desde la clave de salvacién y a través de la
palabra razén para ver la gnoseologfa que recepciona Teresa al dar forma a su latente antropologia
soteriolégica.

2 El tema de la hamartologfa y la demonologia que teolégicamente recogen el tema del mal, no
se niega ni margina en la obra teresiana. Se afirma que la soteriologfa teresiana no se modula inme-
diatamente a partir del pecado. Llama la atencién como Teresa conecta el orden soteriolégico con el
creacional, presentando la salvacién como proyecto divino recreador. La encarnacién se puede enten-
der como confirmacién positiva y sobreabundante del tinico designio creador de Dios. Otro tema que
serfa muy interesante tratar es la soteriologia cémo se comporta en la hamartologfa. Lo que se aborda
en este tema de la soteriologia es que se salva lo creado.

PCLIM2,1y2;TM 23y 4; IM 2,10y 14.

4 Cf. TM 2,1. Las palabras del campo semantico son: saber y considerar (2 veces). También, Cf.
1M 2,2. Las palabras saber, entender (2) y pensar. Afirma Teresa: «Antes que pase adelante os quiero
decir que consideréis qué serd ver este castillo tan resplandeciente y hermoso, esta perla oriental, este

83



el ser humano a pesar de que Dios sigue presente®. De tal forma, los efectos del
pecado enmascarado® generan una tremenda contradiccion entre el deseo de vivir
asida al Sefior” y la experiencia del alejamiento®.

Por tanto, se presenta un ser humano que, incluso en pecado, retine las
condiciones para el didlogo con Dios. Esto porque posee la capacidad, aunque
empafiada, de optar libremente por el proceso salvador, en su doble aspecto: libe-
racién de la negatividad del mal y propuesta de felicidad como vida densa, segura,
confiada, y en definitiva, plena.

De este modo, el ser creado, sostenido y convocado a la plenitud del amor,
muestra su valia esforzandose por pensar el sentido de su existencia. Esta notable
valoracién del sujeto —que alberga al mismo Dios e irradia la verdad, la belleza y
la bondad del amor— resalta mas al enfrentarla con el pecado, el cual adquiere
densidad en el marco de la obra creadora: «consideréis qué sera ver este castillo
tan resplandeciente y hermoso, [...] cuando cae en un pecado mortaly. Teresa, en
este texto, aclara su enfoque sobre la hamartologia y sus efectos, afirma que aunque
Dios esta presente en el ser humano —«con estarse el mismo sol [...] es como si
alli no estuviese para participar de él»—, se niega la posibilidad de la relacién, del
encuentro, de la comunién consigo mismo, con los otros y con Dios, «con ser tan
capaz [...]. Ninguna cosa le aprovecha; [...] las buenas obras [...] son de ningtin
fruto [...] y apartdndonos de él [Dios], [... se] hace(r) placer al demonio». En con-
secuencia, el ser humano, siendo capaz de dialogo y participacion, se disocia de sf
mismo, se separa de los otros, se oculta de Dios hasta llegar al aniquilamiento de
la muerte. Si se comprendiera la dramdtica ruptura que genera el pecado, el ser

arbol de vida que esta plantado en las mismas aguas vivas de la vida que es Dios, cuando cae en un pecado
mortal. No hay tinieblas més tenebrosas ni cosa tan oscura y negra que no lo esté mucho masy.

5 IBIDEM. «No querais més saber de que, con estarse el mismo sol que le daba tanto resplandor
y hermosura todavia en el centro de su alma, es como si alli no estuviese para participar de él, con
ser tan capaz para gozar de su Majestad como el cristal para resplandecer en él el sol. Ninguna cosa
le aprovecha; y de aqui viene que todas las buenas obras que hiciere estando asi en pecado mortal,
son de ningln fruto para alcanzar gloria: porque no procediendo de aquel principio que es Dios, de
donde nuestra virtud es virtud, y apartdndonos de él, no puede ser agradable a sus ojos; pues, en fin, el
intento de quien hace un pecado mortal no es contentarle, sino hacer placer al demonio que, como es
las mismas tinieblas, asf la pobre alma queda hecha una misma tiniebla». Este texto teresiano es clave
para entender el pecado y sus efectos.

¢ Cf. TM 2,2. «Yo sé de una persona a quien quiso nuestro Sefor mostrar cémo quedaba un
alma cuando pecaba mortalmente. Dice aquella persona que le parece, si lo entendiesen, no serfa
posible ninguno pecar, aunque se pusiese a mayores trabajos que se pueden pensar por huir de las
ocasiones. Y asf le dio mucha gana que todos lo entendieran; y asi os la dé a vosotras, hijas, de rogar
mucho a Dios por los que estan en este estado, todos hechos una oscuridad y asi son sus obras; porque
asi como [...]».

7 IBIDEM. «l...] de una fuente muy clara lo son todos los arroyicos que salen de ella (como es
un alma que esta en gracia que de aquf le viene ser sus obras tan agradables a los ojos de Dios y de
los hombres porque proceden de esta fuente de vida adonde el alma estd como un arbol plantado en
ella, que la frescura y fruto no tuviera si no le procediere de allf, que esto le sustenta y hace no secarse
y que dé buen fruto)».

¢ IBIDEM. «[...] asf el alma que por su culpa se aparta de esta fuente y se planta en otra de muy
negrisima agua y de muy mal olor, todo lo que corre de ella es la misma desventura y suciedady.

84



humano se expondria a menos ocasiones y viviria méas preocupado de permanecer
en la presencia de Dios. Teresa expresa el dilema humano a través de la oposicién
de términos: «negrisima agua y de muy mal olor», en disyuntiva a «obras tan agra-
dables [...] porque proceden de esta fuente de vida adonde el alma estd como un
arbol plantado en ellay’. Esta contradiccion tan aguda se presenta oculta por el pe-
cado, tapada con una tela que impide la conciencia del mal. Y, aunque Dios habita
dentro, a veces esta velado por la falta, siendo por eso que el ser humano vive en
tinieblas a pesar de contener dentro de si a Dios. El paraiso es primordial y el pecado
no destruye la naturaleza, aunque la debilita; por tanto, hay continuidad y perma-
nencia de lo creacional, la obra buena de Dios, «este castillo [...] perla oriental, este
arbol de vida [...] en un pecado mortal [...] con estarse el mismo sol [...], queda
hecha una misma tiniebla [...] todo [...] es [...] desventura y suciedad».

La antropologa teresiana latente presenta la realidad humana a través del con-
traste luz y tinieblas. El agraciamiento y hermosura del ser humano se opaca al caer
en la oscuridad del pecado, el que cobra fuerza porque el hombre ignora sus efec-
tos. Por lo tanto, el desenmascaramiento del mal es requisito de iluminacién de la
razén en el proceso de conocimiento y explicacién del misterio humano.

En sintesis, Teresa, tras mostrar la obra buena de Dios en el primer capitulo de
la primera morada, seguidamente escribe la otra cara de la moneda en el segundo
capitulo. Asi, el texto TM 2,1 se puede leer como la clave fundamental para en-
tender la concepcion teresiana del pecado y sus consecuencias.

Teresa, con la imagen del pafio muy negro que tapa el sol y el ejemplo de la
sustancia negra —pez— sobre el cristal que, aunque inhibe la funcién, no lo des-
truye, quiere explicar la necesidad de liberacion del ser humano bueno y fragil.
La dignidad y hermosura del ser humano, aunque se oculte por el pecado y sus
secuelas, permanece arraigada en la hondura de la persona', que, gracias a la
salvacion de Jesucristo, posibilita tratar de evitar el pecado, renunciando a una
existencia inhumana y apostando por la vida'.

Dios ha impreso en el ser humano tal dignidad que, aunque el pecado os-
curezca sus capacidades, puede seguir siendo su alteridad. Por tanto, gracias al
didlogo con Dios, el ser humano siempre es invitado a una historia de salvacion

° La autora evoca las imagenes biblicas del arbol que bebe de agua limpia: Sal 1,3; Jr 17,8.

1 Cf. 1M 2,3. La palabra del campo semantico de razén es considerar. En el texto 1M 2,4, las
palabras son: entender (2) y procurar. Afirma la autora en el primer texto dicho: «Es de considerar
aqui que la fuente y aquel sol resplandeciente que esta en el centro del alma no pierde su resplandor
y hermosura, que siempre estd dentro de ella, y cosa no puede quitar su hermosura. Mas, si sobre un
cristal que esta al sol se pusiese un pano muy negro, claro esta que, aunque el sol dé en él, no hard su
claridad operacién en el cristal».

" Cf. TM 2,4. «iOh almas redimidas por la sangre de Jesucristo, entendeos y habed lastima de
vosotras! ¢Cémo es posible que, entendiendo esto, no procurais quitar esta pez de este cristal?».

2 |BIDEM. «Mirad que, si se os acaba la vida, jamés tornaréis a gozar de esta luz. iOh Jests; qué
es ver a un alma apartada de ella; cudles quedan los pobres aposentos del castillo; qué turbados andan
los sentidos, que es la gente que vive en ellos y las potencias, que son los alcaides y mayordomos y
maestresalas, con qué ceguedad, con qué mal gobierno! En fin, como adonde esta plantado el drbol
que es el demonio, ¢qué fruto puede dar?».

85



que comporta lucha contra el mal, negar la negatividad, optando por la positividad
de lo verdadero.

Con esto, se defiende muy intensamente que, en la interioridad humana, pese
al pecado, sigue siempre presente el amor de Dios, debido a que no se puede
usurpar la dignidad del ser humano: «la fuente y aquel sol resplandeciente que
esta en el centro del alma no pierde su resplandor y hermosura». De este modo, lo
primordial —la antecedencia l6gica— es la experiencia de la belleza y el esplendor
del proyecto amoroso; después, el ser humano lo desdice y altera. Dice Teresa que,
si «se pusiese un pano muy negro, claro esta que, aunque el sol dé en él, no hara
su claridad operacién en el cristal». El ser humano que se enfunda, ocultindose a
la verdad de Dios y de si mismo, acaba no percibiendo el poder del pecado. Mi-
nusvalorandolo, vive bajo un manto negro que le impide ver el resplandor del sol
como un efecto del pecado que incapacita para una vida agraciada, a modo de una
sustancia negra y pegajosa que mancha el vidrio: «i[...] entendeos y habed lastima
de vosotras! ¢Cémo es posible que, entendiendo esto, no procurdis quitar esta pez
de este cristal?». El ser humano, alejandose del plan divino, por el que ha sido dado
a la vida, cae en el deterioro de la existencia viviendo en desorientacién y sin capa-
cidad de discernimiento, lo que va contra lo més profundo de su ser; se descubre
como los «pobres aposentos del castillo» en ruinas, «i[...] con qué mal gobierno!».

Se detecta, entonces, una antropologia unificadora de la pluralidad de lo hu-
mano. Asimismo, una antropologia positiva, cuyo optimismo no se anula por el pe-
cado porque se contempla desde la cristologfa como antropologia cumplida. Jests
salva, redime del pecado y propone felicidad por su vida acorde al plan de Dios.
La entrega de JesUs por nosotros puede ser aceptada por el ser humano como pro-
puesta de felicidad. En definitiva, el ser humano bajo el pecado pierde lucidez
para saber que Dios sigue habitando su ser y que su plan divino sigue pujante. La
persona en pecado vive en la oscuridad del mal y se va encaminando a una muerte
que le impide la salvacién de Cristo.

El ser humano, en relacién de comunién con Dios, reconoce su rica y com-
plicada condicién interior' y, tomando conciencia de la negatividad, trata de for-
talecerse, pidiendo la necesaria ayuda para la renuncia al pecado™.

3 Cf. 1M 2,10. La palabra es reflexionar (para entenderse y conocerse). Dice la autora: «Hay
dos ganancias de esto [conocernos, TM 2,9]: la primera, estd claro que parece una cosa blanca muy
mas blanca cabe la negra y, al contrario, la negra cabe la blanca; la segunda es porque nuestro enten-
dimiento y voluntad se hace més noble y més aparejado para todo bien tratando a vueltas de si con
Dios; , si nunca salimos de nuestro cieno de miserias, es mucho inconveniente».

4 IBIDEM. «Asi como decfamos de los que estan en pecado mortal cuan negras y de mal olor
son sus corrientes, asi acd —aunque no son como aquéllas, iDios nos libre!, que esto es compara-
cién— metidos siempre en la miseria de nuestra tierra, nunca el corriente saldra de cieno de temores,
de pusilanimidad y cobardfa; de mirar si me miran, no me miran; si, yendo por este camino, me su-
cederd mal; si osaré comenzar aquella obra; si serd soberbia; si es bien que una persona tan miserable
trate de cosa tan alta como la oracién; si me tendrdn por mejor, si no voy por el camino de todos; que
no son buenos los extremos, aunque sea en virtud; que, como soy tan pecadora, serd caer de més alto;
quizé no iré adelante y haré dafio a los buenos; que una como yo no ha menester particularidades».
También se puede consultar TM 2,14. Palabras del campo semdntico: entender, entrar (4).

86



El ser humano, que por el pecado se encorva sobre si mismo, también puede,
gracias a la alteridad, vivir abierto al didlogo con quien habita su interioridad; asi crece
en conocimiento y amor, y se encamina hacia la salvacién en medio de la realidad con
sus claroscuros. Teresa expresa este proceso desde un lenguaje que tiene sus caracte-
risticas y peculiaridades con respecto al lenguaje de los te6logos’.

La persona va conociéndose gracias al trato con Dios, y se eleva sobre su
propia incapacidad y limitacién: «nuestro entendimiento y voluntad se hace mas
noble y més aparejado para todo bien tratando a vueltas de si con Dios». La aper-
tura amorosa a Dios le descubre la capacidad de salir de si'y el deseo de liberarse
«de nuestro cieno de miserias, [que] es mucho inconvenientey. Dios habita en el
hombre, y también el mal le manipula cuando la realidad de pecado se instala
dentro de la persona. De todas formas, siempre la relacién de apertura a Dios
supone una gran ayuda para el afrontamiento de los conflictos humanos. De tal
modo, el reconocimiento de la fragilidad y la toma de conciencia de los efectos del
pecado posibilitan la aceptacién del miedo ante el fracaso y el orgullo herido por la
poca valoracion: «cieno de temores, de pusilanimidad y cobardia; de mirar si me
miran, no me miran». Con la gracia, es posible la renuncia al mal y la apuesta por
el proceso del conocimiento, aun sabiendo que, pese a su capacidad de recep-
tividad, la persona es propensa a encerrarse y cegarse. En las primeras moradas,
aunque hay mucho sol, también hay tierra en los ojos y falta claridad para el
discernimiento: «si, yendo por este camino, me sucedera mal; si osaré comenzar
aquella obra; si serd soberbia; [...]; que, como soy tan pecadora, [...]; haré dafo
a los buenos; que una como yo no ha menester particularidades.

De ese modo, el misterio del ser humano se teje en relaciones complejas, por
lo que es necesaria la apertura dialogal a Dios, para aprender a recibir lo que no
nace espontdneamente y conduce a una mayor humanizacion.

> Este texto de 1M 2,10, es una muestra de cémo Teresa trata de encontrar un lenguaje que
exprese su experiencia. Para poder entender el lenguaje de la mistica puede ser Gtil consultar los
siguientes articulos. 1. Cf. VON BROCKHUSEN, G. «Lenguaje de la mistica». En: DINZELBACHER,
P Diccionario de la Mistica. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000, pp. 654-658. El articulo de von
Brockhusen siguiendo a Nicolds de Cusa afirma que por medio del lenguaje «otros puedan ser atrai-
dos a la Realidad que irrumpe a través de la palabra creada» (p. 655); Von Brockhusen citando a
Congar «no es el lenguaje del profeta ni del te6logo» y apoydndose en Garrigou-Lagrange, dice que
este lenguaje «sobrepasa los limites de las férmulas de fe» (p. 658). 2. Ademas, cf. BALDINI, M.,
«Lenguaje mistico». En: BORRIELLO, L. y otros. Diccionario de Mistica. Madrid: Editorial San Pablo,
2002, pp. 1049-1053. Dice Baldini que el lenguaje es «un arpén destinado a traer el alma a Dios para
su salvaciény (p. 1049); el lenguaje mistico usa figuras literarias hasta que «encuentra la brutalidad
l6gica de una contradiccion que no se oculta; més ain, que se complace en mostrarse [...] vigorosa
formulacién de algo esencial a la fe cristiana [...] la combinacién de ideas contradictorias [...] en el
mundo de la dualidad crea lingtiisticamente la coincidentia oppositorum (que segln Nicolds de Cusa
era la definicién menos imperfecta de Dios), porque funde en unidad dos imagenes contrastantes o
dos entidades lingtiisticas portadoras de significados conceptuales opuestos [lo que] permite expresar
algo inefable» (pp. 1051-1052). 3. Finalmente, para seguir profundizando puede servir cf. CONGAR,
Y. «Lenguaje de los espirituales y lenguaje de los te6logos». En: Situacion y tareas de la teologia hoy.
Salamanca: Editorial Sigueme, 1970, pp. 163-190. También GARRIGOU-LAGRANCE, R. «Le langage
des spirituels comparé a célui des théologiens». En: La Vie Spirituelle—Supplément, Paris, (VSpS) 41
(1936), pp. 257ss.

87



3.1.1.2. La gratitud por el conocimiento de la salvaciéon

El ser humano puede abrirse a la dificil comprensién de la salvacion, en cuan-
to que descubre en si la capacidad de recibir para irse transformando. Ademas,
no se ignora la fuerza del mal que Jests vence convirtiéndose en victima. Para
ello, Dios ofrece permanentemente su disponibilidad al didlogo en la oracién,
otorgando «contentos y gustos» para que el ser humano confie en El. Asi, el ser
humano, a través de una relacién consciente y cercana a Dios, puede aproximar-
se, olvidandose de si y centrandose en la presencia de Dios, al conocimiento del
misterio salvador'®.

La razén puede llegar a entender la cooperacion entre la accién de Dios' y
el esfuerzo humano por avanzar en el proceso de conocimiento de la salvacion
y, por eso, el ser humano se abre a la posibilidad del encuentro salvador con el
Sefor'. Gracias a este encuentro dialogal, el ser humano, aunque con miedo y
duda, puede irse capacitando para la integridad® y, al ponerse al servicio obede-
ciendo?', va reconociendo la gracia como presencia de Dios en su fragilidad?. Al

% Cf.3M1,17y3M 1,3y3M 2,1; 4M 1,4 y 4M 1,14; 4M 3,5 y 4M 3,6. En la introduccién de
esta segunda parte se ha sefalado que la positividad de la creacién permanece en la salvacién ya que
el Dios salvador no suprime ni reemplaza al Dios creador, es el mismo Padre de Jesucristo empefiado
en la comunicacién de su amor para que el ser humano pueda llegar a su plenitud. La creacién nece-
sita salvacion para llegar a plenitud.

7 Cf. 3M 1,1. «A los que por la misericordia de Dios han vencido estos combates y con la per-
severancia entrado a las terceras moradas, ¢qué les diremos, sino bienaventurado el varén que teme al
Senor? (Sal 111,1)».

'8 IBIDEM. «No ha sido poco hacer su Majestad que entienda yo ahora qué quiere decir el
romance de este verso a este tiempo, seglin soy torpe en este caso. Por cierto, con razén le llama-
remos bienaventurado, pues si no torna atras, a lo que podemos entender, lleva camino seguro de
su salvaciony.

19 |BIDEM. «Aqui veréis, hermanas, lo que importa vencer las batallas pasadas, porque tengo por
cierto que nunca deja el Sefior de ponerle en seguridad de conciencia, que no es poco bien; digo en
seguridad, y dije mal; que no la hay en esta vida y por eso siempre entended que digo: si no torna a
dejar el camino comenzado».

2 Cf. 3M 1,3. «Por cierto, hijas mias, que estoy con tanto temor escribiendo esto que no sé
cémo lo escribo ni cémo vivo cuando se me acuerda, que es muy muchas veces. Pedidle, hijas mfas,
que viva su Majestad en mf siempre, porque, si no es asi, ¢qué seguridad puede tener una vida tan
mal gastada como la mia? Y no os pese de entender que esto es asi, como algunas veces lo he visto en
vosotras cuando os lo digo, y procede de que quisierais que hubiera sido muy santa, y tenéis razén;
también lo quisiera yo; mas, ¢qué tengo de hacer si lo perdi por sola mi culpa?.

2 IBIDEM. «Que no me quejaré de Dios que dej6 de darme bastantes ayudas para que se
cumplieran vuestros deseos; que no puedo decir esto sin lagrimas y gran confusién de ver que escriba
yo cosa para las que me pueden ensefar a mi. Recia obediencia ha sido; plega el Sefior que pues se
hace por él, sea para que os aprovechéis de algo porque le pidéis perdone a esta miserable atrevida.
Mas bien sabe su Majestad que sélo puedo presumir de su misericordia, y ya que no puedo dejar de ser
la que he sido no tengo otro remedio sino llegarme a ella y confiar en los méritos de su Hijo y de la
Virgen, madre suya, cuyo hébito indignamente traigo y traéis vosotras.

22 |BIDEM. «Alabadle, hijas mfas, que lo sois de esta Sefiora verdaderamente y asf no tenéis para
qué os afrentar de que sea yo ruin, pues tenéis tan buena madre; imitadla y considerad qué tal debe
ser la grandeza de esta Sefiora y el bien de tenerla por patrona, pues no han bastado mis pecados y ser
la que soy para deslustrar en nada esta sagrada orden».

88



mismo tiempo, también descubre la tentacién y puesta a prueba de personas ma-
duras?® a las que resulta muy dificil orientar adecuadamente en el camino hacia la
salvacién transformadora*.

Esta relacion dialogante entre Dios y el hombre ayuda a la configuracién
plena de la persona. El ser humano, recibiendo el don de Dios, puede ir experi-
mentando la salvacién, y, asumiendo la ambigtiedad del proceso, se le invita a ser
participe en el proyecto salvador.

La persona puede vivenciar la salvacion como don divino para avanzar en
el proceso de conocimiento que va realizando a lo largo de su existencia: «A los
que por la misericordia de Dios han vencido estos combates [...] les diremos,
[...] lleva(n) camino seguro de su salvacion [...] si no torna a dejar el camino
comenzado». La persona, ante la gran propuesta salvifica, experimenta la propia
inconsistencia desde la cual pide la presencia de Dios: «estoy con tanto temor
escribiendo esto [...]. Pedidle, hijas mias, que viva su Majestad en mi siempre». La
autora es consciente de la dificultad de vivir la voluntad de Dios y de entender la
gracia, por lo que necesita tiempo y condiciones apropiadas para la comprensién
de la oferta amorosa. Aun asi, la condicién humana anhela la entrega a un pro-
yecto de felicidad que solo Dios puede proporcionar: «sabe su Majestad que sélo
puedo presumir de su misericordia, y [...] llegarme a ella y confiar en los méritos
de su Hijo». Afirma Teresa que la «recia obediencia» y la confianza acrecientan
la conciencia de la presencia de Dios, que, en la debilidad humana, puede hacer
surgir la alabanza y la alegria de tal modo que la limitacién humana no desdice la
grandeza divina: «Alabadle, hijas mfas, [...] pues no han bastado mis pecados y ser
la que soy para deslustrar en nada». La persona crece en el conocimiento de si y
en la unificacién personal, si tiene en cuenta las tensiones suscitadas por las luchas
interiores. Lo que deviene en la estabilidad personal, la seguridad y firmeza en un
periodo existencial que se ha de armonizar con la prueba provocadora de la in-
tranquilidad ante los conflictos que pueden llevar a sucumbir en la tentacién: «Yo
he conocido algunas almas, [...] que han [...] vivido muchos aios en esta rectitud
y concierto alma y cuerpo [...]. Probarlos su Majestad en cosas no muy grandes, y
andar con tanta inquietud».

Teresa cree que la prueba es necesaria para la purificacion, ya que, a través de
ella, es posible descubrir cémo Dios salva desde la impotencia y la debilidad (Mc
14,32-43); es decir, Dios, asumiendo lo mas fragil, realiza la salvacién por el Espiritu
(Rm 5,3-5). La autora sabe que el llamamiento divino es universal y la respuesta
humana es libre, pues, aunque la recomendacién va implicita en los términos de

2 Cf. 3M 2,1. Yo he conocido algunas almas, y aun creo que puedo decir hartas, de las que
han llegado a este estado y estado y vivido muchos afios en esta rectitud y concierto alma y cuerpo
a lo que se puede entender, y después de ellos que ya parece habfan de estar sefores del mundo, al
menos bien desengaiados de él».

24 |BIDEM. ... probarlos su Majestad en cosas no muy grandes, y andar con tanta inquietud y
apretamiento de corazén que a mi me trafan tonta y aun temerosa harto pues darles consejo no hay
remedio, porque, como ha tanto que tratan de virtud, paréceles que pueden ensefar a otros y que les
sobra razén en sentir aquellas cosas».

89



la propuesta —muerte y vida—, no se atenta contra la libertad, que no es neutra,
por sugerir el bien conveniente para el ser humano®. Teresa vierte una antropologia
unitaria en la que todo el ser humano resulta involucrado, por lo cual el autocono-
cimiento, desde la apertura a Dios, va orientando hacia la salvacion a través de la
purificacién y la conversion a la humildad, al desasimiento y a la confianza.

El ser humano, cuando logra su objetivo en la relacién con el otro y con el
mundo, experimenta una razonable alegria®®. Por eso, el empefo en las relaciones
interpersonales y en los compromisos histéricos puede dar lugar a los contentos? vy,
también, se pueden vivenciar los gustos®. Por lo tanto, la vida del hombre puede ser
agraciada con lo que necesita, la presencia de Dios, que otorga la paciencia espe-
ranzada® para ir adquiriendo el conocimiento del proyecto salvador®°.

El misterio humano se atisba en el &mbito del didlogo con Dios. En esa rela-
cion, el ser humano va descubriendo que Dios le concede la gracia para compro-
meterse en la historia e ir cooperando en la salvacion.

Sin perjuicio de lo anterior, la comunicacién de la interioridad resulta dificil,
pero de todos modos se explica el significado y la diferencia entre dos experiencias
interiores —contento y gusto— en las que Dios se acerca al ser humano®'. El con-
tento emerge ante el propésito conseguido, tanto en la relacién interpersonal como

» Esto lo expresa bien el articulo de ORBE, A. «El dilema entre la vida y la muerte». Gregoria-
num, 51 (1990), pp. 305-365 (I parte) y pp. 509-536 (Il parte). Especialmente p. 307.

%6 Cf. 4M 1,4. «Pues hablando de lo que dije que diria aqui de la diferencia que hay entre con-
tentos en la oracién o gustos, los contentos me parece a mi se pueden llamar los que nosotros adqui-
rimos con nuestra meditacion y peticiones a nuestro Sefior, que procede de nuestro natural, aunque
en fin ayuda para ello Dios, que hase de entender en cuanto dijere que no podemos nada sin él, mas
nacen de la misma obra virtuosa que hacemos y parece a nuestro trabajo lo hemos ganado y con razén
nos da contento habernos empleado en cosas semejantes.

7 |BIDEM. «Mas, si lo consideramos, los mismos contentos tendremos en muchas cosas que
nos pueden suceder en la tierra, asi en una gran hacienda que de presto se provea alguno, como de
ver una persona, que mucho amamos, de presto; como de haber acertado en un negocio importante
y cosa grande de que todos dicen bien; como si a alguna le han dicho que es muerto su marido o
hermano o hijo y le ve venir vivon.

2 |BIDEM. «Yo he visto derramar ldgrimas de un gran contento y aun me ha acaecido alguna
vez. Paréceme a mi que, asi como estos contentos son naturales, asi en los que nos dan las cosas de
Dios, sino que son de linaje mas noble, aunque estotros no eran tampoco malos. En fin, comienzan de
nuestro natural mismo y acaban en Dios. Los gustos comienzan de Dios y siéntelos el natural y goza
tanto de ellos como gozan los que tengo dichos y mucho mas. iOh JesUs, y qué deseo tengo de saber
declararme en esto!; porque entiendo, a mi parecer, muy conocida diferencia y no alcanza mi saber a
darme a entender; ihagalo el Sefor!».

2 Cf. 4M 1,14. «Hay mds y menos en este estorbo conforme a la salud y a los tiempos; padezca
la pobre alma aunque no tenga en esto culpa, que otras haremos por donde es razén que tengamos
paciencia. Y porque no basta lo que leemos y nos aconsejan, que es que no hagamos caso de estos pen-
samientos, para las que poco sabemos no me parece tiempo perdido todo lo que gasto en declararlo mas
y consolaros en este caso; mas hasta que el Sefior nos quiera dar luz, poco aprovecha.

30 |BIDEM. «Mas es menester y quiere su Majestad que tomemos medios y nos entendamos y lo
que hace la flaca imaginacién y el natural y demonio no pongamos la culpa al almay.

1 Cf. SERRANO, A. «Contentarse con la finitud o atreverse a gustar la trascendencia. Aproxima-
cién al dilema de la razén en Santa Teresa de Avila». Teologia y Vida, 47 (2006), pp. 575-613.

90



en la actividad comprometida, y por ende es el resultado de un logro humano:
«procede de nuestro natural, [...], nacen de la misma obra virtuosa que hacemosy;
y el gusto es una realidad procedente de Dios, es mas elevado y profundo, «co-
mienzan de Dios y siéntelos el natural [...] son de linaje més noble». El contento es
la alegria vivida por la fidelidad al proyecto de Dios, y el gusto es la alegria recibida
gratuitamente de Dios, por la permanencia en la unién con El. De esta manera, el
ser humano puede comprender la globalidad Gnicamente desde una vision amplia,
a largo plazo, integradora, y que, a su debido momento, conocerd y alcanzard la
visién total, en duracién, extension y profundidad: «es razén que tengamos pacien-
cia». Se trata de diferenciar lo fundamental de lo accesorio y, objetivando, esperar el
tiempo propicio para entender que el esfuerzo cobra sentido sélo si se comprende
el amor de Dios como el fundamento y sentido de la existencia: «mas hasta que
el Sefor nos quiera dar luz, poco aprovecha». Para comprender y vivir el proyecto
salvador, se necesita la formacion y el contraste que preparan para no deslumbrarse
por la luz que Dios irradia; pues El concede Gnicamente cuando el ser humano
puede asumir el don. Por eso, la persona puede esperar la luz del Sefior que ilumina
el camino guidndola hacia la plenitud: «es menester y quiere su Majestad que to-
memos medios y nos entendamos y [...] no pongamos la culpa al almay. Teresa vive
todo esto en un contexto histérico que interpreta desde su realidad existencial®2.

La armonia entre la accién de Dios y el hombre desentraiia la hondura humana
y refleja una antropologia integradora inclusiva de los dos movimientos: del hombre
a Dios, contento, y de Dios al hombre, gusto. Se trata de un pensar optimista por-
que el resultado de ambas acciones es la alegria experimentada desde la realidad
histérica y cotidiana, y la alegria profunda que Dios regala inmerecidamente.

Teresa invita a la aspiracién por el gusto sin negar el contento. El primero es
gozo intenso y colmado recibido de la presencia divina. Sin embargo, este no niega
el segundo, que es gozo ocasionado por la participacién con Dios en su proyecto
salvador que va acercando el Reinado de Dios. Ambas vivencias estimulan el co-
nocimiento del misterio del ser humano, lo que supone la apropiacién de la finitud
que proporciona la lucidez para dejarse encontrar por el Dios que busca.

El ser humano, desde la humildad y el silencio, puede acoger el don gratuito
cuando se confia en Dios*, y se hace lo mas consciente posible de su gracia®.

32 En el tiempo que escribe esta cuarta morada se entera de la muerte de Nicolds Ormaneto,
nuncio papal que defendia la reforma teresiana. Este acontecimiento fue un gran drama en la vida de
Teresa, Cf. ALVAREZ, T. Cuia al interior del Castillo..., p. 75.

3 Cf. 4M 3,5. «Ya puede ser que yo me engafne, mas voy por estas razones: la primera, que
en esta obra de espiritu, quien menos piensa y quiere hacer, hace mas; lo que habemos de hacer
es pedir como pobres necesitados delante de un grande y rico emperador y luego bajar los ojos y
esperar con humildad. Cuando por sus secretos parece que entendemos que nos oye, entonces es
bien callar, pues nos ha dejado estar cerca de él, y no serd malo procurar no obrar con el entendi-
miento, si podemos, digo».

34 |BIDEM. «Mas si este Rey alin no entendemos que nos ha oido ni nos ve, no nos hemos de
estar bobos, que lo queda harto el alma cuando ha procurado esto y queda mucho més seca, y por
ventura mas inquieta la imaginacién con la fuerza que se ha hecho a no pensar nada; sino que quiere
el Senor que le pidamos y consideremos estar en su presencia, que él sabe lo que nos cumple. Yo no

91



La disposicion a la receptividad del don facilita el propio conocimiento, es decir, la
entrega en Dios, junto al abandono del propio esfuerzo, posibilita que el ser humano
pueda gozar de Dios*; para lo que necesita centrarse en El y olvidarse de si*°.

Es asi como el didlogo intimo del ser humano con Dios puede capacitarle
para recibir la salvacién, lo que provoca la gratuidad y la apertura al conocimiento
de Dios para vivir activamente la presencia divina®.

Ademas, el proceso de conocimiento y crecimiento en la vida interior se realiza
sin pretensiones desmesuradas, es decir, como indigente desprovisto de todo ante el
Dios que dona, gratuitamente, lo Gnico fundamental e imprescindible. El sentido de la
existencia humana se pide y se espera como el publicano (Lc 18,13). Dice la autora:
«en esta obra de espiritu, quien menos piensa y quiere hacer, hace mas». La presencia
silenciosa y la cercania de Dios provocan el deseo de recibir y gozar la gracia ante lo
que el entendimiento enmudece. Pero, cuando la fe ain no vive la experiencia de
encuentro comunicativo, se cree que Jesucristo, el Amado, ni ve ni oye; y, entonces,
es imprescindible la reflexién y la peticién insistente: «quiere el Sefor que le pidamos
y consideremos estar en su presencia, que él sabe lo que nos cumple». La entrega
en la voluntad divina supone que Dios pase a ser el centro; su Palabra y su Amor
envolvente y sustentador. Asf, de este modo, se recibe més de lo esperado: «dejarse el
alma en las manos de Dios, haga lo que quisiere de ella, con el mayor descuido de su
provecho que pudiere y mayor resignacion a la voluntad de Dios». Cuando el hombre
solo busca a Dios, todo lo demds sobra porque se recibe por afadidura: «da una luz
en el conocimiento tan sobre la que podemos alcanzar.

Se detecta una antropologfa buscadora de equilibrio entre la accién de Dios
libre, gratuita y la respuesta insistente del ser humano. De tal modo, la persona acepta
que todo depende de ella 'y, a la vez, todo se recibe gratis. La entrega confiada en
Dios, como el barro en las manos del alfarero (Jr 18,3-6), se despreocupa del propio
provecho y utilidad y va creciendo en libertad y en la desposesién de si para la recep-
tividad de Dios, «Dios las ponga [potencias] en otro [trabajo] mayor.

puedo persuadirme a industrias humanas en cosas que parece puso su Majestad limite y las quiso dejar
para si; lo que no dejé otras muchas que podemos con su ayuda, asi de penitencias, como de obras,
como de oracion, hasta donde puede nuestra miseria».

3 Cf. 4M 3,6. «La segunda razén es que estas obras interiores son todas suaves y pacfficas, y hacer
cosa penosa antes dafa que aprovecha. Llamo penosa cualquier fuerza que nos queramos hacer, como seria
pena detener el huelgo; sino dejarse el alma en las manos de Dios, haga lo que quisiere de ella, con el mayor
descuido de su provecho que pudiere y mayor resignacion a la voluntad de Dios. La tercera es que el mismo
cuidado que se pone en no pensar nada, quiza despertard el pensamiento a pensar muchoy.

% |BIDEM. «La cuarta es que lo més sustancial y agradable a Dios es que nos acordemos de su
honra y gloria y nos olvidemos de nosotros mismos y de nuestro provecho y regalo y gusto. Pues écémo
esta olvidado de sf el que con mucho cuidado esta que no se osa bullir ni aun deja a su entendimiento
y deseos que se bullan a desear la mayor gloria de Dios ni que se huelgue de la que tiene? Cuando su
Majestad quiere que el entendimiento cese, octipale por otra manera y da una luz en el conocimiento
tan sobre la que podemos alcanzar, que le hace quedar absorto, y entonces, sin saber cémo, queda
muy mejor ensefiado que no con todas nuestras diligencias para echarle mas a perder. Que pues Dios
nos dio las potencias para que con ellas trabajdsemos, y se tiene todo su premio, no hay para qué las
encantar sino dejarlas hacer su oficio hasta que Dios las ponga en otro mayor».

%7 La Escritura lo expresa en la experiencia del Tabor (Mc 9, 2-8; Mt 17, 4-7).

92



3.1.2. La relatividad del conocimiento humano

El ser humano, desde lo provisorio de su conocimiento —perplejo, contra-
dictorio, limitado y, en definitiva, necesitado de salvacion—, puede acceder a
la salvacién transformadora. De ese modo, la duda razonable de todo proceso
cognoscitivo se puede convertir en confianza en Dios, cuando el ser humano
abierto a la Palabra de Dios descubre criterios que le llevan a vivir salvado en
esperanza’®.

3.1.2.1. La fragilidad acoge la revelacién salvadora

La persona se dispone existencialmente para la escucha de la Palabra, y aco-
giéndola resulta que su condicién finita se ve desbordada por la infinitud de la
presencia divina®’.

El ser humano vive con certeza la experiencia de la unién con Dios que es
vivencia de salvacion*® aunque no logra comprender total y plenamente el miste-
rio de Dios*'. Ademads, la persona, aun cuando solo desea y busca la voluntad de
Dios, puede enganarse*> porque no hay total evidencia de fidelidad, por lo que
es posible la traicion®.

3% Para el pensar unitario teresiano la salvacion transformadora es concrecién de la creacion amada:
es afirmar que Dios salva y crea permanentemente. La mistica soterioldgica teresiana aflora desde su razén
y entiende que la finitud es amada, permanece y estd necesitando un encuentro que le lleve a la infinitud.
La creacién se profundiza en la encarnacién de Dios en Cristo. De ese modo, en el encuentro con
Cristo el ser humano ratifica que el Dios que se humana y que resucita a Jesus, es el Dios de la creacién
amada; la que estd anhelante de una vida plena y necesitada de un salvador. Teresa comunica una vi-
sién integral y sobria de su experiencia de salvacién transformadora. Es lo que se pretende sistematizar
del pensar teresiano en un momento diferente al que ella lo comunica. Para nuestra autora el Dios
trinitario que envia al Hijo por el Espiritu es creador, salvador y consumador.

¥ Cf.5M 1,11y 5M 4,7, 6M 1,4y 6M 3,5.

4 Cf. 5M 1,11. «No os habéis de engafar pareciéndoos que esta certidumbre queda en forma cor-
poral como el cuerpo de nuestro Sefor Jesucristo esta en el Santisimo Sacramento, aunque no le vemos;
porque aca no queda asf sino de sola la divinidad. Pues ¢écémo lo que no vimos se nos queda con esa
certidumbre? Eso no lo sé yo; son obras suyas; mas sé que digo verdad, y quien no quedare con
esta certidumbre, no dirfa yo que es unién de toda el alma con Dios sino de alguna potencia y otras
muchas maneras de mercedes que hace Dios al alma».

“ IBIDEM. «Hemos de dejar en todas estas cosas de buscar razones para ver cémo fue; pues no
llega nuestro entendimiento a entenderlo, ¢para qué nos queremos desvanecer? Basta ver que es todo-
poderoso el que lo hace; y pues no somos ninguna parte por diligencias que hagamos para alcanzarlo
sino que es Dios el que lo hace, no lo queramos ser para entenderloy.

42 Cf. 5M 4,7. «Podréisme preguntar o estar con duda de dos cosas: la primera que si estd el alma
tan puesta con la voluntad de Dios, como queda dicho, que écémo se puede enganar?, pues ella en todo
no quiere hacer la suya. La segunda, ¢por qué vias puede entrar el demonio tan peligrosamente que se
pierda vuestra alma, estando tan apartadas del mundo y tan llegadas a los sacramentos y en companta,
podemos decir, de dngeles, pues por la bondad del Sefor todas no traen otros deseos sino de servirle y
agradarle en todo?».

# IBIDEM. «[...] que ya los que estdn metidos en las ocasiones del mundo, no es mucho. Yo
digo que en esto tenéis razén, que harta misericordia nos ha hecho Dios; mas cuando veo, como
he dicho, que estaba Judas en compaiia de los apéstoles y tratando siempre con el mismo Dios y
oyendo sus palabras, entiendo que no hay seguridad en esto».

93



El ser humano tiene posibilidad de relacionarse con Dios desde su realidad
finita sin la pretension de querer ser Dios y aceptando la perplejidad ante el po-
der del mal. Asi, el didlogo con Dios capacita para ser protagonista en la lucha y
participar en el proceso de la salvacion.

La presencia de Dios otorga un tipo de seguridad que va mas alla de la im-
presion producida en nuestros sentidos. En la experiencia de unién con Dios,
se recibe un conocimiento indudable y claro, aunque no se sepa expresar ade-
cuadamente: «Eso no lo sé yo; son obras suyas; mas sé que digo verdad, y quien
no quedare con esta certidumbre, no dirfa yo que es unién de toda el alma con
Dios». Esta gracia se vive como firme adhesion de la mente a la persona divina
que se presenta y manifiesta como innegable al sujeto; pues se trata de un modo
de sabidurfa de la verdad. Por eso, se desaconseja el indtil esfuerzo de perseguir
algo que desborda la capacidad humana; no se puede entender ni se sabe cémo
fue. Se invita a la apertura a un nuevo modo de comprensién por la experiencia
que amplia el conocimiento légico racional. La fe y la confianza en Dios revelan
que la salvacién se entiende cuando se vive, y solo a posteriori puede ser comu-
nicada. Esta propuesta teresiana implica irse conformando a la voluntad de Dios,
y, sabiendo que la mentira se enmascara con apariencia de verdad, se requiere
vigilancia porque nada garantiza la permanencia en la comunién con Dios. Una
vida sin pretensiones mundanas no conduce sin més a la fidelidad; tampoco al-
gunas primicias de lo definitivo aportan certidumbre de perseverancia hasta el
final evitando la traicién. Por lo tanto, es necesario el alimento de la fe, para que
crezca y evolucione acorde al resto de las realidades que configuran lo humano.
La persona vive expuesta al pecado y cabe la posibilidad de la pérdida de la fe y
la vocacién como se expresa en el personaje de Judas que, en «compania de los
apostoles y tratando siempre con el mismo Diosy, se aparta y traiciona.

Se detecta una antropologfa unitaria en que todo el ser humano se une con
Dios y esa experiencia proporciona una gran certidumbre aunque no se sepa dar
razones. Este anticipo del misterio divino, ya aqui y ahora, invita a la participacién
en el proyecto salvador de Dios, abriéndose confiadamente a la gracia de Dios.

La persona, consciente de su capacidad y de su limitacién, sabe que todo
lo bueno viene de Dios* y es capaz de relativizar las calumnias en funcién de la
realizacion del plan salvador®. Ademds, Dios regala un tipo especifico de gracia

# Cf. 6M 1,4. Yo sé de una persona que tuvo harto miedo no habfa de haber quien la confe-
sase, seglin andaban los cosas, que por ser muchas no hay para qué me detener; y es lo peor que no
pasan de presto sino que es toda la vida y el avisarse unos a otros que se guarden de tratar personas
semejantes. Diréisme que también hay quien diga bien. iOh hijas, y qué pocos hay que crean ese bien
en comparacién de los muchos que abominan! iCudnto més que ése es otro trabajo mayor que los
dichos!; porque, como el alma ve claro que, si tiene algln bien, es dado de Dios y en ninguna manera
no suyo, porque poco antes se vio muy pobre y metida en grandes pecados».

“ |BIDEM. «[...] este un tormento intolerable, al menos a los principios, que después no
tanto, por algunas razones: porque la experiencia le hace claro ver que tan presto dicen bien como
mal, y asi no hace mas caso de lo uno que de lo otro; la segunda, porque le ha dado el Sefior mayor
luz de que ninguna cosa es buena suya, sino dada de su Majestad, y como si la viese en tercera
persona, olvidada que tiene alli ninguna parte, se vuelve a alabar a Dios; la tercera, si ha visto

94



—el habla— que ayuda a descubrir en la Palabra de Dios los criterios de discerni-
miento*® y suministra certeza consoladora en situaciones complejas®.

Se aborda la relacién dialogante con Dios mediada por la Palabra, y, a través
de ella, el ser humano se puede ir haciendo consciente de los dones recibidos.
Esta experiencia de la gracia ayuda a no caer en tentacién y a asumir que la salva-
cién acontece en la finitud.

La autora declara, en Vida 28, que nadie le querfa confesar. Este lamento
es una denuncia a los confesores que generan culpabilidad en los fieles. Ella
siente el rechazo y la estigmatizacién excluyente de quienes se preocupan mas
de si mismos, para no caer bajo sospecha ante la Inquisiciéon, que de cuidar
el Pueblo de Dios que se les ha encomendado. Ademas de los que censuran y
murmuran, estan los pocos que, hablando bien, también causan «iotro trabajo
mayor que los dichos!; porque, como el alma ve claro que, si tiene algin bien,
es dado de Dios y en ninguna manera no suyo. Asi, la autora vive un tormento
intolerable que no la aplasta, sino que la estimula para situar la experiencia
dolorosa en el debido lugar. De este modo, la vivencia dolorosa que en ocasio-
nes provoca la realidad mundana se contrasta con el consuelo de la Palabra de
Dios. Una sola Palabra meditada y que vaya empapando la interioridad ilumi-
na mejor la existencia que todas las doctas y cultas argumentaciones. Cuando
Dios personalmente dice «no tengas pena», aquieta el &nimo y concede la lu-
cidez para la conversién. La revelacion del nombre de Dios, «yo soy, no hayas
miedo», colma al ser humano, haciendo perder el temor, despejando dudas
y dando gran paz y sosiego en medio de la externa tribulacién y persecucion.
La recepcion de la Palabra divina en medio de las dificultades posibilita la
confianza en la adecuada resolucién de los problemas porque la voluntad de
Dios siempre se cumple, aunque sea por caminos tortuosos, «se sosiegue que
todo sucedera bieny.

algunas almas aprovechadas de ver las mercedes que Dios la hace, piensa que tomé su Majestad
este medio de que la tuviesen por buena, no lo siendo, para que a ellas le viniese bien; la cuarta,
porque como tiene mas adelante la honra y gloria de Dios que la suya, quitase una tentacién que
da a los principios, de que esas alabanzas han de ser para destruirla, como, como ha visto algunas,
y dasele poco de ser deshonrada a trueco de que siquiera una vez sea Dios alabado por su medio;
después, venga lo que viniere.

4 Cf. 6M 3,5. «Pues tornando a lo primero: que venga de lo interior, que de lo superior, que de
lo exterior, no importa para dejar de ser de Dios. Las més ciertas sefiales que se pueden tener, a mi pa-
recer, son éstas: la primera y mas verdadera es el poderio y sefiorio que traen consigo, que es hablando
y obrando; declarome més: estd un alma en toda la tribulacién y alboroto interior que queda dicho
y oscuridad del entendimiento y sequedad; con una palabra de éstas que diga solamente: «no tengas
penay, queda sosegada y sin ninguna, y con gran luz, quitada toda aquella pena con que le parecia
que todo el mundo y letrados que se juntaran a darle razones para que no la tuviese, no la pudieran
con cuanto trabajaran quitar de aquella afliccion.

#7 IBIDEM. «Estd afligida por haberle dicho su confesor y otros que es espiritu del demonio el
que tiene, y toda llena de temor: y con una palabra que se le diga s6lo: «Yo soy, no hayas miedoy,
se le quita del todo, y queda consoladisima, y pareciéndole que ninguno bastara a hacerla creer otra
cosa. Esta con mucha pena de algunos negocios graves que no sabe cémo han de suceder: entiende
que se sosiegue, que todo sucedera bien; queda con certidumbre y sin pena. Y de esta manera otras
muchas cosasy.

95



Asi, la relacién agraciante con Dios fortalece la condicién humana buena 'y
fragil, en medio de la incertidumbre y la mediocridad. La Palabra de Dios exce-
de lo humano y da lucidez ante la dificultad para no temer la critica. También
otorga consuelo y, sobre todo, genera confiado sosiego. Esta es la conclusién
que transmite la vida y la obra de Teresa para que cada creyente se haga dispo-
nible al Sefor.

3.1.2.2. Una experiencia armonizadora de contrarios

Teresa afirma que es posible comprender la accion de Dios y aporta razones
para reconocerla, asegurando que no es engarno, ni antojo, ni melancolia. La ex-
periencia de la gracia puede unir lo diverso y transforma al ser humano, posibili-
tando un conocimiento muy especial que ilumina y ayuda a interpretar el anhelo
de unioén con Dios*.

El ser humano puede comprender la presencia amorosa de Dios desde la vi-
vencia de la armonizacion de los contrarios* que acontece en la hondura del ser,
provocando la conversién que le conduce a la opcién fundamental®. La relacién
con Dios sobreviene de una manera contundente®' que no se confunde con enfer-
medades®?, y se manifiesta como una experiencia razonable®:.

El didlogo del ser humano con Dios requiere la capacidad de dar razén con la
propia existencia de esta experiencia interpersonal con Dios; es una relacién que
le va transformando, haciéndole sujeto activo en la historia de salvacién.

Teresa afirma la certeza de la presencia amorosa de Dios, cuando visita y
revoluciona a la persona en sus entraiias provocando la conversién. Por tanto,
Teresa vive la salvacién como encuentro con el resucitado, que la libera de la
negatividad, tempestad, junto con una propuesta de felicidad que le resulta

# Cf.6M 2,6 y 6M 2,7; 6M 4,9y 6M 4,17 y 6M 6,6.

4 Cf. 6M 2,6. «Podrad ser que reparéis en cdmo mds en esto que en otras cosas hay seguridad. A
mi parecer por estas razones: la primera, porque jamés el demonio debe dar pena sabrosa como ésta;
podré él dar el sabor y deleite que parezca espiritual, mas juntar pena, y tanta, con quietud y gusto del
alma, no es de su facultad; que todos sus poderes estan por las afueras, y sus penas cuando él las da
no son, a mi parecer, jamas sabrosas ni con paz, sino inquietas y con guerray.

5 |BIDEM. «La segunda, porque esta tempestad sabrosa viene de otra regién de las que él pue-
de seforear. La tercera, por los grandes provechos que quedan en el alma, que es lo mas ordinario
determinarse a padecer por Dios, y desear tener muchos trabajos, y quedar muy mas determinada a
apartarse de los contentos y conversaciones de la tierra y otras cosas semejantes».

5T Cf. 6M 2,7. «El no ser antojo, esta muy claro; porque, aunque otras veces lo procure, no
podrd contrahacer aquello; y es cosa tan notoria que en ninguna manera se puede antojar, digo
parecer que es, no siendo, ni dudar de que es; y, si alguna quedare, sepan que no son éstos ver-
daderos impetus, digo, si dudare en si le tuvo o si no; porque asi se da a sentir como a los oidos
una gran voz.

52 |BIDEM. «Pues ser melancolia no lleva camino ninguno, porque la melancolia no hace y fabri-
ca sus antojos sino en la imaginacion; estotro procede de lo interior del alma.

53 |BIDEM. Ya puede ser que yo me engafie, mas hasta ofr otras razones a quien lo entienda,
siempre estaré en esta opinién, y asi sé de una persona harto llena de temor de estos enganos, que de
esta oracién jamas le pudo tener».

96



sabrosa. La experiencia de la soteriologia teresiana es don de Dios que posibilita
una existencia agraciada y estimula a determinarse, lo que la autora sostiene
dando tres razones. El primer argumento es que Gnicamente puede ser obra de
Dios esta armonizacién de los contrarios, unién de realidades opuestas como
signo de la salvacién: «juntar pena, y tanta, con quietud y gusto del alma». La
segunda razén es que la gracia salvadora es regalo extraordinario: «tempestad
sabrosa viene de otra regién». Y la tercera argumentacion, de que es presencia
de Dios, son los efectos que produce, «grandes provechos que quedan en el
almay, es la audacia a un compromiso radical por Dios, y relativizar lo demas:
«desear tener muchos trabajos, y quedar muy més determinada apartarse de los
contentos y conversaciones de la tierra y otras cosas semejantesy. Acontece, asf,
una presencia que no fomenta la huida de la realidad, sino, por el contrario,
renunciando al mal, se capacita para lo maximo: «determinarse a padecer por
Dios» en el empeio de ser coparticipe en la salvacion transformadora. La gracia
de Dios se manifiesta en la apuesta por un estilo de vida arriesgado y compro-
metido al servicio del Reino. Entonces, la vida, inserta en la realidad del mundo,
ocasiona inquietud y angustia, por lo que el vivirla bajo la gracia resulta ser
costosa y gozosa a la vez™.

Esta experiencia de Dios para Teresa no es engaiio y no hay lugar para la duda.
El ser humano decide cada dia el tipo de existencia que desea. Por eso, la autora
invita a afirmarse en Dios, en quien no hay confusién. Ademas, el don de Dios
no es, tampoco, artificio imaginativo equiparable con ciertos efectos psicoldgicos:
«El no ser antojo estd muy claro; [...] porque asi se da a sentir como a los oidos
una gran voz». De este modo, la presencia de Dios en la hondura humana es ve-
rificable en la armonia y la transformacién resultante, siempre que se destierre el
miedo y el ser humano se atreva al conocimiento. Por eso, el didlogo razonado,
para confrontar los efectos de la experiencia de Dios con personas capacitadas,
ayuda en el proceso de la conversién personal: «mas hasta ofr otras razones a
quien lo entienda, siempre estaré en esta opinién, [...] esta oracién jamés le pudo
tener [temor]».

Se afirma, en consecuencia, que la oracién es una relaciéon con Dios recono-
cible, razonable y transformadora, porque conduce al conocimiento de si mismo
y porque capacita para la opcién por un estilo de vida que hace feliz a la persona
al participar del proceso de salvacion.

>+ Se puede profundizar el tema en NOEMI, J., «Modelos de fuga temporis». En: Esperanza en
busca de Inteligencia. Atisbos teoldgicos. Santiago: Ediciones Universidad Catélica de Chile, 2005,
pp- 46-49. Aqui se afirma que el escapismo mistico es una forma de soslayar las preguntas fundamen-
tales de la existencia mediante «una correlacién entre simplificacion de las preguntas que plantea
la inmanencia histérica y precipitado recurso a la trascendencia como alteridad no mediable» (pp.
47-48). Otra forma de evadir el tiempo es a través del «recurso abusivo a la paradoja como categoria
teoldgica [que no] mantiene vivo el cardcter dialéctico que rige entre trascendencia e inmanencia y
se recurre a la trascendencia del cristianismo como un no, una negacién cosificada sobre la inma-
nencia» (p. 48).

97



El ser humano puede acceder a la revelacién de Dios a través de la vision
intelectual®®, gracia que puede ser entendida por quien la recibe®® debido a los
efectos que ocasiona®. La autora va explicando el auténtico encuentro amoroso,
arrobamiento®®, y las consecuencias de esa gracia®. Y, desde esa clarificacion, invi-
ta a relativizar las aspiraciones a la visién de Dios®® y a preocuparse de evitar la
tentacion®', distinguiendo la pena mundana de la pacificadora que se disfruta en la
experiencia de Dios®.

Teresa, desde su vivencia mistica, comunica que Dios va revelando su mis-
terio a través de una relacién amorosa que va progresando de los desposorios
hacia la gratuidad del matrimonio espiritual. Esa relacion dialogal humano-divina
es posible desde un ser humano consciente de su finitud: anhela ver a Dios y sabe
de su limitada capacidad de asumirlo.

La abulense, una vez mas, escribe esta experiencia sublime y desbordante
reconociendo que todo lo recibido y comunicado es obra de Dios: «si va bien,

5 Cf. 6M 4,9. «Luego ya confieso que fue ver y que es visién imaginaria. No quiero decir tal,
que no es esto de que trato sino vision intelectual; que, como no tengo letras, mi torpeza no sabe decir
nada; que, lo que he dicho hasta aquf en esta oracién, entiendo claro que, si va bien, que no soy yo
la que lo he dicho».

56 |BIDEM. Yo tengo para mi que, si algunas veces no entiende de estos secretos en los arro-
bamientos el alma a quien los ha dado Dios, que no son arrobamientos sino alguna flaqueza natural,
que puede ser a personas de flaca complexién, como somos las mujeres, con alguna fuerza de espiritu
sobrepujar al natural y quedarse asi embebidas, como creo dije en la oracién de quietud».

57 IBIDEM. «Aquellos no tienen que ver con arrobamientos, porque el que lo es, creed que roba
Dios toda el alma para si y que, como a cosa suya propia y ya esposa suya, la va mostrando alguna
partecita del reino que ha ganado, por serlo; que, por poca que sea, es todo mucho lo que hay en
este gran Dios, y no quiere estorbo de nadie, ni de potencias, ni sentidos, sino de presto manda cerrar
las puertas de estas moradas todas, y sélo en la que él estd queda abierta para entrarnos. iBendita sea
tanta misericordia, y con razén seran malditos los que no quisieren aprovecharse de ella y perdieren
a este Seforly.

58 Cf. 6M 4,17. «No sé si queda dado algo a entender de qué cosa es arrobamiento, que todo es
imposible, como he dicho; y creo no se ha perdido nada en decirlo para que se entienda lo que lo
es; porque hay efectos muy diferentes en los fingidos arrobamientos.

59" IBIDEM. «No digo fingidos porque quien los tiene quiere enganar, sino porque ella lo esta; y, como
las sefnales y efectos no conforman con tan gran merced, queda infamada, de manera que con razén no se
cree después a quien el Sefor la hiciere. iSea por siempre bendito y alabado, amén, amén!.

0 Cf. 6M 6,6. «Una cosa advertid, hermanas, en estos grandes deseos de ver a nuestro Sefor:
que aprietan algunas veces tanto que es menester no ayudar a ellos sino divertiros, si podéis, digo;
porque en otros, que diré adelante, en ninguna manera se puede, como veréisy.

6 IBIDEM. «En estos primeros, alguna vez, si podran, porque hay razén entera para confor-
marse con la voluntad de Dios y decir lo que decia San Martin; y podrase volver la consideracién
si mucho aprietan; porque como es, al parecer, deseo que ya parece de personas muy aprove-
chadas, ya podria el demonio moverle, porque pensasemos que lo estamos, que siempre es bien
andar con temor.

62 |BIDEM. «Mas, tengo para mi, que no podrd poner la quietud y paz que esta pena da en el
alma, sino que sera moviendo con él alguna pasién, como se tiene cuando por cosas del siglo tenemos
alguna pena. Mas, a quien no tuviere experiencia de lo uno y de lo otro, no lo entenderd y, pensando
es una gran cosa, ayudard cuanto pudiere y harfale mucho dafio a la salud, porque es continua esta
pena, o, al menos, muy ordinaria.

98



que no soy yo la que lo he dicho». Para ella, la visién intelectual no es producto de
la imaginacion, sino un modo razonable por el cual el intelecto accede a algo del
misterio divino, es decir, la experiencia de Dios se recibe cuando el ser humano se
vivencia en Dios. La persona es llevada a la presencia de Dios por arrobamiento,
y allf capta lo que hasta ese momento pasaba inadvertido: la percepcién de una
cercanfa que se reconoce intelectualmente®. En efecto, esta gracia se vive como
embeleso y rapto de Dios: «que roba Dios toda el alma para si y que, como a
cosa suya propia y ya esposa suya, la va mostrando alguna partecita del reino [...]
manda cerrar las puertas de estas moradas todas, y s6lo en la que él estd queda
abierta para entrarnos». La vivencia de arrebato y desposesién recompensa y llena
todo vacio humano; el Senor muestra cémo serfa la realidad si él reinara en cada
ser humano y en todo el universo; y la persona se percibe a si misma transfigura-
da: «es arrobamiento, que [tiene...] efectos muy diferentes [...] senales y efectos
[que] conforman con tan gran mercedy. Esta experiencia pertenece al ambito de
lo inefable. Sin embargo, es facil detectar los efectos del auténtico encuentro con
Dios. Por lo tanto, se invita a asumir la tensién y la lucha permanente entre el de-
seo de Dios y la incapacidad para acogerlo. En determinadas ocasiones, es posible
entender que la tarea humana consiste en «conformarse con la voluntad de Dios
[que...] podré poner quietud y paz», no asf los deseos del propio engrandecimien-
to, aunque sea blsqueda de perfeccion. En definitiva, la gracia de Dios se regala
libremente y cuando el ser humano puede recibirla.

Por ende, se presenta una antropologia que integra las dimensiones humanas;
la razén sigue activa en el encuentro amoroso con Dios y la persona puede com-
prender y distinguir los auténticos arrobamientos. La gracia es regalo que inunda
y abarca a toda persona y por eso puede ser autentificada y hacerse creible por
su racionabilidad y su verificabilidad. Para ello, se precisa el sano discernimiento
que ayude al ser humano a aquietar impetus, aplazar deseos, vigilar tentaciones,
diferenciar visiones y disfrutar de la presencia de Dios.

3.1.3. La progresiva aproximacion al misterio salvifico

La salvacion se devela y actia en el misterio de Cristo, lo que permite que sea
entendida por el ser humano que se abre a la gracia. Entonces, la persona se va ha-
ciendo consciente de ser morada de Dios y, desde su finitud, ansia la presencia del
amado y libremente se encamina a lo definitivo: el matrimonio espiritual.

3.1.3.1. El itinerario de accién y contemplacién

El ser humano, en las sextas moradas, puede vivir, en alto grado, la contem-
placion perfecta. Desde ahi va conociendo el misterio de la salvacién de Cristo

3 Cf. 4M 3,11-13. En la cuarta morada se habla de la oracién de quietud. En las sextas moradas
en el capitulo octavo, la autora aborda la visién intelectual, en ella se reconoce a Dios como salvador
y creador a la vez. Por otro lado, el capitulo noveno de las sextas moradas trata la vision imaginaria y
ademds «avisa mucho se guarden de desear ir por este camino», para Teresa esta vivencia convierte a
Dios en objeto, y le presenta como exclusivamente salvador.

99



que se aglutina profundamente en la Humanidad sacratisima, la que puede ser
modelo para el ser humano®.

Asi la persona se aproxima al conocimiento del misterio divino®, ejercitando-
se en la meditacién del ndcleo central cristiano, cuyo contenido de reflexion es la
encarnacién y pasion del dnico Hijo®, sin «huir de la Humanidad sacratisima»®’.
Este camino de profundizacion recapitula la integralidad de Cristo, vida y mensaje
de salvacion, el cual puede fortalecer la debilidad de fe de los primeros discipulos
y de los seguidores posteriores®.

Debido a esto, la relacién dialogante humano-divina a través de la Palabra de
Dios, estimula a la contemplacion de la Humanidad de Cristo que, como modelo para
el seguimiento, capacita al ser humano para la participacién en la salvacion.

La experiencia humana testifica la conveniencia de no detenerse en una de-
terminada etapa sino avanzar en el itinerario educativo. El proceso en el que toda
la persona, —memoria, voluntad y entendimiento— queda implicada, y se puede
realizar a través de la meditacion de textos que encienden la voluntad, compren-
diendo asi las verdades presentadas: «Llamo yo meditacién a discurrir mucho
con el entendimientox. La encarnacién, rescatando la integralidad de lo humano,
explica el abajamiento responsable y ltcido que da cuenta de lo inefable. Por eso,
la Humanidad de Cristo permite el conocimiento del misterio de Dios y del ser
humano. Por tanto, Jests educa a los discipulos en la conveniencia de su partida
al Padre para el envio del Espiritu, el que les hard comprender el plan de Dios
realizado en El, «No debfan estar entonces los apéstoles tan firmes en la fe como
después estuvieron y tenemos razén de estar nosotros ahora». De ese modo, la fe
de los apostoles se solidifica, consolida y hace fuerte desde la interpretacién del

6 Cf.6M 7, 10y 6M 7, 14.

¢ Cf. 6M 7, 10. «Aqufi viene el responder que no pueden detenerse en estas cosas y, por lo
que queda dicho, quiza tendran razén en alguna manera. Ya sabéis que discurrir con el entendi-
miento es uno, y representar la memoria al entendimiento verdades es otro. Decis, quizd, que no
me entendéis y verdaderamente podré ser que no lo entienda yo para saberlo decir, mas dirélo
como supierey.

66 IBIDEM. «Llamo yo meditacién a discurrir mucho con el entendimiento de esta manera:
comenzamos a pensar en la merced que nos hizo Dios en darnos a su tnico Hijo y no paramos all
sino vamos adelante a los misterios de toda su gloriosa vida; o comenzamos en la oracién del Huerto
y no para el entendimiento hasta que estd puesto en la T (+, cruz) o tomamos un paso de la Pasion,
digamos como el prendimiento, y andamos en este misterio considerando por menudo las cosas que
hay que pensar en él y que sentir asi de la traicion de Judas como de la huida de los apéstoles y todo
lo demas; y es admirable y muy meritoria oraciény.

7 Cf. 6M 7,14. «Creo queda dado a entender lo que conviene, por espirituales que sean, no
huir tanto de cosas corpéreas que les parezca atin hace dano la Humanidad sacratisima. Alegan lo que
el Senor dijo a sus discipulos; que convenfa que El se fuese (Jn 16,7)».

6 IBIDEM. «Yo no puedo sufrir esto; a osadas que no lo dijo a su Madre sacratisima porque
estaba firme en la fe, que sabfa que era Dios y Hombre y, aunque le amaba mas que ellos, era con
tanta perfeccién, que antes la ayudaba. No debfan estar entonces los apéstoles tan firmes en la fe
como después estuvieron y tenemos razén de estar nosotros ahora. Yo os digo, hijas, que le tengo
por peligroso camino y que podria el demonio venir a hacer perder la devocién con el Santisimo
Sacramentoy.

100



Espiritu®®. Marfa conoce y ama la voluntad de Dios y es agraciada con el Espiritu
que la fecunda porque consiente al proyecto divino de la encarnacién, gestando
la unién de lo humano y lo divino. Para Teresa, Maria es prototipo «porque estaba
firme en la fe, que sabia que era Dios y Hombre y, [...] era con tanta perfecciony.
El encuentro personal con el resucitado, gracias al Espiritu, configura a Cristo y
revela el misterio desbordante de Dios hacia el ser humano.

Se detecta una antropologia unitaria y cumplida desde la cristologia implicita,
que recupera un ser humano integro, cuerpo espiritualizado, espiritu encarnado.
Teresa cree que es peligroso dejar de meditar en Jess, pues equilibra la tendencia
de sobrevalorar lo espiritual. De este modo, cada sujeto, desde la interrelacio-
nalidad de las diversas facetas humanas, profundiza y comprende la salvacion,
realizdndose en la historia gracias a la humanidad del salvador.

3.1.3.2. El discernimiento y acogida de la gracia de Dios

El ser humano puede valorar los elementos de conocimiento que proporcio-
na la gracia de la visién imaginaria. Sin embargo, no ha de ser pretendida, aunque
la persona afore al amado, anhelando el definitivo matrimonio espiritual™.

Los confesores se muestran temerosos ante la donacién divina’ y saben que
hay que esperar sus efectos’ para poder discernir con libertad”, ya que siempre

% Cf.Jn 16,7: «[...] convenia que El se fuese; Jn 14,26: “Pero el Paraclito, el Espiritu Santo, que
el Padre enviard en mi nombre, os lo ensefiara todo y os recordara todo lo que yo os he dicho”». Cf.
ROS, S. «Mistica y siglo XXI. La seduccién de los misticos Teresa de Jests y Juan de la Cruz». Monte
Carmelo, 109 (2001), pp. 47-67. Es lo que hace la autora, que no sucumbe al silencio sino que se
atreve a la comunicacién de su saber y asume toda la responsabilidad, por eso el permanente esfuerzo
por ir afinando su discurso. En otros lugares ha comentado el triple desarrollo: tener la experiencia,
comprenderla y, en tercer lugar, comunicarla a otros.

70 Cf.6M 9,11y 6M 9,13 y 6M 9,15; 6M 11,5 y 7M 1,3. El capitulo 9 de la sexta morada tiene
18 textos en los que «Trata de cémo se comunica el Sefior al alma por visién imaginaria y avisa mucho
se guarden de desear ir por este camino; da razones para ello. Es de mucho provecho». Los nlimeros
11 al 13 del capitulo nueve de la sexta morada se refieren al papel de los confesores. Anteriormente,
Teresa en el texto 6M 4,9 habla de la vision imaginaria y la distingue de la vision intelectual. Ahora Teresa
en 6M 9 1-10 va afirmando lo siguiente: que cuando es del Sefior «se da bien a conocer» (6M 9,5),
es provechosa (cf. 6M 91.2), es breve e intensa: se esculpe (cf. 6M 9,3), es resplandor (cf. 6M 9,4), no
se puede mirar (cf. 6M 9,8) y «se le representa de presto» (6M 9,10); y finalmente en 6M 9,14: «Una
gran ganancia saca el alma de esta merced del Sefior [...] acordarse de su [...] rostro [...] hace harto
consuelo y provecho tan sabrosa memoria [...] jamas le supliquéis ni deseéis que os lleve por este
caminoy. Asf caracteriza la autora a este tipo de vision a lo largo del capitulo 9.

7t Cf. 6M 9,11. «Como los confesores no pueden ver esto ni, por ventura, a quien Dios hace esta
merced, sabérselo decir, temen y con mucha razén».

72 |BIDEM. «Y asf es menester ir con aviso, hasta aguardar tiempo del fruto que hacen estas apa-
riciones, e ir poco a poco mirando la humildad con que dejan al almay la fortaleza en la virtud; que
si es de demonio, presto dard sefial y le cogeran en mil mentiras. Si el confesor tiene experiencia y ha
pasado por estas cosas, poco tiempo ha menester para entenderlo, que luego en la relacién vera si es
Dios, o imaginacién, o demonio, en especial si le ha dado Su Majestad don de conocer espiritus, que
si éste tiene y letras, aunque no tenga experiencia, lo conocera muy bieny.

73 Cf. 6M 9, 13. «Pareciale muy mal lo que algunos aconsejan, que den higas cuando asi viesen
alguna visién; porque decia que adondequiera que veamos pintado a nuestro Rey, le hemos de reve-
renciar; y veo que tiene razén, porque aun aca se sentiria». Cf. Vida 29,5-6.

101



el desprecio’* es menos razonable que el respeto”. Y, de todos modos, se acon-
seja no aspirar ni pretender esta visién, porque puede ser tentacion de soberbia’,
y, ademds, desde invencion imaginativa hasta osadia temeraria’; en definitiva,
indica desconocimiento de la finitud que avoca al fracaso’®.

Es asi cémo Dios se autorrevela a través de mediaciones comprensibles para
el ser humano. Por eso, el didlogo entre Dios y el hombre requiere un tipo de ser
humano razonable y dialogante, capaz de ser co-participe en la salvacion.

Un confesor acompanante, sin experiencia y sin formacién, extravia y ate-
moriza a quienes, por la gracia de Dios, han recibido la presencia de Dios en sus
vidas. La carencia de interioridad profunda conduce a la duda y la incertidumbre;
sin embargo, una buena orientacién espiritual, sin precipitacién, ayuda: «hasta
aguardar tiempo del fruto que hacen estas apariciones». Ademas, la paciencia
que deja tiempo y libertad para el recorrido del camino, permite que Dios haga
su obra y vaya transformando al ser humano. Por eso, como minimo, quienes con-
trastan han de ser competentes e inteligentes, «isean letrados!»”. De esta forma,
el acompanado discierne el consejo recibido y, por el peso del argumento, obe-
dece, o, con libertad, puede no aceptarlo desde una conciencia bien formada:
«Parecfale muy mal lo que algunos aconsejan [...] si el confesor le da este consejo,
[...] le digdis esta razén con humildad y no le toméisy. El creyente puede vivir en
humildad y crecer en conciencia de inmerecimiento porque sabe que el don de

74 IBIDEM. «[...] si supiese una persona que quiere bien a otra que hacfa semejantes vituperios
a su retrato, no gustarfa de ello. Pues écudnto mds es razén que siempre se tenga respeto adonde
viéremos un crucifijo o cualquier retrato de nuestro Emperador? Aunque he escrito en otra parte esto,
me holgué de ponerlo aqui, porque vi que una persona anduvo afligida, que la mandaban tomar este
remedion». Cf. Fundaciones 8,3.

75 |IBIDEM. «No sé quién le invent6 tan para atormentar a quien no pudiere hacer menos de
obedecer, si el confesor le da este consejo, pareciéndole va perdida si no lo hace, y el mio es que,
aunque os le dé, le digais esta razén con humildad y no le toméis. En extremo me cuadré mucho las
buenas que me dio quien me lo dio en este caso.

76 Cf. 6M 9,15. Teresa en 6M 9,14, afirma que la vision es «una gran ganancia», sin embargo, no
hay que buscar estas experiencias porque son gracia divina. Dice la autora: «Aunque os parezca muy
bueno, y se ha de tener en mucho y reverenciar, no conviene por algunas razones: la primera, porque
es falta de humildad querer vos se os dé lo que nunca habéis merecido, y asf creo que no tendrd mucha
quien lo deseare; porque asi como un bajo labrador esta lejos de desear ser rey, pareciéndole imposible,
porque no lo merece, asf lo estd el humilde de cosas semejantes; y creo yo que nunca se darén, porque
primero da el Sefior un gran conocimiento propio que hace estas mercedes. Pues écomo entendera
con verdad que se la hace muy grande en no tenerla en el infierno, quien tiene tales pensamientos? La
segunda, porque estd muy cierto ser engaiiado, o muy a peligro, porque no ha menester el demonio mas
de ver una puerta pequefia abierta para hacernos mil trampantojos».

77 IBIDEM. «La tercera, la misma imaginacién, cuando hay un gran deseo, y la misma persona se
hace entender que ve aquello que desea, y lo oye, como los que andan con gana de una cosa entre
dia y mucho pensando en ella, que acaece venirla a sofiar. La cuarta, es muy gran atrevimiento que
quiera yo escoger camino no sabiendo el que me conviene mas, sino dejar al Sefior, que me conoce,
que me lleve por el que conviene, para que en todo haga su voluntad».

78 IBIDEM. «La quinta, ¢pensais que son pocos los trabajos que padecen los que el Sefor hace
estas mercedes? No, sino grandisimos y de muchas maneras. ¢Qué sabéis vos si serfais para sufrirlos?
La sexta, si por lo mismo que pensdis ganar, perderéis, como hizo Sadl por ser rey».

7 Vida 25,14.

102



Dios no es exigible ni se puede buscar vehementemente, y, menos aun, inventar
lo que se desea: «porque es falta de humildad querer vos se os dé lo que nunca
habéis merecido, y [...] aquello que desea [...] acaece venirla a sofiars. Una razén
mdés para no desear la visién es que el ser humano no sabe lo que le conviene;
e ignora la posibilidad de aguante respecto a los efectos: «escoger camino no
sabiendo el que me conviene mas [...] si serfas para sufrirlo». Cabe incluso la
posibilidad del fracaso. Por lo tanto, Teresa aconseja que la visién imaginaria no le
conviene a la finitud humana.

El tema antropolégico subyacente es la aceptacién de la finitud con claridad
de conciencia de que el ser humano no consigue por su esfuerzo lo que es puro
regalo divino. Por eso, el didlogo del ser humano con Dios puede necesitar la
mediacion de un confesor con la formacién adecuada y capacitado con el don
del discernimiento. Este servicio se valora cuando es fuente de crecimiento, con-
traste personal y comunitario, sin olvidar, ademads, que es cauce de relacién con
el mundo exterior®.

El deseo de gozar a Dios se cumple en la morada més interior®’. La razén
afirma que la vida no tiene sentido sin la presencia de Dios® y se padece aisla-
miento y sequedad desgarradora®®, hasta que la persona, por la gracia de Dios, es
conducida al matrimonio espiritual®, sin ignorar la posibilidad del pecado siem-
pre acechante®.

8 Son los gufas y orientadores de la Iglesia, por eso Teresa les da tanto valor y trata el tema
con cierto detenimiento. El término confesor aparece en 16 puntos un total de 24 veces. El término
letrados en 13 textos, un total de 15 veces. Los textos en que trata confesor y letrado son: 6M 3,5; 6M
3,11, 6M 8,8; 6M 8,9; 6M 9,12.

9 Cf.6M 11,5y 7M 1,3.

8 Cf. 6M 11,5. «Diréisme que es imperfeccion; que por qué no se conforma con la voluntad de
Dios, pues le estd tan rendida. Hasta aqui podia hacer eso, y con eso pasaba la vida. Ahora no, porque
su razon estd de suerte, que no es sefiora de ella, ni de pensar sino la razén que tiene para penar, pues
estd ausente de su bien, que para qué quiere viday.

8 |BIDEM. «Siente una soledad extraia, porque criatura de toda la tierra no la hace compa-
fifa, ni creo se la harfan los del cielo como no fuese el que ama, antes todo la atormenta. Mas vese
como una persona colgada, que no asienta en cosa de la tierra, ni al cielo puede subir; abrasada
con esta sed, y no puede llegar al agua; y no sed que puede sufrir, sino ya en tal término que con
ninguna se le quitarfa, ni quiere que se le quite, si no es con la que dijo nuestro Sefior a la Samari-
tana, y eso no se lo dany.

8 Cf. 7M 1,3. «Cuando nuestro Sefior es servido haber piedad de lo que padece y ha padecido
por su deseo esta alma, que ya espiritualmente ha tomado por Esposa, primero que se consuma el
matrimonio espiritual, métela en su morada, que es esta séptima; porque, asi como la tiene en el cielo,
debe tener en el alma una estancia adonde sélo su Majestad mora, y digamos: otro cielo. Porque nos
importa mucho, hermanas, que no entendamos es el alma alguna cosa oscura; que, como no la vemos,
lo mas ordinario debe parecer que no hay otra luz interior sino ésta que vemos, y que esta dentro de
nuestra alma alguna oscuridady.

& |BIDEM. «De la que no esté en gracia, yo os lo confieso, y no por falta del Sol de Justicia que
estd en ella dandole ser; sino por no ser ella capaz para recibir la luz, como creo dije en la primera
morada que habia entendido una persona; que estas desventuradas almas es asi, que estdn como en
una carcel oscura, atadas de pies y manos para hacer ningtin bien que les aproveche para merecer, y
ciegas y mudas. Con razén podemos compadecernos de ellas, y mirar que algtin tiempo nos vimos asf,
y que también puede el Sefior haber misericordia de ellas».

103



El didlogo Dios-hombre se profundiza provocando en el ser humano una
lucha entre la experiencia de amor de Dios y la realidad tan distinta a lo atisbado.
El ser humano vive la gracia transformadora, a través de una historia de salvacién
en la que ha ido siendo co-protagonista de ese amor vinculante que plenifica lo
humano.

El ser humano avanza hacia la Gltima e interior morada, y, aunque ya vive
toda la existencia fiel a la vocacién recibida, desea con gran urgencia la perfec-
cién; se siente atraido en tension escatolégica hacia el misterio. Es asi que vive
centrado en Dios, experimentando que la vida carece de valor y sentido si no
puede estar permanentemente con el Amado: «la razén que tiene para penar,
pues esta ausente de su bien, que para qué quiere vida». El anhelo por lo divino
ocasiona insatisfaccion y disgusto; Gnicamente, «el que ama» es compaiiia desea-
da. La soledad es destierro que anhela lo definitivo, es la experiencia de la noche
y la oscuridad, en la extrema sequia, con un deseo ardiente que solo se apaga
«con la [agual que dijo nuestro Sefor a la Samaritana, y eso no se lo dan.

Esta vivencia nace de la relacién amorosa en la que el anhelo de Dios es
complacido por El mostréndole su amor entrafiable y misericordioso: «Cuando
nuestro Senor es servido [...] primero que se consuma el matrimonio espiritual,
métela en su morada, que es [...] una estancia adonde s6lo su Majestad mora».
Al amor humano responde Dios con el desposorio que pregusta lo definitivo. En
cada ser hay un aposento habitable, una especie de cielo, en que se goza la pre-
sencia de Dios. Esta profunda experiencia del amor de Dios no ignora la negativa
a recibir la luz de Dios desde el interior; y, en ese caso, la persona vive la negacién
de lo humano: «no estd en gracia [...] estin como en una cdrcel oscura, atadas de
pies y manos para hacer ningtin bien». La razén humana llega a contrastar ambas
posibilidades reales para toda persona y desde ello apuesta por la realizacién en
plenitud; pues, con la gracia de Dios, puede salir del encerramiento tenebroso,
sacandose el pano negro que oculta la irradiacién divina; y puede atreverse a ser
la Esposa de tan amoroso amante.

La conversion a ser auténticamente —experimentando la presencia del Ama-
do— da cuenta de una antropologia plenificadora. En ella se va dando la con-
formacion al ser de Cristo, y, de ese modo, la soteriologfa es la ratificacién del
proyecto creador que se encamina a los cielos nuevos. Esa antropologfa soteriol6-
gica, de modo latente, requiere al valioso ser humano. Tensionado entre el deseo
del gozo de Dios y la realidad dolorosa de la ausencia del amado, el ser humano
puede irse plenificando, y Dios se devela como tal cuando su creacion es reca-
pitulada en el amor trinitario. La persona se deja llevar al matrimonio espiritual,
reconociendo que la gracia sobreabunda al pecado y que Dios recapitula todo en
su amor trinitario por y para la humanidad®.

% No se trata en directo el tema de la necesidad de la salvacién pero esté latiendo en toda la
obra teresiana. No hay un capitulo especifico sobre hamartologia sino que en nuestro trabajo va apa-
reciendo diseminadamente con ocasién de los textos teresianos en que se menciona el tema. En este
capitulo primero se trata en tres ocasiones, a saber: 1) 3.1 la introduccién y 3.1.1 comentario inicial
en la pagina 83 (la salvacion libera y concede; supera el pecado y encamina a plena humanizacién);

104



En definitiva, la aproximacién al misterio de salvacién se va experimentando
a través de la gracia divina de la vision, la que se acoge sin pretensién de con-
seguirla, lo que ayuda en el avance del proceso de interiorizacion. Por lo tanto,
es aqui donde los impetuosos deseos que da Dios de gozarle culminan, tras un
proceso de purificacién en la unién del desposorio al que Dios transporta.

En este primer capitulo, Teresa afirma que la salvacién transformadora es la
oferta amorosa de Dios que, en didlogo con el ser humano, le propone ser copar-
ticipe en el proceso histérico. El ser humano puede abrirse a esta propuesta, sa-
biendo que la finitud humana tiende al conocimiento del misterio de la salvacién
y siendo consciente de que la comprensién del plan divino es relativa, y que solo
se accede de manera progresiva.

3.2. JESUCRISTO EL SALVADOR DEVELA LA PREEMINENCIA
DEL AMOR EN LA HISTORIA DE LA SALVACION

Teresa ofrece material a lo largo de las siete moradas, para sistematizar una
propuesta soteriolégica, que es experiencia de amor densificada en la encarna-
cién. La salvacién transformadora remite a la Palabra creadora de Dios hecha
carne, surgida de la relacién dialogal Dios-ser humano y cumplida en Cristo.

La antropologia teolégica fundamental, dando cuenta de la posibilidad
de la relacién de Dios y el ser humano en el primer capitulo, conduce, en el
segundo capitulo, a su mayor profundizacién en Jesucristo. Asi, Cristo es la
clave y su obra salvadora esté relacionada con todo lo creado. La Humanidad
de Cristo presenta un arquetipo de lo humano que hace posible que Dios se
encarne y con lo cual se perfila, a la vez, un ser humano desde el modelo des-
cubierto en la encarnacién que pueda dar cuenta de la receptividad humana,
potencia obediencial. En definitiva, el capitulo segundo presenta la antropolo-
gia teoldgica fundamental nutriéndose de la cristologia implicita e iluminando
el misterio humano.

Para Teresa, se descubre a Cristo salvador en aquellas realidades donde se
experimenta la primacia del amor. Se aborda esto en tres apartados que van pro-
fundizando el acontecimiento de salvacién transformadora inaugurado por Jesls
en la encarnacién y que invita a su seguimiento, a través del cual se va descubrien-
do su dimensién mediadora en el didlogo Dios hombre, para que el ser humano
pueda encontrarse con el resucitado®.

2) 3.1.1.1. en las paginas 83 y 84 se estudia el texto clave teresiano, TM 2,1, para comprender la ha-
martologfa teresiana); 3) la Gltima referencia en este capitulo en 3.1.2, en la pagina 93, nota 38 (Dios
crea, salva y consuma).

% El estudio de los textos que contienen la palabra amor se realiza desde la soteriologfa, con
la intencién de descubrir la comprensién volitiva de la autora, y cémo esa concepcién influye en su
antropologfa teolégica

105



3.2.1. El seguimiento de Jesis da a conocer al verdadero ser humano

En esta instancia, el ser humano es invitado a un proceso salvador a tra-
vés del seguimiento de Jesis como camino para llegar a expresar el prototipo
humano. Lo auténticamente humano se perfila desde el acontecimiento de la
encarnacion en referencia al verdadero hombre, Jesucristo. Dicho esbozo de lo
humano rescata las siguientes caracteristicas: es idéneo para la escucha de la
Palabra; apto para la receptividad de la gracia; y capaz de conocerse a si mismo
como alteridad. En definitiva, el Dios encarnado, por amor, se anonada en JesUs,
quien es la salvacién para nosotros al proponer y realizar la unién de la cruz y
la resurreccion, es decir, salva por el dolor hacia la resurreccién (restauracion,
renacimiento, nueva creacion).

El seguimiento de Jesus puede ayudar a descubrir ese perfil que deja entrever
el misterio de lo humano desde la perspectiva de la encarnacion, presentando al
ser humano como alteridad divina; es decir, el ser humano puede ser capaz de
relacién con Dios, por gracia, a través de la escucha de la Palabra y la receptividad
del amor.

3.2.1.1. Lo humano desde la perspectiva de la encarnacion

La salvacion transformadora se ofrece a todo ser humano disponible al segui-
miento de Jestis como camino vocacional que posibilita la recepcién de la gracia
para amar a Dios y al pr6jimo®.

La relacién del hombre con Dios acontece en la principal morada®, alli donde
Dios se revela® ofreciendo la salvacién que convierte al ser humano para el amor
al semejante”'. Esta transformacién se va posibilitando gracias a la comunicacién
en comunidad de los dones recibidos de Dios, lo que incrementa e intensifica el

% Cf. 1M 1,34y 1M 2,17.18.

8 Cf. TM 1,3. «Pues consideremos que este castillo tiene, como he dicho, muchas moradas:
unas en lo alto, otras en bajo, otras a los lados; y en el centro y mitad de todas estas tiene la mas prin-
cipal, que es adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el alma.

% |BIDEM. «Es menester que vais advertidas a esta comparacién; quiza sera Dios servido pueda
por ella daros algo a entender de las mercedes que es Dios servido hacer a las almas y las diferencias
que hay en ellas, hasta donde yo hubiere entendido que es posible; que todas sera imposible enten-
derlas nadie, segtin son muchas, icuanto mas quien es tan ruin como yo!; porque os sera gran con-
suelo, cuando el Sefior os las hiciere, saber que es posible; y a quien no, para alabar su gran bondad;
que asi como no nos hace dafo considerar las cosas que hay en el cielo y lo que gozan los bienaven-
turados, antes nos alegramos y procuramos alcanzar lo que ellos gozan, tampoco nos hara ver que es
posible en este destierro comunicarse un tan gran Dios con unos gusanos tan llenos de mal olor y amar
una bondad tan buena y una misericordia tan sin tasa».

91 IBIDEM. «Tengo por cierto que, a quien hiciere daio entender que es posible hacer Dios esta
merced en este destierro, que estard muy falta de humildad y del amor del préjimo; porque, si esto
no es, ¢écémo nos podemos dejar de holgar de que haga Dios estas mercedes a un hermano nuestro,
pues no impide para hacérnoslas a nosotras, y de que su Majestad dé a entender sus grandezas, sea en
quien fuere? Que algunas veces serd s6lo por mostrarlas, como dijo del ciego que dio vista, cuando le
preguntaron los apéstoles si era por sus pecados o de sus padres (Jn 9, 2-3). Y asi acaece no las hacer
por ser mas santos a quien las hace que a los que no, sino porque se conozca su grandeza, como ve-
mos en san Pablo y la Magdalena, y para que nosotros le alabemos en sus criaturas».

106



amor®? y la vivencia de la fe**. De este modo, el compartir la experiencia de fe
ayuda en el camino vocacional para amar al préjimo y a Dios*, siendo conscien-
te de la finitud® y potenciando tanto la adecuada correccién fraterna® como la
sensatez para evitar la tentacion®’.

La revelacion de la Palabra definitiva de Dios en la encarnacién, culmen de
la relacion Dios y hombre, posibilita que, gracias a la capacidad de receptividad,
el ser humano pueda experimentar el amor de Dios.

En la mayor profundidad del ser humano, Dios revela su amor y el hombre lo
acoge: «castillo [de] muchas moradas [...] y en el centro [...] la mas principal, que
es adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el almay. La autora pre-
senta las dificultades para explicar la diversidad de la gracia, pero se esfuerza por
clarificar que es posible reconocer la presencia de Dios como gracia concedida a
quien quiera recibirla, ya que «es posible en este destierro comunicarse un tan
gran Dios con unos gusanos tan llenos de mal olor y amar una bondad tan buena
y una misericordia tan sin tasa». Por eso, quien acoge libremente el don de Dios se
incorpora en el proceso salvifico de modo que puede ir creciendo en «humildad
y [...] amor del préjimoy, y, asi, a través del seguimiento a Jests por amor, se va
haciendo capaz de manifestar a Dios para que «se conozca su grandeza [...] y le
alabemos en sus creaturas». Esa capacidad de dar testimonio se manifiesta en la
comunicacion de la fe que invita a trascenderse a si mismo en la relacién con los

%2 Cf. TM 1,4. «Podrése decir que parecen cosas imposibles y que es bien no escandalizar los
flacos. Menos se pierde en que ellos no lo crean que no en que se dejen de aprovechar a los que Dios
las hace se regalaran y despertardn a mas amar a quien hace tantas misericordias, siendo tan grande
su poder y majestad; cudnto mds que sé que hablo con quien no habra este peligro, porque saben y
creen que hace Dios aun muy mayores muestras de amor».

% IBIDEM. «Yo sé que quien esto no creyere no lo verd por experiencia, porque es muy amigo
de que no pongan tasa a sus obras y asi, hermanas, jamas os acaezca a las que el Sefior no llevare por
este caminoy.

9% Cf. 1M 2,17. «Lo que aquf pretende el demonio no es poco: que es enfriar la caridad y el amor
de unas con otras, que serfa gran dafo. Entendamos, hijas mias, que la perfeccién verdadera es
amor de Dios y del préjimo y, mientras con més perfeccién guardaremos estos dos mandamientos,
seremos mas perfectas».

% |BIDEM. «Toda nuestra Regla y Constituciones no sirven de otra cosa sino de medios para
guardar esto con mas perfeccién. Dejémonos de celos indiscretos que nos pueden hacer mucho dafo;
cada una se mire a si. Porque en otra parte os he dicho harto sobre esto, no me alargaré».

% Cf. 1M 2,18. «Importa tanto este amor de unas con otras que nunca querria que se os olvi-
dase, porque de andar mirando en las otras unas naderfas que a las veces no serd imperfeccién, sino,
como sabemos poco, quiza lo echaremos a la peor parte, puede el alma perder la paz y aun inquietar
la de las otras; mirad si costarfa caro la perfeccién. También podria el demonio poner esta tentacion
con la priora y seria més peligrosa; para esto es menester mucha discrecién, porque si fuesen cosas que
van contra la Regla y Constitucién es menester que no todas veces se eche a buena parte sino avisarla
Y, si no se enmendare, al preladoy.

97 IBIDEM. «Esto es caridad; y también con las hermanas, si fuese alguna cosa grave. Y dejarlo
todo por miedo si es tentacién, serfa la misma tentacién. Mas hase de advertir mucho, porque no nos
engane el demonio, no lo tratar una con otra —que de aqui puede sacar el demonio gran ganancia y
comenzar costumbre de murmuracién— sino con quien ha de aprovechar, como tengo dicho. Aquf,
igloria a Dios!, no hay tanto lugar, como se guarda tan continuo silencio; mas bien es que estemos
sobre aviso».

107



otros y con el Otro y conduce al amor grande, desmedido e ilimitado de Dios.
Ademas, el amor de Dios puede ser aceptado por quienes «saben y creen que hace
Dios aun muy mayores muestras de amor. La fe es apuesta y riesgo que emplaza
a la libertad para recibir la gracia y remite a Dios, quien consiente en la decisién
humana, «quien esto no creyere no lo vera por experiencia, porque es muy amigo
de que no pongan tasa a sus obras». Teresa, en la morada primera, en el capitulo
primero, afirma que la acogida de la salvacién y su expresion en la comunicacion
incrementa el amor vy la fe. Seguidamente, en el capitulo segundo de la primera
morada, presenta un ser humano que se vive salvado cuando se abre, descubre y
conoce que «la perfeccién verdadera [...] es amor de Dios y del préjimoy». Esta
experiencia del amor como fundamento constitutivo de lo humano se alimenta
en la interioridad donde el ser humano se encara con la verdad de la limitacion,
«dejémonos celos indiscretos [...] cada una se mire asi». Es decir, la opcién por
la autenticidad del yo y por el compromiso del amor gratuito encamina al amor
de Dios que, anonadéndose, salva, por lo que el seguimiento de Jests supone el
amor al otro sin fijarse en pequeneces: «importa tanto este amor de unas con otras
[...y no] andar mirando en las otras unas naderfas». También es importante, ya
que ayuda a configurar al auténtico ser humano, la prudencia frente a los defectos
ajenos y practicar con discrecién tanto la denuncia fraterna como el silencio res-
petuoso: «es menester [...] avisarla [...] esto es caridad». Estas advertencias ponen
los cimientos y fortalecen los valores para vivir como salvados en la comunidad y
asf crecer en amor y dando «igloria a Dios! [...] estemos sobre aviso.

Se rescata del escrito teresiano una antropologia unitaria e integradora. El ser
humano en comunién con Dios se dignifica y libremente se dispone a la recep-
cién de la revelacién gratuita de Dios que propicia la conversién como inicio de
la experiencia salvadora.

Sintéticamente, para la autora, el ser humano, desde el seguimiento a Jests
como itinerario vocacional, va comunicando la experiencia de salvacién operada
en él, lo que es impulso para el crecimiento en la fe y el compromiso en el amor.
Ya que el ser humano puede entenderse, desde la encarnacién, como un ser
constituido por el amor y para el amor al otro; entonces, puede vivir conforme a
los valores del Reino por la gracia recibida.

3.2.1.2. El ser humano alteridad divina

El ser humano, como el otro de Dios puede acoger la salvacién transformado-
ra en el proceso de seguimiento de Jesus, gracias al amor entregado de Diosy a la
escucha de la Palabra por parte del sujeto. De ese modo, la condicién finita puede
encaminarse hacia la plenitud de lo humano®.

El proyecto amoroso que salva se puede ir conociendo a través de un proceso
que avanza desde la duda, al comienzo del seguimiento de Jests®, pasando por

% Cf.2M 1,11y 3M 2,10; 4M 1,6 y 6M 6,7.

9 Cf. 2M 1,11. «Podria alguna pensar que si tanto mal es tornar atrds que mejor serd nunca
comenzarlo sino estarse fuera del castillo».

108



la apertura a la escucha de la Palabra para conocerse a si mismo y a Dios'™, hasta
llegar a hacerse consciente de que el acceso a Dios es a través de Jesucristo'". Es
posible realizar este camino del seguimiento, entonces, buscando lo que hace ser
verdadero hombre «seguir lo mejor»'°?; y, para ello, se dispone a la receptividad
de la gracia de Dios que inclina hacia la perfeccién del amor'®.

El hombre verdadero se descubre desde la encarnacién de Dios que propone
un sujeto oyente de la Palabra y receptor de la gracia capaz de conocerse como al-
teridad divina. El ser humano, desde la fragilidad reconocida, se va innovando en la
relacién con Jesucristo, hombre pleno y dato clave para la cristologfa teresiana.

El seguimiento de Jests puede ser el inicio en el camino de salvacién que re-
quiere la oracién para ir conociendo la finitud humana y el amor divino, «el mismo
Sefior lo dice: [...] la puerta para entrar en este castillo es la oracion, [...] entrar
en nosotros conociéndonos [...] y lo que debemos a Dios». Se trata de ir acce-
diendo hasta donde Dios mora, y allf abrirse a la escucha de la Palabra que, gracias
aJesucristo, revelador del Padre (Jn 14, 6-9), concede la comprension del misterio
salvifico. Por eso, Teresa realiza una apasionada defensa de la relacion con Jesus
en la oracién, donde se revela como camino de acceso a Dios y se identifica con
el mismo Dios. Afirma la autora: «El mismo Sefor dice: ninguno subird a mi Padre
sino por mi (Jn 14,6); [...] y quien me ve a mi ve a mi Padre (Jn 14,9)». En defi-
nitiva, Jesds muestra al Padre (Jn 1,14; 4,23; 8,31; 18,37) y comunica su vida (Jn
1,4; 5,19; 17,3) y quien escucha la Palabra y acoge la gracia puede descubrir el
amor del Padre por el ser humano, entregandose en el Hijo, lo mds amado. Jesus,
anonadandose como servidor hasta la muerte, encarna el amor para que llegue a
todos: «la muerte que pasé por nosotros [...] lo mucho que le costamos [...] no es
mas el siervo que el Sefior [...] hemos menester obrar para gozar su gloria y que
para esto nos es necesario orars. Por lo tanto, el creyente que sigue avanzando

100 |B{DEM. «Ya os dije al principio y el mismo Sefior lo dice: que quien anda en el peligro en
él perece, y que la puerta para entrar en este castillo es la oracién, pues pensar que hemos de entrar
en el cielo y no entrar en nosotros conociéndonos y considerando nuestra miseria y lo que debemos a
Dios y pidiéndole muchas veces misericordia, es desatino».

101 |BIDEM. «El mismo Sefor dice: ninguno subird a mi Padre sino por mi (Jn 14,6); no sé si dice
asf, creo que si; y quien me ve a mi ve a mi Padre (Jn 14,9). Pues, si nunca le miramos ni consideramos
lo que le debemos y la muerte que pasé por nosotros, no sé cémo le podemos conocer ni hacer obras
en su servicio, porque la fe sin ellas y sin ir llegadas al valor de los merecimientos de Jesucristo, bien
nuestro, équé valor pueden tener ni quién nos despertard a amar a este Senor? Plega a su Majestad
nos dé a entender lo mucho que le costamos y cémo no es mas el siervo que el Sefor y qué hemos
menester obrar para gozar su gloria y que para esto nos es necesario orar, para no andar siempre en
tentacion!».

102 Cf. 3M 2,10. «Pareceros ha que contentos y gustos todo es uno, y que para qué hago esta
diferencia en los nombres. A mi paréceme que la hay muy grande; ya me puedo enganar; diré lo que
en esto entendiere en las moradas cuartas que vienen tras éstas; porque, como se habra de declarar
algo de los gustos que alli da el Sefior, viene mejor, y aunque parece sin provecho, podra ser de alguno,
para que entendiendo lo que es cada cosa podais esforzaros a seguir lo mejor».

103 |BIDEM. «Y es mucho consuelo para las almas que Dios llega alli y confusién para las que les
parece que lo tienen todo, y si son humildes moverse han a hacimiento de gracias; si hay alguna falta
de esto, darles ha un desabrimiento interior y sin propésito, pues no estd la perfeccion en los gustos,
sino en quien ama mds, y el premio lo mismo, y en quien mejor obrare con justicia y verdady.

109



en el seguimiento puede dar el paso a la etapa mistica, cuarta morada, ya que
estd decidido a buscar «los gustos que alli da el Sefior [...] seguir lo mejor». La
blsqueda vocacional para descubrir el misterio del verdadero hombre —alteridad
divina— genera alegria, gratitud y reconocimiento de la finitud, sobre todo cuando
Dios conduce a un nivel de gran profundidad, lugar en que se experimenta el senti-
do del existir como obra de la gracia de Dios y de su Palabra; es decir, el ser humano
se vive como lo otro de Dios, y puede transmitir los valores del Reino: «y es mucho
consuelo [...] moverse han a hacimiento de gracias [...] esta la perfeccién en [...]
quien ama mas, y [...] en quien mejor obrare con justicia y verdady.

La experiencia del amor de Dios es un regalo' que se puede recibir por gracia
en la meditacion profunda’®. Esta vivencia del amor salvador ayuda a fortalecer la
debilidad humana'® haciendo tomar conciencia y asumiendo los procesos psicol6-
gicos y fisicos'’.

El ser humano, desde el seguimiento de Jesus, puede acoger la revelacién de
Dios como la salvacién encarnada. Este proceso salvifico se vivencia a través de la
relacion dialogante —oracién de meditacion— en la que se va configurando un
sujeto abierto al amor —receptividad— desde la finitud humana.

El seguimiento como salvacién se alimenta con la meditacién de la Palabra
que relata la vida, mensaje, muerte y resurreccién de Jesus. La escucha ensancha
el conocimiento y genera la apertura hacia Dios por amor. Entonces, el fruto de la
recepcion de la gracia se expresa en la creatividad del amor, un amor que atrae a
la razén hacia la contemplacién: «Lo que tengo de experiencia de [...] regalos y
contentos en la meditacién [...] por la Pasién [...] vienen a parar en Dios, [...] si son
todos efectos del amor y, cuando sea, es dado de Dios». Teresa propone pasar a la

104 Cf. 4M 1,6. «Lo que tengo de experiencia de este estado, digo de estos regalos y contentos en
la meditacién, es que, si comenzaba a llorar por la Pasién, no sabia acabar hasta que se me quebraba la
cabeza; si por mis pecados, lo mismo. Harta merced me hacfa nuestro Sefior; que no quiero yo ahora
examinar cudl es mejor, lo uno o lo otro; sino la diferencia que hay de lo uno a lo otro querria saber
decir. Para estas cosas algunas veces van estas lagrimas y estos deseos ayudados del natural y como esta
la disposicién; mas, en fin, como he dicho, vienen a parar en Dios, aunque sea esto. Y es de tener en
mucho, si hay humildad, para entender que no son mejores por eso; porque no se puede entender si
son todos efectos del amor y, cuando sea, es dado de Dios».

105 |BIDEM. «Por la mayor parte tienen estas devociones las almas de las moradas pasadas, por-
que van casi continuo con obra de entendimiento, empleadas en discurrir con el entendimiento y en
meditacion; y van bien, porque no se les ha dado mas aunque acertarfan en ocuparse un rato en hacer
actos y en alabanzas de Dios y holgarse de su bondad y que sea el que es, y en desear su honra y gloria.
Esto como pudiere porque despierta mucho la voluntad; y estén con gran aviso, cuando el Sefior les
diere estotro, no lo dejar por acabar la meditacién que se tiene de costumbre.

196 Cf. 6M 6,7. «También advertid que suele causar la complexién flaca cosas de estas penas,
en especial si es en unas personas tiernas que por cada cosita lloran; mil veces las hard entender que
lloran por Dios, que no sea asf».

197 |BIDEM. «Y aun puede acaecer ser —cuando viene una multitud de lagrimas, digo, por un
tiempo que a cada palabrita que oiga o piense de Dios no se puede resistir de ellas— haberse allegado
algtin humor al corazén, que ayuda mas que el amor que se tiene a Dios, que no parece han de acabar
de llorar; y, como ya tienen entendido que las lagrimas son buenas, no se van a la mano ni querrian
hacer otra cosa, y ayudan cuanto pueden a ellas. Pretende el demonio aqui que se enflaquezcan de
manera que, después, ni puedan tener oracién ni guardar su Regla».

110



otra vertiente cuando ya se alcanza la cima desde donde se vislumbra el quiebre. Se
invita a transitar desde una vida donde prevalece el esfuerzo discursivo y el empeio
del entendimiento por comprender, para hacerse oyente de la Palabra e ingresar en
la 6rbita de Dios, dejando que El lleve hacia el gozo del amor, donde el ser humano
se dispone a la recepcién de la gracia. La toma de conciencia de que el verdadero
hombre es alteridad divina se va descubriendo en el paso de la ascética a la mistica
y de la meditacion a la contemplacién. «obra de entendimiento, empleadas en
discurrir con el entendimiento y en meditacion; [...] acertarian en ocuparse [...]
en alabanzas de Dios y holgarse de su bondad [...]; y estén con gran aviso, cuando
el Sefior les diere estotro, no lo dejar. En el proceso de seguimiento a Jesus, la
salvacion llega a la debilidad y fragilidad humana, y es necesario un adecuado discer-
nimiento de la auténtica vivencia del amor de Dios y de los sentimientos producidos
por los diversos estados psicolégicos; «advertid que suele causar la complexién flaca
cosas de estas penas». La base para que Dios conceda la gracia escuchando su
Palabra es el reconocimiento y la aceptacién de lo que forma parte de la finitud
humana, componente organico, junto a la falta de adultez: «personas tiernas que
por cada cosita lloran, [...] mas que [por] el amor que se tiene a Dios».

La antropologia teresiana implicita se presenta en su aspecto mas favorable
y optimista, pues rescata lo débil y limitado junto con la capacidad para recibir la
gracia. Teresa sustenta su concepcion del ser humano en una cristologia que es ya
una antropologfa cumplida.

Sintéticamente, se puede afirmar que lo fundamental es el seguimiento de Jests
que va capacitando para la escucha de la Palabra y para la receptividad del amor;
asi se puede ir comprendiendo el verdadero rostro del hombre como alteridad di-
vina. Teresa invita a llegar a Dios conociéndose en las flaquezas y desde la oracion
que medita la vida de Jests. El ser humano recibe la salvacién transformadora en
la acogida de la donacién divina —potencia obediencial—; es decir, la comuni-
cacioén divina es lo que puede posibilitar la apertura humana a la gracia de Dios.

3.2.2. Jesucristo mediador salva del pecado para la unién del ser
humano con Dios

El ser humano es invitado a un proceso salvador, en el cual, ademas de la oferta
del seguimiento a Jesus que revela el prototipo humano, se va descubriendo a Jesucris-
to como mediador de la salvacién por amor. La antropologia estudia la posibilidad de
la relacién divino-humana y manifiesta que, en Jesucristo, se da una relacién especial y
singular que le hace cauce de unién entre Dios y el ser humano. La reciprocidad revela
que es verdadero Dios y verdadero hombre —unién hipostatica— y también afirma
que el ser humano puede ser hermano de Cristo. En definitiva, Jesucristo es la salvacién
que vence el mal siendo victima que vive una existencia agraciada convirtiéndose en
prototipo de lo humano; vy, en tercer lugar, el ser humano aprende a recibir la gracia,
aquello que le sobrepasa: filiacién, divinizacion, inhabitacién y cristificacion.

Seguidamente se aborda a través de los textos teresianos, la salvacién del mal
operada por Jesucristo mediador para la unién amorosa con Dios.

111



3.2.2.1. La salvacién del pecado para la filiacién en Cristo por amor

La relacién Dios-hombre se va profundizando dependiendo de los niveles de ora-
cién, y va posibilitando que la finitud reciba el don de la salvacién en Cristo, es decir,
que por el amor de Dios se recibe la salvacion de Cristo. El ser humano, permaneciendo
en la oracién, puede ir tomando conciencia de que Dios, donandose en Cristo, conce-
de la salvacién. De ese modo, el amor de Dios devela la valia humana, la que puede ir
transformandose —gusano en mariposa— en referencia permanente a Cristo salvador,
quien actla la libertad y posibilita morir a sf para vivir anhelando la unién'.

El ser humano, incluso en la dificultad, puede permanecer en una relacién
con Dios' en la que experimenta el amor para poder ir asumiendo su condicién
finita sin sucumbir al pecado’. La persona es valiosa y fragil ante el poder del mal
y la muerte'" y las ocasiones de pecado le van incapacitando para el servicio al
Reino'?, y, ademas, cabe la posibilidad de que el demonio interfiera la gracia de
la filiacion y la fraternidad llevando al sinsentido™.

El ser humano puede comprender su misterio desde la encarnacién, donde
se manifiesta la relacién singular de amor de Jesucristo con Dios que posibilita el
acceso a la unién con El. De ese modo, la salvacién de Cristo supone liberacién
del pecado, padeciendo el mal como victima, y regalando el amor de Dios a tra-
vés de la filiacion adoptiva para todo ser humano.

Teresa es consciente de su desconocimiento de la configuracién de lo huma-
no y de la interrelacién de sus elementos, y trata de dar cuenta de que el pecado
no destruye a la persona: «en lo superior de la cabeza esta lo superior del alma,

108 Cf. 4M 1,11y 4M 3,10; 5M 2,6 y 5M 2,14.

199 Cf. 4M 1,11. «Pues si en lo superior de la cabeza esté lo superior del alma, ¢écémo no la turba?
Eso no lo sé yo; mas sé que es verdad lo que digo. Pena da cuando no es la oracién con suspension,
que entonces hasta que se pasa no se siente ningtin mal; mas harto mal fuera si por este impedimento
lo dejara yo todow.

110 |BIDEM. «Y asf no es bien que por los pensamientos nos turbemos ni se nos dé nada; que si
los pone el demonio, cesara con esto; y si es, como lo es, de la miseria que nos quedé del pecado de
Adan con otras muchas, tengamos paciencia y suframoslo por amor de Dios, pues estamos también
sujetas a comer y dormir, sin poderlo excusar, que es harto trabajo».

" Cf. 4M 3,10. «De una cosa aviso mucho a quien se viere en este estado: que se guarde muy
mucho de ponerse en ocasiones de ofender a Dios, porque aqui no esta atin el alma criada, sino como un
nifo que comienza a mamar, que si se aparta de los pechos de su madre, équé se puede esperar de él sino
la muerte? Yo he mucho temor que a quien Dios hubiere hecho esta merced y se apartare de la oracién,
que sera asf, si no es con grandisima ocasion, o si no retorna presto a ella, porque ird de mal en peor.

12 |BIDEM. «Yo sé que hay mucho que temer en este caso, y conozco a algunas personas que
me tienen harto lastimada y he visto lo que digo por haberse apartado de quien con tanto amor se
le querfa dar por amigo y mostrarselo por obras. Aviso tanto que no se pongan en ocasiones, porque
pone mucho el demonio mas por un alma de éstas que por muy muchas a quien el Sefior no haga
estas mercedes, porque le pueden hacer gran dafno con llevar otras consigo y hacer gran provecho,
podria ser, en la Iglesia de Dios».

3 |BIDEM. «¥ aunque no haya otra cosa sino ver el que su Majestad las muestra amor particular,
basta para que él se deshaga porque se pierdan y asi son muy combatidas y atin mucho mas perdidas
que otras, si se pierden. Vosotras, hermanas, libres estdis de estos peligros, a lo que podemos enten-
der; de soberbia y vanagloria os libre Dios; y de que el demonio quiera contrahacer estas mercedes,
conocerse ha en que no hard estos efectos sino todo al revésy.

112



¢cémo no la turba? Eso no lo sé yo». Sin embargo, se requiere voluntad y con-
vencimiento para no desestabilizarse y para la permanencia, aunque no haya una
especial relacién con Dios, como la que se da en la «oracién con suspensiény, ya
que esta carencia no impide la fidelidad, ya que «harto mal fuera si por este impe-
dimento [el dicho tipo de oracién] lo dejara yo todoy. La fidelidad y constancia
en la vocacion puede situar a la persona en el camino de salvacién, ayudando a
discernir el pecado y el valor que tienen las tentaciones: «Y asi no es bien que por
los pensamientos nos turbemos ni se nos dé nada; que si los pone el demonio,
cesard». La experiencia salvadora es un regalo que posibilita relativizar ciertas
tendencias que pertenecen a la condicién humana para asumir la finitud e ir
abriéndose al amor liberador de Jesucristo: «la miseria que nos quedé del pecado
de Adan [...], tengamos paciencia y suframoslo por amor de Dios, pues estamos
también sujetas a comer y dormir».

El pecado se presenta como separacion, negacién y alejamiento del amor de
Dios. Teresa propone enfrentar estas tres perturbaciones —consigo mismo, con
Dios y con el mundo— con un tipo de oracién que vaya facilitando el conocerse,
la relacién con Jesucristo y no dejar espacio al mal. Se recomienda, ante la diso-
ciacion y separacion, el autoconocimiento de los mecanismos psicolégicos vy la fra-
gilidad de la estructura humana: «se guarde [...] de ofender a Dios, porque [es...]
como un nifio». Ante el pecado como negacion, se pide no abandonar la relacién
con Jesucristo, creyéndose autosuficiente, «quien con tanto amor se le queria dar
por amigox. En tercer lugar, el pecado como alejamiento advierte del peligro de
dar espacio a que actle el mal impidiendo la salvacién, especialmente quienes
han vivido en su presencia como salvados por el amor y que caen en la autojus-
tificacién: «porque pone mucho el demonio [...], porque le pueden hacer gran
dano con llevar otras consigo». Asi como Jesucristo por amor salva al ser humano
y «muestra amor particular, el pecado supone un fuerte atentado interfiriendo el
amor. De esta forma, aparece la lucha; vy, si el ser humano sucumbe y abandona
el amor de Dios, «son [estd] mds perdidas [a] que otras [a]». Para Teresa, es funda-
mental que todos lleguen a ser hijos, a través de Jesucristo, lo que se expresa con
tres imagenes de relaciones humanas: madre, amigo y amante'“.

"% Dios como madre permanentemente alimenta con su propia vida, «no esta ain el alma cria-
da, sino [...] que si se aparta de los pechos de su madre, ¢qué se puede esperar de él sino la muerte?».
Esta imagen aparece también en: V 15,12; CV 31, 9-10; MC 4, 4-5. La autodonacién de Dios es la
manera de continua creacién; el sostenimiento desde su propia vida, lo més intimo de sus mismas
entrafias, como la madre da la leche materna. Dios como madre desea que el hombre se sacie de su
ser (Isafas 66, 10-14: «mamareis a sus pechos [...] como un nifio a quien su madre consuela, asi os
consolaré yo»). Dios amigo se autodona en amor otorgando la identidad. La amistad es una relacién de
libre eleccion, tiene una vertiente activa y transformativa, con iniciativas que crean espacio para mas
humanizacién. Ademds el amor de amigo, es determinante en la formacién de la persona, se elabora
el mundo y el sentido de la existencia. La relacién de amistad con Dios (Jn 15,14-15), es una manera
de explicitar que el proyecto de salvacién es competencia y responsabilidad, también, de cada ser hu-
mano inserto en este mundo. Dios como pretendiente busca a la novia, la seduce, la lleva al desierto,
todo un proceso de enamoramiento hasta que la hace su esposa. Dios como un amante diligente y
comprometido pelea contra el adversario para no consentir que la persona se pierda, pues es valiosa
en extremo, es «<muy combatidas» y cada ser que no se logra supone un desacierto en el plan divino
porque pueden llegar a ser «mucho mas perdidas que otras».

113



La antropologia latente se esmera en presentar un tipo de ser humano en
inter-relacién con Dios. La permanencia en la oracién puede evitar el pecado,
al no dar ocasién al mal y propiciar que Dios salve alimentando —madre que
amamanta—, se done —como amigo que se entrega por amor— Yy defendiendo
al ser humano como pretendiente comprometido. La recepcién del amor de Dios
habilita para asumir la finitud sabiendo que «nada puede separar del amor de
Dios» (Rm 8,35-37). Un Dios que en Jesucristo se revela definitivamente para que
el ser humano pueda ir viviendo conforme a la salvacion transformadora iniciada
por Cristo y aun en espera del pleno cumplimiento.

En definitiva, Teresa defiende que la oracién favorece el conocimiento de lo
auténticamente humano para cooperar en el continuo proceso de salvacion. El
ser humano es salvado del pecado: permaneciendo en la llamada y sabiendo que
Cristo tiene una singular relacién con su Padre (Mt 12,50). Y, evitando «ofender
a Dios», va asumiendo con fortaleza la finitud; lo que significa ir discerniendo las
tentaciones. Asi, lo que es del demonio pasa, y si pertenece a la finitud —como
«pecado de Adan, comer, dormirm— hay que asumirlo y seguir adelante con «pa-
ciencia y amor de Diosy», del mismo modo que Cristo asume el mal.

La vida conforme a la vocacion de seguimiento de Jests, quien salva del pe-
cado, supone renuncias y apuestas en el sujeto'"> que, después de cumplir su tarea,
esta dispuesto a que, pasando por la muerte, pueda llegar a la experiencia de «unién
con Dios»''®. Cristo, modelo de esta relacién de Dios con el ser humano, padece el
mal desde el amor a Dios y al hombre'"”. Segln Teresa, para Jesus, el sufrimiento
a lo largo de toda su vida fue més intenso y fuerte que en la pasién'®, y puede
soportarlo todo porque es el auténtico y pleno ser humano'”.

"5 Cf. 5M 2,6. «Pues ea, hijas mias, priesa a hacer esta labor y tejer este capuchillo quitando
nuestro amor propio y nuestra voluntad, el estar asidas a ninguna cosa de la tierra, poniendo obras de
penitencia, oracién, mortificacion, obediencia, todo lo demds que sabéis; que iasi obrasemos como
sabemos y somos ensefadas de lo que hemos de hacer!».

"6 IBIDEM. «Muera, muera este gusano como lo hace en acabando de hacer para lo que fue
criado, y veréis cémo vemos a Dios y nos vemos tan metidas en su grandeza como lo estd este gusanillo
en este capucho. Mirad que digo “ver a Dios”, como dejo dicho que se da a sentir en esta manera de
uniony.

"7 Cf. 5M 2,14. «Es asi que muchas veces he considerado en esto y sabiendo yo el tormento
que pasa y ha pasado cierta alma que conozco de ver ofender a nuestro Sefor, tan insufridero que se
quisiera mucho mds morir que sufrirla; y pensando si un alma con tan poquisima caridad comparada a
la de Cristo, que se puede decir casi ninguna en esta comparacion, sentfa este tormento tan insufride-
ro, ¢qué serfa el sentimiento de nuestro Sefior Jesucristo y qué vida debia pasar, pues todas las cosas le
eran presentes y estaba siempre viendo las grandes ofensas que se hacfan a su Padre?».

18 |BIDEM. «Sin duda creo yo que fueron muy mayores que las de su sacratisima Pasién, porque
entonces ya vefa el fin de estos trabajos y con esto y con el contento de ver nuestro remedio con su
muerte y demostrar el amor que tena a su Padre en padecer tanto por El, moderarfa los dolores, como
acaece aca a los que con fuerza de amor hacen grandes penitencias, que no las sienten casi, antes
querrfan hacer mas y més, y todo se le hace poco».

"9 IBIDEM. «Pues, ¢qué serfa a su Majestad viéndose en tan gran ocasion para mostrar a su
Padre cudn cumplidamente cumplia el obedecerle, y con el amor del préjimo? iOh, gran deleite,
padecer en hacer la voluntad de Dios! Mas en ver tan continuo tantas ofensas a su Majestad hechas e

114



El proceso de la transformacién expresado a través del simbolo del gusano
de seda, evoca el misterio de la salvacién. Jesucristo, asumiendo lo humano en
Dios, inaugura el proyecto salvador de Dios pasando por la realidad del dolor. El
ser humano puede descubrir que Jesis muestra el amor de Dios encarnado por
cada uno y la llamada a vivir y morir con El, recibiendo de ese modo la filiacién,
experiencia de unién con Dios.

La persona llamada a la vocacién se prepara para el proceso de transforma-
cién, dejando las ocasiones de pecado y abriéndose al proyecto de salvaciéon que
supone renuncia libre de dependencias y apuesta por una relacién personal con
Jests. La relativizacion personal en funcion de la voluntad de Dios provoca arre-
pentimiento, conocimiento propio y confianza en los otros; ahora Teresa sefiala tres
acciones que reparan las tres perturbaciones anteriores: con el mundo, con Dios y
consigo mismo. Una vez cumplida la misién preparatoria, «acabando de hacer para
lo que fue criado, se propone la apertura para recibir la gracia desde el modelo de
Jesucristo: «Muera, muera este gusano [...], y veréis como vemos a Dios y nos vemos
tan metidas en su grandezay. El ser humano vive una gran certeza del encuentro
con Dios y, aunque no se sabe explicar, siente, sabe y percibe que Dios se ha mos-
trado, habitando su existencia y haciéndose mds palpable y relevante. El ser hu-
mano puede estar cierto de «ver a Dios, como dejo dicho que se da a sentir en esta
manera de unién»'®. El pecado, ante esta experiencia de unién, se presenta mas
tragico, hiriente y lacerante. Por eso, la autora expresa el gran dolor provocado
por la negacion del proyecto salvador, que lleva a entender la vivencia angustiosa
de «Jesucristo [...] siempre viendo las grandes ofensas que se hacfan a su Padrey.
Teresa cree que, en JesGs, la muerte resulta mas llevadera que el sufrimiento a lo
largo de su vida, porque la duracién en el tiempo incrementa el dolor, temiéndose
que sea infinito. El sufrimiento de la pasién queda apaciguado porque se atisba un
limite, también por la eficacia salvadora de su muerte y, sobre todo, por la relacién
de «amor que tenia a su Padre [lo que...] moderaria los dolores». La cristologia
teresiana afirma en Jesus el cumplimiento del plan divino iniciando el Reino de
Dios. Jests, obedeciendo al Padre y amando al ser humano, manifiesta la peculiar
relacién de unidad y conformidad entre Padre e Hijo, entre voluntad divina y
humana. No hay competencia ni rivalidad sino unidad de propésito y de reali-
zaciones; la voluntad del Padre es el amor al hombre. Jests, al amar al hombre,
es llevado injustamente a la muerte, que se convierte en redentora haciendo hijo
a todo ser humano: «viéndose en tan gran ocasién para mostrar a su Padre cudn
cumplidamente cumplia el obedecerle, y con el amor del préjimoy. Jesucristo,
por su relacion con el Padre puede exclamar: «iOh, gran deleite, padecer en ha-
cer la voluntad de Dios!» y, a la vez, padece el sufrimiento del inocente con gran
intensidad al soportar la injusticia, lo que es posible por ser verdadero hombre y
verdadero Dios: «cosa tan recia, [...], si no fuera mas de hombre, [...] bastaba para
acabar muchas vidas, icudnto mas unal».

ir tantas almas al infierno, téngolo por cosa tan recia, que creo, si no fuera mas de hombre, un dia de
aquella pena bastaba para acabar muchas vidas, icuanto mas unal».

120 Cf. 5M 1,10-11

115



La antropologia plena se encuentra en la cristologia teresiana que presenta
a Jesucristo como paradigma humano. Jesucristo lleva a cumplimiento el plan
amoroso de Dios, que es més fuerte que toda la carga de mal. Jess, asumiendo el
mal extremo que le lleva a la muerte, salva al ser humano liberando del pecado y
ofreciendo la filiacion. Se presenta la salvacién transformadora como recapitula-
cién de todo en El hacia la plenitud.

En definitiva, la transformacién del ser humano bajo la gracia consiste en la
preparacion para lo definitivo, el acceso a la experiencia de unién. Desde la salva-
cién plena en esperanza, aunque no hay explicacion racional del mal, es posible
dar sentido al dolor en el amor; asf el amor a Jesucristo ayuda a confiar y convierte
el dolor en solidaridad con los crucificados. Asi, Jesucristo salva del pecado para
la vida nueva, ser hijos en el Hijo.

3.2.2.2. Jesucristo tGnico mediador de fraternidad universal

Jesucristo salva del pecado para que el ser humano pueda llegar a ser hijo
en el Hijo y asi hermano. La seduccién del mal origina alejamiento de Dios y del
préjimo. En ambos casos, el pecado perturba porque impide la unién, apartando
de la voluntad de Dios y negando el amor a los semejantes'".

El seguimiento vocacional de JesUs, incluso en una institucién, no garantiza
que espontdneamente se evite la caida y tampoco asegura la entrega a la voluntad
a Dios'?, sino que requiere lucha permanente y vigilante para no alejarse del
amor al préjimo'®. El ser humano puede acoger la salvaciéon de Jesucristo si per-
manece unido a la voluntad de Dios sin dejarse engafar y sin malograr una vida
agraciada'®; aunque hay ciertas tentaciones que pueden ser ocasién de purifica-
cion para la fraternidad universal'?.

121 Cf. 5M 3,6 y 5M 4,8; 5M 3,12 y 5M 3,10.

122 Cf. 5M 3,6. «Mas iay de nosotros, qué pocos debemos de llegar a ella!, aunque a quien se
guarda de ofender al Sefior y ha entrado en religién le parezca que todo lo tiene hecho! que, aunque
arrastrando cumplimos con la obligacién para no ser pecado, no llegamos con mucho a lo que ha de
ser para estar del todo unidas con la voluntad de Dios».

122 |BIDEM. «iOh!, que quedan unos gusanos que no se dan a entender hasta que, como el que
royé la yedra a Jonds (4, 6-7), nos han roido las virtudes con un amor propio, una propia estimacién,
un juzgar los préjimos, aunque sea en pocas cosas, una falta de caridad con ellos, no los queriendo
COMO a NOsOtros Mismos».

124 Cf. 5M 4,8. «Respondiendo a lo primero, digo que si esta alma se estuviese siempre asida
a la voluntad de Dios, que esté claro que no se perderia; mas viene el demonio con unas sutilezas
grandes y, debajo de color de bien, vala desquiciando en poquitas cosas de ella y metiendo en
algunas que él le hace entender que no son malas, y poco a poco oscureciendo el entendimiento
y entibiando la voluntad y haciendo crecer en ella el amor propio, hasta que de uno en otro la va
apartando de la voluntad de Dios y llegando a la suya. De aqui queda respondido a lo segundo;
porque no hay encerramiento tan encerrado adonde él no pueda entrar ni desierto tan apartado
adonde deje de ir.

125 IBIDEM. «Y aun otra cosa os digo: que quiza lo permite el Sefior para ver cémo se ha aquel
alma a quien quiere poner por luz de otras; que mas vale que en los principios, si ha de ser ruin, lo
sea que no cuando dafie a muchas.

116



Se plantea, asf, un disefo de ser humano que desde la encarnacién de Dios
puede tender a la unién con su voluntad. Esto se ha cumplido plenamente en
Jesucristo, Dios y hombre a la vez, y asi es cémo revela al Dios verdadero en su
existencia humana auténtica. De este modo, Jesucristo, mediador de una existen-
cia agraciada para todos, abre la posibilidad de la fraternidad universal, dando
inicio al Reinado del amor de Dios y salvando del infierno de un mundo sin el
paradigma humano inaugurado en la encarnacion.

La relacién con Dios, para el ser humano, es dificil y costosa, pues no vive
plenamente conforme a la vocacién recibida, contentdndose con el cumplimien-
to, y asi «no llegamos con mucho a lo que ha de ser para estar del todo unidas
con la voluntad de Dios». De ese modo, no se establece una profunda relacién de
amor con Dios, debido a que el egoismo destruye a la persona e incrementa la ex-
cesiva autoestima minusvalorando a los demas: «iOh!, que quedan unos gusanos
que no se dan a entender hasta que [...] nos han roido las virtudes con [...] falta de
caridady. La diferencia entre los criterios de Dios y los humanos es que el amor de
Dios corrige y perdona (Jonas 4, 6-7), sabiendo esperar los procesos humanos. En
cambio, el hombre interpreta mal el perdén, y no comprende que Dios sea sélo
bueno y que la finitud fragil y carente pueda ser perfectible. Por eso, se propone
la conversion para pasar, por gracia, del excesivo amor propio al amor al otro; es
decir, la salvacién consiste en que, por una opcion libre, se pueda tener acceso a
la fraternidad universal. La permanencia en Dios puede ayudar a resistir al poder
del mal sin sucumbir ante el pecado: «si esta alma se estuviese siempre asida a la
voluntad de Dios, [...] no se perderia[...] haciendo crecer en ella el amor propio».
La tentacion, en ocasiones, puede ayudar a la persona a crecer en el amor entre-
gado: «quiza lo permite el Sefory, y a tratar de unir la propia voluntad con la de
Dios viviendo en referencia permanente a Cristo mediador conforme a los valores
del Reino para ser luz de otras.

La antropologia subyacente teresiana rescata la positividad del proceso hu-
mano —el gusano muere para ser mariposa— y ayuda a la toma de conciencia del
amor de Dios. El ser humano es deseo de unién con Dios junto con un desmedido
amor propio; esta contradiccién puede resolverse mirando a Cristo, el auténtico
hombre que, pasando por la muerte libremente, salva del pecado y regala una
existencia agraciada. La figura de Jonas remite a Cristo que estuvo tres dias en el
vientre de la tierra: Dios crea, salva y plenifica porque ama'?.

El ser humano desea la unién con Dios y puede lograrla amando al pré-
jimo' con grandes y exigentes renuncias'®, incluso, hasta la muerte como

126 Cf. 6M 3,9 y Mt 12,40.

127 Cf. 5M 3,12: «Mucho he dicho en otras partes de esto, porque veo, hermanas, que si hubiese
en ello quiebra, vamos perdidas. Plega el Sefior nunca la haya; que, como esto sea, yo os digo que no
dejéis de alcanzar de su Majestad la unién que queda dicha.

128 |BIDEM. «Cuando os viereis faltas en esto, aunque tengais devocion y regalos que os parezca
habéis llegado ahi y alguna suspensioncilla en la oracién de quietud —que algunas luego les parecera
que estd todo hecho—, creedme que no habéis llegado a unién, y pedid a nuestro Sefor que os dé
con perfeccién este amor del préjimo, y dejad hacer a su Majestad; que él os dard mds que sepais

117



Jests'. De ese modo, se devela la contradiccion humana'*® y se facilita el reco-
nocimiento del auténtico seguidor y discipulo que no se deja engafar ni seducir
por el mal'*'y que, ademas, transparenta claramente la autenticidad de su amor
del préjimo'2.

El ser humano desea una existencia agraciada en la unién con Dios y sabe
que Jesucristo mediador, por su muerte de cruz, la concede en la salvacién para
todos. La finitud asumida puede ser capaz de entender al Dios que por amor se
encarna, y la finitud también posee el potencial de abrirse al amor al otro, hacia
la fraternidad universal.

De este modo, la persona, en la relacién con Dios, puede acoger la gracia en
su vida, renunciando a la propia voluntad y eligiendo con disponibilidad el bien
de los otros: «alcanzar de su Majestad la unién, [...] pedid [...] con perfeccién este
amor del préjimo, [...], y procurar tomar trabajo por quitarle al préjimo, cuando se
ofrecierey. Estos aspectos muestran el valor fundamental del amor al otro e indican
el nivel de oracién, la firmeza en la fe y la solidez en el seguimiento por amor. La
vida adquiere valor al entregarla por otros, incluso padeciendo una muerte impuesta
injustamente. Esto se trata de una donacion, no solo producto de la voluntariedad
humana, sino también potenciada por el amor divino que habita la finitud; y con-
vierte la entrega hasta la muerte en clave de felicidad, asf Jesucristo salva: «Mirad lo
que costd a nuestro Esposo el amor que nos tuvo, que, por librarnos de la muerte, la
muri6 tan penosa como muerte de cruz». El desenmascaramiento de la mentira se
realiza reconociendo que, en la oracién, es facil proponerse cualquier meta, y que
en lo cotidiano se trata de ocultar hasta «una falta pequenay. Por eso, es necesaria
la despreocupacion por lo pasajero que ayuda a la relativizacién y evita el enojo
por la falsa denuncia, de tal modo que el amor al otro se transparente sin ningtn
artificio y sin esconder la propia debilidad «iOh, hermanas, cémo se ve claro adénde
estd de veras el amor del préjimo [...]!».

desear como vosotras os esforcéis y procuréis, en todo lo que pudiéreis, esto; y forzar vuestra voluntad
para que se haga en todo la de las hermanas, aunque perdais de vuestro derecho, y olvidar vuestro
bien por el suyo, aunque mas contradiccién os haga el natural; y procurar tomar trabajo por quitarle
al préjimo, cuando se ofreciere».

129 IBIDEM. «No penséis que no ha de costar algo y que os lo habéis de hallar hecho. Mirad lo
que costé a nuestro Esposo el amor que nos tuvo, que, por librarnos de la muerte, la murié tan penosa
como muerte de cruz».

130 Cf. 5M 3,10. «Yo gusto algunas veces de ver unas almas que, cuando estan en oracién, les
parece querrfan ser abatidas y piblicamente afrontadas por Dios, y después una falta pequena encu-
brirfan si pudiesen».

31 |BIDEM. «iUf, que si no la han hecho y se la cargan! iDios nos libre! Pues mirese mucho
quien esto no sufre, para no hacer caso de lo que a solas determiné a su parecer; que en hecho de
verdad no fue determinacién de la voluntad, que, cuando ésta hay verdadera, es otra cosa; sino alguna
imaginacién que en ésta hace el demonio sus saltos y engafios; y a mujeres o gente sin letras podra
hacer muchos, porque no sabemos entender las diferencias de potencias e imaginacién y otras mil
cosas que hay interioresy.

132 IBIDEM. «iOh, hermanas, cémo se ve claro adénde estd de veras el amor del préjimo en
algunas de vosotras y en las que no estd con esta perfeccién! Si entendieseis lo que nos importa esta
virtud no traerfais otro estudion.

118



En sintesis, Jesucristo mediador de fraternidad universal, consigue la salvacién
por su muerte en cruz. Asi, libera del pecado y aproxima al amor al préjimoy a la
voluntad de Dios. Entonces, la unién con Dios en Jesucristo posibilita la relacion
fraterna como expresién de una vida de gracia.

3.2.2.3. La unién con Dios como experiencia amorosa de filiacion y fraternidad

Jesucristo, mediador de la salvacién, vence el pecado, fortalece la fragilidad
y posibilita que el ser humano pueda hacerse receptivo a lo que le sobrepasa,
recibiendo la identidad de hijo amado que se reconoce, no aisladamente, sino
en comunién con todos los hombres. La conciencia de filiacién puede conducir
a la fraternidad universal. Esto es asi porque el amor de Dios revela lo valioso y
novedoso de la condicién humana y asume la fragilidad como apta para la recep-
tividad amorosa'®>.

La auténtica relacién con el Sefior es una presencia cercana y amorosa'>, de
tal modo que, cuando se producen efectos daiinos en la oracién, conviene que
esa experiencia sea comunicada con la persona adecuada'® para discernir la llama-
da a la vida contemplativa'. La vivencia salvadora se hace presente en la relacién
orante y se refleja en una vida de amor integro'’, procurando seguir creciendo en
la vocacién recibida, llamada a la caridad, la humildad y la lucidez'®, sabiendo
que Dios avisa del mal y cuida del ser humano para que el demonio no destruya
la obra salvadora™®.

13 Cf. 4M 3,13y 5M 4,9; 6M 4,11y 6M 7,4.

134 Cf. 4M 3,13. «Hase de entender que cuando es cosa verdaderamente de Dios que aunque
hay caimiento interior y exterior, que no le hay en el alma que tiene grandes sentimientos de verse
tan cerca de Dios; ni tampoco dura tanto sino muy poco espacio, bien que se torna a embebecer. Y
en esta oracién, si no es flaqueza, como he dicho, no llega a tanto que derrueque el cuerpo ni haga
ningdn sentimiento exterior en él.

135 IBIDEM. «Por eso tengan aviso que, cuando sintieren esto en si, lo digan a la prelada, y di-
viértanse lo que pudieren, y hagalas no tener horas tantas de oracién sino muy poco, y procure que
duerman bien y coman hasta que se les vaya tornando la fuerza natural, si se perdié por aqui».

136 |BIDEM. «Si es de tan flaco natural que no le baste esto, créanme que no la quiere Dios sino
para la vida activa, que de todo ha de haber en los monasterios. Octipenla en oficios, y siempre se
tenga cuenta que no tenga mucha soledad porque vendra a perder del todo la salud. Harta mortifi-
cacion serd para ella; aqui quiere probar el Sefior el amor que le tiene en cémo lleva esta ausencia,
y serd servido de tornarle la fuerza después de algiin tiempo; y si no, con oracién vocal ganard, y con
obedecer, y merecera lo que habia de merecer por aqui, y por ventura mas».

137 Cf. 5M 4,9. «La diligencia que a mi se me ofrece mas cierta —después de pedir siempre a
Dios en la oracién que nos tenga de su mano y pensar muy continuo cémo, si £l nos deja, seremos luego
en el profundo, como es verdad, y jamas estar confiadas en nosotras, pues serd desatino estarlo—, es
andar con particular cuidado y aviso mirando cémo vamos en las virtudes».

138 |BIDEM. «Si vamos mejorando o disminuyendo en algo, en especial en el amor unas con
otras y en el deseo de ser tenida por la menor y en cosas ordinarias; que si miramos en ello y pedimos
al Sefor que nos dé luz, luego veremos la ganancia o la pérdida».

139 IBIDEM. «Que no penséis que alma que llega Dios a tanto la deja tan apriesa de su mano,
que no tenga bien el demonio que trabajar, y siente su Majestad tanto en que se le pierda, que le da
mil avisos interiores de muchas maneras; asi que no se le podra esconder el dafio».

119



La encarnacién de Dios en Jesucristo posibilita la salvacién, de tal modo que
la finitud puede ser terreno propicio para acoger la vocacién de filiacién y para
descubrirse invitado a la conversion a la voluntad de Dios, la que no consiste en
otra cosa que no sea amar fraternalmente.

Es asi como el discernimiento de la vocacién contemplativa se plantea desde
la experiencia de la cercanfa divina en una relacién que embelesa y llena del Sefior,
«el alma que tiene grandes sentimientos de verse tan cerca de Dios». Esta vivencia
no es perjudicial, asi que, cuando la persona experimenta deterioro, conviene que
«lo digan a la prelada». Lo primero es reducir el tiempo de oracién dando prioridad
a las necesidades basicas, la salud, el suefio reparador y la alimentacion adecuada.
Se afirma absolutamente que, si la persona es de endeble naturaleza y débil cons-
titucién «créanme que no la quiere Dios sino para la vida activa». La vida eclesial
se configura en ministerialidad con variedad de carismas en su seno para que sea
reflejo de un cuerpo armoénico con diversidad de funciones y servicios, pues cada
uno es necesario desde su condicion y su posibilidad (1Cor 12,14). Por tanto, Dios
es siempre la roca firme —la fe, la esperanza y el amor— en que afianzar cada
decision de la propia vida para procurar «pedir siempre [...] que nos tenga de su
mano [...] y jamas estar confiadas en nosotras [...] mejorando [...] en el amor unas
con otras». Entonces, Dios vela y cuida desmedidamente del ser humano para que
todos sus hijos vivan como tales siendo hermanos: «que no penséis que alma que
llega Dios a tanto la deja tan apriesa de su manow.

Teresa presenta una antropologia unificadora en que la persona es sujeto
capaz de establecer relaciones equilibradas también para la vocaciéon contempla-
tiva. Por eso, la persona salvada vive la unién con Dios que se refleja en un amor
a todos los seres.

El amor de Dios puede iluminar la fragilidad del hombre que alberga en su
seno grandes posibilidades'?, cuando, sabiéndose salvado, sélo desea agradar a
Dios™'. Asi, el incremento de la conciencia de pecado ayuda a ir asumiendo que
la finitud puede causar desengafo y quebranto'?, de tal modo que la pena del
ser humano se incrementa cuando recibe inmerecidamente —perdén, bondad y
dones— la salvaciéon amorosa de Dios'™.

10 Cf. 6M 4,11. «iOh ceguedad humana! ¢Hasta cuando, hasta cudndo se quitara esta tierra de
nuestros ojos? Que, aunque entre nosotras no parece es tanta que nos ciegue del todo, veo unas mo-
tillas, unas chinillas, que, si las dejamos crecer, bastaran a hacernos gran dafio; sino que, por amor de
Dios, hermanas, nos aprovechemos de estas faltas para conocer nuestra miseria y ellas nos den mayor
vista, como la dio el lodo del ciego que sané nuestro Esposo (Jn 9, 6-7)».

1 IBIDEM. «Y asi, viéndonos tan imperfectas, crezca mas el suplicarle saque bien de nuestras
miserias para en todo contentar a su Majestad».

42 Cf. 6M 7,4. «Yo no tendrfa por seguro, por favorecida que un alma esté de Dios, que se olvi-
dase de que en algln tiempo se vio en miserable estado; porque, aunque es cosa penosa, aprovecha
para muchas. Quiza como yo he sido tan ruin, me parece esto, y esta es la causa de traerlo siempre
en la memoria; las que han sido buenas, no tendran que sentir, aunque siempre hay quiebras mientras
vivimos en este cuerpo mortal».

43 IBIDEM. «Para esta pena ningtn alivio es pensar que tiene nuestro Seior ya perdonados los
pecados y olvidados, antes anade a la pena ver tanta bondad y que se hacen mercedes a quien no

120



En efecto, el amor de Dios asiste al ser humano para que, reconociendo la
limitacion, pueda abrirse a una nueva manera de percibir la realidad de salvacion
(Jn 9, 6-7). Asi se gesta un tipo humano capaz de reflejar a Dios encarnado y que,
en Jesucristo, libera de la ceguedad del propio encorvamiento para alumbrar una
existencia nueva de hijos y hermanos.

El ser humano, al reflexionar sobre la fragilidad y la libertad, descubre que
cuesta aceptar la limitacion: «iOh ceguedad humana! éHasta cuando, hasta cuén-
do?. Dios concede, en ocasiones, comprender toda la realidad no solo desde
las deficiencias, sino también desde las posibilidades: «aprovechemos de estas
faltas para conocer nuestra miseria y ellas nos den mayor vista». El reconocimiento
de los fracasos puede servir para irse con-formando con el proyecto libremente
acogido de filiacién y de fraternidad de Dios; y la cercania a Dios no olvida las
dificultades que han ayudado a realizar rupturas para el crecimiento vocacional,
haciendo emerger lo mejor de uno mismo: «aunque es cosa penosa, aprovecha
para muchas [...], siempre hay quiebras mientras vivimos en este cuerpo mortal».
La experiencia de amor personalizado de Jests como hermano salva del pecado
y conduce hacia la plenitud de la fraternidad universal. La persona que ha madu-
rado en el seguimiento y el discipulado puede llegar a vivir la filiacion divina (Rm
8, 12-17), es decir, vivir a la altura del llamamiento recibido. Y esto gracias al Dios
trinitario que habita el ser humano y concede la experiencia de ser hijos de Dios:
«porque como tenfan el amor tan crecido y habfan recibido tantas mercedes y
tenfan entendida la grandeza y majestad de Dios».

En sintesis, Dios en la relacion con el ser humano ayuda a asumir la finitud, y
el misterio humano se va entendiendo desde la gracia divina que regala el ser hijos
en esperanza del definitivo cumplimiento de la fraternal filiacién.

La reflexion sobre Jesucristo mediador que salva del pecado, se finaliza afir-
mando que el amor humano, conformandose libremente al amor de Cristo, pue-
de llegar a la unién con Dios, ya que la relacién de filiacién de Cristo con el Padre
abre el camino de acceso a Dios para que el ser humano reciba la identidad de
hijo y hermano en una existencia agraciada.

3.2.3. Cristo resucitado devela al verdadero Dios y el misterio del ser humano

El ser humano en el proceso de profundizacién —entrada al interior del
Castillo— va descubriendo que Jesucristo es salvador desde el recorrido que va
haciendo a través del seguimiento, y, también, desde la dimensién mediadora
que ejerce en la unién con Dios. El tercer apartado presenta el descubrimiento
existencial de la salvacién transformadora en el encuentro personal con Cristo re-
sucitado. En esa relacion, Jesucristo resucitado se revela como el verdadero Dios
del amor, y la persona puede comprender el auténtico misterio de lo humano.
Esta relacion dialégica va llevando al misterio de la resurreccion y al misterio de

merecia sino infierno. Yo pienso que fue éste un gran martirio en San Pedro y la Magdalena, porque
como tenian el amor tan crecido y habian recibido tantas mercedes y tenfan entendida la grandeza y
majestad de Dios, serfa harto recio de sufrir y con muy tierno sentimientoy.

121



la gracia deificante'. En definitiva, Jesucristo es la salvacién escatolégica, lo que
significa que el ser humano puede abrirse, en primer lugar, a un rebasamiento de la
condicién humana por participacion libre en el ser de Dios —divinizacién—y, de
este modo, la salvacién trasciende la historia, es decir, serd plena cuando Dios sea
«todo en todo» (1 Cor 15,28). Y, en segundo lugar, la salvacién es realizable y se
anticipa en la esperanza de que sea realizada mas alld de la historia.

Cristo resucitado devela al verdadero Dios y al verdadero ser humano cuan-
do se descubre que el resucitado es el encarnado por amor, de tal modo que lo
humano se rebasa hacia el infinito amor divino, un amor que se manifiesta difusi-
vo en el resucitado para sostener lo humano.

3.2.3.1. El resucitado es el encarnado por amor

La experiencia de crisis pone de manifiesto la finitud humana y, en oca-
siones, oculta el amor de Dios; junto a ello, la experiencia de relacién con el
resucitado —«la oracion de arrobamiento»— concede la capacidad de entrega
total y provoca el agradecimiento por poder transformarse, profundizando en la
experiencia orante’®.

El ser humano, en los tiempos de negatividad y oscuridad, necesita gran
lucidez para descubrir la propia pequeiiez'*®, aceptando el ocultamiento de la
gracia'¥” y soportando la diafana claridad con que se muestran los pecados'.
Desde esta conciencia de pecado, la experiencia de encuentro con el Sefor
estimula un compromiso radical y una experiencia de gratitud'*® que fomenta la
entrega de la vida'. La relacion profunda con Jesucristo se alimenta en la me-
ditacién y contemplacién de su Humanidad'", de tal forma que la humanidad

#4 Se prepara el camino hacia la divinizacién, que se estudia en el capitulo tercero.
45 Cf.6M 1,11y 6M 4,15y 6M 7,5.

16 Cf. 6M 1,11. «Parece que ya no ha menester consideracion para entender esto, porque la ex-
periencia de pasar por ello, habiéndose visto del todo inhabilitada, le hacia entender nuestra nonada
y cudn miserable cosa somos».

47 IBIDEM. «Porque la gracia —aunque no debe estar sin ella, pues con toda esta tormenta no
ofende a Dios ni le ofenderfa por cosa de la tierra—, estd tan escondida que ni aun una centella muy
pequena le parece no ve de que tiene amor de Dios ni que le tuvo jamas.

148 |BIDEM. «Porque, si ha hecho algtin bien o su Majestad le ha hecho alguna merced, todo le
parece cosa sofiada y que fue antojo. Los pecados ve cierto que los hizoy.

9 Cf. 6M 4,15. «iOh, cuando el alma torna ya del todo en si! iQué es la confusién que le queda
y los deseos tan grandisimos de emplearse en Dios de todas cuantas maneras se quisiere servir de ella!
Si de las oraciones pasadas quedan tales efectos como quedan dichos, équé serd de una merced tan
grande como ésta? Querrfa tener mil vidas para emplearlas todas en Dios y que todas cuantas cosas
hay en la tierra fuesen lenguas para alabarle por ellay.

150 |BIDEM. «Los deseos de hacer penitencia, grandisimos; y no hace mucho en hacerla porque,
con la fuerza del amor, siente poco cuanto hace y ve claro que no hacfan mucho los martires en los
tormentos que padecian porque, con esta ayuda de parte de nuestro Sefor, es facil; y asf se quejan
estas almas a su Majestad cuando no se les ofrece en qué padecer.

51 Cf. 6M 7,5. «Esto es una cosa que escribf largo en otra parte y, aunque me han contradeci-
do en ella y dicho que no lo entiendo —porque son caminos por donde lleva nuestro Sefior y que,

122



de JesUs es el itinerario fundamental para no dejarse engafar por el mal y poder
experimentar la salvacion'2.

El misterio del ser humano, desde la encarnacién de Dios, consiste en la po-
sibilidad de la receptividad activa de la salvacion. El ser humano se vive receptivo
en la relacién con el resucitado cuando le va develando la salvacién y, asi, la per-
sona fragil y capaz, puede ir accediendo libremente al verdadero Dios y a lo més
auténtico y verdadero del ser humano.

La autora, a raiz de saberse salvada, comunica su experiencia de la finitud y
manifiesta un sentimiento de insignificancia, debido a la fuerte percepcién de la
nada: «habiéndose visto del todo inhabilitada, le hacia entender nuestra nonada y
cuan miserable cosa somos». Es la etapa de preparacién para el encuentro definiti-
vo, donde la gracia va capacitando para el autoconocimiento, que incluye la duda
sobre si mismo y su capacidad para amar a Dios. Y, aunque la presencia divina
sigue vigente, no se experimenta porque la vivencia de la fragilidad se presenta
como permanente y continua «porque [...] esta tan escondida [...] no ve de que
tiene amor de Dios». Incluso, en ocasiones, se piensa que el proceso realizado en
el seguimiento transformador de Jesis carece de fundamento. La vida se le pre-
senta como deseo de Dios irrealizable, frente a la fuerza del mal y la contundencia
de su pecado que aparece con mayor intensidad y nitidez en la cercanfa de la
luz del resucitado: «todo le parece cosa sofiada y que fue antojo. Los pecados
ve cierto que los hizo». Teresa afirma que entre la sexta y la séptima morada no
hay «puerta cerrada» (6M 4,4); por eso, es posible una relacion profunda entre
el ser humano y Dios, que va ahondandose gracias a las diversas experiencias
interiores'>. Asi, el encuentro con el Sefor es gracia (éxtasis) que fortalece para
un compromiso total, lo que revela que el ser humano va siendo salvado en la
medida en que va siendo atraido por el salvador (6M 4, 9,10,11), y ya solo desea:
«tener mil vidas para emplearlas todas en Dios». La gracia de poder encontrarse
con el resucitado en la oracién de éxtasis capacita e impulsa a la entrega de la vida
cuando lo humano se va configurando al modelo de Cristo. Asi, el ser humano
anhela la salvacién para todos y se implica en el servicio al Reino definitivo hasta

cuando ya han pasado de los principios, es mejor tratar en cosas de la Divinidad y huir de las cor-
péreas—, a mi no me hardn confesar que es buen camino. También os parecerd que quien goza de
cosas tan altas no tendra meditacién en los misterios de la sacratisima Humanidad, de nuestro Sefior
Jesucristo, porque se ejercitara ya toda en amor».

132 |BIDEM. «Ya puede ser que me engarie y que digamos todos una cosa; mas vi yo que me
queria engafar el demonio por aht, y asi estoy tan escarmentada que pienso, aunque lo haya dicho
mas veces, deciroslo otra vez aqui, porque vais en esto con mucha advertencia; y mirad que oso decir
que no credis a quien os dijere otra cosa. Y procuraré darme mas a entender que hice en otra parte;
porque por ventura, si alguno lo ha escrito, como él lo dijo, si mas se alargara en declararlo, decia bien;
y decirlo asf, por junto, a las que no entendemos tanto puede hacer mucho maly.

153 El capitulo cuarto de la sexta morada sefiala las experiencias de suspensién, éxtasis, vuelo del
espiritu. Se va preparando el encuentro con el resucitado desde la unién (6M 4,8), donde vive la uni-
dad en la pluralidad, que la conduce a ser un Gnico sujeto «esposa suya [...] pasar por lo mismo que su
Esposo» y recibir primicias de lo definitivo (6M 4,9). Teresa tras la unién con el resucitado permanece
en la bisqueda anhelante de ese encuentro como la esposa del Cantar (2,2) (6M 4, 10) y vivencia que
al mismo tiempo es correspondida por Dios que «solo desea tener a quien dar» (6M 4,12).

123



la muerte por amor: «se quejan estas almas a su Majestad cuando no se les ofrece
en qué padecer». Jesucristo configura consigo mismo, libera del pecado y poten-
cia la libertad finita para el bien, de tal modo que va llevando la salvacién de lo
creado a la plenificacién.

En el contexto de la sexta morada, se van explicando las diversas manifesta-
ciones de la gracia que van dando cuenta de la relacion de Dios con el ser huma-
no, hasta llegar al matrimonio espiritual. El anillo de la alianza significa una unién
para siempre y definitiva (6M 5,11); la exclusividad del Gnico Esposo (7M 2,1);
y, también, la unidad en el ser (7M 2,4). Asi el encuentro con el resucitado hace
tomar mayor conciencia de la finitud humana y la persona sigue aprendiendo a
amar, para lo cual es imprescindible conocer, meditar, contemplar «los misterios
de la sacratisima Humanidad, de nuestro Senor Jesucristo». Es fundamental que
nunca falte la referencia a Jesucristo el salvador como palabra dltima y definitiva
de Dios pronunciada en la encarnacion vy ratificada en la resurreccién, lo que
implica tal densidad de vida que la muerte queda vencida. Y, aunque se esté bien
avanzada en el camino del amor y del conocimiento, siempre es necesaria la rela-
cién con el resucitado que ilumina la existencia desde el futuro dando a entender
el proceso, el cual se sustenta en su humanidad: «y mirad que oso decir que no
credis a quien os dijere otra cosa»'**.

La «sacratisima humanidad» es el medio mas importante para el auténtico en-
cuentro, sabiendo que el protagonista es Dios trinitario: «Espiritu de Aquel que
resucit6 a Jests» (Rm 8,11). Por tanto, este Dios que resucitard al ser humano se
deja ver en el resucitado y la autora asf lo sefiala en dos textos. En 6M 9,3, Cristo su-
pera los limites del espacio y el tiempo, dice: «muéstrale claramente su sacratisima
humanidad de la manera que quiere, o cémo andaba en el mundo, o después de
resucitado». Y en 7M 2,1, donde se afirma la entrega por el ser humano haciendo
patente lo oculto y revelando elementos con dimensién césmica, en palabras de la
autora: «gran resplandor y hermosura y majestad, como después de resucitado, y le
dijo que ya era tiempo de que sus cosas tomase ella por suyas y El tendrfa cuidado
de las suyas»'>>.

14V 22. La autora afirma con rotundidad, desde su experiencia contrastada, que la Humanidad
de Cristo es el camino imprescindible para llegar a la plenitud humana. El disentimiento teresiano pre-
tende que nunca se abandone la persona de Jests. Se esmera en las formulaciones para una adecuada
comunicacién de la experiencia.

15 En 6M 9,3: «Pues digamos ahora que quiere alguna vez abrirla de presto por hacer bien a quien
la ha prestado: claro estd que le serd después muy mayor contento cuando se acuerda del admirable
resplandor de la piedra, y asi quedard mas esculpida en su memoria. Pues asf acaece aca: cuando nuestro
Senior es servido de regalar mas a esta alma, muéstrale claramente su sacratisima humanidad de la manera
que quiere, o cémo andaba en el mundo, o después de resucitado; y, aunque es con tanta presteza que lo
podriamos comparar a la de un reldmpago, queda tan esculpido en la imaginacién esta imagen gloriosisima,
que tengo por imposible quitarse de ella hasta que la vea adonde para sin fin la pueda gozam. También V
28,1-5 y 9 (humanidad y divinidad). Cf. Rm 8, 10-11 la resurreccién es la vida el Espiritu: «el Espiritu de
Aquel que resucit6 a Jesls de entre los muertos, habita en vosotros, [...] dard también vida a vosotros».

El otro texto fundamental es 7M 2,1: «Pues vengamos ahora a tratar del divino y espiritual
matrimonio, aunque esta gran merced no debe cumplirse con perfeccién mientras vivimos, pues si
nos apartasemos de Dios, se perderfa este tan gran bien. La primera vez que Dios hace esta merced

124



Teresa refleja un ser humano llamado a ser la alteridad dialégica de Dios
desde el encuentro con el resucitado. Una antropologia latente que rescata lo
bueno vy fragil de la finitud humana como ambito de la presencia divina; un ser
humano que, meditando y contemplando la vida y la muerte del Sefor, puede
abrirse al proceso de seguimiento y de conversion. La resurreccion de Jesucristo
es punto de llegada, meta anticipada que ilumina el proceso humano de irse
plenificando hasta el encuentro definitivo; es manifestacion escatolégica que se
anticipa en el tiempo.

La autora muestra la contundente experiencia de finitud del ser humano ante
la fuerte evidencia del mal y del pecado, y, por eso, necesita abrirse libremente a la
liberacion de la negatividad y a la receptividad del don divino. Asi, la salvacion
posibilita la transformacién cuando se da la aceptacién realista de lo que el ser
humano esy su capacidad de apertura a lo que puede llegar a ser. Esto es asi por-
que el amor acrecienta lo humano y se incrementan los deseos de identificacién
con el modelo de la humanidad de Jesucristo, que es la clave para entender el
misterio del ser humano y, para eso, es imprescindible asumir toda la integralidad
de Cristo redentor'®.

3.2.3.2. Lo humano finito se rebasa hacia el infinito amor divino del resucitado

El ser humano, por participacion en el ser de Dios, recibe la salvacion que le
supera y que serd plena en la escatologia. Por eso, el amor de Dios puede mover a
la oracion y a la stplica por los pecadores; también, regala gozo interior al amar a
los enemigos; y, ademds, capacita para la fidelidad vigilante y el servicio'’.

Teresa presenta el amor de Dios como el motivo y el mévil de la oracién solida-
ria por quienes viven en pecado'?, quienes, privados de libertad, no pueden desa-

quiere su Majestad mostrarse al alma por visién imaginaria de su «sacratisima humanidad» para que
lo entienda bien y no esté ignorante de que recibe tan soberano don. A otras personas serd por otra
forma; a ésta, de quien hablamos, se le represent6 el Sefior, acabando de comulgar, con forma de gran
resplandor y hermosura y majestad, como después de resucitado, y le dijo que ya era tiempo de que
sus cosas tomase ella por suyas y El tendria cuidado de las suyas, y otras palabras que son més para
sentir que para decim. También V 27,2, Teresa percibe al resucitado «estar siempre al lado derechoy;
y V 29,13 narra la gracia del dardo o transverberacién.

156 Cf. 6M 7,9: «Verdad es que a quien mete ya el Sefior en la séptima morada, [...] andar con
Cristo nuestro Sefor por una manera admirable, adonde divino y humano junto es siempre su com-
paiifa. [...] la presencia de Dios, es menester que la busquemos; que esto quiere su Majestad, como
lo hacfa la Esposa en los Cantares (3,3), y que preguntemos a las criaturas quién las hizo —como dice
San Agustin, [...]—. Pues sabemos el camino como hemos de contentar a Dios por los mandamientos
y consejos, en esto andemos muy diligentes y en pensar su vida y muerte y lo mucho que le debemos;
lo demas, ivenga cuando el Sefior quisiere!l». La afirmacion teresiana «adonde divino y humano junto
es siempre su compania», evoca como la humanidad y la divinidad de Jes(s se presenta sin separacién
pero distinguiendo, y sin confusién pero uniendo.

7 Cf. 7M 1,4y 7M 3,5.14.

198 Cf. 7M 1,4. <Tomemos, hermanas, particular cuidado de suplicarselo y no nos descuidad, que
es grandisima limosna rogar por los que estdn en pecado mortal. Pues équé, si por vuestra oracién le
quitasen las cadenas? Ya lo veis; por amor de Dios os pido que siempre tengdis acuerdo en vuestras
oraciones de almas semejantes».

125



rrollarse como seres humanos y sucumben ante el mal, muriendo para siempre’°.
Para la autora, la salvacién de Jesucristo aceptada y vivida como regalo personal,
también genera el amor a los enemigos'®, con afecto y deseo de liberarlos me-
diante el propio ofrecimiento, de la experiencia de rebasamiento que produce la
gracia, para que otros no pequen'®’. Asf, la gracia potencia la finitud y la fidelidad
a la vocacién de servicio al Reino'®?, de tal modo que el ser humano descubre
con mayor nitidez la condicién pecadora'®, lo que pone de manifiesto, de modo
mas potente, la experiencia del amor de Dios, que es gracia que sobreabunda y
se desborda mas alld de la realidad'*.

La finitud humana, con los impedimentos para vivir la vocacién, puede ser
rebasada en la oracién gracias a la receptividad a Jesucristo resucitado. De ese
modo, el ser humano, con su participacion, recibe lo que le desborda y se abre
a la gracia en medio de la posibilidad del fracaso, apostando por la salvacién en
esperanza de su pleno cumplimiento.

La relacién del ser humano con Dios a través de la oracién para pedir por el
pecador es gran don para ellos y es tarea permanente para quien vive la experien-
cia de la salvacién: «Tomemos, hermanas, particular cuidado de suplicar [...] por
los que estan en pecado mortal. Pues ¢qué, si por vuestra oracion le quitasen las
cadenas?. Con ello se pretende evitar su muerte eterna y tal vez esa intervencién
de peticién puede significar su liberacién. El pecado consiste en la negacion de si
mismo, y en la renuncia a la posibilidad de cambiar la realidad para encaminarse y
abrirse hacia la salvacion. La falta de libertad puede llevar a la muerte: «atadas las
manos atrds con una fuerte cadena y él amarrado a un poste y muriendo de ham-
bre». El pecador, aunque sigue siendo libre, se ve impedido e incapacitado para

159 |BIDEM. «Muy mayor que serfa si viésemos un cristiano, atadas las manos atrds con una
fuerte cadena y él amarrado a un poste y muriendo de hambre, y no por falta de qué coma, que tiene
cabe si muy extremados manjares, sino que no los puede tomar para llegarlos a la boca, y aun esta
con grande hastio, y ve que va ya a expirar, y no muerte como acd sino eterna, ¢no seria gran crueldad
estarle mirando y no le llegar a la boca qué comiese?».

%0 Cf. 7M 3,5. «Tienen también estas almas un gran gozo interior cuando son perseguidas, con
mucha més paz que lo que queda dicho, y sin ninguna enemistad con los que las hacen mal o desean
hacer».

161 |BIDEM. «Antes les cobran amor particular, de manera que si los ven en algin trabajo lo
sienten tiernamente y cualquiera tomarian por librarlos de él y encomiéndanlos a Dios muy de gana,
y de las mercedes que les hace su Majestad holgarian perder porque se las hiciese a ellos porque no
ofendiesen a nuestro Sefior».

162 Cf. 7M 3,14. «Mas équé sentiran estas almas de ver que podrian carecer de tan gran bien?
Esto les hace andar mas cuidadosas y procurar sacar fuerzas de su flaqueza, para no dejar cosa que se
les pueda ofrecer para més agradar a Dios por culpa suya.

163 IBIDEM. «Mientras mas favorecidas de su Majestad, andan més acobardadas y temerosas
de si; y como en estas grandezas suyas han conocido mds sus miserias y se les hacen més graves sus
pecados, andan muchas veces que no osan alzar los ojos, como el publicano (Lc 18,13)».

164 |BIDEM. «[...] otras, con deseos de acabar la vida por verse en seguridad, aunque luego
tornan, con el amor que le tienen, a querer vivir para servirle, como queda dicho, y fian todo lo que
les toca de su misericordia. Algunas veces las muchas mercedes las hacen andar més aniquiladas, que
temen que, como una nao que va muy demasiado de cargada se va a hondo, no les acaezca asi».

126



la receptividad, «no los puede tomar para llegarlos a la boca»; es una lamentable
situacién que recoge la vivencia de la finitud. Teresa ofrece al creyente esta ima-
gen para que tenga compasion y se implique en la vida de los otros, ofreciendo
un estilo de vida atrayente en que la limitacién asumida pueda ser rebasada por
gracia. Ademas de libremente aceptada, pudiendo motivar el vivir con sentido y
abriéndose a la posibilidad de cambiar muerte por vida: «no seria gran crueldad
estarle mirando y no le llegar a la boca qué comiese?».

El ser humano, en la séptima morada, vive la salvacién de Jesucristo en un
amor liberado de todo tipo de ataduras humanas, con paz y sosiego interior,
permitiendo una vida distinta y nueva. Son personas que se deleitan con todo
lo que sucede y nada les perturba: «con un gran gozo interior cuando son per-
seguidas». La persecucién no produce disgusto ni aborrecimiento; al contrario,
«cobran amor particular» al enemigo. Y se empenan en su liberacién, sacandoles
de la oscuridad del mal para posibilitar la recepcién de la gracia que desborda,
sobreabundando ante el pecado.

En esta etapa, la persona se sitGa ante la existencia con cautela, observando
atentamente y cuidando solicitamente para no derrochar el don y entregarse «para
mds agradar a Dios». Porque se sabe el valor de la gracia recibida, se cuida de no
perderla; vive en humildad porque conoce la propia debilidad y torpeza: «sus mi-
serias y se les hacen mas graves sus pecadosy». El amor fortalece para posponer el
deseo de lo definitivo y seguir empendndose en la construccién del Reino. Aunque
se desea «acabar la vida por verse en seguridady, se es capaz de renunciar a esta
pretension y reanudar con novedad y entusiasmo la entrega amorosa, renunciando
a la seguridad de lo definitivo. El abandono confiado en Dios es sabiduria que co-
noce la permanente exposicion al fracaso, y, al sentirse tan agraciadas por Dios de
modo inmerecido, no saben cémo responder: «las hacen andar méas aniquiladas,
que temen que, como una nao que va muy demasiado de cargada se va a hondo,
no les acaezca asi». La salvacion transciende la historia y va llevando a la resurrec-
cién a quienes han recibido mucho y creen que pueden dar muy poco.

Por tanto, la oracién por el pecador es un compromiso solidario muy serio
que tiene gran eficacia y es apuesta porque lo humano finito puede ir siendo li-
berado para la plenificacién. Ademas, es salvacion en esperanza, solidarizindose
desde la condicién de pecador y comprometiéndose contra el pecado. De ese
modo, el ser humano puede rebasar la finitud gracias a la salvacion que transcien-
de y conduce a mayor humanizacién en la resurreccién, la que ilumina la historia
desde la escatologia, el futuro ya presente en el resucitado.

3.2.3.3. El amor difusivo y desmedido del resucitado fundamenta lo humano

El ser humano, profundizando la relacién dialégica en la oracion, se va uni-
ficando en la medida en que armoniza accién y contemplacién. Entonces, su
existencia cristiana, gracias al amor rebosante, se desborda en el servicio concreto,
en tarea que sea viable'®.

165 Cf. 7M 4,9y 7M 4,14,

127



Toda la existencia creyente se fundamenta en la experiencia de salvacion
alimentada en la oracién y manifestada en una vida transformada'® que se
expande hacia otros en el amor entregado'®’. El referente es el resucitado
que ayuda a orientar lo negativo —el impedimento a las mujeres de ejercer la
ensefianza—,'® hacia la creatividad que discierne la posibilidad de ministerios
valiosos'®®, dando la oportunidad a que la gracia —«amor del Sefior»— sea el
fundamento de lo humano, y asf se rescata la eficacia de la oracion y el testi-
monio personal'’®.

La salvacién transformadora operada por el encuentro con el resucitado se
desborda en amor liberador —que unifica la divisién operada por el maligno—y
amor agraciante —donacion de la gracia deificante— que encamina hacia la re-
surreccién. Se trata del culmen del plan de Dios que en el resucitado devela su
misterio como creador, salvador y consumador.

La relacién de Dios con el ser humano se va ahondando a lo largo del proce-
so vital creyente gracias a los diferentes niveles o grados de oracién, hasta llegar a
la centralidad del amor de Cristo. La contemplacién como relacién profunda con
el resucitado devela un tipo de vida, y, como consecuencia, de muerte, que da a
entender la posibilidad del abajamiento kenético; en consecuencia, asi se propo-
ne para el ser humano un estilo de vida conforme a la vocacion recibida: «rezar
y contemplar; [...] y hay ejercicio de ellas». Es una existencia transformada por
la salvacién del resucitado que irradia una manera de ser y de amar —plantea-
mientos, actitudes y opciones— conforme a los valores del Reino y que se difunde
desde la propia vida, ya que «el amor tengo por imposible contentarse de estar
en un ser. El encuentro con el resucitado, en la séptima morada, se manifiesta
en la conciencia de dignidad y valfa del ser humano que, recibiendo la gracia,
comunica el amor salvador.

166 Cf. 7M 4,9. «Torno a decir que para esto es menester no poner vuestro fundamento sélo
en rezar y contemplar; porque, si no procurdis virtudes y hay ejercicio de ellas siempre, os quedaréis
enanas.

167 IBIDEM. «Y aun plega a Dios que sea sélo no crecer, porque ya sabéis que quien no crece,
descrece; porque el amor tengo por imposible contentarse de estar en un ser, adonde le hay».

168 Cf. 7M 4,14. «La otra, que no podéis vosotras ni tenéis coémo allegar almas a Dios; que lo
harfais de buena gana, mas que, no habiendo de ensenar ni de predicar, como hacfan los apéstoles,
que no sabéis cémo. A esto he respondido por escrito algunas veces, y aun no sé si en este Castillo;
mas porque es cosa que creo os pasa por pensamiento con los deseos que os da el Sefior, no dejaré
de decirlo aquf».

169 IBIDEM. «Ya os dije en otra parte que algunas veces nos pone el demonio deseos grandes
porque no echemos mano de lo que tenemos a mano para servir a nuestro Sefior en cosas posibles y
quedemos contentos con haber deseado las imposiblesy.

170 |BIDEM. «Dejado que en la oracién ayudaréis mucho no querdis aprovechar a todo el mun-
do, sino a las que estan en vuestra compaiifa, y asi sera mayor la obra, porque estais a ellas mas obli-
gada. ¢Pensdis que es poca ganancia que sea vuestra humildad tan grande, y mortificacion, y el servir
a todas, y una gran caridad con ellas, y un amor del Sefior, que ese fuego las encienda a todas, y con
las demas virtudes siempre las andéis despertando? No serd sino mucha, y muy agradable servicio al
Sefor, y con esto que ponéis por obra, que podéis, entenderd su Majestad que hariais mucho mas; y
asi os dard premio como si le ganaseis muchasy.

128



El difusivo amor del resucitado, que traspasa los limites, alimentado «con los
deseos que os da el Senor» hay que encaminarlo hacia lo posible y practico'”". Por
eso, Teresa constata que la funcién eclesial de la ensefianza y la predicacion esta
restringida a los varones y trata de transformar esa situacién: «lo harfais de buena
gana, [...], como hacian los apéstoles»'”2. Desde una realidad que acorta las po-
sibilidades de las mujeres, hay que discernir con responsabilidad sin enredarse
en pretensiones inalcanzables, y, con realismo, desenmascarar las falsas ansias
de entrega en grandes proyectos: «pone el demonio deseos grandes porque no
echemos mano de lo que tenemos a mano para servir»'”?. Se rescata el gran valor
y eficacia de un estilo de vida comprometido en un amor gratuito y en un servicio
desinteresado que da testimonio: «asi sera mayor la obra». Ademds, este testimo-
nio que surge del amor no va en pos de las tareas prestigiosas, lleva a asumir un
compromiso imprescindible en la edificacién del Cuerpo de la Iglesia como ger-
men del Reino. En definitiva, la voluntad de Dios, lo que le agrada, es la practica
del amor para que otros se conviertan: «gran caridad [...] un amor del Sefior, [...]
fuego [que] las encienda a todas». Asi es posible que se ponga de manifiesto la gra-
cia para iluminar la salvaciéon aconteciendo en medio de los hombres y mujeres;
es lo que puede resultar atractivo para que otros vivan las primicias del reinado de
Dios. Esta entrega al servicio de una comunidad fraterna y solidaria ensefa y pre-
dica con el testimonio de la vida, valioso como el de la palabra, y asi «entenderd
su Majestad que hariais mucho més; y asi os dara premion.

En sintesis, el ser humano, bajo la gracia, amplifica el amor en la interioridad
que va transmitiéndose en el compromiso. Es un tipo de ser humano que hace
posible la comprensibilidad del Verbo encarnado y la posibilidad de un nuevo ser
humano incluyente. Es decir, el amor de Dios vivido en el encuentro con el resu-
citado que hace presente lo definitivo conduce el amor al préjimo realizado en
la entrega. El amor del crucificado —se abaja obedeciendo (Flp 2,6-11)— quien
resucita venciendo la muerte, es la referencia apropiada para rescatar la funcién
de ensenar desde el testimonio coherente de la propia vocacién. La ensenanza a
partir de la vida puede ir haciendo presente el reinado de Dios como salvacién
transformadora que en el resucitado ya tiene la plena y total realizacién.

En definitiva, en el segundo capitulo, se ha estudiado que, en Jesucristo, llega
a plenitud la relacién entre Dios y el ser humano. Por tanto, la antropologia tere-
siana se rescata de su cristologfa. Teresa presenta el seguimiento de Jesis como

71 Alo largo de este capitulo de la séptima morada, se describe la experiencia del «matrimonio
espiritualy. El Sefior une consigo para que se tome fuerzas para el servicio con la expresion simbélica
de «Marta y Marfa han de andar juntas para hospedar al Sefior» (7M 4,12). Marfa ya ha servido y ha
vivido la ausencia del amado, es decir «no estaba siempre con regalo de contemplacién a los pies del
Senor» (7M 4,13).

72 En la obra Camino de Perfeccién, en los capitulos 1 al 3 se aporta la solucién a este impe-
dimento, proponiendo la misién y la vocacién carmelitana reformada en su comunidad dentro de la
Iglesia, Cf. RODRIGUEZ, J. V. Castillo Interior o Las Moradas..., p. 235, nota 16.

73 En 3M 2,13 incita a no espantarse y aprender, incluso de quienes se cree que no ensefian
nada. Propone la vigilancia para no ser provocados a desmesuras que sacian fantasias dificiles e impo-
sibles y llevan al olvido junto al menosprecio de lo que estd al alcance.

129



ambito de escucha de la Palabra y de acogida de la gracia; lo que permite des-
cubrir al ser humano como alteridad divina'”*. Y, entonces, el ser humano puede
acoger el don salvador de la comunicaciéon de Dios que transforma su buena y
fragil realidad propensa al pecado'”.

Seguidamente, Jesucristo mediador, salvando del pecado, ofrece la posibilidad
de llegar a la unién con Dios. El Hijo amado libera el camino para que el ser humano
pueda recibir la filiacion, y al mismo tiempo, Jesucristo se presenta como el modelo
de fraternidad que por amor muere para que el ser humano pueda llegar a saber y
vivir la identidad de hijo y hermano, venciendo el poder del pecado'”®.

Para finalizar, Cristo el crucificado-resucitado revela la identidad del verdadero
Dios y asf se devela el misterio del ser humano. Por tanto, la salvacion transformadora
operada por el encuentro con el resucitado se desborda en amor liberador y amor
agraciante. Este se acrisola e intensifica en la encarnacién, y asi se permite que lo
finito no se rebaje al pecado. Sino que puede rebasarse hacia el infinito amor divino,
amor que se hace difusivo en el resucitado, de tal modo que sustenta lo auténtica-
mente humano y llega a todo ser humano como propuesta de divinizacion'”’.

74 Un tema interesante seria investigar la relacién del seguimiento con la imitacién y la compa-
fifa. Asf la palabra seguir en 3M 2,10 («seguir lo mejor»); 4M 1,1; 6M 3,tit.; 6M 3,9; 6M 3,11 («seguirse
nadie por su parecer»); la palabra compania en 2M 1,2; 5M 4,6-7; 6M 7,9 («divino y humanoy); 6M
7,13 («muy buena compafiia» el Sefior); 6M 8,3 («alegre con tan buena compania»); 6M 8,4-6; 6M
11,5 (solo es «compafifa [...] el que ella ama»); 6M 11,8; hay textos en la séptima morada muy va-
liosos, por ejemplo: 7M 1,7 («siente en si esta divina compaiifa» de la trinidad); 7M 1,8-10; 7M 2,4;
7M 4,11; 7M 4,14. Por fin el vocablo imitar en 3M 1,3 (Maria); 3M 2,12 (las aves); 4M 2,9 (imitar al
Sefior); 6M 1,7; 6M 10,4; 7M 4,4 (imitar al Sefior, imitar el padecer).

75 En los textos teresianos el pecado se hace presente a través de referencias biblicas en 4M
1,3 (el ciego de nacimiento en Jn 9,2-3 que habla del pecado de sus padres); también el pecado se
presenta referido a la autoconciencia de la autora que tiene presente sus pecados en 4M 1,6.

176 Para una aproximacién al estado de la cuestion de la hamartologfa, como delimitaciéon nega-
tiva, se constata la dificultad de ubicarla en la teologia sistematica. Desde los textos estudiados en la
obra teresiana es factible la referencia a lo histérico-salvifico, situando el pecado como la negatividad
que hay que liberar junto a la positividad a proponer. El pecado presenta unas consecuencias: todos
los hombres son pecadores, hay culpabilidad y se necesita ser salvado.

La segunda parte se inicia estudiando, en el capitulo primero, el texto 1M 2,1 clave para la
comprensién del enfoque teresiano de la hamartologfa y sus efectos. Seguidamente, al abordar cémo
Jesucristo salva del pecado se han estudiado ocho textos teresianos, que plantean los siguientes as-
pectos. 1. El tema de la finitud que junto con las necesidades basicas hay que asumir (4M 1,11: «lo
que nos quedé del pecado de Adany). 2. En varios textos el pecado aparece como ofensa a Dios (4M
3,12; 5M 3,6). 3. También se presenta como cumplimiento en que se vive como «obligacién para no
ser pecado» (5M 3,6). 4. Otro aspecto se refiere al mal que incita a través del demonio (5M 3,6.10). 5.
El engafio con apariencia de bien (5M 4,8: «sutilizas con buen color»). 6. El pecado para Teresa altera
las facultades humanas (5M 4,8: «oscurece entendimiento y entibia voluntad») y provoca el encorva-
miento sobre si mismo (5M 4,8: «amor propio desmedido») que lleva a la muerte injusta de Cristo (5M
3,12). 7.Y, por dltimo, ante el pecado Dios no se queda inactivo (5M 4,9: Dios cuida y no le deja al
demonio; Dios perdona los pecados (6M 7,4: «a quien no merecia sino infierno»). De este modo, se
abren pistas muy valiosas que no se pueden seguir hasta el final, y por eso solo se enuncian. Asf el tema
del seguimiento que es muy denso, y que vinculado al tema del pecado invita a una profundizacién
teoldgica desde las pinceladas o intuiciones teresianas.

77" De modo indirecto, ha ido apareciendo la tematica del pecado en los textos teresianos estu-
diados, representan algunos casos concretos. a) El pecado queda bien patente (6M 1,11: «los pecados

130



La salvacién transformadora se propone a un ser humano que se perfila y
define desde la encarnacién del Verbo de Dios. Este acontecimiento revela la
preeminencia del amor en la historia dando la posibilidad al seguimiento de Jests
y asi el ser humano puede madurar para abrirse y recepcionar el proyecto de
filiacion y fraternidad que Cristo ha incoado y que devela el misterio humano.
De otro modo, se puede afirmar que la soteriologia teresiana es una propuesta
amorosa posible para un ser humano pensado desde la encarnacion, es decir,
desde la persona de Jests, Dios y hombre a la vez. La encarnacién posibilita el
seguimiento, conocer a Jesucristo como mediador y poder tener un encuentro
con el resucitado que convoca a la divinizacién. El resucitado se hace presente como
el futuro ya cumplido en la historia y, de ese modo, devela el Gnico plan de Dios
abordado en su triple dimension.

Se da el paso al capitulo tercero donde se aborda la divinizacién como con-
secuencia de la salvacion transformadora que alcanza a todos desde la persona de
Jesucristo que es la plenitud de la relacién Dios hombre y la total realizacion del
proyecto divino trinitario.

3.3. EL AMOR CAPACITA PARA EL CONOCIMIENTO

Teresa, en los textos que contienen los términos amor y razén, aporta un
planteamiento de antropologia soterioldgica latente que formula la salvacion
transformadora como invitacién al rebasamiento de lo humano.

La antropologia teoldgica ha dado cuenta, en el capitulo primero, de la po-
sibilidad de la relacién del ser humano con Dios y, en el segundo capitulo, de la
maxima profundizacién de esa relacién en Jesucristo, revelando de ese modo el
paradigma de la salvacién. Por eso, la antropologia teresiana se nutre de la cristo-
logfa, es decir, lo que Cristo inicia en la encarnacién y consuma en la resurreccién
puede alcanzar a todo ser humano. De ese modo, el ser humano, amando conoce

ve cierto que los hizo»; 6M 7,5 es engaio del demonio, haciendo ver que la humanidad de Cristo
se puede relativizar). b) Incluso en la séptima morada los pecados cobran mayor virulencia (7M 1,4:
rezar por «los que estan en pecado mortaly; 7M 3,5: Teresa se ofrece para que otro reciba la gracia
y «no ofenda al Sefior»; y 7M 3,14: a mayor cercanfa a Dios mayor conciencia de la gravedad de su
pecado). c) el demonio pone deseos grandes que impiden servir en lo posible (7M 4,14: y da contento
con «haber deseado lo imposible»).

Algunos datos que invitan a profundizar el tema en posteriores investigaciones. Veamos muy lige-
ramente: la frecuencia, los contenidos y los efectos que Teresa adjudica al pecado. En Castillo Interior
el pecado aparece 38 veces a lo largo de las siete moradas. En la sexta morada aparece 14 veces, y en
la primera como inicio del proceso, aparece en 9 ocasiones. En la tercera y séptima morada aparece 5
veces en cada una; en la cuarta y quinta morada estd mencionado dos veces en cada una; y por fin en la
segunda morada una sola vez aparece el pecado. Teresa se va refiriendo a diferentes contenidos: pecado
mortal y grave (8 veces) y venial (4 veces); se refiere a nuestros, sus, mis en 12 ocasiones; en general el
pecado aparece diez veces; y con otra tematica (4 veces). Y finalmente se mencionan diversos efectos,
asi en negativo: feo, oscuro, pierde fecundidad, da placer al demonio; negro y de mal olor; inmenso
dolor hasta de muerte; el pecado siempre es tormento. Y en positivo se dice: libra y perdona, humildad
(3 veces), a mayor gracia mayor conciencia de pecado (3 veces); no deja que seamos engafiados; sigue
llamando, sigue presente en la «Orden y en el mundow; se puede asumir; etc.

131



el proyecto salvador y puede encaminarse a la divinizacién. Lo que es posible
porque Dios es su origen y su destino, y el sustentador de su humanidad a lo largo
de la historia.

Por eso, cuando la razén descubre el plan amoroso de Dios, se desenca-
dena un proceso en la vida humana de eficacia y fecundidad de la racionalidad
amorosa'’®.

3.3.1. La eficacia de la racionalidad amorosa

La razén, cuando descubre y entiende el proyecto de Dios, puede optar
por una vida desde el amor, porque puede abrirse a entender el gozo que Dios
experimenta en la relacién con la persona humana. Al comienzo, es un amor in-
maduro e incapaz de superar la cordura de la razén. Sin embargo, la razén puede
abandonarse en el amor del Sefior'”.

La razén, conociendo el plan de Dios, puede decidirse por la humildady
por la salvacion ofrecida a través del seguimiento'', aceptando que el don reci-
bido pueda ser en funcién del amor al Sefor'®. Este amor a Dios comunicado a
otros provoca un gozo expansivo'®? que estimula la alabanza a Dios y concede los
dones mds convenientes'®.

178 Este capitulo estudia los textos teresianos en que convergen los términos razén y amor. Desde
ellos es posible detectar la teorfa del conocimiento y del amor que estan proyectadas en la antropo-
logfa soterioldgica teresiana.

79 Cf.3M 1,7y 3M 2,11; 3M 2,7 y 3M 2,8. La tercera morada tiene dos capitulos que tratan la
decisién del seguimiento. El capitulo primero desvela ciertas ambigtiedades, y el segundo, la incerti-
dumbre de la salvacién desde la fragilidad humana. Dice ella: «poca seguridad [...] en este destierron.
Es como una etapa de adolescencia espiritual.

180 Cf. 3M 1,7. «iOh humildad, humildad! No sé qué tentacién me tengo en este caso, que no
puedo acabar de creer a quien tanto caso hace de estas sequedades, sino que es un poco de falta de
ella. Digo que dejo los trabajos grandes interiores que he dicho, que aquellos son mucho més que
falta de devociény.

181 |BDEM. «Probémonos a nosotras mismas, hermanas mias, o pruébenos el Sefior que lo sabe
bien hacer, aunque muchas veces no queremos entenderlo; y vengamos a estas almas tan concertadas,
veamos qué hacen por Dios y luego veremos cémo no tenemos razén de quejarnos de su Majestad,
porque si le volvemos las espaldas y nos vamos tristes como el mancebo del Evangelio (Mt 19,22),
cuando nos dice lo que hemos de hacer para ser perfectos.

182 |BIDEM. «[...] ¢qué queréis que haga su Majestad que ha de dar el premio conforme al amor
que le tenemos? Y este amor, hijas, no ha de ser fabricado en nuestra imaginacién, sino probado por
obras; y no penséis que ha menester nuestras obras, sino la determinacién de nuestra voluntad».

18 Cf. 3M 2,11. «Pareceros ha que ¢de qué sirve tratar de estas mercedes interiores y dar a enten-
der cémo son, si es esto verdad, como lo es? Yo no lo sé; preglntese a quien me lo manda escribir; que
yo no soy obligada a disputar con los superiores, sino a obedecer, ni serfa bien hecho. Lo que os puedo
decir con verdad es que, cuando yo no tenfa ni atin sabia por experiencia ni pensaba saberlo en mi vida
—y con razén, que harto contento fuera para mi saber o por conjeturas entender que agradaba a Dios en
algo— cuando lefa en los libros de estas mercedes y consuelos que hace el Sefior a las almas que le sirven
me le daba grandisimo, y era motivo para que mi alma diese grandes alabanzas a Dios».

18 IBIDEM. «Pues si la mia, con ser tan ruin, hacfa esto, las que son buenas y humildes le ala-
bardn mucho mas; y por sola una que le alabe una vez es muy bien que se diga, a mi parecer, y que
entendamos el contento y deleites que perdemos por nuestra culpa; cuanto mas que si son de Dios

132



La finitud asumida con sencillez se abre a la oferta salvadora de la diviniza-
cién por la cual el ser humano se va plenificando y esto se expresa en la comuni-
cacién, aunque se dude de su valor.

El conocimiento de la hondura humana ayuda a diferenciar el auténtico dolor
y sufrimiento de la mera aridez y aspereza de la vida interior. La desazén, al cen-
trarse en uno mismo, refleja la soberbia de quien concede demasiada importancia
a sequedades irrelevantes. La razén descubre que Dios ofrece la salvacion entre-
gando al Hijo que revela el camino de plenificacion. La tGnica auténtica respuesta
humana es seguirlo libremente, dejando todo para centrarse en Dios. La libertad
divina confia en que la razén humana acepte la gracia del amor: «su Majestad
[que] ha de dar el premio conforme al amor que le tenemos. Esta determinacién
de vaciamiento capacita para una vida amorosa empenada en la opcién por los
crucificados. La pregunta por el sentido de reflexionar sobre los dones de Dios, en
Teresa da origen a la escritura, la que cuenta con la intencién de mostrar que el ser
humano es agradable a Dios y asi nace la gratitud y la alabanza. La comunicacién
impulsa el proceso de la fe, y descubre la pérdida que supone el silenciar la pre-
sencia de Dios en el hombre, pues provoca que otros no gocen de su amor y de
sus dones. La gratuidad de Dios y la acogida diligente del sujeto, pertenecen al
misterio de la relacion del hombre con la sabiduria divina, y existe la certeza de
que se recibe lo més conveniente. Cuando el ser humano pone todo de su parte,
Dios recompensa a través de vias que desbordan y superan la comprensién hu-
mana: «cuando no es nuestra la falta, justo es el Sefor y su Majestad os dard por
otros caminos lo que os quita por éstey.

En sintesis, el ser humano, responsable de su desarrollo pleno, puede optar
por el proyecto salvador y abrirse a ser transformado por amor, lo que le lleva a
comunicar el gozo desbordante nacido de la experiencia de la gratuidad.

El amor en sus inicios, aun en personas prudentes, es medido, controlado y
raquitico frente a una razén muy en su sitio'®. Por eso, Teresa aconseja ir avanzando
por las distintas etapas de la vida y sus pruebas con un ritmo adecuado'®. De ese

vienen cargados de amor y fortaleza con que se puede caminar mas sin trabajo e ir creciendo en las
obras y virtudes. No penséis que importa poco que no quede por nosotros, que, cuando no es nuestra
la falta, justo es el Sefior y su Majestad os daré por otros caminos lo que os quita por éste por lo que
su Majestad sabe, que son muy ocultos sus secretos; al menos sera lo que mas nos conviene, sin duda
ningunay.

85 Cf. 3M 2,7. «Las penitencias que hacen estas almas son tan concertadas como su vida;
quiérenla mucho para servir a nuestro Sefior con ella; que todo esto no es malo, y asf tienen gran
discrecién en hacerlas, porque no danen a la salud. No hayais miedo que se maten, porque su razén
estd muy en sf; no esta atin el amor para sacar de razén; mas querria yo que la tuviésemos para no
nos contentar con esta manera de servir a Dios, siempre a un paso que nunca acabaremos de andar
este camino».

18 |BIDEM. «Y como, a nuestro parecer, siempre andamos y nos cansamos, porque —creed que
es un camino (a)brumador— harto bien sera que no nos perdamos. Mas épareceos, hijas, si, yendo a
una tierra, desde otra pudiésemos llegar en ocho dias, que serfa bueno andarlo en un afo por ventas y
nieves y aguas y malos caminos? ¢No valdria més pasarlo de una vez? Porque todo esto hay, y peligros
de serpientes. 10h!, iqué buenas sefias podré yo dar de esto!; y, iplega a Dios!, que haya pasado de
aquf; que hartas veces me parece que noy.

133



modo, la razén puede atreverse a avanzar abandonéndose en el amor del Sefior en
la medida que relativiza la fragilidad'® y asume la finitud humildemente®.

Esta finitud, con su carga de fragilidad, desconfianza y autoengafo tiende a
retrasar las opciones fundamentales, empero, por la gracia rebasa lo humano y se
encamina a la divinizacién.

La ecuanimidad de estas personas avanzadas se expresa en la valoracion de
la vida, el cuidado de la salud y la prudencia en cualquier accién emprendida.
Pero esta postura razonable y sensata para el cuidado de sf no se aplica para el servi-
cio porque «no estd aun el amor para sacar de razén». La razén aporta constancia
a la responsabilidad y el amor provoca que se aplique también al servicio del
Reino. El proceso de crecimiento requiere vigilancia y correr riesgos, sin detenerse
en el camino hacia la dltima morada. En ocasiones, el ser humano desea alcanzar
la meta sin la realizacién del proceso. Pero el esfuerzo siempre es necesario y re-
quiere de la confianza y de la entrega de la razén en el amor de Dios; para ello,
se propone la relativizacién de la fragilidad y de la autorrealizacién; ademas, vivir
la urgencia por el encuentro definitivo con el Sefior; y, por dltimo, preocupando-
se «de s6lo caminar aprisa para ver este Sefior». La carencia de humildad, valor
central en el pensamiento teresiano, retarda el conocimiento y la razén no deja
espacio al amor.

La compenetracién de amor y razén se va configurando progresivamente. Al
comienzo, la primacia de la razén ayuda a apropiarse de la realidad abriéndose
a otra dimensién que la supera, y tira mas alla de sus propias posibilidades; lo
que supone un rebasamiento del umbral ontolégico. Esto se logra a través de un
proceso de purificaciéon donde el amor va ganando terreno a la razén y se da una
progresiva armonizacion.

En definitiva, la eficacia de una racionalidad amorosa consiste en que la ra-
z6n descubre que el seguimiento de Jesus invita a una vida en el amor e impulsa
a trascenderse. Por eso, en el avance del conocimiento, la razén se desborda en
el amor y puede entregarse en el Sefior relativizando el propio cuidado y cami-
nando ligero desde la humildad. Asi, la razén se abre al amor gracias a la audacia
de la confianza venciendo el temor, despreocupandose de la propia limitacion y
fomentando la sencillez. Si invita a reconocer la debilidad de la finitud y cémo
Dios actla, para que el ser humano no se quede adherido al propio dolor.

87 Cf. 3M 2,8. «Como vamos con tanto seso todo nos ofende: porque todo lo tememos y asi no
osamos pasar adelante, como si pudiésemos nosotras llegar a estas moradas y que otros anduviesen el
camino. Pues no es esto posible, esforcémonos, hermanas mias, por amor del Sefior; dejemos nuestra
razén y temores en sus manos; olvidemos esta flaqueza natural, que nos puede ocupar mucho; el
cuidado de estos cuerpos ténganle los prelados; alld se avengan; nosotras, de s6lo caminar aprisa para
ver este Sefior; que, aunque el regalo que tenéis es poco o ninguno, el cuidado de la salud nos podria
enganar, cuanto mas que no se tendrd mds por esto —yo lo sé, y también sé que no esta el negocio en
lo que toca al cuerpo, que esto es o menos—».

18 |BIDEM. «Que el caminar que digo es con una grande humildad, que, si habéis entendido,
aquf creo estd el daio de las que no van adelante; sino que nos parezca que hemos andado pocos
pasos y lo creamos asf, y los que andan nuestras hermanas nos parezcan muy presurosos y no sélo
deseemos sino que procuremos nos tengan por la mas ruin de todasy.

134



3.3.2. La fecundidad del amoroso conocimiento

El ser humano que equilibra la relacién entre el amor y la razén puede ha-
cerse fecundo, en la medida en que la razén, dedicdndose al amor, puede ir
insertando la salvacién en la historia. La razén puede ir descubriendo lo valioso
del amor a un Dios que es libre, sabio y gratuito, especialmente cuando el amor
maduro posibilita la experiencia existencial de la gracia divina. De ese modo, la
razén se emplea, cultiva y ejercita desde el amor'®.

El sujeto conscientemente se abre a la accion de Dios' y sabiendo, desde
la actitud de la humildad, que no merece los dones'™’, va descubriendo motivos y
razones para no afanarse ni pretender la gracia'®?, sino que alaba por todo lo recibi-
do y se abre con gratitud a lo nuevo'? desde la actitud de la acogida al Dios que
acttia’, lo que puede ser posible cuando el amor es maduro™”. La persona des-
cubre la prioridad de un amor desinteresado que, interrelacionado con la razén,
posibilita el conocimiento de Dios.

%9 Cf. 4M 2,9y 4M 3,4; 7M 4,6.

190 Cf. 4M 2,9. «Yo os diré lo que en esto he entendido: dejemos cuando el Sefior es servido de
hacerla porque su Majestad quiere y no por mds. El sabe el por qué; no nos hemos de meter en eso.
Después de hacer lo que los de las moradas pasadas: ihumildad, humildad!; por ésta se deja vencer
el Sefior a cuanto de él queramos».

91 IBIDEM. «Y lo primero en que veréis si la tenéis es en no pensar que merecéis estas mercedes
y gustos del Sefor ni los habéis de tener en vuestra vida. Diréisme que de esta manera que cémo se
han de alcanzar no los procurandos.

192 |BIDEM. «A esto respondo que no hay otra mejor de la que os he dicho y no los procurar,
por estas razones: la primera, porque lo primero que para esto es menester es amar a Dios sin interés;
la segunda, porque es un poco de poca humildad pensar que por nuestros servicios miserables se ha
de alcanzar cosa tan grande; la tercera, porque el verdadero aparejo para esto es deseo de padecer y de
imitar al Sefior, y no gustos, los que, en fin, le hemos ofendido; la cuarta, porque no esta obligado
su Majestad a darnoslos como a darnos la gloria, si guardamos sus mandamientos; que sin esto nos
podremos salvar, y sabe mejor que nosotros lo que nos conviene y quién le ama de verdad; y asi es
cosa cierta, yo lo sé, y conozco personas que van por el camino del amor, como han de ir, por sélo
servir a su Cristo crucificado, que no sélo no le piden gustos ni los desean, mas le suplican no se los dé
en esta vida. Esto es verdad. La quinta es porque trabajaremos en balde, que, como no se ha de traer
esta agua por arcaduces, como la pasada, si el manantial no la quiere producir, poco aprovecha que
nos cansemos; quiero decir que, aunque mas meditacién tengamos y aunque mds nos estrujemos y
tengamos lagrimas, no viene este agua por aqui; sélo se da a quien Dios quiere y cuando més descui-
dada estd muchas veces el alman.

193 Cf. 4M 3,4. «Aldbele mucho quien esto entendiere en si, porque es muy mucha razén que
conozca la merced, y el hacimiento de gracias por ella hara que se disponga para otras mayores.

19 |BIDEM. «Y es disposicién para poder escuchar, como se aconseja en algunos libros, que
procuren no discurrir sino estarse atentos a ver qué obra el Sefor en el alma; que si su Majestad no ha
comenzado a embebernos, no puedo acabar de entender cémo se pueda detener el pensamiento de
manera que no haga més dafio que provecho; aunque ha sido contienda bien platicada entre algunas
personas espirituales y mf, confieso mi poca humildad, que nunca me han dado razén para que yo
me rinda a lo que diceny.

195 IBIDEM. «Uno me alegé con cierto libro del santo fray Pedro de Alcdntara, que yo creo lo
es, a quien yo me rindiera, porque sé que lo sabfa; y leimoslo y dice lo mismo que yo, aunque no por
estas palabras; mas entiéndese en lo que dice que ha de estar ya despierto el amor».

135



El ser humano agradece lo que Dios le concede y se va situando en el proce-
so de divinizacién, obra de la gracia que supone un desbordamiento que rebasa
lo humano; asi se pasa de la incomprension de la accién de Dios a la alabanza por
la vida nueva al ser introducido en Dios.

La persona sencilla que vive en verdad acepta alegre lo recibido del Dios que
conoce perfectamente lo que necesita; esta receptibilidad subyuga al Sefior y el ser
humano aprende el respeto a la libertad divina, «ihumildad, humildad!; por ésta
se deja vencer el Sefor a cuanto de él queramosy. El crecimiento en la humildad
pasa por la toma de conciencia del inmerecimiento, entonces, la gracia se recibe
con gratitud como lo preciso y conveniente «no pensar que merecéis estas merce-
des y gustos del Sefior». La Gnica pretensién es el seguimiento de Jesus, imitando
y padeciendo su vida, muerte y resurreccién; todo lo demés se recibe como afa-
didura. Ademads, se aportan cinco razones para no pretender el arrebatamiento de
la gracia a Dios: la gratuidad de «amar a Dios sin interésy; la no correspondencia
entre gracia divina y servicio humano; la humildad al estilo de Jesus; la libertad
y sabidurfa de Dios que conoce quien ama y sirve sin buscar recompensa; esta
gracia es don y regalo de Dios que se concede cuando la persona se abandona y
entrega al Sefor, porque «si el manantial no la quiere producir, poco aprovecha
que nos cansemos [...] se da a quien Dios quiere».

Por lo tanto, la oracién de «recogimiento» predispone para el recibimiento,
de Dios. La respuesta humana agradecida supone una nueva forma de situarse
en la existencia, se trata de la receptiva disponibilidad a Dios. Ahora, se aborda
el discutido tema de si durante esta experiencia de oracion es posible detener el
pensamiento para llegar a una oracién més profunda; esto no parece facil y causa
mas problemas que ventajas: «no puedo acabar de entender cémo se pueda de-
tener el pensamiento de manera que no haga mas dafio que provechoy. De todos
modos, no es para ella lo fundamental, meditar o no en la oracién; lo que importa
es que quien recibe el don lo entienda. El pensamiento se puede detener cuando
Dios mismo «embebey, absorbe en si e introduce en su presencia, es obra gra-
ciosa de Dios y solo se entiende desde la apertura a la gracia. Dios otorga el don
para que la persona se haga disponible a su proyecto, esté atenta a su presencia,
se deje absorber por El; y esto sélo es posible cuando el ser humano crece en el
amor: «mas entiéndese en lo que dice que ha de estar ya despierto el amor».

Asi, el ser humano, reconociendo la finitud, descubre la libertad de Dios y
la gratuidad de sus dones, y la experiencia de la gracia es manantial que brota
inmerecidamente. La razén bien fundamentada es capaz de desbordamiento y se
sobrepasa a si misma en el amor.

La razén no prescinde del amor en la experiencia de unién con el Sefior, y
desde ese encuentro, puede relativizar totalmente su realidad personal™, porque la

19 Cf. 7M 4,6. «iOh hermanas mias, qué olvidado debe tener su descanso, y qué poco se le
debe de dar de honra, y qué fuera debe estar de querer ser tenida en nada el alma adonde esta el
Sefor tan particularmente!».

136



vida en la presencia del Sefor implica que la razén se preocupa solo del amor'” y
en la unién amorosa el fin dltimo es consentir que Dios reine's.

El ser humano, bajo la gracia de Dios, recibe atisbos de divinizacién en la vida
nueva. Por eso, cuando la razén puede emplearse en el amor, consigue que toda la
persona se unifique, y, ademas, sus acciones, nacidas de un amor consolidado vy fe-
cundado en la oracién, pueden lograr un rebasamiento de lo humano.

La persona se transforma cuando el Sefior acampa en la interioridad humana y
no se preocupa de cosas pasajeras, ya que la presencia del Sefior plenifica y concede
vivir en confianza, en desasimiento y en humildad, deseando Ginicamente «ser tenida
en nada el alma adonde estd el Senor tan particularmente!». En esta etapa de la vida,
con este tipo de oracién, la persona tiene claro el sentido de su existencia: la vida con
el Sefior consiste en la comunicacién y en compartir el amor. La razén humana esta
orientada y centrada en el Otro, lo que genera gozo y alegrfa. Esta profunda expe-
riencia de oracién, en la que lo més fundamental es la relacion de amor: la razén se
concentra en el amor, en conocerle para amarle mas, y asi «si ella estd mucho con El,
como es razén, [preocuparse...] en qué o por dénde mostrara el amor que le tiene».
La oracién alcanza de este modo su mas alta cota, un profundo encuentro amoroso.
La mejor imagen que encuentra es la del «<matrimonio espiritual»; y, aunque le parece
burda, tosca y torpe es la mds significativa, y la que mejor transmite esta realidad
antropolégica, que sustenta toda la existencia dandole sentido y haciéndola fecun-
da en las obras. La practica que cambia el mundo nace de un amor consolidado y
fecundado en la relacién del ser humano con Dios, «de esto sirve este matrimonio
espiritual: de que nazcan siempre obras, obras.

Estas son las actitudes existenciales fundamentales del programa antropolégico
teresiano. La persona es feliz cuando la vida estd orientada porque experimenta la
salvacion; el ser humano se siente colmado en sus mayores anhelos, gozando y disfru-
tando de la presencia del Amado. De este modo, la razén se dedica al amor fecundo.
Todas las capacidades, el entendimiento, la memoria y la voluntad, estdén armonizadas
en amar, y asf, la persona se capacita para la comunién y la misién.

En sintesis, la afirmacién de que el conocimiento de Dios es posible desde la rela-
cién profunda en la que Dios concede la gracia y alli donde el amor humano maduro
se ha descubierto alimentado por la razén que ilumina y potencia el amor.

El dltimo capitulo de la séptima morada presenta la pretensién de que la persona
viva en pleno desasimiento y humildad, exista en funcién del amado y en el deseo
de amarle. Este es el objetivo del «matrimonio espiritual» y de la fecundidad que se
manifiesta en la compenetracién de la accién y la contemplacion.

La salvacién transformadora inaugurada por Cristo en la encarnacion invita al
ser humano a rebasar su umbral ontolégico (divinizacién y trascendencia), abrién-
dose a la eficacia y fecundidad del conocimiento amoroso.

197 IBIDEM. «Porque, si ella estd mucho con él, como es razén, poco se debe de acordar de si; toda
la memoria se le va en cémo mas contentarle, y en qué o por dénde mostrara el amor que le tiene».

198 IBIDEM. «Para esto es la oracién, hijas mfas; de esto sirve este matrimonio espiritual: de que
nazcan siempre obras, obrasy.

137



3.4. LA ADMIRACION Y EL DESAFIO PERMANECEN ANTE
EL MISTERIO SALVADOR

Teresa, en los textos que albergan el término espanto en clave soteriolégica,
transmite una antropologia latente que permite hablar de la salvacién transfor-
madora ante la cual el ser humano experimenta la admiracién y el desafio por la
particular singularidad de su propio ser y de todo ser humano.

La antropologia teoldgica teresiana, hasta este capitulo, ha abordado la rela-
cién del ser humano con Dios, la peculiaridad de esa relacién en Jesucristo, que
afecta y determina a todo ser humano. Ahora, la salvacién transformadora se hace
historia en un ser personal, capaz de establecer relaciones sociales y que habita
en la realidad secular del mundo responsablemente. El ser humano posibilita que
el proyecto amoroso de Dios que crea, salva y consuma llegue a su plenitud; es
decir, el ser humano a lo largo de su historia crece en admiracion y desafio ante la
gran necesidad de salvacién en lo personal, social y estructural.

La persona finita se admira de la posibilidad de descubrir y de acceder al
conocimiento del plan divino, y, a la vez, asume el desafio que supone poder co-
municarlo. El ser humano, por su capacidad de crecimiento, avanza resolviendo
la tension entre la mediocridad y la grandeza humana; y, ademas, el ser humano
se espanta de la capacidad de asumir el desafio de la muerte que es destruccién
de lo existente en la historia”.

3.4.1. El descubrimiento del plan salvador y su comunicacién

La salvacién afecta a todo el ser humano desde el nivel mas personal, pa-
sando por sus relaciones con otros y con el mundo que lo rodea. El ser humano
puede ir descubriendo progresivamente el camino de salvacion y, al comunicar-
lo, posteriormente, se va enriqueciendo la comprensién de la singularidad de
lo humano.

La condicién finita del ser humano no es causa de admiracién ni de desafio
porque, por un lado, posibilita la aproximacién al encuentro amoroso, y, por otro,
ayuda a reconocer el desconocimiento del proyecto soteriolégico.

199 El espanto, leido en clave teresiana, se ha dicho antes, permite entender el misterio te-
niendo en cuenta la doble dimensién de tremendo y fascinante. Asi, respecto a la creacién amada
se manifiesta en asombro y sobrecogimiento ante el por qué y el para qué de la creatura. Ahora en
perspectiva soteriolégica se constata que el espanto se puede entender como admiracién y desafio
que continda presente ante el misterio salvador. Cf. OTTO, R. «Mysterium tremendumy. En: Lo
santo..., pp. 24-48.

La historia de salvacién remite a la originalidad del ser humano creado desde, por y para el
amor. Este sujeto se realiza progresivamente, a través de una historia de amor que acontece en el
tiempo y en el espacio. Este acontecer se va configurando como opuestos complementarios, y asi
se puede entender la revelacién en el ocultamiento. Cf. SERRANO, A. Recension de AVENATTI,
C. La Literatura en la Estética de Hans Urs von Balthasar. Figura, drama y verdad. Salamanca: Edi-
ciones Secretariado Trinitario, 2002. Teologia y Vida, 47 (2006), pp. 621-624, 623 (b).

138



3.4.1.1. El ser humano no se admira de la finitud

La autora proyecta una concepcién antropolégica ltcida y genuina en la que
cada varén y mujer son un castillo habitado por el mismo Dios. Por lo tanto, aun-
que el ser humano caiga en pecado, Dios no le abandona; hay una gran confianza
en el ser humano que recupera el dinamismo de la imagen de Dios.

El ser humano, junto a Dios, puede plenificarse a pesar del acoso del mal que
puede hacer fracasar el proyecto salvador*®.

El ser humano, en el proceso de conocimiento, se admira de la ayuda de
Dios ante el desafio del mal. El pecado no solo es carencia y deficiencia, sino
también fuerza activa, eficiencia?”, lo que requiere gran lucidez para reconocer
que el bien es posible cuando Dios sustenta la fragilidad humana®®. Por eso, la
debilidad puede nublar la capacidad de entendimiento®®. Sin embargo, con la
mirada puesta en el Sefior, se despeja y aclara el camino®*.

La persona, desde su singular identidad, puede atreverse a enfrentar la efi-
ciencia del mal para no fracasar como proyecto amoroso de Dios, y asf llegar a su
plenificacion, poniendo su mirada, su vida y su existir en Dios.

El mal consiste también en ausencia de bien, y, sobre todo, en el mayor mal que
serfa posible realizar; es decir, el pecado es la omisién del bien y la posibilidad del mal
mayor, «no se espantaba de cosas que hiciese uno que esté en pecado mortal, sino de
lo que no hacia». Sabiendo el poder del mal, el no caer en pecado genera admiracion
y desafio, y por eso es imprescindible no entrar en las redes del mal porque se puede

20 Cf. 1M 2,5y 1M 2,11; 3M 2,2.

201 Cf. TM 2,5. «Of una vez a un hombre espiritual que no se espantaba de cosas que
hiciese uno que estd en pecado mortal, sino de lo que no hacfa. iDios por su misericordia nos
libre de tan gran mal, que no hay cosa mientras vivimos que merezca este nombre de mal sino
ésta, pues acarrea males eternos para sin fin! Esto es, hijas, de lo que hemos de andar temerosas
y lo que hemos de pedir a Dios en nuestras oraciones, porque si él no guarda la ciudad en vano
trabajaremos, pues somos la misma vanidady. El tema de la eficiencia del mal se puede consultar
en NOEMI, ). Introduccién a la demonologia. Santiago: Chile, Universidad Catélica, 1976, espe-
cialmente pp. 78-86.

202 |BIDEM. «Decfa aquella persona que habia sacado dos cosas de la merced que Dios le hizo:
la una, un temor grandisimo de ofenderle y asi siempre le andaba suplicando no la dejase caer viendo
tan terribles danos; la segunda, un espejo para la humildad, mirando cémo cosa buena que hagamos
no viene su principio de nosotros, sino de esta fuente adonde esta plantado este arbol de nuestras
almas, y de este sol que da calor a nuestras obras. Dice que se le representé esto tan claro que, en
haciendo alguna cosa buena o viéndola hacer, acudia a su principio y entendia cémo sin esta ayuda
no podiamos nada; y de aquf le procedia ir luego a alabar a Dios y, lo mas ordinario, no se acordaba
de si en cosa buena que hiciese».

203 Cf. TM 2,11. «iOh, valgame Dios, hijas, qué de almas debe el demonio de haber hecho perder
mucho por aqui!, que todo esto les parece humildad y otras muchas cosas que pudiera decir, y viene
de no acabar de entendernos; tuerce el propio conocimiento y, si nunca salimos de nosotros mismos,
no me espanto que esto y mds se puede temer».

204 1BIDEM. «Pongamos los ojos en Cristo nuestro bien, y alli deprenderemos la verdadera hu-
mildad, y en sus santos y ennoblecerse ha el entendimiento, como he dicho, y no hara el propio co-
nocimiento ratero y cobarde; que, aunque ésta es la primera morada, es muy rica y de tan gran precio
que si se descabulle de las sabandijas de ella, no se quedara sin pasar adelante. Terribles son los ardides
y mafias del demonio para que las almas no se conozcan ni entiendan sus caminos».

139



permanentizar haciéndose indestructible, ya que el «pecado mortal [...] iDios por su
misericordia nos libre de tan gran mal, que [...] acarrea males eternos para sin finl». La
libertad humana es responsable, pero también se deja seducir por el mal; el pecado
es responsabilidad del hombre e igualmente hay propensién a pecar. Por eso, recono-
ciendo la fragilidad humana conviene alejarse del pecado; y abrirse a la humildad y
a la alabanza, sabiendo que no todo ha de salir bien, es decir, que el ser humano no
estd condenado al éxito. El ser humano siente espanto ante el mal que podria realizar
pero en el que no cae por la gracia de Dios.

De todos modos, el poder del mal inutiliza a la persona porque enreda la razén
y produce una mala comprensién de lo auténticamente humano y de los valores,
esto debido al encorvamiento sobre si mismo: «no acabar de entendernos; tuerce el
propio conocimiento». Por otro lado, Cristo concede el autoconocimiento gracias a
su seguimiento que encamina hacia una vida en plenitud dando la respuesta a la mas
honda pretensién humana, «pongamos los ojos en Cristo nuestro bien, [...] y enno-
blecerse ha el entendimientoy. La primera conversién es fundamental, porque decide
el curso de la existencia e influye en todo el resto de la vida. Se presenta con fuerza la
contraposicion entre el mal con sus trampas y el bien con la mirada limpia; aunque la
persona desea caminar en el proceso, las astucias y sagacidades de la realidad mun-
dana tratan de impedir el conocimiento y el avance del sujeto. Es asi que el mundo,
en sentido joanico, atrae hacia si y el hombre se deja arrastrar, pues sus encantos le
fascinan. Se encorva, encierra y no se trasciende: «Terribles son los ardides y mafas
del demonio para que las almas no se conozcan ni entiendan sus caminos». El ser
humano, en lo externo del castillo, vive en la insatisfaccién; en cambio, quien evita el
mal puede construir la propia existencia acorde al proyecto divino.

Se presenta, entonces, una antropologia optimista en la que el ser humano de-
sarrolla la gratitud porque Dios ayuda a evitar el mal. De ese modo, la persona en ca-
mino de conversién inicial va tomando conciencia de la debilidad humana y se abre
a los dones de Dios; se acepta incapaz de responder a la llamada de Dios; y agradece
ser consciente de que todo lo bueno viene de Dios. Es decir, cabe la posibilidad de
una vida llena de sentido y se ofrece una explicacion al mal a través de la despersona-
lizacion, que impide al ser humano entenderse.

El sentimiento de afliccion ayuda en el proceso de conocimiento personal. De
todos modos, es dificil consolar a las personas afligidas por la limitacién 2 y esto se
debe a que les cuesta entender el significado purificador de la prueba?®.

205 Cf. 3M 2,2. «En fin, que yo no he hallado remedio ni le hallo para consolar a semejantes perso-
nas, si no es mostrar gran sentimiento de su pena —y a la verdad, se tiene de verlos sujetos a tanta mise-
ria— y no contradecir su razén, porque todas las conciertan en su pensamiento que por Dios las sienten,
y asf no acaban de entender que es imperfeccion; que es otro engafo para gente tan aprovechada; que
de que lo sientan no hay que espantar, aunque, a mi parecer, habfa de pasar presto el sentimiento de
cosas semejantes; porque muchas veces quiere Dios que sus escogidos sientan su miseria y aparta un
poco su favor, que no es menester més, que a osadas que nos conozcamos bien presto.

206 1BIDEM. «Y luego se entiende esta manera de probarlos, porque entienden ellos su falta muy
claramente y, a las veces, les da més pena esta de ver que, sin poder mds, sienten cosas de la tierra y
no muy pesadas, que lo mismo de que tienen pena. Esto téngolo yo por gran misericordia de Dios y,
aunque es falta, muy gananciosa para la humildad».

140



El ser humano, responsable y comprometido en el proyecto soterioldgico, cono-
ce la limitacién vy finitud, asi como el poder del mal. Por ello, con la ayuda de Dios,
puede escuchar la llamada a la conversién para no caer en lo infrahumano.

Esa limitacion de la condicién humana provoca angustia que se traduce en pos-
turas inadecuadas para acercarse al conocimiento de uno mismo, sobrevalorandose
o minusvalordndose. Los desolados Ginicamente permiten empatizar con ellos, pues
son incapaces de detectar la trampa en que estan sumidos; han caido en la astucia
del mal para personas capacitadas. Solo se puede ayudar a que estos momentos de
sequedad sean breves. Se trata de asumir el dolor, la pena, la limitacién, todo lo que
pertenece a la realidad humana situada en un contexto histérico como medio de
purificacion, y esto se logra sabiendo afrontar los conflictos. La aceptacion de la me-
diocridad duele porque, en la profundidad del ser, se alojan ansias de infinitud, de-
seo de perfeccion, tendencia y afioranza de absoluto; pero permanecer en ese dolor
€es un error, porque cierra a la gracia. La desolacion e inquietud es una manera por
la cual Dios prueba a su elegido para que asuma la limitacién. En definitiva, la pena
es originada por el rechazo de la finitud y por la ignorancia del poder del pecado.
Sin embargo, la escucha de la [lamada de Dios ayuda a asumir la condicién finita
perfectible, y desvela el misterio de manera sobrecogedoramente asombrosa.

Es decir, el hombre fragil sin Dios fracasa porque desconoce el proyecto divi-
no y con Dios se plenifica porque va venciendo la eficiencia del mal, de tal modo
que la finitud es el camino para acceder a él.

3.4.1.2. El desconocimiento no desafia

La ignorancia del plan salvifico no espanta a personas formadas porque son
conscientes de que se mueven entre el deseo de paz y la realidad conflictiva, y
pueden, por amor, asumir la muerte?®’.

La sabiduria de las grandezas de Dios es regalo divino que se otorga a través de
la certeza de su presencia?®, la que conviene contrastar con letrados capaces que
aceptan el poder de Dios y no se espantan de su omnipotencia®®.

El ser humano consciente de su identidad singular sabe de la posibilidad del
engafo, y puede transformarse mediante el proceso soteriolégico en el que se otor-
ga el don de la sabiduria.

27 Cf. 5M 1,7; 5M 2,9 y 5M 2,13.

208 Cf. 5M 1,7. «Paréceme que atin no os veo satisfechas, porque os parecerd que os podéis enganar;
que esto interior es cosa recia de examinar; y aunque para quien ha pasado por ello basta lo dicho, porque
es grande la diferencia, quiéroos decir una sefal clara por donde no os podréis engafiar ni dudar si fue de
Dios, que su Majestad me la ha traido hoy a la memoria, y, a mi parecer, es la cierta».

209 |BIDEM. «Siempre en cosas dificultosas, aunque me parece que lo entiendo y que digo ver-
dad, voy con este lenguaje de que «me parece», porque si me engaiare, estoy muy aparejada a creer
lo que dijeren los que tienen letras muchas; porque, aunque no hayan pasado por estas cosas, tienen
un no sé qué grandes letrados que, como Dios los tiene para luz de su Iglesia, cuando es una verdad,
désela para que se admita; y, si no son derramados sino siervos de Dios, nunca se espantan de sus
grandezas, que tienen bien entendido que puede mucho mas y més. Y en fin, aunque algunas cosas
no tan declaradas, otras deben hallar escritas, por donde ven que pueden pasar estas».

141



La posibilidad del autoengafio es real, especialmente cuando se examina con
cuidado la compleja interioridad humana. Para comprender la vida interior y las
experiencias configuradoras, se investigan con detenimiento algunos vestigios de
la presencia de Dios. La gracia no perjudica a nadie y manifiesta la libertad y la
gratuidad de Dios; es la clara sefal, la sabidurfa que la persona recibe con absolu-
ta certeza de la presencia de Dios. Esta experiencia soterioldgica transforma al ser
humano, y el contraste con los expertos letrados competentes, que se dejan rega-
lar por la sabiduria divina, profundiza en la autenticidad de la experiencia y evita
el autoengafio. Estos testigos de Dios no se admiran ni se sienten amenazados
porque el ser humano tenga la cercania de Dios, pues comprenden que El otorga
desmedidamente la gracia. La persona se dispone para la reflexion del aporte de
gente formada; y estd dispuesta a creer a quien Dios ha elegido e ilumina para que
admitan la verdad, aunque les falte experiencia.

En fin, la autora diserta sobre su relacion con los letrados, les escucha porque
«Dios los tiene luz de su Iglesia», y les contrasta. La presencia de Dios en el ser
humano ayuda a confiar en los letrados sabios.

El ser humano transformado busca descanso porque sabe que todo es regalo
de Dios?'; sin embargo, la nueva existencia trae otras dificultades y conflictos?'". Por
eso, la gracia de pertenecer a Dios consiste en que el Padre concede al ser humano
lo mismo que procuré a su Hijo?'?; esto es, la posibilidad de prepararse para una
muerte «espantosa»?'* como consecuencia de una vida al servicio del proyecto amo-
roso de Dios*™. Toda vida transfigurada implica mayor compromiso porque el amor
desmedido asume la muerte como desafio y amenaza.

Un rasgo de la singularidad del ser humano es que la transformacién radical
se opera gracias a su permanente colaboracién y, sobre todo, gracias a la accién de
Dios. Asi, cuando el ser humano se abre progresivamente a la vida nueva, tiene una
gran certeza de la gracia y experimenta su diferencia cualitativa.

210 Cf. 5M 2,9. «Parece que me alargo, y mucho mas podria decir y a quien Dios hubiere hecho
esta merced verd que quedo corta; y asi no hay que espantar que esta mariposilla busque asiento de
nuevo, asi como se halla nueva de las cosas de la tierra. Pues ¢éadénde ird la pobrecica, que tornar
adonde salié no puede que, como esta dicho, no es en nuestra mano aunque mas hagamos, hasta que
es Dios servido de tornarnos a hacer esta merced?».

211 |BIDEM. «iOh Sefior, y qué nuevos trabajos comienzan a esta alma! ¢Quién dijera tal después
de merced tan subida? En fin, de una manera o de otra ha de haber cruz mientras vivimos; y quien
dijere que después que llegé aqui siempre estd con descanso y regalo, dirfa yo que nunca llegé, sino
que por ventura fue algin gusto, si entré en la morada pasada y ayudado de flaqueza natural, y aun,
por ventura, del demonio, que le da paz para hacerle después mucha mayor guerra».

212 Cf. 5M 2,13. «Pues veis aqui, hermanas, lo que nuestro Dios hace aqui para que esta alma ya
se conozca por suya; da de lo que tiene, que es lo que tuvo su Hijo en esta vida; no os puede hacer
mayor merced».

213 |BIDEM. «¢Quién més debia querer salir de esta vida? Y asf lo dijo su Majestad en la cena:
con deseo he deseado (Lc 22,15). Pues, ¢écémo, Sefior, no se os puso delante la trabajosa muerte que
habéis de morir, tan penosa y espantosa?».

214 IBIDEM. «No, porque el grande amor que tengo y deseo de que se salven las almas sobrepuja
sin comparacion a esas penas, y las muy grandisimas que he padecido y padezco, después que estoy
en el mundo, son bastantes para no tener ésas en nada en su comparaciény.

142



La persona experimenta la perplejidad: por un lado, no puede volver atras, se
transformé, sali6 del capullo de seda, murié el gusano y es mariposa; y, por otro lado,
la persona vive en incertidumbre porque, sin retorno, el futuro tampoco depende de
ella, por lo que Gnicamente cabe una vida en absoluta confianza y entrega en Dios.
Tras la recepcion de la gracia transformante, se vive la extrafieza respecto a las rea-
lidades del mundo; también se descubre la novedad de lo cotidiano; y, ademads, se
necesita algin lugar de reposo, «de una manera o de otra ha de haber cruz mientras
vivimos». La blsqueda de paz y descanso es algo normal; sin embargo, esa situacion
causa sufrimiento: Dios concede dones y exige; pero, también, el ser humano se
sabe fragil e impotente ante la exigencia que supone todo don. El hombre agradece
la gracia y desea disfrutarla; Dios da atisbos graciosos que impulsan a mayor entrega,
el regalo es para que sea germen fecundo del Reino.

En esta relacion Dios-hombre, la mayor gracia que Dios concede es darse a Si
mismo, asf lo inicia en la creacién, lo profundiza en la encarnacién y lo sustenta
hasta la plenificaciéon. El amor de Dios da el ser a la criatura; le hace hijo Suyo y
hermano del Hijo; y el amor divino transforma en servidor del Espiritu Santo. La
gracia de Dios concedida al hombre le identifica y le da pertenencia; es lo que
el Padre hace con el Hijo y continda haciendo, a través del Espiritu del Hijo, con
cada ser humano que libremente lo acepta en su vida. Jesus, fiel a la voluntad del
Padre, lleva adelante la misién recibida en un estilo de vida que trasluce el amor
de Dios, fomenta su reinado y le prepara para lo que ha de venir, la pasién que
le conduce a la muerte. Jesus, al volver hacia el Padre —lo afirma en la dltima
cena— desea anticipar que Dios reine definitivamente sobre toda la creacion libe-
rada. La clave interpretativa de la admirada y desafiante vida y muerte de Jes(s es
el amor desmesurado que sobrepasa el padecimiento: «el grande amor que tengo
y deseo de que se salven las almas sobrepuja sin comparacién a esas penas». La
transformacién de la realidad de pecado exige esfuerzo, y Jests lo asume como
realidad inherente a todo lo humano; cargando con ello, ofrece una posibilidad
de significado y le da un sentido esperanzador?™.

La antropologia teresiana se sustenta, como ya se ha dicho, en una cristolo-
gfa implicita. Jests asume cierto tipo de muerte porque se ha ido preparando a
lo largo de toda su vida. Siendo signo de amor desmedido que perdona y salva.
Se detecta, en este texto, la clave interpretativa de la antropologia soteriolégica
teresiana que se fundamenta en el soporte trinitario. La misién del Hijo, enco-
mendada por el Padre y alentada por el Espiritu, se manifiesta en el ser humano
que recibe la nueva identidad de hijo y hermano y se compromete en el proyec-
to salvador. La ordenacién a Cristo concede identidad y pertenencia para vivir al
servicio de la construccion del Reino.

215 El amor sobrepuja, aventaja y excede al mal; Jesus ratifica que el amor es mayor y es lo que
hace llevadero el dolor en la pasién. Un amor sobreabundante que se derrama en sangre, no se impro-
visa sino que se prepara a lo largo de toda la vida asumiendo la negatividad para ser transformada. Esto
se vive en esperanza, no es evidente, y el nico argumento es la vida y muerte de Jests que el Padre
consiente y el Espiritu Santo convierte, y por eso Jesus resucita. Todo no acaba en la cruz, el amor
vence la muerte; el dolor sélo se puede asumir desde la confianza en la resurreccién.

143



Por lo tanto, el ser humano habitado por Dios asume su presencia, y, consciente
del pecado, pide la gracia. De esto se tiene experiencia en la oracion de unién, en
la que el amor divino hacia el ser humano necesitado de salvacién es excedente
y sobrepujante.

3.4.2. La capacidad de crecimiento humano en la historia de salvacién

El descubrimiento del plan salvador de Dios, junto con la comunicacién de
esa vivencia, va dando lugar al crecimiento humano, el cual acontece en la his-
toria gracias a las relaciones interpersonales con Dios y con los otros; en ellas se
descubre la pequefiez humana y la grandeza de poder participar en la historia de
salvacion. El «espanto», admiracién y desafio se ocasionan porque el ser humano
responde con mediocridad a la sublime propuesta divina; el ser humano se admi-
ra de su gran dignidad, habitado por Dios, y, a la vez, vive el desafio de dejar una
existencia trivial e insignificante. Esta conversion requiere la progresiva capacidad
para la asuncién de la muerte.

3.4.2.1. La pequenez y la grandeza

La sexta morada es una etapa de gracias especiales en la que el ser humano se
prepara y acomoda para vivir toda la existencia en Dios desde una mayor concien-
cia de pecado y un mayor acrisolamiento del amor. El sujeto vive la admiracién de-
safiante que supone la percepcion del misterio inenarrable, éxtasis?'®. Desde esta
vivencia de la presencia divina, surge la entrega asumiendo la condicién humana
limitada que tiende a olvidar el don y al recuerdo del pecado®".

El éxtasis, desafio admirable, se describe comparandolo con un camarin®'é; en
el que hay infinitas cosas diferentes y ordenadas®®, imposibles de retener por la
variedad y la exquisitez**®. La experiencia del misterio y su inefabilidad se expresa

216 Cf. PEREZ, ). «Los estados misticos». En: Teresa de Avila y la Esparia de su tiempo. Madrid:
Algaba Ediciones, 2007, pp. 248-253.

27 Cf.6M 4,8y 6M 8,9, 6M 5,4y 6M 7,2.

218 Cf. 6M 4,8. «Deseando estoy acertar a poner una comparacién para si pudiese dar a en-
tender algo de esto que voy diciendo, y creo no la hay que cuadre, mas digamos ésta: entrdis en un
aposento de un rey o gran sefior, o creo camarin los llaman, adonde tienen infinitos géneros de vidrios
y barros y muchas cosas puestas por tal orden que casi todas se ven en entrando».

219 |BIDEM. «Una vez me llevaron a una pieza de estas en casa de la duquesa de Alba —adonde
viniendo de camino me mandé la obediencia estar por haberlos importunado esta sefiora—, que me
quedé espantada en entrando, y consideraba de qué podia aprovechar aquella baratinda de cosas, y
vefa que se podia alabar al Sefor de ver tantas diferencias de cosas; y ahora me cae en gracia cémo me
ha aprovechado para aquf; y aunque estuve alli un rato, era tanto lo que habia que ver que luego se
me olvidé todo, de manera que de ninguna de aquellas piezas me quedé mas memoria que si nunca
las hubiera visto, ni sabrfa decir de qué hechura erany.

220 |BIDEM. «Asf acd, estando el alma tan hecha una cosa con Dios, metida en este aposento de
cielo empireo que debemos tener en lo interior de nuestras almas —porque claro estd que pues Dios
estd en ellas, que tiene alguna de estas moradas—y, aunque cuando estd asi el alma en éxtasis no debe
siempre el Sefor querer que vea estos secretos, porque estd tan embebida en gozarle que le basta tan
gran bien, algunas veces gusta que se desembeba y de presto vea lo que estd en aquel aposento; y asi

144



en la certeza de la presencia de Dios que se vivencia en la vision intelectual y que
necesita ser contrastada con gente experta??' y exige prudencia para evitar la inne-
cesaria exposicion??.

El ser humano capta algo del misterio, pero no puede contar tanta pluralidad
desbordante; es la experiencia del éxtasis, estado vivido en la oracién contemplati-
va; gracia que atisba y goza una especial relacién con Dios. También la revelacion
sobrenatural de la vision intelectual que «alumbra el entendimiento»’* deja mas
al descubierto la finitud.

La escritora busca recursos que ayuden a la comunicacion de esta expe-
riencia de Dios. Se encuentra, asf, la imagen sugestiva de la pieza pequefa y
retirada donde se guardan variedad de cosas preciosas: barros y ceramicas,
cristales y porcelanas, y alhajas valiosas. Asf, es la experiencia de la gracia que
todo invade y no se sabe decir, es una profunda vivencia interior que sobre-
pasa y desborda. Dios va otorgando su gracia y el hombre va recibiéndola;
importa, de esta manera, la impresién global grabada y que, en el momento
preciso, fructificara con fuerza y creatividad: «cuando esta asi el alma [...] tan
embebida en gozarle que le basta tan gran bien, algunas veces gusta que se
desembeba y de presto vea lo que estd en aquel aposento». Esta experiencia
de éxtasis percibe la unidad de Dios en medio de la multiplicidad y trans-
mite la cercania y comunién con Dios. La presencia de Dios en el hombre
y del ser humano en Dios manifiesta la participacién en lo comin; revela el
significado de existir en, con, por y para Dios (circum-insesién). La persona
agraciada esta conteniendo en la pequefiez humana la grandiosidad divina;
dentro del misterio humano el gran misterio divino. La presencia de Dios en
el ser humano es el don de la vida transformada, suponiendo un atisbo de
plenitud y un acercamiento de la escatologia a la soteriologia en la condicién
humana?**. Esta experiencia de Dios se aborda con prudencia para que haga

queda, después que torna en si, con aquel representarsele las grandezas que vio, mas no puede decir
ninguna ni llega su natural a mas de lo que sobrenatural ha querido Dios que vea.

21 Cf. 6M 8,9. «Si es persona que aunque tiene oracion no la ha llevado el Sefior por ese
camino, luego se espantard y lo condenara; por eso os aconsejo que sea muy letrado y, si se ha-
llare, también espiritual; y la priora dé licencia para ello, porque aunque vaya segura el alma por
ver su buena vida, estara obligada la priora a que se comunique, para que anden con seguridad
entrambasy.

22 |BIDEM. «Y, tratado con estas personas, quiétese y no ande mas dando parte de ello;
que algunas veces, sin haber de qué temer, pone el demonio unos temores tan demasiados que
fuerzan al alma a no se contentar de una vez. En especial si el confesor es de poca experiencia
y le ve medroso, y él mismo la hace andar comunicando, viénese a publicar lo que habfa de
raz6n estar muy secreto, y a ser esta alma perseguida y atormentada; porque, cuando piensa
que esta secreto, lo ve publico, y de aqui suceden muchas cosas trabajosas para ella, y podrian
suceder para la orden, seglin andan estos tiempos. Asi que es menester grande aviso en esto, y
a las prioras lo encomiendo mucho».

223\ 27,3.

224 Dios habita al ser humano y concede la experiencia del amor que relativiza ciertos modos de
conocimiento. La persona conoce de manera diferente, nueva, global, integral, intuitiva, algo asi como
de manera inter-penetrativa e interrelacionada reciprocamente, es la experiencia de la perijéresis

145



su efecto cuando el Sefior quiera. No es una defensa del secretismo, tampo-
co de la divulgacién indiscriminada, sino que, por ser vivencia de profundas
realidades humanas, debe ser tratada con respeto, seriedad y competencia,
especialmente para evitar malentendidos y sufrimientos indtiles, pues la ex-
posicién provoca, en el sujeto, tormento y acecho y, en la comunidad, mo-
lestia y acoso.

La autora presenta a un ser humano que se caracteriza por su singularidad,
unidad e inefabilidad; es una concepcién antropoldgica espectacularmente po-
sitiva y valiosa. El ser humano tiene absoluta certeza de la presencia divina que
ha conocido a través de un fogonazo y que luego no puede transmitir lo visto. Se
trata de disfrutar el don de Dios en los momentos de comunién con El; es estar
pleno y lleno de Dios como la esponja de agua.

En sintesis, el misterio del ser humano se alberga en la interioridad que es
como una estancia repleta de maravillas diferentes, donde Dios habita y tiene
su trozo de cielo en la tierra. Esto se atisba desde la visién intelectual, gracia
de Dios que se recibe de diversas formas y que no se recomienda airearla
excesivamente?®.

La revelacion y comunicacién del ser amoroso de Dios transforma al su-
jeto que se admira y se siente desafiado porque su misterio se desvela®?, vy, al
recibir la comunicacién de Dios, trata de evitar la caida?’, especialmente tras
la oracién del tipo vuelo del espiritu??. De todos modos, la limitacién humana
se manifiesta en el desagradecimiento??, en el absurdo de abandonar al Sefor

trinitaria. A veces, Dios quiere que la persona conozca los secretos de esta morada o camerin; y asi
consiente la contemplacién de las maravillas ordenadas armoniosamente en la interioridad humana
habitada por Dios, «algunas veces gusta que se desembeba y de presto vea lo que estd en aquel apo-
sentox. Es una gracia en que la naturaleza humana es sobrepasada.

225 Esta gracia es de variable duracién, acontece con palabras eficaces «no hayas miedo, que soy yo»
(6M 8,3); es experiencia que da certeza del conocimiento y amor de Dios (6M 8,4); por dltimo, muestra la fi-
delidad de Dios y acentdia la necesidad del contraste con gente experta y capacitada (6M 8,8). Teresa es mujer
realista y sabe que vive en tiempos duros y dificiles («recios» V 33) donde este tipo de vivencias se condenan
(«iluminados). Se ha de andar precavidos pues los tiempos son muy complicados y arriesgados.

26 Cf. 6M 5,4. «Es cierto, hermanas, que de sélo irlo escribiendo me voy espantando de cémo
se muestra aqui el gran poder de este gran Rey y Emperador». El capitulo cinco trata una modalidad
de arrobamiento llamada «vuelo del espiritu».

227 |BIDEM. «Tengo para mi que, si los que andan muy perdidos por el mundo, se les descubriese
su Majestad, como hace a estas almas, que, aunque no fuese por amor, por miedo no le osarfan ofender».

La expresion tengo para mi quiere ser un humilde matiz que suaviza y relativiza sus opiniones.
Aparece en diferentes lugares: 3M 1,6; 4M 3,3; 5M 3,1; 6M 3,12;6M 4,9; 6M 5,4; 6M 6,6; 6M 6,10;
6M 7,1, 6M 7,8; 6M 7,12; 7M 4,4 tengo yo por cierto; 7M 4,13; y 3M 2,2: a mi parecer.

25 |BIDEM. «Pues ioh, cuan obligadas estaran las que han sido avisadas por camino tan subido
a procurar con todas sus fuerzas no enojar este Sefior! Por El os suplico, hermanas, a las que hubiere
hecho su Majestad estas mercedes u otras semejantes que no os descuidéis con no hacer mas que
recibir. Mirad que, quien mucho debe, mucho ha de pagar (Lc 12,48)».

29 Cf. 6M 7,2. «Verdad es que unas veces aprieta mds que otras, y también es de diferente
manera, porque no se acuerda de la pena que ha de tener por ellos, sino de cémo fue tan ingrata a
quien tanto debe y a quien tanto merece ser servido, porque, en estas grandezas que le comunica,
entiende mucho més la de Dios».

146



por nimiedades®*, y la contradiccién entre el olvido del don y el recuerdo del
231
pecado?'.

El ser humano, como ser personal y social, establece relaciones interper-
sonales con Dios en las que recibe una experiencia intensa que lo convierte en
participe activo del proceso histérico de salvacién y lo encamina a aspirar a la
mayor plenificacién.

El poder transformador de Dios se vive en esta experiencia de oracion, de
tal manera que la persona se pone en total disponibilidad. Esta intensa vivencia
provoca el firme compromiso contra el error y la imperfeccién, pues la autoco-
municacién de Dios casi obliga a la no ofensa. Sin embargo, Dios, por respeto
a la libertad humana, no se impone y acepta a quien libremente desea ir a su
encuentro. La experiencia del desposorio se vive en la profundidad; ahf nace la
fidelidad y el empefo de contentar a Dios y convocar a otros al Reino. Quien
ha visto y se ha unido con el esposo vive todo como don de Dios; la persona
agraciada se siente deudora y exigida a la autodonacién, y a la transmisién a
otros del amor de Dios: «no os descuidéis con no hacer més que recibir. Mirad
que, quien mucho debe, mucho ha de pagar (Lc 12,48)». Los dones recibidos,
en la medida en que se comparten, se gozan. Por eso, cada ser humano par-
ticipa en la continua tarea creadora y es participe en la salvacién. Por eso, la
experiencia de amor de Dios adquiere mayor nitidez debido a la cercania de su
presencia en la oracién de éxtasis. En esta situacién, surge el agobio y la angustia
por el desagradecimiento al dador de todos los beneficios recibidos; se sufren
los propios limites y flaquezas porque no se acierta a ser agradecido. Se tiene
cierta experiencia de la plenitud y se degusta el amor, pero, de modo puntual
y transitorio, a pequenos sorbos, en permanente anhelo de que sea definitivo.
La persona se espanta de la bajeza de abandonar al Sefior por otras realidades
pasajeras; se hace insensato cuando cambia su Amor por cosas vanas para vivir
en la mediocridad. El ser humano experimenta dolor por la desemejanza, la des-
igualdad Dios-hombre. No es facil recordar los dones recibidos; normalmente,
las situaciones de alegria y contento se disfrutan y pasan. Lo recibido se olvida;
sin embargo, la conciencia de pecado es permanente y la persona sufre y pa-
dece. La consternacién y tristeza se produce en quien es consciente de todo lo
que le ha sido dado y, ademads, intuye lo que va a recibir en el futuro; en quien
tiene conciencia de los fracasos y pecados que se retienen y acuden siempre
del pasado: «las mercedes que recibe, [...] las lleva un rio caudaloso [...] los
pecados estd como un cieno, que siempre parece se avivan en la memoria, y es
harto gran cruz.

20 |BIDEM. «Espantase como fue tan atrevida; llora su poco respeto; parécele una cosa tan
desatinada su desatino que no acaba de lastimar jamds, cuando se acuerda por las cosas tan bajas que
dejaba una tan gran majestad.

21 |BIDEM. «Mucho més se acuerda de esto que de las mercedes que recibe, siendo tan gran-
des como las dichas y las que estan por decir; parece que las lleva un rio caudaloso y las trae a sus
tiempos; esto de los pecados estd como un cieno, que siempre parece se avivan en la memoria, y es
harto gran cruz».

147



Se refleja una antropologia con ciertos destellos de escatologia que clarifica las
carencias. Dios otorga esta experiencia para hacer crecer en el ser humano el deseo
de plenitud; le concede dignidades como estimulo a mayor perfeccién. El ser hu-
mano se espanta de su propio misterio, de su contradiccién interna, de su anhelo
de lo plenamente humano y de su pequena y estrecha realizacién.

En definitiva, los dones de Dios transforman al ser humano que se siente en
deuda porque ha sido agraciada con la experiencia de lo definitivo; y, también,
porque se compromete a cooperar con su proyecto salvador, para lo que debe
estar preparado y vigilante. El ser humano es capaz de vivir esta conciencia y asf
descubre la gracia: es sensible a un nuevo modo de ver la realidad —personal,
social, estructural— en totalidad y descubrir, incluso en el mal, el amor incon-
dicional de Dios que apuesta por seguir manteniendo todo en la existencia sin
dejar que triunfe la nada. Y esto a pesar de la contraposicién entre la permanente
conciencia de pecado y el olvido de los dones recibidos de la grandeza de Dios.

3.4.2.2. El padecimiento por amor

La antropologia soteriolégica teresiana habla de un ser humano capaz de un
amor que descubre la incomprensibilidad de Dios y que ya no quiere morir, sino
vivir mas para ayudar al Crucificado. Un ser humano que opta por un estilo de
vida entregada y sostenida en sélidos cimientos, el amor de Cristo que admira y
desaffa®2.

Dios conduce siempre por el camino mas conveniente?** dando la gracia de
la «visién intelectual» para un mayor servicio®*. Sin embargo, el ser humano no
logra entender plenamente el plan divino®.

El reconocimiento de la singularidad humana se expresa en las relaciones in-
terpersonales donde Dios potencia lo humano. Pero eso no significa que la finitud
comprenda totalmente la infinitud.

La libertad de Dios no es manipulable y propone un camino apropiado para
cada persona. El ser humano tiende a juzgar la accién de Dios y piensa que quien
recibe mayor experiencia de Dios es mas importante, pero el plan de Dios es ines-
crutable, siempre supera los criterios humanos. La revelacion sobrenatural de la
«vision intelectual» es una disposicion «para ser sierva de Diosy, para la misién y el
compromiso; es un impulso para la integridad de personas débiles y fragiles. Dios

22 Cf.6M 8,10; 7M 3,6 y 7M 4,8.

23 Cf. 6M 8,10. «Y que no piense que, por tener una hermana cosas semejantes, es mejor que
las otras; lleva el Senor a cada una como ve que es menester».

24 |BIDEM. «Aparejo es para venir a ser muy sierva de Dios, si se ayuda; mas, a las veces, lleva
Dios por este camino a las mas flacas; y asi no hay en esto por qué aprobar ni condenar, sino mirar a las
virtudes, y a quien con mas mortificacién y humildad y limpieza de conciencia sirviere a nuestro Sefior,
que ésa sera la mds santa, aunque la certidumbre poco se puede saber aca hasta que el verdadero Juez
dé a cada uno lo que merecey.

25 |BIDEM. «Alld nos espantaremos de ver cuan diferente es su juicio de lo que acd podemos
entender. iSea para siempre alabado, amén!».

148



libre y justo, desaffa y admira al ser finito que no lo entiende y, ante eso, solo cabe
seguir confiando y esperando hasta el cumplimiento definitivo: «alld nos espantare-
mos de ver cuan diferente es su juicio de lo que acd podemos entender.

En sintesis, toda gracia vincula al Sefior, que da su fuerza a quienes carecien-
do de ella la piden. Los efectos de la presencia de Dios en el ser humano son: la
permanente actitud de pertenencia al Sefior y la fidelidad a la vocacién recibida
para que la transformacion del mundo posibilite el reinado de Dios.

El deseo de vivir para ayudar al Crucificado genera la apuesta por una vida de
entrega sacrificada?*® cuyo sentido es remediar la injuria a Cristo?”. Para ello, lo més
importante es sustentar todo el ser en el amor del crucificado®®; para poder vivir
respondiendo a la vocacién y cumpliendo la voluntad de Dios** a través del servicio
humilde que da solidez y firmeza a la interioridad personal®®.

En esta etapa de la Gltima morada, donde se vive la experiencia del «matrimo-
nio espiritualy, el ser humano ha transformado el deseo de morir para ver y gozar
a Dios en el anhelo de una vida sirviendo a los demas. Es asi como la singularidad
humana es capaz de transformar el mundo —dimensién social— al configurarse a
Cristo humilde y servicial —dimensién personal— vy, de este modo, la persona en el
proceso histérico —dimensién estructural— va transformando su existencia.

El tiempo anterior se vive con ansias de unirse al Esposo, para lo que se desea
morir y disfrutar del Encuentro definitivo con El; asi, todo el esfuerzo se orienta a una
vida dura y costosa para alcanzar el gozo definitivo. En este momento, en el «<ma-
trimonio espiritual», desaparecen los deseos de morir para trastocarse en enormes
ganas de vivir, porque se ve la realidad desde el lado de los otros y del Otro, lo que
cambia la perspectiva: se desea vivir para dar vida. Los sufrimientos y trabajos por

26 Cf. 7M 3,6. «Lo que més me espanta de todo es que —ya habéis visto los trabajos y afliccio-
nes que han tenido por morirse, por gozar de nuestro Sefior— ahora es tan grande el deseo que tienen
de servirle, y que por ellas sea alabado, y de aprovechar algan alma si pudiesen, que no sélo no desean
morirse, mas vivir muy muchos afos padeciendo grandisimos trabajos, por si pudiesen que fuese el
Senor alabado por ellos, aunque fuese en cosa muy poca.

27 |BIDEM. «¥ si supiesen cierto que, en saliendo el alma del cuerpo, ha de gozar de Dios, no
les hace al caso ni pensar en la gloria que tienen los santos; no desean por entonces verse en ella: su
gloria tienen puesta en si pudiesen ayudar en algo al Crucificado, en especial cuando ven que es tan
ofendido, y los pocos que hay que de veras miren por su honra, desasidos de todo lo demés».

238 Cf. 7M 4,8. «Mirad que importa esto mucho mas que yo os sabré encarecer: poned los ojos
en el crucificado y hardseos todo poco; si su Majestad nos mostré el amor con tan espantables obras y
tormentos, ¢écémo queréis contentarle con sélo palabras?».

29 |BIDEM. «:Sabéis qué es ser espirituales de veras?: hacerse esclavos de Dios, a quien, sefia-
lados con su hierro que es el de la T, porque ya ellos le han dado su libertad, los pueda vender por
esclavos de todo el mundo, como El lo fue, que no les hace ningln agravio ni pequeia merced; y si a
esto no se determinan, no hayan miedo que aprovechen mucho, porque todo este edificio, como he
dicho, es su cimiento humildad, y si no hay esta muy de veras, aun por vuestro bien no querra el Sefior
subirle muy alto, porque no dé todo en el suelox.

20 1BIDEM. «Asi que, hermanas, para que lleve buenos cimientos, procurad ser la menor
de todas y esclava suya, mirando cémo o por dénde las podéis hacer placer y servir; pues lo que
hiciereis en este caso, hacéis mds por vos que por ellas, poniendo piedras tan firmes que no se os
caiga el castillo».

149



los otros no son inconveniente, sino dadores de sentido. Las dificultades se sobre-
llevan bien y se espera poca recompensa. Nace de este modo casi espontanea-
mente la gratuidad: «no desean morirse, mas vivir muy muchos ainos padeciendo
grandisimos trabajos». La vida adquiere dimensiones nuevas, desconocidas hasta
ese momento; se desea seguir siendo co-creador con Dios, para encaminar todo
y a todos hacia la escatologfa. El Ginico empefo es aliviar los dolores del crucificado;
el sentido de la vida es evitar la humillacién del Esposo. El fracaso en esta tarea causa
inmenso sufrimiento porque el objetivo es dar a conocer al Sefor de la vida, al Dios
del amor que concede la felicidad y ayuda a considerar todo lo demas como algo
relativo, incluso el gozar en la presencia divina.

La meta mds alta de comunién consiste en centrar la vida en Cristo hasta
llegar a ser uno: «poned los ojos en el crucificado y haraseos todo poco. La con-
templacién del crucificado revela el amor desmesurado que transciende las palabras
y se consolida en acciones transformadoras. El crucificado revela el amor masacrado
por el mal, que se transforma en el Ginico soporte de la vida humana; el crucificado,
en la total negacién del anonadamiento maximo de lo humano y lo divino, refleja
atisbos de la belleza de la resurreccion. Este descubrimiento supera las fuerzas y ca-
pacidades humanas y el ser humano solo puede llegar a ver ese trasfondo, cuando
vive identificado con el Sefor. Para ello, se requiere la entrega de la libertad en el
servicio y optar por la humildad como el fundamento de la vocacién. Asumir la vida
desde el crucificado es abrirse a la resurreccion —don de Dios—, es sustentarse en
el fragil soporte de la humildad. En definitiva, la solidez de la vocacién se asienta en
la consistencia de la interioridad, la apuesta por la sencillez y el anonadamiento, y
la identificacién con el amor del crucificado. Un amor gratuito y desinteresado que
posibilita escuchar la llamada con més fuerza y més claridad.

En definitiva, la humildad es la base firme y la roca en que se sustenta la an-
tropologia teresiana, es el centro de insistencia desde el comienzo de su obra'.
Esta es la mayor perplejidad del hombre para autorrealizarse y llegar a su maxima
humanidad. Solo tiene que abajarse y, desde la debilidad y fragilidad, dejarse re-
galar por el Amado, hasta una identificaciéon con el mismo Cristo, hombre pleno,
auténtico vy libre.

Por eso, el ser humano pasa de grandes deseos de ver a Dios, a grandes com-
promisos de ver su rostro encarnado y crucificado un poco mas dulcificado. Con-
templando el ser de Cristo se alcanza el misterio de su amor traducido en una vida
sirviendo al plan amoroso de Dios en la historia. Lo que supone la entrega de la
propia vida para una pertenencia a algo més grande y mas libre que uno mismo.
Es un camino de progresiva identificaciéon con lo que de mayor humanidad hay
en cada ser, lo que remite al amor verdadero cuya permanente referencia es el
Crucificado. El anonadamiento es la condicién de posibilidad de la subida a la cruz y
el hombre tiene este paradigma para adecuar a él su existencia. Todo fracaso, dolor,

21 El término humildad en Castillo Interior aparece en 33 textos: TM 1,3; 2,5.8-9.11.13; 3M 1,7
vy9;,226y8;,4M1,6;2,9;3,4y5;,5M1,8;3,9.11y18;4,16; 5,6 y 10; 6,8; 8,4y 10; 6M 9,11-13
y 15;10,7; 7M 4,8 y 14; Epil. 2.

150



sufrimiento, se hace asumible desde el espanto de la cruz que revela que el amor
hace todo posible al «poner los ojos en el Crucificado».

La salvacién transformadora se plasma en la identidad singular (cuerpo-alma,
varén-mujer, individuo-comunidad) del ser humano, en su capacidad de relacio-
nes personales y sociales y en su habitar la mundanidad con responsabilidad. De
esta forma, el ser humano descubre y comunica el plan soteriolégico que le ayuda
air creciendo en la historia, pero siempre contando con la admiracién y el desafio
que supone el misterio de la salvacion.

3.5. EL ESPIRITU DEL SENOR PRESENTE CONDUCE LA
HISTORIA HACIA LA PLENITUD

Teresa experimenta en su vida la salvacién que progresivamente va compren-
diendo y amando. La clave soteriolégica permite una lectura del ser humano en
proceso de ir siendo transformado desde la creacién a la plenificaciéon, descu-
briendo su identidad particular.

La antropologia teolégica teresiana ha ido avanzando a lo largo de los cua-
tro capitulos anteriores, desde la defensa de la relacion del ser humano con
Dios hasta la plenitud de esa relacién en Jesucristo; y asi llega a todos y a cada
ser singular y especifico la posibilidad de la divinizacién. Y, ahora, en este ca-
pitulo, la antropologia teresiana presenta al sujeto libre y responsable capaz de
trascenderse viviendo la multiplicidad de sus dimensiones en un proceso hacia
la propia identidad.

El ser humano, gracias al discernimiento y al don de fortaleza, va descubrien-

do la presencia del espiritu del Sefior, que habita, ilumina y orienta hacia la unidad
en el ser por amor, y asi impulsa la historia a plenitud?*2.

3.5.1. El discernimiento de la presencia

Se constata que, en la cuarta morada, no hay seguridad en la experiencia de la
presencia del espiritu del Sefior. Pero, a medida que se avanza en el proceso de
conocimiento, llegando a la sexta morada, va creciendo la certeza de su accién,
especialmente, a través de la Palabra?*.

El ser humano se fortalece cuando va venciendo con esfuerzo la fuerza del
mal**y, también, el sujeto se capacita para que el espiritu del Sefior pueda llegar a

242 Este capitulo quinto estudia los textos teresianos que contienen los vocablos espiritu del Sefior
y cuyo contenido teoldgico puede servir para detectar la pneumatologfa soteriolégica de Teresa, que
sostiene su antropologfa teolégica.

2 Cf. 4M 1,3y 6M 3,11 y 6M 3,18. El capitulo tercero de la sexta morada trata las hablas y
cémo saber que son de Dios. Estos textos son leidos en perspectiva pneumatoldgica, espiritu del Serior,
lo mismo los dos textos siguientes 7M 2,5y 7M 4,10.

24 Cf. 4M 1,3. «En estas moradas pocas veces entran las cosas ponzoiosas, y, si entran, no hacen
dafo, antes dejan con ganancia. Y tengo por muy mejor cuando entran y dan guerra en este estado

151



ser el centro de su ser®*. Esta presencia se muestra a través de ciertas seiales que hay
que contrastar con un confesor capacitado® para evitar el peligro de orientarse Gni-
camente por el propio criterio?”. Y, ademas, se sabe la imposibilidad de dejar de ofr la
Palabra?* porque el «espiritu que habla» va aduefdndose de todo el ser**.

El ser humano finito se va haciendo sujeto de salvacién en la historia gracias
a su capacidad de relacionalidad y a la Palabra transformadora. De ese modo, el
espiritu del Sefior mora, alumbra y rige lo humano; vy, asf, en comunién con Dios,
trasciende mundo y tiempo hacia lo definitivo.

El proceso existencial a lo largo de las siete moradas va encontrando serias di-
ficultades debido al poder del mal. Por eso, la lucha es continua y capacita para la
receptividad de la presencia de Dios. El sujeto vive en vigilancia ante la tentacién
y, cuando la vence, queda consolidado y capacitado para el discernimiento de «los
gustos que da Dios». Se puede decir que el espiritu del Sefior le habita. Ademds,
la persona adquiere seguridad cuando hay determinadas muestras de la accién de
Dios y la Palabra aporta criterios: «si hay las sefales que quedan dichas, mucho se
puede asegurar ser de Dios». También, cuando dicha Palabra requiere ser puesta

de oracién; porque podria el demonio engafar a vueltas de los gustos que da Dios, si no hubiese
tentacionesy.

245 |BIDEM. «Y hacer mucho més dafo que cuando las hay y no ganar tanto el alma, por lo me-
nos apartando todas las cosas que la han de hacer merecer y dejarla en un embebecimiento ordinario;
que, cuando lo es en un ser, no le tengo por seguro ni me parece posible estar en un ser el espiritu del
Sefor en este destierroy.

246 Cf. 6M 3,11. «Del demonio hay més que temer; mas, si hay las sefiales que quedan dichas,
mucho se puede asegurar ser de Dios, aunque no de manera que, si es cosa grave lo que se le dice y
que se ha de poner por obra de si o de negocios de terceras personas, jamdas haga nada, ni le pase por
pensamiento, sin parecer de confesor letrado y avisado y siervo de Dios, aunque mas y mas entienda
y le parezca claro ser de Dios.

247 |BIDEM. «Porque esto quiere su Majestad, y no es dejar de hacer lo que él manda, pues nos
tiene dicho tengamos al confesor en su lugar, adonde no se puede dudar ser palabras suyas; y éstas
ayudan a dar dnimo si es negocio dificultoso y nuestro Sefor le pondra al confesor y le hara crea es
espiritu suyo cuando El lo quisiere, y si no, no estdn mas obligados. Y hacer otra cosa sino lo dicho y
seguirse nadie por su parecer en esto, téngolo por cosa muy peligrosa y asi, hermanas, os amonesto de
parte de nuestro Sefior que jamds os acaezca.

28 Cf. 6M 3,18. «Podra ser que a las que no lleva el Sefior por este camino les parezca que
podrfan estas almas no escuchar estas palabras que les dicen vy, si son interiores, distraerse de manera
que no se admitan, y con esto andardn sin estos peligros. A esto respondo que es imposible; no hablo
de los que se les antoja, que, con no estar tanto apeteciendo alguna cosa ni queriendo hacer caso de
las imaginaciones, tienen remedio».

249 |BIDEM. «Acé ninguno, porque de tal manera el mismo espiritu que habla hace parar todos
los otros pensamientos y advertir a lo que se dice que en alguna manera me parece, y creo es asi, que
serfa més posible no entender a una persona que hablase muy a voces a otra que oyese muy bien,
porque podria no advertir y poner el pensamiento y entendimiento en otra cosa; mas en lo que trata-
mos no se puede hacer: no hay oidos que se tapar, ni poder para pensar sino en lo que se le dice en
ninguna manera; porque el que pudo hacer parar el sol, por peticiéon de Josué creo era, puede hacer
parar las potencias y todo el interior, de manera que ve bien el alma que otro mayor Sefor gobierna
aquel castillo que ella, y hicela harta devocién y humildad. Asi que en excusarlo no hay remedio nin-
guno. iDénosle la divina Majestad para que sélo pongamos los ojos en contentarle y nos olvidemos de
nosotros mismos, como he dicho, amén! iPlega él que haya acertado a dar a entender lo que en esto
he pretendido y que sea de alglin aviso para quien lo tuviere!».

152



en préctica, la persona ha de consultar con un confesor que sea sabio y compe-
tente, inteligente y prudente, y santo y comprometido. Después de la certeza que
aporta la Palabra de Dios y del didlogo con el sacerdote competente, el sujeto
queda confirmado en que es de Dios, porque la Palabra que siempre se cumple
es recordada (6M 3,7) por la fuerza (6M 3,5) transformadora (6M 3,6)%*. Asi se
puede decir, en segundo lugar, que el espiritu del Sefor ilumina. En el tercer texto,
se afirma que la Palabra de Dios se oye, es real, incontrolable; no es arbitraria,
no admite la indiferencia, ni pasa desapercibida. La Palabra no se puede acallar
porque focaliza y aglutina el ser y existir en ese habla y siempre desestabiliza con-
duciendo a lo imprevisible: «ve bien el alma que otro mayor Sefior gobierna aquel
castillo». Asi el espiritu del Serior rige al ser humano.

Teresa expresa su preocupacién hermenéutica, interrogandose por la va-
lidez y significatividad de la comunicacién de su experiencia, al presentar una
antropologia de progresiva unificacion de todo el ser en Cristo gracias al espiritu
del Sefor que habita al ser humano. Asi, el sujeto regido por la Palabra de Dios
se abre al discernimiento confiando y dejandose iluminar por la fe y la ministe-
rialidad de la Iglesia.

En sintesis, la persona venciendo la tentacién y el pecado se va asumiendo
en su identidad, y vive el gozo de ser habitada por Dios. En la sexta morada, Dios
se comunica y el ser humano discierne en comunién eclesial y desde la Palabra
que «no escuchar [...] es imposible». La presencia del espiritu del Sefior es expe-
riencia de comunién personal, relacional y estructural. El habita a un ser humano
que es particularidad existente, Gnica; ilumina a quienes orientan la vida de los
creyentes; y conduce lo creado, mediante la Palabra, que transciende lo temporal
y relaciona con Dios, hacia la plenitud.

3.5.2. El don de fortaleza

El espiritu del Sefior conduce al ser humano a ser unidad de amor con Dios,
desde la gracia divina que fortalece el esfuerzo humano, encaminando a la per-
fecciéon plena®’.

Teresa afirma —apoyandose en Pablo— que quien ha recibido la experiencia
de la unién con Dios, puede hacerse uno por amor con Dios en el «matrimonio

20 E| convencimiento se debe a la gracia de Dios que se hace presente a través de determi-
nadas sefales que Teresa va enumerando en 6M 3,5-7. En primer lugar, 6M 3,5, la fuerza y eficacia
de la palabra y la obra divina iluminan la razén, conceden la paz y dan seguridad, en palabras de
Teresa «poderio y seforfo [...] hablando y obrando. [...] Con una palabra [...]: no tengas pena.
[...]1 Yo soy, no hayas miedo». En el texto siguiente, 6M 3,6, otro signo de la accién de Dios es que
su palabra transforma y configura totalmente a la persona en proceso de irse uniendo a Dios por
amor, a través de las distintas experiencias: «quietud [...] recogimiento [...] alabanzas [...] atada por
amor con vosy. En el texto 6M 3,7, afirma que la palabra se recuerda porque siempre se cumple
—«esculpida(s) en la memoria [...] Dios buscara otros medios [...] en fin, se ha de hacer»— aunque
suponga lucha y exija un crecimiento en la fe, «creer que Dios es poderoso para hacer obras que no
entienden nuestros entendimientosy.

31.Cf. 7M 2,5y 7M 4,10.

153



espiritual»?*?, y, también, afirma la configuracion del ser humano con Cristo?**. De
esa manera, se constituye un proceso de progresiva humanizacion, que implica
un compromiso permanente®*, una lucha cada vez mayor*®y, sobre todo, la gra-
cia de Dios que capacita para llegar a la comunién perfecta?°.

El sujeto, desde su identidad peculiar, se trasciende y se va configurando con
Cristo gracias al espiritu del Sefior que une con Dios por amor. En esta vivencia
de unificacion y en el aparente sosiego, de la séptima morada, acontece en el ser
humano la maxima relacién con Dios trinitario.

La experiencia de unién prepara el «matrimonio espiritual», que es la unidad
en el amor del ser humano con Dios. Asi aparece al rescatar las palabras que
borraron en el escrito de Teresa. Ella remite a Pablo en 1Cor 6,17: «el que se une
al Sefior, se hace un solo espiritu con él». Asi, el ser humano que ama al Sefor
posibilita que Dios le una con El: «hacese un espiritu con El [en...] este soberano
matrimonio»?*’. El ser humano experimenta la configuracién con Cristo y puede
decir con Pablo: «para mi la vida es Cristo, y la muerte una ganancia» (Flp 1,21).
Gracias al proceso de purificacion, el ser humano se va transformando en Cristo
y la muerte es paso hacia un encuentro definitivo con Dios: «la mariposilla, que
hemos dicho, muere, y con grandisimo gozo, porque su vida es ya Cristo». Por
eso, la muerte es vista como ganancia, es paso necesario en el proceso de cristifi-
cacion que conduce a una vida definitiva.

%2 Cf. 7M 2,5. «Quizé es esto lo que dice San Pablo: el que se arrima y allega a Dios, hdcese un
espiritu con El si lo amamos (1 Cor 6,17), tocando este soberano matrimonio, que presupone haber
llegado su Majestad al alma por unién».

23 |BIDEM. «Y también dice: mihi vivere Christus est, mori lucrum; asi me parece puede decir
aqui el alma, porque es adonde la mariposilla, que hemos dicho, muere, y con grandisimo gozo, por-
que su vida es ya Cristo».

2% Cf. 7M 4,10. «Pareceros ha que hablo con los que comienzan y que después pueden ya des-
cansar; ya os he dicho que el sosiego que tienen estas almas en lo interior, es para tenerle muy menos,
ni querer tenerle, en lo exterior».

255 |BIDEM. «éPara qué pensis que son aquellas inspiraciones que he dicho, o por mejor decir
aspiraciones y aquellos recaudos que envia el alma de el centro interior a la gente de arriba del castillo y
a las moradas que estan fuera de donde ella esta? ¢Es para que se echen a dormir? iNo, no, no!, que mas
guerra les hace desde alli, para que no estén ociosas potencias y sentidos y todo lo corporal, que les ha
hecho cuando andaba con ellos padeciendo; porque entonces no entendia la ganancia tan grande que
son los trabajos, que por ventura han sido medios para traerla Dios alli».

26 |BIDEM. «l...] y, como la compafifa que tiene le da fuerzas muy mayores que nunca, porque
si acd dice David que con los santos seremos santos (Sal 17,26), no hay que dudar sino que, estando
hecha una cosa con el fuerte por la unién tan soberana de espiritu con espiritu, se le ha de pegar for-
taleza, y asf veremos la que han tenido los santos para padecer y morir».

257 Cf. RODRIGUEZ, ). V. Castillo Interior o Las Moradas...., p. 215, nota 13. Dice el autor: «Desde
el que se arrima... hasta por unién, llena dos lineas completas del autégrafo que suplantan a otras dos
totalmente borradas, en las que habfa escrito la autora: nos hacemos un espiritu con Dios si lo amamos
no dice que nos juntamos con él [...], que nos hacemos un espiritu con él». Releyendo el texto teresiano
se puede afirmar la unidad de espiritu con Dios si lo amamos como paso posterior a la experiencia de
«haber llegado su Majestad al alma por uniény; asf el «matrimonio espiritual» supone un paso mas ade-
lante en el proceso hacia el Castillo. Las palabras de Teresa son bien elocuentes: «nos hacemos [...] si lo
amamosy. El espiritu del Sefor llega a lo mas profundo, no es un mero juntarse sino un hacerse uno, al
modo del matrimonio, en que las dos personas se transforman en un solo sujeto vocacional.

154



El proceso para la unidad en el ser con Dios por amor implica compromiso y
lucha junto con la gracia. De esta manera, la persona en la Gltima morada no tiene
reposo y tampoco lo desea, la tranquilidad vivida en la quietud interior es para la
activa presencia en el mundo; la tensién y la pelea, en este nivel de profundidad,
permanecen hasta el final sin tregua: «¢Es para que se echen a dormir? iNo, no, no!
[...], han sido medios para traerla Dios alli». El sentido de los grandes interrogantes
existenciales humanos —la vida, el amor, el dolor y la muerte— es impulsar el tes-
timonio comprometido y responsable. Incluso en la unién con el Sefor, el hombre
sigue buscando la identificacién con El. As la identidad y la pertenencia, «hecha
una cosa por la uniény, configuran al nuevo ser humano para que pueda recibir
la gracia, la «fortaleza [...] que han tenido los santos para padecer y morir». Asi, la
gracia divina y el esfuerzo humano, tratados en este Gltimo texto, ponen las bases
para el paso de lo histérico-salvifico a lo escatolégico. Hay continuidad y ruptura, el
ser humano, fortalecido por la unién con el espiritu del Sefior y cristificado, vive ya,
aunque todavia no de modo definitivo, la experiencia de la plenitud.

Se explicita una antropologia soterioldgica sustentada en la cristologia y la
pneumatologia de base paulinas. El ser humano se va constituyendo como unidad
existencial al irse configurando a Cristo; y, por amor, es capaz de acoger el espiritu
del Sefor y sus dones para que la imagen singular que cada persona es se vaya
plenificando.

En sintesis, en el capitulo cinco se plantea que la encarnacién de Dios con-
tinda en la historia en cada ser humano que, acogiendo el espiritu del Sefior,
llega a ser uno con Dios. La unidad en el ser con Dios supone la gracia que
fortalece al ser humano, para que, asumiendo y pasando por la muerte, llegue
a la comunion plena?3®.

La salvacién transformadora, en el capitulo cinco, va posibilitando que el
ser humano se descubra como peculiaridad que el espiritu del Sefior presente va
habitando, iluminando y conduciendo.

Recapitulando la segunda parte desde este Gltimo capitulo, se puede afirmar
que el espiritu del Serior va llevando a plenificacién la creacién amada del Padre a
través de la salvacion transformadora del Hijo. Asi se cumple la hipétesis al afirmar
que el espiritu del Seror, habitando lo humano va logrando la compenetracién
de amor y razén y asi devela el misterio de la singularidad humana que admira y
desaffa, espanta. De otro modo, siguiendo lo estudiado en los cinco capitulos, la
pneumatologfa va revelando la unidad (capitulo 5) y singularidad (4) del misterio
del ser humano, capaz de divinizacién (3) gracias a la encarnacién del Verbo (2),
donde se revela el plan soteriolégico (1).

La salvacién transformadora, abordada en la segunda parte, se puede sin-
tetizar diciendo que Teresa, en el capitulo primero, presenta la oferta amorosa
de Dios como didlogo y participacién que posibilita entender el misterio de la

28 E| deseo de morir para encontrarse con el Sefior se pospone (7M 3,6). El ser humano no desea
morir, sino vivir mucho tiempo mds, para poder ayudar al crucificado y para que otros se conviertan. La
motivacién es un mayor y radical compromiso, querer vivir para ayudar al Crucificado.

155



salvacion de manera progresiva y relativa®*®. En el segundo capitulo, se profun-
diza el didlogo Dios y hombre en la encarnacién de Jesucristo lo que posibilita el
seguimiento, el conocimiento de su mediacion salvadora y el encuentro con el
resucitado®®®. De ese modo —tercer capitulo— la salvacion transformadora por
la encarnacién de Cristo afecta a todo ser humano posibilitando por gracia la di-
vinizacién. Por la cual el ser humano es presentado, en el capitulo cuarto, como
un ser singular —cuerpo-alma, varén-mujer, individuo-comunidad— que, al es-
tablecer relaciones responsables a todos los niveles, se aproxima al misterio de
la salvacién que admira y desaffa®®’. Finalmente, el quinto capitulo, aborda al
ser humano como particularidad en la que el espiritu del Sefior actda a través
de sus dones para conceder la participacion en el ser uno con Dios y orientar la
historia a la plenitud?2.

29 En el capitulo tercero se ha comentado el tema de la hamartologfa en la introduccién, en las
notas 2y 5; y al final del capitulo se ha tratado de la necesidad de salvacién en 3.1.3.2., en la nota 86.

260 También en el segundo capitulo al final hay una referencia a la hamartologia en cada uno
de los tres subapartados: en 2.1., nota 175; en 2.2., nota 176, sobre el texto clave teresiano 1M 2,1;
yen 2.3, nota 177.

261 Asimismo el capitulo cuarto recoge otra referencia a la hamartologia en 3.4.2.1., el efecto
del pecado como despersonalizacién (p. 140); y en 3.4.2.1., la permanente conciencia de pecado de
la autora (pp. 144-148).

262 Conviene recordar que Teresa no pretende dar cuenta, en directo, de una teologfa sistema-
tica de la creacién, luego de la salvacién y por fin del orden de consumacion. Se puede sintetizar su
teologfa de la creacién diciendo que explica el qué y el para qué de todo lo existente a través del amor,
que se constituye en la razén fundamental del acto creador. El ser humano es creado inteligente, libre,
trascendente, es decir, es creado como un ser personal, responsable y dialégico. El ser humano al pen-
sar de dénde viene puede descubrirse como imagen de Dios al detectar en si cualidades que reflejan a
Dios (I). También su teologfa de la salvacién explica el cémo, el mientras tanto, de lo existente a través
del amor que sigue siendo el elemento determinante del acto creador y también del plenificador. El
origen y el fin se concreta en la mediacién y asi su existencia humana en la historia se sostiene en
amar y ser amado. El ser humano al pensar en dénde estd puede descubrirse como pecador-salvado,
es decir redimido del pecado y salvado por gracia, es decir llamado a identificarse con Cristo el Gnico
mediador (II). Y ademds, como se verd a continuacién al pasar a la parte tercera, se ofrece una vision
original desde su teologfa de la plenificacién cuando presenta un ser humano que pensando a dénde
va puede descubrirse en espera de lo mejor (Parusia), con deseos de «matrimonio espiritual», que an-
hela la segunda venida. Teresa lo describe como su experimentar la inhabitacién trinitaria que colma
su deseo de unién y comunién plena en la Trinidad (1I).

Teresa va narrando a propdsito de su proceso existencial su propuesta de salvacion, latente en la
obra estudiada, por ejemplo, a raiz del tema de los confesores que no respetan el orden de la natura-
leza, ella es practica no hay discurso teérico. Cf. 6M 1,4 y 6M 3,5 estudiados en 3.1.2.1.

Asi, la vivencia del Dios salvador le conduce a formular su idea de creacién la que a su vez le
ayuda a mayor hondura y mayor comprensién de un mundo en que el ser humano permanece como
criatura. Se ha tratado de salvaguardar la positividad del orden creacional presente en la autora, como
se ha mostrado con abundantes datos en la parte primera. Es decir, la soteriologia procesual de esta
segunda parte se entrelaza con varias afirmaciones de la parte primera. A continuacién se recogen
Gnicamente tres comentarios. El primero en el apartado «2.1.1.1. Introducciény al estudiar los textos
de 1M 1,1-2.5-9. Alli se afirma: «que lo creado es realidad llamada a ser» esto se hace viable siendo
existencia que va haciéndose en un proceso histérico y este hacerse es conforme al modelo de Dios
humanado —Cristo, prolepsis humana— que resucita tras la pasién y muerte. Es decir la «creacion
amadan (1) a través de un profundo ahondamiento debido a la «salvacién transformadorax (1) va llegan-
do a la «plenificacién unificadorax (11l). El segundo cometario esta referido a lo dicho al tratar el texto
2M 1,5.8 en el apartado «2.1.2.1.». Se dice: «el amor creador de Dios genera un ser inteligente, que

156



Del mismo modo que, en la primera parte, ahora en la segunda se ha rea-
lizado lo propuesto, a saber, una aproximacién al planteamiento antropolégico
teresiano, bajo el presupuesto de que los términos —razén, amor, espanto y es-
piritu— sirven para desentraiar su latente antropologfa soteriolégica. Asi, en esta
segunda parte, a través de la hipétesis, se ha ido explicitando lo siguiente. El amor
va capacitando para el conocimiento (capitulo 3) del designio soteriolégico divino
(capitulo 1), a través de la encarnacién del amor de Dios en la historia salvifica
(capitulo 2), de tal modo que la admiracion y el desafio ante el misterio de la sin-
gularidad humana permanece (capitulo 4) hasta que, gracias al espiritu del Sefior
presente, la historia sea conducida a la definitiva plenitud (capitulo 5).

El amor fiel de Dios sigue amando también cuando se encuentra con las
grandes resistencias humanas para la gracia. El amor divino devela el misterio del
mal como fuerza de destruccion que anida en el ser humano incapaz de salir del
pecado. Por eso necesita la salvacion que, liberando del pecado y del engreimien-
to que degrada lo humano, ofrezca una plena humanizacién que responda al ser
creado a imagen y semejanza de Dios. La creacién y la redencién muestran un
movimiento abierto y trascendente hacia la plenitud de esta historia, hacia el Dios
trinitario. Asi, la segunda parte ha presentado el proyecto amoroso de Dios como
salvacion transformadora en la que el amor ayuda a la comprensién del misterio
del ser humano.

configura su identidad desde la libertad, conforme al proyecto salvador conducente a la perfecciény,
se unen las tres dimensiones. La tercera reflexién aparece en el apartado «2.1.2.1.» desde los textos 6
M 10,7 y 3M 2,12. Este texto teresiano de las terceras moradas recoge las tres perspectivas creacién,
soteriologfa y escatologia. Se dice: «La verdad mas honda de lo humano requiere desenmascarar el
engano y optar por el camino de la salvacién, sirviendo como Jests y empefidndose en la creacién de
espacios donde Dios reiney.

157






4. LA PLENITUD UNIFICADORA






Teresa cree firmemente, se empefa y defiende apasionadamente una visién
integradora de todo lo humano. La tercera parte presenta el proyecto amoroso
de Dios como la plenitud unificadora gracias a la cooperacién del conocimiento
que atisba y el amor que vislumbra el misterio de Dios, ante el cual todo estupor
y pavor se desvanece porque es el Espiritu Santo quien va comunicando al Dios
trino hasta la plena y total consumacién.

De este modo, el proyecto amoroso de Dios alcanza su cumplimiento gracias
a que la creacién amada se desenvuelve histéricamente como salvacién transfor-
madora hasta la plenificacion.

La antropologia escatoldgica aborda el ya si pero todavia no de la esperanza
cristiana. Por eso, Teresa muestra a Dios empefado en su obra amorosa, de tal
modo que garantiza la cooperacion libre del ser humano en el logro de los fines.
Esta dimension colma lo histérico-salvador y contempla todo desde un final cuyo
desenlace es positivo. Este posicionamiento genera una problematica que es ple-
namente abordada para sugerir un posible sentido a todo lo existente.

Asf, desde la razén, se plantea en el primer capitulo la siguiente pregunta:
¢puede el conocimiento alcanzar el plan Gltimo de Dios sobre el ser humano, el
mundo y su historia, y sobre el mismo Dios? Si la respuesta fuera positiva, enton-
ces, ¢puede el ser humano comprender el plan amoroso divino, de tal modo que
lo desee y opte por él?

A continuacién, desde la clave del amor tratada en el segundo capitulo, se
plantea el cuestionamiento siguiente: ¢puede el ser humano pretender vivir el
plan amoroso escatolégico? Y, en el capitulo tercero, desde la integralidad de lo
humano, otra pregunta: ¢el ser humano es capaz de hacerse cargo del proyecto
divino inaugurado en la creacién, transformado en la historia para llevarlo a la
plenificacion? De todos modos, aun siendo capaz, es legitimo preguntarse si no
serd Dios mismo quien con su voluntad salvifica sostiene la libertad humana de
cooperar en el plan divino.

La humanizacién, como plenitud o integridad de las capacidades cognosci-
tiva y volitiva, es posible porque Dios se encarna por amor para que el hombre
se divinice por gracia. De este modo, la razén se abre al amor vivido en la unién
divino-humana, y compenetradamente se cumple lo humano.

161



En el capitulo cuarto, lo tremendo y fascinante: ése debe a la mutua interde-
pendencia del conocer y amar humano? ¢Es un misterio que provoca estupor y
pavor? La complejidad del proceso hasta la plenitud espanta, y, posteriormente,
como por saturacion, el estupor y pavor se desvanecen en el encuentro cara a cara
del «matrimonio espiritualy, donde «ha visto tanto que no se espanta de nada»
(7M 3,12).

Finalmente, en el capitulo cinco, se aborda el protagonismo del Espiritu San-
to, mostrando cémo devela el misterio para que el ser humano comprenda la re-
lacionalidad intratrinitaria. El Espiritu Santo presente, y comunicando la comunién
del Dios trinitario, muestra el develamiento del misterio, obra de la gracia, hasta
completar integramente lo personal, social y césmico.

La plenitud unificadora proyecta un tipo de ser humano que conociendo ama
y amando conoce su henchida humanizacion; la que se le revelara en la relacion de
unién colmada donde experimenta el exceso de la comunién trinitaria.

Ahora, siguiendo fiel al compromiso del método, se desarrolla la antropologia
escatoldgica en los cinco capitulos que abordan los términos de la hipétesis. En
ellos, se muestra que el Espiritu Santo, desde la compenetracion de razén y amor,
devela el misterio del ser humano.

4.1. EL CONOCIMIENTO ATISBA EL MISTERIO

La hondura humana remite a lo Gltimo y decisivo, donde surge la gratitud
al Dios que se revela y se aproxima. Del quehacer divino da cuenta la razén, asi
como de la tarea humana para el encuentro amoroso. De tal manera, la relacién
ser humano-Dios acontece a través de la interioridad abarcadora de todo el ser,
encuentro que genera gozo y satisfaccién e impulsa a la entrega de la vida, soste-
nida por la unién con el Amado’.

4.1.1. El misterio humano se comprende desde el misterio inefable de Dios

La razén llega al conocimiento de lo humano al tocar lo definitivo, y agradece
el empefio de Dios por regalarse al ser humano. Ademds, la razén percibe, con
confianza y certidumbre, que Dios se anuncia en su Palabra, y que es posible el
acceso a experiencias de trascendencia que ayudan a expresar lo inefable. Ya que
la presencia de Dios genera conocimiento que invita a la basqueda del Amado y
a la unién de lo divino y lo humano?.

' La aproximacién es a través del término razén desde la clave de la consumacién. La antropo-
logfa escatolégica rescatada desde la epistemologia teresiana remite a la posibilidad de que el cono-
cimiento desentrafie cémo todo el proceso histérico, iniciado en la creacién, va caminando hacia la
culminacién de lo personal, relacional, estructural y césmico. De ese modo se llega a atisbar el fondo
del misterio, es decir, desde lo definitivo se relee el origen; asf el para qué orienta la existencia porque
existe algo, es decir, el principio.

2Cf.4M1,12y6M 2,8, 6M 3,12y 6M 4,2; 6M 5,10y 6M 7,9.

162



El proceso de comprensién de la realidad humana® va descubriendo los impe-
dimentos autoimpuestos* para alcanzar la ansiada plenitud®; sin embargo, el Sefior
se sigue empenando en que el ser humano acoja, incluso corporalmente, la divina
presencia®, que es gracia para agradecer pues no hay razén para temerla’.

La aproximacién de lo esperado se manifiesta en atisbos de lo Gltimo en medio
de la miseria humana que se encamina al culmen de la historia. Se habla de la vida
nueva gestandose, progresivamente, en el ser humano por obra de Dios.

El conocimiento humano es més costoso que «todos los menosprecios y trabajos
que puede haber en la vida». Para el encuentro con Dios, se requiere el autoconoci-
miento que, consintiendo al plan de plenitud divina, culmina en abrazo amoroso®. En
definitiva, se invita a que el ser humano se reconozca como criatura amada capaz de
llegar a Dios. El Sefor ayuda a dar el paso hacia lo definitivo, rescata de la situacién
limitada y caduca, salva del desprecio de los otros y del mundo, y dispensa de la me-
diocridad que atenta contra el ser morada de Dios. Es decir, el ser humano se ensan-
cha y pacifica, siente a Dios como un aroma que, de repente, penetra sin ser notado.
El Esposo trata, asi, de «otras maneras de despertar el alma [...] viene una inflamacién
deleitosa, [...] un olor tan grande que se comunicase por todos los sentidos [...] un
deseo sabroso de gozar el alma de él». La persona, que vive y siente la desmesura
inundante de Dios en su vida, queda transfigurada y volcada a una vida de servicio y
oracién, que transparenta el ser de Dios y porta la gracia divina. Esta gracia conduce a
la felicidad de la que nace la gratitud por el regalo recibido.

3 Cf. 4M 1,12. «Conozcamos nuestra miseria, y deseemos ir adonde nadie nos menosprecia;
que algunas veces me acuerdo haber oido esto que dice la esposa en los Cantares, y verdaderamente que
no hallo en toda la vida cosa adonde con més razén se pueda decir; porque todos los menosprecios y
trabajos que puede haber en la vida no me parece que llegan a estas batallas interiores».

4 IBIDEM. «Cualquier desasosiego y guerra se puede sufrir con hallar paz adonde vivimos, como
ya he dicho; mas que queremos venir a descansar de mil trabajos que hay en el mundo y que quiera
el Sefor aparejarnos el descanso y que en nosotras mismas esté el estorbo, no puede dejar de ser muy
penoso y casi insufridero.

5 IBIDEM. «Por eso, illévanos, Sefior, adonde no nos menosprecien estas miserias que parecen
algunas veces que estdn haciendo burla del alma! Aun en esta vida la libra el Sefor de esto, cuando ha
llegado a la postrera morada, como diremos, si Dios fuere servido.

© 6M 2,8. «También suele nuestro Senor tener otras maneras de despertar el alma: que, a des-
hora, estando rezando vocalmente y con descuido de cosa interior, parece viene una inflamacién
deleitosa, como si de presto viniese un olor tan grande que se comunicase por todos los sentidos —no
digo que es olor, sino pongo esta comparacién— o cosa de esta manera, sélo para dar a sentir que esta
allf el Esposo; mueve un deseo sabroso de gozar el alma de él, y con esto queda dispuesta para hacer
grandes actos y alabanzas a nuestro Sefior».

7 IBIDEM. «Su nacimiento, de esta merced, es de donde lo que queda dicho; mas aqui no hay
cosa que dé pena, ni los deseos mismos de gozar a Dios son penosos; esto es mas ordinario sentirlo el
alma. Tampoco me parece que hay aqui que temer por algunas razones de las dichas, sino procurar
admitir esta merced con hacimiento de gracias». Las razones dichas remiten a la posibilidad del cono-
cimiento que expulsa el temor.

% La autora contempla en varias ocasiones la cita del Cantar de los Cantares 8,1-4, en 2M 9y
7M 2,11. Del mismo modo Juan de la Cruz, en Cdntico 24,5, dice de estos textos biblicos: «de aquf
es que el alma goza ya en este estado de una ordinaria suavidad y tranquilidad que nunca se le pierde
ni le faltar.

163



La razén puede llegar al conocimiento de lo profundo y aceptar la ma-
nifestacién del Sefor. Entonces, la escatologia empieza a cumplirse en este
mundo cuando el ser humano ansia lo definitivo reconociendo las limitaciones
y miserias.

El ser humano tiene certeza de que la experiencia del habla es gracia®, y
posee la suficiente lucidez para distinguir cuando no es obra de Dios™. Por eso,
nadie cuerdo pretende lo que le supera'’; es Dios quien conduce al desposorio
a través de la experiencia del «arrobamiento» auténtico' que la razén intenta
formular para expresar la experiencia de lo inefable™.

La comunicacién de Dios se percibe con claridad en la profundidad huma-
na; Dios concede al ser humano la experiencia de unién con El que aproxima al
definitivo destino del ser humano.

La llamada «visién intelectual» va concediendo cierta certeza de la pre-
sencia de Dios junto con la claridad de su comunicacién, lo que posibilita
«oir aquellas palabras con los oidos del alma al mismo Sefor». La persona se
puede ir haciendo capaz de entender la propuesta de vida nueva del Sefior
al ir creciendo en la capacidad de discernimiento. «la misma manera del en-
tenderlas [...] deja grandes efectos». El contenido expresado por el Senor va
dando la certeza de que es su Palabra porque empieza a afectar al ser en toda
su integridad vy, a lo largo de todo el proceso de autoconocimiento, asi se va
experimentando «seguridad de que no procede de la imaginacién [por...] la

 Cf. 6M 3,12. «Otra manera hay como habla el Sefior al alma, que yo tengo para mi ser muy
cierto de su parte, con alguna visién intelectual, que adelante diré cémo es. Es tan en lo intimo del
alma y parécele tan claro oir aquellas palabras con los oidos del alma al mismo Sefior y tan en secreto
que la misma manera del entenderlas, con las operaciones que hace la misma visién, asegura y da
certidumbre no poder el demonio tener parte alliy.

10 |BIDEM. «Deja grandes efectos para creer esto; al menos hay seguridad de que no procede
de la imaginacién y también, si hay advertencia, la puede siempre tener de esto, por estas razones:
la primera, porque debe ser diferente en la claridad del habla, que lo es tan clara que, una silaba que
falte de lo que entendid, se acuerda, y si se dijo por un estilo o por otro, aunque sea todo una sen-
tencia; y en lo que se antoja por la imaginacién serd no habla tan clara ni palabras tan distintas sino
como cosa medio sonaday.

" Cf. 6M 4,2. «Refros heis de que digo esto y pareceros ha desatino, porque cualquiera de
vosotras 0s parecerd que no es menester, y que no habra ninguna muijer tan baja que no le tenga para
desposarse con el rey. Asi lo creo yo con el de la tierra, mas con el del cielo yo os digo que es menester
mas de lo que pensdis, porque nuestro natural es muy timido y bajo para tan gran cosa, y tengo por
cierto que, si no le diese Dios con cuanto veis que nos estd bien, serfa imposible».

2 |BIDEM. «Y asi veréis lo que hace su Majestad para concluir este desposorio, que entiendo
yo debe ser cuando da arrobamientos, que la saca de sus sentidos; porque si, estando en ellos, se
viese tan cerca de esta gran Majestad, no era posible por ventura quedar con vida; entiéndese arro-
bamientos que lo sean y no flaquezas de mujeres como por acd tenemos, que todo nos parece
arrobamiento y éxtasis y, como creo dejo dicho, hay complexiones tan flacas que con una oracién
de quietud se muereny.

3 IBIDEM. «Quiero poner aqui algunas maneras que yo he entendido, como he tratado con
tantas personas espirituales, que hay de arrobamientos, aunque no sé si acertaré, como en otra parte
que lo escribf esto y algunas cosas de las que van aquf, que por algunas razones ha parecido no va nada
tornarlo a decir, aunque no sea sino porque vayan las moradas por junto aqui».

164



claridad del hablax». Frente a la lucidez, queda desenmascarado el engafio, que
es pasajero y no transforma a la persona. Asi como Teresa parte de la evidencia
de que ninguna mujer del pueblo, sencilla y en su sano juicio, pretende llegar
a ser reina; asi tampoco el ser humano por si mismo intenta el acceso a lo
definitivo. Es Dios quien pone en la criatura el deseo de trascendencia; gracias
a experiencias sublimes que descentran: «arrobamientos, que la saca de sus
sentidos». Ademads, se concede la capacidad de discernir cuando hay auténtica
salida de si hacia al Senor, o si son invenciones de la flaqueza humana. Dios
atrae hacia El; poniendo el deseo del «desposorio» de un modo y manera ade-
cuada a la comprensién humana.

La vision antropoldgica defiende la capacidad cognoscitiva para comprender
la Palabra de Dios, Palabra que se comunica por «vision intelectual», concediendo
la degustacion de lo definitivo al ser humano que desea la unién con El.

La razén certifica la manifestacién de Dios en determinados efectos™ que ge-
neran conocimiento del misterio'. Asi el ser humano, por gracia, es regalado con
la relacién cercana de Cristo' y también la persona ha de buscar sin desfallecer la
«presencia de Dios»'”, porque a Dios le agrada la respuesta humana con gratitud'®.

La bisqueda de la unién con Dios conduce al gozo de la escatologia y a la
unificacién gracias a que Dios transfigura al ser humano y la razén acepta el cam-
bio porque da conocimiento de Dios, del hombre y el mundo desde la luz de la
consumacion.

La presencia divina enriquece la vida con ciertos valores que se traducen
en obras transformadoras. La mirada contemplativa del misterio de Dios va
dando acceso a su Ser, y, progresivamente, se va entendiendo algo del empeio
de Dios, aportando «conocimiento de la grandeza de Dios», y, a la vez, «propio

™ Cf. 6M 5,10. «Por donde se ve bien no ser cosa del demonio; que de la propia imaginacién
es imposible, ni el demonio podria representar cosas que tanta operacion y paz y sosiego y aprovecha-
miento deja en el alma, en especial tres cosas muy en subido grado.

15 |BIDEM. «Conocimiento de la grandeza de Dios, porque mientras mds cosas viéremos de ella,
més se nos da a entender; segunda razén: propio conocimiento y humildad de ver cémo cosa tan
baja en comparacién del Criador de tantas grandezas la ha osado ofender, ni osa mirarle; la tercera:
tener en muy poco todas las cosas de la tierra, si no fueren las que puede aplicar para servicio de tan
gran Dios».

6 Cf. 6M 7,9. «Verdad es que a quien mete ya el Sefior en la séptima morada, es muy pocas
veces, o casi nunca, las que ha menester hacer esta diligencia, por la razén que en ella diré, si se me
acordare; mas es muy continuo no se apartar de andar con Cristo nuestro Sefior por una manera ad-
mirable, adonde divino y humano junto es siempre su compafifa».

"7 IBIDEM. «Asi que, cuando no hay encendido el fuego que queda dicho en la voluntad, ni se
siente la presencia de Dios, es menester que la busquemos; que esto quiere su Majestad, como lo hacfa
la Esposa en los Cantares (3,3), y que preguntemos a las criaturas quién las hizo —como dice san Agus-
tin—, creo, en sus Meditaciones o Confesiones y no nos estemos bobos perdiendo tiempo por esperar lo
que una vez se nos dio, que a los principios podra ser que no lo dé el Sefior en un afo y aun en muchos;
su Majestad sabe el por qué; nosotras no hemos de querer saberlo ni hay para qué».

'8 IBIDEM. «Pues sabemos el camino como hemos de contentar a Dios por los mandamientos y
consejos, en esto andemos muy diligentes y en pensar su vida y muerte y lo mucho que le debemos;
lo demas, ivenga cuando el Sefior quisiere!».

165



conocimiento y humildad». El autoconocimiento descubre la pequefez de la
criatura y la condicién pecadora; se entra entonces en el proceso de la conver-
sién y, desde la modestia y sencillez, se busca la manera adecuada de relacion
con el Seor. En el encuentro con El, el ser humano se libera de las cosas pasaje-
ras: «tener en muy poco todas las cosas de la tierra»; y se relativizan las preten-
siones, sin desprecio ni minusvaloracién de la obra creada, sino trascendiendo
y poniendo todo en funcién del «servicio de tan gran Diosy. El Sefor concede
la gracia de su compaiiia y la permanencia en el camino del seguimiento. Se
recibe la sabiduria de la experiencia de la unidad en la diversidad; se vive
sin «apartar[se] de andar con Cristo nuestro Sefior por una manera admirable,
adonde divino y humano junto es siempre su compaiia». La cercania de Dios
se busca permanentemente para adherirse a quien enciende el fuego del amor.
La exploracién se realiza al estilo de la esposa del Cantar, sin descanso en la
noche y en el dia, vigilante y expectante hasta hallar al Amado'. También san
Agustin busca interrogando a cielo, tierra y mar®. Por tanto, la persona es in-
vitada al activo reconocimiento del Sefior y a ir asumiendo la libertad de Dios
para la concesién del encuentro: «no nos estemos bobos perdiendo tiempo.
[...] SuMajestad sabe». Teresa anima a no anhelar lo recibido en los comienzos,
pues Dios prepara sorpresas mayores a quien crece en la relacién con El. El ser
humano solo desea agradar y complacer a Dios cuando va tomando conciencia
de «lo mucho que le debemosy; y, cuando, profundizando, a través de la Pala-
bra, en Jesis trata de «pensar su vida y muerte». La constatacién de que todo
es recibido de Dios ayuda a vivir en confianza y esperando lo que Dios regale:
«ivenga cuando el Sefor quisiere!».

Este primer apartado configurado con seis textos teresianos presenta el cono-
cimiento profundo del ser humano en relacién con la revelacién divina: Dios se
comunica y se desposa con el ser humano. Por eso, el misterio humano puede ser
interpretado desde la iluminacién del misterio revelado de Dios.

4.1.2. El conocimiento se anonada en gozo

La persona rebosa de gozo por la presencia de Dios; tal vivencia de la gracia
divina va aparejada con una interioridad profunda y con la disponibilidad al ries-
go, asumido porque el mismo Dios sostiene lo humano. Por lo tanto, la capacidad
cognoscitiva se hunde en el deleite descubriendo que Dios desposa al hombre y
lo unifica como atestiguan Marta y Maria?'.

9 Cf. Cantar de los Cantares 3,3. La esposa va preguntando a los centinelas «?Habéis visto al
amor de mi alma?».

20 Cf. Confesiones 10,3. Cf. SERRANO, A. «Huellas de San Agustin en Santa Teresa de Avilay.
Anales de la Sociedad Chilena de Teologia. Talca (Chile): Volumen VII (2009), 101-118.

27 Cf.6M 6,10y 6M 8,6 y 6M 11,12, 7M 1,5y 7M 4,12-13.

166



La experiencia de una oracién especial?> se comparte para mostrar que
tanto gozo* Gnicamente puede ser obra de Dios*. Una vida espiritual intensa
puede llegar a percibir la presencia del Sefior®® y asi el ser humano descubre la
limitacion para entender la gracia?® y reconoce el valor de la humildad y se sen-
sibiliza adquiriendo conciencia de pecado?. Es asi cémo, desde esta profunda
vivencia se pide la gracia de asumir la cruz?® sabiendo que Dios sustenta, cuida
y protege al ser humano?®. La razén se desborda de alegria y se arriesga porque
vive ya lo definitivo.

El ser humano experimenta en su vida el don que Dios hace de Si, en la per-
sona de Cristo; el sujeto vivencia la nueva creacién y apuesta por la vida eterna
que satisface plenamente la realidad histérico-salvifica®.

22 Cf. 6M 6,10. «Entre estas cosas penosas y sabrosas, juntamente da nuestro Senor al alma,
algunas veces, unos jubilos y oracién extrana, que no sabe entender qué es. Porque, si os hiciere esta
merced, le alabéis mucho y sepdis que es cosa que pasa la pongo aqui. Es, a mi parecer, una unién
grande de las potencias, sino que las deja nuestro Sefor con libertad para que gocen de este gozo, y a
los sentidos lo mismo, sin entender qué es lo que gozan y cémo lo gozan».

2 |BIDEM. «Parece esto algarabfa, y cierto pasa asf, que es un gozo tan excesivo del alma que
no querrfa gozarle a solas sino decirlo a todos, para que la ayudasen a alabar a nuestro Sefior, que
aquf va todo su movimiento. iOh, qué de fiestas harfa y qué de muestras, si pudiese para que todos
entendiesen su gozo!».

24 |BIDEM. «Parece que se ha hallado a si'y que, como el padre del hijo prédigo (Lc 15,22), que-
rria convidar a todos, y hacer grandes fiestas por ver su alma en puesto que no puede dudar que esta
en seguridad, al menos por entonces. Y tengo para mi que es con razén, porque tanto gozo interior
de lo muy intimo del alma y con tanta paz, y que todo su contento provoca a alabanzas de Dios, no
es posible darle el demonio».

% 6M 8,6. «Diréis que si no se ve, que cémo se entiende que es Cristo o cudndo es santo o su
Madre gloriosisima. Eso no sabra el alma decir ni puede entender cémo lo entiende, sino que lo sabe
con una grandisima certidumbre. Aun ya el Sefor cuando habla, més facil parece; mas el santo que
no habla, sino que parece le pone el Sefior alli por ayuda de aquel alma y por compariia, es mas de
maravillary.

2 |BIDEM. «Asi son otras cosas espirituales, que no se saben decir, mas entiéndese por ellas cuan
bajo es nuestro natural para entender las grandes grandezas de Dios, pues aun éstas no somos capaces
sino que con admiracion y alabanzas a su Majestad pase quien se las diere; y asi le haga particulares
gracias por ellas, que, pues no es merced que se hace a todos, hase mucho de estimar y procurar hacer
mayores servicios, pues por tantas maneras la ayuda Dios a ellox.

27 |BIDEM. «De aquf viene no se tener por eso en mas y parecerle que es la que menos sirve a
Dios de cuantos hay en la tierra, porque le parece esta mas obligada a ello que ninguno, y cualquier
falta que hace le atraviesa las entrafas, y con muy grande razén». El texto es citado en la obra de BER-
NARD, Ch. A. «Le Dieu des mystiques». Paris: Editions du Cerf, 1998, vol. IL.

% Cf. 6M 11,12. «Aqui veréis, hermanas, si he tenido razén en decir que es menester animo y
que tendré razén el Sefior, cuando le pidiereis estas cosas, de deciros lo que respondié a los hijos del
Zebedeo: Si podrian beber el cdliz».

29 |BIDEM. «Todas creo, hermanas, que responderemos que sf, y con mucha razén; porque Su
Majestad da esfuerzo a quien ve que le ha menester, y en todo defiende a estas almas, y responde por
ellas en las persecuciones y murmuraciones, como hacfa por la Magdalena (Lc 7,44), aunque no sea
por palabras, por obras; y en fin, en fin, antes que se mueran se lo paga todo junto, como ahora veréis.
Sea por siempre bendito y aldbenle todas las criaturas, amény.

30 Cf. Vat II, LG 48; CS 39; 20,2; 21,3; 34,3; 43,1; 57,1.

167



Teresa presenta una manifestacién de la multifacética gracia de Dios. Para ello
da cuenta de una nueva experiencia de oracién en que la razén se desborda de
alegria y se arriesga porque vive ya lo definitivo «unos jibilos y oracion extrafia [...],
una unién grande [...] con libertad». La profunda relacién con Dios se vierte en la
alabanza y la gratitud; todo el ser y todos los sentidos gozan, aunque no sepan el
contenido. La unién con lo divino es de tal intensidad que desborda y trasciende
a la persona agraciada para derramarse hacia otros inundandoles de alegria. La
desmesura incontenible que rebasa todos los cauces es tan grande e inmensa que
requiere ser compartida y repartida: «algarabfa, y [...] gozo tan excesivo del alma
que no querria gozarle a solas sino decirlo a todos». El encuentro con Dios supone
hallar la propia identidad, la que se da como generadora de alegria y felicidad, y
del insaciable deseo de la celebracién. La persona unida con Dios se reconoce en
su ser més profundo y sabe con absoluta certeza que es amada. Unicamente Dios
concede tanta gratitud desbordante, como la manifestada tras la recuperacion del
hijo perdido que regresa arrepentido. Y aunque no se entiende muy bien ni se sabe
formular adecuadamente, se experimenta una gran seguridad de hallarse en Dios.
Esto pasma y asusta sin agotarse en la comprensién racional; mas bien, paradéjica-
mente, se penetra existencialmente. Se toca el misterio de Dios que siempre va mas
alla de la capacidad cognoscitiva dejandose ver, sentir y experimentar.

El ser humano, valioso para Dios, se sorprende ante lo divino y agradece la
eleccién para el servicio del Reino, «pues no es merced que se hace a todos [...]
estima y procura hacer mayores servicios». Entonces, desde la experiencia de ser
regalada, la autora reconoce que todo es dado por Dios; se sabe por tanto la
mas agraciada y también la que mds adeuda; y se considera la mayor pecadora,
«cualquier falta que hace le atraviesa las entrafas, y con muy grande razény. La
capacidad cognoscitiva se apoya en la experiencia Por eso es razonable que la
blsqueda de la unién con Dios necesita esfuerzo, voluntad y empefo. No es tarea
facil, el mismo Jesus increpa a los «hijos de Zebedeo» (Mt 20,22) interrogandoles
por su capacidad de entrega de manera libre y gozosa. La persona, desde lo mas
hondo, responde con la total disponibilidad y el anhelo del encuentro. Entonces
se descubre que es el mismo Dios quien sale en su busca, y concede lo necesario
para el camino, protegiendo amorosamente a quien se arriesga y saliendo fiador
por él: «da esfuerzo a quien ve que le ha menester [...] en todo defiende a estas
almas y responde por ellas en las persecuciones y murmuraciones». Consecuen-
temente, Dios actlia otorgando cierto disfrute de la plenitud, ya, aqui y ahora. Se
puede ir gestando, de este modo, la nueva creacién en primicia en quienes se
dejan unir con Dios, «antes que se mueran se lo paga todo junto». El ser humano
puede contemplar todo desde la consumacion.

Se manifiesta una antropologia realista y laudatoria que afirma lo humano
como creado por Dios desde el modelo del Hijo amado. De ese modo, el ser
humano puede entender que Cristo sea compaiiia, y que sea posible que la pe-
quefiez albergue al mismo Dios.

En sintesis, la razén descubre la accién desbordante de Dios que ha de ser
comunicada a todos y que conduce a la entrega de la vida, pues se experimenta

168



el cuidado de Dios. Asi, el acompafamiento hasta la cruz provoca que la vida se
resuelva en el gozo de la resurreccién y esto ya ahora, antes de morir®'.

La interioridad humana es morada de Dios trino* donde acontece la unién
humano divina* que se vivencia como una enorme experiencia gozosa*y que
recupera la relacion entre la capacidad cognoscitiva y la capacidad amorosa para
el servicio eclesial®.

El «matrimonio espiritual» provoca la experiencia de la vida eterna porque
Dios une consigo al ser humano que goza la divinizacién, aunque no entienda el
proceso histérico de salvacion que le ha llevado a la consumacion.

La persona, por la misericordia de Dios, posee un «<mundo interior» capaz
de albergar al mismo Dios; ya que la hondura humana es susceptible de aper-
tura a la trascendencia. La capacidad cognoscitiva descubre, en lo profunda-
mente humano, un lugar para la presencia divina, y esta constatacién otorga
un gran valor a lo humano. La maxima experiencia de relacién entre Dios y
el ser humano se expresa como un «divino matrimonio», que consiste en que
Dios «la mete en su morada, [...], la une consigo [...] en su centro». El ser hu-

31 Se trata de un tema muy teresiano lo cita en V 13,3 y Exclamaciones 5,2, y también agustiniano,
En Confesiones 10,29 se afirma: «da lo que mandas y manda lo que quieras». Hay personas favorecidas,
como Maria lo proclama en el Magnificat, que han hallado gracia y favor a los ojos de Dios. También, la
experiencia vivida por Marfa de Magdala que viendo morir al amado recibe la gracia de ser capaz de ver la
primera al resucitado. Un tema interesante es la relacién entre eucaristia y cristificacion.

32 Cf. 7ZM 1,5. «No hablamos ahora con ellas, sino con las que ya, por la misericordia de Dios, han
hecho penitencia por sus pecados y estdn en gracia, que podemos considerar no una cosa arrinconada
y limitada sino un mundo interior adonde caben tantas y tan lindas moradas como habéis visto; y asf es
razén que sea, pues dentro de esta alma hay morada para Dios». El primer capitulo de la séptima mora-
da se refiere al hecho trinitario que transforma a la persona. El texto estudiado estd en intima relacién y
continuidad con el siguiente (M 1,6) que sera el que concluye nuestro Gltimo capitulo cuando aborda
la inhabitacién trinitaria. Cf. ALVAREZ, T. Guia al interior del Castillo... 267-276.

3 |BIDEM. «Pues, cuando su Majestad es servido de hacerle la merced dicha de este divino
matrimonio, primero la mete en su morada, y quiere su Majestad que no sea como otras veces que la
ha metido en estos arrobamientos, que yo bien creo que la une consigo entonces y en la oracién que
queda dicha de unién, aunque no le parece al alma que es tanta llamada para entrar en su centro,
como aqui en esta morada, sino a la parte superior».

34 |BIDEM. «En esto va poco: sea de una manera o de otra, el Seior la junta consigo; mas es
haciéndola ciega y muda, como lo quedé San Pablo en su conversién, y quitdndola el sentir cémo o
de qué manera es aquella merced que goza; porque el gran deleite que entonces siente el alma es de
verse cerca de Dios. Mas, cuando la junta consigo, ninguna cosa entiende, que las potencias todas se
pierdeny.

% Los textos 7M 4,12.13 contienen palabras del ambito semdntico del conocimiento. El capitulo
cuarto de la séptima morada presenta la dimension eclesial, la gracia desborda a la persona y es para
el servicio a la comunidad. Cf. ALVAREZ, T. Guia al interior del Castillo..., 298-309. Dice Teresa en
7M 4,12: «Esto quiero yo, mis hermanas, [...]; creedme que Marta y Maria han de andar juntas para
hospedar al Sefor, y tenerle siempre consigo, y no le hacer mal hospedaje no le dando de comer (Mt
10, 38-39)». 7M 4,13. «Decidme heis dos cosas: la una, que dijo que Maria habia escogido la mejor
parte (Lc 10,42). [....] Yo os digo, hermanas, que venia la mejor parte sobre hartos trabajos y mortificacién,
que, aunque no fuera sino ver a su Maestro tan aborrecido, era intolerable trabajo. Pues los muchos que
después pasé, en la muerte del Seflor —tengo para mi que el no haber recibido martirio fue por haberle
pasado en ver morir al Sefior— y en los afios que vivié, en verse ausente de El, que serian de terrible tor-
mento, se vera que no estaba siempre con regalo de contemplacién a los pies del Sefior».

169



mano experimenta la unién plena con Dios cuando accede a lo mas profundo
de si mismo; se habla de la mayor experiencia a la que se puede aspirar en
este mundo. Hay cercania de la escatologfa v, asi, el sacramento del matrimo-
nio es la imagen, segln la autora, que mejor da a entender este misterio del ser
humano habitado por Dios. El Sefior enlaza consigo de una manera peculiar,
generando un gran gozo: «merced que goza; porque el gran deleite [...] es de
verse cerca de Dios». Es la vivencia de la transformacién interior expresada en
la conversion del discipulo Pablo que rescata el valor de los sentidos, es como
quedarse «ciega y muda», es como si «las potencias todas se pierden» y se
siente que «ninguna cosa entiendey.

Se pone de manifiesto, por lo tanto, la valiosa antropologia teolégica te-
resiana. En ella, se vierte un Dios encarnado que hace morada en su criatura y
asi se realza la capacidad humana llamada a vivir ya lo definitivo en primicias.
El Senor habita la interioridad humana, cuando se da la imprescindible armo-
nia entre la accién y la contemplacién, presentada a través de las figuras de
Marta y Maria. Ambas van juntas porque cada una ansia el conocimiento del
Sefior; ambas gozan de la presencia de Jesis preparando la mesa y siguiéndole
por los caminos.

En sintesis, la cercania de Dios produce un inmenso gozo y deleite que supe-
ra y trasciende todo lo humano y mundano. El conocimiento se anonada y hunde
en gozo, y el ser humano se deleita en la visién de Dios que supera el mero en-
tender, dando el paso hacia lo mas hondo del ser.

El segundo apartado afirma que el conocimiento impulsa a la basqueda de
Cristo para vivir en El lo definitivo.

Se afirma que el conocimiento se plenifica en la unién total con Dios, lo que
requiere riesgo, y aporta gozo desbordante. Es el Espiritu Santo quien une al Padre
y al Hijo y que, habitando lo humano a través del «<matrimonio espiritual», provo-
ca la experiencia de unién. Asi se observa que lo trinitario (7M 1,5) y lo eclesial
(7M 4,12.13) estan relacionados; la Iglesia llamada a reflejar la comunién trinitaria
que se sustenta en el amor.

La plenitud unificadora puede ser entendida como la posibilidad de acceso
a la meta a través de un proceso soteriolégico. Dicho proceso, iniciado en la
creacién amada, puede satisfacer plenamente el deseo humano de conocer el
misterio. El ser humano se entiende desde el final, desde la llegada a la definitiva
felicidad.

4.2. EL AMOR VISLUMBRA A DIOS

El ser humano crece en el conocimiento de la voluntad de Dios consintiendo
al «matrimonio espiritual», es decir, viviendo la oracién como camino de intimi-
dad y de unién con Dios. En el proceso del amor el ser humano se potencia y
anhela lo definitivo que se nutre con la Palabra hasta el encuentro plenificador
con Dios. Un Dios que, en su abajamiento, ensalza a la criatura capacitdndola

170



para amar y acoger la presencia gozosa de Cristo. Dicho poéticamente, el toque
amoroso de Dios adhiere a El con inefable gozo, y el ser humano, unificandose,
atisba la nueva creacién salida de la voluntad amorosa de Dios®.

4.2.1. El ambito gozoso

El ser humano en Dios se estremece y prorrumpe en «palabras de amor» al ir
madurando en el conocimiento. Y, gracias a la unién en «matrimonio espiritual»,
el amor puede alcanzar la comprension del misterio divino®”.

Entonces, el ser humano puede autoconocerse en la oracién, tanto de recogi-
miento como de quietud?®; la oracién de quietud es una relacién mas valiosa en la
que se goza agradeciendo el divino regalo®. La experiencia profunda de la llamada
de Dios despierta y conmueve* porque es una vivencia de opuestos expresada a
través de términos carifosos y eréticos, relativos al amor sensual®'.

La oracién es célula generadora de esjaton que lleva a detectar en el presente
rasgos de futuro y abre a la vocacién de Dios que conmociona a la persona en sus
entranas, porque da sentido y desembocadura a toda la existencia.

A lo largo del proceso de maduracién espiritual, se avanza por distintos nive-
les. En la oracién de «recogimiento no se ha de dejar la meditacion, ni la obra del
entendimiento», el conocimiento de Dios se alcanza por el estudio, la reflexion

36 Los textos teresianos que contienen el término amor aportan elementos para formular la
antropologfa escatoldgica; asi se descubre el sentido de todo lo creado para la salvacién que culmina
en plena humanizacion.

¥ Cf.4M 3,8y 6M 2,2; 5M 2,12y 5M 4,3 y 5M 4,10.

3% Cf. 4M 3,8. «Mas, como dije en otra parte, la causa por qué en esta manera de oracién
—digo en la que comencé esta morada, que he metido la de recogimiento con ésta que habia de decir
primero, y es muy menos que la de los gustos que he dicho de Dios, sino que es principio para venir
a ella; que en la del recogimiento no se ha de dejar la meditacién, ni la obra del entendimiento— en
esta fuente manantial que no viene por arcaduces él se comide o le hace comedir ver que no entiende
lo que quiere, y asi anda de un cabo a otro, como tonto que en nada hace asientoy.

3 |BIDEM. «La voluntad le tiene tan grande en su Dios, que la da gran pesadumbre su bullicio;
y asi no ha menester hacer caso de él, que la hard perder mucho de lo que goza, sino dejarle y dejarse
a s en los brazos del amor; que su Majestad la ensefiard lo que ha de hacer en aquel punto, que casi
todo es hallarse indigna de tanto bien y emplearse en hacimiento de gracias».

40 Cf. 6M 2,2. «Va bien diferente de todo lo que aca podemos procurar y aun de los gustos que
quedan dichos, que muchas veces, estando la misma persona descuidada y sin tener la memoria en
Dios, su Majestad la despierta a manera de una cometa que pasa de presto o un relampago-trueno
aunque ni se ve luz ni se oye ruido; mas entiende muy bien el alma que fue llamada de Dios, y tan
entendido que algunas veces, en especial a los principios la hace estremecer y aun quejar, sin ser cosa
que le duele».

41 IBIDEM. «Siente ser herida sabrosisimamente, mas no atina cémo ni quién la hirié; mas bien
conoce ser cosa preciosa y jamas querrfa ser sana de aquella herida; quéjase con palabras de amor,
aun exteriores, sin poder hacer otra cosa, a su Esposo, porque entiende que estd presente, mas no se
quiere manifestar de manera que deje gozarse. Y es harta pena, aunque sabrosa y dulce; y, aunque
quiera no tenerla, no puede; mas esto no querrfa jamas. Mucho mas le satisface que el embebecimien-
to sabroso, que carece de pena, de la oracién de quietud». También ha hablado de palabras amorosas
en 4M 3,7, estudiado en 11.2.1.c.

171



y la contemplacién de los diferentes misterios. La oracién de quietud brota de lo
profundo de la interioridad humana y acerca al misterio que, sobrepasando la capa-
cidad cognoscitiva, puede conducir al gozo ocasionado por la entrega confiada en
Dios. Se trata de vaciarse «y dejarse a si en los brazos del amor» para la aceptacion
de la condicién de criatura agraciada. Se llega al gozo agradecido por todo lo reci-
bido: «hallarse indigna de tanto bien y emplearse en hacimiento de graciasy». Dios,
habitando la interioridad humana, enternece y se hace el encontradizo de manera
comprensible: «mas entiende muy bien el alma que fue llamada de Dios, y tan en-
tendido que, algunas veces, en especial a los principios la hace estremecer». El ser
divino se aparece al ser humano que, sin ver ni oir, es capaz de captar su presencia
como luminosidad y murmullo. La persona se hace consciente de la presencia y
suspira al detectar el misterio divino rondando la humanidad. Esta presencia divina
invade lo humano a modo de deleitosa punzada que la hace exclamar «palabras de
amonr»*. La persona articula una especie de lamento amoroso porque el Amado se
esconde e impide gozarle: «Esposo [...] que esta presente, mas no se quiere mani-
festar de manera que deje gozarse». En esta etapa existencial, no se puede evitar este
desgarro, aunque tampoco se desea evitar, pues, a pesar de que le causa pesadum-
bre y afliccién, le ocasiona gran complacencia y satisfaccién ya que experimenta la
plenitud; «Y es harta pena, aunque sabrosa y dulce; y, aunque quiera no tenerla, no
puede; mas esto no querria jamas. Mucho maés le satisface».

Se evoca una antropologia unitaria en la que se experimenta una mayor cer-
cania a Dios; todo el ser en unidad, lo corporal y lo espiritual, goza de la presencia
divina. De este modo, la experiencia de oracién como entrega en las manos acoge-
doras de Dios, acerca a la realidad del amor donde la persona, en su integralidad,
se va conociendo en plenitud. La presencia misteriosa de Dios provoca vivencias
manifestadas en efectos sensoriales que conmueven al ser humano en su integrali-
dad y que le atraen de forma muy intensa semejante a la atraccion sexual: herida
sabrosa, quejas de amor, pena dulce. En definitiva, se recoge el conocimiento
experiencial del amor divino que el ser humano vive en su corporalidad como
mutua reciprocidad de amor y conocimiento®.

El mismo Dios introduce en Si a la persona que le ama**y, asi, el ser humano
como unicidad se va transformando con el amor divino*. Dios se anonada para

2 En 4M 3,7 ha dicho que cuando el Sefior lleva al ser humano a su presencia este tinicamente ha
de gozar sabiéndose en el Amor y decir algunas palabras amorosas que mantengan vivo el fuego del amor.

3 La persona en esta etapa experimenta el conocimiento de Dios como amor y eso conduce
al estremecimiento que evoca el misterio humano como tremendo vy fascinante ante lo que surge el
espanto. Lo tratamos en el capitulo cuatro, después de evocar esa mutua relacién entre amor y razén
en el tercer capitulo.

# Cf. 5M 2,12. «éNo habéis oido —que ya aqui lo he dicho otra vez aunque no a este propési-
to— de la Esposa que la meti6 Dios a la bodega del vino y ordené en ella la caridad? (Cant 2,4). Pues
esto es que, como aquel alma ya se entrega en sus manos y el gran amor la tiene tan rendida que no
sabe ni quiere mas de que haga Dios lo que quisiere de ella, que jamés hara Dios, a lo que yo pienso,
esta merced sino a alma que ya toma muy por suya».

4 |IBIDEM. «Quiere que sin que ella entienda cémo, salga de allf sellada con su sello; porque
verdaderamente el alma alli no hace més que la cera cuando imprime otro el sello; que la cera no se

172



encontrarse con el ser humano*, el misterio de abajamiento se puede comparar
con el matrimonio®”, por lo que, gracias a la progresiva relaciéon esponsal con
Dios*, se puede ir comprendiendo su revelacién amorosa*. El ser humano puede
consentir a la voluntad de Dios y puede aceptar que el amor divino se incremente
abarcando la corporalidad humana, es decir, a todo el ser.

La transfiguracion por la gracia divina es el inicio de la nueva creacion expresada
a través del «desposorio» y el «matrimonio» entre Dios y el ser humano, signo de la
Parusia, en donde la nueva creatura en su unicidad va naciendo de la unién con Dios,
se gesta el futuro absoluto. La antropologia se plenifica en la escatologia°.

Es asi cémo Dios busca al ser humano para traerlo a su presencia amorosa.
Se comporta a modo del Amante que va conduciendo al deleite del encuentro
interpersonal: «la Esposa que la meti6 Dios a la bodega del vino y ordené en
ella la caridad (Cant 2,4)». Esta relacion con Dios puede configurar la existencia
humana de una manera nueva: en la que el amor puede llegar a estructurar
todos los ambitos del ser. La persona disponible se rinde en los brazos amorosos
de Dios, quien le acoge en cuerpo y alma, para festejar toda la integralidad hu-
mana. Ademas, la experiencia del consentimiento al plan amoroso de Dios es la
tarea humana que consiste en reconocer la voluntad divina y en hacerse ddctil y
moldeable, sin resistencias al Amado. Teresa ofrece la imagen del sello grabado
en la cera para poder entender mejor esta vivencia: «sellada con su sello; [...]
dispuesta, digo blanda; [...] se esta queda y lo consiente. iOh bondad de Dios,
que todo ha de ser a vuestra costa! S6lo queréis nuestra voluntad y que no haya
impedimento en la ceray.

le imprime a si, sélo esta dispuesta, digo blanda; y aun para esta disposicién tampoco se ablanda ella,
sino que se estd queda y lo consiente. iOh bondad de Dios, que todo ha de ser a vuestra costa! Sélo
queréis nuestra voluntad y que no haya impedimento en la ceray.

4 Cf. 5M 4,3. «Ya tendréis oido muchas veces que se desposa Dios con las almas espiritualmen-
te. iBendita sea su misericordia, que tanto se quiere humillar!».

7 |BIDEM. «Y, aunque sea grosera comparacién, yo no hallo otra que mas pueda dar a
entender lo que pretendo que el sacramento del matrimonio; porque, aunque de diferente
manera, porque en esto que tratamos jamds hay cosa que no sea espiritual —esto corpéreo va
muy lejos y los contentos espirituales que da el Sefior y los gustos, al que deben tener los que se
desposan, van mil leguas lo uno de lo otro—, porque todo es amor con amor y sus operaciones
son limpisimas y tan delicadisimas y suaves que no hay cémo se decir, mas sabe el Sefor darlas
muy bien a sentir».

4 Cf. 5M 4,10. «En fin: sea la conclusién en esto, que procuremos siempre ir adelante y, si esto
no hay, andemos con gran temor, porque sin duda algtn salto nos quiere hacer el demonio; pues no
es posible que, habiendo llegado a tanto, deje ir creciendo, que el amor jamds estéd ocioso, y asf serd
harto mala senal; porque alma que ha pretendido ser esposa del mismo Dios, y tratddose ya con su
Majestad, y llegado a los términos que queda dicho, no se ha de echar a dormir.

“ IBIDEM. «¥ para que vedis, hijas, lo que hace con las que ya tiene por esposas, comencemos
a tratar de las sextas moradas y veréis cémo es poco todo lo que pudiéremos servir y padecer y hacer
para disponernos a tan grandes mercedes; que podra ser haber ordenado nuestro Sefior que me lo
mandasen escribir para que, puestos los ojos en el premio, y viendo cuan sin tasa es su misericordia
—pues con unos gusanos quiere asi comunicarse y mostrarse—, olvidemos nuestros contentillos de
tierra y, puestos los ojos en su grandeza, corramos encendidas en su amor.

%0 Cf. Cant 2,4; LG 48 y CS 39.

173



La misericordia divina se expresa en el abajamiento hacia la criatura amada,
en que Dios se empequefece para que el ser humano se enaltezca. Asi como, en la
copula matrimonial, mujer y varén juntos forman una unidad, andlogamente Dios
y el ser humano pueden llegar a ser uno. El sacramento del matrimonio visibiliza
la relacién intima y el encuentro profundo de Dios y hombre que acontece en la
corporeidad al llegar a esta etapa de madurez espiritual. El vinculo supremo es el
Amor: «porque todo es amor con amory, aunque se rescata la diferencia, la disi-
militud entre la experiencia esponsal humana y lo que ella desea mostrar y evocar
de la relacién divina humana. En esta relacién, queda trascendido lo humano, de
modo que, asumiendo todo, se rescata el valor del cuerpo en la integralidad del
ser, ya que lo «corpéreo va muy lejos y los contentos espirituales que da el Sefior
y los gustos, al que deben tener los que se desposan, van mil leguas lo uno de
lo otro». El encuentro con Dios afecta al ser humano como ser corpéreo, el ser
humano se siente tomado en su punto mas fntimo, en su corporalidad «sabe el
Sefior darlas muy bien a sentir».

Este crecimiento en el amor es signo de avance en el proceso de cono-
cimiento a lo largo del recorrido en el Castillo. Asi, en la profundidad espiri-
tual, se experimenta la imposibilidad de no amar porque «el amor jamas esta
ocioso». La aceptacién del desposorio con el Sefior lleva a un tipo de vida
en gracia, por la que el Sefior regala todo y la existencia se dedica a «servir
y padecer y hacer». Dar a conocer el amor de Dios persigue que otros des-
cubran la misericordia y se agradezca la comprensién del gran misterio de la
comunicacién amorosa divina a su criatura, «pues con unos gusanos quiere asf
comunicarse y mostrarsey.

En definitiva, la persona se sabe elegida, amada y amante, y, sin saber cémo,
queda transfigurada —sello en la cera— al dar el consentimiento entrando en la
profundidad amorosa —bodega— donde Dios se hace sentir. Esta autocomunica-
cién, aunque el ser humano no lo sepa decir, es un amor desmedido y refinado
que se manifiesta en la relacion cotidiana con los demas. Para expresar algo tan
sublime e inefable como es la kénosis por amor, se necesitan imagenes nuevas, el
Castillo se queda pequefio y por eso el sacramento del matrimonio como realidad
humana sublime puede evocar algo del misterio kenético de Dios por su criatura.
Por lo tanto, la entrega a la voluntad de Dios incrementa la experiencia de amor
hasta llegar a articular «palabras amorosas.

4.2.2. La pretension unificadora

El amor divino excede lo humano invitando a la plenitud, con lo cual el
amor humano se inflama y arde en deseos de lo definitivo. La humanidad de
Cristo va posibilitando el encuentro en el cual solo se desea amar. El deseo
amoroso se comunica con imagenes de amor sensual: «abrasador [...], toque
delicado [...], saeta [...], fuego en las entrafas; [...] placentero y doloroso; [...]
sabroso y amoroso»°'.

5T Cf.6M 2,3y 6M 6,1, 6M 7,6 y 6M 7,8; 6M 2,4.

174



Se habla de la imposibilidad de la comunicacion® de la voz del Esposo®, por-
que el misterio de Dios supera y desborda lo humano®*. Por eso, se anhela el gozo
divino® porque se tiene experiencia de la cercania del amor de Dios®®.

El amor de Dios, revelado al hombre que lo experimenta en todo su ser, pone
de manifiesto la antropologfa escatolégica teresiana, en la que lo humano remite
y provoca el deseo del gozoso encuentro definitivo.

El ser humano experimenta, a través de los sentidos, el amor del Amado;
todo el cuerpo vivencia el amor que resulta incomunicable en toda su riqueza;
y, pese a los esfuerzos por expresarlo, siempre queda corta la comunicacién de la
relacién amorosa con Dios: «Deshaciéndome estoy, hermanas, por daros a entender
esta operacién de amor y no sé como porque parece cosa contraria dar a enten-
dem. La nitidez de la llamada es tan evidente como la imposibilidad de expresarla.
El amor humano es desbordado y se penetra en los grandes y diferentes misterios
de «las cosas del espiritu». La experiencia del amor de Dios, sublime y grandiosa,
es inigualable y es una pequefa primicia de lo definitivo; una sefial de los grandes
portentos que Dios opera en su criatura y en toda la creacién, llevandola a plenitud.
Es la gracia de Dios lo que provoca estas experiencias desafiantes: se trasciende la
experiencia concreta de la gracia en direccién hacia quien la otorga, el Dador;
la persona no queda apegada a los dones, sino «deseosa de gozar del todo». Se
aspira al gozo de Dios, amor pleno y total, suplicando «la saque de este destierro.
Se ansfa asf la salida de lo espacio-temporal para disfrutar lo eterno e irreversible,
aunque el deseo contrarfa lo humano y se convierte en suplicio apetitoso: «harto
tormento, aunque sabrosoy. La mencionada situacion existencial descubre lo espe-
rado y lo definitivo ya presente, y, en cada acontecimiento, ve y detecta el amor de
Dios, ademas de experimentar lo que queda opaco para la mayoria de las miradas.
La persona en este nivel no puede asentarse en nada caduco y pasajero, sino que

52 Cf. 6M 2,3. «Deshaciéndome estoy, hermanas, por daros a entender esta operacién de amor
y no sé como porque parece cosa contraria dar a entender el Amado claramente que estd con el alma
y parecer que la llama con una sena tan cierta que no se puede dudar y un silbo tan penetrativo para
entenderle el alma que no le puede dejar de oir».

5 |BIDEM. «Porque no parece sino que, en hablando el Esposo, que esté en la séptima morada,
por esta manera —que no es habla formada—, toda la gente que estd en las otras no se osan bullir: ni
sentidos, ni imaginacién, ni potencias».

54 |BIDEM. «iOh mi poderoso Dios, qué grandes son vuestros secretos, y qué diferentes las cosas
del espiritu a cuanto por aca se puede ver ni entender, pues con ninguna cosa se puede declarar ésta,
tan pequena para las muy grandes que obrdis con las almas!».

> Cf. 6M 6,1. «De estas mercedes tan grandes queda el alma tan deseosa de gozar del todo al
que se las hace que vive con harto tormento, aunque sabroso; unas ansias grandisimas de morirse, y
asi con lagrimas muy ordinarias pide a Dios la saque de este destierro».

s |BIDEM. «Todo la cansa cuanto ve en él; en viéndose a solas, tiene algin alivio y luego
acude esta pena y, en estando sin ella, no se hace. En fin, no acaba esta mariposica de hallar asiento
que dure, antes, como anda el alma tan tierna del amor, cualquier ocasién que sea para encender
mas este fuego la hace volar, y asf, en esta morada, son muy continuos los arrobamientos sin haber
remedio de excusarlos, aunque sea en publico; y luego las persecuciones y murmuraciones que,
aunque ella quiera estar sin temores, no la dejan, porque son muchas las personas que se los ponen,
en especial los confesoresy.

175



anda en permanente blsqueda del Dios omnipresente. Cuando esta realidad se
transparenta a otros, suele acarrear asechanzas y calumnias, pues para una persona
cuerda vy légica, el ser habitado por el amor de Dios no es algo habitual, sino que
puede resultar extrafo.

Teresa revela una antropologia unitaria que muestra una positiva fe hacia la
persona como unidad, la autora rompe con esquemas dualistas y todo el ser hu-
mano queda afectado y determinado por el encuentro que da sentido y direccién
a la vida. Asi, la persona, sin divisiones, puede, a la vez, gozar y morir, ya que es
todo el ser el implicado en la vivencia.

En sintesis, el amor enciende y eleva a la persona que vive en continua lucha
por romper las dicotomfas, armonizando opuestos: gozo y tormento, deseo de
morir y vida definitiva, lo ordinario junto con lo extraordinario.

El ser humano alimenta y sostiene el amor con la humanidad corpérea de
Jesucristo®” que es camino y luz en la relacién con Dios para poder seguir avan-
zando en el autoconocimiento®®. El deseo Gltimo del ser humano, pero que no
depende de él, es el encuentro amoroso®®, por lo que se compromete esperanza-
damente a amar hasta la muerte®.

Cristo inicia el Reino de Dios que se va plenificando con la cooperaciéon humana,
orientando el proceso de la creacion hacia su definitiva plenitud, donde el amor res-
ponsable puede descubrir el sentido y la verdad de las personas y las cosas.

El ser humano necesita mediaciones a través de las cuales Dios revela su plan
salvifico. Asi, Teresa, en un contexto de desprecio del cuerpo por parte del hombre

57 Cf. 6M 7,6. «También les parecerd a algunas almas que no pueden pensar en la Pasién; pues
menos podran en la sacratisima Virgen ni en la vida de los santos que tan gran provecho y aliento nos
da su memoria. Yo no puedo pensar en qué piensan; porque, apartados de todo lo corpéreo, para
espiritus angélicos es estar siempre abrasados en amor, que no para los que vivimos en cuerpo mortal,
que es menester trate y piense y se acompanen de los que, teniéndole, hicieron tan grandes hazafas
por Dios; cudnto mas apartarse de industria de todo nuestro bien y remedio que es la sacratisima
Humanidad de nuestro Sefor Jesucriston.

58 |BIDEM. «Y no puedo creer que lo hacen, sino que no se entienden, y asi hardn dafo a siy a
los otros. Al menos yo les aseguro que no entren a estas dos moradas postreras, porque, si pierden la
gufa, que es el buen Jests, no acertaran el camino; harto serd si se estan en las demds con seguridad;
porque el mismo Sefor dice que es camino (Jn 14,6) —también dice el Sefior que es luz (Jn 8,12)—y
que no puede ninguno ir al Padre sino por El; y quien me ve a mf ve a mi Padre (Jn 14,6,9). Diran que
se da otro sentido a estas palabras; yo no sé esotros sentidos; con este que siempre siente mi alma ser
verdad me ha ido muy bien».

% Cf. 6M 7,8. «Y notad, hermanas, este punto que es importante, y asf le quiero declarar mas:
estd el alma deseando emplearse toda en amor, y querrfa no entender en otra cosa, mas no podrd
aunque quiera; porque, aunque la voluntad no esté muerta, estd mortecino el fuego que la suele hacer
quemar, y es menester quien le sople para echar calor de si».

5 IBIDEM. «Serfa bueno que se estuviese el alma con esta sequedad esperando fuego del cielo
que quemase este sacrificio que estd haciendo de si a Dios, como hizo nuestro padre Elias? (3 Re
18,30-39). No por cierto, ni es bien esperar milagros; el Sefior los hace cuando es servido, por esta
alma, como queda dicho y se dird adelante; mas quiere su Majestad que nos tengamos por tan ruines
que no merecemos los haga, sino que nos ayudemos en todo lo que pudiéremos. Y tengo para mi que,
hasta que muramos, por subida oracién que haya, es menester esto».

176



religioso de su tiempo, es capaz de rescatar la humanidad de Cristo. La Gltima y de-
finitiva revelacién es el Hijo, quien en la encarnacién muestra totalmente el designio
amoroso de Dios. Para Teresa, el cuerpo es salvable; por eso, Dios se encarna. La
reflexion, el estudio y la contemplacion de la vida de Jesucristo son ayudas necesa-
rias para la comprension y la vivencia del amor desbordante de Dios en la historia
de la humanidad. La vida, proyecto, muerte y resurreccién de Jesucristo es lo que
acompana la existencia creyente; Jesucristo es el paradigma de lo humano. Todo
intento de prescindir de «la sacratisima Humanidad de nuestro Sefior Jesucristo»
es un fracaso seguro en el camino de acceso al Dios del Amor, porque Gnicamente
desde la persona de Cristo se alcanza el conocimiento de si'y del misterio del Dios.
La revelacién de la Palabra acrecienta la fe y descubre el rostro de Dios para recorrer
el camino (Jn 14,6.9), y acercar a la persona y mensaje de Jests a su humanidad;
ya «que no puede ninguno ir al Padre sino por él», o sea es imposible el acceso a la
verdad del Dios de JesUs. Lo mas valioso y tnico es una vida «deseando emplearse
toda en amor, [pero...] es menester quien le sople». Cualquier otra realidad queda
relativizada. Sin embargo, no puede dedicarse a la pretension sana y buena de amar,
porque esta tarea es gracia divina. Y, aunque depende de Dios, tampoco incumbe
al ser humano «esperar milagros», porque la gracia de Dios siempre es gratuita e
inmerecida: «el Sefior los hace cuando es servidon. As, Jesucristo es el paradigma de
lo humano y el Espiritu Santo es el agente de la plenificacion.

Por lo tanto, el ser humano llamado a plenitud emplea su existencia en amar y
servir; y, asf, se aproxima al rostro humano que Jesus revela en el proyecto amoroso
de Dios trinitario.

El ser humano experimenta un Dios-Amor sentido en el cuerpo, en lo mas
hondo del ser, como contacto corporal «deleitoso»®!, como impetu abrasador
’ ’
placentero®?, porque el mismo Dios provoca el deseo amoroso®.

El encuentro con Dios acerca lo definitivo anticipando la escatologfa, y, gra-
cias al amor divino, lo humano puede ir cobrando sentido pleno.

El ser humano, traspasado por el amor divino, se trans-figura y todo adquiere un
nuevo significado. La experiencia de la cercania de Dios llega a las entrafas y acon-
tece la encarnacion; el hijo de Dios, al hacerse hombre, afecta a todo ser humano.

1 Cf. 6M 2,4. «Hace en ella tan gran operacién que se esta deshaciendo de deseo y no sabe qué
pedir, porque claramente le parece que esta con ella su Dios. Diréisme: pues, si esto entiende, ¢qué
desea o qué le da pena? ¢iqué mayor bien quiere? No lo sé; sé que parece le llega a las entraiias esta
penay que, cuando de ellas saca la saeta el que la hiere, verdaderamente parece que se las lleva tras
si, seglin el sentimiento de amor siente».

62 |BIDEM. «Estaba pensando ahora si serfa que en este fuego del brasero encendido que es mi
Dios, saltaba alguna centella y daba en el alma de manera que se dejaba sentir aquel encendido fuego,
Yy, como no era alin bastante para quemarla y él es tan deleitoso, queda con aquella penay, al tocar,
hace aquella operacién; y paréceme es la mejor comparacién que he acertado a decir».

63 IBIDEM. «Porque este dolor sabroso —y no es dolor— no est4 en un ser; aunque a veces dura
gran rato, otras de presto se acaba, como quiere comunicarle el Sefor que no es cosa que se puede
procurar por ninguna via humana; mas con que estd algunas veces rato, quitase y torna; en fin, nunca
estd estante, y por eso no acaba de abrasar el alma, sino ya que se va a encender, muérese la centella
y queda con deseo de tornar a padecer aquel dolor amoroso que le causa.

177



Por eso, Teresa no desprecia el cuerpo, sino que lo valora porque esta cristificado.
Asi, el dejarse habitar por el Dios anonadado diviniza: «Hace en ella tan gran
operacién que se estd deshaciendo de deseo [...] parece le llega a las entrafias
[...]y[...] saca la saeta el que la hiere, verdaderamente parece que se las lleva
tras si, seglin el sentimiento de amor sientey. El ser humano se siente trasportado
a otra dimensién y se vivencia la presencia de Dios como una chispa que llega a
tocarle; se siente una pequefia quemadura que deleita y produce gozo. El fuego
divino en contacto con lo humano posee un doble caracter de dolor y gozo que
transforma y convierte radicalmente al amor de Dios. El inefable amor se vehicula
por simbolos que afectan los sentidos corporales; es un Dios que se deja sentir y
degustar a retazos para no aniquilar lo humano y para que prenda el deseo de El.
Dice Teresa: «este fuego del brasero encendido que es mi Dios, [...] es tan delei-
toso, [...]y, al tocar, hace aquella operacién; y paréceme es la mejor comparacién
que he acertado a decir». El ser humano solo consigue esta experiencia de Dios
como regalo; dosificadamente y si puede quemarse el fuego se apaga, «muérese
la centella y queda con deseoy. Asi, la persona queda anhelando a Dios con ganas
y apetito de «tornar a padecer aquel dolor amoroso que le causa». Asi, la plenitud
en la persona adquiere dimensiones concretas.

Se detecta una antropologia de la gracia, en la cual, junto al inmerecimiento
humano, se presenta la gratuidad divina que provoca el agradecimiento. Hay una
clara referencia cristolégica que fundamenta su concepcién apreciativa sobre el cuer-
po humano que va explicitando en su antropologfa de la integralidad. Todo el ser es
transformado de manera suave y delicada a modo de brisa y roce. La persona, en su
corporeidad, se plenifica, y sus deseos se consuman porque se siente habitada en lo
més profundo de todo su ser por la presencia de Dios como toque deleitoso®.

En sintesis, se ha afirmado que el amor de Dios hace pleno al ser humano en
toda su integralidad, y asi enciende el deseo del gozo definitivo. Por tanto, el amor
de Dios puede ser alimentado de la humanidad de Jesis que estimula al empefio
de dedicarse solo a amar porque esta tocado y atravesado por el fuego divino del
amor que conmueve a todos los sentidos humanos.

4.2.3. La con-formacion a la voluntad de Dios

El amor de Dios potencia lo humano, vigorizando el conocimiento y lan-
zando mds alld de si. De tal modo que la existencia se va transfigurando en el
«matrimonio espiritual», donde el amor de Dios puede vaciar al hombre de si
para colmarlo de Cristo. Se trata de un contacto amoroso que convierte y vin-
cula felizmente®.

o Cf. PINILLA, ). F. Los sentidos espirituales en particular: El “toque de Dios” en San Juan de la
Cruz, OCD, Doctor de la Iglesia. Santiago de Chile: Pontificia Universidad Catélica de Chile, 1998.

5 Cf. 6M 8,1y 6M 8,4y 6M 11,2; 7M 2,3y 7M 2,7; 7M 3,9. Cf. Bernard, Ch. A. Le Dieu des
mystiques. Paris: Editions du Cerf, 1998, vol. Il (p. 268, nota 13). El texto 6M 8,4 habla de la presencia
divina que se manifiesta por ciertos efectos. Ademds los textos de la séptima morada tratan la dimen-
sion cristoldgica, en el segundo capitulo (2,3 y 2,7) y la antropoldgica en el capitulo tercero (3,9). Cf.
ALVAREZ, T. Guia al interior del Castillo..., pp. 277-297.

178



La presencia de Jesus en el ser humano puede ir siendo cada vez mayor a lo
largo del proceso de crecimiento espiritual®®, y se manifiesta en las diversas mues-
tras de amor de Dios que ayudan a la alabanza®. La experiencia teresiana, testi-
monio fidedigno de la gracia de Dios®®, pone de manifiesto que todo lo humano
se capacita para el conocimiento, el amor y el servicio®. La vivencia amorosa afecta
sensiblemente al ser humano y se simboliza en la saeta”, para dar a entender que
el amor de Dios es golpe y rayo que llega a lo mas profundo de todo su ser’". El
amor de Dios puede acompanar permanente y profundamente al ser humano en
cuerpo, alma y espiritu, en toda su integralidad.

La comunicacién de Dios en Cristo es vivida por el ser humano en la experien-
cia de oracién llamada visién intelectual, en ella la persona recibe la gracia de poder
pregustar la plenitud en el proceso soterioldgico. Las imagenes de lo definitivo tratan

 Cf. 6M 8,1. «Para que mas claro veais, hermanas, que es asf lo que os he dicho y que, mientras
més adelante va un alma, mds acompanada es de este buen Jests, seria bien que tratemos de cémo,
cuando su Majestad quiere, no podemos sino andar siempre con él».

67 IBIDEM. «Como se ve claro por las maneras y modos con que su Majestad se nos comunica
y nos muestra el amor que nos tiene con algunos aparecimientos y visiones tan admirables que, por
si alguna merced de éstas os hiciere no andéis espantadas. Quiero decir —si el Sefor fuere servido
que acierte— en suma, alguna cosa de éstas para que le alabemos mucho, aunque no nos las haga a
nosotras, de que se quiera asi comunicar con una criatura siendo de tanta majestad y poder» .

% Cf. 6M 8,4. «Con todo sé yo que a ratos andaba harto temerosa, otros con grandisima
confusién que no sabia por donde le habfa venido tanto bien. Eramos tan una cosa ella y yo que
no pasaba cosa por su alma que yo estuviere ignorante de ella, y asi puedo ser buen testigo y
me podéis creer ser verdad todo lo que en esto dijere. Es merced del Sefior que trae grandisima
confusién consigo y humildad. Cuando fuese del demonio, todo seria al contrario; y como es cosa
que notablemente se entiende ser dada de Dios, que no bastaria industria humana para poderse
asf sentir, en ninguna manera puede pensar quien lo tiene que es bien suyo sino dado de la mano
de Dios».

5 IBIDEM. «Y aunque, a mi parecer, es mayor merced algunas de las que quedan dichas, ésta
trae consigo un particular conocimiento de Dios, y de esta compaiiia tan continua nace un amor terni-
simo con su Majestad y unos deseos atin mayores que los que quedan dichos de entregarse toda a su
servicio y una limpieza de conciencia grande, porque hace advertir a todo la presencia que trae cabe
si; porque, aunque ya sabemos que lo estd Dios a todo lo que hacemos, es nuestro natural tal que se
descuida en pensarlo; lo que no se puede descuidar aca, que la despierta el Sefior que esta cabe ella.
Y aun para las mercedes que quedan dichas, como anda el alma casi continuo con un actual amor al
que ve o entiende estar cabe si, son muy mas ordinarias.

70 Cf. 6M 11,2. «Pues viene veces que estas ansias y lagrimas y suspiros y los grandes impe-
tus que quedan dichos (que todo esto parece procedido de nuestro amor con gran sentimiento,
mas todo no es nada en comparacién de estotro, porque esto parece un fuego que esta hu-
meando y puédese sufrir, aunque con pena), anddndose asi esta alma, abrasandose en si misma,
acaece muchas veces por un pensamiento muy ligero, o por una palabra que oye de que se tarda
el morir, venir de otra parte —no se entiende de dénde ni cémo— un golpe, o como si viniese
una saeta de fuego».

71 IBIDEM. «No digo que es saeta, mas cualquier cosa que sea, se ve claro que no podia proce-
der de nuestro natural. Tampoco es golpe, aunque digo golpe; mas agudamente hiere. Y no es adonde
se sienten acd las penas, a mi parecer, sino en lo muy hondo e intimo del alma, adonde este rayo, que
de presto pasa, todo cuanto halla de esta tierra de nuestro natural y lo deja hecho polvos, que por el
tiempo que dura es imposible tener memoria de cosa de nuestro Sefior; porque en un punto ata las
potencias de manera que no quedan con ninguna libertad para cosa, sino para las que le han de hacer
acrecentar este dolor.

179



de expresar que el ser humano experimenta a Dios en todo su ser como impetu y
fuerza que al hacerse presente puede ir acercando lo eterno.

El Gnico empefo y pretensién divina al revelarse de diversos, inesperados y
novedosos modos, es llamar la atencién para que el ser humano camine junto a
Jests: «andar siempre con él». Por eso, todo gesto desmesurado «nos muestra el
amor que nos tieney» y es para provocar la alabanza ante la permanente y con-
tinua encarnacién de Dios en la historia. Asi, la encarnacién comunica el amor
desbordante de Dios que sigue afectando a todos los hermanos de Jesis y hoy
también llega hasta nosotros. La experiencia existencial de la «visién intelectual»
proporciona la certeza de estar ante la gracia de Dios, porque el esfuerzo huma-
no, por si solo, es incapaz de conseguir este «particular conocimiento de Dios»
que desentrana su misterio. La persona siente un delicado amor que se puede
traducir en una disponibilidad para «entregarse toda a su servicio». Otros efectos
que surgen desde la hondura del ser son: la toma de conciencia de la Presencia
de Dios en todo lo creado, y el amor permanente de Dios que va haciendo co-
tidiana la vivencia de la gracia. Desde el amor humano se trasciende al misterio
del amor divino, «anda el alma casi continuo con un actual amor al que ve o
entiende estar cabe si».

La persona vive deseos que la superan y la hacen presentir la cercania de la
muerte. Aunque se queja de que «tarda el morir», es consciente de que el amor
de Dios hiere lo més profundo del ser. Asi, se comunica a través de comparaciones
como la flecha, «golpe [...] que agudamente hiere». La vivencia del amor toca
todo el ser, corporal y espiritualmente, afecta y brota de la unidad profunda; es
rayo que traspasa y transforma. Es atadura que libera para incrementar el amor
capaz de trasladar mas alla de si mismo.

En sintesis, el amor de Dios se muestra al ser humano como gracia que de-
sarrolla el conocimiento y el amor en lo mas hondo de la entrafia humana, en la
unicidad del ser.

La relacién mds profunda entre Dios y el ser humano acontece en el centro
del ser humano donde Dios mora’, es un encuentro de unién total en que Dios se
comunica como resucitado” y el ser humano puede experimentar la intensidad del

72 Cf. 7M 2,3. «Ya he dicho [5M 4,3] que, aunque se ponen estas comparaciones —porque no
hay otras mas a propdsito—, que se entienda que aqui no hay memoria de cuerpo méds que si el alma
no estuviese en él, sino sélo espiritu, y en el matrimonio espiritual muy menos, porque pasa esta secre-
ta unién en el centro muy interior del alma, que debe ser adonde estd el mismo Dios y, a mi parecer,
no ha menester puerta por donde entrey.

73 IBIDEM. «Digo que no es menester puerta, porque en todo lo que se ha dicho hasta aqui,
parece que va por medio de los sentidos y potencias, y este aparecimiento de la Humanidad del
Senor asi debia ser; mas lo que pasa en la unién del matrimonio espiritual es muy diferente: apa-
récese el Sefior en este centro del alma sin visién imaginaria, sino intelectual, aunque mas delicada
que las dichas, como se apareci6 a los apdstoles sin entrar por la puerta, cuando les dijo: Pax vobis.
Es un secreto tan grande y una merced tan subida lo que comunica Dios alli al alma en un instante
y el grandisimo deleite que siente el alma que no sé a qué lo comparar, sino a que quiere el Sefior
manifestarle por aquel memento la gloria que hay en el cielo, por mas subida manera que por nin-
guna vision ni gusto espiritual».

180



amor de Dios conduciéndole a ser uno con EI™*. Se trata de un encuentro de activa
pacificacion, de unién totalizante y de amor trinitario rebosante” que va realizan-
do plenamente la unidad de lo humano, acontecida en Jesucristo y en esperanza,
aun, para todos los que crean en EI6. El amor divino que colma al ser humano,
puede ser conocido en el «matrimonio espiritual»’”.

El Dios del amor concede la plenitud que se vivencia como paz y se pregusta
como misterio de vida eterna. El ser humano puede transfigurarse y experimentar la
resurreccion como un exceso de vida, llegando a ser uno con Cristo. Teresa, gracias
a la cristologfa, va dando a conocer el significado Gltimo de todo lo humano.

Dios muestra el amor otorgando el maximo conocimiento del misterio a que
el ser humano puede llegar sin morir. Teresa se relaciona con Jesucristo en la ora-
cién. También vive el proceso de su seguimiento y, sobre todo en la séptima mo-
rada, experimenta la unién con Cristo, y como Pablo, dice que «su vida es Cristo»
(7M 2,5). La autora vive la compenetracién de su vida con la de Cristo no como
autoperfeccionamiento, sino comunion interpersonal, lo que simboliza a través de

7+ |IBIDEM. «No se puede decir mas de que, a cuanto se puede entender, queda el alma, digo el
espiritu de esta alma, hecho una cosa con Dios, que, como es también espiritu, ha querido su Majes-
tad mostrar el amor que nos tiene en dar a entender a algunas personas hasta adénde llega, para que
alabemos su grandeza, porque de tal manera ha querido juntarse con la criatura que asi como los que
ya no se pueden apartar, no se quiere apartar El de ella.

75 Cf. 7M 2,7. «Heme acordado que esta salutacién del Sefior [7M 2,3: “Pax vobis (Jn 20,19-
21)"] debi6 ser mucho mas de lo que suena, y el decir a la gloriosa Magdalena que se fuese en paz (Lc
7,50), porque, como las palabras del Sefior son hechas como obras en nosotros, de tal manera debian
hacer la operacién en aquellas almas que estaban ya dispuestas que apartase en ellos todo lo que es
corpéreo en el alma y la dejase en puro espiritu, para que se pudiese juntar en esta unién celestial con
el espiritu increado; que es muy cierto que, en vaciando nosotros todo lo que es criatura y desasién-
donos de ella por amor de Dios, el mismo Sefor la ha de henchir de Si».

76 |BIDEM. «Y asf, orando una vez Jesucristo nuestro Sefior por sus apéstoles, no sé adénde es,
dijo: que fuesen una cosa con el Padre y con El, como Jesucristo nuestro Sefor esta en el Padre y el
Padre en El (Jn 17,21). iNo sé qué mayor amor puede ser que éste!; y no dejaremos de entrar aquf
todos porque asf dijo su Majestad: no sélo ruego por ellos, sino por todos aquellos que han de creer
en mi también (Jn 17,20), y dice: yo estoy en ellos (Jn 17,23)».

77 Cf. ALVAREZ, T. Guia al interior del Castillo..., pp. 277-287. Los dos textos estudiados dejan
temas valiosos para seguir investigando. Entre otros destacar en 7M 2,3 los siguientes elementos: 1.
La plenitud como misterio de compenetracion de dos vidas; 2. La plenitud como unidad en el amor,
unién de dos vidas, «el espiritu del alma una cosa con Dios que es también, espiritu» (7M 2,5), dos
vidas que llegan a ser «un solo espiritu»; 3. La plenitud asume la condicién corporal, la vida de la gracia
es vida integra, el «<matrimonio espiritual» es primicia anticipada de lo que se lograra en la plenitud
unificada; 4. La conciencia de la presencia de Dios en la vida del creyente «unién en el centro muy
interior del alma» (7M 2,3), también «su vida es Cristo» (7M 2,5), «unién de espiritu a espiritu» y asi
Teresa va a hablar de alma y espiritu «en el centro del alma, espiritu» (7M 2,6); 5. El ser humano se
hace una cosa con el Padre y el Hijo como lo pedia Jests para sus discipulos en Jn 17,21, se trata la
unién de los dos como comunién interpersonal «no hay memoria de cuerpo [...] el alma[...] sino s6lo
espirituy, el ser humano se hace una cosa con el Padre y el Hijo como lo pedia Jests para sus discipulos
en Jn 17,21; y finalmente 6. El espiritu del alma, lo mds profundo se junta con el espiritu increado, el
ser humano alojado en la central morada se descubre cimentado en Cristo. Puede parecer un esquema
dualista sin embargo en lo dicho Teresa involucra cuerpo, y ella para mejor darse a entender diferencia
dentro del alma el espiritu como mds profundo atin, pero estd siempre detras la unicidad de todo lo
humano, cuerpo, almay espiritu resucita en la plenificacién.

181



la nupcialidad, sefalando sus diferencias, «aunque se ponen estas comparaciones
—porque no hay otras mds a propésito—, que se entienda que aqui no hay me-
moria de cuerpo mas que si el alma no estuviese en él, sino s6lo espiritu». Teresa
es muy consciente de la presencia de Cristo en su vida, «en el centro muy interior
del almay, y por eso se empefia en afirmar la experiencia de unién en la mayor
hondura divina y en lo mds profundamente humano’®.

La presencia envolvente del resucitado se percibe y se siente, traspasando
todo tipo de barreras. Es gracia que aproxima el misterio, concediendo la paz del
resucitado. Es relacion profunda en la que el hombre experimenta que la Palabra
de Dios se cumple. La vivencia no es comparable con nada humano. Se presenta
la unién de contrarios, que provoca un gran placer y complacencia desbordando
lo creatural y conduciendo a la vida plena, «unién [...] muy diferente [en el...]
centro del alma [por...] vision [...] intelectual, [...] tan grande [...] en un instante
y el grandisimo deleite [como...] la gloria que hay en el cielo». De este modo, el
ser humano experimenta, como primicia y anticipo, lo que sera en la plenitud la
unién del «<matrimonio espiritual». La plenitud unificadora no puede prescindir de
la condicién corpérea del ser humano, como tampoco de la existencia corpérea
de Jesus. La vida de gracia no es solo vida de nuestro espiritu. En la séptima mora-
da, el ser humano vive siempre con Cristo y puede acceder a la mayor experiencia
de unidad, llegando a ser uno. La plenitud se expresa como unién de dos vidas, el
espiritu humano se atna con el espiritu divino, «el grandisimo deleite que siente
el alma no sé a qué lo comparar [...] queda el alma, digo el espiritu de esta alma,
hecho una cosa con Dios, que, como es también espiritu»®.

La paz proclamada y dada por el Sefior resucitado se transmite a través de
la Palabra que se cumple en la vida del ser humano, y Cristo presente habita mas
alla del alma, en lo hondo vy secreto del espiritu, en el centro de su castillo, allf
ella vive la unién con Cristo «en puro espiritu, [...] con el espiritu increado». En la
relacién, estd presente la humanidad de Jests ayudando al desasimiento y vacia-
miento del ser humano para dar espacio al mismo Sefior. La receptividad humana
posibilita la unidad con El; el estar en Dios y Dios en el ser humano es el misterio
del amor como comunién en relacionalidad. Jesis esta en lo muy interior, en el
centro de su ser, de su espiritu y de su vida; y la fundadora vive afincada en esa
presencia amorosa. Asi, el ser humano vive primicias de eternidad, se sabe amado
y participa de la unién de amor, ser una cosa con. La plenitud unificadora como

78 Teresa trata de distinguir entre alma y espiritu, «en el centro del alma, espiritu» (7M 2,6), y
asf afirma la unién de dos en un solo espiritu y va ofreciendo imédgenes como el fuego y el «agua del
cielo [que cae] en un rio fuente, adonde queda hecho todo agua» (7M 2,4). Cf. ALVAREZ, T. Guia al
interior del Castillo..., p. 283. Dice el autor: «tiene caracter de simbiosis interpersonal entre dos: Dios
y el hombre. Es la santidad de El la que ahora inunda al alma, como ocurre a la Humanidad de Jests
en su unién a la divinidad».

79 Teresa habla de la unién «por una manera admirable, adonde divino y humano junto es siem-
pre su compafifa» (6M 7,9), y también el espiritu del alma y Dios que es también espiritu (7M 2,6). Cf.
ALVAREZ, T. Guia al interior del Castillo..., p. 278. Dice el autor: «unién consumada de las dos vidas,
la de El'y la nuestra, hasta ser un solo espiritu. En ese doble lema paulino —un vivir, un espiritu— se
cifrard el contenido de este capitulo segundo de las moradas séptimas».

182



comunién interpersonal entre Dios y el ser humano nace del amor trinitario en
que el Padre, por amor, envia al Hijo quien perpetda el amor por el Espiritu para que
pueda llegar a todos: «no dejaremos de entrar aquf todos [...] no sélo ruego por
ellos, sino por todos aquellos que han de creer en mi también (Jn 17,20), y dice:
yo estoy en ellos (Jn 17,23)».

Se percibe una antropologia que insiste en rescatar el valor del ser humano
creado como unidad que llega a ser deseado por Dios. En un contexto espiritua-
lizante, sobre todo en la mentalidad del hombre religioso y piadoso de su época,
ella apuesta por una antropologia unitaria, unificadora e integradora. Por eso, en
ocasiones aparece el esquema dualista con el que se tiene que delimitar. De ahf,
el esfuerzo por aclarar los términos de cuerpo, almay espiritu, para decir que todo
afecta al ser humano en su globalidad.

La experiencia de gozo provocada por el amor de Dios justifica el esfuerzo
para el encuentro®, y asi, en la relacién de unién, Dios busca al ser humano para
amarle®, la persona se vive visitada por Dios y se va configurando con Su voluntad®?.
El amor personalizado de Dios por el ser humano, hace presente la dimensién
antropoldgica en toda su densidad.

Dios modela de barro en el principio y ahora, en la plenitud, toca con sus
manos amorosas y asi configura todo lo humano de manera que, surgiendo la
nueva creacion, sentido y punto de llegada de todo lo existente.

El misterio de Dios se devela dando a conocer un amor desmesurado que
suplica la compania humana sin imponerse. El amor de Dios puede ser entendido
en la integralidad de lo humano, alli donde El se hace el encontradizo y se une
al ser humano con un «particular cuidado que Dios tiene de comunicarse con
nosotros y andarnos rogando, [...], que nos estemos con El». Dios apuesta por el
hombre corriendo todo tipo de riesgo, se fia y confia plenamente, mostrandole su
designio amoroso. La propuesta supera y desborda lo humano generando felici-
dad. El saberse buscado y encontrado por y para el Amor lanza al ser humano mas
alla de los propios limites. La respuesta al amor de Dios puede ser el abandono

8 Cf. 7M 3,9. «Por cierto, cuando no hubiera otra cosa de ganancia en este camino de oracién,
sino entender el particular cuidado que Dios tiene de comunicarse con nosotros y andarnos rogando,
que no parece esto otra cosa, que nos estemos con El, me parecen eran bien empleados cuantos tra-
bajos se pasan por gozar de estos toques de su amor, tan suaves y penetrativos».

8 |BIDEM. «Esto habréis, hermanas, experimentado; porque pienso, en llegando a tener ora-
cién de unién, anda el Sefor con este cuidado, si nosotros no nos descuidamos de guardar sus man-
damientos. Cuando esto os acaeciere, acordaos que es de esta morada interior, adonde estd Dios en
nuestra alma, y alabadle mucho; porque, cierto, es suyo aquel recaudo o billete escrito con tanto
amor, y de manera que solo vos quiere entenddis aquella letra y lo que por ella os pide; en ninguna
manera dejéis de responder a su Majestad, aunque estéis ocupadas exteriormente y en conversacion
con algunas personas; porque acaecera muchas veces en publico querer nuestro Sefior haceros esta
secreta merced».

82 |BIDEM. «¥ es muy fécil —como ha de ser la respuesta interior— hacer lo que digo haciendo
un acto de amor, o decir lo que San Pablo: ¢qué queréis, Sefior, que haga? (Hech 9,6). De muchas
maneras os ensefard alli con qué le agradéis y es tiempo acepto; porque parece se entiende que nos
oye, y casi siempre dispone el alma este toque tan delicado para poder hacer lo que queda dicho con
voluntad determinaday.

183



esperanzado y disponible, sabiendo que Dios sostiene y encamina a la plenitud.
Teresa presenta el misterio del ser humano develandose en la desmesura del mis-
terio de Dios: «¢qué queréis, Senor, que haga? (Hech 9,6)». Dios solo quiere de su
criatura que se deje amar para revelarse por caminos nunca antes transitados. El
ser humano vive el amor de Dios en todo su ser como contacto suave, penetrativo
y gozoso, amor que habilita lo humano para irse haciendo capaz de Dios. La gra-
cia fortalece para que vaya siendo posible la realizaciéon del proyecto amoroso de
Dios: «este toque tan delicado para poder hacer lo que queda dicho con voluntad
determinaday.

La vivencia teresiana de Dios trasluce una antropologia en la que otorga una
gran valia al ser humano que llega a ser el objeto de deseo de Dios. Desde esa
tremenda cercania a Dios, se puede relativizar todo ante la experiencia de poder
llegar a gozarlo; deleitarse con ese Dios que se desvive por el hijo amado. La
oracion revela el empefio de Dios por comunicarse. El amor de Dios, «suave y
penetrativoy, justifica el esfuerzo, con tal de gozar a Dios.

La plenitud unificadora se va gestando gracias al amor de Dios que acompa-
fa siempre, unificando en torno a Su voluntad y llevando més alla de si hacia la
definitividad del «matrimonio espiritualy, donde el ser humano se plenifica. Asf,
la meta da sentido al existir y la antropologia se interpreta desde el punto al que
puede llegar, la escatologfa.

4.3. LA RAZON Y EL AMOR COOPERAN EN LA
PLENIFICACION

La persona, en la oracién, conoce y anhela el amor que le hace disfrutar
primicias de lo definitivo, por ejemplo el amor al enemigo, de tal modo que el
avance en el conocimiento por parte del ser humano pone de manifiesto la se-
riedad del amor entre Dios y el ser humano. Asi, la relacion atisba el misterio de
comunioén divino que se puede ir conociendo en la medida en que el ser humano
va amando y se va descubriendo sostenido por Dios®.

4.3.1. La raz6n desea el amor

La amistad con Dios deleita y aproxima al esjaton®*. El ser humano puede
hacer suya la voluntad de Dios y asi la accion es un reflejo de la contemplacién®,
lo que es gracia que el ser humano no entiende totalmente pero le posibilita la

8 Los textos teresianos que contienen razén y amor muestran el camino para la plenificacién de
todo lo humano. Se va detectando que la plena humanizacién —desenlace positivo— es obra divina,
lo que garantiza que el ser humano puede cooperar libremente en la salvacién. De todo ello se puede
rescatar la antropologfa teresiana escatolégica latente.

8 Cf.4M 2,8y 6M 1,5.

8 Cf. 4M 2,8. «La voluntad bien me parece que debe estar unida en alguna manera con la de
Dios, mas en los efectos y obras de después se conocen estas verdades de oracién, que no hay mejor
crisol para probarse».

184



apertura al amor atrayente de Dios®. De ese modo, la razén va entendiendo todo
tipo de dificultades, y puede afrontarlas relativizando tanto los halagos®” como
las asechanzas, ya que sabe que la tentacién y la critica pueden ser medios de
perfeccion en el amor®.

Por tanto, se presentan ciertos rasgos del encuentro con Dios presente en la
segunda venida, la parusia, mientras se vive en la espera de la consumacién del
plan amoroso de Dios en la plenitud de su reinado.

La contemplacién se prueba «en los efectos y obras de despuésy, es decir, la
accion es el crisol de la relacion de amistad con Dios. La contemplacién se plasma
en la tarea concreta y la practica verifica la unién con Dios en la que se descubren
primicias de plenitud ya en este mundo. Es un gran don de Dios que la persona
conozca la gracia que recibe y desee seguir en el camino para conocer més y mejor
lo que sucede en lo profundo del ser humano. Y, aunque no entiende del todo, se
da cuenta de que, «con el amor que la va acercando mas» al Sefior, se va haciendo
posible la experiencia de plenitud. Esto permite que el ser humano, gracias a su
capacidad cognoscitiva, vaya comprendiendo vy situando en su lugar las contrarie-
dades experimentadas a lo largo de la vida. Una de las mayores decepciones es ser
encumbrada y otra, todavia mas lacerante, son las murmuraciones. Sin embargo,
con el tiempo, se acaba no prestandoles atencién y llegan a difuminarse, convir-
tiéndose en «una mdsica muy suave» que llega a pasar inadvertida. La experiencia
confirma que los conflictos fortalecen, y, aunque la trayectoria sea costosa y dificil,
proporciona beneficios y logros, «gran ganancia». Por eso, los obstaculos pueden
entenderse, como medio que Dios no impide para seguir creciendo y madurando,
«parécele que no ofenden a Dios los que la persiguen, antes que lo permite su Ma-
jestad para gran ganancia suya». Asi, puede entenderse que el amor a los enemigos
resulta provechoso pues puede ir acercando a la mayor humanizacién; el amor
que experimenta hacia los enemigos es «un amor particular muy tierno» por ellos.
La razén conduce al amor universal que incluye a los enemigos y es un amor que
consigue «mads amigos, y que la dan mas a ganar.

El ser humano descubre un camino progresivo donde el conocimiento ensan-
cha el ser y el amor puede brotar como manantial. La razén equilibra los efectos

s |BIDEM. «Harto gran merced es de nuestro Sefior si la conoce quien la recibe y muy grande
si no torna atrds. Luego querréis, mis hijas, procurar tener esta oracion y tenéis razén, que, como he
dicho, no acaba de entender el alma las que alli la hace el Sefior y con el amor que la va acercando
mds a sf; que cierto esta desear saber cémo alcanzaremos esta merced».

8 Cf. 6M 1,5. «Estas razones y otras aplacan la mucha pena que dan estas alabanzas, aunque
casi siempre se siente alguna, si no es cuando poco ni mucho se advierte; mas sin comparacién es
mayor trabajo verse asi en publico tener por buena sin razén, que no los dichos, y cuando ya viene
a no le tener mucho de esto, muy mucho menos la tiene de esotro, antes se huelga y le es como una
mdsica muy suavey.

8 |BIDEM. «Esto es gran verdad, y antes fortalece el alma que la acobarda, porque ya la expe-
riencia la tiene ensenada la gran ganancia que le viene por este camino, y parécele que no ofenden a
Dios los que la persiguen, antes que lo permite su Majestad para gran ganancia suya; y como la siente
claramente, témales un amor particular muy tierno, que le parece aquellos son mas amigos, y que la
dan mas a ganar que los que dicen bieny.

185



de la alabanza y la critica y es posible amar la diversidad. Se defiende la raciona-
lidad del amor a Dios y a los hombres. Ambas son tareas dificiles en este mundo,
pero por gracia es posible traspasar, integrando, lo racional.

4.3.2. La razén entiende y se capacita para el amor

La persona va progresando en el camino de humanizacién y, por ello, conoce
y ensalza la dignidad del amor en la comunién con Dios. El misterio de la relacion
con Dios puede ir siendo conocido por la razén, en la medida en que el ser hu-
mano apuesta por el amor y es capaz de sustentarse en la vida divina®.

El progreso de la maduracién humana a través de las diversas experiencias
de oracion® es admirable y se plasma en el poder transformante de la relacién de
amor Dios y ser humano?'. Teresa reconoce que, al ser llevada a contemplacion,
le cuesta mucho «lo mas ordinario»” y entonces, puede revalorizar la humanidad
de JesUs porque se convierte para la persona en el alimento que Dios otorga desde
dentro de ella misma®.

La unién plena con Dios se pregusta como vida eterna ya en este mundo,
gracias a la iniciativa de Dios y a la acogida del ser humano. La nueva criatura se
engendra desde la experiencia de ser transportado por Dios a una relacién de
amistad, en que la razén y el amor vislumbran el misterio divino y humano.

Se presenta el gran contraste, vivido por el ser humano, entre la palabra oida
y la palabra grabada por el mismo Dios en el fondo del ser. La razén discierne la
voz de Dios y se sabe en el camino adecuado cuando desde lo mas profundo se
serena, sosiega y recoge en la contemplacién para abrirse a la alabanza. La escu-
cha de la palabra de Dios puede cambiar la existencia radicalizando la vocacién
«en el alma que esta atada por amor con vos y vos con ellay. En un nivel de mayor

9 Cf.6M3,6y6M7,11.

90 Cf. 6M 3,6. «La segunda razén, una gran quietud que queda en el alma, y recogimiento
devoto y pacifico, y dispuesta para alabanzas de Dios».

91 IBIDEM. «iOh Sefior!; si una palabra enviada a decir con un paje vuestro —que, a lo que di-
cen, al menos éstas en esta morada no las dice el mismo Sefior, sino algiin angel— tienen tanta fuerza,
¢qué tal la dejaréis en el alma que esta atada por amor con vos y vos con ella?».

9 Cf. 6M 7,11. «Esta es la que digo que tendran razén quien ha llegado a llevarla Dios a cosas
sobrenaturales y a perfecta contemplacién; porque —como he dicho [6M 7,7-9]—, no sé la causa,
mas lo mas ordinario no podra.

9 IBIDEM. «Mas no la tendrd, digo razén, si dice que no se detiene en estos misterios y los trae
presentes muchas veces, en especial cuando los celebra la Iglesia catélica; ni es posible que pierda
memoria el alma que ha recibido tanto de Dios, de muestras de amor tan preciosas, porque son vivas
centellas para encenderla més en el que tiene a nuestro Sefor, sino que no se entiende, porque en-
tiende el alma estos misterios por manera més perfecta; y es que se los representa el entendimiento, y
estdmpanse en la memoria de manera que de sélo ver al Seior caido con aquel espantoso sudor en el
Huerto, aquello le basta para no sélo un hora sino muchos dias, mirando con una sencilla vista quién
es y cudn ingratos hemos sido a tan gran pena; luego acude la voluntad, aunque no sea con ternura, a
desear servir en algo tan gran merced y a desear padecer algo por quien tanto padecié y a otras cosas
semejantes en que ocupa la memoria y el entendimiento. Y creo que, por esta razén, no puede pasar
a discurrir mas en la pasion. y esto le hace parecer que no puede pensar en ellay.

186



hondura, es el mismo Dios quien se enlaza con la criatura y consigue que la per-
sona libremente se vincule al Amado. De este modo, evoca la gran intensidad
del amor recfproco entre los amantes, que se plasma en una alianza amorosa. La
humanidad de Cristo siempre es fundamental en el compromiso de amor porque
muestra el camino hacia la plena humanizacién. La razén comprende y explica la
llegada a grandes metas y, también, la valoracién del camino previo. El amor da asi
una comprensién mas perfecta de los misterios porque se experimentan; es un co-
nocimiento mas completo, debido a que toda la persona queda afectada, «el alma
que ha recibido tanto de Dios, de muestras de amor tan preciosas, [...] entiende el
alma estos misterios por manera mas perfecta; y [...] estdmpanse en la memoria.
La humanidad de Jests es imprescindible para la vivencia de la unién con Dios;
por ello, la contemplacién de la pasion intensifica el amor; un amor que impulsa al
servicio tratando de paliar el dolor existente. Por eso, aunque la persona crea que
no piensa en la Pasién, en realidad la vive y la ama con grandisima intensidad; y
asf toda la vida de JesUs se convierte en su alimento®.

Se revela una concepcién antropolégica en la que la persona se sabe soste-
nida por una vida que le desborda; experimenta que Dios, como madre nutricia,
con sus pechos divinos, alimenta la plena humanizacién; y vive inmersa en el ser
de Dios que la ha asumido integramente. El ser humano tironeado, asaeteado
desde dentro; se descubre, por tanto, con capacidad regalada que ilumina todo
su ser. Entiende y goza, siente y comprende.

El avance en el conocimiento se va logrando a través de un proceso que
conduce a una experiencia de relacién amorosa que articula y crea comunién
entre el ser humano y su Dios. La razén se encuentra embebida y absorta en el
misterio del amor de manera existencial. El amor abarca en si la funcién cog-
noscitiva y la libera de tortuosos procesos, mientras la razén se capacita para la

% El texto 7M 2,6 de la séptima morada capitulo segundo es cristolégico y expresa como Tere-
sa vive en plenitud la relacién personal con Cristo. Aun cuando en el texto no aparecen los términos
estudiados, amor, razén, pero puede servir de conclusién ya que rescata como la persona es sostenida
por Dios, a través de elocuentes imagenes: las «secretas aspiraciones [...], los pechos divinos [...], el rio
caudaloso [que se siente en lo corporal...], saetas, sol, gran luz, paz de Jests», etc. Dice el texto: «Y esto
se entiende mejor, cuando anda el tiempo, por los efectos, porque se entiende claro, por unas secretas
aspiraciones, ser Dios el que da vida a nuestra alma, muy muchas veces tan vivas que en ninguna manera
se puede dudar, porque las siente muy bien el alma, aunque no se saben decir, mas que es tanto este
sentimiento que producen algunas veces unas palabras regaladas, que parecen no se pueden excusar de
decir: iOh vida de mi vida y sustento que me sustentas!, y cosas de esta manera; porque de aquellos pe-
chos divinos adonde parece esta Dios siempre sustentando el alma, salen unos rayos de leche que toda
la gente del castillo conforta; que parece quiere el Senor que gocen de alguna manera de lo mucho que
goza el alma, y que de aquel rio caudaloso adonde se consumié esta fontecita pequena salgan algunas
veces alglin golpe de aquella agua para sustentar los que en lo corporal han de servir a estos dos desposa-
dos. Y asi como sentirfa esta agua una persona que estd descuidada si la banasen de presto en ello, y no
lo podia dejar de sentir, de la misma manera, y aun con més certidumbre, se entienden estas operaciones
que digo. Porque asi como no nos podria venir un gran golpe de agua, si no tuviese principio, como he
dicho, asf se entiende claro que hay en lo interior quien arroje estas saetas y dé vida a esta vida, y que
hay sol de donde procede una gran luz, que se envia a las potencias, de lo interior del alma. Ella, como
he dicho, no se muda de aquel centro ni se le pierde la paz; porque el mismo que la dio a los apéstoles,
cuando estaban juntos, se la puede dar a ella».

187



comprensién del misterio del amor. Todo lo humano queda asumido y poten-
ciado en la relacion con la humanidad de Cristo, pues el conocimiento de los
misterios de Cristo, gracias a la razén, conduce a la comprensién del amor de
Dios por el ser humano.

Por lo tanto, la razén, gracias a las primicias de lo definitivo, entiende y se
capacita para la unién con el misterio de Dios, que se significa a través del «matri-
monio espiritualy, que no es etéreo sino que asume al ser humano integramente
y en concreto en lo sensible y corporal.

La plenitud unificadora va siendo un proceso en que la razén puede enten-
der la grandeza y el misterio del amor en la unién; y, de ese modo, se verifica
que el encuentro de Dios con el hombre, asumido en su integralidad de cuerpo y
alma, estd garantizado por el mismo Dios.

4.4. EL ESTUPORYY EL PAVOR SE DESVANECEN ANTE EL
DEVELAMIENTO DEL MISTERIO

El reinado de Dios se va haciendo presente por su gracia, que, habitando en
el ser humano, le muestra grandes secretos. Dios atrae hacia su presencia en la
que el ser humano se deleita. Durante el proceso hacia la consumacién, el estupor
y pavor permanecen, hasta el encuentro definitivo, donde la libertad divina habi-
tando la integralidad humana, revela el misterio de Dios y del hombre®.

4.4.1. La vision de Dios reinando

Dios trino dilata y ensancha la interioridad humana haciéndola apta para la
profundizacién en el misterio, a pesar de la imposibilidad de entender totalmen-
te la unién con Dios. Por tanto, la presencia divina puede irse dando a conocer
progresivamente al ser humano en toda su integralidad y, es precisamente en este
momento cuando sobreviene el espanto causado por la vision cegadora®.

La comprensién de la profundidad humana, fascinante y tremenda, resulta
muy costosa?, pero posible gracias al conocimiento inductivo en que participa «el

% Ya se indicé que se estudia el término espanto remitiendo al misterio en sus dos componentes
de tremendo y fascinante (cf. OTTO R. «Mysterium tremendumy. En: Lo santo..., pp. 24-48). Asi en la
primera parte —creacion— el ser humano que sospecha el misterio del origen y del fin se asombra y
sobrecoge ante el poder de Dios pero no ante la finitud humana. En la segunda parte —soteriologia— el
ser humano experimenta el espanto como admiracion y desafio ante el descubrimiento del mal'y la limi-
tacién y ante la gran capacidad humana de crecimiento en la historia. Ahora, en el estudio de la dimensién
escatolégica de la antropologfa teresiana, donde se recupera también la visién unitaria del ser humano,
surge el estupor y el pavor, ante el proceso de plenificacién que conduce al ser humano por la visién y
la presencia hasta la unién con Dios. Sin embargo, en la medida en que el ser humano se aproxima a
la vivencia de la libertad divina, la extrafieza y el pasmo se desvanecen porque el misterio de Dios y del
hombre se va revelando; es decir, el misterio develado desvanece el espanto (7M 3,12).

% Cf. 4M 2,6 y 5M 1,4; 6M 9,4 y 6M 9,5.

97 Cf. 4M 2,6. «Tornando al verso en lo que me puede aprovechar, a mi parecer, para aqui es
en aquel ensanchamiento, que asi parece; que, como comienza a producir aquella agua celestial de

188



alma, y [...] el cuerpoy, todo el ser humano?; conocimiento que es recibido «de la
sabidurfa divina» como don de Dios*. De todos modos, el amor enriquecido con
el conocimiento puede ir asumiendo la finitud'; y, a pesar de la incomprensién
de todo lo vivido —que provoca estupor y pavor—, se desea comunicarlo para
que Dios llegue a ser conocido y amado™".

La existencia transfigurada, gracias a que Dios la habita, es la nueva creacion,
elya si; la vida nueva ve todo de manera diferente —como tiempo de salvacién—
en que es posible amar sin asirse y existir en Dios muriendo a todo.

La profundidad humana es siempre fecunda y generadora de incontables
bienes; se expande y desenvuelve acogiendo lo que brota del fondo del ser.
Evoca el embarazo que, desde si mismo, se dilata para dar cabida y alimentar
un nuevo ser. Asi, la presencia de Dios brota y riega, fecunda y hace crecer,
aunque resulte incomprensible e inefable: «es en aquel ensanchamiento, [...];
que, como [...] manantial que digo de lo profundo de nosotros, parece que
se va dilatando y ensanchando todo nuestro interior». Esta presencia divina se
percibe como «fragancia, [...] brasero adonde se echasen olorosos perfumes[...]
humo oloroso [que] penetra toda el almay; es calor que invade todo el ser. Asi
Dios penetra inadvertidamente en la persona que va abriéndose al conocimien-
to inductivo, gracias a que Dios habita en la interioridad. Y, sobrepasando lo
espacial, lo material y visible, el don gratuito de Dios se recibe agradecidamen-
te. Es una experiencia que desborda y va mas alla de los sentidos, conduciendo
al auténtico conocimiento de la verdad del ser humano, del mundo y de Dios.
La persona se abandona en Dios y se deja llenar, contemplando lo que recibe:
«entendedme, que ni se siente calor ni se huele olor, que mas delicada cosa es

este manantial que digo de lo profundo de nosotros, parece que se va dilatando y ensanchando todo
nuestro interior y produciendo unos bienes que no se pueden decir, ni aun el alma sabe entender qué
es lo que se le da alli».

% |BIDEM. «Entiende una fragancia, digamos ahora, como si en aquel hondén interior estuviese
un brasero adonde se echasen olorosos perfumes; ni se ve la lumbre ni dénde estd; mas el calor y
humo oloroso penetra toda el alma, y aun hartas veces, como he dicho, participa el cuerpo».

2 |BIDEM. «Mirad, entendedme, que ni se siente calor ni se huele olor, que més delicada cosa es
que estas cosas, sino para déroslo a entender y entiendan las personas que no han pasado por esto, que es
verdad que pasa asf y que se entiende y lo entiende el alma més claro que yo lo digo ahora; que no es esto
cosa que se puede antojar, porque por diligencias que hagamos no lo podemos adquirir, y en ello mismo se
ve no ser de nuestro metal, sino de aquel purisimo oro de la sabidurfa divina. Aqui no estdn las potencias
unidas, a mi parecer, sino embebidas y mirando, como espantadas, qué es aquello.

10 Cf. 5M 1,4. «Hasta el amar, si lo hace, no entiende cémo, ni qué es lo que ama, ni qué
querrfa; en fin, como quien de todo punto ha muerto al mundo para vivir mas en Dios, que asf es una
muerte sabrosa, un arrancamiento del alma de todas las operaciones que puede tener estando en el
cuerpo, deleitosa, porque aunque de verdad parece se aparta el alma de él para mejor estar en Dios,
de manera que atdin no sé yo si le queda vida para resolgar —ahora lo estaba pensando y paréceme
que no; al menos, si lo hace, no se entiende si lo hace—».

10 |BIDEM. «Todo su entendimiento se querrfa emplear en entender algo de lo que siente vy,
como no llegan sus fuerzas a esto, quédase espantado de manera que, si no se pierde del todo, no
menea pie ni mano, como aca decimos de una persona que esta tan desmayada que nos parece esta
muerta iOh secretos de Dios, que no me hartaria de procurar dar a entenderlos si pensase acertar en
algo! Y asi diré mil desatinos por si alguna vez atinase para que alabemos mucho al Sefior».

189



que estas cosas [...], por diligencias que hagamos no lo podemos adquirir, y en
ello mismo se ve [que es] purisimo oro de la sabidurfa divinay.

De este modo, se va transformando progresivamente hasta que el amor reba-
sa la capacidad cognoscitiva previamente asumida. Pues el amor, sin preocuparse
de la forma ni del contenido, rompe la muralla de la condicién finita que conduce
a la hondura de Dios: «el amar, si lo hace, no entiende cémo, ni qué es lo que
ama, ni qué querria; en fin, como quien de todo punto ha muerto al mundo
para vivir méds en Dios». La nueva existencia, originada por esa «muerte sabrosa
y [...] deleitosa», experimenta las limitaciones de modo positivo. El amor de Dios
encamina a la asuncién de la finitud, acercando a este mundo lo definitivo, pero
solo en atisbos. El amor escatolégico abre a lo recéndito, al mas alld, abarcando
lo histérico y eso crea estupor y pavor, porque no se entiende lo que se vive. Por
ende, es ante los secretos de Dios que se descubre la limitacién del lenguaje, lo
que no impide la audacia: «Y asi diré mil desatinos por si alguna vez atinase para
que alabemos mucho al Sefior».

Nuevamente se detecta una antropologia unitaria, se trata de una experien-
cia relacional entre Dios y el ser humano en la que participa toda la persona,
acontece en todo el ser. Teresa trata de expresar con gran finura la profundidad
humana que acoge la sabiduria de Dios, la gracia expresada en categorias uni-
versales para que el ser humano libremente pueda comprender y experimentar
lo definitivo.

En sintesis, la sabidurfa inunda delicadamente y conduce a la experiencia
de la unidad en lo profundo de si y, ademas, la capacidad humana de recep-
tividad expansiva, el ensanchamiento puede recibir lo divino; es la apertura
a la trascendencia que se desborda. En definitiva, la persona, por el amor, es
conducida a vivir en Dios aunque no entiende; por tanto, todas las funciones
humanas quedan maravilladas (fascinante) y exhaustas (tremendo), aunque no
sabe lo que siente ni como ama.

La autorrevelacion de Dios comunica intimas profundidades’ a través de
una visién rapida y global'®, cuya irradiacién transfigura lo humano'. Esta

102 Cf. 6M 9,4. «Aunque oigo imagen, entiéndese que no es pintada, al parecer de quien la ve,
sino verdaderamente viva y algunas veces se estd hablando con el alma y aun mostrandole grandes
secretosy.

103 |BIDEM. «Mas habéis de entender que, aunque en esto se detenga alglin espacio, no se pue-
de estar mirando mas que estar mirando al sol, y asf esta vista siempre pasa muy de presto, y no porque
su resplandor da pena como el del sol, a la vista interior, que es la que ve todo esto (que cuando es
con la vista exterior no sabré decir de ello ninguna cosa, porque esta persona que he dicho de quien
tan particularmente yo puedo hablar no habfa pasado por ello, y de lo que no hay experiencia mal se
puede dar razén cierta)».

104 |BIDEM. «Porque su resplandor es como una luz infusa y de un sol cubierto de una cosa tan
delgada como un diamante, si se pudiera labrar; como una holanda parece la vestidura, y casi todas
las veces que Dios hace esta merced al alma se queda en arrobamiento, que no puede su bajeza sufrir
tan espantosa vistay.

190



gracia divina provoca estupor y pasmo porque el Sefior se da a conocer'® con
muestras visibles'.

Es el inicio del reinado de Dios en la historia, el «ya si», por lo que se atisba
la nueva creacién que descubre lo que ahora estd ocultamente presente, «el toda-
via no». Es decir, se patentiza lo sucedido en la encarnacién y en la resurreccion,
mostrando el tiempo de salvacién. Entonces, se vivencia la escatologia, cumplién-
dose de manera vertiginosa lo que provoca, aturde y embelesa. O sea, el reino esta
operante y el reino aln no se ha consumado.

Teresa, aunque no es muy partidaria de la «visién imaginaria», afirma que
es una gracia muy provechosa; es real, intensa y cegadora como la luz del sol; se
percibe la cercania de Dios al ser humano, «<mostrandole grandes secretos». Es
una experiencia integral y totalizadora que no se puede mirar con los ojos por ser
un resplandor de intensa luz. Se trata del don de Dios a la criatura, que ha sido
arrimada al misterio del ser divino, lo que no puede ser obra del sujeto sino gracia
de Dios, que va otorgando sorbos de lo definitivo en la historia'®”. La vista interior
posee un deslumbre peculiar que transporta a la vivencia del arrobamiento en la
que se ve y percibe todo de una manera nueva y diferente. Se aprecia el don de
Dios, que capacita a la finitud humana para la visién del misterio. La presencia
del Sefor es de gran hermosura y provoca el mayor goce y complacencia conce-
bible. Esta «visién imaginaria» conduce al ser humano a la experiencia de estupor
y pavor, porque es impensable para la persona humana la grandeza divina. El ser
humano conoce y comprende de este modo el misterio divino, lo vivencia de
modo intuitivo: «no es menester aqui preguntar como sabe quién es sin que se lo
hayan dicho». El mismo Dios se manifiesta: «se da bien a conocer que es el Sefor
del cielo y de la tierray.

En ambos textos'®, es posible descubrir la antropologia unitaria y esperan-
zadora, como se ha venido senalando, por la que el ser humano puede ser capaz
de una relacién con el Dios que devela su misterio. Asi, la trascendencia divina
se hace inmanente en lo humano gracias a sefales de lo definitivo, y la pequefez
humana puede recepcionar la dignidad y soberania divina; es decir, se degusta
el inicio del reinado de Dios, se puede afirmar una novedad inédita, y también,
una renovacion.

105 Cf. 6M 9,5. «Digo “espantosa”, porque, con ser la mas hermosa y de mayor deleite que po-
dria una persona imaginar, aunque viviese mil afios y trabajase en pensarlo, porque va muy adelante
de cuanto cabe en nuestra imaginacién ni entendimiento, es su presencia de tan grandisima majestad,
que hace gran espanto al alman.

106 BIDEM. «A osadas que no es menester aqui preguntar cémo sabe quién es sin que se lo hayan
dicho, que se da bien a conocer que es el Senor del cielo y de la tierra; lo que no haran los reyes de ella que
por si mismos bien en poco se tendran, si no va junto con él su acompanamiento, o lo dicen».

107 Cf. RODRIGUEZ, J. V. Castillo Interior o Las Moradas..., p. 185, nota 5. Teresa afirma en
varios lugares que ella nunca ha tenido visiones corporales externas o exteriores, por ejemplo en V 28,
4;30,4yenCC53,2.21.

19 En 6M 9,4-5 se describe la unién transformante. Cf. BERNARD, Ch. A. Le Dieu des mys-
tiques..., vol. Il, 475, nota 329 y 330.

191



En definitiva, el misterio puede ser presentado al ser humano como una vista
de gran intensidad y de claridad cegadora que pasma y sorprende porque, la be-
lleza y el encanto de Dios deslumbran al mostrarse.

Este primer apartado afirma que la autorrevelacién divina, misterio fascinante
y tremendo, puede penetrar finamente todos los recovecos de la existencia huma-
na. El acceso a Dios, también, se va haciendo posible a través del conocimiento
inductivo, como el olor y la fragancia; asi, el resplandor divino puede ir inun-
dando de la vida humana. Ambas representaciones expresan el estupor y pavor
experimentado por el ser humano ante el proceso de acercamiento a través de la
vision y de la presencia hasta la unién plena con Dios.

4.4.2. El proceso hasta la plenitud

El ser humano, en el camino hacia lo definitivo, se espanta de la gran valia de
su ser, que, como templo, puede ser habitado por la Trinidad; ademads, el Sefior va
sosegando al ser humano y le va revelando el misterio. Las primeras experiencias de
«matrimonio espiritual» extrafian y asustan, sin embargo, a medida que se avanza
en el proceso, Dios se revela y el ser humano goza de la unién plena y, entonces,
desaparece el estupor y pavor'®.

Se descubre la gran diferencia entre la escucha y la comprension de la verdad'™,
Por eso, la persona se «espanta» ante la habitacion de la Trinidad en su interior, dan-
do la lucidez para entender y sentir el misterio y su inefabilidad™". El ser humano ex-
perimenta el estupor y pavor debido a que se sabe templo de Dios''?y se vive invitado
al gozo silencioso y al disfrute en sosiego de la donacién divina''.

La criatura nueva, habitada por Dios, vive abierta a nuevas dimensiones de lo
humano, que se van plenificando progresivamente, es el «ya si pero todavia no». La
existencia transfigurada experimenta que Dios, al entregarse a la creatura, permite
que ella toque el misterio, el ser humano puede, gracias a Dios, vivir en el presente
primicias del futuro definitivo.

99 Cf. 7M 1,7y 7M 3,11; 7M 2,2; 7M 3,12. Los textos 7M 3,11.12 reflejan el cuidado de Dios
por comunicarse con el ser humano que se va haciendo consciente de la presencia de Dios (M 1,7)
y de ser habitada por Cristo (7M 2,2). Cf. ALVAREZ, T. Guia al interior del Castillo..., pp. 288-297.

10 Cf. 7M 1,7. «iOh, valgame Dios! iCuan diferente cosa es oir estas palabras y creerlas, a en-
tender por esta manera cudn verdaderas son!».

"1 |BIDEM. «Y cada dia se espanta mas esta alma, porque nunca més le parece se fueron de con
ella, sino que notoriamente ve, de la manera que queda dicho, que estan en lo interior de su alma,
en lo muy muy interior, en una cosa muy honda, que no sabe decir cémo es, porque no tiene letras;
siente en sf esta divina compania».

"2 Cf. 7M 3,11. «Pasa con tanta quietud y tan sin ruido todo lo que el Sefior aprovecha aqui al
alma y la ensefia, que me parece es como la edificacién del templo de Salomén, adonde no se habfa
de ofr ningtin ruido (3 Re 6,7); asi en este templo de Dios, en esta morada suya, sélo El y el alma se
gozan con grandisimo silencio».

3 |BIDEM. «No hay para qué bullir ni buscar nada el entendimiento, que el Sefior que le cri6 le
quiere sosegar aqui, y que por una resquicia pequeia mire lo que pasa; porque, aunque a tiempos se
pierde esta vista y no le dejan mirar, es poquisimo intervalo; porque, a mi parecer, aqui no se pierden
las potencias, mas no obran, sino estdn como espantadas.

192



El conocimiento por experiencia es lo mas sublime. Aunque el conocimiento
racional, adquirido por lo que otros comunican, «oir, y la adhesién por fe, creer, son
valiosos; sin embargo, son superados por la manera de entender la verdad gracias al
conocimiento experiencial, seglin Teresa ya que «iCuan diferente cosa es oir estas
palabras y creerlas, a entender por esta manera cuan verdaderas son!». El ser humano
puede conocer de manera vivencial el misterio de la Trinidad, la presencia permanen-
te de Dios trinitario en toda la integralidad del ser humano y de manera permanente,
por eso se dice que «nunca més le parece se fueron de con ella [...] siente en si esta
divina compania». La gracia del «matrimonio espiritual» acontece en silencio, alli don-
de Dios mora, en la mayor hondura humana. Esta imagen evoca una gran afirmacién
antropoldgica sobre el ser humano: «en este templo de Dios, en esta morada suya,
slo El'y el alma se gozan con grandisimo silencio». La presencia de Dios es eficaz,
transformadora, y se vivencia como deleite y satisfacciéon que gana terreno de manera
callada y terriblemente sigilosa: «el Sefior aprovecha aqui al alma y la ensefiay. Dios y
el hombre se gozan sin estrépito; el Sefor pacifica y calma el entendimiento, y todas
las capacidades humanas quedan «espantadas» porque adivinan que acontece la re-
lacionalidad gozosa entre el hombre y Dios.

No cabe duda que la autora en su antropologia valora grandisimamente al ser
humano al describirlo como morada divina. En la central morada la vida trinitaria,
habitando en su templo, estremece y pasma al ser humano que se abre a la com-
prensién del misterio, por gracia.

La gracia del «matrimonio espiritual» supone una gran novedad* y una cuali-
tativa diferencia con todas las vivencias anteriores'".

Se descubre asf la experiencia de la trascendencia encarnada en la historia
que la abarca en su devenir y la salva de principio a fin. Se trata de la vida transfi-
gurada en la que se acerca el presente a lo definitivo, experimentandose primicias
de hombre y mujer resucitados.

El encuentro con el Sefor es novedoso, impresionante y Gnico. La novedad
otorga la intensidad y la calidad relacional, rica en palabras y en imagenes interiores,
que sugiere una revelacion dialogante. La originalidad en que el Sefor se presenta
excita y trastorna debido a la intensidad de la «vision» y, por otro lado, estremece y
sobrecoge la palabra dicha en la interioridad, «espantada [...] porque las palabras
que le dijo, y también porque en lo interior de su alma, adonde se le represent6y.
Asi, la peculiar vivencia se convierte en la mds sublime y definitiva; acontece la con-
currencia entre amada y Amado vy se sella una alianza nueva que supone un paso
hacia lo no retornable, hacia él para siempre. Es la vivencia del matrimonio, sacra-
mento del amor de Dios a la Iglesia, que ratifica tres caracteristicas fundamentales

"4 Cf. 7M 2,2. «Parecerd que no era ésta novedad, pues otras veces se habia representado el
Sefor a esta alma en esta manera; fue tan diferente que la dejé bien desatinada y espantada: lo uno,
porque fue con gran fuerza esta vision; lo otro, porque las palabras que le dijo, y también porque en lo
interior de su alma, adonde se le representd, si no es la visién pasada, no habfa visto otras.

5 |BIDEM. «Porque entended que hay grandisima diferencia de todas las pasadas a las de esta
morada, y tan grande del desposorio espiritual al matrimonio espiritual, como le hay entre dos despo-
sados a los que ya no se pueden apartar».

193



de la relacion esponsal: la fidelidad, la unidad y la indisolubilidad. La fidelidad del
Amado para la amada, provoca que la amada sea para el Amado; la unidad de los
dos se sustenta en la constitucion de un dnico sujeto vocacional; y la indisolubilidad
expresada por Teresa con la afirmacién «ya no se pueden apartar.

Se trasluce una antropologia que exalta la capacidad humana de albergar al
Dios que desposa, diviniza y hace cada vez mas suyo al ser humano. Asi, la criatura,
ante el misterio humano y divino, experimenta el estupor y el pavor. Por eso, la
persona se espanta de la presencia de Dios en el «matrimonio» que es diferente y
mas intensa que las anteriores, se trata del paso del noviazgo a la experiencia del
sacramento del matrimonio. El misterio se revela en palabra, esculpida en la interio-
ridad humana, y en presencia gloriosa que esclarece el sentido de todo.

En la unién plena, desaparece el estupor y pavor porque el misterio se devela
y el ser humano goza de la desmesura divina; conoce y ama simultdneamente.
La persona, en esta etapa existencial, puede vivir sosegada y atisbar el misterio sin
«arrobamientos»''® porque el Sefor ya la ha hecho totalmente suya'” y la habita
asumiendo todo su ser finito''®.

Se descubre este tiempo como acontecimiento en que la creacién para la
salvacién lleva al ser humano a la divinizacién —una nueva creacién— de tal
forma que la finitud humana se puede ir transformando al ir siendo habitada por
la infinitud divina.

Al final de Castillo, desaparecen las experiencias que han sido apoyaturas a
lo largo de todo el proceso. La persona ya no necesita esas mediaciones porque
Dios le agracia con lo mayor. Ahora, no estremecen ni impresionan elementos
que en otras etapas de la vida acercaban mas a Dios, porque se encontré la
identidad y la pertenencia: «Ahora, o es que hall6 su reposo, o que el alma ha
visto tanto en esta morada, que no se espanta de nada, o que no se halla con
aquella soledad que solia, pues goza de tal compafia». El «<matrimonio espiri-
tual» es la experiencia sublime en la que se goza sin sobresaltos, se normaliza la
cercania y familiaridad de Dios que desvela el misterio e introduce al sujeto en
la profundidad de si mismo, asumiendo integramente todo su ser. La persona,
acogiendo a Dios, se amplifica y engrandece desde dentro; y el ser humano, al

16 Cf. 7M 3,12. «Yo lo estoy de ver que, en llegando aqui el alma, todos los arrobamientos se
le quitan, si no es alguna vez, y ésta no con aquellos arrebatamientos y vuelo de espiritu, y son muy
raras veces, y esas casi siempre no en putblico como antes, que era muy ordinario; ni le hacen al caso
grandes ocasiones de devocion que vea, como antes, que si ven una imagen devota u oyen un sermén,
que casi no era oirle, o misica, como la pobre mariposilla andaba tan ansiosa, todo la espantaba y
hacia volar».

17 |BIDEM. «Ahora, o es que hall6 su reposo, o que el alma ha visto tanto en esta morada, que
no se espanta de nada, o que no se halla con aquella soledad que solfa, pues goza de tal compafifa.
En fin, hermanas, yo no sé qué sea la causa, que, en comenzando el Sefior a mostrar lo que hay en
esta morada y metiendo el alma allf, se les quita esta gran flaqueza, que les era harto trabajo, y antes
no se quito.

8 |BIDEM. «Quizé es que la ha fortalecido el Sefior, y ha ensanchado, y habilitado; o pudo ser
que querfa dar a entender en publico lo que hacfa con estas almas en secreto, por algunos fines que
su Majestad sabe; que sus juicios son sobre todo lo que acd podemos imaginar».

194



ser habitado por Dios Trino, entra en la esfera divina, es decir, dentro de Dios.
Teresa trata de explicar el misterio de la circumincesion de uno en otro. En esta
etapa existencial, la persona ha sido reforzada y curtida por Dios y se ha hecho
idénea a la plena humanizacion; el Senor revela lo que es capaz de hacer por
su criatura: «es que la ha fortalecido el Sefor, y ha ensanchado, y habilitado;
o pudo ser que querfa dar a entender en publico lo que hacia con estas almas
en secretoy.

El «matrimonio espiritual» conduce a la paz donde nada espanta, porque se
goza la vivencia del conocimiento y el amor. La persona se encuentra fortalecida,
ensanchada y habitada por Dios que va revelandose en funcién de la capacidad
de receptividad del ser humano.

En sintesis, la presencia constante de Dios se comprende por conoci-
miento experiencial (7M 1,7) y se goza sosegadamente por don gratuito (7M
3,11). El acceso al misterio es un proceso que al principio no se entiende y
espanta (7M 2,2), pero, finalmente, en la unién total, el estupor y el pavor se
desvanecen (7M 3,12).

El ser humano avanza hacia la plenitud unificadora en esperanza de conocer
el misterio de Dios reinando a través del proceso soteriolégico de todo lo creado
y ante la revelacion del misterio, el espanto se desvanece. Dios se revela al ser
humano que se deja inundar con la fragancia de su amor; asi, la persona se trans-
forma libremente acogiendo la revelacién divina en cada acontecimiento que va
llevando hacia la unién plena en el «matrimonio espiritual».

4.5. EL ESPIRITU SANTO SEGUIRA PRESENTE
COMUNICANDO AL DIOS TRINITARIO HASTA LA
PLENIFICACION TOTAL

Teresa vive ya como resucitada, se experimenta creatura salvada y plena en
la comunién trinitaria que la habita. La perspectiva escatolégica ilumina toda la
existencia y se puede comprender que Dios es el garante del inicio y del fin de
su proyecto. Asi el punto de partida y la meta se encuentran en Dios iniciador y
potenciador de la libertad del hombre para que pueda participar en el logro de la
humanizacién plena.

El Espiritu Santo interpreta la gracia en la experiencia humana como un pro-
ceso de transformacién que capacita al ser humano para el testimonio decisivo.
Por eso, la tarea fundamental atribuida al Espiritu es la capacitacion de lo humano
para la inhabitacion trinitaria™.

9 Se abordan los textos que citan al Espiritu Santo y que nos revelan la pneumatologia escato-
|6gica teresiana, a través de la cual puede vislumbrarse una antropologfa cristiana que apuesta por una
terminacién positiva del ser humano porque se sustenta en la voluntad salvifica de Dios.

195



4.5.1. La donacion de la sabiduria

El Espiritu da a entender al hombre la gracia concedida, que, bien aprovecha-
da, se torna en vida nueva'?.

El Espiritu Santo transmite una adecuada explicacion para entender el proce-
so de autoconocimiento en la interioridad humana'?'; se insiste que quien facilita
la comprensién del camino a realizar es «su Majestad»'?? lo que es gracia concedi-
da por el Seior'?. Desde ese actuar trinitario perijorético, el Espiritu Santo genera
la nueva creacién'** en el ser humano que puede vencer el pecado cuando recibe
y disfruta la vida de la gracia'.

Se aborda lo esperado por el ser humano, la parusia, que se aproxima gracias
al Espiritu. El capacita la interioridad humana para la receptividad de la gracia y
realiza la unidad desde la diversidad. Se va logrando la transformacién humana
lo que implica una vida exigente y compleja, y, también, una existencia bajo el
efecto de la gracia y no de la autosalvacién humana.

La autora parte de la experiencia y comunica la necesidad del «Espiritu Santo
y suplicarle de aqui adelante hable por mi para decir algo [...] de manera que lo
entendais». Y, de ese modo, el ser humano pueda aproximarse a la comprensién
de la vida mistica. El Espiritu Santo comunica la sabiduria divina y explica con
acierto la gracia que se ha ido concediendo. El don de Dios pertenece a «las cosas
sobrenaturales y dificultosisimo de dar a entender», porque sobrepasa la capaci-
dad humana. Pero, a lo largo del proceso de encuentro con Dios, al ser humano
se le van concediendo las palabras apropiadas: el sujeto se inspira y se hace capaz
de «saberlas decir». Para la explicacién de este proceso antropoldgico de trans-
formacion, se emplea el simbolo del gusano, dice la autora «este gusano cuando
con la calor del Espiritu Santo se comienza a aprovechar del auxilio general que a
todos nos da Dios». La gracia de Dios revela que el Espiritu Santo anida en el sery

120 Cf. 4M 1,1y 5M 2,3.

21 Cf. 4 M 1,1. «Para comenzar a hablar de las cuartas moradas bien he menester lo que he
hecho, que es encomendarme al Espiritu Santo y suplicarle de aqui adelante hable por mi para decir
algo de las que quedan de manera que lo entendais.

122 IBIDEM. «Porque comienzan a ser cosas sobrenaturales y es dificultosisimo de dar a entender,
si su Majestad no lo hace, como en otra parte que se escribié hasta donde yo habfa entendido, catorce
anos ha, poco més a menos».

122 |BIDEM. «Aunque un poco mas luz me parece tengo de estas mercedes que el Sefor hace a
algunas almas, es diferente el saberlas decir. iHagalo su Majestad, si se ha de seguir algtin provecho,
y si no, nol».

Es decir, el Sefior da la gracia, su Majestad la da a entender y el Espiritu Santo otorga la capacidad
de poder decirla.

124 Cf. 5M 2,3. «Tornemos a lo que decfa. Entonces comienza a tener vida este gusano cuando con la
calor del Espiritu Santo se comienza a aprovechar del auxilio general que a todos nos da Dios».

125 |BIDEM. «Comienza a aprovecharse de los remedios que dejé en su Iglesia, asi de acontinuar
las confesiones como con buenas lecciones y sermones, que es el remedio que un alma que estd
muerta en su descuido y pecados y metida en ocasiones puede tener. Entonces comienza a vivir, y vase
sustentando en esto y en buenas meditaciones, hasta que esta crecida, que es lo que a mi me hace al
caso, que estotro poco importay.

196



es posible la vida definitiva. Ademds, la comunidad eclesial facilita los sacramen-
tos que alimentan y posibilitan que la plenitud empiece a acontecer en ella. De
esta manera, se viven atisbos de eternidad en esta historia gracias a la conjuncién
entre la accién divina y la humana. El Espiritu del Hijo enviado por el Padre sigue
actuando en la historia, dando vida al hombre auténtico que puede seguir bene-
ficiindose de su presencia a través de mediaciones.

Por tanto, se detecta una antropologia realista —razonable, sensata, concre-
ta— y unitaria en la reflexion teresiana. El ser humano, consciente de su incapaci-
dad para expresar la gratuidad divina, asume con humildad y desde el abajamiento
los limites para hablar de lo inefable.

En definitiva, el Espiritu concede la sabidurfa para saber decir la experiencia
amorosa; asi, ilumina el conocimiento para la comprension y la comunicacién del
amor y de ese modo, se transmite la gracia y se genera la nueva creacion.

4.5.2. El Espiritu Santo concede el don de lenguas

El Espiritu potencia la capacidad comunicativa para que el ser humano anun-
cie lo escatolégico y definitivo'.

Teresa pide ayuda a Dios Trino para explicitar la comunicacién de la expe-
riencia de lo definitivo y por eso dice: «Plega a El [...] su Majestad y el Espiritu
Santoy; suplica la capacidad y el acierto para la expresién escrita del misterio divi-
no'?. La Gnica pretension es la alabanza de la comunién trinitaria porque otorga
la felicidad al ser humano'*® y promueve la entrega en un compromiso total'?.

El Espiritu en comunidn con el Padre y el Hijo son los protagonistas de la vida
nueva en el ser humano. El Espiritu va haciendo patente el plan amoroso; iniciado
en la creacién, continuado en la salvacién y finalmente plenificado. Se trata de
que la creacién por la encarnacién llega a la resurreccién, alcanzando su positiva
consumacion.

Desde la limitacion personal y el agradecimiento al Padre, al Hijo y al Espiritu
Santo, la autora suplica la intervencién de la Trinidad para que sea posible el acce-
so al misterio del ser humano y de Dios. La persona que Gnicamente pretende la
voluntad de Dios sirve desinteresadamente y agradece cada dia, aun en medio de

12 Cf. 5M 4,11; 6M 1,1.

127 Cf. 5M 4,11. «Plega a El que acierte yo a declarar algo de cosas tan dificultosas; que, si su
Majestad y el Espiritu Santo no menea la pluma, bien sé que serfa imposible».

128 |BIDEM. «, si no ha de ser para vuestro provecho, le suplico no acierte a decir nada; pues
sabe su Majestad que no es otro mi deseo, a cuanto puedo entender de mi, sino que sea alabado su
nombre, y que nos esforcemos a servir a un Sefior que asi paga aun acd en la tierra; por donde pode-
mos entender algo de lo que nos ha de dar en el cielo, sin los intervalos y trabajos y peligros que hay
en este mar de tempestades.

129 |BIDEM. «Porque, a no le haber de perderle y ofenderle, descanso serfa que no se acabase
la vida hasta el fin del mundo, por trabajar por tan gran Dios y Sefior y Esposo. Plega a su Majestad
merezcamos hacerle algln servicio, sin tantas faltas como siempre tenemos, aun en las obras buenas.
Amény. La Trinidad es la motivacién para el servicio sin desfallecer hasta el fin del mundo.

197



las dificultades de la vida y goza de la felicidad divina que es primicia de lo dltimo:
«acéd en latierra[...] algo de lo que nos ha de dar en el cielo». Ya en esta historia se
degusta lo definitivo, el cumplimiento del Gnico deseo importante, la alabanza del
«nombre» de Dios manifestado en un compromiso. En el extrano supuesto de que
el ser humano pudiera permanecer siempre en el amor de Dios, lo que importa es
la radicalidad y la fidelidad hasta el encuentro definitivo, que solo estd garantizado
porque Dios soporta la libertad humana.

En sintesis, el Espiritu acttia dando a entender los escritos de autores para que
aproveche a otros; interviene en cada hombre acercandole primicias del Reino;
ejerce el impulso a una vida en gracia y entregada hasta el fin.

El Espiritu Santo concede la gracia de expresar la vivencia del amor divi-
no'’, en dicha experiencia se vive una profunda relacién con Dios y por eso
el ser humano anhela volver a experimentarla continuamente, a través de la
oracién™'. El Esposo provoca en el ser humano cada vez mayor deseo'?, hasta
convertirse en el Gnico bien més apetecido y acceder a la séptima morada, al
centro de si mismo'**.

El proceso hacia una vida que se hace eterna es un camino que puede ser
comunicado a otros, gracias a la accién del Espiritu. El concede el don de la ex-
presividad para que se acreciente en otros, la libertad para lograr el objetivo final
de la unién con Dios en el «matrimonio espiritual».

El Espiritu Santo agracia con el don de lenguas que anuncia la unién con
Dios, donde la persona «queda herida del amor del Esposo». Quien ha llegado a
este profundo encuentro con Dios, vive identificado y perteneciendo al Hijo, a
través de una profunda vivencia de comunion «tan esculpida en el alma aquella
vista que todo su deseo es tornarla a gozar». La vivencia de unién aunque resulta
dificil de comunicar provoca la opcién definitiva y exclusiva por Jesucristo, que
sigue llamando al esforzado proceso de seguimiento'. Este itinerario costoso y

130 Cf. 6M 1,1. «Pues vengamos, con el favor del Espiritu Santo, a hablar en las sextas moradas,
adonde el alma ya queda herida del amor del Esposo y procura mas lugar para estar sola y quitar todo
lo que puede, conforme a su estado, que la puede estorbar de esta soledad».

. «Esta tan esculpida en el alma aquella vista que todo su deseo es tornarla a gozar. Ya
31 IBIDEM. «Estd t Ipid | al lla vist todosud t l Y
he dicho que en esta oracién no se ve nada que se pueda decir ver ni con la imaginacion; digo «vistay,
por la comparacién que puse».

132 |BIDEM. «Ya el alma bien determinada queda a no tomar otro Esposo; mas el Esposo no mira
a los grandes deseos que tiene de que se haga ya el desposorio, que alin quiere que lo desee mas y
que le cueste algo».

133 |BIDEM. «Bien que es el mayor de los bienes y, aunque todo es poco para tan grandisima
ganancia, yo os digo, hijas, que no deja de ser menester la muestra y seial que ya se tiene de ella, para
poderse llevar. iOh, valgame Dios, y qué son los trabajos interiores y exteriores que padece hasta que
entra en la séptima moradal».

3% Teresa en 5M 1,9-11 y 5M 4,3-4 aborda el tema de las «vistas» que se entiende desde la
comprensién que se tenia en el Siglo de Oro espaiol respecto al rito nupcial. Abarcaba tres etapas:
las «vistas», el desposorio y el matrimonio. En las vistas, tratado en la quinta morada, los novios se
conocfan mutuamente, el desposorio se trata en la sexta morada y el matrimonio en la séptima.
En las «vistas» el ser humano se inicia en un conocimiento profundo de Dios que hace emerger un

198



sufrido supone discernimiento y permanencia en la oracién diaria, se trata de un
duro proceso de purificacién y transformacién posible, para quien ha experimen-
tado por gracia la cercania del Sefor, y por eso, todo esfuerzo «es poco para tan
grandisima ganancia». Porque ya se ha pregustado la «muestra y sefial» de lo que
puede ganarse en el «matrimonio espiritual».

El Espiritu Santo ilumina para la comunicacién de lo definitivo, es decir, con-
cede hablar de la experiencia de progresiva unién con Dios por amor.

4.5.3. La inhabitacion trinitaria

Teresa comparte la experiencia del Dios trinitario, Padre, Hijo y Espiritu San-
to, que habita y se comunica al ser humano'.

Dios posibilita que el ser humano comprenda que es agraciado'* con la mostra-
cién del misterio trinitario™”. La autodonacién de la Trinidad concede experimentar lo
que la fe cree’®, que Dios trinitario mora en quien le ama y conoce'.

La inhabitacién trinitaria es un plus que presentifica el reinado de Dios en la
historia. Asi, desde lo mds profundo de cada ser humano, se coopera al logro de
lo definitivo, se va acercando la escatologia.

Dios es el protagonista y, actuando en nuestra finitud, se va dando a conocer;
limpia la mirada humana, haciendo que lo mundano se trascienda para «que vea, y
entienda». Es deseo y gracia de Dios que el ser humano perciba su comunicacién y
sea entendido, para lo cual inventa maneras y modos, se atreve a formas nuevas a
la altura de la criatura, para que se acceda a «cierta manera de representacion de la
verdad». La revelacion de Dios da acceso al misterio humano y divino, se trata del

amor nuevo (5M 4,4-5). Cf. ALVAREZ, T. Guia al interior del Castillo..., p. 129. Cf. RODRIGUEZ, ).
V. Castillo Interior o las Moradas..., pp. 115y 121.

135 Cf. ALVAREZ, T. Guia al interior del Castillo..., pp. 267-276.

136 Cf. 7M 1,6. «Aqui es de otra manera: quiere ya nuestro buen Dios quitarla las escamas de los
0jos, y que vea, y entienda algo de la merced que le hace, aunque es por una manera extrana y metida
en aquella morada por visién intelectual, por cierta manera de representacién de la verdad.

137 |BIDEM. «Se le muestra la Santisima Trinidad, todas Tres Personas, con una inflamacién que
primero viene a su espiritu a manera de una nube de grandisima claridad, y estas Personas distintas, y
por una noticia admirable que se da al alma, entiende con grandisima verdad ser todas Tres Personas
una sustancia y un poder y un saber y un solo Dios».

138 |BIDEM. «De manera que lo que tenemos por fe, allf lo entiende el alma, podemos decir, por
vista, aunque no es vista con los ojos del cuerpo ni del alma, porque no es visién imaginaria».

139 |BIDEM. «Aqui se le comunican todas Tres Personas, y la hablan, y la dan a entender aquellas
palabras que dice el Evangelio que dijo el Sefor: que vendria El y el Padre y el Espiritu Santo a morar
con el alma que le ama y guarda sus mandamientos (Jn. 14,23)».

Teresa trata de explicar la accién trinitaria de una manera interrelacionada, es decir las acciones
del Padre, del Hijo y del Espiritu son en cooperacién aunque asigna tareas a cada persona. No hay
nitidez en las funciones y siempre hay que considerar que no se agota la riqueza de la accién trinitaria.
Este puede ser un tema para futuras investigaciones. Asi en 4M 1,1 se nombra al Espiritu Santo, a su
Majestad y al Sefior; en 5M 4,11 aparecen los vocablos El, su Majestad, Espiritu Santo, el Sefior, Dios,
Serior y Esposo; en 6M 1,1 se nombra el Espiritu Santo, el Esposo y Dios; y por fin, en el texto 7M 1,6
las palabras son: el Serior, el Padre y el Espiritu Santo.

199



conocimiento de la identidad que es la verdad suprema ansiada. Para su compren-
sion, se usan imagenes y también conceptos filoséficos. El misterio trinitario es de-
velado como la diversidad en la unidad. Esto se comprende por revelacién divina
que provoca una dilatacion para la acogida de lo que Dios regala. La inhabitacién
trinitaria es «una noticia admirable», ante la que el ser humano queda expectante y
anhelante. La buena y nueva noticia es evangelio, que estimula y despierta el cono-
cimiento de lo mas profundo y se «entiende con grandisima verdad». Es decir, quien
ha sido provocado por el Sefior entiende el anhelo més recondito, ser habitado por
el Dios trinitario. El ser humano puede entender que son un solo Dios, la comunién
perijorética intratrinitaria: «ser todas Tres Personas una sustancia».

La creatura, sin dejar de serlo, experimenta el misterio trinitario habitdndola.
Dios concede la gracia del conocimiento del ser de Dios y del ser del hombre, pues
consiente que la criatura viva lo que cree, gracias a la contemplacién intima de Fl.
Asf, como los amigos adivinan los deseos del otro, asi el hombre adivina el ser de
Dios y su proyecto amoroso para todo ser humano, el mundo y su historia. En este
nivel existencial, se acoge la revelacién divina experimentando que Dios regala lo
maximo, «Aquf se le comunican todas Tres Personasy. Es la escatologia cumpliéndo-
se, la persona acoge la comunicacién de Dios en este mundo sin morir: Dios habla,
se comunica y cumple su Palabra; fiel a sus promesas, consuma lo dicho y habita la
pequefiez humana engrandeciéndola hasta ser Su morada: «que vendria El y el Pa-
dre y el Espiritu Santo a morar». Para la acogida de tan desmesurado y desbordante
regalo, Gnicamente se requiere la vivencia del proyecto divino que crea, transforma
y plenifica por amor.

Asi, el Espiritu Santo, habitando en lo profundo del ser humano que ama,
concede el conocimiento del misterio de Dios, es decir, la comunidén intratrinitaria
en su realidad de circumincesion relacional.

En sintesis, los tres apartados del capitulo cinco afirman que el Espiritu Santo
habitando a la persona que ama, concede la sabidurfa para la comunicacién de
la gracia de la experiencia de progresiva unién con Dios por amor, la comunién
intratrinitaria.

La plenitud unificadora se manifiesta a través del don de la sabidurfa, del don
de lenguas y del don de la inhabitacién. De ese modo, la llegada de Dios (paru-
sia) provoca la unidad de lo diverso, al modo de la comunién trinitaria; ademas,
permite que la creacion por la encarnacion llegue a consumacioén; y estimula la
prolongacién de lo iniciado en Cristo hacia lo definitivo.

Recapitulando, desde el capitulo cinco, el Espiritu Santo lleva a plenitud la
creacion del Padre a través del proceso soteriolégico del Hijo. Desde la tercera
parte, se puede decir que se ha demostrado la hipétesis de este modo: el Espiritu
Santo en comunién trinitaria, desde la compenetracién de amor y razén que coo-
pera en la plenificacion, va desvaneciendo el estupor y pavor, espanto, ante el
develamiento del misterio del ser humano en el Dios trinitario. También se puede
decir de otro modo, en el Espiritu Santo (capitulo 5) se resuelve, en esperanza, la
complejidad de la antropologia (4), gracias al amor y al conocimiento del misterio
del ser (1-3). Entonces, ambas formulaciones recogen lo dicho al comienzo del

200



estudio donde se presenta la hipétesis diciendo que «el Espiritu Santo, desde la
compenetracién de amor y razén, desvela el misterio del ser humanos.

En sintesis, la parte tercera, presenta la plenitud unificadora a lo largo de
los cinco capitulos, en los que lo antropolégico se ha ido enriqueciendo con la
vision trinitaria, cristolégica y eclesiolégica™’. La plenitud unificadora es punto
de llegada del proceso soteriolégico iniciado en la creacién vy, por ello, desde el
culmen se puede comprender el misterio del ser humano al quedar iluminado
por lo trinitario (7M 1,5) expresado en la comunidad eclesial (M 4,12-13). El
ser humano puede conocer el sentido de todo al abrirse al amor unificador de
Dios (segundo capitulo), a través de la definitividad del «matrimonio espiritual»
con Cristo que le plenifica. Asi, lo antropolégico (7M 3,9) puede ser interpretado
desde la cristologia (7M 2,3.7). La plenitud unificadora se puede experimentar
(capitulo tercero), cuando el ser humano va entendiendo y amando al Dios que
se revela en la unién total con todo el ser humano, como ya acontecié en Jesu-
cristo (7M 2,6). En el cuarto capitulo, se aborda cémo lo sucedido en Jesucristo
(7M 2,2) puede transformar a todo ser humano (7M 3.11-12) que se deja afectar
por el amor trinitario (7M 1,7). De ese modo, el estupor y pavor desaparecen en
la unién plena del «matrimonio espiritual» que ayuda a esperar la plenitud adn
no consumada. Finalmente, el Dios trino (7M 1,6) que por amor crea se encarna
y continGa por el Espiritu lo iniciado en Cristo, puede sostener la libertad del ser
humano capacitdndola para la plenitud unificadora.

Del mismo modo que en las dos partes anteriores, ahora en la tercera se
muestra que se ha realizado lo propuesto; a saber, una aproximacion al plan-
teamiento antropolégico teresiano, bajo el presupuesto de que los términos
razén, amor, espanto y espiritu sirven para desentraiar su latente antropologia
escatoldgica. Asi, a través de la hipdtesis, esta tercera parte se desarrolla de la
siguiente manera: la razén y el amor cooperan en la plenificacién (capitulo 3)
cuando el conocimiento atisba el misterio (capitulo 1) y el amor vislumbra a
Dios (capitulo 2), de tal manera que el estupor y el pavor, espanto, se desvane-
ce ante el develamiento del misterio (capitulo 4) gracias al Espiritu Santo que
seguird presente comunicando al Dios trino y uno hasta la plenificacion total
(capitulo 5). En palabras de la fundadora carmelita: «dijo el Sefor: que vendria
El y el Padre y el Espiritu Santo a morar con el alma que le ama y guarda sus
mandamientos (Jn 14,23)» (7M 1,6)'.

40 Esta tercera parte aborda la unién plena, que en la séptima morada se desarrolla como el
pleroma paulino. La estructuracion teresiana de la séptima morada en sus cuatro capitulos aborda el
aspecto trinitario de la vida de unién; en el segundo capitulo la dimensién cristolégica; a continuacién,
las séptimas moradas en su capitulo tercero presentan la realidad antropoldgica y finalmente el capi-
tulo cuarto la dimensién eclesiolégica.

1 La relacién intratrinitaria se desborda en lo creado (I) que va desplegandose en la historia
salvifica como amor en lucha contra el mal (Il) y que se vislumbra plenificindose en la nueva creacién
donde el amor reine sobre la abundancia de pecado, gracias a la sobreabundancia de la gracia (Ill). El
primer apartado (2.1.1) de la primera parte y el Gltimo (4.5.3) de esta tercera parte estdn en relaciéon
y en ambos se trabaja la hipétesis.

201






5. RECAPITULACION






El estudio realizado ha ido aportando elementos para formular una posible
propuesta de antropologia teoldgica. La sintesis final sistematiza los datos obteni-
dos al ir releyendo los términos de la hipétesis en cada uno de los tres dmbitos.
Ademas, se ha descubierto una relacion con el contenido central de la séptima
morada teresiana, de tal modo que dicho paralelismo ilumina la sistematizacién
de nuestra propuesta.

Seguidamente, se ofrece la recapitulacion desde el punto de llegada: es decir,
a la luz que irradia la séptima morada hacia todo el itinerario recorrido por las tres
dimensiones antropoldgicas: la creacién amada, la salvacién transformadora y la
plenitud unificadora.

5.1. RELACION CON LA SEPTIMA MORADA

Al finalizar este estudio y llegados a la morada principal del Castillo, la séptima,
se adquiere conciencia del proceso realizado y es posible la comprensién de la obra
teresiana. Los cuatro capitulos en que se estructura la séptima morada expresan el
culmen de la experiencia humana que acontece en el centro del ser, el lugar donde
habita el mismo Dios. En esta morada, se vive el misterio de la Trinidad (7M 1) y se
consuma el matrimonio espiritual (7M 2 cristolégico) que transforma a la persona
(7M 3 antropolégico) para la misién (7M 4 eclesiolégico)'.

El ser humano es conducido al umbral de la séptima morada, al centro de si
mismo, para que experimente lo que sabe y cree por fe, alli se le revela el Dios
unoy trino?.

Seguidamente, en el capitulo segundo del Castillo Interior, se presenta la
cristologia teresiana como el encuentro con el resucitado; en este adelanto esca-
tolégico del «matrimonio espiritualy, la persona descubre la mutua donacién de

' Cf. ALVAREZ, T. Guia al interior del Castillo..., 266-312. Cf. MAS, A. Acercar el cielo..., pp.
246-279. Cf. HERRAIZ, M. Introduccién..., pp. 124-137.

2 Cf. 7M 1,6 «por vision intelectual [...] se le muestra la Santisima Trinidad, todas tres personas
[...] distintas, [...] y un solo Dios, de manera que lo que tenemos por fe, alli lo entiende el alma, [...],
y la dan a entender [...] que vendria El y el Padre y el Espiritu Santo a morar con el alma que le ama y
guarda sus mandamientos (Jn 14,23)».

205



amor, la reciprocidad. Es la experiencia de Jesucristo en el interior, es el Td en mf
y el yo en Ti, sin confundirse. Cuando se vive el misterio de la gracia, uno puede
ser vida de otro, compenetracion de las dos vidas®.

El tercer capitulo teresiano presenta la antropologia del hombre nuevo. El
ser humano se transforma debido al hecho trinitario de la inhabitacién (7M 1) y
gracias a la insercion en el misterio cristolégico (7M 2). Cristo vive en el centro y
la persona pasa a la pro-existencia, relativizando el deseo del encuentro definitivo
por el compromiso apostélico*.

En los cuatro capitulos de la séptima morada del Castillo Interior, se da
una respuesta a la pregunta por el sentido de la plenitud. La Trinidad acontece en
el ser humano como incorporacién a Cristo; se trata de un hecho antropolégico
de madurez humana que se comunica a través de la comunién y la misién ecle-
sial. La entrada en la interioridad es salida al encuentro de los otros en obras con-
cretas y posibles. De este modo, en el dltimo capitulo, se aborda la eclesiologia
como compromiso esponsal, empefidndose en la plenitud para otros. Por lo tanto,
la gracia recibida es para configurarse a Cristo crucificado®.

Teresa termina su obra invitando a transformar los deseos en compromiso. El
Castillo Interior es la biografia de todos y cada uno de nosotros en la que se refleja
la accion de Dios. Y, en la Gltima morada, se concentra lo fundamental y desde ella
es posible entender el itinerario por las anteriores, recorriéndolas con la conciencia
de la presencia permanente de Dios. El Castillo se termina de escribir a los sesenta
y tres afios con humor y con una alentadora despedida: la interioridad es regalo
divino, en la que Dios esta presente desde lo cotidiano invitando a la receptividad y
al agradecimiento desde algunas advertencias y recomendaciones®.

Vista la estructuracién de la obra teresiana desde las séptimas moradas, donde
trata la unién plena en los cuatro aspectos fundamentales mencionados, nuestra
propuesta se ha enfocado desde el prisma antropolégico, contemplando el miste-
rio que acontece en cada existencia. Desde la antropologia, con sus limitaciones,

3 Cf. 7 M 2,1.5.6. Dice la autora en 7M 2,1: «se le represent6 el Sefior [...], como después de
resucitado, y le dijo que [...] sus cosas tomase ella por suyas, y él tendrfa cuidado de las suyas»; en
7 M 2,5: «El que se arrima y allega a Dios hécese un espiritu con El [...] su vida es ya Cristo»; y en 7
M 2,6: «Y esto se entiende [...] claro [...] ser Dios el que da vida a nuestra alma [...] ioh vida de mi
vida y sustento que me sustentas! [...] de aquellos pechos divinos [...] sustentando el alma, salen unos
rayos de leche».

* Cf. 7M 3,6.7. Dice en 7M 3,6: «lo que mas me espanta de todo [...] el deseo que tienen de
servirle [...] no solo no desean morirse, mas vivir muchos afios padeciendo [...] no desea verse en ella
[la glorial; su gloria tiene puesta en si pudiesen ayudar en algo al Crucificado»; y en 7M 3,7: «los de-
seos de gozar de Dios y salir de este destierro [...] y mira en si misma con la continuanza que le tiene
consigo, y con aquello se contenta y ofrecey.

> Cf. 7M 4,6.8.15. Dice Teresa en 7M 4,6: «Para esto es la oracién, hijas mfas; de esto sirve este
matrimonio espiritual; de que nazcan obras, obrasy; en 7M 4,8: «Poned los ojos en el crucificado y
haraseos todo poco»; y en 7M 4,15: «El Sefior no mira tanto la grandeza de las obras como el amor
con que se hacen [...] pudiendo cada dia mas y mas».

 Cf. Epil. 4. En la 1M se reza vocalmente; en las tres siguientes, 2,3 y 4 M, se conoce la huma-
nidad de Jesucristo; en la 5M se asume la cruz para que en la 6M se perfeccione el amor, se medite la
Palabra y se viva la contemplacién.

206



se trata de leer, interpretar y asumir las dimensiones trinitarias, cristoldgicas y ecle-
siolégicas; el ser humano es un ser interior, comunitario y comprometido, un ser
creado para plenificarse a través de la historia.

5.2. SINTESIS FINAL

Tras mostrar la correlacion entre el planteo de la investigacién y la estructu-
racion de la séptima morada teresiana, se ofrece una sintesis recapituladora que
ofrece una posible antropologia teoldgica teresiana.

La creacién amada, desde el término razdn, aborda la identidad y la libertad.
Ambos temas teoldgicos se han configurado desde el proceso de bisqueda del ser
humano que pretende el descubrimiento del misterio creador. La persona puede
llegar a conocerse acudiendo al origen de su ser que, para Teresa, estd en el Dios-
Amor que da la existencia. Asf, la creatura es fruto del amor divino que regala la
libertad para seguir autorrealizandose y llegar a la madurez desde la experiencia
primigenia de gratuidad. Ademas del origen, al ser humano le interesa conocer el
fin, el para qué ha sido creado. La autora expresa que, a través de la historia de
salvacion, el ser humano culminard en el amor de Dios; su meta, por tanto, es el
mismo seno de Dios trinitario, al que se puede acceder, por gracia, a través de una
opcion de amor razonada. Asi, desde el origen, amor de Dios, hacia la meta, amor
de Dios, la criatura va descubriendo el misterio de si misma a lo largo del itinerario
procesual. Ese encuentro crea asombro y sobrecogimiento, espanto, cuando descu-
bre que la finitud es su identidad y cuando va atisbando el significado del misterio
de su procedencia y de su finalidad. El ser humano puede ir experimentando el
misterio —identidad del sujeto libre cuyo origen y fin es el amor— como salvacién
en la historia concreta que le toca vivir en su mundo y en su tiempo.

La hipétesis —el espiritu de Dios desde la compenetracion de amor y razén
devela el misterio asombroso y sobrecogedor (espanto) de la criatura humana— ha
ido haciendo patente la antropologia teoldgica latente en Castillo Interior. En la
creacién amada el espiritu de Dios, se hace presente gestando la creacién. Es decir,
en el Espiritu el Padre, crea por el Hijo —<cristologia césmica— dando la existencia
a lo que no era en —temporalidad— un tiempo y en un mundo. Este dar vida es
el primer acontecimiento salvador. En resumen, la criatura libre busca su identidad
en el origen y en la meta de su existencia y puede conocer y amar en el misterio.

A continuacién, en la segunda parte, desde la dimensién soterioldgica se
extraen los contenidos teolégicos que ayudan a estructurar una propuesta de la
antropologia teoldgica teresiana. La razén trata de clarificar la posibilidad de la re-
lacién humano-divina, desde la que se despliega un ser humano que, aceptando
la relatividad de su conocimiento y abriéndose con progresividad al misterio de la
salvacién, puede ir siendo coparticipe del plan soteriolégico. El misterio salvador
se revela en Cristo que es la plena realizacién de la relacién Dios y hombre, en
quien se cumple a cabalidad el designio divino. Por eso, la antropologia teresiana
es cristologfa implicita; es decir, se necesita un ser humano que se pueda pensar

207



desde la encarnacién de Dios, que sea receptividad activa —como el Hijo que
recibe del Padre y el Espiritu— en mutua interdependencia. Un ser humano que
se va comprendiendo como alteridad divina desde el seguimiento de Jesis, para
descubrir a Jesucristo como el Gnico y auténtico mediador que salva, es decir,
ofrece filiacién y fraternidad para enfrentar solidariamente la liberacion del pe-
cado. La vivencia soteriolégica es posible gracias al encuentro con el resucitado
que comunica el futuro aconteciendo en la historia. La experiencia de la salvacién
transformadora va logrando la compenetracién de amor y razén, la unidad en la
pluralidad de lo humano. Gracias a la relacién Dios y hombre, cumplida a caba-
lidad en Cristo, todo ser humano puede rebasar su ser y abrirse a la divinizacién.
Este camino no depende exclusivamente del esfuerzo humano sino que, sobre
todo, es don divino que expresa la eficacia y la fecundidad del conocimiento
amoroso. Asi, es posible aproximarse a la particularidad del ser humano que es
cuerpo y alma, que se muestra como varén y mujer, capaz de establecer rela-
ciones en un mundo concreto. Este ser humano experimenta la admiracion y el
desafio ante la posibilidad de conocer y comunicar a otros el plan de progresiva
salvacién. La identidad peculiar de lo humano es que, siendo temporal y mun-
dano, se va forjando como sujeto libre y responsable, que puede trascenderse y
reconocerse alteridad de Dios, gracias al espiritu del Serior.

La hipotesis de estudio —el espiritu del Senor desde la compenetracién de
amor y razén devela el misterio que admira y desafia (espanta) al ser humano—
va develando la antropologfa teoldgica teresiana en clave soteriolégica. De este
modo, el ser humano va conociendo relativa y procesualmente el misterio en la
relacién con Dios que le capacita para coparticipar en la salvacién. La clave es
la persona de Cristo que realiza en plenitud esta relacion dialogal y que, por el
seguimiento, la mediacion y el encuentro con el resucitado, va conduciendo al
ser humano hacia la divinizacién. Lo que supone un rebasamiento de la finitud en
que el amar capacita para conocer la peculiar identidad humana a nivel personal,
social y estructural césmico. Y, aunque la admiracién y el desafio permanecen,
la persona puede descubrir que la historia va siendo conducida a plenitud por el
espiritu del Sefior que contintia estando presente activamente en el tiempo y el
mundo.

Finalmente, en la tercera parte, la antropologfa teoldgica teresiana latente en
la obra Castillo Interior, leida en clave escatoldgica, da pie a sistematizar algunos
contenidos teoldgicos que no siempre aparecen nitidamente tratados, sino que,
mds bien, se presentan Gnicamente evocados y sugeridos y siempre abiertos a
ulteriores profundizaciones y formulaciones. La razén puede abrirse a la compren-
sién de la plenitud unificadora entendida como la meta y como el rebosamiento
del proceso soteriolégico iniciado en la creaciéon amada. Es decir, se descubre,
entiende y contempla al ser humano desde la divinizacién, o sea, se ve la cristifi-
cacién de todo lo personal, social y césmico a la que puede llegar la historia. Asi,
en los textos de Teresa, se descubre que el misterio del ser humano se revela en
el Dios que, habitando lo humano, amplifica el conocimiento humano. Se pre-
senta el amor que vislumbra a Dios al entrar en el ambito de la presencia divina

208



en la que el ser humano va unificindose en la medida que la voluntad de Dios
es su Unica pretension. Y asf llega a la plenitud unificadora, meta que da sentido
al existir, donde la escatologfa es la conclusién que completa la antropologia. Este
proceso, en el capitulo tres, se contempla desde un final positivo porque es Dios
mismo quien garantiza el encuentro definitivo con El. Esta posibilidad de ver cara
a cara a Dios es un ya si pero todavia no que desvanece el estupor y pavor del
ser humano, ya que puede vivir en el presente el futuro, y asi experimentar la
salvacion y, a la vez, esperar su plenitud, pues aun no se ha consumado. El Espiritu
Santo es quien estando presente —trascendencia encarnada— va comunicando
al Dios trino hasta la plenificacion total. El ser humano puede, por gracia, vivir es-
perando porque sabe que la iniciativa y la conclusion son de Dios, quien sostiene
la finitud humana y va guiando la libertad para acoger la inhabitacion trinitaria.

La hipotesis —el Espiritu Santo desde la compenetracién de amor y razén
desvanece el estupor y pavor del ser humano ante el misterio que va develdndo-
se— ayuda a recorrer el Gnico proceso en su triple dimensién, y asi la antropologia
teolodgica escatoldgica se puede formular como plenitud unificadora. El ser huma-
no atisba su misterio en Dios cuando el conocimiento se consolida al descubrir
con gozo que el final es de plenitud. De tal modo, la antropologia se esclarece en
la escatologfa, lo definitivo ilumina el sentido de la existencia desde la experiencia
del amor de Dios. El mismo se encarga de que el ser humano pueda libremente
implicarse en el proceso para el develamiento del misterio y el espanto se disipe
ya si pero todavia no totalmente. Por eso, el ser humano libre espera confiada-
mente un desenlace positivo gracias al Espiritu Santo que sigue presente anuncian-
do al Dios trinitario hasta la plenificacién total.

209






6. CONCLUSION






Recapitulado el estudio y habiendo sintetizado los datos de la investigacion,
en este momento se trata de explicitar una posible propuesta de antropologia
sistematica siguiendo, como siempre, el recorrido del proyecto divino Gnico en su
triple dimensién creadora, salvadora y consumadora, de tal modo que se pueda
vislumbrar una imagen del ser humano en proceso de plenificacion. El andlisis se
ha realizado bajo el supuesto de que la hipétesis va guiando el camino que per-
mite sacar a la luz la latente concepcion de lo humano en Teresa.

A partir de los resultados, se formula una propuesta antropolégica que se
sistematiza siguiendo los términos de la hipétesis —espiritu, la compenetracion
de razén y amor vy el espanto— a lo largo de cada uno de los tres ambitos: el
creacional, el soteriolégico y el escatolégico. La interrelacién de los términos y los
ambitos aportan caracteristicas valiosas para estructurar nuestra limitada y parcial
Propuesta de antropologia teoldgica en Castillo Interior de Santa Teresa.

Desde la investigacion realizada, se puede afirmar que el eje y la clave que
estructura la antropologia teoldgica teresiana es el Espiritu. La autora se revela
como una pneumatéloga hablando del ser humano.

En primer lugar, a partir de lo descubierto al estudiar los textos que contienen el
término espiritu referido a Dios —capitulo cinco de las tres partes—, se extraen rasgos
que ayudan a ir configurando una antropologfa pneumatolégica. Las notas de esta an-
tropologia se sistematizan en el apartado «la presencia del Espiritu» donde se presenta
un ser humano gestado y orientado hacia la plenificacion total en Dios trino.

En segundo lugar, el apartado que titulo «La sabiduria amorosa» trata de dar
cuenta de lo descubierto desde la compenetracién de razén y amor; esta compe-
netracion revela la posibilidad de una aproximacién al misterio del ser humano. A
partir del contenido de los capitulos uno, dos y tres de las tres partes, se extraen de-
terminadas caracteristicas de la antropologia latente teresiana que se han ordenado
para responder y dar cuenta del misterio humano a través de como la razén conoce,
el amor vislumbra y el ser humano adquiere un conocimiento entrafiable.

En tercer lugar, el espanto experimentado ante el misterio tremendo y fas-
cinante del ser humano se ha ido desplegando a lo largo de la tesis, como se
ha dicho anteriormente con vocablos —asombro-sobrecogimiento, admiracién-
desafio y estupor-pavor—, del mismo campo semantico. Asi los andlisis de los

213



cuartos capitulos de cada parte han ido aportando datos valiosos para configurar
nuestra propuesta antropoldgica.

Se finaliza esta parte conclusiva recogiendo todas las caracteristicas descu-
biertas para sistematizar una posible antropologia teolégica en el apartado que
titulo «El ser humano ante la sabiduria amorosa del Espiritu». El misterio humano,
gracias a la circumincesién realizada por el Espiritu, se puede ir conociendo y
amando en la esperanza de una total resolucién en Dios uno y trino.

De este modo, se ha tratado de sistematizar los datos sobre el ser humano,
de una determinada manera, para ofrecer una propuesta de antropologia teol6-
gica teresiana, que se ha ido desplegando con caracteristicas propias aunque no
siempre bien definidas ni estructuradas. El estudio ha ido constatando una mayor
correlacién de cada uno de los términos con una de las dimensiones; el espiritu
con escatologfa, la compenetracién de razén y amor con soteriologfa, y el espanto
con creacion. Por eso, a partir de esta intensificacion se configura el orden de
exposicion de la presente conclusion en los apartados ya indicados: la presencia
del Espiritu, la sabiduria amorosa, y el espanto ante el misterio. Se finaliza la tesis
confirmando la hipétesis, afirmando que el misterio del ser humano se devela en
la sabiduria (Logos) amorosa (Padre) del Espiritu. Asi se rescata la antropologia
pneumatolégica teresiana revelandose en Dios trinitario.

6.1. LA PRESENCIA DEL ESPIRITU

Se ha descubierto que la antropologia teresiana se puede caracterizar funda-
mentalmente de pneumatoldgica; este rasgo esencial permea toda la existencia
del ser humano.

El estudio del término espiritu referido a Dios en los tres ambitos —crea-
cion, salvacién y escatologia— aporta caracteristicas relevantes de la antropo-
logia latente teresiana. La autora en la obra Castillo Interior no cita con mucha
frecuencia al espiritu, —debido al condicionamiento histérico de la época que
lo consideraba como peligro de iluminismo, perseguido por la Inquisicion—
pero si estd presente y es posible rastrearlo entre sus palabras. Se han encontra-
do textos valiosos que permiten reconstruir su pneumatologia de presencia, de
orientacién y de donacién.

Por tanto, el Espiritu posibilita en la temporalidad la relacién ser humano-
Dios; para eso, se encarna y comunica sus dones a un ser humano que, gracias a
la receptividad, puede acogerlos. El sujeto receptivo se va capacitando para con-
figurarse a Cristo y cooperar en el proceso soteriolégico. El ser humano receptivo
y capacitado puede ir aproximando el esjaton.

A partir de los datos, se puede deducir que la teologfa antropolégico-pneu-
matoldgica en Teresa se caracteriza por:

— la receptividad de la creatura, en que la finitud se abre y acoge lo inespe-
rado de Dios;

214



— la capacitacién del ser humano, en que la fragilidad se fortalece para tra-
tar de vencer el mal asumiendo el ser victima;

— la aproximacién al presente de lo Gltimo y definitivo es lo que acontece
en la vida resucitada experimentando la desmesura.

Por tanto, la finitud humana por su receptividad puede acoger el amor di-
vino. Amor que morando en el ser humano viabiliza una antropologia de la ca-
pacitacion, que puede ayudar en el padecimiento y asuncién de la negatividad.
Asi, en cada ser humano que acoge la existencia que Cristo inici6 en la historia,
se revela una antropologia que aproxima el esjaton. Por tanto, la antropologia
pneumatolégica posibilita vivir en la historia atisbos de eternidad. En definitiva, se
presenta una antropologia pneumatolégica caracterizada como evolutiva, gracias
a la receptividad; unitaria, gracias a la capacitacién; y esperanzada gracias a la
aproximacion de lo definitivo.

Los verbos asociados al Espiritu son de accién y expresan la capacidad de im-
pulsar (evolucién), transfigurar (unidad de lo diverso) y escatologizar (ultimar en
esperanza resucitada, llevar a desmedida consumacién). Es decir que el proyecto de
ser humano —espiritu de Dios— se desenvuelve en la historia —espiritu del Sefior—
hasta la consumacion —Espiritu Santo—, gracias a la comunion trinitaria.

6.2. LA SABIDURIA AMOROSA ES COMPENETRACION DE
RAZON Y AMOR

La antropologfa pneumatolégica teresiana se caracteriza por la compenetra-
cion, que se va a aplicar a los diversos aspectos de la existencia humana. De ahi
la valoracion de todo lo humano que se formula en una clave abarcadora; el es-
fuerzo por enfrentar la division y superar los dualismos, pensando la unidad de la
diversidad; y, en tercer lugar, la compenetracion llevada hasta el final de la unién
con Dios, que genera el gozo pleno escatolégico. El Espiritu ilumina en la opcién
por el amor desde donde se puede comprender la existencia como regalo de
amor. Un amor que capacita para la salvacién y que se desenvuelve en el proceso
histérico hasta la unién con Dios. En ese encuentro del ser humano con Dios, la
raz6n —atisbando el misterio— y el amor —vislumbrando a Dios— cooperan en
la plenificacién de lo humano.

Seguidamente se abordan los datos aportados por el estudio de los términos
razén, amor y juntos razén y amor en los tres ambitos —creacion, salvacién y
escatologia— para extraer aquellas caracteristicas que ayudan a configurar la an-
tropologia pneumatolégica teresiana en clave de interrelacion y comunion.

6.2.1. La razon conoce el misterio

El capitulo primero, en las tres partes, presenta un ser humano que se cues-
tiona y puede, aproximandose al proyecto soteriolégico, llegar al conocimiento
de su misterio.

215



Los datos aportados desde la razén, revelan que la creatura teresiana es ansia
infinita inserta en finitud, y el autoconocimiento —socratismo teresiano— se va
logrando gracias a la acogida de los dones que desbordan la existencia. Ademas,
esta apertura descubre la necesidad de salvacién debido a la des-gracia que su-
pone la fuerza del mal —otra dimension del ser en la que el pecado provoca gran
contradiccién existencial—, y la gracia que supone el designio universal de salva-
cién de Dios. Se habla de la desgracia-agraciada. Y, a pesar de la inseguridad del
conocimiento y de la desgracia del rechazo de Dios, El permanece en la donacién
de su ser colmando plenamente la creacién salvada.

A partir de los datos obtenidos en la investigacién se puede inferir que la an-
tropologia pneumatoldgica teresiana enriquecida desde la clave del conocimiento
se caracteriza por presentar:

— un ser humano que es imagen de Dios, lo que significa que la criatura
recibe su originalidad, dignidad, consistencia y gran valia de Dios; que es
una creatura libre para optar por la plena humanizacién de modo inteli-
gente y amoroso;

— un ser humano como alteridad abarcante, que escucha la Palabra y puede
coparticipar en la salvacion al acoger la sobreabundancia de la gracia y
tratar de superar la des-gracia del pecado;

— una antropologia de plenitud que se puede ir experimentando en la histo-
ria, acogiendo el don de Dios que hace experimentar una vida resucitada
que satisface plenamente.

Asi, la antropologfa teresiana irradia un cardcter de una alta valfa, respeto y
apreciacién de la dignidad del ser humano a si mismo, al otro y a Dios. Lo humano
se realiza con y desde una perspectiva de alteridad que supone un ser abarcador
que va asumiendo también el encorvamiento del pecado, y orientando hacia la
definitividad de la nueva humanidad. Por eso, la creacién desde el Hijo posibilita
la encarnacién para la plenificacion. Se devela una antropologia pneumatolégica
caracterizada, desde la razén, como: dignificante, por ser imagen de Dios; de
alteridad, gracias a su capacidad abarcadora; y de definitividad o concluyente, al
acoger la vida resucitada.

La razon ilumina la basqueda del sentido de la existencia recibiendo los do-
nes del Creador, para ir apostando por el proyecto salvador de cristificacién, espe-
rando el develamiento del misterio humano en Dios.

6.2.2. El amor vislumbra el misterio

Seguidamente, el término amor estudiado en los tres ambitos, revela que la
existencia creada por amor puede, a través del amor de Jesucristo, llegar a vislum-
brar al mismo Dios Amor.

Los datos dicen que el amor creador de Dios busca darse a la creatura capaz
de acogerlo en una existencia libre y gratuita. La persona puede ser capaz de amar
como respuesta al abajamiento divino en Cristo, que salva a través del seguimiento

216



del Gnico mediador, posibilitando el encuentro con el resucitado. Se aborda la
responsabilidad como fundamento de la existencia que responde al amor. De este
modo, la vida se va conformando a Jesucristo, plenitud realizada, lo que permite
hablar de una antropologia cristolégica.

A partir de los datos obtenidos en el estudio, se puede desprender la antropolo-
gia pneumatoldgica teresiana enriquecida por el amor y caracterizada como:

— antropologia de la gratuidad y libertad, que presenta un ser humano que
al relacionarse con Dios recibe libremente el amor creador divino, para, a
su vez, entregarlo gratuitamente.

— una antropologia encarnatoria, que salva mediante la liberacién y el en-
sanchamiento: liberando del pecado de la divisién (dia-bolo), unifica; vy,
ademas, ampliando el conocimiento de lo humano, acoge lo que le des-
borda y plenifica. La ductilidad humana puede llegar a ser la alteridad en
que Dios se transfigura.

— una antropologia del exceso, en que la nueva creaciéon nacida del en-
cuentro con el resucitado degusta lo definitivo como abundancia que so-
brepasa lo humano e impulsa a cooperar con Cristo en la transformacion
de lo histérico. Se acerca el futuro al presente y se incrementa el ya sf, sin
olvidar el todavia no.

Asi, se rescata una antropologia de relacion entre Dios y el ser humano, quien
acoge la gracia transformadora que desborda lo humano. Ademas, es una antro-
pologia que puede armonizar la espiritualidad y la corporalidad; integrar todo el
ser con mente y cuerpo; posibilitar la comunién de lo divino y humano; todo ello
en un proceso de unificacion. El sentido de la existencia humana se descubre en
la trascendencia encarnada que se experimenta como un rebasamiento del ser, en
que se goza de manera anticipada la cercania de Dios. Se devela desde el amor
una antropologia pneumatolégica caracterizada por: la receptividad, para acoger
el don de la existencia; la unificacién, al responder a la encarnacion; y el rebasa-
miento, al ser habitada por Dios.

El amor divino regala la existencia como proyecto de filiacién y fraternidad.
El conocimiento personal y de Dios encamina hacia el amor al préjimo, que lleva
a la unificacion del ser en torno a la voluntad divina que desde lo profundo se
desborda acercando la plenitud.

6.2.3. La compenetracién de razén y amor

Los datos del capitulo tercero, la razén y el amor en los tres ambitos, van
perfilando un conocimiento entrafiable para sistematizar una antropologia poten-
ciadora del ser humano. El amor estimula el conocimiento y la razén vigoriza, da
solidez y consistencia al amor; de tal modo que se puede afirmar que la recipro-
cidad humaniza.

Se presenta un ser humano que gracias al amor de Dios, origen de todo,
puede entender su finitud y puede amar a otro. Se afirma que razén y amor se

217



potencian en Dios. La salvacién consiste en que la razén puede decidir enrique-
cerse con amor y la lucidez del amor rebasa la razén; este camino soteriolégico es
concedido por gracia. Se trata de un camino hacia la divinizacién como posibili-
dad de plenitud unificadora, en que la razén y el amor cooperan para que el ser
humano pueda entender y amar lo diferente, sabiendo que el final positivo esta
garantizado en Dios.

A partir de los datos del estudio se puede desglosar la antropologia pneu-
matoldgica teresiana enriquecida por la compenetracion de razén y amor con las
siguientes caracteristicas:

— antropologfa del amor sabio, que crea, sostiene e impulsa hacia la plena
humanizacién; se valora la existencia surgida del amor, por amor y para
el amor; asi nace un ser humano fragil que es creacién buenay, al mismo
tiempo, propensa al mal;

— antropologfa de la gratitud, que aproxima lo dltimo como felicidad y di-
cha degustada en medio de las fuerzas destructoras del mal, y eso condu-
ce al agradecimiento y la alabanza porque el amor es mas fuerte que la
muerte;

— antropologfa de llegada de la promesa, antropologfa de final positivo, en
que se cumple lo definitivo, la unién amorosa con Dios que irradia lo
pleno a todo el proceso histérico.

A partir de los datos se rescata una antropologia ascendente, que presenta
al ser humano finito, fragil; que valora la existencia humana al inscribirla en el
amor, induciendo un itinerario de inconclusa perfeccién, desde el deseo de la
meta a la que puede llegar. Una antropologia de alabanza, porque la persona
es consciente de ser agraciada —ya, aqui y ahora— por la presencia de lo de-
finitivo, y se hace antropologfa laudatoria por la gracia que aproxima lo defini-
tivo. Esta positiva propuesta se formula como antropologia de parusia, se hace
presente el futuro a través de la llegada de una vida desbordante nacida de la
unién con Dios. En definitiva, se devela una antropologia pneumatolégica desde
la compenetracién de razén y amor, caracterizada por ser ascendente, gracias
al amor sabio, laudatoria, porque experimenta la gratitud, y de parusia, como
presencia de la llegada de lo prometido.

La racionalidad amorosa o conocimiento entrafable remite a un ser huma-
no, antropologia teoldgica, imagen y semejanza del Dios que crea, sostiene y
consuma en el amor. La eficacia y fecundidad del amor sabio se manifiesta y se
verifica en la tarea misionera de cooperacién en la realidad histérica para la plena
humanizacion.

En sintesis, el Amor del Padre y el Logos del Hijo se infunden en el ser hu-
mano por el Espiritu. Asi, la sabiduria amorosa que el ser humano recibe del
Espiritu le va capacitando para aproximarse al misterio tremendo y fascinante de
lo humano.

218



6.3. EL ESPANTO ANTE EL MISTERIO

La antropologia teresiana se tifie de filosofia cuando se aborda el espanto ge-
nerado ante lo tremendo y lo fascinante del misterio humano. Los textos sugieren
y motivan un universo muy rico de palabras para expresar este «gesto filoséfico
primordial»', que el ser humano experimenta ante los temas fundamentales antro-
polégicos: la existencia, el amor y la muerte. De esta vivencia se rescatan rasgos
de la latente antropologia pneumatoldgica teresiana.

Los datos emanados del andlisis de los textos muestran que la identidad del ser
humano se forja abriéndose a la diversidad que ensancha; lo que posibilita entender
el sentido de la existencia desde el principio al fin. Se comprende la identidad como
apertura a la diversidad. De este modo, la singularidad del sujeto se manifiesta en
su capacidad de perfeccionamiento; por lo que puede ir asumiendo, por gracia, la
capacidad de bien y la propensién al mal. Se habla de la unificacién desde los desa-
fios de la condicion finita. Por eso, el ser humano va viviendo el ya-si, todavia-no al
irse configurando a Cristo y aproximandose al misterio humano desde el asombro-
sobrecogimiento y la admiracién-desafio hasta que se desvanece el estupor-pavor
al descubrirse habitado por la Trinidad. Se habla de la procesualidad de lo humano
hasta poder llegar al gozo definitivo.

La antropologia pneumatolégica teresiana, desde la clave del misterio tremen-
do y fascinante del ser humano, se revela con las siguientes particularidades:

— enriquecedora, ya que el ser humano llega a mayor humanizacién cuan-
do Dios se comunica dandole anchura con su amor; asi se ensancha y
acrecienta lo humano con la grandeza divina;

— transformadora, gracias al proceso soteriolégico que aproxima el misterio,
aunque sin entenderlo absolutamente; asi el poder del mal supone un
desafio a integrar en el camino hacia la unificacién;

— y posibilitadora de nuevas dimensiones de lo humano cuando se abre al
trascendente que se hace presente; el ser humano descubre el misterio de
su existencia, tanto la duracién, como la extensién y la profundidad de la
vida, en Dios.

Asi, a partir de los datos, se rescata una antropologia potenciadora del auto-
conocimiento del ser humano, lo que es posible gracias a su capacidad relacional
desde su ser dialégico en la alteridad. Entonces, lo humano se ensancha y se capa-
cita para la sabiduria divina. Esta remite a una antropologfa desafiante al cambio,
que, desde la humildad?, puede acoger la gracia transformadora que desborda lo
humano. Otro rasgo antropolégico se refiere a su ser procesual tanto en lo perso-
nal como en lo relacional y en lo estructural, cuando se abre a la comprension del

T ALVAREZ, T. «<Admiracion, estupor, espantar(se)...», p. 313.

2 En el Castillo Interior el término humildad aparece en 33 textos: 1M 1,3; 2, 5.8-9.11.13; 3M
1,7y9;2,26y8,4M 1,6;29;3,4y5,5M1,8;,3,9.11y18; 4,16, 5,6 y 10; 6,8; 8,4y 10; 6M 9,11-
13y 15; 10,7; 7M 4,8 y 14; Epil. 2.

219



misterio. La relacién Dios y hombre acontece en la integralidad del ser sin redu-
cirse a un intimismo y potenciando la existencia concreta que no se evapora en
un abstracto universal. En definitiva, se devela una antropologia pneumatolégica
desde el gesto filoséfico del espanto, caracterizada por ser: dialdgica, gracias a la
relacionalidad; unificadora, por el desafio del cambio transformador; e integral,
gracias al caracter procesual.

El término espanto en clave teresiana detecta y expresa una concepcién de lo
tremendo y lo fascinante como asombro y sobrecogimiento ante el conocimiento
del misterio del ser humano a la manera de una existencia finita hacia la pleni-
tud; como admiracion y desafio ante el descubrimiento del plan divino —cristifi-
cacién—, el cual es propuesto para el ser humano creado en esta historia; y como
estupor y pavor ante la visién de Dios reinando que devela el misterio inefable.

En definitiva, se ha ido configurando una antropologia sustentada en una
cristologia implicita que interpreta lo humano desde lo trinitario: la misién del
Hijo encomendada por el Padre y alentada por el Espiritu se manifiesta en Amor.
Asi, esta propuesta antropolégica teresiana es claramente escatolégica, porque
desde la plenitud se profundiza la dimensién encarnatoria-salvifica, y se ilumina
la capacidad de relacién del ser humano con Dios. La revelacién del misterio de
Dios en la inmanencia supone una manifestacién explicita, y, a la vez, una inédita
renovacion.

6.4. EL SER HUMANO ANTE LA SABIDURIA AMOROSA
DEL ESPIRITU

La antropologia unitaria pneumatolégica teresiana presenta el misterio del ser
humano develandose en el misterio trinitario, es decir, en la sabiduria amorosa
del Espiritu.

En la obra teresiana se descubre la donacién de Dios como el fundamento
trascendental de lo humano, lo que genera asombro y sobrecogimiento ante el
misterio del origen y del fin. Ambos, el principio y la consumacion, se entienden en
interaccion; debido a que la creacion se contempla como hecho salvifico desde el
proceso en el que todo lo creado esté4 orientado a la nueva creacién.

La relacion Dios-hombre es posible y se ha realizado en la historia humana
en Jesucristo, asi la encarnaciéon aproxima y revela el misterio humano. El ser
humano se caracteriza por la receptividad, por la relacionalidad y por la unidad,
en un proceso de plena realizacién de lo humano. Este ser humano se configura
como sujeto personal, como misterio que admira y desaffa, porque la compleja
finitud es conducida por el espiritu del Sefior hacia la divinizacion.

La plenitud del hombre a través de la unién con Dios es punto de llegada
de la creacién soteriolégica y es el cumplimiento de la antropologia. La historia
puede ser tiempo de salvacién para cada existencia que espera la plenitud de
los tiempos cuando se manifieste lo definitivo. Este proyecto antropolégico se ha

220



cumplido ya en Jesls de Nazaret —prolepsis humana— y continta en la expe-
riencia eclesial en la que se vive la dimensién sacramental, profética y mistica®.

La sabiduria amorosa del Espiritu va generando en cada ser humano la expe-
riencia de plenitud, y gracias a la relacion con Dios trinitario es posible compren-
der el misterio de si mismo, del otro y de Dios.

Ademas, el ser humano teresiano, contemplado ante la sabiduria amorosa del Es-
piritu, Dios trinitario, a lo largo del proceso de creacién-salvacién-consumacion, puede
ser comprendido y descrito a través de una antropologia pneumatolégica-trinitaria. La
propuesta antropolégica teoldgica puede ser caracterizada por ser dignificante, unitaria
y plena; es decir, puede ser descrita por su positividad —valorizadora de lo humano—;
su ser unificadora de las diversas dimensiones —creadora de comunién—; y, ademas,
por su orientacién plenificadora de lo humano desde la cristologfa.

La propuesta teresiana descubierta presenta lo humano como valioso porque
entiende y confiesa su més profundo origen en el ser imagen de Dios. Imagen y visién
de lo humano que en la realidad histérica se va desplegando como un ser receptor de
la gracia, abierto al cambio superador y estimulado a la perfeccion.

Esta vision positiva de lo humano no ignora el mal con su carga de pecado
y muerte, sino que lo integra en la antropologia soteriolégica teresiana desde lo
trinitario y en permanente referencia a la cristologfa, antropologia cumplida. Asi-
mismo, la pretensién de comunién de la detectada antropologia teresiana se va
logrando en la bisqueda de la unidad en la diversidad y gracias a la orientacién
—infundida en la creacién— hacia la plenitud. De ese modo puede ser posible el
proceso histérico unificador a través del caracter dialogal y ascendente-plenifica-
dor, que integra equilibradamente a lo largo de la existencia toda la vitalidad de
los diversos ambitos, para la con-formacién de lo humano a Cristo.

Por Gltimo, la propuesta presenta la creacion para la plenificacién a través de un
proceso histérico de salvacion. Desde la escatologia la realidad del ser humano se di-
visa con optimismo, asumiendo la riqueza y complejidad de un ser relacional abierto
a la gracia y la comunién en un contexto de desgracia y division, injusticia y pecado.
Esta mirada es la que descubre la creacién para la salvacion total en la divinizacion vy,
por eso, la historia puede ser interpretada como un proceso de cristificacion de lo real
en su dimensién personal, social y césmica. La propuesta de antropologfa teolégica
muestra el significado tltimo de todo desde la espera escatoldgica.

De ese modo, la hipoétesis, por la cual el Espiritu desde la compenetracién de
amor y razén devela el misterio fascinante y tremendo (espanto) del ser humano
en el Dios trinitario, se confirma. Esta ratificacién, cambiando el orden de los
términos investigados (espanto, razén, amor y espiritu) se transforma en tesis: el
misterio del ser humano se devela en la sabidurfa amorosa del Espiritu.

3 Cada creyente es invitado al crecimiento en la experiencia de interioridad, de comunitarie-
dad y de compromiso. En Teresa, la mistica es hacer experiencia de lo que se cree por fe; traer lo
escatoldgico a la historia individual y comunitaria. Es la vivencia de lo sagrado en espacios y tiempos
determinados en los que se armoniza pasado, presente y futuro; esto, finalmente, forma parte de la
vivencia sacramental.

221






7. BIBLIOGRAFIA






7.1. FUENTES
7.1.1 Ediciones criticas
7.1.1.1. Obras completas
CRUZ, T. de la. Teresa de Jesus, doctora de la Iglesia. Obras completas. 5. ed.

Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1987.

FUENTE, V. de la. Escritos de Santa Teresa. 2 v. Madrid: M. Rivadeneyra,
1877-1879.

SANTA TERESA, S. de. Obras de Santa Teresa de Jesds. 9 v. Burgos: Tipografia
de «El Monte Carmeloy», 1915-1924.

SANTA TERESA, S. de. Obras de Santa Teresa de Jesis. 2 v. Buenos Aires:
Editorial Poblet, 1941.

7.1.1.2. Castillo Interior
ALVAREZ, T.; MAS, A. Castillo Interior. Santa Teresa de Jesus. Burgos: Editorial
Monte Carmelo, 1990.

FUENTE, V. de la. «Las Moradas». En: Teresa, de Avila, Santa, 1515-1582.
Escritos. Madrid: Casa Editorial Hernando S.A, 1930, pp. 405-490.

SANTA TERESA, S. de. «Las Moradas». En: Obras de Santa Teresa de Jesus.
Burgos: Tipografia de «El Monte Carmelo», 1917, pp. 5-212.

SANTA TERESA, S. de, «Las Moradas». En: Obras de Santa Teresa de Jesus.
Buenos Aires: Editorial Poblet, 1941, vol.1, pp. 525-712.

7.1.1.3. Otras ediciones consultadas
Obras Completas

BARRIENTOS, A. (Dir.). Santa Teresa de Jests. Obras Completas. 5.2 ed. Ma-
drid: Editorial de Espiritualidad, 2000.

MADRE DE DIOS, E. de la; STEGGINK, O. Santa Teresa de Jests. Obras com-
pletas. 8.2 ed. Madrid: Editorial BAC, 1986.

225



HERRAIZ, M. Santa Teresa de Jests. Obras completas. Salamanca: Ediciones
Sigueme, 1997.

— Obras de la Gloriosa Madre Santa Teresa de Jesus, fundadora de la reforma
de la Orden de Nuestra Sefiora del Carmen. 2 v. Madrid: en la Imprenta de
D. Joseph Doblado, 1793.

— Obras de Santa Teresa de Jesus, edicion novisima corregida y aumentada. 6v.
Madrid: Compafiia de Impresores y Libreros del Reino, 1881.

— Oeuvres completes. Sainte Thérese de Jésus. SAINT JOSEPH, G. du (Trad.).
Paris: Editions du Seuil, 1948.

— Teresa, de Avila, Santa, 1515-1582. Escritos. Adadidos e ilustrados por Vi-
cente de la Fuente. Madrid: Hernando, 1930-1931.

SANTULLANO, L. Obras completas, Santa Teresa. Madrid: Editor M. Aguilar,
1942.

Castillo Interior

«Las Moradas». En: Obras de la Gloriosa Madre Santa Teresa de Jesds, fun-
dadora de la reforma de la Orden de Nuestra Sefiora del Carmen. Madrid:
Imprenta de D. Joseph Doblado, 1793, vol. 2, pp. 1-203.

«Le Chateau de I’'ame ou le livre des Demeures (1634-1639)». En: Oeuvres
complétes. Sainte Thérése de Jésus. SAINT JOSEPH, G. (Trad.). Paris: Edi-
tions du Seuil, 1948, pp. 814-1060.

NAVARRO, T. Las moradas. Santa Teresa. 4.2 ed. Madrid: Ediciones de «La
Lectura», 1933.

ONAINDIA, A. Egoitzak edo Barne-Gaztelua. Lizarra: Aita Karmeldarrak,
1981.

RODRIGUEZ, J. V. Castillo Interior o Las moradas. 7.2 ed. Madrid: Editorial de
Espiritualidad, 1999.

SANTA TERESA. Las Moradas. 11.2 ed. Madrid: Editorial Espasa-Calpe, 1981.

7.2. INSTRUMENTOS DE TRABAJO

Archivium bibliographicum Carmelitanum, (ABC). Roma: Teresianum, 1956-
1981.

Archivium bibliographicum Carmeli Teresiani (ABCT). (Collectio Bibliographica
a Pontificia Facultate Teresianum). Roma: Teresianum, 1979-2005, vol. 25-
45.

ABBAGNANO, N. Diccionario de filosofia. GALLETTI, Alfredo (Trad.). Méxi-
co: Editorial Fondo de Cultura Econémica, 1963.

ALVAREZ, T. «Glosa a la bibliografia del doctorado teresianoy. Ephemerides
Carmeliticae, 22 (1971), pp. 495-542.

226



ALVAREZ, T. «Galerfa bibliografica del IV Centenario». Monte Carmelo, 90
(1982), pp. 357-370.

ALVAREZ, T. «Nota histérica sobre el autégrafo del Castillo Interior. En: AL-
VAREZ, T.; MAS, A. Castillo Interior. Santa Teresa de Jesus. Burgos: Editorial
Monte Carmelo, 1990, vol. Il, pp. 239-266.

ALVAREZ, T. «Glosas bibliograficas». En: Estudios Teresianos. Burgos: Editorial
Monte Carmelo, 1996, vol. 3, pp. 609-684.

ALVIRA, M. I. «Références bibliographiques». En: Vision de I’'homme selon
Thérése d’Avila. Une philosophie de I’héroisme. Paris: Editions F. X. de Gui-
bert (O.E.I.L), 1992, pp. 437-446.

ASTIGARRAGA, J. L.; BORRELL, A. Concordancias de los escritos de Santa
Teresa de Jesus. 2v. Roma: Editoriales OCD, 2000.

«Bibliographia Internationalis Spiritualitatis» (BIS). Roma: Teresianum, 1969-
2007, vol. 1-39.

«Bibliographia Carmelitana annualis 2000». Carmelus, 48 (2001), pp. 5-378.

«Bibliographia Carmelitana annualis 2001». Carmelus, 49/2 (2002), pp. 231-483.

«Bibliographia Carmelitana annualis 2002». Carmelus, 50/2 (2003), pp.187-463.

«Bibliographia Carmelitana annualis 2003». Carmelus, 51/2 (2004), pp. 259-494.

«Bibliographia Carmelitana annualis 2004». Carmelus, 52/2 (2005), pp. 243-454.

«Bibliographia Carmelitana annualis 2005». Carmelus, 53/2 (2006), pp. 313-323.

«Bibliografia selecta». En: Introduccion a la lectura de Santa Teresa de Jesus.
BARRIENTOS, A. (Dir). Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1978, pp. 13-23.

CASTELLANO, J. «Balance de los estudios doctrinales. IV Centenario tere-
siano». Monte Carmelo, 90 (1982), pp. 64-85.

CARRION, M. «Bibliograffay. En: Arquitectura y cuerpo en la figura autorial de
Teresa de Jesus. Barcelona: Editorial Anthropos, 1994, pp. 291-316.

CENTRO INTERNACIONAL DE ESTUDIOS MISTICOS. La mistica en el siglo
XXI. Madrid: Editorial Trotta, 2002.

COVARRUBIAS, S. Tesoro de la lengua castellana o espanola. 5.2 ed. (Repro-
duce la de Martin de Riquer, de la Real Academia Espafiola, publicada en
1943, segln la original de 1611). Madrid: Editorial Alta Fulla, 1984.

CUARTAS LONDONO, R. «Bibliografia». En: Experiencia trinitaria de Santa
Teresa de Jesus. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2004, pp. 587-624.

CUERVO, J. R. Diccionario de Construccion y régimen de la Lengua Caste-
llana. 8 v. Bogotd: Instituto Caro y Cuervo, 1987.

Diccionario de Mistica. BORRIELLO, L. (Dir.) . Madrid: Editorial San Pablo,
2004.

Diccionario de Santa Teresa de Jesds. ALVAREZ, T. (Dir). Burgos: Editorial
Monte Carmelo, 2000.

Dictionnaire de Spiritualité. Ascetique et mystique. Doctrine et histoire. VIL-
LER, M. (Dir.). 17 v. Paris: Editions Beauchesne, 1937-1995.

227



228

DIEGO SANCHEZ, M. «Bibliografia del Centenario Teresiano». Teresianum,
34/2 (1983), pp. 355-451.

DIEGO SANCHEZ, M. Bibliografia sistematica de San Juan de la Cruz. Madrid:
Editorial de Espiritualidad, 2000.

DIEGO SANCHEZ, M. Bibliografia sistematica de Santa Teresa de Jestis. Ma-
drid: Editorial de Espiritualidad, 2008.

DIEZ GONZALEZ, M; VEGA SANTOVENA, F. «Centenario. indices de la Re-
vista Monte Carmelo, anos 1900-2000». Monte Carmelo, 108/1-3 (2000).
DOMINGO, F. «Presencia de los estudios teresianos. Panorama internacio-

nal». Monte Carmelo, 89 (1981), pp. 378-408.

ECIDO, T. «Santa Teresa y las tendencias de la historiografia actual». Teresia-
num, 33 (1982), pp. 159-180.

FORTES, A. «IV Centenarium mortis s. Teresiae». Archivum Bibliographicum
Carmeli Teresiani, 28 (1981-1982).

FORTES, A. Léxico de Santa Teresa de Jests. Burgos: Editorial Monte Carmelo,
1997.

FORTES, A. «Bibliograffa de bibliografias teresianas». En: ALVAREZ, T. Diccionario
de Santa Teresa de Jests. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000, pp. 183-185.

IZQUIERDO SORLI, M. «Bibliografia». En: Teresa de Jests, una aventura in-
terior. Estudio de un simbolo. Avila: Institucion Gran Duque de Alba de la
Excma Diputacién Provincial, 1993, pp. 301-306.

JIMENEZ SALAS, M. Santa Teresa de Jesus. Bibliografia fundamental. Madrid:
Edita Consejo Superior de Investigaciones Cientificas (CSIC), 1962.

MADRE DE DIOS, E. de la; STEGGINK, O. «Bibliografia». En: Santa Teresa y
su tiempo. Salamanca: Universidad Pontificia, 1984, vol. 3, pp. 819-853.

MADRE DE DIOS, E. de la; STEGGINK, O. «Bibliograffa». En: Santa Teresa de
Jesus. Obras completas. 8.2 ed. Madrid: Editorial BAC, 1986, pp. 35-54.

SAINTE MARIE, J. «Bibliographie». En: La Vierge du Mont-Carme, mystére et
phrophétie: Elie, Thérése d’Avila, Fatima. Paris: Editions P Lethielleux, 1985,
pp. 342-350.

MARCOS, J. A. «Bibliografia». En: Mistica y subversiva: Teresa de Jesus. Las es-
trategias retéricas del discurso mistico. Madrid: Editorial de Espiritualidad,
2001, pp. 265-269.

MARINA, J. A.; LOPEZ PENAS, M. Diccionario de los sentimientos. 3.2 ed.
Barcelona: Editorial Anagrama, 2000.

MAS, A. «Bibliografia», En: Teresa de Jestis en el matrimonio espiritual. Un andlisis
teoldgico desde las séptimas moradas del Castillo interior. Avila: Institucién Gran
Duque de Alba de la Excma Diputacién Provincial, 1993, pp. 471-489.

OFILADA MINA, M. «Bibliografia». En: San Juan de la Cruz: el sentido experien-
cial del conocimiento de Dios. Claves para un acercamiento filosdfico a San
Juan de la Cruz. Burgos: Editorial Monte Carmelo 2002, pp. 385-431.



OFILADA MINA, M. «Bibliografia teresiana». En: Obras completas de Santa
Teresa de Jesds I. Madrid: EDICA S.A., 1951, pp. 23-127.

POLO, T. «Bibliografia teresiana». Comunidades. Salamanca: separata de la
revista CONFER, 9, n.° 27-28 (1981).

POLO, T. «IV Centenario de la muerte de Santa Teresa de JesUs. Bibliografia tere-
siana, 1981-1983». Revista Comunidades. Salamanca: 11, n.° 35 (1983).

ROCCETTI, A. «Bibliograffa». En: Antropologia teresiana. Acercamiento hu-
mano a Teresa de Avila. Tesis doctoral inédita leida en 1999 en la universi-
dad de Oviedo, pp. 277-475.

ROS, S. «Los estudios teresianos: panorama de actualidad y perspectivas de
tratamiento». Teresianum, 38/2 (1987), pp. 149-209.

SAGRADA FAMILIA, S. «Resonancias del doctorado teresiano». Ephemerides
Carmeliticae, 22 (1971), pp. 399-542.

7.3. LITERATURA SECUNDARIA

ACKERMAN, J. «El ensanchamiento del alma: la doctrina de san Juan de la
Cruz y Santa Teresa de Jests sobre el efecto de la gracia en el alma». San
Juan de la Cruz, 7 (1991), pp. 9-21.

Actas Congreso Internacional Teresiano, Salamanca, 4-7 Octubre, 1982. EGI-
DO, T. et al. (Eds.). 2 v. Salamanca: Universidad de Salamanca, Universidad
Pontificia, Ministerio de Cultura, 1983, vol. I: pp. 9-27; 41-64; 121-136;
169-195; vol. II: pp. 495-522; 545-556; 581-607; 747-775; 809-882; 927-
944, 1.075-1.123.

ALLENDESALAZAR, M. Thérese d’Avila, I'image au féminin. Paris: Editions du
Seuil, 2002.

ALONSO, S. «Personalidad humana de Teresa de Jests». Vida Religiosa. Ma-
drid: 53 (1982), pp. 331-342.

ALVAREZ, T. «Actualidad y razén teolégica del Doctorado de Santa Teresa.
En: Fe y magisterio eclesidstico. Doctorado de Santa Teresa. XXVIII Sema-
na Espanola de Teologia, Madrid 16-20 septiembre 1968. Madrid: Edita
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas (CSIC), 1971, pp. 393-406.

ALVAREZ, T. Introduzione alla dottrina spirituale di Santa Teresa. Roma: Pon-
tificio Istituto di Spiritualita Teresianum, 1972.

ALVAREZ, T. «Jesucristo en la experiencia de Santa Teresa». Monte Carmelo,
88 (1980), pp. 335-365.

ALVAREZ, T. «Santa Teresa -perfil histérico- datos esenciales». Monte Car-
melo, 89 (1981), pp. 319-329.

ALVAREZ, T. Teresa de Jesds, enséfanos a orar. 3. ed. Burgos: Editorial Monte
Carmelo, 1982, pp. 149-230.

ALVAREZ, T. «El pleito de hidalgufa de los Cepeda, padre y tios de la Santay.
Monte Carmelo, 94 (1986), pp. 469-504.

229



230

ALVAREZ, T. «Introduccién a El Castillo interior». En: Teresa de Jests. Doctora
de la Iglesia. Obras Completas. 5. ed. Burgos: Editorial Monte Carmelo,
1987, pp. 765-786.

ALVAREZ, T. «Vivo sin vivir en mi. En los albores de la poética de fray Juan y
de la Madre Teresa». Monte Carmelo, 99 (1991), pp. 585-607.

ALVAREZ, T. Estudios Teresianos. 3 v. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1995-
1996, «Biografia e Historia», vol. I, 1995, pp. 683-750; «Estudios de los
textos», vol. Il, 1996, pp. 479-562; «Doctrina Espiritual», vol. Ill, 1996, pp.
465-574.

ALVAREZ, T. «Admiracién, estupor, espantar(se). Gesto filoséfico en Teresa
de Jests». En: Estudios Teresianos, Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1996,
vol. Ill, pp. 313-332.

ALVAREZ, T. «El autégrafo del Castillo hoy». En: Estudios Teresianos. Burgos:
Editorial Monte Carmelo, 1996, vol. II, pp. 501-507.

ALVAREZ, T. Guia al interior del Castillo. Lectura espiritual de las Moradas.
Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000.

ALVAREZ, T. «El futuro de nuestro pasado. Teresa de Jests y la seduccién de
los misticos». Monte Carmelo, 109 (2001), pp. 35-46.

ALVAREZ, T. Santa Teresa a contraluz. La Santa ante la critica. Burgos: Editorial
Monte Carmelo, 2004.

ALVAREZ, T. Comentarios a Vida, Camino y Moradas de Santa Teresa. Burgos:
Editorial Monte Carmelo, 2005.

ALVAREZ, T. Cultura de mujer en el siglo XVI. El caso de Santa Teresa de Jestis.
Avila: Excelentisimo Ayuntamiento de Avila, 2006.

ALVAREZ-SUAREZ, A. Castillo Interior: Camino hacia el encuentro con Dios.
Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2001.

ALVAREZ VAZQUEZ, ). A. Trabajos, dineros y negocios: Teresa de Jests y la
economia del siglo XVI (1562-1582). Madrid: Editorial Trotta, 2000.

ALVIRA, M. 1. Vision de I’homme selon Thérese d’Avila. Une philosophie de
I’héroisme. Paris: Editions F. X. de Guibert (O.E.I.L), 1992.

ANTOLIN, F. «El amor y la muerte, visién carmelitana. Revista de Espirituali-
dad, 44 (1985), pp. 493-531.

ARAKAL, ). T. Reading the Interior Castle Through Its Images. Tesina di licenza
in teologia con specializzazione in spiritualita. Roma, 2001.

ARINO, P Teresa de Ahumada: un estilo que rompe limites. Madrid: Esin,
2000.

ASIN PALACIOS, M. «El simil de los castillos y moradas del alma en la mistica
islamica y en Santa Teresa». Al-Andalus, 11 (1946), pp. 263-274.

AUCLAIR, M. Vida de Santa Teresa de Avila. La andariega de Dios. Buenos Aires:

Editorial Losada, 1954. Traduccién de Luis de Azcarate, de La vie de sainte
Thérése d’Avila. La dame errante de Dieu. Paris: Editions du Seuil, 1950.



AUCLAIR, M. La vida de Santa Teresa de Jesuds. 6.2 ed. Madrid: Ediciones
Palabra, 1987.

BALDINI, M. «Lenguaje mistico». En: BORRIELLO, L. y otros. Diccionario de
Mistica. Madrid: Editorial San Pablo, 2002, pp. 1049-1053.

BALTHASAR, H. U. «Teologia y santidady, «Espiritualidad». En: Ensayos teold-
gicos. Verbum Caro. Madrid: Ediciones Guadarrama, 1964, pp. 235-298.
Traduccién de Andrés-Pedro Sanchez Pascual, de Verbum Caro Skizzen zur
Theologie |, Einsiedeln: Johannes Verlag, 1960.

BALTHASAR, H. U. «La kénosis y la nueva imagen de Dios», «Los misticos».
En: FEINER, J. y LOHRER, M. (Dirs.). Mysterium Salutis, Manual de Teologia
como historia de salvacién. Madrid: Ediciones Cristiandad, 1969, vol. I,
tomo 2, pp. 153-168. Traduccién de Guillermo Aparicio, supervisada por
Juan Alfaro, de Mysterium Salutis Grundriss Heilsgeschichtlicher Dogmatik
das Christusereignis. Einsiedeln: Benziger Verlag, 1969.

BALTHASAR, H. U. Solo el amor es digno de fe. Salamanca: Ediciones Si-
gueme, 1971. Traduccién de Carlos Vigil, de Claubhaft ist nur Liebe. Ein-
siedeln: Joannes Verlag.

BARCENILLA, J. J.; BENEITO, Py PIERA, L. (Coords.). Mujeres de luz: la mis-
tica femenina y lo femenino en la mistica. Madrid: Editorial Trotta, 2001.
BARRENA, J. El rostro humano de Teresa de Avila. 2.2 ed. Salamanca: Edi-

ciones Sigueme, 1982.

BARRENA, |. Teresa de Jesds, una mujer educadora. Avila: Institucién Gran
Duque de Alba de la Excma. Diputacién Provincial, 2000.

BARRENA, |. Fducar en valores. Aproximacién a la pedagogia de Teresa. Avila:
Editorial Monte Carmelo, 2002.

BARRIENTOS, A. (Dir.). Introduccién a la lectura de Santa Teresa de Jesus.
Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1978.

BAUDRY, J. «La place du Saint Esprit dans la spiritualité de Thérese d’Avilay.
Carmel, 23 (1975), pp. 59-82.

BERNARD, C. A. Le Dieu des mystiques: la conformation au Christy, Il. Paris:
Editions du Cerf, 1998.

BERNARD, C. A. Théologie mystique. Paris: Editions du Cerf, 2005.

BERNARD, C. A. Teologia espiritual. Hacia la plenitud de la vida en el Espiritu.
Salamanca: Ediciones Sigueme, 2007.

BIZZICCARI, A. «’'umanesimo in Santa Teresa d’Avila». Milano: Editrice An-
cora, 1968.

BLANCHARD, P, «La structure augustinienne de la pensée théresienne». Divi-
nitas, 7 (1963), pp. 351-386.

BOSCO, C. Teresa, mujer y ruin. Madrid: Alderaban, 1998.

BOUDOT, P. «l'antropologie de Thérése d’Avilay. Teresianum, 34 (1983),
pp. 39-46.

231



232

BOULET, J. «Apres Luther, Thérése commentant Le Notre Pére». Le supplé-
ment, Paris, 146 (1983), pp. 341-353.

BROCKHUSEN, G. «Lenguaje de la mistica». En: DINZELBACHER, P. Diccio-
nario de la Mistica. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000, pp. 654-658.

BURGGRAF, J. Teresa von Avila, Humanitit und Glaubensleben. Paderborn,
Schoningh, 1996.

CAMARA MENENDEZ, A. M. y VALDES DAVILA, ). Una mujer para la mujer
de hoy. Barcelona: Ediciones STJ, 1998.

CARRION, M. Arquitectura y cuerpo en la figura autorial de Teresa de Jess.
Barcelona: Editorial Anthropos, 1994.

CASTELLANGO, J. «Cristo imagen y camino del hombre nuevo. Doctrina espi-
ritual de Teresa de JesGs y Juan de la Cruz». Revista de Teologia Espiritual,
26 (1982), pp. 251-269.

CASTELLANO, J. «Presencia de Santa Teresa de JesUs en la Teologia y en la Espiri-
tualidad actual. Balance y perspectivas». Teresianum, 33 (1982), pp. 181-232.
CASTELLANGO, J. «Conocimiento y experiencia de Dios Amor en los misticos
cristianos». En: VV. AA. Dios Amor en la tradicién cristiana y en los interro-
gantes del hombre contempordneo. Madrid: Editorial Ciudad Nueva, 1993,

pp. 136-183.

CASTELLANGO, J. «El doctorado de Santa Teresa y su nueva presencia teold-
gica. Balance y perspectivas». En: ROS, S. La recepcion de los misticos Te-
resa de Jesus y Juan de la Cruz. Actas del Congreso Internacional Teresiano-
Sanjuanista. Avila, 20-16 de Septiembre de 1996, Salamanca: Ediciones
Universidad Pontificia y Centro Internacional Teresiano-Sanjuanista, 1997,
pp. 205-228.

CASTELLANGO, J. «Intentos de renovacion en la Teologfa Espiritual antes del
Vaticano Il: J. Bouyer, G. Thies, H.U. von Baltasar». En: La Teologia Spiri-
tuale. Atti del Congresso Internazionale O.C.D. Roma 24-29 Aprile 2000.
Teresianum, 52 (2001), pp. 191- 202.

CASTELLANGO, J. «El Castillo interior de santa Teresa de JesUs. Presentacion y
hermenéutica teolégica de un libro cumbre de la mistica universaly. Revista
Cistercium, 239 (2005), pp. 587-610.

CASTRO, A. Santa Teresa y otros ensayos. Santander: Edita Historia Nueva,
1929.

CASTRO, C. H callado amor. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1998.

CASTRO, S. Cristologia teresiana. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1978.

CASTRO, S. Cristocentrismo de la espiritualidad de Santa Teresa de Avila. Sa-
lamanca: Edita Universidad Pontificia de Salamanca, 1978.

CASTRO, S. «Singularidad de Teresa de Jests». Razén y Fe, 204 (1981), pp.
333-334.

CASTRO, S. «Cristologfa teresiana y nueva espiritualidady. Surge, 40 (1982),
pp. 276-293.



CASTRO, S. Ser cristiano segtin Santa Teresa. Teologia y espiritualidad. 2.2 ed.
Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1985.

CASTRO, S. «El proyecto cristiano de Santa Teresa leido hoy». Revista de Es-
piritualidad, 45 (1986), pp. 461-487.

CASTRO, S. Cristo vida del hombre. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1991.

CASTRO, S. El Evangelio de Juan: comprension exegético-existencial. Ma-
drid: Editorial Universidad Pontificia Comillas-Bilbao: Editorial Desclée de
Brouwer, 2001.

CASTRO, S. «Mistica y Cristologia en Santa Teresa». Revista Cistercium, 239
(2005), pp. 611-647.

CASTRO, S. «Noche oscura en Las Moradas de Santa Teresa». Revista de Es-
piritualidad, 67 (2008), pp. 291-311.

CONCAR, Y. «Lenguaje de los espirituales y lenguaje de los teélogos». En: Si-
tuacion y tareas de la teologfa hoy. Salamanca: Editorial Sigueme, 1970, pp.
163-190.

CORTS GRAU, ). Actualizacion del pensamiento de Santa Teresa de Jests en
nuestra época. Valencia: Fundacién Universitaria San Pablo C.E.U., 1997.
CUARTAS LONDONO, R. Experiencia trinitaria de Santa Teresa de Jesus. Bur-

gos: Editorial Monte Carmelo, 2004.

CUARTAS LONDONO, R. «La espiritualidad trinitaria de Santa Teresa de Je-
sts. La Trinidad: fuente, camino y meta de la vida cristiana». Revista Cister-
cium, 239 (2005) , pp. 649-661.

CUEVAS, C. «El significante alegérico del ‘Castillo teresiano’». En: VV. AA. As-
pectos religiosos y literarios de los escritos de Santa Teresa. Letras de Deusto,
12 (1982), pp. 77-97.

CHORPENNING, J. «The Literary Method of the Castillo interior». Journal of
Philology, 3 (1979), pp. 121-133.

DELGADO GONZALEZ, I. «Experiencia del encuentro: reflexién en torno al
“Castillo Interior” de Santa Teresa de Jests». Concordia, Mainz, 33 (1998),
pp. 87-98.

DENEUVILLE, D. Santa Teresa de Jesuis y la mujer. Barcelona: Editorial Herder,
1966. Traduccién de Fernando Gutierrez, de Sainte Thérése d’Avila et la
femme. Lyon-Paris: Editions du Chalet, 1963.

DIEZ, M. «Morir de amor: aproximacion sanjuanista al novisimo de la Madre
Teresa de Jests». Monte Carmelo, 88 (1980), pp. 594-618.

DIEZ PRESA, M. «Teresa de Jests, mistica de ayer y doctora para hoy». Vida
Religiosa, 52 (1980), pp. 215-227.

DOBNER, C. La dimora trasversale nel Castello interiore di Teresa di Gesd,
Seregno. Milano: Editore Ass Ex Alunni Collegio Ballerini, 2002.

DOMINGUEZ REBOIRAS, F. «’El amor vivo de Dios’. Apuntes para una teo-
logfa de la gracia desde los escritos de Santa Teresa de Jests». Composte-
llanum, 15 (1970), pp. 5-59.

233



234

DOMINGUEZ REBOIRAS, F. «La teologfa de la gracia en Santa Teresa». Com-
postellanum, 19 (1974), pp. 1-64.

ECIDO, A. «La configuracion alegérica del Castillo Interiors. Boletin del Mu-
seo e Instituto Camoén Aznar, 10 (1983), pp. 69-93.

EGIDO, T. «La novedad teresiana de Américo Castro». Revista de Espirituali-
dad, 32 (1973), pp. 82-84.

EGIDO, T. «kAmbiente histérico». En: BARRIENTOS, A. (Dir). Introduccion a la
lectura de Santa Teresa de Jests. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1978.

ECIDO, T. «Santa Teresa y las tendencias de la historiografia actual». Teresia-
num, 33 (1982), pp. 159-180.

ECIDO, T. «Santa Teresa y su condicién de mujer». Surge, 417-418 (1982),
pp- 255-275.

EGIDO, T. £l linaje judeoconverso de santa Teresa. Madrid: Editorial de Espi-
ritualidad, 1986.

ECIDO, T. «Extrafa edicién de las obras completas de Santa Teresa». Revista
de Espiritualidad, 57 (1998), pp. 263-271.

ECIDO, T. «Santa Teresa: sus exigencias eclesiales como mujer». XX Siglos,
10/4 (1999), pp. 26-31.

ESCUERRA, H. «Fémina inquieta y andariega». Vida espiritual, Bogotd, 74-75
(1982), pp. 18-27.

ESGUERRA, H. «El Dios de Teresa». Vida espiritual, Bogotd, 135 (2000), pp.
11-23.
Fe y magisterio eclesidstico: doctorado de Santa Teresa. XXVIIl Semana Espa-
fiola de Teologfa, Madrid 16-20 septiembre 1968. Madrid: CSIC, 1971.
GALILEA, S. El futuro de nuestro pasado. Los misticos espafioles desde Améri-
ca Latina. Madrid: Narcea S.A., 1985.

GARCIA, C. «Cristologfa actual y seguimiento de Cristo en la espiritualidad
teresiano-sanjuanista». Monte Carmelo, 103 (1995), pp. 3-24.

GARCIA, C. Santa Teresa de Jesds nuevas claves de lectura. Burgos: Editorial
Monte Carmelo, 1998.

GARCIA, C. La mistica del Carmelo. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2002.

GARCIA, C. «Antropologfa Teresiano-Sanjuanista y oracién». Revista Burgen-
se, 44 (2003), pp. 129-166.

GARCIA, C. Antropologia teolégica y espiritualidad cristiana. 2.2 ed. Burgos:
Editorial Monte Carmelo, 2003.

GARCIA, C. La mistica en didlogo. Congreso Internacional de Mistica. Selec-
cién y Sintesis. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2004.

GARCIA DE LA CONCHA, V. El arte literario de Santa Teresa. Barcelona: Ariel,
1981.

GARCIA DE LA CONCHA, V. «'Sermo humilis’, coloquialismo y rusticidad en el
lenguaje literario teresianoy». Monte Carmelo, 92/2 (1984), pp. 251-286.



GARCIA DE LA CONCHA, V. Al aire de su vuelo. Barcelona: Circulo de lec-
tores, 2004.

GARRIDO, J. C. «Experiencia teresiana de la vida de gracia». Monte Carmelo,
75 (1967), pp. 345-391.

GARRIGOU-LAGRANCGE, R. «Le langage des spirituels comparé a célui des
théologiens». La Vie Spirituelle-Supplément, Paris, (VSpS) 41 (1936), pp.
257ss.

GERLI, M. «El Castillo interior” y el ‘Arte de la memoria’». Bulletin Hispani-
que, 86/1-2 (1984), pp. 154-163.

GILBERT, P. Introduccién a la teologia medieval. Estella (Navarra): Verbo Di-
vino, 1993. Traduccién Alfonso Ortiz Garcia, Introduction & la théologie
médievale, Roma: Edizioni Piemme S.PA., 1992.

GONZALEZ, L. ). Desarrollo humano en plenitud. Teologfa espiritual. Burgos:
Editorial Monte Carmelo, 2002.

GONZALEZ DE CARDEDAL, O. «Notas sobre la espiritualidad de Santa Te-
resa. Una experiencia personal del Misterio de Dios». El Ciervo, 30 (1981),
pp. 357-368.

GONZALEZ DE CARDEDAL, O. «La oracién y la mistica: experiencia que
unifica praxis, palabra y amor». Sal Terrae, 70 (1982), pp. 99-112.

GONZALEZ, F; CORDERO, F «la teologia espiritual de Santa Teresa de
JesUs, reaccion contra el dualismo neoplaténicox. Revista Espanola de Teo-
logfa, 30 (1970), pp. 3-38.

GOYA, B. Psicologia y vida espiritual. Madrid: Editorial San Pablo, 2001.

GUERRA, S. «La salida hacia dentro: camino de interioridad». Revista de Espi-
ritualidad, 58 (1999), pp. 441-487.

GUERRA, S. «La noche del sentido». Sal Terrae, 88 (2000), pp. 215-230.

HELLER, K. «Expérience et foi d’aprés Thérese de Lisieux. Une relecture de
I'interprétation de Balthasar». Teresianum, 53 (2002), pp. 109-144.

HERBSTRITH, W. «Teresa de Jests, inseguridad radical en momentos cru-
ciales». Revista de Espiritualidad, 33 (1974), pp. 68-75.

HERNANDEZ GALLO, C. «El carmelo latinoamericano: una experiencia espi-
ritual inculturada». Monte Carmelo, 109 (2001), pp. 747-767.

HERRAIZ, M. «Biblia y espiritualidad teresiana». Monte Carmelo, 88 (1980),
pp. 305-334.

HERRAIZ, M. «Donacién de Dios y compromiso del hombre en la raiz de la pa-
labra y experiencia de Teresa de Jests». Teresianum, 33 (1982), pp. 331-360.

HERRAIZ, M. «Experiencia y teologfa. Teresa de Jes(s, vida y palabra». Teolo-
gia Espiritual, 22 (1987), pp. 7-36.

HERRAIZ, M. La oracién experiencia liberadora. 2.2 ed. Salamanca: Sigueme,
1989.

235



236

HERRAIZ, M. Solo Dios basta. Claves de la espiritualidad teresiana. 4.2 ed.
Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1992.

HERRAIZ, M. «Boceto de hombre nuevo seglin san Juan de la Cruz». San Juan
de la Cruz, 10 (1992), pp. 149-165.

HERRAIZ, M. A zaga de tu huella: escritos teresianos-sanjuanistas y de espiri-
tualidad. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2000.

HERRAIZ, M. Introduccién al Castillo Interior de Teresa de Jess. Burgos: Edi-
torial Monte Carmelo, 2001.

HERRAIZ, M. «Teresa de Jestis, experiencia trinitaria». Monte Carmelo, 109
(2001), pp. 3-34.

HERRAIZ, M. «Amor divino y humano en Teresa de Jess». Revista Cister-
cium, 239 (2005), pp. 559-574.

HUERGA, A. «Mujeres entre los ‘doctores’ de la Iglesia», y «Santa Teresa,
doctora para la Iglesia de hoy». Revista de Espiritualidad, 29 (1970), pp.
362-448.

HUERTA ROMAN, M. P. «Pablo y Teresa de Jests: conversién y enamora-
mientoy. Revista de Espiritualidad, 67 (2008), pp. 275-289.

ILDEFONSO DE LA INMACULADA. Las Moradas de Santa Teresa, camino de
amor. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1982.

IZQUIERDO SORLI, M. Teresa de Jests, una aventura interior. Estudio de un
simbolo. Avila: Institucién Gran Duque de Alba de la Excma. Diputacién
Provincial, 1993.

IZQUIERDO SORLI, M. Teresa de Jests con los pies descalzos. Madrid: Edi-
torial San Pablo, 2006.

JAVIERRE, J. Teresa de Jesds. Aventura humana y sagrada de una mujer. 6. ed.
Salamanca: Ediciones Sigueme, 1990.

JESUS, B. «Muy determinada determinacién. Un elemento vital en el esque-
ma de la espiritualidad teresiana». Revista de Espiritualidad, 20 (1961), pp.
23-40.

JIMENEZ DUQUIE, B. Teologia de la Mistica. Madrid: Editorial BAC, 1963.

JIMENEZ DUQUIE, B. Temas de teologia espiritual. Avila: Asociacién Educati-
va Signum Christi, 1986.

JIMENEZ DUQUIE, B. Cara a cara con Dios. Madrid: Sociedad de Educacién
Atenas, 1993.

JIMENEZ DUQUIE, B. Mistica: La experiencia del Misterio. Valencia: Editorial
EDICEP, 1995.

JIMENEZ DUQUIE, B. Lecturas teresianas. Avila: Ediciones Tau, 1996.
JUAN HERRANZ, C. «El latd de Dios, Mozart». Revista de Espiritualidad, 65
(2006), pp. 607-643.

JUBERIAS, F. «La importancia de los ‘deseos’ en la doctrina de Santa Teresa.
Vida Religiosa, Madrid, 52 (1982), pp. 383-395.



KASPER, W. «Teresa von Avila — Sendung und geistlicher Auftrag». En: Gott
allein, Freiburg: Editorial Herder, 1982, pp. 56-77.

KORNER, R. «El papel de la razén en la mistica sanjuanista». En: Actas del
Congreso Internacional Sanjuanista. Avila 23-28 septiembre 1991, IV Pen-
samientos, Ruta de Castilla y Le6n 1993, pp. 195-202 (198).

LACUARDIA, C. «Santa Teresa and the Problem of Desirex. Hispania, 63/3
(1980), pp. 523-531.

LARRANAGA, V. Sainte Thérése d’Avila, Saint Ignace de Loyola. Convergences.
Parfs: Editeur Pierre Téqui, 1998.

LAUDAZI, C. «La dimenzione cristica del 'uomo». Teresianum, 37/1 (1986),
pp. 53-77.

LAUDAZI, C. «La dimenzione teologica del I'uomoy». Teresianum, 37/2
(1986), pp. 287-317.

LAUX, H. «La raison mystique». Archives de Philosophie, Paris, 63 (2000), pp.
17-229.

LAVELLE, L. Cuatro Santos. Buenos Aires: Sudamericana, 1952, pp. 131-170.
LAZARO CARRETER, F «Santa Teresa de Jests, escritora. El Libro de la Viday.

En: EGIDO, T. y otros (Eds.). Actas del Congreso Internacional Teresiano.
Salamanca 1982, vol. I, pp. 10-27.

LOPEZ-BARALT, L. Huellas del Islam en la literatura espanola: de Juan Ruiz a
Goytisolo. Madrid: Editorial Hiperién, 1989.

LOPEZ DIAZ-OTAZU, A. M. «La experiencia de fe en Santa Teresa». Studium
Legionense, 23 (1982), pp. 9-52.

LOPEZ DIAZ-OTAZU, A. M. Amor y Libertad en Teresa de Jesds. Madrid:
Narcea, 1986.

LOPEZ DIAZ-OTAZU, A. M. «La personalidad de Teresa de Jests». Teologfa
Espiritual, Valencia, 26 (1982), pp. 177-209.

LOPEZ DIAZ-OTAZU, A. M. «Reticencias eclesiales sobre la mujer». Commu-
nio, Madrid, 4 (1982), pp. 246-260.

LORENTE, J. «Del sentido comin a la plenitud del sentido. Llamada al realis-
mo creador». Sal Terrae, 70 (1982), pp. 86-97.

LORENZ, E. Teresa von Avila. Licht und Schatten. Freiburg: Novalis Verlag,
1982.

LLAMAS, E. Santa Teresa: madre y doctora. Madrid: Editorial de Espirituali-
dad, 1970.

MACCISE, C. «Teresa de Jesus, experiencia de Dios y realismo humano». Re-
vista de la Conferencia Latinoamericana Religiosos (CLAR), 20/11 (1982),
pp. 3-13.

MACCISE, C. «La actualidad de Teresa de Jests». Revista Cistercium, 239
(2005), pp. 575-585.

237



238

MACHADO ISAZA, J. H. «Teresa de Jests y fidelidad creativa». Vida espiritual,
Bogotd, 137 (2000), pp. 1-60.

MADRE DE DIOS, E. «Doctrina y vivencia de Santa Teresa sobre el mis-
terio de la Santisima Trinidad». Revista de Espiritualidad, 22 (1963), pp.
756-722.

MADRE DE DIOS, E. «La maternidad espiritual en la Iglesia y Santa Teresa de
Jesas». En: Fe y magisterio eclesidstico. Doctorado de Santa Teresa. XXVIII
Semana Espafola de Teologfa, Madrid 16-20 septiembre 1968. Madrid:
CSIC, 1971, pp. 373- 391.

MADRE DE DIOS, E.; STEGGINK, O. 3 v. Santa Teresa y su tiempo. Salaman-
ca: Universidad Pontificia de Salamanca, 1982-1984.

MADRE DE DIOS, E.; STEGGINK, O. Tiempo y vida de Santa Teresa. 3.2 ed.
Madrid: Editorial BAC, 1996.

MAITRE, ). Mystique et Feminité. Essai de psychanalyse sociohistorique. Paris:
Editions du cerf, 1997.

MANCHO DUQUE, M. J. (Ed.). La espiritualidad espafiola del siglo XVI. As-
pectos literarios y lingtisticos. Salamanca: Ediciones Universidad de Sala-
manca y Universidad Nacional de Educacién a Distancia (UNED) de Avila,
1990.

MANZANEDO, M. «La lucha interna del hombre». Studium, 45/2 (2005), pp.
277-304.

MANZOR-COATS, L. «La relacién poder-saber-placer en Santa Teresa». En:
Santa Teresa y la Mistica Hispanica. CRIADO DEL VAL, Manuel (Ed.). Ma-
drid: ED-6 (1982), pp. 75-79.

MARCELO DEL NINO JESUS (O.C.D.) «Santa Teresa y la certeza del conoci-
miento mistico». Monte Carmelo (1932), pp. 170-175; 195-201; 243-249;
291-300; 339-346.

MARCOS, J. A. «Dios y las metéforas financieras en Santa Teresa. La mistica
como negocioy». Monte Carmelo, 107 (1999), pp. 487-508.

MARCOS, J. A. Mistica y subversiva: Teresa de Jesus. Las estrategias retoricas
del discurso mistico. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 2001.

MARCOS, J. A. «La ‘atencién amorosa’ en clave de ‘presencia’: Juan de la
Cruz». Revista de Espiritualidad, 64 (2005), pp. 253-278.

MARIA EUGENIO DEL NINO JESUS. Quiero ver a Dios. Sintesis de la espiri-
tualidad a través de Las Moradas de Santa Teresa. 2.2 ed. Madrid: Editorial
de Espiritualidad, 1969.

MARQUEZ CALLE, M. «Los enemigos de la interioridad, las enfermedades
del corazény. Sal Terrae, 88 (2000), pp. 451-464.

MARQUEZ VILLANUEVA, F. «El simil del Castillo interior: sentido y génesis.
En: Actas del Congreso Internacional Teresiano Il. Salamanca: 1982, pp.
495-522.



MARQUEZ VILLANUEVA, F. «La vocacion literaria de Santa Teresa». Nueva
Revista de Filologia Hispanica, 32 (1983), pp. 355-374.

MARTIN DE JESUS MARIA. «El concepto de alma humana en Las Moradas de
Santa Teresa». Revista de Espiritualidad, 1 (1942), pp. 203-214.

MARTIN DEL BLANCO, M. Santa Teresa de Jests: Mujer de ayer para el
hombre de hoy. Bilbao: Editorial Mensajero, 1975.

MARTIN DEL BLANCO, M. «Hacia una teologfa existencial de la gracia y del
pecado en Santa Teresa». Teologia espiritual, 21 (1977), pp. 185-209.

MARTIN DEL BLANCO, M. «Mistica y humanismo en Santa Teresa de JesUs».
Monte Carmelo, 89 (1981), pp. 465-483.

MARTIN DEL BLANCO, M. «Contenido y proceso evolutivo de ‘Vida’, ‘Ca-
mino de Perfeccién’, ‘Las Moradas’». Compostellanum, 27 (1982), pp. 151-
195.

MARTIN DEL BLANCO, M. Teresa de Jesds en la realidad de nuestro barro.
Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1982.

MARTIN DEL BLANCO, M. «El amor en la experiencia mistica». Monte Car-
melo, 109/2 (2001), pp. 333-362.

MARTIN GAITE, C. «Buscando el modoy. En: Desde la ventana. Enfoque fe-
menino de la literatura espanola. 3.2 ed. Madrid: Espasa-Calpe, 1999, pp.
55-75.

MARTIN VELASCO, J. La experiencia cristiana de Dios. 2.2 ed. Madrid: Edito-
rial Trotta, 1996.

MARTINEZ DE ILARDUIA, ). M. Perijéresis. Dios, Comunion de personas, mo-
delo de toda comunidad. Vitoria-Gasteiz: Editorial Frontera-Hegian, 2000.

MARTINI, C. M. Solo Dios basta. Estella (Navarra): Verbo Divino, 1999.

MAS, A. Teresa de Jests en el matrimonio espiritual. Un andlisis teoldgico
desde las séptimas moradas del Castillo interior. Avila: Institucién Gran
Duque de Alba de la Excma. Diputacion Provincial, 1993.

MAS, A. Acercar el cielo. Itinerario espiritual con Teresa de Jesus. Santander:
Sal Terrae, 2004.

MAURY BUENDIA, M. «Puntos clave en la interpretacion teolégica de la ex-
periencia teresiana de la gracia». Monte Carmelo, 95 (1987), pp. 283-302.

MENENDEZ PIDAL, R. La lengua de Cristébal Colén, el estilo de Santa Teresa
y estudios sobre el siglo XVI. 2.2 ed. Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1944.

MENENDEZ PIDAL, R. Estudios sobre Santa Teresa. Anejo/19. POLO, José
(Ed.). Malaga: Analecta Malacitana, Universidad de Mélaga, 1998.

MOLTMANN, J. «Mistica de Cristo en Teresa de Avila y en Luterox. Revista de
Espiritualidad, 42 (1983), pp. 459-478.

MOREIRAS-MENOR, C. «Misticismo y abyeccion: Teresa de JesUs y la seduc-
cién del poder». Revista de Estudios Hispanicos, Alabama, 30 (1996), pp.
461-484.

239



240

MOREL-FATIO, A. «Les lectures de Sainte Thérésey. Bulletin Hispanique, 10
(1908), pp. 17-67.

MORICONI, B. Antropologia cristiana: Bibbia, cultura, teologia. Roma: Citta
Nuova, 2001, pp. 134-205, 415-457.

MORICONI, B. «ll Libro ‘Antropologia cristiana: Bibbia, Teologia, Cultura’.
Teresianum, 53 (2002), pp. 557-566.

NAVARRO PUERTO, M. «Teresa de Jesls: un cuerpo para el Sefior». Revista
de Espiritualidad, 40 (1981), pp. 407-471; y también publicado en VV.
AA., Hombre y mundo en Santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad,
1981, pp. 33-97.

NAVARRO PUERTO, M. Psicologia y Mistica. Las Moradas de Santa Teresa.
Madrid: Ediciones San Pio X, 1992.

NINO JESUS, M. «Santa Teresa y la certeza del conocimiento mistico». Monte
Carmelo, 34 (1932), pp. 170-175, 195-201, 243-249, 291-300, 339-346.

OFILADA MINA, M. San Juan de la Cruz: el sentido experiencial del cono-
cimiento de Dios. Claves para un acercamiento filoséfico a San Juan de la
Cruz. Burgos: Editorial Monte Carmelo, 2002.

OFILADA MINA, M. «Distinguir para unir: algunos presupuestos fundamen-
tales para comprender la relacién filosofia-mistica». Revista de Espirituali-
dad, 62 (2003), pp. 439-468.

OFILADA MINA, M. «Todo-Naday. Studium, 45/2 (2005), pp. 263-276.

OLGA DE LA CRUZ. «Eso poquito que era en mi, Teresa de JesUs y la crisis de
la vida religiosa». Revista de Espiritualidad, 64 (2005), pp. 49-95.

OLCA DE LA CRUZ. «Si conocieras el don de Dios... Teresa, Samaritana».
Revista de Espiritualidad, 67 (2008), pp. 9-38.

ORBE, A. «El dilema entre la vida y la muerte». Cregorianum, 51 (1990), pp.
305-365 (I parte) y 509-536 (Il parte).

PABLO MAROTO, D. de. Amor y conocimiento en la vida mondstica. Madrid:
Universidad Pontificia de Salamanca y Fundacién Universitaria Espafiola,
1979.

PABLO MAROTO, D. de. Teresa de Jestis, doctora para una Iglesia en crisis.
Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1981.

PABLO MAROTO, D. de. Espiritualidad de la baja Edad Media (Siglos XIlI-XV).
Madrid: Editorial de Espiritualidad, 2000.

PABLO MAROTO, D. de. «La antigua biblioteca del desierto de las Batuecas.
Salmanticensis, 48 (2001), pp. 311-333.

PACHO, E. «Misticos y teologia mistica: del siglo XVI al siglo XIX». Teresianum,
52 (2001), pp. 95-111.

PEREZ, J. Teresa de Avila y la Espaia de su tiempo. Madrid: Algaba Ediciones,
2007.



PEREZ-REMON, . Misticismo oriental y misticismo cristiano. Caso tipico: Te-
resa de Jesus. Bilbao: Ediciones Mensajero, 1985.

PIGNA, A. «ll significato dei consigli evangelici. Spunti di antropologia teo-
logica». En: Antropologia cristiana: Bibbia, cultura, teologia. Roma: Citta
Nuova, 2001, pp. 721-760.

PINILLA, J. . Los sentidos espirituales en particular: El “toque de Dios” en San
Juan de la Cruz, OCD, Doctor de la Iglesia. Santiago de Chile: Pontificia
Universidad Catélica de Chile, 1998.

POYTREY, ). «El Paraiso teresiano o el alma en su séptima morada». Revista de
Teologia Espiritual, 21 (1977), pp. 373-384.

PRADO ROVELLA, R. Belleza y experiencia mistica. Impulso amoroso y atrac-
cion estética en santa Teresa de JesUs y san Juan de la Cruz. Burgos: Editorial
Monte Carmelo, 2001.

PRIETO, J. M. «Los origenes de la alegoria del Castillo Teresianox. Teresianum,
42 (1991), pp. 585-608.

RAHNER, K. «La experiencia personal de Dios mds apremiante que nunca.
Revista de Espiritualidad, 29 (1970), pp. 310-313.

REMIREZ, M. J.; SANLLORENTE, G. Asi pensaba Teresa de Jesus. Burgos: Edi-
torial Monte Carmelo, 1982.

REY ALTUNA, L. «La espiritualidad de santa Teresa desde una perspectiva
agustiniana. Contribucién a un centenario». Augustinus, 28 (1982), pp.
129-151.

RICHARD, R. «Quelques remarques sur les ‘Moradas” de Sainte Théresey.
Bulletin Hispanique, 47 (1945), pp. 187-198.

RICHARD, R. «Le symbolisme du ‘Chateau intérieur’ chez Sainte Théréesey.
Bulletin Hispanique, 67 (1965), pp. 25-45.

RICO, F «Exito y fracaso en Santa Teresa». En: Breve biblioteca de autores
espanoles. Barcelona: Seix Barral, 1991, pp. 123-135.

ROCCETTI, A. Antropologia teresiana. Acercamiento humano a Teresa de
Avila, Oviedo: tesis doctoral inédita, Universidad de Oviedo,1999.

RODRIGUEZ, L. «San Agustin y Santa Teresa de Jests». Augustinus, 6 (1961),
pp. 339-358.

RODRIGUEZ, L. «Cristo en el centro del alma segtin San Agustin y Santa Te-
resa». Revista de Espiritualidad, 37 (1964), pp. 171 ss.

RODRIGUEZ BRIZ, P; MOLINS, M. V. Las relaciones personales en Teresa de
Jesus: lecturas teresianas. Barcelona: Ediciones STJ, 1998.

ROF CARBALLO, J. «La estructura del alma segtin Santa Teresa». Revista de
Espiritualidad, 22 (1963), pp. 413-431.

ROMERO, P. Nada te turbe. Un camino de liberacién interior. Madrid: Edito-
rial San Pablo, 1998.

241



242

ROS, S. «Amor vy libertad en el epistolario teresiano». Revista de Espirituali-
dad, 44 (1985), pp. 533-571.

ROS, S. «El Castillo interior de Santa Teresa. Un libro de caballerias a lo di-
vinoy. Cantico, 30 (1995), pp. 66-71.

ROS, S. (Coord.). La recepcién de los misticos Teresa de Jests y Juan de la
Cruz. Actas del Congreso Internacional Teresiano-Sanjuanista. Avila, 20-16
de Septiembre de 1996. Salamanca: Ediciones Universidad Pontificia y
Centro Internacional Teresiano-Sanjuanista, 1997.

ROS, S. «Mistica y siglo XXI. La seduccion de los misticos Teresa de Jesds y
Juan de la Cruz». Monte Carmelo, 109 (2001), pp. 47-67.

ROS, S. «Experiencia y transmision de la fe con Teresa de Jests». Revista de
Espiritualidad, 61 (2002), pp. 231-254.

ROS, S. «La conversién de Santa Teresa. Lectura de una experiencia fundante
(450 afos)». Revista de Espiritualidad, 63 (2004), pp. 367-386.

ROS, S. «La experiencia de Dios: decid si por vosotros ha pasado». Revista de
Espiritualidad, 63 (2004), pp. 449-487.

ROS, S. «El carisma mistagégico de Santa Teresa». Revista de Espiritualidad,
66 (2007), pp. 419-443.

ROS, S. «En el VIl Centenario de la Regla Carmelitana: Lectura mistica y carisma-
tica de Santa Teresay. Revista de Espiritualidad, 66 (2007), pp. 509-541.

ROSSI, R. «Teresa de Jests. La mujer y la Iglesia». Mientras tanto, 14 (1983),
pp. 63-79.

ROSSI, R. «Teresa de JesUs. La mujer y la palabra». Mientras tanto, 15 (1983),
pp. 29-46.

ROSSI, R. «'Hilar’-‘rezar’ versus ‘orar’-‘leer’ e/o ‘escribir, nella tradizione te-
resianay. Teresianum, 37/2 (1986), pp. 427-439.

ROSSI, R. Teresa de Avila. Biografia de una escritora. Barcelona: Icaria Edito-
rial S.A., 1997.

RUANO, A. Légica y mistica. La dimension de la razén, notificando lo trascen-
dente, en Teresa de Avila. Madrid: Artes Gréficas Banzal, 1970.

RUANO, A. Teresa de Avila Clasica. Rip Piedras (Puerto Rico): Editorial Edil,
INC., 1972.

SAINT MARIE, J. La Vierge du Mont-Carmel, mystére et phrophétie: Elie, Thé-
rése d’Avila, Fatima. Paris: Editions P Lethielleux, 1985.

SAINZ, E. «Relectura latinoamericana de la eclesiologia teresiana». Vida espi-
ritual, Bogota, 74-75 (1982), pp. 38-47.

SALTOR, J. E. «La ‘Cognitio Afectiva’ en San Juan de la Cruz». Studium Filo-
soffa y Teologia, Tucuman, 2 (1999), pp. 51- 81.

SANCHEZ CASTANER, F. «Santa Teresa de Jesds: su estilo en la vida y en las
obras». Dicenda, Madrid, 7 (1987), pp. 153-160.



SANCHO-FERMIN, F J. y CUARTAS LONDONO, R. (Dirs.) La meditacién
teresiana. Caracteristicas fundamentales y su prdctica. Avila: Centro Inter-
nacional Teresiano-Sanjuanista (CITES), 2002.

SANCHO-FERMIN, F. J. y CUARTAS LONDONO, R. (Dirs.). Biblia y expe-
riencia de Dios. La Sagrada Escritura en la experiencia de los misticos. Avila:
Centro Internacional Teresiano-Sanjuanista (CITES), 2003.

SARTORI, D. «Por qué Teresa». En: Traer al mundo el mundo. Objeto y objeti-
vidad a la luz de la diferencia sexual. Barcelona: Icara, 1996, 41-78.

SCHILLEBEECKX, E. «Profetas de la presencia viva de Dios». Revista de Espi-
ritualidad, 29 (1970), pp. 319-321.

SERRANO PEREZ, A. (Recensién). «Welch, John, Peregrinos espirituales.
Carl Jung y Teresa de Jests». Bilbao: Editorial Desclée de Brouwer, 2001.
Traduccién de Maria del Carmen Blanco Moreno y Ramén Alfonso Diez
Aragén, de Spiritual pilgrims: Carl Jung and Teresa of Avila, Teologia y Vida,
43 (2002), pp. 78-84.

SERRANO PEREZ, A. «La racionalidad apasionada. Acercamiento a la rela-
cién razén y amor en la obra ‘Camino de Perfeccion’ de Santa Teresa de
Avilax. Teologia y Vida, 46 (2005), pp. 439-483.

SERRANO PEREZ, A. «Contentarse con la finitud o atreverse a gustar la tras-
cendencia. Aproximacién al dilema de la razén en Santa Teresa de Avilay.
Teologia y Vida, 47 (2006), pp. 575-613.

SERRANO PEREZ, A. (Recensién). AVENATTI, C. La Literatura en la Estética
de Hans Urs von Balthasar. Figura, drama y verdad. Salamanca: Ediciones
Secretariado Trinitario, 2002. Teologia y Vida, 47 (2006), pp. 621-624,
623 (b).

SERRANO PEREZ, A. «Huellas de San Agustin en Santa Teresa de Avila». Anales
de la Sociedad Chilena de Teologia, volumen VIl (2009), pp. 101-118.

SERRANO PLAJA, A. «Una noche toledana. Del Castillo interior al castillo
fugitivo. Santa Teresa, Kafka y el Greco». Papeles de Son Armadans, 105
(1964), pp. 263-302.

SICARI, A. M. Nel “Castello Interiore” di Santa Teresa d’Avila. Introdotto da
Uinaccessibile castello da Franz Kafka a Santa Teresa. Milano: Editoriale Jaca
Book Spa, 2006.

SORIANO, M. E. «Thérese d’Avila: femme et prophete». Carmel, 2 (1982),
pp. 41-64.

SPIDLIK, T. Nosotros en la Trinidad. Breve ensayo sobre la Trinidad. Burgos:
Editorial Monte Carmelo, 2002.

STEGGINK, O. «La integracién de la afectividad en la vida espiritual de Santa
Teresa de Jests». Carmelus, 18 (1971), pp. 122-141.

STEGGINK, O. Experiencia y realismo en Santa Teresa y San Juan de la Cruz.
Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1974, pp. 131-162.

243



244

STECGINK, O. Arraigo e innovacion. Madrid: Editorial BAC, 1976.

STEGGINK, O. «Teresa de Jests, mujer y mistica, ante la teologia y los tedlo-
gos». Carmelus, 29/1 (1982), pp. 111-129.

STEGGINK, O. Sin amor, todo es nada. Afectividad y vida espiritual en Santa
Teresa de Jesds. Madrid: Editorial de Espiritualidad, 1987.

STUBBEMANN, C. M. La mujer en Edith Stein: antropologia y espiritualidad.
Burgos: Publicaciones de la Facultad de Teologia del Norte de Espana,
2003.

SULLIVAN, S. D. «The Castle of Teresa of Avila: the Inward and Outward
Journey». Magistra, Atchison (KS), 7 (2001), pp. 85-96.

TABERNA, M. «Sintesis teolégica». En: Vivencias teoldgicas de Santa Teresa de
Jestis. Avila: Editorial Signum Christi, 1983, pp. 11-36.

TELLECHEA IDIGORAS, I. Tiempos recios, Inquisicién y heterodoxias. Sala-
manca: Editorial Sigueme, 1977.

Thérése d’Avila. Actes du colloque pour le quatriéme centenaire de sa mort,
organisé en collaboration avec la Faculté de théologie, Louvain-la-Neuve, 10
mars 1982. VERMEYLEN, A. (Ed.). Louvain-la-Neuve, 1982.

TOMMASI, W. Filésofos y mujeres. Madrid: Narcea, 2002.

TRIACCA, A. «Espiritu Santo». En: BORRIELLO, L. (Dir.). Diccionario de Mis-
tica. Madrid: Editorial San Pablo, 2004, pp. 650-656.

DICKEN, T. £l crisol del amor, la mistica de Santa Teresa y de San Juan de la
Cruz. Barcelona: Editorial Herder, 1967. Traduccién de Daniel Ruiz Bueno,
de The Crucible of Love. London: Darton, Longman and Todd ltd., 1963.

DICKEN, T. «The Imagery of the Interior Castle and its Implicationsy.
Ephemerides Carmeliticae, 21 (1970), pp. 198-218.

UGARTE GRIJALVA, J. 1. «Modos activos de oracién y proceso interior en las
moradas de Santa Teresa de Jesls». Revista Teoldgica Limense, 15 (1981),
pp. 69-87.

URIBARREN, F. «“Korrika” gogoeta bide», Karmel, Markina-Xemein, 234
(2001), pp. 38-45.

URIBE, E. «Actualidad del Humanismo Teresiano». Vida espiritual, Bogota,
74-75 (1982), pp. 28-37.

VANDENBROUCKE, F. «El mistico experimenta lo que nosotros creemosy.
Revista de Espiritualidad, 29 (1970), pp. 315-318.

VIVES, J. «Abiertos al futuro para estar abiertos a Dios. Teresa contra la involu-
cion espiritual y social». Sal Terrae, 70 (1982), pp. 113-124.

VV.AA. Aspectos religiosos y literarios de los escritos de Santa Teresa. Monogra-
fico de Letras de Deusto, 12,1982.

VV.AA. Perfil histérico de Santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad,
1981.



VV.AA. Hombre y mundo en Santa Teresa. Madrid: Editorial de Espiritualidad,
1981.

VV.AA. Teresa de Jesds, mujer, cristiana, maestra. Madrid: Editorial de Espi-
ritualidad, 1982.

VV.AA. «Funcién del mistico en la teologia y en la Iglesia de hoy». Revista de
Espiritualidad, 29 (1970), pp. 313-325.

VV.AA., «Psicologia y Teologia en El Castillo Interior». Revista de Espirituali-
dad, 41 (1982), pp. 459-668.

VV.AA. (Teresa de Jests. Presencia permanentey. Revista de Espiritualidad, 56
(1997), pp. 5-262.

VV.AA. «Lo femenino: ¢Tesoro escondido?». Revista de Espiritualidad, 60/2
(2001), pp. 187-318.

VV.AA. «La experiencia que no es ciencia, o la ciencia trascendida». Revista
de Espiritualidad, 60/3 (2001), pp. 325-507.

VV.AA. «La mujer vigia de un nuevo amanecer». Revista de Espiritualidad,
60/4 (2001), pp. 513-670.

VV.AA. «Leer hoy a Santa Teresa». Revista de Espiritualidad, 61 (2002), pp.
157-346.

VV.AA. «Congreso Internacional de Mistica». Revista de Espiritualidad, 63
(2004), pp. 5-169.

WATT, N. «¢Vulgarizacién intencionada en Santa Teresa? Estudio compara-
tivo de las dos redacciones de Camino de Perfecciony». Monte Carmelo, 92
(1984), pp. 319-346.

WATT, N. «El estilo de Santa Teresa en un mundo antifeminista». Monte Car-
melo, 92/2 (1984), pp. 287-318.

WEBER, A. Teresa of Avila and the Rhetoric of Feminity. New Jersey: Princeton
University Press, 1990.

WELCH, ). Peregrinos espirituales. Carl Jung y Teresa de Jesus. Bilbao: Edito-
rial Desclée de Brouwer, 2001. Traduccién de Maria del Carmen Blanco
Moreno y Ramén Alfonso Diez Aragén, de Spiritual pilgrims: Carl Jung and
Teresa of Avila.

WILHELEM, F. Dios en accién. La mistica apostélica segtin Santa Teresa de
Jests. Madrid: Editorial BAC, 2002. Traduccién de Pedro Miguel Garcia
Fraile, de Dieu dans I'action. La mystique apostolique selon Thérése d’Avila.
Venasque: Edicions du Carmel, 1992.

WILHELEM, F. Agir dans I’Esprit & la suite de Thérése d’Avila. Paris: Le Sar-
ment-Fayard, 1997.

245



7.4. OTRA LITERATURA

ALFARO, . B. Cristologia y antropologia: temas teoldgicos actuales. Madrid: Edi-
ciones Cristiandad, 1973.

ALFARO, J. B. De la cuestiéon del hombre a la cuestién de Dios. Salamanca: Edi-
ciones Sigueme, 1988.

ARMENDARIZ, L. M. Hombre y mundo a la luz del creador. Madrid: Ediciones
Cristiandad, 2001.

AZCUY, V. La figura de Teresa de Lisieux. Ensayo de fenomenologia teoldgica segin
Hans Urs von Balthasar. 2 v. Buenos Aires: Ediciones de la Facultad de Teologfa
de la Universidad Catélica Argentina, 1997.

BALTASAR, H. U. «El camino de acceso a la realidad de Dios». En: FEINER, J.;
LOHRER, M. (Dirs.). Mysterium Salutis, Manual de Teologia como historia de
salvacion. Madrid: Ediciones Cristiandad, 1969, vol. I, tomo 1, pp. 41-74. Tra-
duccién de Guillermo Aparicio y Angel Saenz-Badillos, supervisada por Juan Al-
faro, de Mysterium Salutis Grundriss Heilsgeschichtlicher Dogmatik. Einsiedeln:
Benziger Verlag, 1965.

BALTASAR, H. U. Teodramdtica. Las personas del drama: el hombre en Dios, vol.
[I. Madrid: Ediciones Encuentro, 1992. Traduccién de Eloy Bueno de la Fuente
y Jestis Camarero vy revisién de Vicente Martin Pindado, de Theodramatik. Die
Personen des Spiels. Der Mensch in Cott. Einsiedeln: Johannes Verlag, 1976.

BALTASAR, H. U. Teodramatica. Las personas del drama: el hombre en Cristo,
vol. Ill. Madrid: Ediciones Encuentro, 1993. Traduccién de Eloy Bueno de la
Fuente y Jesis Camarero y revisiéon de Vicente Martin Pindado, de Theodra-
matik. Die Personen des Spiels. Die Personen in Christus. Einsiedeln: Johannes
Verlag, 1978.

COMBLIN, J. Antropologia cristiana. Madrid: Ediciones Paulinas, 1985.

DIAZ-PLAJA, F. La vida cotidiana en la Fspafia del Siglo de Oro. Madrid: Editorial
EDAF. 1994.

ELIADE, M. Lo sagrado y lo profano. 7.2 ed. Barcelona: Editorial Labor, S.A., 1967.
Traduccién de Luis Gil de Das Heilige und das Profane. Hamburgo: Rowohlts
Deutsche Enzyklopddie, 1957.

ELIZONDO, F. «La aventura del espiritu en una mujer: Santa Teresa, testigo de
excepcion de una vida distinta». Revista Eidos (1970), pp. 45-54.

ELIZONDO, F. «La Antropologia Teoldgica y el pensar actual sobre lo humano».
Revista Espanola de Teologia, 53 (1993), pp. 209-240.

FLICK, M.; ALSZEGHY, Z. Antropologia teoldgica. 2.2 ed. Salamanca: Ediciones
Sigueme, 1971. Traduccién de Alfonso Ortiz de Fondamenti di una antropologia
teologica.

GANOCZY, A. «Nuevas tareas de la antropologia cristiana». Concilium, 86 (1973),
pp. 380-397.

246



GONZALEZ FAUS, J. I. Proyecto de hermano. Visién teolégica del hombre. Santan-
der: Editorial Sal Terrae, 1987.

HEINZMANN, R. Filosofia de la edad media. Barcelona: Editorial Herder, 1995.
Traduccién de Victor Herrera de Philosophie des Mittelalters.

KASPER, W. «Teologia y antropologia». En: Teologia e Iglesia. Barcelona: Editorial
Herder, 1989. Traduccién de Victor Abelardo Martinez de Lapera de Theologie
und Kirche. Maguncia: Matthias-Griinewald-Verlag, 1987.

LADARIA, L. Teologia del pecado original y de la gracia. Madrid: Editorial BAC,
1993.

LADARIA, L. Introduccién a la Antropologia Teoldgica. Estella (Navarra): Editorial
Verbo Divino, 1996.

LANGEMEYER, G. «Antropologia teolégica». En: Diccionario de Teologia Dogmati-
ca. Barcelona: Editorial Herder, 1990, pp. 58-60.

MEIS, A. «La Cracia, ¢Verdad teolégica en crisis?». Teologia y Vida, 31 (1990), pp.
227-255.

MEIS, A. «El Rostro del Otro: Acercamiento recientes a la Antropologia Teoldgicay.
Teologia y Vida, 39 (1998), pp. 13-38.

MEIS, A. Antropologfa Teoldgica. Acercamientos a la paradoja del hombre. 2.2 ed.
Santiago de Chile: Ediciones de la Universidad Catélica de Chile, 2001.

NOEMI, J. Introduccion a la demonologia. Santiago de Chile, Facultad Teologia,
Universidad Catdlica, 1976.

NOEMI, J. El mundo, creacién y promesa de Dios. Santiago de Chile: Editorial San
Pablo, 1996.

NOEMI, J. «Modelos de fuga temporis». En: Esperanza en busca de Inteligencia.
Atisbos teoldgicos. Santiago: Ediciones Universidad Catélica de Chile, 2005, pp.
46-49.

ORTIZ DE URTARAN, F. «La categorfa ‘relacién’ en la teologfa de la gracia». Revis-
ta Espafiola de Teologia, 53 (1993), pp. 271-293.

OTTO, R. «Mysterium tremendumy. En: Lo santo, lo racional y lo irracional en la
idea de Dios. 2.2 ed. Madrid: Revista de Occidente, 1965, pp. 24-48.

PANNENBERG, W. Antropologia en perspectiva teoldgica. Implicaciones religiosas
de la teoria antropoldgica. Salamanca: Ediciones Sigueme, 1993. Traduccién
de Miguel Garcia-Baré de Antropologie in theologischer Perspektive. Gottingen:
Vandenhoeck and Ruprecht, 1983.

RAHNER, K. «Reflexiones fundamentales sobre antropologia y protologia en el
marco de la teologfa». En: FEINER, J.; LOHRER, M. (Dirs.). Mysterium Salutis,
Manual de Teologia como historia de salvacién. Madrid: Ediciones Cristiandad,
1969, vol. II, tomo 1, pp. 454-468. Traduccién de Guillermo Aparicio y An-
gel Sdenz-Badillos, supervisada por Juan Alfaro, de Mysterium Salutis Grundriss
Heilsgeschichtlicher Dogmatik. Einsiedeln: Benziger Verlag, 1965.

247



RAHNER, K. «Antropologfa teolégica». En: Sacramentum Mundi, vol. |. Barcelona:
Editorial Herder, 1972, pp. 286-296. Traduccién de Juan Alfaro de Sacramen-
tum Mundi. Friburgo: Verlag Herder KG, 1969.

RAHNER, K. Curso fundamental sobre la fe. Introduccién al concepto de cristianis-
mo. Barcelona: Editorial Herder, 1989. pp. 42-65, 100-270.

RUIZ DE LA PENA, J. L. «Sobre la estructura, método y contenido de la Antropo-
logia teolégica». Studium Ovetense, 8 (1980), pp. 347-360.

RUIZ DE LA PENA, J. L. Las nuevas antropologias. Un reto a la teologfa. Santander:
Sal Terrae, 1983.

RUIZ DE LA PENA, J. L. Teologia de la creacion. 2.2 ed. Santander: Sal Terrae,
1986.

RUIZ DE LA PENA, J. L. La otra dimensién. Escatologia cristiana. 4.2 ed. Santander:
Sal Terrae, 1986.

RUIZ DE LA PENA, J. L. Imagen de Dios, Antropologia teolégica fundamental.
Santander: Sal Terrae, 1988.

RUIZ DE LA PENA, ). L. £l Don de Dios, Antropologia teolégica especial. Santan-
der: Sal Terrae, 1991.

RUIZ DE LA PENA, J. L. Creacion, gracia, salvacién. Santander: Sal Terrae, 1993.

SAHAGUN, J. El hombre équién es? Antropologfa cristiana. Madrid: Sociedad de
Educacion Atenas, 1988.

VAN DER LEEUW, G. «Mistica». En: Fenomenologia de la religion. México: Edito-
rial Fondo Cultura Econémica, 1964, pp. 473-512.

VV. AA. Diccionario Teoldgico Interdisciplinar. 4 v. Salamanca: Ediciones Sigueme,
1982.

WIDENGREN, C. «La mistica». En: Fenomenologia de la religién. Madrid: Edicio-
nes Cristiandad, 1976, pp. 477-502.

ZUBIRI, X. Naturaleza, historia y Dios. Madrid: Alianza Editorial, 1987.
ZUBIRI, X. El hombre y Dios. 6.2 ed. Madrid: Alianza Editorial, 1998.

248



w N

10

11

12

13

14

15

16

LIBROS PUBLICADOS EN ESTA COLECCION:

LUIS LOPEZ, Carmelo y otros. Guia del Romdnico de Avila y primer Mudéjar
de La Morana. 1982. ISBN 84-00051-83-1

TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Toponimia de Avila. 1983. ISBN 84-00053-06-0
ROBLES DEGANO, Felipe. Peri-Hermenias. 1983. ISBN 84-00054-54-7
GOMEZ-MORENO, Manuel. Catdlogo Monumental de Avila. 2003. ISBN 84-
00054-70-9

RUIZ-AYUCAR ZURDO, M2 Jes(s. La Capilla Mayor del Monasterio de Gracia.
1982. ISBN 84-00052-56-0

SOBRINO CHOMON, Tomas. Episcopado Abulense, Siglos XVI-XVIII. 1983.
ISBN 84-00055-58-6

HEDO, Jesls. Antologia de Nicasio Herndndez Luquero. 1985. ISBN 84-
39852-58-4

GONZALEZ HONTORIA, Guadalupe y otros. El Arte Popular en Avila. 1985.
ISBN 84-39852-56-8

GARZON GARZON, Juan Maria. El Real Hospital de Madrigal. 1985. ISBN 84-
39852-57-6

MARTIN MARTIN, Victoriano y otros. Estructura Socioeconémica de la Provin-
cia de Avila. 1985. ISBN 84-39853-55-X

RUIZ-AYUCAR ZURDO, Marfa JesUs y otros. El Retablo de la Iglesia de San
Miguel de Arévalo y su restauracién. 1985. ISBN 84-00061-02-0
RUIZ-AYUCAR, Eduardo. Sepulcros artisticos de Avila. 1985. ISBN 84-00060-
94-6

CABEZA SANCHEZ-ALBORNOZ, Maria Cruz. La Tierra Llana de Avila en los
siglos XV-XVI. Andlisis de la documentacién del Mayorazgo de La Serna (Avila).
1985. ISBN 84-39855-76-1

ARNAIZ GORRONO, Marfa José y otros. La Iglesia y Convento de la Santa en
Avila. 1986. ISBN 84-50534-23-2

SOMOZA ZAZO, Juan José y otros. ltinerarios Geoldgicos. 1986. ISBN 84-
00063-50-3

ARIAS CABEZUDO, Pilar; LOPEZ VAZQUEZ, Miguel; y SANCHEZ SASTRE,
José. Catdlogo de la escultura zoomorfa, protohistérica y romana de tradicién
indigena de la Provincia de Avila. 1986. ISBN 84-00063-72-4

249



17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

FERNANDEZ GOMEZ, Fernando. Excavaciones arqueoldgicas en El Raso de
Candeleda. 1986. ISBN 84-50547-50-4

PABLO MAROTO, Daniel de y otros. Introduccién a San Juan de la Cruz. 1987.
ISBN 84-00065-65-4

RUIZ-AYUCAR ZURDO, Maria Jests y otros. La Ermita de Nuestra Sefiora de
las Vacas de Avila y la restauracién de su retablo. 1987. ISBN 84-50554-55-1
LUIS LOPEZ, Carmelo. La Comunidad de Villa y Tierra de Piedrahita en el tran-
sito de la Edad Media a la Moderna. 1987. ISBN 84-60050-94-7

MORALES MUNIZ, Marfa Dolores. Alfonso de Avila, Rey de Castilla. 1988.
ISBN 84-00067-85-1

DESCALZO LORENZO, Amalia. Aldeavieja y su Santuario de la Virgen del Cu-
billo. 1988. ISBN 84-86930-00-6

GARCIA FERNANDEZ, Emilio C. E reportaje gréfico abulense. 1988. ISBN 84-
86930-04-9

CEPEDA ADAN, José y otros. Antropologia de San Juan de la Cruz. 1988. ISBN
84-86930-06-5

SANCHEZ MATA, Daniel. Flora y vegetacién del Macizo Oriental de la Sierra
de Gredos. 1989. ISBN 84-86930-17-0

MARTIN GARCIA, Gonzalo. La industria textil en Avila durante la etapa final
del Antiguo Régimen. La Real Fabrica de Algodén. 1989. ISBN 84-86930-13-8
GARCIA MARTIN, Pedro. El substrato abulense de Jorge Santayana. 1990.
ISBN 84-86930-23-5

MARTIN JIMENEZ, Marfa Isabel. £l paisaje cerealista y pinariego de la tierra
llana de Avila. El interfluvio Adaja-Arevalillo. 1990. ISBN 84-86930-27-8
SOBRINO CHOMON, Tomés. Episcopado Abulense. Siglo XIX. 1990. ISBN
84-86930-30-8

RUIZ-AYUCAR ZURDO, Irene. El proceso desamortizador en la Provincia de
Avila (1836-1883). 1990. ISBN 84-86930-16-2

RODRIGUEZ, José Vicente y otros. Aspectos histéricos de San Juan de la Cruz.
1990. ISBN 84-86930-33-2

VAZQUEZ GARCIA, Francisco. El Infante don Luis A. de Borbén y Farnesio.
1990. ISBN 84-86930-35-9

MUNOZ JIMENEZ, José Miguel. Arquitectura Carmelitana (1562-1800). 1990.
ISBN 84-86930-37-5

DOMINGUEZ GONZALEZ, Pedro; y MUNOZ MARTIN, Carmen. Opiniones
y actitudes sobre la enfermedad mental en Avila y la locura en el refranero.
1990. ISBN 84-86930-41-3

TAPIA SANCHEZ, Serafin de. La Comunidad Morisca de Avila. 1991. ISBN 84-
7481-643-2

MARTINEZ RUIZ, Enrique. Acabemos con los incendios forestales en Espania.
1991. ISBN 84-86930-42-1

ROLLAN ROLLAN, Marfa del Sagrario. Extasis y purificacién del deseo. 1991.
ISBN 84-86930-47-2

GONZALEZ GONZALEZ, Nicolas; y CRUZ VAQUERO, Antonio de la. La Cus-
todia del Corpus de Avila. 1993. ISBN 84-86930-79-0

250



39

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

50

51

52

53

54

55

56

57

58

59

60

61

CASTILLO DE LA LASTRA, Agustin del. Molinos de la zona de Piedrahita y El
Barco de Avila. 1992. ISBN 84-86930-60-X

MARTIN JIMENEZ, Ana. Geografia del equipamiento sanitario de Avila. Mapa
Sanitario. 1993. ISBN 84-86930-74-X

IZQUIERDO SORLI, Monserrat. Teresa de Jesuds, una aventura interior. 1993.
ISBN 84-86930-80-4

MAS ARRONDO, Antonio. Teresa de Jests en el matrimonio espiritual. 1993.
ISBN 84-86930-81-2

STEGGINK, Otger. La Reforma del Carmelo Espanol. 1993. ISBN 84-86930-
82-0

TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Literatura de tradicién oral en Avila. 1994. ISBN
84-86930-94-4

GARCIA FERNANDEZ, Emilio C. Avila y el cine: historia, documentos y filmo-
grafia. 1995. ISBN 84-86930-96-0

HERRAEZ HERNANDEZ, José Marfa. Universidad y universitarios en Avila du-
rante el siglo XVII. 1994. ISBN 84-86930-92-8

MARTIN GARCIA, Gonzalo. El Ayuntamiento de Avila en el siglo XVIII. La elec-
cion de los Regidores Trienales. 1995. ISBN 84-89518-01-7

VILA DA VILA, Margarita. Avila Romanica: talleres escultéricos de filiacién
Hispano-Languedociana. 1999. ISBN 84-89518-53-X

SANCHEZ SANCHEZ, Teresa y otros. Estudio Socioeconémico de la Provincia
de Avila. 1996. ISBN 84-86930-24-3

HERRERO DE MATIAS, Miguel. La Sierra de Avila. 1996. ISBN 84-89518-16-5
TOME MARTIN, Pedro. Antropologia Ecolégica. 1996. ISBN 84-89518-17-3
GONZALEZ DE POSADA, Francisco; y BRU VILLASECA, Luis. Arturo Dupe-
rier: mdrtir y mito de la Ciencia Espafiola. 2005. ISBN 84-89518-22-X
SOBRINO CHOMON, Tomads. San José de Avila. Historia de su fundacién.
1997. ISBN 84-89518-26-2

SERRANO ALVAREZ, José Manuel. Un periédico al servicio de una provincia:
El Diario de Avila. 1997. 1SBN 84-89518-31-9

TEJERO ROBLEDO, Eduardo. La villa de Arenas de San Pedro en el siglo XVIII.
El tiempo del infante don Luis (1727-1785). 1998. ISBN 84-89518-30-0
MARTIN GARCIA, Gonzalo. Mombeltrdn en su Historia. 1997. ISBN 84-
89518-32-7.

CHAVARRIA VARGAS, Juan Antonio. Toponimia del Estado de La Adrada se-
gtn el texto de Ordenanzas (1500). 1998. ISBN 84-89518-33-5

MARTINEZ PEREZ, Jests. Fray Juan Pobre de Zamora. Historia de la pérdida y
descubrimiento del galedn San Felipe. 1997. ISBN 84-89518-34-3
BERNALDO DE QUIROS, José Antonio. Teatro y actividades afines en la ciu-
dad de Avila (siglos XVII, XVIIl y XIX). 1998. ISBN 84-89518-40-8
FERNANDEZ FERNANDEZ, Maximiliano. Prensa y comunicacién en Avila (si-
glos XVI-XIX). 1998. ISBN 84-89518-44-0

TROITINO VINUESA, Miguel Angel. Evolucién Histérica y cambios en la orga-
nizacién del territorio del Valle del Tiétar abulense. 1999. ISBN 84-89518-47-5

251



62

63

64

65

66

67

68

69

70

71

72

73

74

75

76

77

78

79

80

81

82

252

ANDRADE, Antonia y otros. Recursos naturales de las Sierras de Gredos. 2002.
ISBN 84-89518-57-2

SANCHEZ SANCHEZ, Andrés. La Beneficencia en Avila. 2000. ISBN 84-
89518-64-5

SABE ANDREU, Ana M.2 Las Cofradias de Avila en la Edad Moderna. 2000.
ISBN 84-89518-66-1

BARRENA SANCHEZ, Jests. Teresa de Jesds una mujer educadora. 2000. ISBN
84-89518-67-X

CANELO BARRADO, Carlos. La Escuela de Policia de Avila. 2001. ISBN 84-
89518-68-8

NIETO CALDEIRO, Sonsoles. Paseos y jardines publicos de Avila. 2001. ISBN
84-89518-72-6

SANCHEZ MUNOZ, M.2 Jestis. La Cuenca Alta del Adaja (Avila). 2002. ISBN
84-89518-79-3

ARRIBAS CANALES, Jests. Historia, Literatura y fiesta en torno a San Segundo.
2002. ISBN 84-89518-81-5

GONZALEZ CALLE, Jests Antonio. Despoblados en la comarca de El Barco de
Avila. 2002. ISBN 84-89518-83-1

ANDRES ORDAX, Salvador. Arte e iconografia de San Pedro de Alcantara.
2002. ISBN 84-89518-85-8

RICO CAMPS, Daniel. El romdnico de San Vicente de Avila. 2002. ISBN 84-
95459-92-5

NAVARRO BARBA, José Antonio. Arquitectura popular en la provincia de Avi-
la. 2004. ISBN 84-89518-92-0

VALENCIA GARCIA, M.2 de los Angeles. Simbélica femenina y produccién de
contextos culturales. El caso de la Santa Barbada. 2004. ISBN 84-89518-89-0

LOPEZ FERNANDEZ, M.2 Isabel. La arquitectura mudéjar en Avila. 2004.
ISBN 84-89518-93-9

GONZALEZ MARRERO, M.2 del Cristo. La Casa de Isabel la Catdlica. Espacios
domésticos y vida cotidiana. 2005. ISBN 84-89518-94-7

GARCIA GARCIMARTIN, Hugo ). El valle del Alberche en la Baja Edad Media
(siglos XII-XV). 2005. ISBN 84-89518-95-5

FERNANDEZ FERNANDEZ, Maximiliano. Elecciones en la provincia de Avila,
1977-2000: comportamiento politico y evolucién de las corporaciones demo-
crdticas. 2006. ISBN 84-96433-22-6

CAMPDERA GUTIERREZ, Beatriz I. Santo Tomds de Avila: historia de un pro-
ceso crono-constructivo. 2006. ISBN 84-96433-26-9

CHAVARRIA VARGAS, Juan Antonio; GARCIA MARTIN, Pedro; y GONZA-
LEZ MUNOZ, José Maria. Avila en los viajeros extranjeros del siglo XIX. 2006.
ISBN 84-96433-30-7

CABALLERO ESCAMILLA, Sonia. La escultura gética funeraria de la Catedral
de Avila. 2006. ISBN 978-84-96433-37-3

FERRER GARCIA, Félix A. La invencién de la Iglesia de San Segundo. 2006.
ISBN 978-84-96433-38-0



83

84

85

86

87

88

89

90

91

92

93

94

95

96

97

SABE ANDREU, Ana. Tomds Luis de Victoria, pasion por la musica. 2008. ISBN
978-84-96433-61-8

GONZALEZ MUNOZ, José Marifa. Gestién tradicional de los recursos hidrduli-
cos en el Alto Tiétar (Avila): molinos harineros. 2008. ISBN 978-84-96433-62-5
BERMEJO DE LA CRUZ, Juan C. Actitudes ante la muerte en el Avila del siglo
XVII. 2008. ISBN 978-84-96433-76-2

FERRER GARCIA, Félix A. Rupturas y continuidades histéricas: el ejemplo de la
basilica de San Vicente de Avila, siglos XII-XVII. 2009. ISBN 978-84-96433-77-9
RUIZ-AYUCAR ZURDO, M.2 Jests. La primera generacién de escultures del
siglo XVI en Avila. Vasco de la Zarza y su escuela. 2009. ISBN 978-84-96433-
80-9

GOMEZ GONZALEZ, M.2 de la Vega. Retablos barrocos del valle del Corneja.
2009. ISBN 978-84-96433-79-3

GUTIERREZ ROBLEDO, José L. Las murallas de Avila. Arquitectura e historia.
2009. ISBN 978-84-96433-83-0

CALVO GOMEZ, José A. El monasterio de Santa Maria de Burgohondo en la
Edad Media. 2009. ISBN 978-84-96433-91-5

SOBRINO CHOMON, Tomés. San José de Avila: Desde la muerte de Santa
Teresa hasta finales del siglo XIX. 2009. ISBN 978-84-96433-96-0

MARTIN GARCIA, Gonzalo. Sancho Dévila, soldado del rey. 2010. ISBN 978-
84-96433-92-2

PEREZ GUTIERREZ, Manuel. Astronomia en los castros celtas de la provincia
de Avila. 2010. ISBN 978-84-96433-63-2

MONSALVO ANTON, José M.2. Comunalismo concejil abulense: Paisajes
agrarios, conflictos y percepciones del espacio rural en la Tierra de Avila y otros
concejos medievales. 2010. ISBN 978-84-15038-13-9

LUIS LOPEZ, Carmelo. Formacién del territorio y sociedad en Avila (siglos XII-XV).
2010. ISBN 978-84-15038-16-0

SEGURA ECHEZARRAGA, Xabier. La espiritualidad esponsal del Cantico Espiritual
de san Juan de la Cruz. 2011. ISBN 978-84-15038-17-7

PEREZ PASCUAL, Angel. Estudios sobre Juan Diaz Rengifo y su Arte poética
espanola. 2011. ISBN 978-84-15038-19-1

253












