TERESA DE JESUS,
una mujer educadora

Jesus Barrena Sanchez

DIPUTACIQN PROVINCIAL DE AVILA
“ INSTITUCION GRAN DUQUE DE ALBA







AR,




1y

i L 1 ik L 2 LI =1 :
| I'I.I::.I‘..l.:“' ] - I Ly 4 At - 7 |‘,'l“_' B II{‘\'

Ay

i} T mios T A r, T
& uEpl
[N T Loy . m il o gy L ¥ ‘I :'”. |I.tl !ll.; il *.

'_I‘ .
L ROV
L»I i?r'I ..'-Jﬂ""'
' Raltihg 1
el IR

i

I
1]
LI | -
I L

2Rl

-
B
|

-1|"*":I;,]'L,‘.

TN LS GY Rl
e H =l -=1'I I}l
g B

J.Ing'l" el
FEmale

AR ITRC e |
fnﬂ" (TR (st [T

1 . e
= 0 A
TTRR AL
IJ.—J:‘" ik T

L IIII, o

= n i
e T = 1 B f ) S
At | | ’j‘L ."f"'"_?_’ia,. :»!“Fﬁ“n'

- } ¢ i LI T J"lq [ T
' s d - e SNy
gt ALk Sl Vi) |
L8 ' ! AW DRE Bl s |
P I e e DAL R4
Iy ™ b e i sy 1

) 'L T ='J1I 1 b
] ..'r “,_1‘[-2_'_ 5 ‘.‘-II'I:*“ ) UD,: - <n i lLr
] A ] ) ‘J‘.'f e O i ",'||:||| - | -_
ur g g =y Ty SR, |/ LTI FCSETREY a i TSN
t»‘ -',1' I# ) .'|"L'. Ivlm 1 T\" ”’-]f["rr I‘..:I .'_v‘r; i ._|_ " I-' R
b - P P AT 1o gl AT s g St T LAY ||1
-k el y ||L.,‘...- |._||-I 'I‘|"".' iyt ] 3 I;|TII‘L“— L
by LT ¢ T ST i I Dol S L
ol It Tl T A | o il S e | § L
Ll ,': '-r.,};\';ll, A __9'_ i i - 1]y
’ i 10 _l:I"_ £ 1




JESUS BARRENA SANCHEZ

TERESA DE JESUS,
UNA MUJER
EDUCADORA

INSTITUCION GRAN DUQUE DE ALBA
DE LA
EXCMA. DIPUTACION PROVINCIAL
AVILA 2000



1.5.B.N: 84-89518-67-X
Deposito Legal: AV-188-2000
Imprime: Mijan, Industrias Graficas Abulenses



PRESENTACION



.‘ L .\_ |

. I1 IM" I | r;n
v‘u {1 o =L,
TESR R Al T'

l

|",.-||F ||l1,|:
iy 4|ru -J.I.““ .“'1 a4
" ﬁj‘l‘- |||

*;— Ut e 'J'J

pAN "Il .T—n, L =

t lu-q'* "'E. “:!tt!'i_.

'.._ . A|_ Ir_.'-JII ‘.f”ll
. ;“ _1_ 5. |
ST #'-rl ﬂiﬂlﬂt

0= 'l IL"I_': I|‘rw:

. rull e




Jestis Barrena Sanchez, sacerdote y profesor durante largos afos es
también Doctor en Filosoffa y Ciencias de la Educacién por la UNED. Ade-
mas de dedicarse a sus tareas pastorales y docentes ha entregado mucho
de su tiempo a la investigacién y a la lectura reposada de los misticos abu-
lenses. Se puede decir que es un gran conocedor del perfil humano de
Teresa de Jests. El libro que nos ofrece ahora insiste en el descubrimiento
de ese perfil, visto desde la perspectiva educativa.

Cuando Jests Barrena me invit6, hace ya més de cuatro anos, a que
le acompanara en sus investigaciones sobre Santa Teresa educadora, me
sorprendi6 gratamente su iniciativa por varias razones. Por una parte él ya
habia demostrado ser un gran conocedor de la Santa. Tenia varias publi-
caciones que resaltaban la figura humana de una mujer conocida como
mistica universal. Mis conocimientos, en cambio, sobre ella no pasaban de
la lectura espontdnea de sus obras y de haber retenido silenciosamente
algo de lo que sobre ella se dice en nuestra tierra de Avila. El ya era espe-
cialista y yo un simple aficionado. Para mi era una oportunidad aprender
a su lado. Por otra parte, colaborar en la construccién de un conocimien-
to sobre Teresa desde la perspectiva educativa suponia un desafio original
e inédito que también me agradaba. El desafio era real porque de Teresa
se conoce su mistica, su literatura, su humanidad... pero esta mujer, por
serlo, se mantuvo alejada de las instituciones docentes y no tuvo el privi-
legio, si de privilegio podemos hablar, de ser «latina» o universitaria pues
no acudié a la universidad como otros misticos a pesar de reconocer en
repetidas ocasiones la gran utilidad de la ciencia. De hecho preferia que
sus confesores fueran doctos.

¢Dénde encontrar la veta del perfil educador de Teresa? La misma
pregunta resultaba sorprendente si lo que se queria era encontrar res-
puesta desde el prisma clasico del mundo académico.

Santa Teresa llegd a ser una mujer de gran cultura hasta el punto de
serle reconocido el titulo de Doctora de la Iglesia. Afirma que siempre fue
amiga de letras y amiguisima de leer buenos libros. Y en la iconografia

5



religiosa, es frecuente encontrala representada con el libro de escritora.
La misma historia de la Iglesia espafola la contrapone, precisamente por
su cultura, a otros dos grandes santos populares: San Isidro Labrador y
Santiago, patrén de Espaia. San Isidro y Santa Teresa fueron canonizados
en el mismo tiempo, probablemente como respuesta a las exigencias de
ofrecer al pueblo creyente dos modelos distintos y distantes de ser cris-
tiano. San Isidro respondia al modelo de vida de la Castilla rural, conser-
vadora y un tanto anti-intelectual. Santa Teresa, en cambio, representaba
las exigencias de un nuevo modelo de vida reformado, més intelectual,
mds moderno diriamos hoy. Representaba al mundo de los comerciantes
(de donde ella procedia) y de los primeros grupos de la burguesia que se
planteaban su ascenso social mediante el uso de las letras. También sirvi6
de contrapunto con Santiago cuando en el siglo XVII se propuso hacerla,
juntamente con él, copatrona de Espaia. El contraste provenia de la
necesidad de conciliar el mundo de las armas y el de las letras, el de la
conquista por la espada o por el libro. Dos modelos de vida que el pue-
blo espanol identific con dos santos diferentes. Que Santa Teresa ha sido
una mujer culta nadie lo ha dudado.

Pero siendo esto suficientemente conocido, el desafio propuesto por
Jests Barrena seguia siendo innovador, pues se trataba no sélo de consta-
tar que Teresa era una mujer culta sino de reconocer los vericuetos que
ella sigui6 para aprender, el proceso que le condujo al conocimiento y a
la sabidurfa, las fuentes de su aprendizaje, y también la originalidad de su
estrategia transmisora de las verdades y virtudes que aprendié. Su proce-
so de aprendizaje no comenzaba en la ensefianza académica sino en la
experiencia. Experiencia que tenia lugar en los conventos y en las andan-
zas fundacionales y no en los espacios universitarios. Se trataba de estu-
diar el aprendizaje adquirido no tanto por la ensefianza recibida cuanto
por la experiencia vivida. Teresa escribi6 el libro de la vida que era algo
mas, mucho mds, que el Libro de su Vida. Todas sus obras estan marcadas
por la experiencia a la que considera fuente fundamental de su aprendi-
zaje, lo cual nos demuestra que no todo aprendizaje se consigue por la
ensefanza y aqui encontramos una veta muy actual de las nuevas corrien-
tes pedagégicas. Con lo que se constata que el aprendizaje de Teresa no
comienza fundamentalmente en los maestros sino en su profunda vida
interior. Para ella, por tanto, el saber no es algo independiente del ser y
del vivir. Y considera, ademds, que la basqueda de la verdad al margen del
amor hacia los otros y al margen de la caridad (hoy podriamos decir soli-
daridad) es infecunda. No quiere evitar el contraste de lo que aprende
desde la vida con la doctrina de sus maestros, pero reivindica con fuerza

6



la autoridad del saber que le llega por cauces distintos a los universitarios
y a los docentes. Y aqui radica la fuerza con la que defiende tanto la ver-
dad de una experiencia femenina en un contexto social adverso a las
mujeres como la verdad de una mistica que siente la presencia de Dios en
un contexto teolégico lleno de sospechas hacia cualquier experiencia reli-
giosa minimamente original.

La obra que nos presenta Jests Barrena, sobre todos estos aspectos
educativos, sorprendera a cualquier pablico. Es un libro que no dejard
indiferente al lector. A partir de esta investigacién el autor ha conseguido
rescatar a Teresa de Jestis como una de las grandes educadoras del siglo
XVI, cuyas aportaciones coinciden, ademds, con algunas de las mejores
intuiciones que hoy consideramos mas novedosas en pedagogia. Su apor-
tacién a la historia de la educacién es muy meritoria y las paginas que
tiene el lector ante si, a mi juicio, lo han sabido descubrir.

Quiero terminar manifestando que este libro es fruto de la jubilacién
mas que de la competicién. La Tesis tuvo la gran suerte de realizarse en
un contexto de gratuidad por parte de un hombre que quiso «perder» su
tiempo en lo importante sin instrumentarlo al servicio de promociones
académicas o econémicas. Quiso buscar su premio en el conocimiento
mismo y en la posibilidad de ofrecerlo a los demas. El lector no va a
encontrar en este libro el texto original de la Tesis doctoral. Se ha descar-
gado de muchos academicismos propios de las tesis y nos ofrece una lite-
ratura dgil y comprensible por el gran ptiblico no especializado, uno de los
objetivos del autor. Jests Barrena nos presenta una Teresa, mujer educa-
dora, de gran interés para todos aquellos que por una razén o por otra
comiencen o acompanen procesos educativos. Gracias al autor por esta
investigacion.

Florentino Sanz Ferndndez
Facultad de Educacién (UNED)



. S 3 L C e || L‘é 1
:ﬂ o ot Ifww,m. g ﬁuﬁ,k?lfr4"h ;wlﬂ-lrﬁwh&*mtmﬂ 8
R o S o ug.lvﬁmw 'Lm
: rqu_&_,,.lb.‘lb:w*_n‘.}rbw* gl S \.P&.ma{m' Girs.
2 ;.. BRI o i A i At b |

Ll S mmmrdxpim-uu ubirdes T »tum.a&tmgtﬂwyemm . r
i fdhﬁ B Betill, & S T 'Hurﬁnﬂﬁmﬂmw ' -‘ll-Ll
5 Sy ok b ol m‘m#%fmwta&w Yoy Uit iemliepaboa-

‘J‘l.:ﬂ’ﬁp U b TIEGY wPId—’ﬁf 1?ﬁkﬁmiﬁ&|ﬁ %*M‘J _.t‘,' '|'I
\Y htﬁ-:-l IJI'&-'IITUII‘ ‘ru il Hl“sFljmlJ.M ] lhpl‘{%ﬁ 1 { ‘;IJ--'I
Shoemrimmive oz, el e wﬁr’ﬁﬁi TN ‘:-#:'_' 1
Jligﬂ r‘l"ll‘l“]h L nmrffn i:ﬂ*u ;—n ;ky ‘J_ji Q—T IRy At . g r” ol
i 't I'}\II' R n&. (R A ; td L'.r_”.“' o
bl _ 1 A
' "n!‘“i?*h gt AEh s e
YL RSt R }F. “ 't I.I.._'.r _.in

s y
||"\‘ i il i } ,

(I I|I [R,'“"h' III|Ilu‘|I rw‘ 3 @ 18 M A e i P
% v e i'ﬁ;tﬂ.m‘wl&,;fhiﬂﬁm i) é" Bl
e b gt CPREUASH O A ocinish
.“i” PI ITanlI hHl Il.‘i ) :

==
& P | -I i
i - n
4 r N ‘. N . i - ' " ! 1
‘L ‘“, ¥ 1y [\Im‘?rf Iﬁ,lgd ]"-'l'ru £ |lII.-l-II By JH_ ™ 1l il -.f!"l.l" .

F&;ﬁ -r-'l.um, 0 S S

" % "‘.' '1"| ”' " |M|l|‘q.|l|-‘1."““ Jr "_ﬂ ;
R T Ly .-*“-irt-« b % A
L =
53

II\III.UHII "‘a”“»'. q"" 'Ilpl -.II

:-.1 'h- 'll"ﬂ-ﬂf‘lt-w"r‘ j:nl
el ;-_.m. -ru'

". J1 il II.



Introduccion



- N ﬁ ],_l e I)r' (RN — :—- _—_'—_:tl_:l:_!'.?__"-l;“_‘ — :..—-
- i B

|,||| " uu i ", ' h o 1=t —
g o ; I tall )
J i
H &_'J”:L d \
. ) e LRl I I
Ll - ‘id‘ II| = i+ [ 1 !
I =
) Y =R » I
_bl_ I|I S i . I
i N 1 I‘_ g AN
N ..-I— s 173 :
0 _r,I & : _ P
i ) $ = "
Tl . |I 1 ’
; i | it ..I‘_
rr ' " i = I-_"_ Hl;'l' i
e ' | 1 - N = ) =N
R e Y T
e = ) ‘ﬁl = 17 gl
il \ s
1 }
. | I| I | 1 o el ‘II*I@
) I = . Sl el

f s HRL . I -'”' b /-'Q@J |LJl iy ' y
RO ke = up- l'||"' B |‘|" e
I - N I | i -F," A, ‘ll ,.nlg !
Ill_ﬁm'.” tlll i 3 I'I e . X & 'k “‘ ‘ ."l i I[-

" I||||.‘{!" i i i, 1 2 “I Siefecs WL fr ‘:TI |'I" ﬂ.lkﬂ B

) T e An - "J._II-F ; [
S|
|

| b, Q\\ Reees
Sl = it 2 . Tl . ¥ ||‘|?,‘":._‘_ﬂ' ar B
" .I‘- "'J. 1 5 -..'I ‘ I I .Q 1 ! o _I.l i 1[1I i} —. i r B

> == 1| Y 1 ; ol PRT ..'i -
) o e ol l'- g T | O

' L = A
i IITIII ‘._Ig.cf '| R A i f‘.{l‘.l'_lr:l
\ SR\ = bl ([ "

i ' Q.;\'O‘l I|| II B ;:H: ?IEH. A Lo ‘||
I :_' i ) e I T ) 'l'_.Fﬂ Sy
El.- _H[&_'_ ' - [s' E Ik ) Jr_ﬂ r-.-'_ L ql; ‘.'_J
Fie W, ’ e | Iy A -
3 N & LA B | {EaS ‘|_|‘V'-I -"|_'l| {;I.I;'ll_ =
¥ Y I Rl | B, i
g b7 4} | I g T
et . =0 ‘ o 0 ' R L ‘ﬂl il I =
J rO\Q‘_'Ii ¥ e £ o IEASS |:|?rrf||.|-‘ ‘-d:l* w'l_lTlL g
) ’ T 1R ‘|” d I i s I_-I |'| e
"I.-Il I, J,-“—'?'.i‘-';_. =l=y =i i At '|l
|| (1l o F i ,_'l_ I = i Il['.I'”i r" i
1 ||| | ‘l'”l U '“'”'l [ SR - '=|—-|| i = ‘| I'ﬂ Ll
L L |||I.[l (18 s 1 _—II_ oY P
. " L1 _‘ il -
= A 2 =L ; - ';_,;_I'I T fl'l-alr f
-1 e ="
B L L N uzq*
sy a1 ﬂ‘ﬁ' 1"’5‘. "I s !PL. e uin "‘l n
DI o - =
Byl o m f‘ﬁ" |":v ", "’r_' '[:I ) u ";h:l -~
i X4 5 ' RN - .
b e e A
it A et
2 .,_l LS - g=ia 11 BILE
ol J. .L_‘“; ﬁ—‘.ll_'_lr— ;—J-F y LJ
b =T -~ ll"i\Ef.l’,



TERESA DE JESUS EN LA HISTORIA DE LA EDUCACION
ESPANOLA

La sorpresa

No es extrafio que sobrecoja, el verbo lo emple6 un miembro del tri-
bunal que juzgé mi Tesis doctoral sobre Teresa educadora’, el hecho de
encontrarse con una mistica fuera de lugar, por decirlo en expresién colo-
quial. Obviamente, la ubicacién pertinente de Teresa de Jesis desde ese
punto de mira es la Teologia mistica. Sin embargo, el poliedro de su per-
sonalidad ofrece otros lados que merecen ser estudiados.

Si, es comprensible que a mas de un lector le sorprenda la alusién a
Teresa en la faceta de educadora, dado que la Historia de la Educacién se
sitGa cercana a los centros donde diariamente se imparte la ensefanza y
toma nota de lo cotidiano que acontece en la institucién escolar y ella no
ejercié la ensefianza.

La familiaridad, casi exclusiva, con la escritora y con la mistica, expli-
ca la sorpresa del sobrenombre educadora. Y podemos hasta justificarla,
sin entrar en matices, porque, popularmente, identificamos la tarea de
educar con el trabajo de instruir que realiza el maestro, el profesor, el cate-
dratico, en una institucién docente. Por tanto, es facil concluir que si no
ensend, no fue educadora. Tal modo de pensar, sin embargo, carece de
precisién, pues instruir y educar no se identifican, ya que la funcién de
educar no es exclusiva del centro académico institucional, reglado. Edu-
can quienes colaboran al desarrollo de la persona humana, los que huma-
nizan, aunque no sean profesionales de la ensefanza.

En el caso de Teresa, mi sorpresa desapareci6 en el momento en que
adverti que sus palabras y los gestos con los que se comunicaba, revela-
ban su faceta de educadora excepcional. Descubri que, ademas de escri-
tora y mistica, posey6 una sorprendente sabidurfa educativa, que demos-
tr6 en su actividad de mujer, de monja y de reformadora.

El hecho

Tenia, pues, por delante la ilusién de colaborar a mostrar el perfil edu-
cativo de Teresa. El trabajo se ha limitado a constatar que mi sorpresa ini-
cial no era una fantasia, una alucinacién, sino que responde a una reali-
dad. Encontré en sus escritos y en los testimonios orales que sobre su vida

1 El autor ley6 su Tesis doctoral La libertad en el proceso educativo de Teresa de Jesus el 28
de junio de 1999 en la Universidad Nacional de Educacion a Distancia, en el Centro Aso-
ciado de Avila. La presente publicacién recoge las lineas fundamentales de la Tesis.

11



nos han llegado, una préctica educativa diaria, como mujer que se edu-
caba, primero, y como mujer educadora, después, que lentamente toma-
ba relieve sobre el canamazo de un proceso educativo admirablemente
tejido. No digo proceso disenado porque éste implicaria un trabajo técni-
co que no estaba ni en su deseo ni al alcance de sus posibilidades.

Este es el objetivo que hemos pretendido en este trabajo, constatar y
describir que Teresa siguié un proceso educativo que la condujo a la apro-
piacién de la libertad en tal grado de perfeccién que pudo decir de si
misma, enseforedndose, que tenia el mundo debajo de los pies. Describir
los pasos liberadores del proceso educativo que la condujeron a las cum-
bres de la libertad y en los que ella inici6 a tantas personas, es la historia
que deseo desempolvar en estas paginas. Una historia cuya significativi-
dad pedagégica es obvia.

Como no hay pedagogia sin hombre al que educar, el trabajo que
presentamos gira sobre dos quicios, dos claves de reflexién, una antro-
poldgica y otra pedagdgica. En la reflexién antropoldgica, nos esforzamos
por detectar la idea de hombre y de libertad que bulle en los escritos y
en la prictica educativa de Teresa. ¢Qué es y quién es el hombre libre
para ella? Porque, como advertia Ortega y Gasset, importa conocer qué
idea del hombre tendra el hombre que eduque a nuestros hijos. En la
reflexién pedagdgica, describimos el ideal de educaci6n con el que tra-
baj6. Nuestra intencién, la obligada y légica pretensién, es la de preten-
der traducir a ideas y conceptos pedagégicos ese ideal y asi poder res-
ponder a la pregunta, entre otras, de qué pensaba Teresa sobre la natu-
raleza de la educacién.

Para todos, el objetivo de la educacién, considerada como ciencia o
como arte y habilidad, es iniciar y guiar a la persona en el desarrollo de
sus potencialidades especificas. Llevarla desde la tierra infructuosa que es
hasta su transformacién en vergel’. Y el guia que se haya destacado signi-
ficativamente en la consecucién de este objetivo, independientemente de
su adscripcién a tal o cual ideologia o creencia religiosa, es merecedor del
sobrenombre de educador. Al cumplir Teresa con este presupuesto, es por
lo que la proponemos como una mujer educadora.

Traemos, pues, a Teresa de Jes(s principalmente para tomar nota de
cémo educaba, sin prescindir, claro estd, del para qué lo hacfa. Después
de leer su obra y de informarnos sobre el modo de comunicarse con su
complejo entorno humano, nos detenemos a analizar y evaluar su capa-
cidad, sus aptitudes de educadora, de guia, de maestra, y asi admirar
cémo una mistica, y no s6lo un técnico o un pedagogo profesional, puede

2 Teresa de Jesus, Vida, 11, 6.

12



ser en la practica una admirable educadora, que aprende y ensefia con
habilidad el camino que conduce a humanizar.

Con la permanente duda de fondo de si el poeta nace o se hace, nos
preguntamos cudndo y cémo nacid, o se hizo Teresa, para sf y para otros,
pedagoga y educadora. Pues bien, en mi opinién, es facil comprobar que
la mujer educadora nace y crece en el rescoldo de la mujer mistica y al
amparo de la escritora. Es decir, admitiendo las aptitudes de Teresa, al leer
sus escritos uno percibe su escasez de palabras para transmitir el mensaje
que bullia en su alma. Y precisamente porque no encontraba palabra para
darlo a entender, nacen en ella la escritora mistica y la pedagoga, el arte
de escribir y la habilidad para darse a entender. Es admirable el servicio
que se prestan la mistica, la literata y la pedagoga, pues sin la mistica hoy
no escribirfamos sobre la maestra. Nos confia que cuando comencé a
escribir esta postrera agua, (se refiere a los grados de oraci6n), me parecia
imposible saber tratar cosa mds que hablar en griego. Porque una merced
es dar el Sefor la merced, que recibe la mistica, y otra merced es enten-
der qué merced es; otra es saber decirla, ésta es la literata, y dar a enten-
der cémo es’, que es lo que consigue la habil pedagoga.

Es evidente que la pedagoga nace en el deseo de dar a entender y
engolosinar las almas para que inicien el camino de la oracién. Tal deseo
la lleva a construir, por ejemplo, un bello disefo de pardbola pedagdgica
perfectamente técnico por la actualidad y modernidad de sus elementos
estructurales, que presenta diciendo que veamos ahora de la manera que
se puede regar, para que entendamos lo que hemos de hacer y el trabajo
que nos ha de costar, si es mayor que la ganancia, o hasta qué tanto tiem-
po se ha de tener'. Advertimos que alude a los objetivos pretendidos, al
procedimiento adoptado para transmitir el mensaje, a los caminos que
conducen a su apropiacion, al ritmo temporal condicionado al desarrollo
del proceso y a su evaluacién permanente. Por experiencia, confirma que
es gran bien saber lo que ha de hacer para ir aprovechando en cualquier
estado de éstos. He gran ldstima a almas que se ven solas, sin educador
que las oriente, cuando llegan aquf’.

La constatacién de este hecho, de la admirable practica educativa que
realiza Teresa, es la razén que apoya nuestra sugerencia de que su nom-
bre, valorado en las paginas de la literatura universal, escrito en el santo-
ral de la Iglesia catélica y paradigmatico para los estudiosos de la Teologfa

3 1bid., 18, 8.
4 1bid., 11, 7.
5 |bidem.

13



mistica, encuentre un lugar en la némina de quienes, por su saber o por
su bien hacer, protagonizan la Historia de la Educacién espafiola.

Lugar de Teresa de Jesis entre los pedagogos espaiioles

Es éste, pues, el momento de preguntarnos por el lugar que debe ocu-
par en la Pedagogia la teoria de la educacién de Teresa de Jests. Tratdn-
dose de ella, monja y santa, que condiciona el fin de la educacién al fin
ultimo del hombre, el lugar adecuado es el de la Teologfa de la Educacién.
A la hora de la verdad, cada pedagogo realiza su trabajo educativo desde
la idea de hombre que tiene imaginado. Es decir, un educador rousseau-
niano, un budista, un materialista agnéstico o un catélico, se sitGian en
marcos antropoldgicos diferentes, que determinan el fin para el que cola-
boran en la educacién. Esta es la razén por la que Ortega y Gasset se pre-
gunta por la idea del hombre que tendrd el hombre que va a humanizar a
vuestro hijo°. Teresa educa para que cada Hermana sea un jardin donde
crezcan las flores de las virtudes.

Teresa, pues, tiene muy claro que no deben separarse el fin de la edu-
cacién’ y el fin dltimo del hombre®, ya que su hombre, el sujeto de edu-
cacién, es hijo de Dios, con la doble ladera, eso si, humana y divina. Expli-
cita que educa para que las monjas carmelitas fueran tales cuales las pin-
taba en sus deseos’, es decir, propone un objetivo de perfeccién cristiana.

Ya tenemos, pues, ubicada a Teresa en el marco de la Teologia de la
Educacién. Sin embargo, y esto lo deseo acentuar sin paliativos, el hom-
bre cristiano que educa Teresa no es una entelequia, pues cuenta con una
ladera humana, individual y social. Y es esto lo que me lleva a reivindicar
el aspecto humanista de su Pedagogia, de su Teologfa de la Educacién. Si
bien el humanismo que propone Teresa no es un humanismo humano,

6 O. y Casset, ., La pedagogia social como programa politico, o. c., T. I, p. 510.

7 Comparto la opinién, de que el fin de la educacion se halla rigurosamente limitado a su
esfera especifica, siendo por ello una causa propia de la actividad educativa, lo cual no ocu-
rrirfa si quedara absorbido en el mds amplio tema del dltimo fin del hombre. La referencia
al fin dltimo del hombre no entra en la teleologia propia de la educacién. El perfecto esta-
do de hombre en tanto que hombre, propio de la actividad educativa, no constituye nues-
tro fin dltimo. Millan Puelles, A., La formacién de la personalidad humana, pag. 53. Rialp.
Madrid. (1963).

& Consecuentemente, contando con antropologias que hacen lecturas tan dispares de la
vida, es l6gico que no«se haya podido llegar a un acuerdo respecto de la fijacién del fin de
la educacién. En tanto que existan las oposiciones de las culturas, de las razas y de los pue-
blos, de las religiones y clases sociales, serd diferente el sentido de la vida y la finalidad de
la educaciény. Krieck, E., Bosquejo de la ciencia de la educaci6n, pag. 8. Ed. Losada. Bue-
nos Aires. (1952).

9 Teresa de Jests, Camino, 1, 2.

14



que es el que pretende conseguir la practica de una educacién cuyos
objetivos se programan y se cumplen exclusivamente en la esfera de lo
temporal, sin embargo, el hombre teresiano aporta un sin fin de valores
humanos que reivindican, por ejemplo, la dignidad y la libertad de la per-
sona, sus derechos inalienables y socializa la convivencia.

Teresa de Jests hace, pues, educacién y espiritualidad. Es verdad que
encontramos expresiones que, desamparadas de una hermenéutica
correcta, sorprenden a un humanismo humano, como ocurre con quebrar
la voluntad o con Dios me libré de mi. A lo largo de la exposicién tendre-
mos ocasién de desentranar el mensaje ortodoxo de tales expresiones,
pues Teresa no puede sugerir la anulacién de la voluntad ni de la libertad
empirica de la que hablan los pedagogos. No tuvo que renunciar a su
libertad como mujer para poder ser libre como monja. Siempre que se
contribuye a perfeccionar las capacidades especificas de la persona, se
produce un hecho educativo humano. Y Teresa colaboré a esa perfeccion.

Espero y deseo que «TERESA DE JESUS, UNA MUJER EDUCADORA»
contribuya a profundizar en el conocimiento y en la estima hacia una
mujer que con su practica educativa no-formal enriquecié el concepto de
educacién y amplié su ejercicio a la mujer, reivindicando para ella pre-
sencia y participacién social.

15



B P e A

T i m-!ranrﬂ}iu
|mﬁ)\ﬂu .-"'A(".q
@m} bi;‘;“‘\,!‘;l . Tﬂ' R
i Ay l.l‘.| A Ta 7 17 LR !
'Lﬁ. * .lgp lm"'-l-ﬁw"-ﬂi' vl t’.‘d,ﬂ."i;‘:s A 'I;’- n.i,‘r .,_:-
i l‘ ‘ Bm’gﬂh:-v !?f(“ fﬂjr‘i-% it Al
|', l, II%Q 1\- i hl','h_',!MO -“"P‘I‘
i l‘mﬂ"r‘ﬂ‘& L «vvﬂw‘x{nﬂ h{mﬂ,
] |‘|. i ||."lh_|‘l‘]’1 ||‘,a'|j|'. Ijlﬂﬁl
i e t'\“l'uwmw «i' =
il ol M‘:lfnﬁ 1) «rﬂrﬂﬁw
h!"ﬂ?rlﬁ\tﬁ}jv W"--.Jn
. SRS !ll - “|1 ||]‘[r
g |]'["I\rl|||rrt&[' 'HH-". u,ijﬂ“'p
i ui'ﬁl"j’ﬁﬁ'hw"‘l mr.l“lrﬂhh ..L i
R g o

syt Vol ,'.f, mﬁm%m -
AR P i

whi . Mu y 5 N "

,'l' ATV 1 g

o= P 'Ill'f 'II": -;IT _I|III '\u'ul" . .
b e
;.u-wrwww
A O e e
:é' s f.‘-; r? 'Q.T]

L L
i 1i l!

1-”*': Q\fﬁ.}“mﬂw \- nﬂ"'. » " "f'a‘t'“' 1"“ .
N g{t y

el 1 il mk-,w..t- y

m&ll_ﬂ‘m‘l T (1T T = ”. H“ﬂ i
i i

IR “TFS‘TI?‘IIIW LU - '.I iy = IIL"‘I:H -I-r .m
L e
'l‘l'r_'- 1 ul’ﬂm 3 ||u r|n-""1 P vkl !‘.' _ljﬂ.-"
.n'l|' b b .m' 1 1 Ui 11 Z
2 | I 1 r =
: H»Ja i, |
; j‘%ﬁwﬂrw S
; i
‘ e hdl d-kw‘mﬂ
n!-r‘i!h'a-H"bl‘ﬁi:thmg ol 4

= IA,H" .‘

f

) Ly
,‘.J I‘J' ' ' '. N |HJ ,'LL III.HI‘ Tl ‘|.='I
¥

L | :__ Ll T -
I IR T N y el
i ?1: s 'I'.l"‘:“ : 'J'J.L '|I' L||,|| '.‘.J-l'ru”} 1= 4-\:1-:"
fl.,l"" =+ ,ro\-lﬂ.’_ ..‘II ”l’” ;l'?;. -
e 41 ] ) ) e T |

B s

Tt =y TN
g S 'ﬂ'l, |I4L’..H_1_|

T it R e T SN
PRI i =



Entorno sociocultural
de santa Teresa



b .'I‘ i I;Il, IHIE# 4 JI ::I
[ I IIII'I-f-I ”IIL"-‘ IIIJIIII -‘-

Ir 1l

_ ‘II_T ||'l‘l"-||I
'._".I_I_.J'_I,. FRESRE
= =t
I'IJ‘II'"'TL '

e T
"nmmﬁ LR

- l“”——L_Lm‘
il i ."l‘?l_ '.l_,.
K 'fui.'n -|1 o Lll- .J’M Hl '{ululu
i B I|||| ‘:'_:_'Il*' 1 |1 '—L
e I [
At f




Comparto la idea de que para comprender la vida de una persona
cualquiera, no digo justificarla, es preciso hacer el inventario de los objetos
que integraron su medio propio o paisaje, de las personas que acompanaron
su crecimiento humano y religioso, y del gran (tero sociocultural en el que se
modeld, con mds o menos impronta, la personalidad.

Esta es la razén por la que en este primer capitulo de nuestro trabajo,
hemos considerado obligado hacer el esfuerzo
de mostrar la figura de Teresa de Ahumada y de Teresa de Jests
en el marco sociocultural de su tiempo, del siglo XVI,
para que, desde ahi, aceptemos lo que en ella aparece
como hipoteca social medieval y, por otra parte,
poder interpretar el desarrollo y el crecimiento que alcanzé su persona
y valorar la significatividad de las cotas alcanzadas
en el ambito de la socializacién de la mujer,
de su incorporacién a la posibilidad de adquirir cultura,
a la reivindicacion de su presencia activa en el discurrir de la historia diaria.

El norte que nos sirve de referente en nuestras reflexiones
es siempre el de Teresa Educadora.
Es decir, la consideracién de Teresa como una mujer
que se apropi6 de la libertad gracias a un proceso educativo
modélicamente asimilado,
y como desde él colaboré para apoyar la promocién humana, social y religiosa
de las personas de su entorno, monacal o laico.

19



%u&m o mmm
fmzf'nt'h- poxt ﬁh&ymul‘
u!m[.'rl'l.'lﬂ,‘l wit i, PWQ -wcﬁq.ﬂ
‘mmw‘; A I‘ll IW L lbiifes g e
e .t:"um.'iz*t r:ffim& Gl

i il blfn’ JUIILRD wr-l
< iyt ey ) Vi
il ey iy




1. INDICADORES DEL ENTORNO SOCIOCULTURAL DEL SIGLO
XVI

Teresa, una mujer de encrucijada cultural

Importa recordar que Teresa de Jests fue una mujer que nace en un
tiempo que calificamos de encrucijada cultural. En ella se despiden y se
saludan la Edad Media y el Humanismo renacentista, que alborea la
modernidad®. Y cualquier encrucijada cultural despierta sentimientos
de anoranza del pasado, de emocién del presente y de zozobra razona-
ble ante el préximo futuro.

De la E. Media nos queda, posiblemente, poco por decir, pero
mucho por contrastar. Los mds tradicionalistas y reaccionarios estiman
que el orden econémico medieval se encontraba subordinado al huma-
no, y las relaciones interpersonales resultaban, por tanto, mds familiares.
Por otra parte, la cristiandad era una realidad espiritual europea que no
solamente unifa a occidente sino que unificaba la cultura. El hombre se
sentfa también mads protegido y seguro, pues el individuo se hallaba atn
muy integrado y entrafnado en la comunidad.

No comparten, obviamente, esta opinién los racionalistas, para
quienes la Edad Media se redujo a un segmento temporal caracterizado
por el oscurantismo y la supersticién de la poblacién. En su opinién, el
hombre medieval no vivié la libertad personal con autonomia, en espe-
cial el hombre rural, el campesino, que se mantenia dentro de un Gtero
social a todas luces irracional.

El paso del tiempo determina que algunos de los principios y de los
valores tradicionalmente aceptados entren en crisis, y comienza a per-
cibirse cierto clima renovador, de renacimiento sociocultural. Urgfa
decidirse a conseguir ya ciertas libertades procurando, por ejemplo, la
liberacién de la opresion de la inteligencia que estaba muy aferrada a la
tradicion y a los magisterios dogmaticos de la Iglesia; la liberacién de la
represion de los instintos sometidos a una inapelable moral religiosa; la
liberacién de la resignacién a los sometimientos politicos y econémicos
originados por una organizacién politica y econémica basada en una
visién providencialista de la Historia, que asignaba a cada clase social

10 Para nosotros, y con el fin de atenernos a una misma interpretacion del término moder-
nidad, ésta significa el inicio de una nueva lectura de la realidad, debido a las nuevas ins-
tancias de dominio sobre la sociedad, sobre la naturaleza, sobre la tradicion. Como nue-
vas instancias de dominio consideramos, por ejemplo, el experimento moderno, la critica
humanista, la historiografia, la doctrina moderna del Estado y del derecho.

21



su lugar y a todas les prometia lejanas compensaciones ultraterrenas'".

Esto supuesto, podemos afirmar que el afio en que nace Teresa de
Ahumada, el 1515, contemplado y analizado desde las categorias cultura-
les, alcanza ya una consideracién diferente, pues en él se percibe clara-
mente el nuevo orden que alborea en Europa, aunque ain lleguen los
ecos del itierra, tierra!, grito de los hombres de Colon. Como botén de
muestra de la encrucijada cultural en la que aparece Teresa, aunque a
nosotros nos sorprenda, los moradores del Nuevo Mundo, los indios, obli-
garon a los sabios de la Metrépoli, a los teélogos y juristas vallisoletanos y
salmantinos, a que respondieran a cuestiones tan fundamentales como si
eran o no portadores de alma y si podrian considerarse acreedores de los
derechos basicos naturales y de los derechos que amparaban a los sibdi-
tos de la Corona espafola. El P. Francisco de Vitoria plasmard en sus Rela-
ciones la dltima palabra afirmando que sf, que eran personas, hijos de
Dios, sometidos a la proteccion de su Majestad el Rey de Espana.

Culturalmente, es de todos conocido que Teresa de Ahumada fue hija
de la clase media abulense, la més interesada por la cultura, puesto que
en el saber podian encontrar sus integrantes una via de acercamiento al
poder. Fue hija ya de cierta movilidad cultural, impensable en la E. Media,
propiciada por la técnica revolucionaria que introdujo la imprenta. Es evi-
dente que cincuenta afios atrds, Teresa no hubiera contado con sus mejo-
res maestros, los libros, que, en los momentos de sangrantes dudas doc-
trinales o referidas a la préctica de la oracion mental, ellos ratificaron su
ortodoxia y la verdad de su experiencia espiritual con mds certeza que los
inseguros y timidos guias educadores, amigos o confesores.

Aunque Teresa, la mujer, nace en Avila, sin embargo, la fundadora y
la reformadora despiertan y abren sus ojos en una Europa cuya unidad
religiosa se desintegraba, dado que parte del nicleo doctrinal 0 normati-
vo que sustentaba la cristiandad era dinamitado por los luteranos. Ello oca-
siona que se sienta llamada desde dentro y desde arriba, desde ella y
desde Dios, a restaurar las grietas abiertas en la catolicidad de la Iglesia por
soldados, predicadores, a los que ella tacha de traidores.

Aquella encrucijada cultural afect6, y de qué manera, a la idea tradi-
cional sobre la naturaleza del hombre, sobre los derechos que le conce-
dia su autonomia en relacién con la dependencia que le religaba a Dios.
Y es obvio sospechar que tanto el concepto renacentista de hombre aut6-
nomo que cunde en Europa como la renovada idea de un Dios no absor-
bente ni absolutista, no se armonizan con el pensamiento religioso que se
profesa en casa de los padres de Teresa de Ahumada.

1 Martin Velasco, Juan, en Revista de Espiritualidad, 192-93, pag. 434. (1989)
22



Expondremos a continuacién con més detalle algunos de los sectores
en los que se evidencia el renacimiento cultural que provoca la encruci-
jada en que nace Teresa de Jests y que la influirdn en la orientacién y acti-
vidad de su vida.

Otra vision del mundo

Todo lo que acontecfa en la Naturaleza tierra, en la madre Naturale-
za, se habia considerado y valorado en la E. Media como lo natural, lo
l6gico. Era lo que tenfa que ocurrir. De ahi que se lo aceptaba como lo
normativo. Prueba de ello es que en el arte, lo natural se interpreté6 como
lo clasico. Y en las costumbres, lo natural se aceptaba como lo moral. Las
leyes que se deducfan de lo natural eran consideradas perfectas en el arte
y justas en la ética y en la moral. En la E. Media se lleg6 a valorar la Natu-
raleza hasta los limites de venerarla porque era la obra creada que refle-
jaba el orden prefijado por Dios.

A esta Naturaleza-tierra, se le afadi6 la Naturaleza-firmamento, el
lugar, la casa de los astros, sometidos a la mirada previsora divina que vigi-
laba su armonfa. Armonia del universo material, visible, que se ampliaba
con la corte celestial de los santos. Por otra parte, estd bien que de esta
armonia participe la comunidad humana, por lo que la E. Media crea ins-
tituciones para organizar su vida comdn; es, por tanto, una cultura de alto
nivel y todo se ve como un servicio al Dios de la creacién™.

Sin embargo, la Naturaleza-tierra comienza a perder este protagonismo
en el momento en el que la ciencia copernicana traslada la primacia al sol,
porque es ella, y no el sol, la que se mueve. Consecuentemente, ya no es
ella la norma, lo natural, y pierde asi la fiabilidad que se le habia otorgado.
Esto explica que se inicie un proceso calificado como secularizador en rela-
cién con la actitud religiosa que el hombre venfa adoptando hacia la Natu-
raleza. El sentimiento religioso hacia ella se debilita y se hace vulnerable.

La autonomia de la razén

El proceso secularizador que modifica la actitud religiosa del hombre
medieval hacia la Naturaleza, se extiende a la razén. Esta comienza a
ganar bazas importantes a la fe del medievo, fundamentada en la revela-
cién y depositada en el Libro Sagrado, la Biblia. La autonomia que el hom-
bre consigue lentamente, lo invita a apostar con méds decision a favor de
la razén, sometida a la opresién irracional de la tradicién cristiana medie-
val y al magisterio eclesidstico.

El hombre renacentista sufre, pues, una transformacién cualitativa en

12 Romano, Guardini, £l fin de la modernidad, pag. 68. Editoral PPC. Madrid. (1995)
23



su creencia religiosa. ¢En qué se manifiesta? En que abandona su anterior
actitud de mero adorador y se siente protagonista, creador. Actitud que,
mas adelante, en tiempos kantianos, cristalizara en el conocido adagio
aude sépere. Es evidente que se estd alumbrando un hombre distinto que
crearé con la inteligencia su propia cultura frente a la cultura avalada por
la revelacién divina, cuestionada ahora como Gnica fuente de informacion
cientifica.

Esta lenta relegacion y separacion de la fe que protagoniza la razén,
serd el camino que recorran la politica, la economia, la pedagogia, y se
expresara, también, en el campo de la ética, que seré la que introduzca
otras normas y canones de comportamiento. Porque si la doctrina de la
Iglesia catélica habia sido considerada hasta el momento como el criterio
de lo verdadero y de lo falso, ahora el hombre, consciente de su autono-
mia, amplia el radio de su libertad. Su personalidad no puede reducirse a
ser el centro exclusivo de la mirada del Dios creador.

Es el momento en que se comienzan a incubar interrogantes que el
hombre se formula con inusitada fuerza, pues en sus respuestas se juega
la comprensién y la autonomia de su libertad. Uno de estos interrogantes
es el de cémo compatibilizar la soberanfa absoluta de Dios con la auto-
nomia real del hombre. Aceptando que Dios es el creador, équé margen
de potencia creadora, de autoria, debe atribuirse al hombre?

Finalizada, pues, la Edad Media, surge un ordenamiento del mundo
caracterizado por su inspiracién profana, mundana, y aparece una actitud
de rebeldia interior, intelectual, frente a la revelacién cristiana, que con-
dicionara los caminos que seguira el desarrollo de la cultura y la concien-
cia del &mbito y del uso de la libertad.

Si la razén reclama la autonomia, parece légico relativizar, devaluar,
si no excluir, el dato revelado, y la fe ya no resulta una tranquila obvie-
dad". En adelante, tanto la revelacién como la fe tendrdn que dar cuenta
a la razén de las verdades que proponen. El hombre desea palpar la rea-
lidad, comprobar la verdad con la inteligencia y elaborar una opinién cri-
tica mas objetiva.

Por ello, se da paso a la experimentacién en el campo de las ciencias
de la naturaleza y a la Historia hay que dotarle de un basamento racional
que ofrezca la suficiente garantia, lo que se consigue con el acercamiento a
las fuentes. Y la sociedad, tutelada por la mirada providencialista del Crea-
dor en la E. Media, precisa ahora del derecho para elaborar una sélida doc-
trina de Estado. Como advertimos, la verdad cientifica alumbrada por la

13 Ibidem, pag. 71.
24



raz6n, inicia el proceso de distanciamiento de la verdad revelada, pues
parece evidente que las aportaciones de los astrélogos y los astrénomos
sobre el mundo sean més exactas y mds precisas que la verdad revelada.

Y las tensiones inducidas por una sociedad culturalmente distinta a la
medieval, se proyectan también hacia la sociedad, y dan lugar a las con-
vulsiones religiosas que conocemos como Reforma y Contrarreforma.

Un hombre mas individualizado

La sociedad medieval, feudal, desconocié la libertad individual tal
como la concebimos hoy nosotros, por lo que la calificamos de sociedad
preindividual. Queremos afirmar que si no se hablaba de libertad era por-
que el individuo, llamado a reivindicarla, aiin no habia nacido socialmen-
te como tal individuo. No se habfa desprendido plenamente de la madre
naturaleza, considerandose mas un hecho natural que humano. Por eso,
las leyes se imponian como rigidos corsés que impedian toda movilidad.

Si partimos del supuesto de que existencia humana vy libertad son
conceptos que expresan una misma realidad, esta fase histérica preindivi-
dual no ha superado el estadio de prehumana, al no alcanzar el nivel exi-
gido de personalizacién y de libertad interior. Esta situacién le lleva a
Romano Guardini a comprender que el hombre medieval no ve en la auto-
ridad ninguna cadena, sino una referencia al absoluto y un emplazamiento
de éste en la tierra, que le da la posibilidad de construir una totalidad™.

Lo cierto es que mientras el hombre no haya descubierto el valor de
su libertad, la autoridad es un poder muy proclive a someter y a esclavi-
zar. Obviamente, el paso de lo preindividual al individuo, exige un pro-
ceso de individuacién, que implica la liberacién de los mitos tribales que
dictaban el comportamiento de cada individuo™.

Efectivamente, todo cambia de orientacién hacia la segunda mitad
del siglo XIV y en todo el XV, con la nueva concepcién de la vida, por la
que el miembro del colectivo exige la libertad individual para moverse y
trasladarse del lugar en el que habita. Nos encontramos, pues, en un
momento muy significativo para la Europa de las libertades, ya que se abre
el disco verde al proceso hacia una individuacién mds justa, estadio pre-
vio a la plena personalizacién. Se asiste al nacimiento de un hombre celo-
so de su autonomia individual, pero con ambivalentes manifestaciones de
hiperindividualismo narcisista™.

14 |bidem, pag. 54.

15 Pérez Gémez, A. Ignacio Socializacién y Educacién en la Epoca posmoderna, pag. 51 del
congreso de Vitoria. Las ponencias las recoge Ensayos de Pedagogia critica, Ed. Popular.
Madrid. (1997)

16 Mardones, ). M2, Postmodernismo y Cristianismo, pdg. 32. Sal Terrae. Santander. (1995)

25



Si el individuo se siente incomodo ante la autoridad que le impide la
movilidad, es porque ya estrena conciencia de su personalidad. La liber-
tad que supone la movilidad geogrdfica, por una parte, y la lenta des-
membracién del colectivo social, por otra, conducen al individuo a la cota
de dignidad que le pertenece.

A estas liberaciones se suman la libertad de lucro, que ahora se justi-
fica en si mismo en virtud de la normativa que legaliza la competencia
econémica, con lo que se alumbra el ethos renacentista de la nueva cul-
tura econémica, y la libertad politica, personificada en Maquiavelo, cuyo
objetivo es el de llegar al poder, no considerado ya de origen divino. Con-
quistar el poder y conservarlo es un deber para mitigar la lucha de todos
contra todos.

Con la conquista de la libertad, lo que en realidad alcanza la persona
es la subjetividad, por la que el hombre interpreta la naturaleza y el deve-
nir histérico desde la propia conciencia. Y en este campo de la subjetivi-
dad, los misticos espanoles, y entre ellos, claro, Teresa, han dicho una
palabra que es de justicia reconocer.

Miguel de Unamuno lo confirmé escribiendo que los misticos espa-
noles del siglo XVI preludiaron una verdadera Reforma espanola, indigena
y propia, que fue ahogada en germen luego por la Inquisicién". Reforma
que se producia en sintonia con las nuevas tendencias a la humanizacién
del mundo y la individualizacién del yo, constitutivas del Renacimiento. En
Teresa de Jesds aparece un sujeto moderno, que se constituye en la con-
quista de un si-mismo personal, abierto a lo absoluto e infinito. Sujeto por-
que puede dar cuenta de sus experiencias y unificarlas como el sentido de
su propia historia™.

Del teocentrismo al antropocentrismo

El proceso de personalizacién que estamos analizando implica lo que
subtitulariamos periodisticamente como el proceso al Dios medieval, pues la
estructura mental medieval de mundo-hombre-Dios, o Dios-hombre-mundo,
entra en crisis renacentista y sus términos se simplifican al binomio hombre-
mundo, que expresa la nueva situacion cultural renacentista. Es decir, el teo-
centrismo medieval es sustituido por el antropocentrismo renacentista.

17 Miguel de Unamuno, Contra esto y aquello, en O. Completas, vol. lil, pag. 567. Edito-
rial Escélicer, Madrid. (1968)

16 Cerezo Galdn, Pedro La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jests, pags. 172-173
en La recepcion de los Misticos, Teresa de Jests y Juan de la Cruz. Actas del Congreso
Internacional Teresiano-Sanjuanista. Universidad Pontificia de Salamanca y Centro Inter-
nacional de Avila. (1977).

26



Aquel hombre medieval, creado por Dios y a él sumiso, queda ya
muy a trasmano. El teocentrismo medieval pierde consistencia ante la cul-
tura humanistica renacentista y se recluye al @mbito de la experiencia reli-
giosa personal. Teresa no nos ocultard su reaccién ante esta pérdida cul-
tural del norte religioso, y se pregunta si no seria gran ignorancia que pre-
guntasen a uno quién es y no se conociese, ni supiese quién fue su padre,
ni su madre, ni de qué tierra".

El desplazamiento cultural de Dios, introducird la duda sobre la natu-
raleza y el sentido del hombre, barro metaféricamente amasado por las
manos de Dios. Supuesto el desplazado Dios, a Teresa le importa saber
cudl es el papel que se reserva ahora a la Iglesia institucional, ya que apa-
recen nuevas tomas de postura, provocadas por los luteranos. La ruptura
de la cristiandad occidental es un hecho histérico que explicard, en gran
medida, el proceso educativo liberador de Teresa.

El hecho de concebir el binomio Dios-hombre como si estuviera inte-
grado por términos antitéticos que se excluyen entre si, influyé en Teresa
hasta el punto de replantease una antropologia en la que Dios volviera a
ser considerado el apoyo del hombre. Se empena, y lo consigue, en dejar
a Dios ser verdadero Dios y en permitir que el hombre sea verdadero hom-
bre*. De este modo, el teocentrismo y el antropocentrismo se hacen com-
patibles en Teresa por la persistencia armoniosa de las dos libertades, la de
Dios y la del hombre, como en su momento veremos.

La inexistente libertad en la Reforma protestante

Nos interesa de modo especial este tema por su relacién con el pro-
ceso educativo liberador teresiano, pues la Reforma protestante aporta su
especifica interpretacion de la libertad.

Comenzamos recordando que la libertad econémica abocé a un capi-
talismo que planteé al concepto de libertad personal matices que mere-
cen consideracién®. Es verdad que el orden econémico medieval habia

19 Teresa de Jesds, | M., 1, 2.

20 Mardones, |. M2, 0. c., pag. 149.

21 Max Weber, La ética protestante y el espiritu del capitalismo, Ediciones Peninsula,
1969, pags. 8, 93. Es importante que no perdamos de vista que cuando nosotros aludi-
mos ahora, en este momento del trabajo, al capitalismo, nada tiene que ver éste con el
actual sistema capitalista occidental, pues afén de lucro, tendencia a enriquecerse,
sobre todo a enriquecerse en el mayor grado posible, son cosas que nada tienen que ver
con el capitalismo. Son tendencias que se encuentran por igual en los camareros, los
médicos, los jugadores... Por esta razén, apenas es necesario recordar que no se pueden
senalar afinidades intimas entre Lutero y el espiritu del capitalismo en el sentido emple-
ado por nosotros.

27



defendido una interpretacién providencialista de la Historia y habfa justi-
ficado la prohibicién eclesiastica de los intereses del dinero acudiendo a
la autoridad de la Biblia??. Dicha prohibicién impidié la aparicién del
lucro, puesto que se habia prohibido la practica de los créditos. Pues bien,
el capitalismo aparecié justamente en el momento en el que fue posible
obtener los beneficios deseados con la condicién, eso si, de respetar la
normativa juridica vigente.

Siguiendo el proceso de la aparicién del capitalismo, sabemos que la
economia artesanal y gremial medievales facilitaron el acceso al capitalis-
mo cuando los miembros més favorecidos ampliaron el nimero de jorna-
leros en su casa, admitieron en calidad de miembros a los que disponian
de un capital considerable y las corporaciones se transformaron en mono-
polios. La consecuencia fue que con la aparicién de la industria privada,
del monopolio de las grandes compaiifas, que amenazaban al pequeiio
comerciante, no pocos jornaleros encontraron cerrado el camino hacia el
patronazgo. Al dinero se lo consideré como de rango superior al origen y
la extraccién social de la persona.

En estas circunstancias, aparece un despotismo feudal y la masa cam-
pesina, en sintonia con la clase media urbana, arrecia su ira contra estos
monopolios de los siglos XV y XVI y contra la improductividad de las pose-
siones eclesiasticas, calificada de inmoral. Tenemos, pues, que el capita-
lismo, entendido como una fase de progreso®, actué, sin embargo, como
una fuerza social ciega, impersonal, que transformé el licito deseo de
riqueza en pasion, y todo ello alardeando de libertad.

En este contexto econémicosocial, aparecen el luteranismo y el calvi-
nismo, dos formas de protestantismo. Como la concepcién econémica de
Lutero era medieval, su reaccién fue la de apoyar a las clases medias urba-
nas, al campesinado y a los pobres de las ciudades, en oposicién al
naciente monopolio competitivo. Si en el siglo XIlI el valor supremo lo
encarnaba la eficacia del trabajo y, consecuentemente, el factor tiempo*,
ahora la eficacia de la persona en el trabajo se valoré también moralmen-
te. Como escribirfa después fray Luis de Ledn en referencia a la mujer, en

22 Jacques le Goff estudia magistralmente el desarrollo histérico de la usura en su obra La
bourse et la vie. Economie et religion au Moyen Age, Ed. Pluriel, Hachette Littératures,
1986. Escribe que L “autorité biblique fournissait a la fois | “origine, |“explication et le mode
d“emploi du cas en question.... Le dossier scriptuaire de | “usure comprend esentiellement
cinq textes. Quatre appartiennent a |“Ancien Testament; pdg. 24-25.

23 | “etrange situation que celle de | “usurier médiéval la qualité de précurseur d“un syste-
me économique qui, malgré ses injustices, s”inscrit, en Occident, dans la trajectoire d “un
progres, ibidem, pag. 53.

24 La grande promotion, c”est celle du travail et des travailleurs, Ibidem.

28



suma y como en una palabra, el trabajo da a la mujer o el ser, o el ser
buena; porque sin él, o no es mujer sino asco, o es tal mujer, que seria
menos mal que no fuese®.

Como anécdota significativa del valor del tiempo, no olvidemos que
fue entonces cuando los relojes de Nuremberg comenzaron a tocar los
cuartos de hora. Y icoémo olvidar aquellos 5 relojes que llevé fray Antonio
a Duruelo, primer monasterio masculino de la Reforma teresiana, aunque
olvidara las mantas para preservarse del intenso frio!

Senalamos, sin embargo, como aspectos positivos del incipiente capita-
lismo el hecho de liberar al individuo del corporativismo, no porque éste
fuera en si mismo negativo, sino porque el capitalismo permitié al individuo
luchar apoyado en su presunta libertad, en su yo activo y responsable.
Como negativa contrapartida, el capitalismo siente la soledad al quedarse
sin el apoyo del colectivo. Esa es la razén por la que el capitalista siente la
necesidad de cobijarse en la fama y en la honra, nuevos valores sociales. En
opinién de E. Fromm, la libertad, al desaparecernos el apoyo del colectivo,
nos pone en una soledad que nos acobarda, por lo que considera la fama y
la honra como el recurso que alivia ese miedo a la libertad.

Otro aspecto negativo del incipiente capitalismo es que minusvalora
a la persona, pues aunque afirma al individuo, sin embargo, aparece el
anonimato del obrero, considerado simple pieza de un sistema, a la que
se le desposee de la conciencia de pertenencia al gremio y se percibe
como una persona insegura y no libre, pues siente la amenaza constante
del poderoso libre mercado. Y lo que es mas importante, al individuo se
le esfuman las certezas que le explicaban el sentido de su vida.

Esto supuesto, desde los principios luteranocalvinistas écémo se com-
bate esta angustiosa inseguridad del hombre que dice haber conseguido
la libertad? La Alemania que conoce Lutero vivia momentos de subleva-
cién por las amenazas que el capitalismo trasmitia a la clase media urba-
na y al campesinado rural. Lutero y Calvino se identificaron con el sector
social que combatia los privilegios de los adinerados. Pero la dificultad que
palpaban consistia en como convencer a aquellos hombres de que su sal-
vacion espiritual estaba asegurada. ¢Quién la aseguraba y como? Porque
el hombre de Lutero, que arrastra las consecuencias negativas del pecado
original, se ve corrompido en su ser, despojado de la dignidad humana. Se
encuentra imposibilitado para realizar el bien, lo que le impide colaborar
a su salvacion. Es el pesimismo que rezuma en el De servo arbitrio en con-
testacion al De libero arbitrio, de Erasmo™. La voluntad humana es para

25 Fray Luis de Le6n, La perfecta casada, 0. Completas, BAC, Madrid, 1944, pég. 260.
26 José Luis Abelldn, en su Historia Critica del Pensamiento Espanol, en el vol. 2., La Edad

29



Lutero como un asno que puede ser montado y conducido por Dios o por
el diablo. El Dios al que se somete el hombre autodespreciandose, es un
tirano, pues predestina a unos a la felicidad eterna y a otros a la eterna
condenacién. Los no elegidos son despreciables y la solidaridad no es
posible.

El hombre luterano, liberado ya de las ataduras eclesiales, se siente,
sin embargo, angustiado por la falta de un colectivo que le preste con-
fianza y seguridad en su salvacién. ¢éCémo desembarazarse de esta ator-
mentadora duda? La (nica salida estd en depositar la voluntad en las
manos de un Dios tirano, pues sélo la fe de un hombre humillado, auto-
destruido, puede salvarlo. Asi es como el hombre de la Reforma consigue
seguridad, pero sin libertad. Mientras que el Dios de Teresa es un Dios
liberador, el de Lutero es tirano y opresor.

Autonomia del poder politico

Si durante la E. Media, el Imperio y la Iglesia fueron expresiones vica-
rias, representativas del sefiorio divino, el poder politico del Renacimien-
to de finales del XV, ya auténomo, que se define por su espiritu practico,
por el servicio real que presta al colectivo humano, pretenderd encontrar
sus propios caminos de expresién y de autonomia. La politica renacentis-
ta se impondra como objetivo irrenunciable conseguir y administrar el
poder por sf misma, sin necesidad de recurrir a instancias religiosas.

No olvidemos que el paso de la sociedad medieval, tradicional y reli-
giosa, al Renacimiento-modernidad, estuvo mediado, como hemos ya
indicado, por cierta secularizacién incipiente. Como constata Romano
Guardini, el acento religioso que antes se ponia en el Estado, y el cardcter
soberano, que tenia su origen en la consagracién divina, tienden a desapa-
recer y desaparecerdn realmente. El Estado moderno recibe todo el poder
del pueblo®. A este proceso de desteologizacion del poder politico presta
su valiosa colaboracioén la progresiva individuacién del hombre renacentis-
ta, que pone la meta en su plena personalizacién, muy lejana del ya alu-
dido preindividuo medieval.

Una consecuencia esperable de esta progresiva desteologizacion del
poder civil y de su proclamada autonomifa, es la que calificariamos de des-
moralizacién, en el sentido de que el criterio adecuado para aplicar el

de Oro (Siglo XVI), pag. 35, escribe: La obra de Desiderio Erasmo, ejercié una enorme
influencia durante la primera mitad del siglo XVI, especialmente a partir de la Reforma lute-
rana, ante la cual se presenta, primero, como un esfuerzo de conciliacién y, después, como
una alternativa. El ario 1524, en que Erasmo se enfrenta con las tesis luteranas en su De libe-
ro arbitrio, marca el paso decisivo enfre una y otra actitud.

27 Guardini, Romano, o. c., pag. 126.

30



poder politico es la utilidad que proporciona al pueblo. Sin embargo,
sabemos que no siempre lo dtil, lo eficaz, es lo mas justo, lo mas acorde
con la recta conciencia. Lo (til puede ser injusto. Por eso, a esta concep-
cién del poder politico, que encarna Maquiavelo en El Principe, y con la
que coincide el pensamiento de Lutero después de abolir el poder de la
Iglesia catélica, se opone la otra filosofia, la defendida por Erasmo de Rot-
terdam, de inspiracién cristiana, segin la cual el arte de reinar consiste en
el arte de mantener la justicia en el interior del reino, conservar la paz con
otras naciones y fomentar la fraternidad cristiana.

¢Como se sitGa Teresa frente a este referente del poder politico? De la
lectura de sus escritos deducimos que, apoyada en la realidad del Dios-Abso-
luto, no abandonara nunca el convencimiento de que también el poder poli-
tico, porque del eclesidstico no se hace problema, es un poder vicario. Asi se
lo manifiesta en las cartas dirigidas al rey Felipe II, donde le recuerda que
considera que vuestra Majestad estd en lugar de nuestro Sefor.

Sin embargo, si es partidaria de que el poder eclesidstico y el civil se
mantengan en sus respectivas esferas jurisdiccionales. Sugiere que para la
reforma de la cristiandad deberfa ser suficiente el brazo eclesiastico. Por
tanto, Teresa distingue muy correctamente el origen del poder, que lo consi-
dera otorgado por Dios, las diferentes funciones, eclesidsticas o civiles, que se
le encomiendan, y el uso debido o indebido que se hace del mismo.

Desestima tradicional de la mujer

Tradicion sobre la consideracién social de la mujer

El sistema social medieval, en sus aspectos laboral y econémico, habia
sido relativamente mejorado en tiempos de Teresa, pero también hemos
anotado que con la desaparicién de la teocracia medieval el individuo
perdi6 la seguridad que le ofrecia la sociedad, el colectivo. Abandonados
a su propio esfuerzo, el obrero y el aprendiz se encontraron sometidos a
la voluntad de los monopolios. Los campesinos tuvieron que en enfren-
tarse a una presién econémica despiadada y el rango inferior de la noble-
za se vio histéricamente devaluado.

En sus escritos, Teresa nos trasmite con trazos y pinceladas elocuentes la
imagen que tenia de la sociedad contemporanea, aunque no se refiere tanto
a los aspectos sociolaborales y econémicos aludidos, cuanto a los comporta-
mientos sociales adoptados en referencia a algin grupo humano concreto,
como veremos ahora en referencia al femenino. Sus palabras tienen mas
valor de testimonio, de una observadora directa, que de elucubracion.

28 Teresa de Jesus, Carta a Felipe 11, 19-7-1577.

31



El marco histérico femenino inmediato a Teresa al que aludiremos,
nos pondra de manifiesto la sensibilidad vigente tanto sobre la naturaleza
de la mujer como sobre la irrelevancia de su presencia social, no valoran-
do en sus méritos el rol desempefiado de madre, de monja o de creyen-
te, sin mas.

Es justo advertir que la visién sobre la naturaleza y sobre la educacion
de la mujer que le llega a Teresa refleja la sensibilidad tradicional, pues
arranca nada menos que en la exégesis que elaboraron, por ejemplo, san
Jerénimo o san Agustin, por citar dos exegetas relevantes, sobre la narra-
cién que nos ofrece el libro del Génesis acerca de la formacion de la
mujer. Exégesis de la que se hacen eco en sus escritos autores como Rai-
mundo Lulio, Juan Luis Vives, Juan Huarte de San Juan y Fray Luis de
Leén, que consideramos el limite, para nuestro estudio, de esta tradicion.

Como ejemplo de la influencia que alcanzo6 la exégesis jeronimiana o
agustiniana sobre la narracién del Génesis, no me resisto a pasar por alto
un texto tomado de El Decreto de Graciano, del 1140, en el que se lee
que las mujeres deberdn quedar sujetas a sus varones. El orden natural para
la humanidad es que las mujeres sirvan a los varones y los nifos a sus
padres, pues es justo que lo inferior sirva a lo superior. La imagen de Dios
estd en el varén y es Unica. La autoridad de la mujer es nula; que en toda
cuestion se someta al dominio del varén. No puede ensenar, ser testigo, dar
garantias, sentarse en un juicio®.

Esta sensibilidad la encontramos muy acentuada en Raimundo Lulio
que nos confirma que el varén, en cuanto tiene mds buen sentido y es mds
inteligente que las hembras, también puede ser mejor que las mujeres. El
hombre, por su naturaleza, se halla en mejor disposicién de tener noble
valor y ser mds bueno que la hembra®. Carmen Conde se pregunta si Tere-
sa leerfa en algiin momento a Raimundo Lulio. No hay constancia de ello.
Acudiendo a escritos acerca del Beato Mallorquin, se admite a Lulio como
buen antecedente mistico de nuestra Santa®'.

Desconocemos si Teresa, que pudo leer a Luis Vives, lo hizo de
hecho. De todas formas, Vives, renacentista® de inspiraci6n cristiana, es

29 Gémez-Acebo, Isabel, Relectura del Génesis, pag. 25. Ed. Desclée de Brouwer. Bilbao.
(1997).

30 Raimundo Lulio, Libro del Orden de Caballeria, pag. 23. C. Austral. Espasa-Calpe.
Argentina. (1949).

31 Conde, Carmen, Sobre la escritura de Santa Teresa y su amor a las letras. En Revista de
Espiritualidad, abril-diciembre, 87-89, pdg. 351. (1963).

32 Marcel Bataillon omite el estudio de Luis Vives en su obra Frasmo y Espana, y lo razo-
na, pag. VI, diciendo que: Vives, a partir de sus afios de estudiante en la Sorbona, perte-
nece a Europa.

32



hijo ya de otra cultura y sus reflexiones, en temas muy puntuales, supo-
nen un paso significativo a favor de un feminismo menos discriminatorio.
Sin embargo, es contundente en sus afirmaciones, que confirman la linea
tradicional, aunque se muestra mds flexible en cuanto a la amplitud de la
educacién femenina. No duda en aceptar que la mujer es naturalmente
animal enfermo y su juicio no estd de todas partes seguro, y puede ser muy
ligeramente enganado, seg(in mostré nuestra madre Eva. El pensamiento de
la mujer no es muy firme; movible es y ligero®.

Se percibe en Vives un pensador que no ha logrado superar la inse-
guridad de la transicién cultural. No ha cortado del todo el cordén
umbilical que le une al pasado muy inmediato, aln presente en la
mayoria de las mentalidades. Se esfuerza por matizar el pensamiento
radical tradicional aludiendo a mujeres cristianas que merecen una con-
sideraciéon de mds estima, y rompe una lanza en su favor preguntando-
se équé diremos de las mujeres cristianas? En la edad de San Jerénimo
todas las santas mujeres fueron muy sabias. Nuestro Serior Dios, a la par-
ticipacién de los sacramentos de su religién admitié también a las muje-
res, significando que ese sexo es capaz de los misterios mds elevados y
que fue creado para la misma bienaventuranza eterna que los varones,
que se las ha de instruir con preceptos™. Ahi nos queda la I6gica ambi-
giiedad del pensamiento y de la sensibilidad de Vives en cuanto a la
valoracion y estimacién de la mujer.

Juan Huarte de San Juan es un admirable navarro, filésofo y médico,
amonestado, como tantos, por la Inquisicién para que matizara mds orto-
doxamente las ideas expuestas en el Examen de ingenios para las ciencias.
Guiado por el pensamiento de algunos tedlogos y por la investigacion per-
sonal, concluy6 que llendndolos Dios a ambos (Adan y Eva) de sabiduria,
es conclusién averiguada que le cupo menos a Eva, por la cual razén dicen
los teélogos que se atrevié el demonio a enganarla y no os6 tentar al varén,
temiendo su mucha sabiduria®. No le queda la menor duda que la mujer
es una persona llena de sabiduria, pero en menos capacidad que el varén.
Y lo admite porque se trata de una conclusion averiguada. Lo de conclu-
sién lo rebajamos nosotros al rango de opinién personal de algin varén
iluminado.

33 Vives, Juan Luis, Instruccion de la mujer cristiana, pags. 27, 14. C. Austral, Espasa-Calpe.
Buenos Aires. (1944). .

34 |bidem, pag. 22.

35 Juan Huarte de San Juan, Comentario al art. 6, de la q. 62 de la Suma de Santo
Tomds,en el Proemio al Examen de Ingenios para las ciencias. Ed. Espa-Calpe. Buenos
Aires. (1946).

33



Fray Luis de Ledn, monje agustino, inteligente, sabio, valiente y con-
testatario, refuerza la tradicién antifeminista valiéndose de textos de Salo-
mon. Y estamos ciertos de que quien le ayudé a cambiar su opinién y virar
hacia otro sentido mds positivo y optimista, fue, precisamente, la misma
Teresa, ya desaparecida, cuando Luis de Ledn tuvo la gracia y la oportu-
nidad de conocerla en sus escritos y en sus hijas®. Parece que a fray Luis,
en un principio, le parecieron evidentes las deficiencias de la naturaleza
de la mujer. Expresiones como que el oficio natural de la mujer y el fin para
el que la cri6, es para que sea ayudadora del marido, que las mujeres nacie-
ron para sujecién y humildad, que es evidente la flaqueza y el poco saber
y el menudo dnimo de la mujer y que la mujer descubre su virtud entre el
lino y la lana”, hoy sobrecogen el espiritu.

Como curiosidad significativa, y para finalizar esta reflexion, recorde-
mos que el Papa Pio XI neg6 la concesion del Doctorado a Teresa de Jests
en razoén del sexo™. Sin embargo, mds sensible la jerarquia eclesiastica a la
sensibilidad de los nuevos tiempos, el Papa Pablo VI se desmarca de la
inconsistencia de la tradicion y se decide a declararla Doctora de la Iglesia™.

La mujer y la cultura

Puede orientarnos bastante para nuestro propésito la distincion que
solemos hacer entre la formacion intelectual, tedrica y especulativa, y la

36 Fray Luis de Ledn: «Yo no conoci ni vi a la Madre Teresa de Jestis mientras estuvo en la
tierra; mas ahora que vive en el cielo, la conozco y veo casi siempre en dos imdgenes vivas
que nos dejod de si, que son sus hijas y sus libros; que a mi juicio, son también testigos fie-
les, y mayores de toda excepcion, de su gran virtud.» Carta Dedicatoria a las Madres Prio-
ra Ana de Jesus y Religiosas Descalzas del Monasterio de Madrid, Obras Completas, pag.
1349. Ed. de la BAC. Madrid. (1944).

37 Ibid., La Perfecta casada, o. c., pags. 231-260. BAC. Madrid. (1944)

38 La peticién del Doctorado se resolvié de este modo tan simple: Risulta da un pro-Memo-
ria del ricordato Procuratore Generale OCD, Elia de S. Ambrogio, del 22 febbr. 1923: «Mons.
Aurelio Galli, Segretario delle Lettere ‘ad Principes’, mi ha riferito, in data di oggi, che avendo
parlato al S. P Pio X! circa la questione di proclamare la S. M. Teresa de Gest “Doctora Mysti-
ca’, Questi gli risposi amichevolmente: “Obstat sexus”, soggiungendo tosto: ‘Lascio pero
questa delicata questione impregiudicata al mio Successore’ ». Il Dottorato di Santa Teresa, En
Revista Ephemerides Carmelitanae, XXI, pag. 104, nota 282. (1970).

39 Después de haberse negado la concesion del titulo de Doctor a Teresa de Jests, preci-
samente por su condicién de mujer, el Papa Pablo VI se decidié a otorgarlo. Como reco-
noce el cardenal Garrone que de este titulo no se excluya a la mujer: «Perche i teologi con-
sultati per la circostanza non abbiamo avuto molta esitazione o scrupolo di rompere con
una lunga tradizione, mai formulata o discussa, secondo la quale questo titolo era riserva-
to da sempre al sesso maschile: niente, infatti, tra le condizioni volute per attribuire ques-
to titalo, escludeva, di per sé, una donnay. Santa Teresa Dottore della Chiesa. En Revista
Ephemerides Carmeliticae, XXI, pag. VII, (1970).

34




formacién profesional, practica y manual. Y supuesta la informacién ante-
rior sobre la naturaleza y aptitudes de la mujer, es facil deducir que le esta-
ba vetada la formacién intelectual. Y esto por dos razones. En primer lugar,
porque le era imposible adquirirla, dado el presunto deficiente cociente
intelectual, y, en segundo lugar, porque no le era necesaria para ejercer las
funciones tan restringidas y la misién tan poco relevante que la injusta
madre naturaleza, al parecer, le ha encomendado.

San Jer6nimo insiste en la preparacién préctica, doméstica, de la muijer,
y le recomienda que aprenda a labrar cosas de lana (lanam facere), a mane-
jar la rueca, a tener sobre las rodillas el canastillo de las mazorcas, a voltear
y guiar los estambres con el pulgar®. En cuanto a la lectura de la Biblia, esti-
ma que es muy conveniente extremar la prudencia para evitar el escandalo
que puedan sufrir las lectoras por su falta de preparacién para asimilar el
contenido de algunos de los libros en particular. Es por lo que advierte que,
por dltimo, y ya sin peligro, aprenda el Cantar de los Cantares. De leerlo
antes, desde el comienzo, corre el peligro de ser herida, al no entender el epi-
talamio de las bodas espirituales, que se expresa con palabras carnales'.

En este punto me parece oportuno recordar que Teresa leyé escritos
de San Jer6nimo, lo que nos permite afirmar que conocfa su pensamien-
to y estilo, y que se permitia la licencia de matizar sus asertos. Por ejem-
plo, en cuanto a la expresién jeronimiana de las palabras carnales que se
encuentran en el Cantar de los Cantares, el comentario de Teresa, basado
no en el significante de las palabras, sino en el mensaje espiritual que
entranan, es distinto.

Por eso no teme escribir que ha como dos anos que me parece me da
el Senor para mi propésito a entender algo del sentido de algunas palabras.
¢Qué mds era menester para encendernos en amor suyo y pensar que
tomé este estilo (de expresarse) no sin gran causa? Porque claro estd que
el beso, una de las palabras carnales para san Jerénimo, es sefial de paz y
amistad grande entre dos personas que se aman®*.

Alfonso X el Sabio insiste también en la feminidad de la mujer como
hecho a tener en cuenta para restringir el campo de su formacién a los tra-
bajos especificamente femeninos. Refiriéndose a la educacion que deben
recibir las hijas de la nobleza, escribe que débenlas mostrar que sean mario-
sas en facer aquellas labores que pertenecen a nobles duefas, ca es cosa
que les conviene mucho porque reciben hi alegria et son mds sosegadas por

40 San Jerénimo, Carta a Leta, en Cartas, pag. 240. BAC., edicién bilingtie. Madrid. (1952).
41 |bidem, 243.
42 Teresa de Jests, Meditaciones sobre los Cantares, Prélogo, 2; y cap. 1, 4.

35



ende, et demds tuelle malos pensamientos®. Amas et ayas deben ser dadas
a las fijas de los que las crien et las guarden con grant femencia™.

Retornando a Luis Vives, lector de Quintiliano y de San Jerénimo, nos
sorprende ahora con una de sus ltcidas intuiciones. Partiendo del conven-
cimiento de que la mujer es un ser muy delicaclo, se atreve a afirmar que no
hay mujer buena si le falta crianza y doctrina, ni hallaréis mujer mala sino la
necia®. En su opinién, el curriculum ideal femenino comprenderia, en pri-
mer lugar, el conocimiento de si misma; cudles han sido sus comienzos y cudl
es su fin; y luego conocer, en compendio, la suma de la religién cristiana, sin
la cual nada se hace rectamente. Dos son las virtudes de la mujer, casi exclu-
sivas: por su ser, la religién y por su sexo, la castidad™.

Es consciente Vives de que esta planteando el problema, delicado
entonces, de si la mujer debe ser letrada o no, y sabe que son muchos los
que lo dudan y que otros lo profesan como verdad averiguada ya, que no
es conveniente. Sus estudios deben ser en aquellas letras que forman las
costumbres a la virtud; los estudios de la sabidurfa que ensefian mejor y
mds santa manera de vivir”.

Hace esfuerzos para alumbrar un tiempo de progresividad, aunque
siempre fiel a la orientacién moralizante del XVI. Por ello, vigila sobrema-
nera las lecturas de las educandas e insiste en que si supiere leer la nifia,
quitensele inmediatamente todos los libros de caballeria y amatorios.
Débesela apartar también de las obras que tengan excesiva curiosidad, por
ejemplo, que estudien cuestiones de la mds recondita teologia. Sin embar-
go, aprenda a labrar la lana y lino, hilar, tejer, coser, tener el cuidado y la
administracion de la casa®.

Es muy de tener en cuenta que los Jesuitas, atentos a la educacion
moral, retiraron las obras de Luis Vives de sus colegios y centros de for-
macién. Este dato, al tiempo que nos confirma la marginacién cultural de
la mujer, favorece la opinién de una actitud mds abierta.

El dominico P Domingo Bdnez, conocedor del espiritu de Teresa y
muy estimado por ella, con fecha del 7 de julio de 1575 informé al Con-
sejo del Tribunal de la Inquisicion sobre el Libro de la Vida, a peticién del
mismo Consejo. Sugiere en su informe-censura que no convenia que

43 Alfonso X el Sabio, Las Siete Partidas. Partida 22, titulo V, ley XlI, T. Il, pdg. 37. Real Aca-
demia de la Historia. Madrid. (1807).

44 |bidem, titulo VII, ley XI, pag. 53.

45 Vives, J. L., Educaci6n de la mujer cristiana, o. c. T. I, pdg. 1310. Ed. Aguilar. Madrid.
(1947)

46 [bidem, Deberes del marido, o. c., pag. 1312,

47 |bidem, Deberes del marido, Obras Completas citadas. T. I., pags. 1307 y 1000.

48 Ibidem, pags. 1313 y 1140.

36



anduviese en publico este libro mientras ella viviese, sino que se guardase
en el Santo Oficio hasta ver en qué paraba esta mujer. Y enojado por los
traslados que se hacfan del libro, al comunicar a la Madre Teresa que que-
ria quemar el original, porque no convenia que escritos de mujeres andu-
viesen en publico, ella respondié que lo mirase bien y lo quemase si le
pareciere. Lo miré con atencién y no se atrevié a quemarlo™.

Sin embargo, el texto original del comentario que escribi6 sobre el
Cantar de los Cantares, si fue al fuego. Lo quemé Isabel de Santo Domin-
go, priora en el convento de Segovia, a ruegos de Teresa para evitar escan-
dalos. Pero gracias a los traslados que ya se habian hecho, tenemos las
Medlitaciones sobre el Cantar de los Cantares.

Teresa aparece, pues, en un momento en el que la cultura dominan-
te es fruto de la reflexion de los varones. Consciente de esta limitacién
impuesta, se rebelard constantemente contra ella. En alguna ocasién, con
la necesidad y en la dificultad de expresar con sus palabras, con el riesgo
de ser acusada de ejercer de letrada, las experiencias mas intimas, se apro-
vechard de alguna comparacioén, aunque yo las quisiera excusar por ser
mujer™. Parece que acudiendo a los ejemplos velaba y disimulaba un
poco el magisterio que como mujer no debia ejercer.

Una carmelita muy teresiana, Maria de san José, primera priora en el
monasterio de Sevilla, nos es otro fiel y valido reflejo del menosprecio
sociocultural que sufria la mujer. Expresiones y alusiones en su Libro de
recreaciones, nos lo confirman. Le dice a su ficticia interlocutora Justa que
ha muchos dias que ando con grandes deseos de hacer un memorial de
algunas cosas que vi y of a la buena Madre; pero paréceme imposible salir
con ello, lo uno por mi rudeza, y lo otro, que es lo que mas me acobarda,
es ser mujer, a quien ya por ley que ha hecho la costumbre, parece que les
es vedado el escribir, y con razén, pues es su oficio propio hilar®'.

La mujer y la virtud

Si tuviéramos que sintetizar el mensaje que Teresa nos trasmite sobre lo
que muchos letrados, te6logos, confesores y seglares muy de Iglesia opina-
ban sobre la vida espiritual de la mujer, en general, nos bastarfa acudir a este
testimonio, que no hay virtud de mujer que no tengan por sospechosa.
Leyendo algunas de las primeras paginas del Libro de la Vida, uno no puede

49 P Domingo Banez, Procesos de Beatificacion y Canonizacién de Teresa de Jests, T. 1.,
pag. 10.

50 Teresa de Jests, Vida, 11, 6.

51 Marfa de san José, Libro de recreaciones, Ed. El Monte Carmelo, Burgos, 1966, pags.
160-161. Es una parte del libro Humor y Espiritualidad.

37



por menos de estar recogiendo el eco de san Jerénimo en la carta que escri-
be a Leta recomendandole que en la educacién de su hija nada aprenda a
oir, nada a hablar que no pertenezca al temor de Dios. Nada vea en ti,
(madre), ni en su padre que, de hacerlo, cometa pecado™. Y es que la pre-
sunta fragilidad de la naturaleza de la mujer demanda un cuidado especial
en los padres para que no se quiebre el delicado vaso de la hija.

Comienza Teresa protestando contra el hecho de que se considere
que los males vienen siempre de la mujer, de las hijas, y no de los hijos.
De esa mentalidad toma pie para hacer ptblica defensa del feminismo,
dejando claro que es cosa cierto mucho para llorar no sabiendo los gran-
des bienes que pueden venir de las hijas ni los grandes males de los hijos®.

En el Libro de la Vida es la primera en exigir a los padres y agradecer-
les el desvelo que muestran para que sus hijos, hijas e hijos, crezcan en la
virtud. Es la primera que apoya esta preocupacion y confiesa que ayudd-
bame no ver en mis padres favor sino para la virtud; tenian mucha*. Lo
que le duele es que sea opinién com(in pensar que no hay virtud de mujer
que no tengan por sospechosa.

En mads de una ocasién, Teresa pasa de mera espectadora y narrado-
ra a emitir juicios que revelan su pensamiento en contra de ese sentir
comun sobre la mujer virtuosa. ¢Por qué tanto miedo? Cualquier camino
espiritual que se adoptase se presentaba repleto de peligros para la mujer.
Como consecuencia dolorosa, hubo que aceptar aquel tiempo como una
preocupante sequia espiritual en las almas, sobre todo de las mujeres,
debida, en parte, a la carencia de competentes teélogos y habiles gufas y
educadores de las almas.

Teresa se lamenta de que estdn tan caidas en el mundo las cosas de
oracién y perfeccién, que aun sin ver peligro, temen de andar este camino
de oracion y perfeccién. éQué seria si dijésemos algin peligro®? Estd bien
informada de lo que piensan de ella. El dominico P. Juan de Salinas, maes-
tro en Teologfa, le pregunté al P. Bafiez quién era una tal Teresa de Jesus,
que me dicen es mucho vuestra. No hay que confiarse de virtud de muje-
res, le apostill6™. El P Domingo Bafez nunca abrigd sospechas contra
Teresa y reconoce que ninguno ha sido mds incrédulo que yo en lo que
toca a sus visiones y revelaciones, aunque no en lo que toca a la virtud y

52 San Jerénimo, o. c., Carta a Leta, pags. 239-242.
53 Teresa de Jests, Fundaciones, 20, 3.

54 Teresa de Jesus, Vida, 1,2.

35 |bid., Fundaciones, 4, 3.

56 Procesos, 0. c., T. |, pag. 9.

38



buenos deseos suyos”. Este clima de sospecha institucionalizada le duele
a Teresa y explica que, dirigiéndose a Dios, le reconozca y considere
como justo juez, y no como los jueces del mundo que, como son hijos de
Adaén y, en fin, todos varones, no hay virtud de mujer que no tengan por
sospechosa™.

Este es el pensamiento que dominaba en su entorno inmediato
sobre la mujer y la virtud. Eran minimas las posibilidades que se conce-
dian a la mujer para que pudiera desarrollar su vida espiritual por el
camino de la oracion mental con alguna garantia. Es ésta otra limitacién
que Teresa superard con el tiempo liberdndose de las barreras y de las
sospechas institucionales y, sobre todo, apoydndose en el ejemplo admi-
rable de sus hijas, de las que escribe al P. Gracidn que cuando yo consi-
dero la perfeccién de estas monjas, no me espantaré de lo que alcanza-
ren de Dios™.

La mujer y la libertad

La imposibilidad de que la mujer ejerciera el derecho a la libertad en
tiempos de Teresa, fue una rémora que retrasé la conquista del objetivo
humanista del Renacimiento. La estima de la dignidad de la mujer y el
reconocimiento social de sus derechos, se encuentran bajo minimos éti-
cos y contintia siendo uno de los grandes temas sin resolver plenamente
en el siglo XVI espanol.

Teresa, supuesta la calidad de su persona y su visién histérica, es cons-
ciente de esta carencia de libertad que provoca en ella rebeldia interior,
expresada, eso si, con discreto disimulo y con una ironfa no siempre
advertida por el lector. Toda Teresa es el canto a la libertad de una mujer
prisionera. Algunos textos, supuestas las distintas claves de expresién a las
que se veia obligada a recurrir, la ética, la moral, la espiritual y la histori-
ca, resultan con frecuencia de dificil interpretacién, como cuando escribe
que me vi mujer y ruin e imposibilitada de aprovechar en nada en el servi-
cio del Senor*.

En este texto, valora los tres aspectos que experimenta en su persona,
el del sexo, por el que se siente mujer, el del amor tierno con que Dios la
ama, aunque su respuesta sea ruin, y el de su imposibilidad para luchar
contra la ruptura de la unidad religiosa europea que han ocasionado los

57 Banez, Domingo, Censura en el autégrafo de la Vida, Obras Completas de Santa Tere-
sa, pag. 308. BAC. Madrid. (1984).

58 Teresa de Jests, Camino de Perfeccion, 4, 1.

59 |bidem, Cartas, al P. Jerénimo Gracidn, 13-12-1576.

60 |bidem, Camino, 1, 2.

39



luteranos. Imposibilidad que claramente connota prohibicién masculini-
zante més que incapacidad personal, pues a renglén seguido escribe que
me determiné a hacer eso poquito que yo puedo y es en mi, que es seguir
los consejos evangélicos con toda la perfeccion que yo pudiere y procurar
que estas poquitas que estdn aqui hicieren lo mismo®'.

Lo que Teresa valora como poquito es, nada menos, que profesar de
por vida los tradicionales consejos evangélicos. Sin embargo, su retirada al
convento, consciente y voluntaria, no excluye una contundente protesta
contra el antifeminismo social y clerical. Yo le digo, escribe al P. Gracidn
con represién amarga y contenida, que me estoy deshaciendo por no tener
libertad para poder yo hacer lo que digo que hagan®.

He escrito represién y debo explicarlo. Al dominico P. Garcia de Toledo,
con el que ha dialogado largamente en el Libro de la Vida, le insta a que dé
voces vuestra merced en decir estas verdades, pues Dios me quité a mi esta
libertad®. Si tuviera conciencia de que era Dios quien le quitaba la libertad,
no se hubiera sentido imposibilitada y aceptaria alegremente su voluntad.

Y para sumar limitaciones, a una mujer lectora como era ella, le cerré
las puertas de la cultura escrita el Inquisidor General y Arzobispo de Sevi-
lla, don Fernando Valdés, cuando el 17 de agosto de 1559 firmé el Decre-
to que encabezaba el indice de libros prohibidos, escritos en romance, y
que yo senti mucho, como anoté en el Libro de [a Vida.

Modelos educativos femeninos.

Es un tépico y un lugar comin repetir, pero hemos de hacerlo, que
en el siglo de Teresa se encaminaba socialmente a la mujer hacia la vida
hogarena o hacia la religiosa. Ser casada o monja eran las opciones bési-
cas. Es incuestionable que una concepcién minimista defendida tanto por
el Derecho civil como por el canénico, herencia de Roma, y la superior esti-
ma de los valores morales a expensas de la inteligencia, habian mantenido
a la mujer durante siglos al margen de una formacién intelectual en para-
lelo con el hombre™.

Como se pensaba que la mujer habia nacido para la casa o el con-
vento, el curriculum académico que se le ofrecia era muy limitado y espe-
cifico. Su escuela era la casa o el convento, y su maestra la madre o la
maestra de novicias. La exigua presencia social que le esperaba no nece-

61 Ibidem.

62 |hid., Cartas, al P Jerénimo Cracian, 15-4-1578.
63 |bid., Vida, 27.

64 Valle Lépez, Angela del, Ordenes y Congregaciones Femeninas dedicadas a la Ensefian-
za. En H? de la Accién Educadora de la Iglesia en Espana, T. |, pag. 725. BAC. Madrid.
(1995).

40



sitaba otros modelos educativos mds amplios. En Espana es Luis Vives el
pedagogo que plantea, aunque dentro de un timido marco cultural feme-
nino, una educacién mas amplia y global para la mujer.

Los conventos de religiosas abrian sus puertas a las familias pudientes
que buscaban educar a sus hijas en cierta cultura doméstica, con ribetes
de cortesana, y en los principios de la doctrina cristiana. Teresa fue pen-
sionista durante un ano largo en el internado que las Madres Agustinas
tenfan en su monasterio, fundado en el 1509, con el fin de educar segla-
res adolescentes y jovenes. De su maestra, la Madre Maria Briceno, ejem-
plo adelantado de tutora moderna, comenta que comenzando a gustar de
la buena y santa conversacién de esta monja, holgdbame de oir cuan bien
hablaba de Dios”. Y mi apostilla, para acentuar el papel decisivo del edu-
cador, es que sin este encuentro probablemente no tendriamos hoy a
Teresa de Jests, dejando a un lado los designios de Dios.

Este es el entorno cultural femenino inmediato a Teresa, que, para
mas humillacién del feminismo, se prolongard durante siglos, como se
deduce del texto del Papa Pio X en el que se manda a los obispos de Ita-
lia que jamds se concederd la palabra a las mujeres, por respetables y pia-
dosas que sean, en los congresos y asambleas diocesanas. Si algtin obispo
considera oportuno permitir reuniones especiales de sefioras, en ese caso
podrian hablar, pero siempre bajo la vigilancia de serios personajes ecle-
sidsticos®. Justo es reconocer, sin embargo, que el Papa Juan Pablo II, en
su Carta a las mujeres, de 1995, reconoce que, por desgracia, somos here-
deros de una historia de enormes condicionamientos que, en todos los
tiempos y en cada lugar, han hecho dificil el camino de la mujer, despre-
ciada en su dignidad.

Tiempos recios para la fe tradicional

Tiempos recios

La institucién del papado es un referente obligado para interpretar el
personaje de Teresa, pues es consciente de que la autoridad del Papa,
como la de Felipe Il, gravita sobre los acontecimientos de la Historia uni-
versal, pues el Papa seguia siendo el unus pastor evangélico y el orbis
dominus. A él se acudia a recabar gracias espirituales o a que trazara la
linea de demarcacién en las tierras conquistadas por los espanoles y por-
tugueses para atribuirlas a una o a otra jurisdiccién. Descubierta la isla de

65 Teresa de Jesus, Vida, 3, 1.
66 Marfa Salas, De la promocion de la mujer a la teologia feminista, pags. 16-17. Sal Terrae.
Santander. (1993).

41



Haiti, la Hispaniola, Cristébal Colén retorné a Espaia y los Reyes Catoli-
cos se apresuraron a obtener del Papa ciertas concesiones para continuar
la politica de los descubrimientos. Les responde con la bula Inter caetera,
firmada en 1493, en la cual condiciona su aval a que las tierras descu-
biertas sean evangelizadas en el nombre del Dios de los cristianos y que
los misioneros acompanen a los conquistadores.

Pero retornando al hombre, recordemos que en la E. Media se le
habia considerado portador de la imagen y semejanza de Dios y sin la ver-
tiente religiosa, la vida era como un motor que se ha quedado sin aceite.
Si se pone en marcha, se calienta y cada momento que pasa se quema un
poco®. Sin embargo, el proceso de la secularizacion intelectual sigue ade-
lante y la eliminacién de la creencia en Dios, clave de béveda de todo el
sistema premoderno, serd el paso decisivo para la completa liberacién del
hombre y la sociedad que se propone la modernidad®.

Ante esta situacién, agravada por el caso Lutero, Teresa prevé una
situacion de tiempos recios para la cristiandad que habia cristalizado en
instituciones europeas de signo politico, social y académico. Intuye Tere-
sa las consecuencias negativas que se derivarian para el Imperio y para la
Iglesia, por lo que fatiguéme mucho, y como si yo pudiera algo o fuera algo,
lloraba con el Senor y le suplicaba remediase tanto mal®. A la muerte de
Pedro de Alcdntara en Arenas de San Pedro, su comentario fue que no
estd ya el mundo para sufrir tanta perfeccién™.

En Espana no faltan experiencias dolorosas de la ruptura europea de
la unidad de la fe. Teresa tenia informacién de que en Valladolid se habi-
an celebrado autos de fe y que se habian penalizado desvios de la orto-
doxia catélica. Ana de Jesiis, Lobera, relata que en Avila, cuando las here-
jias de Cazalla y sus secuaces, a dona Guiomar de Ulloa y a otras sefioras
viudas y religiosas habian querido hablar estos herejes, y a la misma Madre
también la codiciaban hablar antes que supiesen trataba con tantos confe-
sores’'. Esta situacion le crea dudas de conciencia e introduce en su alma
el miedo a no caminar en la verdad. Miedo que compartian Francisco de
Salcedo, el caballero santo, y el maestro Daza, sacerdote ejemplar, sus
consejeros. Los mismos Padres Jesuitas, residentes en Avila desde no hacia
mucho tiempo, extremaron su vigilancia.

67 Guardini, Romano, o. c., pag. 128.

68 Martin Velasco, Juan, Espiritualidad cristiana en tiempos de increencia. En Revista de
Espiritualidad, 192-193, pag. 434. (1989).

69 Teresa de Jestis, Camino de Perfeccion, CE, |, 2.

70 |bidem, Vida, 27, 16.

71 Ana de Jesds, Laobera, Procesos de Beatificacién y Canonizacién, o. c., T. |, pag. 471-
472.

42



La Philosophia Christi erasmiana

Teresa reconoce que siempre he sido aficionada y me han recogido
mds las palabras de los Evangelios que los libros muy concertados™, y
buscé el criterio dltimo de verdad y de certeza en la Sagrada Escritura,
interpretada por el magisterio eclesiastico y autenticada por los letrados.

En febrero de 1516 se publicé el Novum Instrumentum, de Erasmo
de Rotterdam™, que era el Nuevo Testamento de la Biblia catélica. El
mensaje que Erasmo deseaba transmitir era el de la Philosophia Christi,
basada en el evangelio que llegé a Espana en su obra Institutio principis
christiani, el Enquiridion, que dedicé al archiduque Carlos, soberano de
los Paises Bajos.

No fue imposible que Teresa conociera directamente el Enquiridion.
Y sin lugar a dudas, el espiritu de la filosofia cristiana le pudo llegar de
modo indirecto, por algunas lecturas de Francisco de Osuna. Con Erasmo,
comparte la idea de que la escolastica no es la llave de la ciencia de Dios,
que los cristianos contamos con la Palabra de Dios, alimento que pode-
mos tomar todos, que cualquier mujer deberfa leer los evangelios y las car-
tas, los labradores recitar esa Palabra en el campo, el tejedor en su taller
y el viajero en el camino y que buen tedlogo es el que vive la vida de los
angeles, no el que diserta sobre ellos. El mundo cristiano, mds que sabias
especulaciones lo que necesita es vivir la verdad que nos anuncia la Pala-
bra, que deben recordarnos los predicadores en los sermones y los maes-
tros en las escuelas.

Més adelante, tendremos oportunidad de verificar cémo Teresa es
conciencia critica ante los te6logos que se consideran capaces de com-
prender la infinitud de la verdad que es Dios. Su experiencia le permite

72 Teresa de Jests, Camino de Perfeccion, CV, 21, 4.

73 Marcelino Menéndez Pidal: Con la misma pluma con la que traducia a Euripides y a
Luciano, interpretaba el Nuevo Testamento y corregia las obras de San Agustin y San Hila-
rio. Sus servicios a la ciencia escrituraria y a la patristica son indudables y mucho mayores
que los que prest a las humanidades... A lo sumo se le podria tachar de indiscreto ensa-
famiento con personas y cosas dignas de respeto, el cual no podia menos de disminuirse
en el vulgo a la vista de tales ataques. Leyendo tales cosas no es de extranar que muchos
hayan tenido a Erasmo por escéptico y despreciador de toda religion... Sé que Erasmo vivio
y murié en el seno de la Iglesia catdlica, defendiendo el libre albedrio contra Lutero, el
cual le injurié brutalmente sin respeto a su ciencia y a sus canas. Historia de los Hetero-
doxos Espanoles, vol. |, pags. 682, 685, 688. BAC. Madrid. (1998). Esta publicacion del
Novum Instrumentum, homenaje al Papa Le6n X, se completaba con dos aditamentos, la
Paraclesis ad philosophiae chistianae studium, que consistia en una exhortacién al estudio
de la filosoffa cristiana, y el Methodus verae theologiae, cuyo objetivo era fundamentar el
estudio de la Teologfa sobre la Sagrada Escritura y no sobre la filosofia escoléstica.

43



informarnos de cudn diferente cosa es oir estas palabras y creerlas, a
entender por esta manera cudn verdaderas son”™.

Felipe Il y la heterodoxia

Teresa se hallaba muy bien informada de las actividades de los her-
manos Cazalla, nada ortodoxas. Beatriz de la Encarnacién, que tomo el
habito de carmelita en Valladolid el ocho de agosto de 1569, le refiri6 lo
que habia presenciado ella misma, que en este lugar de Valladolid lleva-
ban a quemar a unos por grandes delitos”.

Anos atras, en el 1559, se habfan celebrado dos autos de fe en Valla-
dolid y uno en Sevilla. Y en el Libro de la Vida, alude expresamente a los
cendculos clandestinos vallisoletanos de tendencia luterana. Estaba tam-
bién al tanto de cuanto sucedia en Sevilla y Extremadura.

En el Index del 1559, conocido como el antimistico, aparecen bajo
sospecha Juan de Avila y Francisco de Borja, hoy canonizados, Francisco
de Osuna, franciscano cuya doctrina tanto iluminé a Teresa, y Luis de Gra-
nada, tan alabado por ella. Y muere en prisién, en Roma, fray Bartolomé
de Carranza, arzobispo de Toledo, adonde, sede vacante, Teresa se des-
plazé para fundar otro de sus monasterios.

Reacciona con dolor y firmeza ante las decisiones de la Inquisicion,
pero asegura a sus monjas que cuando nos quitaren libros, no nos pueden
quitar este libro, se refiere al Paternoster, que es dicho por la boca de la
misma Verdad, que no puede errar’®. No tengas pena, le habfa dicho el
Senor, que yo te daré libro vivo™.

El te6logo dominico Melchor Cano, consultor del Inquisidor General,
justifica la ortodoxia inquisitorial porque la experiencia ha enseriado que
la leccion de semejantes libros, en especial con libertad de leer la Sagrada
Escritura y trasladarla en vulgar, ha hecho mucho dario a las mujeres y a los
idiotas™. Otros historiadores, sin embargo, argumentan que como la Inqui-
sicién espafiola estaba en manos de los antihumanistas, se pretendi
fomentar una actitud contraria a los hébitos de la lectura.

El 22 de diciembre de 1559, el rey Felipe Il prohibia marchar a estu-
diar a universidades extranjeras, excepto a Bolonia, para evitar el conta-
gio con la herejfa. Esta restriccion explica que la Universidad espafiola,

74 Teresa de Jests, VI M., 1, 7.68 Martin Velasco, Juan, Espiritualidad cristiana en tiempos
de increencia. En Revista de Espiritualidad, 192-193, pag. 434. (1989).

75 |bid., Libro de las Fundaciones, 12, 3.

76 |bid., Camino de Perfeccion, 73, 4.

77 Ibid., Vida, 26, 5.

78 Antonio Mestre, en Historia de la Accién educadora de |a Iglesia Espanola, pag. 466,
aludiendo a la censura del Catecismo de B. de Carranza, que redacta Melchor Cano.

44



muy prestigiada en derecho canénico y civil y en medicina, se valora en
ese momento en teologfa, pues Jiménez de Cisneros habia dado enorme
importancia a la Teologia en la Universidad de Alcald, eje de su ensenanza
y de su razén de ser, si bien vivificada en este caso por el estudio directo
de la Biblia™.

El investigador . Ignacio Tellechea escribe que creo haber esclarecido
suficientemente en otro trabajo®, la razén intima, hasta ahora desconoci-
da, de tan drdstica medida, en referencia a la Real pragmatica de Felipe Il
de 1559, en la que prohibia salir a estudiar al extranjero. El alarmante
informe presentado al consejo de la Inquisicién por el dominico Baltasar
Pérez, referente a grupos de espanoles residentes en Lovaina por los anos
1551-1558, a los que envuelve en acusaciones de heterodoxia, concluye
con la recomendacién de que se interponga la Inquisicion para conseguir
la vuelta de aquellos a su patria, y la prohibicién de salir por motivo de
estudios a universidades extranjeras®.

El férreo control sobre la ortodoxia se extiende también al trasiego de
libros que se hacia de Francia a Espaia, por lo que Felipe Il escribe al
Inquisidor General y al Consejo de la Inquisicion, manifestandoles que
téngoos en mucho servicio el cuidado que tenéis en recoger los libros pro-
hibidos y escribir a los inquisidores que cada uno en su distrito publique
edictos con grandes censuras para que nadie los tenga y fue bien proveer
en los puertos de mar y frontera de Francia que no los consientan meter®.

Teresa, adelantandose a tiempos futuros, intuy6é que la Iglesia no
necesita del brazo secular para conseguir sus objetivos evangélicos y debe
evitar el riesgo de ser manipulada al servicio de la politica.

Presencia educativa de la Iglesia

La Iglesia espanola en el siglo XV

La importancia social de la ignorancia en el siglo XV preocupaba por
igual a las clases politicas y a las autoridades eclesiasticas, porque unos y
otros estaban convencidos de que la incultura ponia en riesgo la obe-
diencia politica y la ortodoxia de la fe catélica. Asi se reconocia explicita-
mente en el Sinodo celebrado en Salamanca en el 1410, porque el cono-
cimiento de la fe catdlica es necesario para la salvacién de las dnimas de
los christianos, la ynorancia es muy pelygrosa.

79 José Luis Abellan, o. c., pag. 37.

80 J_Ignacio Tellechea, Espanoles en Lovaina, Revista de Teologia 23, 1963.

81 Ibid., Tiempos recios. Inquisicién y Heterodoxias, Ed. Sigueme, Salamanca, 1997, pag. 269.
82 bid., Carta de Felipe Il al Inquisidor General Valdés y al Consejo de la Inquisicién, Valla-
dolid, 6-septiembre-1558. En Revista Salmanticensis, vol. 16, pag. 353. (1969).

45



Un testigo que certifica el bajo nivel cultural religioso de los pueblos
espafoles en el XVI fue Juan de Avila, tan cercano a Teresa. Considera-
do como el apéstol de Andalucia, promotor de los estudios universitarios
en Baeza, reconoce que muy grande falta hay en Espafna de doctrina y
de educacién para nifios, de lo cual nace tanta ignorancia cuando son
grandes, que muchos viejos no saben las oraciones de la Iglesia ni aun
persignarse®.

El cardenal Jiménez de Cisneros, arzobispo de Toledo, reconoce con
pena en el Sinodo celebrado en Alcala el 1479, que habia clérigos y curas
que no sabian explicar el evangelio a sus fieles los domingos, por lo que les
pide que, al menos, lo lean o que busquen otra persona que sepa y quie-
ra hacerlo™.

Ahora comprendemos las quejas de Teresa sobre la carencia de con-
fesores y directores de conciencia bien preparados. Sin embargo, es un
hecho histéricamente bien informado, que en la segunda mitad del siglo
XV y durante todo el XVI, la literatura catequética se enriquece en Espana
de modo excepcional.

Los cabildos catedralicios atendian las primeras letras y preparaban en
gramatica a los clérigos y seglares. En el 1474, el Papa Sixto IV, precisa-
mente a peticién de las iglesias castellanas, dispuso que se promocionaran
en las iglesias catedrales los estudios superiores de teologia y derecho
canonico. Para ello, cada cabildo contaria con dos maestros mds, uno de
ellos te6logo, el magistral, y otro jurista, el futuro canénigo doctoral.

Las escuelas parroquiales se subvencionaban con los décimos parro-
quiales o los diocesanos, pues la legislacion candnica ordenaba que en las
parroquias grandes se dedicase parte del tercio diezmal a la ensefianza de
los pobres. A partir del XVI, se publicaron en Espafa algunas cartillas de
doctrina cristiana, muy breves, que eran instrumentos muy Utiles para
aprender a leer. El mismo Juan de Avila publicé una, que se difundi6 por
toda Espafa, entre los afos 1527-1540, titulada Doctrina cristiana que se
canta: oidnos vos, por amor de Dios. Lleva afadido el rosario de Nuestra
Sefora y una instruccion muy adecuada para nifos y mayores. Se conocia
en Castilla incluso después de publicado el catecismo de Astete, en el afno
1576 y el de Ripalda, 1586.

La Iglesia abulense de 1470 a 1481
Nos detenemos un poco mdas en el andlisis de la situacién cultural en
83 Juan de Avila, Memorial primero al Concilio de Trento, O. Completas, pag. 56. BAC. (1970).

84 Sanchez Herrero, José, Concilios Provinciales y Sinaclos Toledanos de los siglos XIV y XV,
pag. 91. Universidad de La Laguna. (1976).

46



que se encuentra la ciudad y la di6cesis de Avila en los afios senalados,
por ser éste el entorno mas inmediato en el espacio y en el tiempo a Tere-
sa de Jests. Seglin consta, aunque no con plena certificacién, en la di6-
cesis de Avila no se concedié permiso a los clérigos para salir a estudiar a
otros lugares, nacionales o extranjeros, hasta el 1470. Nos basamos en el
testimonio del obispo Alonso de Fonseca que afirma que fasta aqui non
avian acostumbrado de dar licencia a ningunas personas para que fuesen a
aprovechar en sciencia a algunos Estudios Generales™.

En contraste con esta afirmacion, encontramos rotulos del ano 1381
en los que aparecen 16 clérigos abulenses como estudiantes beneficiados,
y 32 en el 1403.

Lo interesante es que en el Sinodo de 1481, se reconoce la impor-
tancia que debe concederse a la ignorancia observada por el obispo en las
visitas pastorales, y de lo que deja constancia insistiendo en que segtin
dice el apéstol Sant Pablo escriviendo a su discipulo Timoteo, el sacerdote
ha de ser idéneo y suficiente de letras, porque, segtn los santos derechos,
la ignorancia es madre de todos los errores, y mayormente en todos los
sacerdotes es muy peligrosa®.

Ante este decadente nivel intelectual, el obispo Alonso de Fonseca
determina que todos los beneficiados sepan gramatica y lengua latina, leer
y cantar competentemente, y lo hace con talante imperativo, pues esta-
tuimos y mandamos que cualquier beneficiado en nuestra iglesia Catedral
o otro cualquier cura y rector, o otro cualquier clérigo beneficiado de nues-
tro obispado que fuere mayor de edad de diez anos y menor de XXXV aios
que no sabe cantar, ni construir, ni fablar por Gramatica de lengua latina
dentro de cuatro meses primeros siguientes de oy dia de la data desta nues-
tra constitucion, cesante legitimo impedimento, lo comiencen a aprender y
lo continden sin intervalo, a lo menos por ocho meses de cada ano, por tal
manera y forma, que dentro de cuatro meses sepan competentemente leer
y construir la dicha Gramdtica y fablar la lengua latina®.

En este Sinodo, el obispo facilita la salida o la permanencia de los clé-
rigos que se hallan realizando sus estudios fuera de la di6cesis, y permite
que los que se hallaren estudiando en esas condiciones, gocen de sus
beneficios; mas an si los tales clérigos probaren y mostraren como conti-
nuaran los cuatro dichos anos en un Estudio General especial, estando y
residiendo en tal Estudio, oyendo sus lecciones continuadamente al menos

85 AHN, Seccion Clero-Avila, libro 1892-1, aio 1170, folios 18-18v.

86 Synodicon Hispanum, VI, Avila, pag. 79.

87 Archivo Diocesano de Avila, armario de la Oficina, Libro de las Constituciones Sinoda-
les del Obispado de Avila, pag. 35-37. Impreso en Salamanca. (1557).

47



ocho meses de cada uno de los dichos anos, y fizieren su poder y diligen-
cia en aprender la dicha lectura y gramadtica, que pueden continuar estu-
diando sin perder sus beneficios ni parte de ellos®.

Queda, pues, claro que también en la Diécesis de Avila, en los albo-
res del siglo XVI, en tiempos de Teresa, existe el interés de que la clerecia
se preocupe de enriquecerse culturalmente.

Situacion social y cultural abulense en el ano 1561

En este ano Teresa cumplié 46, y prepara la fundacién del que sera el
primer convento de su reforma, el Monasterio de San José, de Las Madres,
para los abulenses, inaugurado en agosto de 1562. Es una fecha que con-
sideramos clave para nuestro objetivo de enmarcar su persona en coor-
denadas espacio-temporales significativas.

La sociedad abulense estd montada sobre los privilegios de la noble-
za y del clero, sobre la esclavitud, aunque Teresa alaba el comportamien-
to de su padre, pues jamds se pudo acabar con él que tuviese esclavos, y
sobre la tirania de la honra, que prohibia el trabajo manual.

Los mismos frailes carmelitas viven excesivamente pendientes de
agradar a la nobleza, como ponen de manifiesto los comportamientos con
dona Luisa de la Cerda, hija del segundo duque de Medinaceli, Juan de la
Cerda, o con Ana de Mendoza, Princesa de Eboli, esposa de Ruy Gémez
de Silva, principe de Eboli, amigo de Felipe 11, o con los Duques de Alba.

En el censo que Felipe Il mandé hacer en Castilla en mayo del 1561,
siendo Corregidor en la ciudad de Avila el licenciado Pedro Diaz Véazquez,
se detalla el nimero de vecinos con su profesion y domicilio. La pobla-
cion asciende a 3156 vecinos. Superaba a Burgos y triplicaba la de Leén.

Si en el afo 1530, la poblacién era de 1523 vecinos, necesitamos
conocer los factores que explican este considerable ascenso demogrifico.
Posiblemente, influy6 el éxodo rural, relacionado siempre con el bajo ren-
dimiento de la agricultura, sin olvidar, también, el capitulo de los impues-
tos, que gravaban excesivamente al campesino, mientras que el precio de
venta de los productos agricolas era exiguo.

Por otra parte, no se olvide que el desarrollo de los telares, de los
talleres o de la molienda era considerable en la ciudad.

La distribucién cuantitativa y cualitativa de la poblacién abulense en
el 1561, era la siguiente: 256 vecinos estaban considerados pobres. De
ellos, 183 eran viudas. Se tenfa conciencia de que la pobreza era una rea-
lidad incuestionable. Sin oficio estaban 1043 vecinos, de los que 454 eran
viudas. Un total de 1857 vecinos integraban distintos oficios y profesiones.

88 Sanchez Herrero, José, o. c., pag. 441-442.

48



La poblacién dedicada a la prdctica del culto divino estaba integrada por
335 monijas, 180 frailes y 15 canénigos.

La confitura, la pasteleria y la panaderia se consideran profesiones de
economia discreta y las compartian varones y mujeres. Abundaban los ofi-
cios humildes, exclusivos de las mujeres, que apenas proporcionaban lo
indispensable para comer. Habia lavanderas (13), labranderas (7), hilan-
deras (29), taberneras (8), fruteras (6), horneras (6), comadronas (3), teje-
doras de lienzos (15), una criada, que vivia en su casa y que responderia
a la actual empleada de hogar. Abundaban las criadas que vivian en el
domicilio de las familias a las que servian, boticarios (9), joyeros (6), abo-
gados (11), escribanos (22), licenciados (14), maestros de gramética (7),
médicos (7), notarios (3), procuradores (16), racioneros (25), tenderos
(17), mesoneros (9) y taberneros (27)*.

Relacionando la poblacién activa abulense del 1561 con el niimero
de mujeres que se encuentran empleadas (141), deducimos que a la
mujer le resultaba dificil la independencia econémica y, consecuente-
mente, el ejercicio de su libertad. Ello explica el nimero elevado de viu-
das pobres y el de monjas. De éstas, unas eran viudas, algunas no habian
encontrado trabajo y otras se habian retirado al convento por el miedo de
los padres a perder los puntitos de honra familiar.

En este punto, el elocuente testimonio de Teresa desestima este com-
portamiento, y sugiere que si los padres tomasen mi consejo, ya que no
quieren mirar a poner sus hijas adonde vayan camino de salvacion, sino
con mds peligro que en el mundo, que lo miren por lo que toca a su honra
y quieran mds casarlas muy bajamente que meterlas en monasterios seme-
jantes, si no son muy bien inclinadas, o se las tenga en su casa™.

La ciudad de Avila disponfa de 6 parroquias, 4 iglesias, 7 ermitas, y
11 monasterios. Y en el aspecto cultural, podia considerarse una ciudad
suficientemente dotada para responder a las necesidades habituales del
momento. En el 1561, Avila contaba con un Convento-universidad o
Universidad Menor, fundada en el 1504 y establecida en el monasterio
dominico de Santo Tomas de Aquino. En ella se leia filosoffa y teologia.
Al Convento-universidad de Santo Tomas, le concedié Carlos | los privi-
legios que tenia la Universidad de Salamanca, aunque no disfruté de
categoria universitaria hasta el 1550, otorgada con cardcter pontificio
por el nuncio J. Poggio y confirmada en el 1576 por el Papa Gregorio
X1l

89 Manuel Ferndandez Alvarez, El entorno histdrico de Santa Teresa, en Studia Zamoren-sia
3. (1982).
90 Teresa de Jests, Vida, 7, 4.

49



Preocupada Teresa por la futura educacién de sus sobrinos, por carta
informa a su hermano Lorenzo residente en Quito de estas facilidades
académicas, refiriéndole que olvidéme de escribir en estotras cartas el
buen aparejo que hay en Avila para criar bien esos nifios. Tienen los de la
Compania un colegio, adonde los ensenan gramdtica, y los confiesan de
ocho a ocho dias. También leen filosofia, y después teologia en Santo
Tomds, que no hay que salir de alli para virtud y estudios™:

El Colegio de la Compania al que se refiere Teresa, es el de San Gil,
fundado por A. de Aguila en el 1567. Estaba ubicado en la Cuadrilla de
San Pedro y sus ruinas han sido recientemente restauradas con laudable
gusto estético En él se ensenaban gratuitamente las primeras letras y dis-
ponia de un aula de gramatica, de filosofia y de teologia. Los quicios sobre
los que giraba la formacién jesuitica, previstos en la Ratio Studiorum, eran
la virtud y las humanidades.

Avila disponfa también de escuela catedralicia a cargo de los 15
miembros del cabildo. En una vivienda contigua a la catedral, habitaban
los nifios de coro, o seises o infantes, que asi se llamaba a los nifios que
asistian y participaban en el culto. Su tutor era el maestro de capilla, que
sustitufa al sochantre por considerarse mejor preparado técnicamente en
la masica, y sus obligaciones eran las ensefianzas de la lectura y de la
musica. Nos consta que en el 1618, habia capilla polifénica en la catedral
y uno de los nifios de coro fue el insigne Tomads Luis de Vitoria.

Como otras ciudades, Avila ofrecia un Colegio de Doctrinos, fundado
por Hernandalvarez el ano 1547. La edad de los nifios estaba entre los 6 y
los 13 anos. Este colegio se ubicaba también en la Cuadrilla de San Pedro.
En él se instal6 posteriormente el Seminario Conciliar Diocesano, que lo fue
hasta su derribo para construir el referido Colegio Diocesano. Otro colegio
era el de Doncellas, en el monasterio de MM. Agustinas de Santa Marfa de
Cracia, donde Teresa de Ahumada dice que estuve ano y medio.

En el sector de la ensefianza privada es justo recordar a los Beaterios,
integrados por mujeres que, viviendo fuera de una comunidad de religio-
sas, sin embargo, vestian habito religioso, profesaban el celibato, se dedi-
caban a la oracién, a las obras de caridad y, en muchos casos, a la ins-
truccién de los més necesitados. Fontiveros, en la provincia de Avila, pue-
blo natal de Juan de la Cruz, contaba con uno de estos beaterios, integra-
do por 45 miembros.

Hacia la segunda mitad del XVI, la ensefanza privada, entendida
como el servicio que prestaba una persona a titulo particular, cobré gran

91 |bid., Carta a Lorenzo, 17-1-1570.

50



interés en Avila. Era un colectivo de maestros, de artistas, de caligrafos,
que, valiéndose de las cartillas o de los alfabetarios, ofrecian su doctrina o
sus habilidades por precios y tiempos contratados.

La figura del sacristan docente

En un principio, la figura y la presencia del sacristdn responde a
presupuestos sociales muy significativos. Debido a la escasez de maes-
tros y clérigos que se dedicaran a la ensefanza, los obispos se vieron en
la necesidad de perfilar la imagen de un sacristin-docente. En el Sino-
do celebrado en Badajoz el 1501, se manda que en la catedral y en
todas las iglesias de la ciudad y diécesis aya sacristanes que ensenen a
los ninos principalmente en la doctrina. Y el celebrado en Coria el
1527, siendo obispo Francisco Bobadilla y Mendoza, dispone que el
sacristdn ha de ensenar a leer y escribir a los nifios de su parroquia y
para que mejor se pueda cumplir, mandamos que no sea ningtin sacris-
tdn sin que primero sea examinado si tiene suficiencia y cualidades nece-
sarias para el dicho oficio.

Esta es la razén por la que tenemos empeno en desempolvar y
ampliar la imagen histérica del sacristdn, deteniéndonos con justicia en la
consideracion de su aspecto de hombre docente, incorporado por la
estructura eclesial del XVI a los agentes de la ensefianza, porque los sacris-
tanes en alguna manera son ministros y sirven en la iglesia de Dios y, por
ese mismo hecho, deben participar y gozar de los frutos de ella®. Debian
cubrir la ensefanza de los ninos comprendidos entre los 7 y 12 anos no
s6lo de la doctrina cristiana, sino también de la lectura, de la escritura y
del canto. Y para cerciorarse la jerarquia de que se hallaban en condicio-
nes de ejercer adecuadamente su cometido, mandamos que los sacrista-
nes sean examinados en la doctrina cristiana, si la saben y son hdbiles para
poderla ensenar™.

El examen de los candidatos pretende alcanzar dos objetivos, el pri-
mero, detectar el nivel de contenidos cognoscitivos que posee el sujeto, y
el segundo, confirmar sus aptitudes para la ensefanza. En este punto, un
tema no exento de interés es el de baremar los criterios que se tendran en
cuenta en el dar de las licencias de las Sacristanias. Se manda que se guar-
de la constitucion Synodal por la qual esta proveydo que el mozo doncel
siendo suficiente se prefiera al conjugado, y los que huvieren de ser admi-
tidos para Sacristanes sepan bien cantar y la doctrina Christiana, y médnde-
seles que la enserien a los nifos los Domingos y fiestas en las parroquias

92 Libro de las Constituciones Sinodales del Obispado de Avila, ya citado, pag. 205.
93 |bidem, pég. 53.

51



donde sirvieren con pena de dos reales cada vez que dexaren de hacer™.
Para completar esta informacion, en el caso de que no se disponga de clé-
rigos, se admitird a los sacristanes, a quienes mandamos sean ordenados
de érdenes menores y no conjugados; y no pudiendo ser hallados con estas
condiciones, a lo menos no sean bigamos®™.

Advertimos que aparece, como primer criterio, el de preferir varones
no casados, pues éste es el significado de doncel en el contexto linguisti-
co, contrapuesto al de conjugado, conyugado, casado. Desconozco si el
tema del celibato exigido para el ejercicio de la docencia se ha expuesto
con amplitud en la Historia de la Educacién en Espana. Mereceria la pena
estudiarlo. Posiblemente, la razén de esta exigencia se halle en el hecho
de considerar al sacristin ministro de la Iglesia y que, por sintonfa con el
sacerdocio ministerial, se haga extensivo el celibato al sacristdn, con la
finalidad de que se dedique exclusivamente, como el sacerdote, a aten-
der la formacién de los ninos y de los adolescentes. Otro criterio, com-
plementario, es el de que si el sacristdn no es célibe, al menos que no sea
bigamo. En cuanto a la preparacién profesional, se pone el acento en dos
materias concretas, la musica y la doctrina cristiana. Y, por dltimo, el ideal
seria que fueran ordenados de 6rdenes menores.

94 Constituciones Sinodales del O. de Avila, o. c., pdg. 205.
95 |bidem, pag. 51v.

52



2. UBICACION DE TERESA EN LA CULTURA DE SU TIEMPO

¢Una mujer hipotecada a su tiempo?

Dibujado, someramente, el mapa sociocultural espaiol y europeo
que enmarca histéricamente a Teresa, necesitamos ahora conocer el
medo como se sitta en él, pues cada uno es hijo no sélo de sus padres
sino de su tiempo. Por esto, nos es indispensable indagar si la socializacién
fariliar y ambiental recibida habian despertado en ella actitudes de acep-
tacion, de instalacion familiar y social resignada, o si, por el contrario,
ofrece otros horizontes y exige nuevas maneras de presencia en relacion,
sobre todo, con la mision y el papel que deberia desempenar la mujer. ¢En
qué medida es Teresa una mujer hipotecada o deshipotecada de su tiem-
po, tomando como referente especifico, no tnico, el reconocimiento de
la dignidad y de la misién de la mujer?, es la pregunta que espera nuestra
respuesta.

No podemos obviar la dificultad que entranaba la pretensién de inde-
pendizarse del orden establecido. Esto explica que si tomamos como
punto de referencia la palabra escrita de Teresa, posiblemente, en una lec-
tura superficial, sin examinar la espalda de las palabras, nos inclinemos a
admitir que, efectivamente, fue una mujer hipotecada, relativamente, a su
tiempo. Podemos quedarnos bajo la impresion de que concordaba con la
tradicién y que aceptaba las corrientes de pensamiento en lo referente,
por ejemplo, a la pureza de la sangre, a la discriminacién de los cristianos
viejos, a la naturaleza y aptitudes de la mujer, a su devaluacién social y a
las restricciones impuestas a su libertad”.

Si, por el contrario, sin orillar los significantes ambiguos que aparecen
en sus escritos™, nos adentramos y detenemos en el analisis del lenguaje

97 Teresa de Jests, «Basta ser mujer para caérseme las alas, cudanto mds mujer y ruiny, Vida,
10, 8. «A cosa tan flaca como somos las mujeres, todo nos puede danary, Camino, Prélo-
g0, 3. «De su natural, las mujeres son de dnimo flacas», Meditaciones de los Cantares, 3, 5.
«las mujeres somos mds flacas, de complexion mds flaca; las mujeres no somos de ingenios
delicados», Camino, 48, 2. «Lo que buenamente no pudierais entender, no os canséis ni gas-
téis el pensamiento en adelgazarlo; no es para mujeress, M. de los Cantares, 1, |. «Llas muje-
res no somos buenas para consejo, aunque alguna vez acertamos», Carta al P J. B. Rubeo,
febrero, 1576. «Lo que me espanta a mi es ver cémo la creyeron, una mujer (La samarita-
na); y no debia ser de mucha suerte, pues iba por agua», M. de los Cantares, 7, 6. «ks cosa
admirable para que las ninerias de las monjas no se entiendany, Visita de Descalzas, 49.
«las mujeres somos inhdbilesy, Camino, 23, 1. Son significativas algunas expresiones como
mujercilla, mujercitas, ldgrimas mujeriles, escripulos feminiles.

98 En cuanto al diminutivo mujercilla, nos parece interesante la opinién de A. Weber: el
proceso de deterioro que sufre el término mujercilla podria esquematizarse asi: a principios

53



gestual, de sus juicios, de sus reacciones, de sus deseos y de sus aspira-
ciones, y, sobre todo, nos acercamos al nicleo de su conciencia, nos
encontramos con convicciones y tomas de postura que contrastan frontal-
mente con lo aparentado por sus palabras. Acept6, por ejemplo, y por
experiencia personal, la corriente que propugnaba la interiorizacion de la
religién, propugnada por el sospechoso erasmismo. Combati6 con toda la
energia de su convencimiento, cuando le llegé el momento, el principio
de pureza de sangre. Introdujo en las Constituciones el criterio prioritario
de los valores personales de la postulante sobre el aval econémico y social
con el que llamaba a las puertas del Carmelo. Se atendia, primero, a lo
que la joven era, y después, o nunca, a lo que aportaba en moneda con-
tante y sonante. Hace valer la conciencia personal frente al socorrido
derecho de los padres sobre los hijos.

Desde que Teresa crey6 escuchar del Senor que tu honra es mi honra,
comenzé a leer la vida con sensibilidad y perspectiva diferente. Es evi-
dente que en su alma comienza a percibirse ya una sensacién de inco-
modidad por la ruptura de la catolicidad europea de la Iglesia y por las
energias de las mujeres que se desaprovechan. No comprende que se
tome pie de la Palabra revelada para argumentar y justificar la marginacién
social de la mujer. Es lo que ocurre con el manido texto de la carta que
San Pablo dirige a los cristianos de Corinto en el que dispone que las muje-
res callen en la Iglesia. Veremos como rompe lanzas en contra de estas
interpretaciones personales y parciales del texto paulino. No se resigna
tampoco y grita contra la pasividad de los llamados a detener con la pre-
dicacién o con el testimonio de su vida el deterioro de la unidad de la fe
catélica. Teresa, pues, es una mujer histéricamente condicionada, pero no
hipotecada a su tiempo en sus deseos.

Las tres apuestas de Teresa

La creciente madurez de Teresa, el compromiso vocacional que con-
trae con ella misma y la experiencia espiritual que le proporciona su unién

de siglo, mujercilla tiene acepcién positiva en la pluma de Frasmo y en el lenguaje de Cis-
neros: mujeres sin cultura, pero ganosas de saber, son capaces de leer la Biblia. Luego, tras
la llegada de los alumbrados y los escritos de Osuna, mujercilla pasa a tener significado
peyorativo: mujeres ignorantes, con el agravante de ignorancia y supercheria, que preten-
den ensenar, provocando la reaccién de los teclogos. Por fin, se agrava su deterioro seman-
tico con el choque polémico de tedlogos y espirituales, Cano contra Carranza y Granada,
por ejemplo. A las mujercillas se les declara rotundamente ineptas para la teologia e
incluso para la lectura de la Biblia. Para A. Weber, este es el significado en santa Teresa.
Tomds Alvarez, La filigrana de diminutivos en los escritos de Santa Teresa, Revista Monte
Carmelo, vol. 104, 1996, pag. 28.

54



con Dios, la conducen al descubrimiento de un tipo y modelo de mujer,
de creyente y de monja por el que hard una apuesta radical y definitiva.
Apuesta que construye sobre el tripode de la verdad de Dios, de la ver-
dad de la mujer y de la verdad de la cristiandad rota.

La verdad de Dios

Teresa encuentra a Dios en su camino de tanteo y de bisqueda de
una realidad que fuera capaz de iluminar, de confirmar y de asegurar la
razén y el sentido de su existencia. Es éste un Dios que hoy y aqui le ofre-
ce la seguridad personal que necesita y no habia encontrado, y le prome-
te, ademads, para manana la transtemporalidad, la eternidad sonada desde
su infancia.

Aunque el Dios primero que percibe Teresa es el Dios-Creador, sin
embargo, aparece en ella descosmizado, desmaterializado, no confundi-
do con los astros. Es el Dios que guia y conduce la Historia.

En un segundo momento, el Dios Creador cede al sentimiento del
Dios-Padre. Es un padre desconceptualizado y desideologizado, que nada
tiene que ver con la sorpresa y el hallazgo que nos viene por los caminos
de un frio silogismo, elaborado por el esfuerzo de nuestra limitada inteli-
gencia. Esto no significa que Teresa infravalore la luz de la razén, pero ésta
no le ha bastado para descubrir la paternidad divina.

Por dltimo, Teresa se abraza a un Dios-Esposo viviente y vivificador. Es
el esposo del matrimonio espiritual descrito en las séptimas moradas. Con
esta vivencia del Dios-Esposo, Teresa no se inscribe en ninguna corriente
teolGgica ni en escuela de espiritualidad alguna. Va mas alld y desborda el
ordo amoris del franciscanismo, la mistica complutense cisneriana, el neo-
escolasticismo baneciano, el erasmismo, el jesuitismo. Todos la han ayu-
dado, pero ninguno la sacia.

Es importante senalar, en este momento, que el descubrimiento del
Dios-Esposo inscribe a Teresa en el marco de la cultura moderna, caracte-
rizada por el desarrollo de la capacidad de comunicacién y de didlogo que
han aportado los filésofos dialégicos. Con la captacion de esta primera
verdad del Dios-Verdad, y de la verdad que es ella misma, se encuentra
preparada y dispuesta a pintar y disenar el modelo de mujer que se ade-
cue al plan de Dios, diferente al mostrado por los letrados y lejano del
disefo cultural medieval

La verdad de la mujer

Teresa se presenta como la mujer que ha encontrado su identidad en
la verdad revelada. Nos lo transmite sin equivoco posible cuando escribe
que a mi parecer jamds nos acabamos de conocer, si no procuramos cono-

55



cer a Dios™. Dios es el espejo que nos devuelve nuestra imagen real y
quien no se contempla en él corre el riesgo de distorsionarla.

El conocimiento profundo de la Palabra revelada y la contemplacién
asidua de Dios, la han ayudado a descubrirlo como el Amador que nos
acompana ddndonos vida y ser'®. Y si el ser en el que consiste el ser-mujer
es un regalo de Dios, no se entiende que la mujer sirva para tan poca cosa
como opinan los controladores oficiales del saber. Si al ser por el que
somos, parece discurrir Teresa, le anadimos la vida que le proporciona
Dios, entonces no nos imaginemos huecas en lo interior'™, comenta a sus
monjas del monasterio abulense de san José.

Descubre Teresa el mundo interior, del que son, también las mujeres,
acreedoras, y que permanece desconocido, incluso, para las personas que
se han retirado de por vida del mundo exterior. El mundo interior es el
mundo nuevo, escenario de los encuentros decisivos entre Dios y ella,
aunque sea mujer. Se encuentra desposada con Dios como todas las almas
por el bautismo'”. Y recurre a un argumento prdctico de autoridad para
insistir en la defensa de la interioridad de la mujer, de la suya propia, el
comportamiento de Jests, porque no aborrecisteis, Serior, cuando anda-
bais en el mundo, las mujeres, antes las favorecisteis siempre con mucha
piedad'®.

De este modo, Teresa acaba de descubrir nada menos que la identi-
dad de la mujer como individuo, como persona y como femenina. Es ésta
la identidad fundante, compartida por todas las mujeres, pues no se trata
de valorar su vida personal como un privilegio, sino como una realidad,
aneja al hecho de ser-mujer.

La verdad de la cristiandad rota

El ideal de mujer que Teresa alienta en sus deseos, estd en funcién y
depende de los objetivos que se le encomienden. Y éstos, a su vez, vie-
nen condicionados y marcados por las circunstancias por las que atravie-
sa la cristiandad, donde a Dios se le tiene ya poca ley. Es ésta la situacién
de urgencia que le mueve a suplicar a sus monjas que no es tiempo de tra-
tar con Dios negocios de poca importancia™. No se nos ha dado el tiem-
po para que nos entretengamos. Y, sobre todo, y aquf, volvemos a encon-

99 Teresa de Jests, | M, 2, 9.
100 \bid., II M, 4.

101 |bid., Camino, 48, 2.

102 |bidem, 38, 1.

103 1bid., (CV) 3,7.

104 |bidem, 1, 5.

56



trarnos con rafagas de la modernidad teresiana, pues no perdamos de
vista que el tiempo sélo pertenece a Dios'®.

Todo lo que no sea implicarse en la restauracién de la unidad euro-
pea de la fe catdlica, es para ella un negocio intranscendente. En el
monasterio teresiano de san José de Avila se crea un clima espiritual de
densidad épica, porque insiste a las Hermanas en que vean la gran empre-
sa que vais a ganar'®.

La actitud de Teresa no es una invitacién a la participacién en una
contienda militar, sino espiritual, por lo que es preciso suplicar a Su Majes-
tad que no se levante ningtn traidor'”, entre los que esfuercen la gente y
pongan dnimo a los pequenos. Buenos quedamos los soldados sin capita-
nes. No es hora de ver imperfecciones en los que han de ensernar'®. Valién-
dose de ellos, el Sefor dard luz a estas tinieblas y no permitird mas daiios
en la cristiandad'”. Y confia en que siendo tales cuales yo las pintaba en
mis deseos, ayuddsemos en lo que pudiésemos a este Serior mio™".

Aqui pretendiamos llegar, a saber que Teresa se esfuerza por disefar
el tipo de mujer que necesitaba aquella Iglesia y aquella sociedad espa-
nola y europea. Con las apuestas descritas, Teresa se desmarca del corsé
histérico y comienza la andadura de la apropiacién de la libertad que la
llevara a conseguir el seforio personal.

A continuacién, nos detendremos en analizar como este diseno de
mujer ofrece una vertiente superadora del medievalismo cultural.

Actitudes teresianas que superan el Medievo

En Teresa aparecen actitudes y modos de escribir, de hablar y de estar
en sociedad que rompen los esquemas histéricos medievales, pues no se
resigna a seguir siendo la mujer infravalorada ideolégicamente e ignorada
socialmente. Identificar tales actitudes es lo que pretendemos en las pégi-
nas siguientes.

Reacciona la mujer acorralada

Teresa toma postura ante las situaciones de represion femenina a las
que se ha llegado por la interpretacion sesgada de unos textos de la Sagra-
da Escritura. No habia manifestado su opinién definitiva y contundente y

105 Jacques le Goff, le temps n “a appaartient qu “a Dieu, o. c., pag. 48. Invitamos a leer el
capitulo Le voleur de Temps.

106 Teresa de Jests, Camino, 5, 1.

107 |bidem.

108 |bidem, 3, 3.

109 |bidem, 4, 3.

110 |bidem, 1, 2.

57



su toma de partido hasta este momento porque adn no se sentia con la
energia espiritual que ahora la impulsaba.

Por fin, se decide a hablar, a escribir, a manifestar abiertamente su
pensamiento sobre la mujer. Y lo hace manifestando que el Sefior encon-
tré en las mujeres mds fe que en los hombres, pues estaba vuestra sacrati-
sima Madre, en cuyos méritos merecemos. No lo creo yo, Sefor, de vues-
tra bondad y justicia, que sois justo juez, y no como los jueces del mundo,
que como son hijos de Adan y, en fin, todos varones, no hay virtud de
mujer que no tengan por sospechosa'". Es un texto de excepcional valor
histérico del Camino de Perfeccién, recogido en el Cédice de El Escorial,
tachado por la censura y que, por esa razén, no se encuentra publicado
en el Cédice de Valladolid.

En las Cuentas de Conciencia escribe que pareciame a mi que pues
San Pablo dice del encerramiento de las mujeres, que me han dicho poco
ha y adn antes lo habia oido que ésta serfa la voluntad de Dios, dijome el
Serior: diles que no se sigan por sola una parte de la Escritura, que miren
otras, y que si podrdn por ventura atarme las manos'”. El texto aludido lo
encontramos en el capitulo dos de la carta que san Pablo escribe a su dis-
cipulo Tito, donde le sugiere que las ancianas ensefien a las jévenes a ser
moderadas y pudicas, a cuidar de la casa, a ser bondadosas y sumisas a sus
maridos.

El ndcleo critico del comentario de Teresa, es que la idea verdadera
de la mujer que el Sefor nos transmitié, nada tiene que ver con la inter-
pretacion que han hecho algunos letrados, estudiosos de la Sagrada Escri-
tura. En su opinién, los presuntos exegetas estin muy lejos de haber com-
prendido el mensaje revelado. Y esto lo deduce porque los letrados nos
ofrecen como disefo de Dios una imagen de mujer que el Sefior no ha
previsto. Y lo que mds debe preocupar es que la interpretacion letrada de
la Palabra revelada no es puntual, esporddica, como si respondiera a una
individual ocurrencia, como podria deducirse de las palabras de Teresa
que me han dicho poco ha. Es una opinién compartida, como se deduce
del adn antes lo habia oido. Pues bien, Teresa, apoyada en el dijome el
Senor, adopta una actitud critica de desacuerdo y exige la elaboracion de
un nuevo perfil femenino, mds acorde con la voluntad de Dios.

La cuenta de conciencia de la que tomamos el texto anterior la feché
en julio de 1571. Y cinco anos antes, habia expresado su pensamiento
sobre la actitud intelectual autoritaria que manifestaban algunos letrados,
anotando que aunque algunos quieren llevar las cosas por tanta razén y tan

111 Teresa de Jests, Camino, 4, 1.
112 |bid., Cuentas de Conciencia, 16.

58



medidas por sus entendimientos, que no parece sino que han ellos con sus
letras de comprender todas las grandezas de Dios'. En otra ocasi6n ya
habia comentado que en estos tiempos no habéis de creer a todos'".

Teresa veria mds correcto aceptar que la Sabiduria divina nos balbu-
cea y, como madre solicita, acomoda sus palabras a nuestra infancia'”’, en
lugar de esforzarnos tan razonablemente por amoldar a nuestra inteligen-
cia los inescrutables juicios de Dios. Descendiendo al terreno de la ironfa
cordial, el Sefor ayuda a los letrados a interpretar la Palabra revelada indi-
candoles paternalmente que no olviden, o que aprendan, un principio
elemental en hermenéutica, el recurso al contexto lingtiistico-literario, vy,
por tanto, que no se sigan por sola una parte de la Escritura, porque esas
palabras, desligadas del contexto lingtiistico, no expresan la voluntad de
Dios sobre la mujer. Es consciente Teresa de que la fidelidad a la llamada
sentida en su interior le exige comportamientos que derriben los muros
del medievalismo, alimentados por los que desean que sus opiniones per-
sonales se acepten como verdades absolutas. Y sospecha que su actitud
conllevara un precio, y aun asi, lo hace algunas veces, y lluévenla en la
cabeza mil persecuciones; tiénenla por poco humilde, y que quiere ense-
Aar a aquellos de quien habia de aprender, en especial si es mujer'".

El siguiente texto, ademads del extraordinario valor histérico que con-
tiene, despierta el respeto y asombro hacia su proceso educativo libera-
dor. Dirigiéndose al Seior, le pregunta Teresa que si no basta que nos tiene
el mundo acorraladas e incapaces para que no hagamos cosa que valga
nada por Vos en publico ni osemos hablar algunas verdades que lloramos
en secreto, sino que no nos habéis de oir peticion tan justa'’. Palabras que
son ya una protesta y un llanto histérico. Se siente escalofrio al leer el tér-
mino acorraladas. El escalofrio de la humillacién mas indignante que sal-
pica al responsable del acorralamiento La denotacién del verbo acorralar
es la de encerrar el ganado en el corral. Metaféricamente, nos transmite
el sentimiento de sentirse cenida por unos limites tan estrechos y tan vigi-
lados que se le hace dificil, moralmente imposible, su salida.

Se les prohibia hacer en pdblico algo que mereciera la pena. Hay ver-
dades que le gustaria proclamar, vocear a pleno pulmén en las calles y en
las plazas. Sin embargo, lo Ginico que, de hecho, se le consiente y permi-
te, es llorar sobre esas verdades. El acorralamiento se extiende también a

113 |bid., Meditaciones sobre los Cantares, 6, 7.
114 |bid., Camino, 73, 4.

115 Erasmo de Rotterdam, o. c., pag. 77.

116 Teresa de Jesus, Vida, 20, 25.

117 \bid., Camino, 4, 1.

59



no poder escribir sin el riesgo de caer en las manos de la sospecha insti-
tucionalizada, de la Inquisicién, aunque no temi6 su intervencion, pues
no veia motivos para ello. En todo se sometia a los dictamenes de sus cen-
sores, por extranos que le resultasen, siempre que su criterio fuera la orto-
doxia de la fe y la obediencia al Papa. Nos cuenta que iban a mi con
mucho miedo a decirme que podria ser que me levantasen algo y fuesen a
los inquisidores. Dije que de eso no temieren, que si pensase habia para
qué, yo me la iria a buscar'.

Se atreve Teresa a elevar una protesta ahora que experimenta la segu-
ridad que le proporciona el encuentro con su identidad. Es una actitud
contestataria, claro indicador del humanismo renacentista teresiano, que
se caracteriza por el empeno en esclarecer la identidad del hombre, en
reivindicar el respeto a sus derechos y por la critica respetuosa a la auto-
ridad, sea eclesiastica o civil, cuando no procura el bien espiritual y mate-
rial de los ciudadanos. Un espiritu critico constructivo, pues es la manifes-
tacion de una libertad que tiene mucho de denuncia y de olimpico des-
precio ante los convencionalismos sociales de su tiempo'”.

No le importa el rango social de las personas si es preciso hablarles
con claridad para que escuchen a los débiles. Es lo que hace con el que
fue gobernador eclesiastico de Toledo, Gémez Tello, durante la ausencia,
por prision inquisitorial, del arzobispo Bartolomé de Carranza. Como lo
veia muy remiso para conceder la licencia de fundacién de un monaste-
rio en Toledo, me determiné de hablar al gobernador. Como me vi con él,
dijele que era recia cosa que hubiese mujeres que querian vivir en tanto
rigor y perfeccion y encerramiento, y que los que no pasaban nada de esto,
sino que se estaban en regalos, quisieren estorbar obras de tanto servicio
de Nuestro Senor'.

Teresa querria meterse en la mitad del mundo, por ver si pudiese ser parte
para que un alma alabase mds a Dios y, si es mujer, se aflije de tal atamiento
que le hace su natural, porque no puede hacer esto, y ha gran envidia a los
que tienen libertad para dar voces publicando quién es este gran Dios'”'.

No resulta fdcil la interpretacion del texto, pues parece que el ata-
miento natural implica la conciencia y el convencimiento de que, efecti-
vamente, la dotacién intelectual, genética y personal de la mujer es menor
que la del varén. Pero no es verdad. Lo que Teresa pretende es llamar la

118 |bid., Vida, 33. 5.

119 Ros, Salvador, Amor y libertad en el epistolario teresiano, Revista de Espiritualidad, 176-
177, julio-diciembre, pdg. 536. (1985)

120 Teresa de Jests, Fundaciones, 15, 4.

121 |bid., VI M, 6, 3.

60



atencién a quienes pudiendo hablar y escribir libremente, sin embargo, no
lo hacen. Yo, que quiero gritar, —nos dice—, no puedo, porque me lo impe-
dis; y vosotros, que podéis, no lo hacéis.

Amplia los horizontes del humanismo renacentista

Consciente de que la verdad biblica sobre la mujer no coincidia con
las opiniones personales de algunos letrados, Teresa inicia lo que califi-
camos de crisis en la civilizacién moderna en relacién con la corriente de
progreso hacia la libertad de la mujer'”*. Nuestra conviccién es que la
originalidad y la aportaciéon histérica de Teresa a la promocién de la
mujer consisten en apoyar la dindmica dialéctica medieval de hominiza-
cién que hemos descrito, cuya linea vertebral de desarrollo sigui6 los
pasos ya apuntados de preindividualizacién, individuacién y personali-
zacion.

Cuando el individuo alcanza el reconocimiento social de persona,
ésta consigue disfrutar de la libertad de... los obstdculos exteriores que
impedian su autonomia, como eran los dogmatismos y los providencia-
lismos. Sin embargo, cuando parece que ya puede disfrutar de la liber-
tad, la persona pierde la seguridad que le proporcionaba el sentirse arro-
pada especialmente por la Iglesia catélica. Esta inseguridad producida
por la falta de apoyo, conduce a la persona a una fuerte experiencia de
soledad, que la obliga a reactivar un mecanismo de evasién que le haga
regresar a los estadios anteriores de dependencia para asi volver a recu-
perar la seguridad. Pero esta regresion y retorno al pasado es, l6gica-
mente, un obstdculo para progresar en el avance hacia la libertad crea-
dora, que es la que le permitiria ser sefior de si mismo.

Teresa si alcanzd la cima de esta libertad creadora. Pero, écomo
consigue ella lo que no alcanzé el hombre medieval-renacentista, es
decir, cémo dio el paso de la libertad de..., que es la libertad de exen-
cién de las ataduras esclavizadoras referidas, a la libertad para..., que es
la verdaderamente creadora? éPor qué Teresa, en su camino de apro-
piacion de la libertad, no es también victima de la angustiosa inseguri-
dad y de la soledad, y regresa a las apoyaturas de las posiciones ante-
riores, sino que prosigue su proceso de liberacion hasta la consecucién

122 partamos del supuesto de que Teresa de Ahumada era una mujer genética y psicologi-
camente Jibre. Avalamos la afirmacién, llevados de la mano del P. Silverio de Santa Teresa
que escribe de ella que: hasta el modo tan sincero con que cumplia sus deberes religiosos
sin respetos humanos, ni exageraciones beateriles le daba singular hechizo en aquella
sociedad tan creyente... No era timida, ni nona, ni mogigata. Revista El Monte Carmelo,
enero-diciembre, 1964, pigs. 578, 582. Conferencia inédita hasta ahora, dada en el salén
Borronini, junto a la Chiesa de San Felipe Neri el 14 de abril de 1945.

61



real del seforio deseado? Es decir, ¢por qué Teresa sigue adelante en su
proceso liberador y no retrocede al pasado?

La respuesta la hemos encontrado en que ella descubre y experi-
menta la apertura a la trascendencia, a Dios. Este es el secreto que expli-
ca la aportacién teresiana al marco histérico liberador de la persona, y
en concreto de la mujer. En la trascendencia, Teresa encuentra el ser
superior que sacia y colma con creces la soledad y el vacio psicolégico
que producen las renuncias humanas exigidas si se quiere llevar a cabo
el proceso liberador propuesto. Y si la persona se siente colmada y apo-
yada, no ve necesario regresar al pasado para volver a encontrar aque-
llas seguridades que evitaban la soledad, aunque fuera, eso si, al precio
de perder la libertad.

Con este talante humano y religioso, Teresa amplia los horizontes
del humanismo renacentista pues ofrece a la persona la seguridad que
necesita para avanzar sin miedo por el camino de la apropiacién de la
libertad. Por ello, es la mujer que se nos presenta como nuevo y valido
referente social femenino, que urge y acelera el descabalamiento del
engranaje femenino tradicional. Fue consciente de que sélo la plena
libertad aseguraba el crecimiento de la persona, y es por ahi por donde
introduce la crisis en la cultura moderna, que habia renacido de las
cenizas del medievalismo, pero se habia estancado, y se esfuerza y con-
sigue desencarcelarse y derribar los muros sociales que acorralaban a la
mujer.

Despierta espiritus animosos

Fray Luis de Le6n edita La Perfecta Casada en el 1583, en casa de
Juan Fernandez, en Salamanca. Pero fue escrita bastantes anos antes,
incluso antes que Los Nombres de Cristo, posiblemente hacia los anos
1570-72. Por entonces, Teresa ya habia escrito El Camino de Perfeccién,
la segunda redaccién del cual puede situarse entre 1566-67. Hago este
sencillo discurso porque me llama la atencién la coincidencia que se
observa en el contenido transmitido por los dos autores. Reconoce fray
Luis que cuanto a la naturaleza la mujer es mds flaca, lo habiamos ya
anotado, tanto en el dnimo y en su virtud es mayor y mds aventajada.
Una buena mujer no es una mujer, sino un montén de riquezas. Como la
piedra preciosa que en si es poca cosa, pero por la grandeza de su virtud
secreta cobra gran precio'’.

Nos recuerdan estas palabras de Fray Luis las que san Pablo dirige por

123 Ledn, Luis de, o. c,, pags. 221-22,
62



carta a los fieles de Corinto afirmando que la carne no aprovecha, el espi-
ritu es el que da vida'.

Teresa considera urgente la incorporacién de la mujer a la historia que
en ese momento se vive en Europa. Asi lo refleja aludiendo a estos tiem-
pos en que son menester amigos fuertes de Dios para sustentar los flacos'”.
Los tiempos que Teresa califica de recios, Fray Luis de Le6n los considera
calamitosos. En la dedicatoria que hace de Los Nombres de Cristo a Pedro
Portocarrero, rector de la Universidad de Salamanca, comienza lamen-
tandose de las calamidades de nuestros tiempos, que, como sabemos, son
muchas y muy graves. Por eso, el sentimiento de Teresa de que no es razén
desechar dnimos virtuosos y fuertes, aunque sean de mujeres'®, nos puede
servir, en los umbrales del tercer milenio, para encabezar un manifiesto
exigiendo una presencia mds representativa de la mujer.

Quiero interpretar la particula concesiva aunque del texto citado en
clave de dignidad, pues Teresa suplica dos cosas, que se sumen todas las
posibilidades de la cristiandad para hacer frente con garantia de éxito al
avance de los luteranos, y que entre los sumandos se considere el dnimo
de las mujeres, que es virtuoso y fuerte. Ese aunque sean de mujeres, no
es un todo vale, despectivo y humillante. Lo que Teresa transmite con el
aunque es una denuncia, pues se estaba ignorando y desechando tanta
riqueza de animo, de valor y de virtud femenina. Es éste un recordatorio
escalofriante. El evangelista Marcos, y Teresa apoya su tesis ahf, nos pre-
senta varias mujeres que acompanaron a Jests desde el comienzo de su
vida pablica y permanecieron fieles hasta el fin, incluso cuando huyeron
los mismos discipulos. Su actitud fue seguir y servir, que son términos teo-
légicos para referirse al discipulado. De este modo, Marcos presenta como
discipulas de Jestis a Maria Magdalena, a Maria, la madre de Santiago y
Juan, y a Salomé. A Maria Magdalena la envia a sus discipulos. A la Sama-
ritana se le revela como el Mesias y a Marta como la resurreccién, la vida y
el Hijo de Dios vivo'”.

La historia nos evidencia que las mujeres se hicieron presentes en
situaciones politicas, sociales y religiosas de especial dificultad. Nos que-
dan, como simbolo o historia, Rut, Catalina de Siena, Juana de Arco, Tere-
sa de Calcuta. Teresa de Jests, aun admitiendo que algunas mujeres han
sido victimas de enganos y se han desviado de la doctrina ortodoxa de la

124 San Pablo, 1Cor., 3, 1.

125 Teresa de Jesus, Vida, 15, 5.

126 |bidem, 4, 1.

127 Ana M2 Teresa, Teologia de la mujer en la teologia de la liberacién, en Mysterium Libe-
rationis, vol. |, pag. 297. Editorial Trotta. Madrid. (1990).

63



Iglesia, sin embargo, reconoce que por la mayor parte, las mujeres son
honrosas y temerosas'*.

Es incuestionable el hecho de que Teresa nos proporciona con su tes-
timonio y con sus escritos un gesto histérico de afirmacién femenina.
Cesto que desborda las estrecheces culturales, sociales y religiosas medie-
vales en relacion con la naturaleza, la formacién y las responsabilidades
sociales negadas a la mujer, y amplia los horizontes femeninos renacentis-
tas. Su audacia llega hasta depositar en manos femeninas un proyecto de
recuperacion, enriquecimiento y evolucién de la persona, de lo humano,
de la subjetividad y de la interioridad, con dos niveles distintos de exi-
gencia, el de la renovacién espiritual para sus monasterios renovados y el
de la ética civil, que es la garante de una convivencia digna pues recono-
ce la igualdad en los derechos primarios de la persona.

Para confirmar esta apologfa de la mujer con autoridades que mere-
cieran mds credibilidad que la suya, Teresa acude al testimonio de Pedro
de Alcantara, a quien oy6 que hay muchas mds mujeres que hombres a
quien el Sefior hace estas mercedes y que aprovechan mds en este camino
que los hombres'. Por ello, es menester que no estén los espiritus ame-
drentados porque yendo con limpia conciencia y con obediencia, nunca el
Sefor permite que el demonio tenga tanta mano que nos engarie. Su
experiencia es que el Sefor ensena todas las cosas que hay para repisar el
mundo cuando encuentra dnimo™'. Y es éste el que advierte en la mayo-
rfa de las mujeres que conoce dentro y fuera de sus monasterios. Fray Luis
de Leén reconoce, por fin, que cuanto en la naturaleza la mujer es mds
flaca, tanto en el dnimo y en su virtud es mayor y mds aventajada. Una
buena mujer no es una mujer, sino un montén de riquezas. Como la pie-
dra preciosa que en si es poca cosa, pero por la grandeza de su virtud
secreta cobra gran precio.

El feminismo teresiano estd lejos de los planteamientos feministas
actuales porque, directamente, no reivindica ningdn tipo de igualdades
con el varén, sin embargo afirma con toda rotundez el valor del ser de la
mujer y la verdad radical que la constituye y la define. El hallazgo expe-
riencial del ser-mujer, en nada distinto al de ser-varén, excepto en el dina-
mismo derivado de la estructura psicolégica, lleva a Teresa a exigir la nece-
sidad de la presencia histérica en una futura deseable sociedad.

128 Teresa de Jesds, Visita de Descalzas, 49.
129 |bid., Vida, 40, 8.

130 |bid., Fundaciones, 4, 2.

131 |bid., Vida, 27, 16.

64



Teresa no reivindica lo que da por supuesto, el derecho de la mujer
a estar presente en el renacimiento de una nueva sociedad, sino que
exige, y con qué energfa, la urgencia de su presencia social. No teoriza
alegremente sobre la presunta diferencia entre las naturalezas del varén
y de la mujer. Lo que pretende ardientemente es responder realmente
a las necesidades histéricas, urgidas en el terreno concreto de la ruptu-
ra de la cristiandad europea. Para nosotros, el lugar que ocupa Teresa en
su mundo sociocultural se evidencia en el disefio y en el perfil de mujer
que nos lego.

65



i == FULLTIR T 1 LA L ma—a LI et Rt b bl e G o

¥ '|. 'l|.|.|1 1."“'”" ]fu\.-! b - | W LF 8- —=f (U C [ 2k
i rj'l]l A X e Tl . o QA N

. i " e 1 fir s

||I‘ ot £, || o { 5 i rl o '..|

| |H:'|| || '.l 'y , .
g r" J,I Ifsﬁmi'mﬂl%mmﬁwtﬁ-ﬁmmmjbﬂm
L " ik l'ﬂinmuﬁ an sk otesnBns ey i

= mrmyr}im ‘-“ls-“o ahmﬁmm
ﬂ;ﬂgﬁnme’f_ﬂ)m aghrhf;,! m&m -:‘ T .
m#wgqm e R il e i gl
m -*.mwﬂﬂ)dhmﬂun&:qmdhﬁﬁih' W 2l D
'..‘J |.|l-¢| el |'\u T Rl b 4.. 'L'] IIM'»]IH\.‘ " I

ol . 11 o s kM)
I"\I'H‘thf S H_I ]'|UI‘ i Hurlll w,ﬂk‘-"!ﬂﬂf" '
M?uw‘m(r i e i .-J'.'rm.-zu;ﬁ . ¥
! 'M‘V-.tﬂ i ot AR l,al‘ --r f,;-llm&nrﬂ
*"’Ll it Wm ‘i-lll' “"1! ] -rlr"'fr‘ i"i'iﬂn e

dUk 15, l i '.-‘

]1, i <‘|L|u > T' | “]l |.,u,, "Il‘"ﬁ L
SR Lt i a,.\,'F?u rlh
ﬁd"l"l Pﬂ'"\.ﬁ] il |l',4f|r 1\1." 1 .l
_ - Imi. FLL\\'H” "' 1l 11"* LT 4
' amw*lgmu (3 STl e a 'U. A anLa,!‘a?ﬁ'.\v:.{
uﬂifﬂ.‘j'pr £ ‘?}H !; i'l—“ l;, i Lurn val'ﬂEﬁ
Sl Bo s ol (V}f. g fed *miqw»h&rmﬁ__ fﬂ":}h E'
| -ffnim' ‘&fm&}“’{ =t “‘*Wwwﬂﬂw |

Hm,,q,,_,fm-.sw Ry °lﬂh&mﬂﬁlwr .-.?ﬁayrm& ;5'
R \*f"i i ot S bl THgi d!ﬁflﬂlf»f_ O
bafensat L. <

- Al ]

5y wnﬁw
ﬂ&lﬁnﬂr‘i tﬂﬁa‘

?-.p; jl' oLt A el
e '.-Qﬂt-i i\wr yobe B ik e '."Jl ;
: v ’i 4 '! Y j'll#l 3 H"II In*’.r ;#l‘) '-lé

l-i'l
Jl’l“fﬁ'ﬁ 59 “'“I'M |F":'3|“l‘1I 1"" hj 'b!al'lﬁ
' "Iffmp,'J,ruI"-l'jﬁ‘ rr,'» # allllrl{n[ fixa Ju,m

-F:- -
m;r JjJI Jl‘;I ” mlla{ﬁ’j'ﬂw\rg"lm‘
|7’4‘i |11r ||ifl u-TWi-#-fF' o A_‘ il
Wity ol v il 1

Pkl

-

_Ls.f..-;' |

Aion B =l i o . U L g 5k
I : " ”u_ I g - .. ; - | :_I: :-.I_ '=_ = % _I'HHEI II
Pl ";I ek s A1 f'n;['l““:.'!r (5
’ L= el 1 Lty Tel
7, ¢ ol 'i", Aa I1'\-'_‘="'I',-;'I' Iy 1
! =) |:-D'»‘4I|I. 1:'. -":jl :_I;j'=_. -, ,J :" " ’:’E‘ ?'
i A

«

L

) raE St BRI e
i it M jul:k'f'ﬂ--.
e S i S T i



Dos claves para entender la educacién
en Teresa de Jesus






El objetivo que nos proponemos alcanzar en esta segunda parte
es el de aproximarnos a la antropologia y a la pedagogia teresianas,
pues ellas son las que fundamentan y explican el hecho educativo de Teresa.
Si ahondamos en el pensamiento que sustancia los escritos de Teresa
y en el espiritu que impregna su obra reformadora,
comprobaremos que aparece con destacado relieve
su sincera preocupacion por el hombre,
que cobra un valor absoluto, relativizado sélo por su referencia a Dios,
el absoluto por definicién.

Informados sobre el proyecto antropoldgico de Teresa de Jests,
que es el que determina su proyecto educativo,
investigaremos después los factores
sobre los que sustenta su practica educativa.

69



I.hl I'-I J“IMIII’ LML DL

.'J“nu.- I||"rI||l| :-ll il
b . | '|"
il ||. "\\ 1 '

! ?ll:'rl- _l' .,
v, &

+rf|h‘ T:\
Al "| j

B £ sy 4 L ol ol T e T MRS T i '
R e s e

A W
I ||'f||I '!J :' i
o , d .|;||| *

Db.‘i nnlJI‘IL-l 4
mw.. ‘

_|.'I|

"ll'-
,ﬁ frand
—ﬁmﬂml :‘ '1 =. :‘ i
s *'il,'f'l .\Jll
". "h .

LR _]_ITilr
-.1‘[" iy |I

r =
= W .i A 3 i
ISR T l ‘|| ST

i " ]'w r”.m”"_ . ) o
-‘ l|= l-q-l* L} .l‘-|1 Pr II
_I||'h_'§E —Ii' —|||n,—l - ||'|'|‘-'|_E: o
o

S i S 1 .'-.

mi e A ANALE

=il |_|f!-,_'|'|l||_','.‘, 'J .II
*ﬂ_‘k'}l‘ll’i* K '(”‘ "c-I l- (i
PR S b A .'u_u‘”,’” ,:“'H



LA CLAVE ANTROPOLOGICA

Teresa se opone a la devaluacién histérica de la persona, que tampo-
co ahora encuentra donde apoyarse para creer en si"*?, desoyendo el con-
sejo agustiniano de ne te quaesiveris extra, no te busque fuera de ti mismo.
Y si el dnico metro capaz de medir exactamente una época es ver hasta qué
punto posibilité la plenitud de la existencia humana y le dio auténtico sen-
tido', la estructura de la vida en nuestra época impide superlativamente
que el hombre pueda vivir como persona'.

Si somos sinceros, reconoceremos que hoy la persona estd sometida
a una existencia impersonal, expresada en ese humillante es que lo hace
asi todo el mundo, y se ve obligada a recurrir al colectivo profesional si
quiere encontrar el apoyo legal o laboral y la seguridad personal que nece-
sita. El hombre se encuentra socialmente sumido en una irrelevancia pre-
ocupante. Y aunque cuenta en su haber con ciertas liberaciones laborales,
sin embargo, no siempre éstas le han servido para conseguir la verdadera
libertad interior. Un hambriento no por haber saciado su hambre ha con-
seguido ser un hombre libre.

Desarrollaremos el contenido conceptual de la clave antropoldgica en
tres bloques de reflexion, la idea que tiene Teresa sobre el hombre, el para-
digma de libertad que propone y la apropiacién personal de la libertad.
Confiamos en que el hombre pintado en los deseos de Teresa nos trans-
mita un mensaje humanizador y esperanzador.

132 Gémez Caffarena, )., Un humanismo del siglo XX. Introduccion. pag. 15. Ed. Cincel.
Madrid. (1985)

133 Guardini, Romano, o. c., pag. 50.

134 O. y Gasset, ], La rebelién de las masas, o. c., T. IV, pdg. 164.

71



EE ALY
|

—rﬁ’

g 'rﬂeﬁ mn-..}m.,»wwaumsa
e e mewhtm Qi
et ahci s it sy oY sl ol
st Wmmknqjm,ﬁmﬁ. A _1 T Al ‘.
osass Wu"w'sl*wmémﬁwm a4 Mty e
4 s 7 hlVaB:r'i-QEhh u\gﬂ;mw h* 3“..

Ead ‘

i ki sy oo s pogns

TSI . ki & ik
i m!ﬂiﬂlmmq]ﬂl VH(HW'L@W”{'
gl il '““%-5# i
s i iyt ek
s & ekl -s#*m;r”éfiﬁ
sk 4gilia Yoo o
"I' J.bll"' L i NPT
' _'5 ﬁﬂlﬂ"fdfnll .'::'hnﬂ.o-' Wi
.ﬁ:‘ TELRIIS, STy
gmpwr mea.?m

i - L

'.'=I J 1 '.IE'.lrI—"

i1 ) 'I'—".’ |m||||.|.|.

: ,: ‘*‘"IL fl —_.; ., .Il:. S
g 'L ”'”I 1"3- E“‘ *

. T IJll | l'{ |' r“J”_l .-.I onll

'ﬁ WI_ “ :'|

1]

' I'A Il_d |||!Fu

I

.—l

Al ||"'||

IJI




3. IDEA QUE TIENE TERESA DE JESUS SOBRE EL HOMBRE

Después de que hayamos constatado el valor real prioritario que Tere-
sa concede a la persona, nuestro propésito es el de acercarnos a la antro-
pologia de Teresa desde la perspectiva biosiquica, que nos facilitara el
conocimiento de la topografia humana de cuerpo-alma, desde la pers-
pectiva teoldgica, que nos informard del hombre interiormente habitado,
y desde la perspectiva social, que nos presentara la comunidad como rea-
lidad que plenifica la dimensién individual de la persona.

Valor prioritario que Teresa concede a la persona

Esperamos que pueda afirmarse con fundamento suficiente que la
persona libre o la libertad de la persona centra el humanismo de Teresa.
Esta es la razon por la que me ha parecido oportuno, desde el rigor meto-
dolégico, procurar una primera aproximacién a su antropologia a través
de la obra escrita, donde encontraremos informacién abundante sobre el
valor real que otorga a la persona.

José Ortega y Gasset rayo los limites de la admirable obviedad y de la
genial sabiduria' cuando afirmé que el hombre es el problema mas
humano de todos. Y que si Dios se hizo hombre, hombre es lo mds que se
puede ser en la tierra'. Y es que si Dios lo cre6 a su imagen y semejanza,
como se nos narra en el libro biblico del Génesis, tenemos que compartir
con Pascal la sorpresa de que I'homme dépasse infiniment I’'homme, que
el hombre se supera a si mismo, porque su consistencia tltima se encuen-
tra en ser llamado por Dios'’. De estas afirmaciones, la conclusiéon mas
l6gica y mas lapidaria es la de que no extrana que sea el hombre la tnica
criatura que Dios ha querido por si misma'®.

Retornando al personaje de Teresa, no sélo acepta las maravillas que
sobre el hombre ya se habian dicho, sino que nos ofrece su confirma-
cién. Lo que le inquieta es si no seria gran ignorancia que preguntasen a
uno quién es y no se conociese, ni supiese quién fue su padre, ni su
madre, ni de qué tierra. Pues si esto seria gran bestialidad, sin compara-
cién es mayor la que hay en nosotras cuando no procuraoos saber qué

135 |bid., La pedagogia social como programa politico, o. c., T. I, pag. 510. La razén por la
que acudo con frecuencia a este autor no es otra que la de haber presentado en la Uni-
versidad Complutense de Madrid la Memoria de Licenciatura, sobre Los fines de la educa-
cién en los escritos de José Ortega y Gasset.

136 Ibid., pag. 520.

137 Guardini, Romano, o. c., pdg. 157.

138 Concilio Vaticano 11, Gaudium et Spes, n® 24. BAC. Madrid. (1965).

73



cosa somos'*. Agustin de Hipona, como cada hombre en un momento
determinado, se pregunté ardientemente sobre si mismo, y aquella den-
sidad interrogativa la explicita en términos que ain nos conmueven a
quienes hacemos un descanso en ellas, que yo mismo habia sido para mi
mi gran pregunta'®.

Es verdad que Teresa se ahorra estas preguntas profundas porque se
sabe ya y se siente hija de Dios. Y es ahi donde aparece su desconcierto
en relacién con el comportamiento que observa en los demas y que le
mueve a preguntar en Camino équé hijo hay en el mundo que no procure
saber quién es su padre, cuando le tiene bueno y de tal bondad y majes-
tad y senorio? La capacidad intelectual del hombre, es preciso reconocer-
lo, es insuficiente para desvelar el trasfondo de quién somos y admirar
nuestra dignidad.

Repetiremos con insistencia que Teresa no hace filosofia, no se pier-
de en especulaciones, aunque de sus escritos puedan los estudiosos
extraer datos antropolégicos altamente interesantes. Es el caminante que
teje su historia personal al ritmo de su propio paso y se pasma con el
asombro de si misma, pues para ella el hombre es paisaje y mirada. Para
ella, ser persona y vivir como tal, implica que siempre tengamos memoria
que tenemos de Dios el ser, y que nos cri6 de nonada''. El paisaje es Dios
participado en el hombre y la mirada consiste en pasar los ojos de la
memoria por el espectaculo de la antropologia vertical que se hara hori-
zontal en la fraternidad universal'*.

La revelacién anterior es el basamento de la antropologia de Teresa y
la razén por la que concede valor prioritario a la persona, en contraposi-
cién al comportamiento social que critica sin reserva alguna, porque acd
no se hace cuenta de las personas por mucho que merezcan, sino de las
haciendas'*, aunque al encarnarse Dios, la categoria del hombre se eleva
a un precio inconmensurable'*. A tal dignidad de hombre le repugna ser

139 Teresa de Jesus, | M, 1, 2.

140 San Agustin, Factus eram ipse mihi magna quaestio, Confesiones, Ediciones Escuria-len-
ses, L. IV, c. 4, pag. 94. (1987).

141 Teresa de Jesus, Vida, 10, 5.

142 Zubiri, J., recuerda que la metafisica griega tiene una limitacién fundamental y gravisi-
ma: la ausencia completa del concepto y del vocablo mismo de persona. Ha hecho falta el
esfuerzo titdnico de los Capadocios, san Basilio, san Gregorio Nacianceno y san Gregorio de
Nisa para despojar al término hipostasis de su cardcter de puro subiectum y de sustancia, y
para acercarlo al sentido juridico romano de persona, diferenciado de la revelacién a la que
este pensamiento se refiere. El hombre y Dios, pag. 323. Madrid, (1984).

143 Teresa de Jests, Camino, 37, 4.

144 O, y Gasset, J., 0. c., T. |, pag. 520.

74



instrumentalizada en conceptualizaciones metafisicas y en conductas
sociales, pues, como reconoci6 E. Kant, los seres racionales llimanse per-
sonas porque su naturaleza los distingue ya como fines en si mismos, es
decir, como algo que no puede ser usado meramente como medio'”.

Seguro que, al final de esta exposicion, tendremos la certeza de que
Teresa fue una de las mujeres que mds aposté por la dignidad de la per-
sona, conscientes de que todo avance en el reino de los valores es simul-
tdneamente una conquista en el reino de la propia persona'®, y ella defen-
di6 los valores contenidos en los derechos humanos y reivindicé las liber-
tades civiles. En esto concuerda con el pensamiento de Erasmo que se sor-
prende de que te atreves a llamar cristiano, no siendo ni siquiera hom-
bre'”. Hombre pertrechado con el bagaje tan extraordinario de riquezas
con que se le adorné.

Estimacion prdctica de la persona

No siempre la conducta que adoptamos en la practica estd en cohe-
rencia con las ideas que intelectualmente profesamos. Sin ir mas lejos, la
distancia que se advierte entre las declaraciones institucionales sobre los
derechos humanos y la deficiente atencion real que se les presta en ambi-
tos locales e internacionales, es infinita.

Un indicador suficiente de la estima practica que Teresa mostré a la
dignidad de la persona, lo encontramos recordando la situacién social en
que se encontraba entonces la mujer, pues lo que evalda la calidad de un
comportamiento es la fecha y el lugar en que se practica. No significa lo
mismo hablar de racismo o de tolerancia religiosa en Avila, tierra natal de
Teresa, en el discriminatorio siglo XVI, que hacerlo en el pluralismo de los
umbrales del XXI. A este propésito, es facil advertir el talante humano de
las Constituciones del Carmelo renovado y las preocupaciones que se
reflejan en Visita de Descalzas, donde se pide que la mirada de la priora
se oriente hacia la persona en si, al margen de consideraciones econémi-
cas, sociales o culturales.

Para ello, deja escrito que contentas de la persona, si no tiene alguna
limosna que dar a la casa (como dote), no por eso se deje de recibir, como
hasta aqui se hace. Téngase gran aviso de que no vayan por interés, por-
que poco a poco podria entrar la codicia, de manera que miren més a la

145 Kant, E., Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, pag. 44. Editorial Porrda.
México. (1980).

146 Garcfa Rojo, E., La constitucién de la persona en Edith Stein. En Revista de Espirituali-
dad, 200, pag. 340. (1991).

147 Rotterdam, Erasmo de, o. c., pag. 204,

75



hermana que a la bondad y calidad de la persona'*. Advierte que en las
que recibieren, les vaya amonestando el visitador a las monjas que tengan
en mds los talentos de las personas que lo que trajeren'. Y esto con tal
convencimiento, que nunca dejéis de recibir las que vinieren a querer ser
monjas como os contenten sus deseos y talentos, y que no sélo sea por
remediarse la postulante, sino por servir a Dios con mds perfeccién, por-
que no tenga bienes de fortuna, si los tiene de virtudes'”. Conviene adver-
tir que se introduce en el texto un referente nuevo para la admisién de la
postulante, que no sélo sea por remediarse la postulante.

Sabemos que Teresa fue testigo en su propia casa de la lucha mante-
nida por conseguir el certificado del linaje social que no les pertenecia,
por lo que deja claro que siempre he estimado en mds la virtud que el lina-
je''. El texto que ofrezco a continuacién en el que se alude a Marfa de
Jests Pardo y Cifuentes, la su Parda, nacida en Rioseco, rebosa una entra-
nable ternura, pues nos ha contentado. Ella estd fuera de si de contento
después que entré, que nos hace alabar a Dios. Creo que no he de tener
corazén para que sea freila [no coristal], y asi estoy determinada a que la
muestren a leer, y conforme a como le fuere, haremos'”. El mismo talante
refleja la carta dirigida a Maria Bautista, priora del monasterio de Vallado-
lid, en la que con un corazén confiado le pregunta ésabe qué veo? Que
las quiere Dios pobres y honradas, que les dio a Casilda que lo es y vale
mds que todos los dineros'.

Ningtn monasterio de Teresa abundé en riqueza material, mas bien
se paso necesidad, y, a veces, penuria. Entonces aparece ella, la fundado-
ra, participando en los trabajos que les proporcionaban alggin ingreso eco-
némico, pues el hambre que pasan sus monjas la muerde a ella, como se
refleja en la carta a Marfa de san José, priora de Sevilla, en la que sugiere
que busquen dineros prestados para comer. No anden hambrientas, que
me da mucha pena'. Y al P. Cracian, en referencia a los Padres Carmeli-
tas de Alcald, le sugiere que aprovechen de dar mds de comer a esos
padres que suelen'.

No siempre es fécil apostar practicamente por la dignidad real de las

148 Teresa de Jests, Constituciones, 21.

149 1bid., Visita de Descalzas, 44.

150 |bid., Fundaciones, 27, 12.

151 |bid., 15, 15.

152 |bid., Cartas al P. D. Banez, 28-2-1574.

153 |bid., a M? Bautista, finales de septiembre. (1574).
154 |bid., a M® de san José, 28-6-1577.

155 |bid., al P Jerénimo Gracidn, febrero. (1581).

76



personas, aunque es una batalla que ella y sus monjas pretenden y se
esfuerzan por ganar. Como ejemplo, aludo a uno de esos reflejos huma-
nos, que aparecen en cualquier momento y del que, intencionadamente,
deja certificado Teresa en el libro de las Fundaciones. Ocurri6 que tenia
ya licencia para fundar en Toledo, y sin ninguna persona que me ayudase,
no sabia qué hacer ni a quién encomendar que me buscase una casa. Apa-
rece un fraile franciscano, llamado fray Martin de la Cruz, muy santo. Este
enviéme un mancebo que él confesaba, llamado Andrade, nonada rico,
sino harto pobre. Nos mostré su disposicién a que en todo lo que él podia,
que lo harfa por mi, aunque sélo con su persona podia ayudarnos. La reac-
cion de Teresa fue que yo se lo agradeci, y me cay6 harto en gracia, y a mis
compaieras mds, ver el ayuda que el santo, Martin de la Cruz nos enviaba,
porque su traje no era para tratar con descalzas, con ellas. Unos dias des-
pués, apurada Teresa porque seguia sin encontrar casa para la fundacion,
acordéme del mancebo que me habia enviado fray Martin de la Cruz, y
dijelo a mis companeras. Ellas se rieron mucho de mi y dijeron que no
hiciera tal. Yo no las quise ofr, que por ser enviado de aquel siervo de Dios,
confiaba habia de hacer algo y que no habia sido sin misterio™.

Esta instantanea recogida por Teresa es de una significatividad sor-
prendente, pues transmite el episodio para que descubramos el mensaje
que desea comunicarnos, que Dios hace las cosas a su modo, que no
siempre coincide con el nuestro. Todos esperabamos que las carmelitas no
hubieran detenido la mirada en los andrajos de aquel mancebo, sino que
la hubieran introducido en el interior de su persona, y all, en el interior,
admiraran la dignidad de Andrade mas que su tener y su vestido exterior.
Sin embargo, no sucedio asi.

He recordado esta escena no para sombrear la figura de Teresa, sino,
por el contrario, para reconocer el realismo y admirar el esfuerzo educa-
tivo con el que, como hija de su tiempo, se va liberando lentamente de
los reflejos sociales culturales. Esto es lo que enamora en ella, ver cémo,
a fuego lento, se despoja de la sustancia social de su tiempo para llegar a
ser hija de su propia libertad.

Otro modo de valorar Teresa la dignidad de la persona es reivindi-
cando el respeto a sus derechos. Y aunque mas adelante aludiremos a ello,
quiero ahora, de pasada, recordar la exhortacion que escribe en favor de
las atenciones que merecen las jévenes novicias. Recomienda a las supe-
rioras que las novicias no dejen de visitar a los superiores como lo hacen
las profesas, porque si tuvieren algtin descontento se entienda; que no se

156 |bid., Fundaciones, 15, 6-7.
7T



pretende sino que estén muy de su voluntad, y darles lugar para que mani-
fiesten la voluntad, si no la tuvieren de quedar'”. Como advertimos, la
valoracién que Teresa hace de sus comunidades no es la numérica, sino
que dirige la atencién a la libertad con la que han optado a ese estilo de
vida y a la alegria con la que rezan, trabajan y conviven. Se encuentra feliz
entre aquellas jévenes, culturalmente dispares, pero espiritualmente muy
comprometidas. Siente que gusta mds el Rey de estas groserias de un pas-
torcito humilde, que sabe que si mds supiera mds dijera, que de las teolo-
gias muy ordenadas, si no van con tanta humildad'”.

Tiene muy presente que con su mirada, mire que le mira Dios, El nos
redime del anonimato social que tanto puede desvirtuar la verdadera
personalidad. Y de esa mirada aprende Teresa a mirar con profunda
comprensién a los hombres, y toma nota del evangelio que subordina el
sabado al hombre y no al contrario. Esta es la razén por la que anima a
las hermanas carmelitas a que acepten la regla monacal sélo como un
instrumento que las ayuda a su santificacion, evitando que se convierta
en la razén absoluta de su conducta. Cuida muy bien advertir, por ejem-
plo, que esta licencia (la de hablar una hermana con otra) dé la madre
para, cuando para mds avivar el amor que tienen al Esposo, una herma-
na con otra quiere hablar de El, o consolarse, si tiene alguna necesidad o

159

tentacion'”,

Puntos de mira para estudiar el hombre teresiano

El primer punto de mira desde el que pretendemos investigar el hom-
bre teresiano, es decir, la idea que sobre el hombre habia concebido Tere-
sa, es el biopsiquico, que comprende tanto el aspecto somatico, el cuer-
po, el hombre exterior, como el espiritual, el alma, el hombre interior.

A. El cuerpo y el alma

El cuerpo, engaste del alma y cerca del castillo

En los escritos de Teresa encontramos la expresion hombre exterior con
el alcance que ella misma le confiere. Alude al efecto que produce en el alma
la oracién de quietud, que es como un amortecimiento interior y exterior que
no querria el hombre exterior, digo el cuerpo, que alguna simple vendrd que
no sepa qué es interior y exterior'*. Distingue, pues, un hombre exterior y otro
interior. El hombre exterior, sin complicaciones ni matizaciones intelectuales,

157 |bid., Constituciones, 17.
158 |bid., Camino, 37, 4.

159 |bid., Constituciones, 7.
160 |bid., Camino, 53, 3.

78



lo identifica con el cuerpo, lo visible, lo tangible. En general lo que nuestros
sentidos perciben, cuando contemplan el esquema somético del hombre.

Se trata, por ello, de una realidad biolégica, anatémica y fisiolégica,
tan innegable que le lleva a escribir que nosotras no somos dngeles, sino
que tenemos cuerpo™. Y ante esta sorprendente obviedad, cabe pregun-
tarse por la razén, aparentemente innecesaria, que le ha movido a pro-
nunciarse sobre hecho tan evidente.

No olvidemos que Teresa, cuando escribi6 sobre la evidencia del
cuerpo, contaba ya con la extraordinaria experiencia que éste le habia
proporcionado. Compleja experiencia, con vertiente dolorosa y gozosa,
que nos disponemos a desgranar por el interés que ofrece a los modernos
antrop6logos y a quienes profesan la psicologia religiosa.

Una descripcion del cuerpo la encontramos ya en Las Moradas donde
se apena porque todo nuestro interés lo ponemos en cuidar la groseria del
engaste o la cerca de este castillo, que son estos cuerpos'. Expresion
metaférica para describir el modo de percibir el cuerpo, muy repleta de
contenido experiencial, que encierra, al mismo tiempo, una estimacion
valorativa. Le hace al caso a Teresa para su propésito, que es, como se
deduce del contexto lingtiistico, hacer una valoracién del cuerpo en con-
traste con el alma. Esta es una perla de incalculable valor, mientras que el
cuerpo se limita a ser su engaste. Mientras que el alma es el castillo donde
mora el Rey, el cuerpo es la cerca, la valla que lo delimita y protege.

En la descripcion de Las Moradas, la entidad del cuerpo se reduce,
pues, a ser engaste y cerca. Descripcién que no carece, sin embargo, de
estimable valor y sentido. Porque, écémo lucirian su belleza las perlas si
no las engarzaramos? Y el castillo sin cerca es, funcionalmente, menos cas-
tillo, pues se le dificultarfa la consecucién de su objetivo primero, que es
la defensa. Forzando la comparacién, aplicarfamos a estas metéforas de
engaste y de cerca la bella sugerencia orteguiana, que la fisiologia del
antropoide es sélo un pretexto para que exista el hombre, como la rama
nudosa del drbol es sélo un pretexto para que, apoyado en ella, dé el pdja-
ro su canto'. El cuerpo humano, en su condicién de engaste y de cerca
para el alma-castillo, es como un humilde, pero necesario, pretexto para
que el hombre alcance la plenitud de su ser.

Basidndonos en esta perspectiva que revela exclusivamente la cara
exterior del cuerpo, y que, en parte, traduce el contenido del antropos

161 Ibid., Vida, 22, 10.
162 |bid., I M, 1, 2.
163 J. Q. y Gasset, La pedagogia social como programa politico, o. c., T. 12, pag. 510.

79



orteguiano, es por lo que hablamos de extracuerpo. Nos queda, sin
embargo, algo fundamental por anadir, y es que el extracuerpo, constitu-
tiva y funcionalmente considerado, va mas alld y rebasa con mucho el ele-
mental cardcter de engaste y de cerca, pues el extracuerpo es también
constitutivo de la persona, como tendremos ocasién de exponer cuando
escribamos del intracuerpo.

El cuerpo, cércel del espiritu

Continta Teresa ampliando su percepcién del cuerpo. Y a la de engas-
te y cerca, anade la de cdrcel, término que nos llega a todos cargado de
multiples connotaciones. Y no se trata ya de una bella metéfora, sino de
una realidad somdtica, captada por la experiencia que precisa detenidas
matizaciones para evitar que se malinterprete su pensamiento.

Son muy frecuentes en Teresa expresiones que aluden al cuerpo en cali-
dad de cdrcel™. Pero no nos interesa tanto el significante cuanto el significa-
do. Nos importa desentranar el alcance conceptual que entrafa el término
cércel en su antropologia. Y esto debemos deducirlo nosotros mismos acu-
diendo a expresiones como paréceme que me tiene atada este cuerpo, por
no ser para servir a Dios en nada'®; el alma se ve atada para no gozar como
querria de Dios'. El cuerpo es un mal huésped'”, y es ldstima que estos cuer-
pos no nos lo dejen gozar'®. Y parécele el cuerpo como una gran pared que
la estorba para que no goce su alma de lo que entiende entonces'”.

Espero que con la lectura de estos textos, faciles de interpretar, nos
hagamos con el verdadero significado del término cuerpo en su antropo-
logia. Personalmente, he llegado a las siguientes conclusiones:

- Que el lenguaje antropolégico teresiano se nos presenta con una
evidente hipoteca verbal platénica, neoplaténica, como refleja el
uso frecuente de los términos aludidos de cdrcel, encarcelar, atar el
alma al cuerpo, salir del cuerpo.

— Que la connotaci6n teresiana de este |éxico es, como permite deducir
el contexto lingtifstico, la de retrasar y estorbar temporalmente la plena

164 F| alma encarceladita, Vida, 11, 15. ¢Qué hard un alma metida en esta cdrcel? Excla-
maciones, 15. Y deséale gozar y no ve cémo, puesta la voluntad en cdrcel tan penosa como
esta mortalidad, Exclamaciones, 1. Y desatado de esta cdrcel el deseo de ver a Dios, Cami-
no, 32, 3. fatigada de verse sujeta a tantos inconvenientes como trae en estar en la cércel
de este cuerpo, Camino, 57, 2.

165 Teresa de Jests, C. C., 1, 6.

166 |bidem, 54, 15.

167 |bid., Vida, 11, 15.

168 |bid., C.C., 43.

169 |bidem, 54, 15.

80



unién del alma con Dios. Esta experiencia la encontramos reflejada
también en J. L. Vives, aunque en otro orden de realidades, pero que
nos presta luz por su analogfa, cuando escribe que la agudeza del inge-
nio se embota con la grosura corporal y la excesiva pesadumbre del
cuerpo agobia al alma'™. Y Juan de la Cruz, universitario salmantino,
acusa el mismo sentimiento que Teresa con la precisién teoldgica y la
belleza lingiistica que le son caracteristicas, porque el alma, después
del primer pecado original, verdaderamente estd como cautiva en este
cuerpo mortal, sujeta a las pasiones y apetitos naturales'.

— Que Teresa admite como axioma la unidad psicofisica de la persona,
rechazando el craso dualismo platénico y neoplaténico. Es decir,
seg(in su antropologia, el alma habita el cuerpo no coyunturalmente,
por una penalizaci6n justa, sino porque el cuerpo es un constitutivo
de la persona, deseado por el Creador. Erasmo de Rotterdam escribe
con admirable clarividencia que a estas dos naturalezas (alma y cuer-
po), tan diferentes entre si, las unio el Artista supremo en feliz armo-
nia. Fue la serpiente, enemiga de la paz, la que las dividi6'”.

— Que para Teresa, la persona humana es un todo, manantial de donde
procede el pensamiento y el amor. Es toda la persona la que siente,
sufre y goza. A veces me quejo a Nuestro Sefior de lo mucho que parti-
cipa la pobre alma de la enfermedad, que no parece sino que ha de
guardar sus leyes'. Por supuesto, el alma no se rige por las mismas leyes
que el cuerpo, ni éste por las del alma, pero el uno y la otra, supuesta
la unién psicofisica, se comportan como mutuas cajas de resonancia.

Para diagnosticar la situacion animica de alguien, reconoce, con fre-

cuencia, que lo que ocurre viene de indisposicién corporal, que somos
tan miserables, que participa esta encarceladita de esta pobre alma de las
miserias del cuerpo'™. Esta mutua resonancia de alma y cuerpo, nos con-
firma la estrecha unidad que existe entre ellos y el grado sorprendente
de integracion a la que puede llegarse. Teresa habla de redundancia, al
constatar que esforzado el cuerpo con el esfuerzo que tiene el alma
bebiendo del vino de esta bodega, adonde la ha traido su Esposo, redun-
da en el flaco cuerpo, como acd el manjar que se pone en el estémago
da fuerza a la cabeza y a todo éI'”. En todas estas maneras que de esta

170 Vives, J. L., Introduccién a la Sabiduria, o. c., T. |, pag. 1205. Ed. Aguilar. Madrid.
(1947).

171 Juan de la Cruz, 1 S, 15, 1.

172 Rotterdam, E. de, o. c., pag. 91.

173 Teresa de Jests, Fundaciones, 29,2.

174 |bid., Vida, 11,15.

175 |bid., VI M, 4, 11.

81



postrera agua de fuente he dicho, es tan grande la gloria y descanso del
alma, que muy conocidamente aquel gozo y deleite participa de él el
cuerpo, y esto muy conocidamente'”, aunque otras veces todo se quita
de presto y se enfrian las manos y el cuerpo de manera que no parece
tiene alma'”.

— Que el yo personal resultante distingue de cual de los componentes
le llega la informacién, pues refiere que aunque las sufri yo las curas
tan recias, no las pudo sufrir mi sujeto'. Teresa se identifica con su
yo, que acusa las dolencias corporales, lo que confirma que Teresa
fue una mujer que estuvo siempre muy enferma, pero que no fue
una enferma, pues el yo se sobrepuso al cuerpo enfermizo.

— Que Teresa proporciona a los antropélogos abundante material concep-
tual para que continden profundizando en el estudio de la realidad que
surge de la unién psicofisica’™. Describe, por ejemplo, que de aquellos
pechos divinos, adonde parece estd Dios siempre sustentando el alma,
salen unos rayos de leche que toda la gente del castillo conforta, que
parece quiere el Sefior que gocen de alguna manera de lo mucho que
goza el alma, y que de aquel rio caudaloso, adonde se consumi esta fon-
tecita pequena, salga algunas veces algtin golpe de aquel agua para sus-
tentar los que en lo corporal han de servir a estos dos desposados'™.

Filosofos y psicologos personalistas ponen lo mejor de si mismos al ser-

vicio de la investigacién para descubrir técnicas que faciliten la integraciéon
alma-cuerpo, la introspeccién, el amor, la creatividad, el humor; la tragedia y
el juego™'. Teresa describe las vivencias que le han llegado por otro camino,
y testifica que he conocido algunas almas que han vivido muchos afos en
concierto de alma y cuerpo'”. De ella misma puede afirmar que en llegdn-
dome a comulgar queda el alma y el cuerpo tan quieto; como verd quien lo
hubiere probado, todo el hombre exterior goza de este gusto y suavidad'.

Resumiendo, Teresa nos ha transmitido su doble experiencia del cuer-

po. Lo comenz6 mostrando como engaste, cerca y cdrcel para terminar

176 |bid., Vida, 17, 8.

177 |bid., VIM, 4, 13.

178 |bid., Vida, 4, 6.

179 Para una informacién mas completa sobre la unidad psicofisica de la persona humana
en los escritos teresianos, puede consultarse el articulo de Francisco Gonzélez F. Cordero
La Teologia espiritual de Santa Teresa de Jests reaccién contra el Dualismo Neoplaténico.
En Revista Espariola de Teologia, vol. XXX, (1970).

180 Teresa de Jesds, VII M, 2, 7.

181 Maslow, A., El hombre autorrealizado, pag. 39. Editorial Kairés. Barcelona. (1982).

182 Teresa de Jes(s, Il M, 2, 1.

183 |bid., IV M, 2, 4.

82



describiéndolo modernamente'® como un companero de viaje con el que
comparte los gozos y las penas. El cuerpo es la caja de resonancia que
acusa la presencia de Dios y que se hace eco de las cosas de mucho secre-
to que alli pasan entre Dios y el alma'®.

Nosotros, pues, aceptamos que la conclusién mds importante es que
las descripciones que nos da Teresa de la oracién interior y su desarrollo
hasta hacerse oracién de quietud, son el reflejo de la evolucién interior
hacia la unidad, tan dificil de lograr, de psique y cuerpo'™. Nos ha dejado
un bello canto a la unidad psicofisica de la persona, poetizado en el des-
posorio de alma-cuerpo.

El alma carnal: los sentidos internos

El cuerpo dispone de la cara que mira hacia dentro, fronteriza con el
espiritu y matrimoniada con él. Es la zona denominada el intracuerpo de
la persona. Allf nada es ya puro cuerpo ni tampoco puro espiritu. El cuer-
po se acepta como el cuerpo del alma, y el alma es el alma del cuerpo. De
este modo, el cuerpo, segin el pensamiento del eminente te6logo Karl
Rahner, no se limita a ser un instrumento del espiritu, sino la modalidad
que éste toma en el mundo.

Al amparo de estas ideas, la vertiente somadtica de la persona sélo es
evaluable en su justa objetividad desde la ladera del espiritu. Y esto obli-
ga a acunar términos y expresiones mas ajustadas a la realidad, como el
neologismo corpospiritual. Y esta realidad nos permite aseverar con justa
l6gica que la biologia toma rango de biografia en el hombre.

Nos movemos dentro de la sensibilidad teresiana, que nos da pie para
reflexionar como lo hacemos, sin atribuirnos originalidad ninguna. Porque
es Teresa quien alude al alma corporal cuando se refiere a las personas
que se muestran disponibles para que el Seior aparte en ellos todo lo que
es corporeo en el alma y la deje en puro espiritu'. Y Ortega y Gasset, que
conoci6 los escritos de Teresa, escribe que en ella (en el alma), se funden

184 Deseo citar un texto sobre el particular que, sin la menor duda, hubiera firmado Tere-
sa de Jests: L "homme est tout entier soi. La compréhension du corps ne livre pas un objet
sans intérieur, un organisme qui serait homogéne au corps de |“animal et ne s “en distin-
guerait que par une plus grande complexité; elle retrouve dans la gesticulation et jusque
dans les formes la présence insaisissable et pourtant évidente de | esprit; et inversement la
réflexion, qui reprend |"homme par |”intérieur, rejoint de proche en proche cette mysté-
rieuse transmutation par laquelle incessamment [ “esprit se fait chair et se rend visible parmi
les choses. En Y. Jolif, Comprendre [ "homme, pag. 159. Ed. du Cerf. Paris. (1967).

185 Teresa de Jesds, | M, 1,3.

186 Afra Sinnige-Breed, Evolucion normal y unitaria del «yo» teresiano. En Revista de Espiri-
tualidad, abril-diciembre, 87-89, pdg. 250. (1963).

187 Teresa de Jestis, VIIM, 2, 7.

83



radicalmente lo somdtico y lo psiquico, lo corporal y lo espiritual. Cierta-
mente que apenas sabemos qué es el alma corporal'. Teresa ignora qué
es el alma corporal, pero percibe su intracuerpo, esa zona tecténica de la
persona en la que el alma se contagia del cuerpo, de cuyo lastre tiene que
ser purificada si desea ser duena de si misma y sefiora de su entorno, y en
la que el cuerpo se hace participe de la espiritualidad del alma. Pocos son
los antropdlogos que consiguen conceptualizar que hay una parte de
nuestra persona que se halla como infusa, enraizada en el cuerpo y viene
a ser como un alma corporal'. Teresa lo logra certificando su experiencia.

Ortega y Gasset se detiene mas en la reflexién sobre el alma enraiza-
da en el cuerpo mientras que Teresa hace hincapié en lo corpéreo en el
alma. Se trata de perspectivas y objetivos diferentes. A él le importa hacer
claridad en la naturaleza del intracuerpo, mientras que a Teresa le preo-
cupa la purificacién del alma como medio de unirse con Dios. Esta alma
corporal, carnal, este intracuerpo, lo tenemos tan ahi, que ya se habla y se
le aplica la farmacopsiquiatria, que es uno de los campos mds prometedo-
res de la medicina actual. El hombre puede tratar bien a su cuerpo de
manera no material sino animica, y puede tratar bien a su espiritu de mane-
ra corporal, por ejemplo, con el descanso, puesto que en el hombre no hay
nada sélo corpdreo o sélo espiritual; todo es a la vez corpospiritual™.

No todas las funciones que realiza el hombre tienen, pues, igual
rango. No florecen en el mismo humus el acto de comer, el de pensar o
el de amar, pues hay funciones vitales que lo son en sentido mds preca-
rio'”'. La raz6n de esta precariedad la hallamos en la categorfa de la poten-
cia que las genera, segtin radique en el intracuerpo o en zonas de mayor
predominio del espiritu.

Hemos indicado ya que Teresa adolece de formacién intelectual uni-
versitaria, y que es su experiencia la que le permite conceptualizar y emi-
tir juicios sobre cémo son o suceden las cosas. Por ejemplo, nos comenta
que las mujeres no sabemos entender las diferencias de potencias e imagi-
nacién y otras mil cosas que hay interiores, y vine a entender por expe-
riencia que el pensamiento o imaginacién no es el entendimiento y pre-
guntélo (a Juan de la Cruz, buen escoldstico), y dijome que era asi". Lo
que Teresa sospecha es que las fantasfas, las imdgenes imaginarias que ve

188 O, y Gasset, )., Vitalidad, alma y espiritu, 0. c., T. Il, 456 y 462.

189 |bidem, pag. 453.

190 Gonzdlez Faus, ). Y., De la tristeza de ser hombre a la libertad de hijos. En Cristianisme
i Justicia, febrero. Barcelona. (1995).

191 O, y Gasset, J., Biologia y Pedagogia, o. c., T. Il, pag. 277.

192 Teresa de Jesus, IV M, 1 8.

84



con independencia de un estimulo simultdneo, no pueden ser hechura del
entendimiento, sino del pensamiento o imaginacion, a la que califica de /a
loca de la casa, aludiendo a las resistencias que ofrece para su sosiego. La
imaginacion, en su funcién de sentido interno, puede formar especies sen-
sibles, en lenguaje escoldstico, y éstas son las imaginaciones que producen
en nosotros los objetos mediante la sensacién y la percepcion.

Para Teresa, los sentidos son, metaféricamente, la gente que vive en los
aposentos del castillo™, y son vasallos del alma, a los que el alma envia recau-
dos desde el centro interior. Son también las ventanas por las que el alma se
comunica con el exterior, sentidos externos, o de los que se vale para formar
sus fantasfas, los sentidos internos, de los que la imaginacién es el mds cua-
lificado. Los sentidos, internos o externos, y todo lo corporal, expresién tota-
lizadora que usa en el capitulo cuarto de las séptimas moradas, son una parte
del admirable intracuerpo y una zona muy especifica de la persona, situada
entre lo puramente bioldgico y lo especificamente espiritual.

Las pasiones

Lo corpéreo en el alma, en expresion teresiana, o el alma corporal
orteguiana, el intracuerpo, no se agota en los sentidos ni se reduce a ellos,
sean éstos los internos o los externos. También pertenecen al alma corpo-
ral los instintos de defensa, o el placer'. Es, pues, toda la variopinta fauna
humana que nosotros englobamos en el término pasién la que se incardi-
na en lo corpéreo del alma.

Teresa emplea la palabra pasion, referida al conjunto de fuerzas y a los
movimientos desestabilizadores de la paz del alma'”. Porque, aunque
ocasionalmente se consiga pacificarlos, no se entienda que las potencias y
sentidos y pasiones estdn siempre en esta paz; el alma, si; mas en estotras
moradas no deja de haber tiempos de guerra y de trabajos'*. Guerra y tra-
bajos que promueve la irracional natura naturans.

La expresion lo corpéreo en el alma, es una intuicién muy valida para
la psicologia antropoldgica, que alude y remite a un referente biopsiquico

193 |bid., IV M, 2, 4.

194 ), O. y Gasset, Vitalidad, alma, espiritu, pag. 453.

195 Teresa de Jests estd muy lejos de usar el término pasién elaborado desde la ética, la
psicologia o la moral, como se entreveia ya en el De anima de Luis Vives, cuyo pensa-
miento supone un avance sobre el escoldstico tomista. Para L. Vives, las pasiones son actos
de las facultades otorgadas a nuestra alma por la Naturaleza para seguir el bien y evitarnos
el mal; o. c., pdg. 16. Ortega y Gasset escribi6 que L. Vives esboza la primera teorfa moder-
na de las pasiones. Ver o. c., T. IX, pag. 536. Teresa, sin embargo, identifica la pasi6n y el
vicio, mas o menos. Para ella, la pasién supone una perturbacién o un afecto desordena-
do en el alma.

196 Teresa de Jesus, VII M, 2, 13.

85



de nuestra persona atin no bien conocido, pero que nos confirma que es
falso e inaceptable pretender seccionar el todo humano en alma y cuerpo.
No porque no sean distintos, el alma y el cuerpo, que si lo son, sino por-
que no hay modo de determinar dénde nuestro cuerpo termina y doénde
comienza nuestra alma. Sus fronteras son indiscernibles como lo es el limi-
te del rojo y del amarillo en la serie del espectro: el uno termina dentro del
otro'”.

Tendriamos, pues, que decir que las pasiones son la gente del castillo,
que se ubica en la franja mas corpérea del alma, donde la biologfa alcan-
za mas entidad y resuena con mas volumen. Radican en ese fondo oscu-
ro y magnifico, el cual, a su vez, se confunde con el cuerpo, de donde
asciende lo mds noble y altanero de nuestra persona', que es el puro espi-
ritu teresiano, el castillo todo de un diamante y muy claro cristal, segin el
modo de describir el alma en las primeras moradas.

Advertimos que ese fondo oscuro y magnifico de la antropologia orte-
guiana, se superpone al de las primeras piezas de las bajas, de las moradas
teresianas, donde entra el alma con tantas sabandijas, que ni le dejan ver
la hermosura del castillo ni sosegar; harto hacen con haber entrado™”. Los
que habitan en ese fondo oscuro orteguiano, potencialmente magnifico,
en opinién de Teresa estan todos hechos una oscuridad y asi son sus obras.
Para ella, las pasiones son las fieras ponzonosas que hacen ruido y forman
mucha baratnda™”.

Esta reflexion que nos ha suscitado la antropologia teresiana sobre el
intracuerpo, subsuelo de nuestra intimidad, es el paso previo y la primera
aproximacion al hombre interior del que hablaremos a continuacién.

La frontera que especifica al hombre

Esta perspectiva antropoldgica es la que mas informacién nos pro-
veera sobre la naturaleza humana. Este es, en definitiva, el hombre sobre
el que actla la pedagogia y el sujeto agente y paciente de la educacién
liberadora.

En verdad, Teresa no se encuentra especialmente preocupada por
profundizar en el conocimiento de la naturaleza humana y del alma. Com-

197 J. O. y Gasset, 0. c.

198 |bid., 0. c.

199 Tegesa de Jests, I M, 1, 8.

200 Segundo de Jests, en Las pasiones en la vida espiritual, segdn San Agustin, Revista de
Espiritualidad, 55-56, abril septiembre, 1955, escribe: San Agustin deriva el nombre de
pasion del latino passio y delgriego paqoz, y acepta este nombre para designar toda ten-
dencia o apetencia del alma desordenada, anormal. Es, creemos nosotros, la idea mds fre-
cuente repetida por el santo sobre la pasion. Pag. 255.

86



parte con Juan Luis Vives el convencimiento de que no es cosa que nos
importe demasiado saber qué es el alma, aunque si, y en gran manera,
saber cémo es y cudles son sus operaciones™'. En dltima instancia, no
necesita revalidar su fe en la existencia del alma. Sin embargo, como el
alma nuclea la vida interior, entendida ésta como el desarrollo de la acti-
vidad intelectual y afectiva, siempre nos interesara recabar la mayor infor-
macién posible sobre la actividad y dinamicidad de sus operaciones.

Satisfacer, pues, la curiosidad de conocer el funcionamiento del alma,
es lo que ahora nos sitta a las puertas del hombre interior o de la interio-
ridad del hombre, expresiones semdnticamente equiparables para mi, sin
que necesitemos entrar en matizaciones mas precisas de otro orden. El
hombre interior es el antipoda del hombre light, prototipo de hombre final
de siglo, que no tiene vida interior, y, por ello, vive para la calle, mas pen-
diente de su apariencia externa que de su estado interior*®.

Informarnos sobre el funcionamiento del alma es lo que ahora nos
importa, puesto que vivir humanamente es hacer algo consigo, o hacerse a si
mismo. Porque el hombre nunca es simplemente un ser que hace cosas sino
que, en ese hacer cosas, se hace siempre a si mismo, ya que lo sustantivo del
hombre reside en la razén, en la libertad, en la sociabilidad®. La sustantividad
que caracteriza al hombre interior es la frontera que lo especifica y lo ubica
distanciado del simple reino animal. Distancia que encontramos en que el
hombre quiere ser feliz mientras que el animal no necesita quererlo. Y en el
dmbito de la libertad, el hombre es un ser abierto, programado sélo genéri-
camente, de una manera muy indeterminada, muy amplia. El animal, sin
embargo, es un ser de naturaleza cerrada, pues sus respuestas son condicio-
nadas, aprendidas, no reflexivas. Proceden del instinto, no de la l6gica.

Todo lo anterior nos permite, en terminologfa zubiriana, considerar al
hombre como un ser responsable, mientras que el animal es un ser responsi-
vo, ya que el animal se limita a responder, mientras que el hombre elabo-
ra su respuesta. Mds atin, mientras el hombre tiene conciencia de sus limi-
taciones, el animal se limita a experimentarlas. El hombre dispone y dis-
fruta de vida personal, que consiste en poder salir de si, y simultdneamen-
te ser y permanecer en si mismo*. Y en el empeno puesto en cuidar esta
permanencia en si mismo, el hombre del siglo XXI arriesga y se juega su ser
diferente. El futuro de la persona se imbrica en esta improrrogable tarea

201 §. L. Vives, Sobre el alma y la vida, o. c., T. ll, pag. 1175.

202 Rojas, Enrique, El hombre light, Ed. Temas de hoy, Madrid, 1998.
203 |, |. Gonzélez Faus, o. c., pag. 8.

204 E. Garcia Rojo, 0. c., pag. 334.

87



del presente, puesto que a ella encomendamos la permanencia de los sig-
nos de identidad de la persona humana.

De todos es conocido que el hombre contemporaneo ha vivido
demasiadas huidas de si mismo, que le han llevado a un estado insosteni-
ble de desfondamiento interior Ello ha despertado en muchos antropélo-
gos personalistas, entre los que se encuentra A. Maslow, la actitud de pro-
clamar sin paliativos que los psicélogos americanos han aprendido que la
democracia politica y la prosperidad econémica no resuelven por si mismas
ninguno de los problemas bdsicos tocantes a los valores. Y la l6gica postu-
ra ante esta experiencia es la de confesar que, por eso mismo, no hay otro
lugar hacia el que volverse excepto hacia el interior, hacia el yo, como lugar
donde obtener valores™”.

Los educadores se interesardn en tomar nota de que el objetivo priori-
tario de la educacion sea, o siga siendo, la humanizacién del hombre. Obje-
tivo dificil de asimilar por un hombre como el actual que huye de si mismo,
de su propio vacio; que hace transcurrir su vida sobre la superficie de si
mismo, que renuncia a adoptar actitudes radicales y ltimas. Esta suficiente-
mente constatado que /a existencia del hombre actual es constitutivamente
centrifuga y pendltima. De ahi el angustioso coeficiente de provisionalidad
que amenaza disolver la vida contempordnea™. Es éste un diagndstico y un
prondstico que deben despertar la conciencia de los educadores.

Es este hombre interior el que Teresa somete a su proceso educativo
liberadlor. El es el sujeto y el objetivo de su tarea educativa. Y por aqui des-
cubriremos una de sus aportaciones mds significativas a la antropologia
educativa y a la praxis de la educaci6n.

El alma-castillo

Teresa no pretende definir el alma, a pesar de su trato frecuente con
te6logos dominicos, maestros neoescoldsticos de indiscutible talla doctri-
nal. Y para curarse en salud ante los lectores que se acercan a sus paginas
con lupa inquisitorial, nos adelanta que ni siquiera los vocablos sé nom-
brarlos; ni sé entender qué es mente®”. Se limita a describir el proceso de
maduracién espiritual de su alma. Y esto lo consigue con el acierto y el
éxito de un analista profesional y de un sabio educador.

Es evidente que el alma-castillo de la que nos deja el disefio es la suya.
Y éste es uno de los motivos por el que no necesita presentarsenos como
un antropdlogo o un tedlogo, sino como un guia que, al tiempo que nos

205 Maslow, A., o. c., pag. 38.
206 Zubiri, J., Naturaleza, historia, Dios, pag. 31. Editora Nacional. Madrid. (1981)
207 Teresa de Jests, Vida, 18, 2.

88



muestra las riquezas del museo, nos acompaia como un experto en el
recorrido mostrdndonos la ruta que ella misma ha abierto.

Lo que inquieta a Teresa es que nos acerquemos al hombre interior a
bulto, porque lo hemos oido y porque nos lo dice la fe, sin considerar qué
bienes puede haber esta alma**. Somos peores que bestias, le escribe a su
hermano Lorenzo, pues no entendemos la gran dignidad de nuestra
alma®”. Ella si ha entendido que el alma es como un castillo todo de dia-
mante o muy claro cristal, que tiene muchas moradas, y en el centro y
mitad de todas éstas tiene la mds principal, que es adonde pasan las cosas
de mucho secreto entre Dios y el alma®".

El término moradas que emplea es ya lo suficientemente alusivo a las
relaciones amorosas que se estableceran entre el alma y Dios, su morador.
Ortega y Gasset se refiere a que hay en nuestro interior zonas, estratos,
cuya diferencia nos es, de sobra, aparente*''. Términos que connotan cier-
ta frialdad geolégica, pues su pretension es la de describir la topografia del
paisaje interior de la persona. Se refiere a la topografia de nuestra intimi-
dad, donde el término intimidad nos remite al plinto de la estatua espiri-
tual, a la raiz del drbol consciente. Teresa nos senala la morada centro, el
kilometro cero donde se ubica y levanta el castillo diamantino, la vivienda
humana que Dios habita.

Teresa de Ahumada penetré en el alma-castillo y de alli, de la morada
centro, adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el alma,
sali6 Teresa de Jesds, fruto de un esfuerzo titanico por liberarse de ella
misma, hija de la tierra. Alli entré Teresa como esperanza y salié una mujer
colmada de experiencia de quietud y de verdad, una canasta de vendimia
otonal, repleta de sabidurfa. En el castillo interior le nacieron alas a su feo
gusano, que muri6 en el empeno de tejer el capullo, entrana de la blanca
mariposa. !

El anverso de Teresa, la contraportada, la hemos encontrado en la
Autobiografia de Jean Paul Sartre, descripcion de la experiencia de su ate-
ismo. Abundan las palabras crudas y las descripciones macabras. Nos
cuenta que la ilusion retrospectiva estd hecha migas. Martirio, salvacion,
inmortalidad se derrumban. El edificio cae en ruinas. Agarré al Espiritu
santo en la bodega y lo expulsé de alli. El ateismo es una empresa cruel de

212

largo aliento. Creo que lo he llevado hasta el fin*".

208 1bid., I M, 1,2.

209 |bjd,, Carta a su hermano Lorenzo, en Quito, 18-1-1570.

210 |bid., I M., 1,1 y 3.

211 ). O. y Gasset, 0. c., pag. 453. )

212 Jes(is Barrena, El rostro humano de Teresa de Avila, Ed., Sigueme, 1981, p. 302.

89



Advertimos como los dos, ). P. Sartre y Teresa de Jesis, han entrado en
el alma-castillo-interior. Entr6 un hombre y salié un cadaver. Entré una
mujer y salié una sefora, liberada de si misma. ¢Qué ocurre alli dentro,
castillo de vida para una y castillo de muerte para otro? La respuesta me
sale al encuentro en el bello comentario que Ortega y Gasset hace de
Sadl, futuro rey del pueblo de Dios, que salié a buscar unas borricas extra-
viadas a su padre y volvié a casa con un reino. El hallazgo encontrado en
el castillo interior depende de lo que cada uno busque.

El alma y el espiritu

Sabemos que la nocién de alma, como forma del ser vivo, es aplicable
también a las plantas, en cuanto que ellas también viven, y a los animales
en cuanto que viven y sienten. El principio vital radical por el que los ani-
males ademds sienten, es lo que se llama, siguiendo la terminologia aristo-
télica, el alma de los vegetales y el alma de los animales. En el hombre
Yuch, ademds de alma, es espiritu. NouV y Pneuma, son un principio de ser
y de obrar superior e inmaterial, capaz de entender y de libertad, principio,
pues, de vida corporal y espiritual*”.

Teresa, ademas de usar el término alma, vocablo durante tanto tiem-
po desacreditado que debe ser restablecido aqui en principio®, emplea el
de espiritu, dejando claro que sea todo uno el alma y el espiritu. Muchas
veces he pensado, si como el sol estindose en el cielo, que sus rayos tie-
nen tanta fuerza que, no muddndose él de alli, de presto llegan acd, si el
alma y el espiritu, que son una misma cosa, como lo es el sol y sus rayos*®.

Sin embargo, percibe experimentalmente la existencia de alguna dife-
rencia entre el alma y el espiritu, sefalada actualmente por la antropolo-
gia filoséfica. Escribe que se ven cosas interiores, de manera que cierto se
entiende que hay diferencia en alguna manera y muy conocida, del alma al
espiritu®*. Ella siente este espiritu, pero admite que es una cosa tan difi-
cultosa de decir y aun de creer que, pienso, hermanas, no os dé alguna ten-
tacion de no creer lo que digo®".

¢Qué es, pues, para Teresa este espiritu tan dificil de desentranar a
nuestro entendimiento? Imposibilitada para conceptualizar, se ayuda de la
topologia psicolégica y nos dice que es el centro del alma®™, que el alma

213 Carlos Valverde, Antropologia Filoséfica, Editorial Edicep, Valencia, 1995, pag. 205.
214 G. Marcel, Homo viator, Paris, 1944, pag. 100.

215 Teresa de Jesis, VIIM, 1, 11 yVIM, 5, 9.

216 |bidem.

217 |bid., VIl M, 2, 14 .

218 |bid., Il M, 10

90



envuelve y alimenta el espiritu™, que es lo superior del alma®*. Afade
hiperbélicamente en las séptimas moradas que el espiritu es lo muy inte-
rior, una cosa muy honda. Ortega y Gasset se encargard de hacernos la tra-
duccién del sentimiento teresiano diciendo que lo mds personal de la per-
sona es el espiritu, monarca riguroso de un Estado inquieto. Punto céntrico
en nosotros que es lo que estrictamente debe llamarse yo*'.

Lo mas que puede conseguir Dios en un alma y de un alma, es dejarla en
puro espiritu. Teresa entiende que es entonces cuando se siente absoluta-
mente liberada y libre, sefiora que se enseforea del mundo y de todas las
cosas. Es la llegada al final de su proceso educativo, admirablemente liberador.

El alma-colmena

Segln algunos evaluadores de la calidad humana que caracteriza al
mundo actual, el hombre ha sido y es el ser mas acosado, mas humillado,
del siglo XX. Acosado significa que se le ha expoliado parte de la médula
de su identidad y de su dignidad.

Como el pez que abandoné el océano para buscar el agua donde
poder vivir, asi el hombre de la modernidad, relegando su interioridad,
anda como un vagabundo preguntando por si mismo fuera de sus aguas.
Uno de nuestros pensadores contempordneos escribe con pena no disi-
mulada que el maravilloso enigma que es el hombre, hoy estd en peligro,
cuando podia prometerse lo mejor; esa grandeza amenazada que no acaba
hoy de encontrar donde apoyarse para creer en si**.

Teresa ha desempolvado, pues, la otra imagen de hombre, la més pri-
mitiva, la mds original. Y todos somos testigos de que si la filosofia del hom-
bre cambia, cambia todo, la filosofia de la moral y de los valores, de las
relaciones humanas interpersonales, la filosofia de la educacién y del des-
arrollo personal’”. Y reconocer que cuando la opinién de una persona
acerca de si misma cambia, también cambia su conducta, y reflexionar
acerca de este hecho, es también un punto de partida para la investigacién
cientifica y la elaboracién teérica®*. El objetivo de nuestra reflexion es pre-
cisamente éste, constatar la nueva persona, la otra persona que llega a ser
Teresa, la liberada y libre, como consecuencia de un proceso autoeduca-
tivo que comenzé cuando asumié otra concepcion del hombre.

219 |bid., Vida, 20, 14.

220 |bidem.

221 ), O. y Gasset, 0. c., pag. 461.

222 ). Gémez Caffarena, o. c., pag. 15.

223 Rogers, C., Terapia, personalidad y relaciones interpersonales, pag, 12. Editorial Nueva
Vision. Buenos Aires. (1978)

224 |bidem, pag. 28.

91



Las anteriores observaciones de Maslow y de Rogers nos ayudan a
comprender que la tarea educativa de autoliberacién que emprende Tere-
sa se debe al hecho de haber descubierto la realidad de una mujer distin-
ta al topico medieval, cuya experiencia de realizacion personal posee un
valor tedrico y normativo para los profesionales de la educacién. Por el
contrario, los que ignoran las riquezas del hombre interior, reclaman la
educacion utilitaria y piden que el resultado de la educacién sea utilitario
o, dicho mds crudamente,para ellos, un hombre educado es un hombre
que sabe hacer mdquinas™.

Nos sigue sorprendiendo Teresa con sus hallazgos sobre la antropolo-
gia del hombre interior, que determinard rumbos nuevos en su proceso de
personalizacién. El hallazgo al que me estoy refiriendo es el valor que
entraia la humildad, que siempre labra como la abeja en la colmena la
miel**. El simil de la abeja retirada en su colmena, ocupada silenciosa-
mente en labrar la miel, aplicado al trabajo de autotransformacién que
realiza el alma en su morada centro, es de una plasticidad bellisima y muy
significativo, porque la miel que labra es la adquisicién de la propia ver-
dad, del autoconocimiento, ya que humildad es andar en verdad.

El alma es colmena para sf misma, y desde alli sale a volar para traer
las flores, sabiendo que para un alma que tiene sensibilidad de abeja todo
es flor, pues libando como ella lo hace y aprovechando el silencio fecun-
do de la colmena, el fruto del esfuerzo personal siempre cuaja en miel. La
miel que son los seres humanos acabados, realizados y maduros, como
consiguio serlo Teresa, pues es en ellos donde de verdad se revela y mani-
fiesta la naturaleza humana en toda su pureza, riqueza y esplendor®’.

Con la metéfora de la colmena, nos llama la atencién sobre el riesgo de
dispersion interior que corremos los hombres de nuestro tiempo, apremiados
por tantos quehaceres. Y la consecuencia de esta dispersion interior la apun-
ta Teresa, pues si ninguna potencia, inteligencia o voluntad, entrase en la col-
mena, sino que por traerse unas a otras (para que una potencia evite que otra
se marche fuera de la colmena) se fueran todas, mal se podria labrar la miel**.

Las potencias del alma

Es evidente que lo que realmente especifica al hombre es su singular
modo de conocer la verdad y de autodeterminarse libremente. Nuestro

225 B, Russell, 0. c., pag. 18.

226 Teresa de Jests, | M, 2, 8.

227 Cabezas Sandoval, J.A., Las grandes escuelas de [a psicologia moderna y sus implica-cio-
nes pedagdgicas, pag. 202. Universidad Pontificia de Salamanca. (1984).

228 Teresa de Jesus, Vida, 15, 16.

92



propésito, al informarnos sobre la idea que Teresa tenfa del hombre inte-
rior o de la interioridad del hombre, es adentrarnos en la entidad de las
potencias superiores, sin detenernos en la simple fenomenologia o en la
psicologia empirica, aunque acudamos constantemente a la experiencia.
Teresa sabe que Dios no prescinde de las potencias superiores, pues
nos las dio para que con ellas trabajisemos, y se tiene todo su premio. Hay
que dejarlas hacer su oficio hasta que Dios las ponga en otro mayor*®. De
ellas, unas se ejercitan sin acudir a un érgano corporal, otras, sin embar-
go, si. Estas facultades, que son distintas entre si, lo son también de la esen-
cia del yo. Son accidentes diversos y distintos de una misma sustancia®.
Teresa, que reconoce la ignorancia de las mujeres pues no sabemos
entender las diferencias de potencias e imaginacién y otras mil cosas que hay
interiores, sin embargo, si hace alusién explicita a tales potencias como
recurso para explicar a las Hermanas el proceso de unién del alma con Dios
y cémo mediante esa dinamica consigue la apropiacién de la libertad. Pues
una merced es dar el Seior la merced, y otra es entender qué merced es.
Otra es saber decirla. Y aunque nos parece que no es menester mds de la pri-
mera, (recibir la merced) es gran provecho entenderlo y merced'. Acaece
muchas veces esta unién, que coge Dios la voluntad, y aun el entendimien-
to. La memoria queda libre, y junto con la imaginacién, que es para alabar a
Dios la guerra que da y cémo procura desasosegarlo todo. Hay tantas y tan
delicadas en lo interior que seria atrevimiento ponerme yo a declararlas*”.
Un dato de su antropologia que merece subrayarse es que la experiencia
le ha facilitado, incluso, que capte la diferencia entre el alma y sus potencias.
Afirma, aunque no con la rotundez acostumbrada, que también me parece
que el alma es diferente cosa de las potencias, y que no es todo una cosa’.
Percibe que no siempre las potencias y los sentidos y pasiones estin en paz y
el alma si es cosa dificultosa de entender. Pero es verdad lo que he dicho®.
Relata que he andado en esto de esta barainda del pensamiento
bien apretada algunas veces, y habrd poco mds de cuatro anos que vine
a entender por experiencia que el pensamiento o imaginacion, porque
mejor se entienda, no es el entendimiento. Y el contenido de la expe-
riencia era que yo veia las potencias del alma, y entre ellas el entendi-
miento, empleadas en Dios y estar recogidas con €él, y por otra parte el

229 |bid., IVM, 3, 7.

230 Carlos Valverde, o. c., pag. 142.
231 Teresa de Jests, Vida, 17, 5.

232 |bidem.

233 |bid., VIl M, 1, 11.

234 |bid., 2, 10.

93



pensamiento alborotado traiame tonta®. También es admirable consta-
tar en su antropologia el hecho de distinguir dos caras en la voluntad,
la interior y la exterior. Por analogia con el extracuerpo y el intracuerpo,
ahora podriamos recurrir a la intravoluntad y extravoluntad. Por falta de
recursos lingtisticos, a la cara exterior la identifica como la corteza de
la voluntad®®.

Se le ocurre esta comparacién cuando se detiene a reflexionar y cons-
tatar la diferencia cualitativa que se da entre el gozo sentido en la corteza
de la voluntad y el experimentado en el interior de la misma. Relata que
los contentos de acd, que nos proporcionan las criaturas, se sienten en la
periferia de la voluntad, en la corteza. Sin embargo, el contento sentido en
la oracién es una satisfaccion que es en lo interior de la voluntad. Estotros
contentos de la vida paréceme a mf que los goza lo exterior de la voluntad,
la corteza, digamos®”.

La diferencia que crey6 percibir anteriormente entre el entendi-
miento y el pensamiento, la observa también entre la voluntad y el amor.
Pensaba yo ahora si es cosa en que hay alguna diferencia (entre) la volun-
tad y el amor. Y paréceme que si; no sé si es boberia. Y nuevamente vuel-
ve a los recursos literarios recordando el uso del arco, instrumento béli-
co o deportivo. Comenta que paréceme el amor una saeta que envia la
voluntad, que si va con toda la fuerza que ella tiene, libre de todas las
cosas de la tierra, empleada en solo Dios, muy de verdad debe herir a su
Majestad**.

Deteniéndose en el andlisis de la naturaleza del amor, advierte dos
intensidades, dos modos de amar, que determinaran dos procesos educa-
tivos diferentes. Escribe que de dos maneras de amor quiero yo ahora tra-
tar: uno es puro espiritual, porque ninguna cosa parece le toca la sensuali-
dad ni la ternura de nuestra naturaleza; otro es espiritual y que junta con
él nuestra sensualidad y flaqueza®.

No podemos finalizar estas reflexiones sin reconocer que es el hom-
bre entero, total, en la globalidad de su personalidad, el sujeto que entien-
de y ama. Como anotaron los escoldsticos, es la persona, sustancia com-
pleta, incomunicable, la que realiza cada una de sus acciones. Es toda la
persona la que ve, oye, entiende y ama.

Teresa supone, y da por hecho, que esto es asi. Este hombre entero es

235 |bid., Meditaciones sobre los Cantares, 6, 5.
236 |bid., Camino de Perfeccion, 53, 6.

237 |bidem.

238 |bid., Meditaciones sobre los Cantares, 6, 5.
239 |bid., Camino de Perfeccién, 7, 1.

94



el sujeto real que debe someterse al proceso educativo y liberador. Y que
la voluntad, con sosiego y cordura, entienda que no se negocia con Dios a
fuerza de brazos, nos recuerda las raisons du coeur de Pascal, y responde
adecuadamente a la intuicién zubiriana del sentir intelectivo y de la inte-
ligencia senciente.

B. El hombre es un ser habitado por Dios

Esta es otra perspectiva, la teolégica, desde la que Teresa se acerca a
roturar y analizar la naturaleza y la actividad del hombre. Considero
imprescindible para tener una vision completa de su antropologia el recur-
SO a esta perspectiva teoldgica, es decir, a la dimensién de habitabilidad
espiritual que reconoce, porque la ha experimentado, en el ser humano.
No en vano, con reiterada insistencia, recordaba a sus carmelitas que no
pensemos que estamos huecas en lo interior.

Memoria historica de Teresa de Jestis

Nos importa especialmente conocer el modo como ha resuelto en
términos de libertad empirica la presunta antinomia que algunos pensa-
dores encuentran, o encontraron, en el binomio Dios-hombre. Es decir,
cémo del encuentro de Dios y de Teresa de Ahumada naci6, sin menos-
cabo alguno para el Dios absoluto y para la autonomia de Teresa, Teresa
de Jests, una mujer libre.

A las alturas actuales de la madurez del pensamiento, queda eviden-
ciado para todos que el hombre no es un mero mono desnudo o un sim-
ple mono agraciado. Su interioridad.es uno de los rasgos que especifica a
la persona humana, ennobleciéndola sobre el resto de los seres vivientes.
De ahf arranca el interés de la perspectiva teolégica, pues amplia el hori-
zonte de la reflexién que venimos haciendo sobre la naturaleza, la estruc-
tura y la dindmica interna del hombre. Es un peldaio méas que ascende-
mos en el discurso que llevamos a cabo sobre la antropologfa de Teresa.

Se trata de un hallazgo sorprendente, pues el hombre habitado nos
obliga a adjudicarle una categoria que trasciende las del hombre pensan-
te y amante. El hombre es un ser habitable que, de hecho, esta habitado.
En este sentido, la consecuencia agustiniana es que ego non essem, nisi
esses in me*, que yo no seria, no existiria, si TG no me fueses, no me exis-
tieses. Esta consistencia fundante que ofrece Dios al hombre, es una
manera de estar habitado por El, como el albaiil que habita la pieza que
tabica. No la habita como lo hard después el morador, pero si con una
presencia causal, constructiva.

240 San Agustin, Confesiones, pag. 14. Ediciones Escurialenses. ( 1987).

95



Este nuevo planteamiento metafisico de la naturaleza del hombre que
ofrece la filosoffa dialégica actual, cristalizé en Teresa como memoria his-
térica, y motivé su voluntad para que comenzara el admirable proceso
liberador que la condujo a la cima de ser, de saberse y de sentirse sefiora
del mundo. Invadida por el sentimiento de ser hecha por Dios y habitada
por él, anima a las Hermanas a que siempre tengamos memoria que tene-
mos de Dios el ser, y que nos cri6é de nonada, y que nos sustenta, y todos
los demds beneficios de su muerte y trabajos, que mucho antes que nos
criase los tenfa hechos por cada uno de los que ahora viven*'.

Teresa percibe que quiere nuestro Sefior que no pierda la memoria de
su ser, para que siempre esté humilde y entienda mas lo que debo a su
Majestad y la grandeza de la merced que recibo*”. Y esta gran merced con-
siste en que entienda que es el Sol de justicia el que da al alma el ser*®.
Por ello, toda la memoria se le iba al alma en cémo mds contentar a Dios**.
Y todo, porque quedan unas verdades en el alma tan fijas de la grandeza
de Dios, que, aunque no tuviera la fe que le dice quién es y que estd obli-
gada a creerle por Dios, le adorara desde aquel punto por tal*®.

Gusta como un anticipo de la bienaventuranza celestial el sabor de
tales verdades, porque parece que le ha querido el Sefior mostrar algo de
la tierra adonde ha de ir, como llevaron senas los que enviaron a la tierra
de promisién los del pueblo de Israel***. No cabe la menor duda de que /a
transformacién de la conciencia liberé en Teresa las fuerzas que hasta
entonces parecian haber estado en ella paralizadas™’.

Hemos escrito que el hombre, ademds de ser habitado, estd habita-
do. No es, pues, la soledad un rasgo que lo defina, como quisieron hacer-
nos ver A. Camus o J. P. Sartre, quien alude a la ausencia de Dios en estos
términos tan dramaticos en su obra Diablo y Dios:

Goetz: ¢Por qué este silencio? El que se hizo presente a la burra del
profeta; ¢por qué se niega a mostrarseme?

Heinrich: (un sacerdote renegado): Porque ti no cuentas.

Goetz: ¢Quién cuenta, entonces?

241 Teresa de Jesus, Vida, 10, 5.

242 |bid., VIl M, 4, 2.

243 |bidem, 1, 3.

244 |bidem, 4, 6.

245 |bid,, VI M, 4, 6.

246 |bidem, 5, 9.

247 Waltraud Herbstrith, Teresa de Jesds: inseguridad radical, Revista de Espiritualidad, 130,
enero-marzo, pag. 72. (1974).

96



Heinrich: Nadie. El hombre es nada. Y td lo sabes. Lo sabfas cuando
los dados. Si no, épor qué habias hecho trampa? Hiciste
trampa. Catalina lo vio. Forzaste la voz para cubrir el
silencio de Dios. Las érdenes que pretendes recibir eres ti
quien las envia.

Goetz: Sf, yo. Sélo yo, cura. Tienes razén. Sélo yo. El cielo ignora
mi nombre. A cada momento me pregunto qué podria ser
yo a los ojos de Dios. Ahora sé la respuesta: nada. Dios no
me oye.
¢Ves ese vacio por encima de nuestras cabezas? Ese es Dios.
La ausencia de Dios. ¢Ves esa brecha en la puerta? Ese es
Dios. El silencio de Dios. La ausencia es Dios. Dios es la
soledad de los hombres. Estaba solo. Yo solo decidi el mal.
Sélo yo inventé el bien. Si Dios existe, el hombre es nada.
Si el hombre existe, Dios no existe. iDios no existe! Dios
ha muerto.
iiQué verdaderos somos ahora los hombres!!**

En su Autobiografia, el mismo J. P. Sartre confiesa lo que Teresa consi-
deraria una experiencia de ateismo. Son palabras crudas y la descripcién
raya lo macabro. Nos confia que la ilusién retrospectiva estd hecha migas.
Martirio, salvacién, inmortalidad se derrumban. El edificio cae en ruinas. Aga-
rré al Espiritu santo en la bodega y lo expulsé de alli. El ateismo es una empre-
sa cruel de largo aliento. Creo que lo he llevado hasta el fin. Sin embargo,
Teresa vivencia la experiencia contraria. Agarré al Espiritu, acept6 su fecun-
dacién y en su entrana nacié Dios, y desde aquel dia yo quedé tan animosa
para dejarlo todo por Dios, que no fue menester manddrmelo mds**.

Teresa de Jests es explicita y tajante a la hora de transmitirnos su
experiencia interior, pues ve bien el alma que otro mayor Sefor gobierna
aquel castillo que ella®, aunque de lo que no hay experiencia mal se
puede dar razén cierta®. Y esto no es como otras visiones, porque lleva
fuerza con la fe, de manera que no se puede dudar de que estd la Trinidad

por presencia y por potencia y esencia en nuestras almas™.

248 Fe y atefsmo en el teatro moderno, Leccién inaugural del Curso Académico 1968-69
de la Universidad Pontificia de Salamanca.

249 Teresa de Jesus, Vida, 24, 7.

250 |bid., VIM, 3, 18

251 |bidem, 9, 4.

252 |bid., Cuentas de Conciencia, 41, 2.

97



La experiencia le revela el hombre

El hombre que encontramos en la antropologfa de Teresa, sujeto agen-
te y paciente de la pedagogia y del quehacer educativo, es un hombre abier-
to a la trascendencia del que ella alcanzé un profundo conocimiento gracias
a la informacion que le proporcion6 su experiencia religiosa.

Con todo el respeto para las opiniones divergentes, nos confia que a mi
parecer, jamds nos acabamos de conocer, si no procuramos conocer a Dios;
mirando su grandeza, acudamos a nuestra bajeza, y mirando su limpieza,
veremos nuestra suciedad™. Dios es el espejo que refleja y devuelve nues-
tra verdadera imagen, la que perfila al detalle la verdad y la realidad que
somos, porque e/ hombre es un ser que toma conciencia de si mismo, que
se constituye como un individuo consciente y auténtico, precisamente cuan-
do se sitda frente a Dios. Lo que ocurre es que sélo lo que todavia resta lim-
pio en nosotros, puede percibir nuestra debilidad; sélo lo que todavia estd
sano en nosotros, puede sentir nuestra enfermedad; sélo lo que todavia
quede de libertad en nosotros, podrd percibir cudnto somos esclavos™:.

Es obligado resaltar la coincidencia de algunos autores modernos con
el pensamiento teresiano.

Soren Kierkegaard nos confia que esa conciencia del yo tal como antes
lo considerdbamos, se movia dentro de la categoria del yo humano, o del
yo cuya medida era el hombre. Pero este yo alcanza una nueva cualidad y
una nueva calificacion al ser precisamente un yo delante de Dios*”. Es este
yo, caracterizado con otra cualidad en virtud de la presencia ante Dios, el
revelado a Teresa. Es un Dios constituyente del ser-hombre, por ello entra
en la definicién del hombre como rompedor de limites y fronteras, como
una apertura permanente hacia la invencién del futuro. Decir Dios existe,
significa que el hombre es siempre algo mds que hombre**. Y es precisa-
mente ese plus de hombre el que Cristo manifiesta al propio hombre*’, y
que Teresa incorpora a su antropologia.

Por otra parte, el hombre necesita mas informacién sobre aspectos
que tanto le importan, por ejemplo, cudl serd y en qué consistiré su trans-
tiempo. Porque el hombre sélo lleva inserto el apetito general de su fin dlti-
mo, de modo que, por naturaleza, desea la bondad completa. Pero en qué
consiste esa bondad completa, si en la virtud, o en la ciencia, o en el pla-

253 |bid., I M, 2, 9.

254 |, I. Gonzadlez Faus, o. c., pag. 13.

255 §. Kierkegaard, La enfermedad mental, Ed. Guadarrama, Madrid, 1965, pag. 155.
256 R. Garaudy, Palabra de hombre, Ed., Edimsa, Madrid 1976, pag. 221.

257 C. Vaticano Il, Gaudium et Spes, 22.

98



cer o en otras cosas, eso no se lo dice la naturaleza**. Aquf interviene Tere-
sa afirmando que Su Majestad ha sido el libro verdadero adonde he visto
las verdades®”.

Obviamente, el mundo de una mujer como Teresa y el de un hombre
no creyente, son totalmente diferentes porque el mundo de cada hombre
es la realidad que centra su existencia y desde la que se alimenta como ser
espiritual’®. Y la realidad de Teresa es que viénenme dias que me acuerdo
infinitas veces de lo que dice san Pablo™', aunque a buen seguro que no
sea asi en mi, que ni me parece vivo yo, ni hablo, ni tengo querer, sino que
estd en mi quien me gobierna y da fuerza, y ando como casi fuera de mi*®>.
Esta es la mujer que llegé a ser Teresa, empefiada en conseguir el sefiorfo
interior, objetivo de su proceso educativo.

Compatibilidad entre Dios y el proyecto de hombre

Si no hubiéramos encontrado compatibilidad absoluta entre los tér-
minos del binomio Dios-hombre, el objetivo de nuestro trabajo, mostrar la
libertad senorial que consiguié Teresa, careceria de justificacion. Pero es
evidente que Dios no es una fuerza opresora, exterior al hombre, que obs-
taculiza su desarrollo humano, sino un dentro que actualiza las posibilida-
des del hombre. Que refuerza el uso y el rendimiento humano de las
potencias naturales.

Retornando a Juan de la Cruz, no han faltado quienes interpretan sus
nacdas como una situacién de aniquilamiento de la persona humana pues-
to que se la vacfa de sus valores especificos. El mismo respondi6 insistien-
do en que las nadas son muerte que da vida, pues queda entendido c6mo
Dios hace merced al alma de limpiarla y curarla con esta fuerte lejia y amar-
ga purga en la parte sensitiva y espiritual, para irla vistiendo de nuevo, des-
nuda y desollada de su antiguo pellejo. Asi se le renueva como al dguila, su
juventud®®, pues si el alma niega sus deseos, hallard lo que desea su cora-
z6n’*, y seria lastimoso que por comer el alma un bocadillo de gusto en las
criaturas, se privase de que la coma Dios a ella*”, sometiéndola a un pro-

258 Tomds de Aquino, De Veritate, q. 22, a. 7, c.

259 Teresa de Jesds, Vida, 26, 6.

260 O, G. de Cardedal, Realidad y experiencia de Dios en Santa Teresa, AA. del Congreso
Internacional Teresiano, Salamanca, 1982, v. Il., pag. 838.

261 San Pablo, Carta a los Gdlatas, 2, 20.

262 Teresa de Jesus, Cuentas de Conciencia, 3, 10.

263 |bid., 2 Noche 13, 11.

264 |bid., Dichos de luz y amor, 15.

265 |bid., Llama 3, 63.

99



ceso de humanizacién y de encuentro consigo misma, de modo que el
obrar humano se ha vuelto divino®®.

innumerables testimonios, incluido el de Teresa, nos confirman que es
evidente que jamds el hombre se posee a si mismo tanto como cuando se
abandona al Dios vivo™, pues la donacién de la propia libertad a Dios es
el mayor acto libre que una persona puede llevar a cabo™. Es una res-
puesta anticipada a la opinién de C. Marx que se resistia a aceptar un Cre-
ador porque éste menguaria su libertad convirtiéndole en un deudor per-
petuo.

Sobre la compatibilidad entre el Dios absoluto y la libertad humana,
Teresa tiene muy claro que El no ha de forzar nuestra voluntad, toma lo
que le dan, pero nuestro entendimiento y voluntad se hace mds noble y
mds aparejado para todo bien, de lo contrario, metidos siempre en la mise-
ria de nuestra tierra, nunca la corriente saldra de cieno de temores, de pusi-
lanimidades y cobardia*®.

No comparte el comentario de Lutero a las palabras del salmo 72, 23
me he hecho como un jumento y yo siempre estoy contigo, que la voluntad
humana estd puesta entre Dios y Satdn como si fuera un asno. Si es Dios el
que se monta en ella, quiere lo que Dios quiere y va adonde Dios quiere. O
lo contrario. No estd al alcance de la voluntad humana buscar a uno de los
dos jinetes. Son los jinetes los que la buscan a ella”®. Teresa, sin embargo,
opina lo contrario, que es la voluntad humana la que elige el jinete.

Dios es un buen vecino, pues siéntese una suavidad en lo interior del
alma tan grande, que se da bien a entender estar vecino nuestro Seior de
ella. Todo el hombre interior y exterior conforta, como si le echasen en los
tuétanos una uncion suavisima. Vese el alma criada y mejorada®'. A lo que
anade Juan de la Cruz que asi ha hecho cesar lo que de hombre viejo habia
en nosotros, vistiéndonos de la habilidad sobrenatural en todas potencias,
de manera que el obrar humano se ha vuelto divino®. La gracia, pues, no
destruye la estructura dindmica de la persona ya que Dios, escribe Tomas
de Aquino, no fuerza la voluntad sino que la dispone mejor. El apoyo divi-
no no la desnaturaliza ni la sustituye, mds bien la dignifica.

266 Juan de la Cruz, 7 Subida, 5, 7.

267 Schillebeeckx, Dios y el Hombre edit. Sigueme, Salamanca 1969, pag. 103.

268 Ezequiel Garcia Rojo, Revista de Espiritualidad, 200 (1991), pag. 346.

269 Teresa de Jests, | M, 2, 10.

270 De servo arbitrio, citado por Gonzalez Faus, pag. 556 en Proyecto de Hermano, Sal
Terrae (1991).

271 Teresa de Jests, Cantares, 4, 2.

272 Juan de la Cruz, 1 Subida, 5, 7.

100



No dudamos que la antropologia de Teresa mantiene personales y
activos los dos polos del binomio Dios-hombre. No es necesaria la muer-
te de Dios ni la secularizacién de la cultura, como exigieron Feuerbach,
C. Marx y Freud, para salvar la dignidad del hombre. Ya se encarga la His-
toria de sospechar que el hombre no heredarfa ning(in legado enriquece-
dor con la muerte de Dios. Teresa, que aludfa al vecindaje de Dios, ahora
va mds alld y comenta que el alma siente en si esta divina compafia®”,
desde la cual contemplamos nosotros el espectéculo que significé la con-
quista de la libertad y el admirable proceso educativo que condujo a Tere-
sa al éxito.

Experiencia y metafisica del ser-hombre

Teresa nos acerca al conocimiento del hombre interior y de la interio-
ridad del hombre de la mano de su experiencia. Y en el propésito de pro-
fundizar en su antropologia, nos importa conocer la posibilidad de saltar
desde esta experiencia a la metafisica del ser-hombre.

Ya es incuestionable que la mentalidad positivista y materialista como
método exclusivo de investigacién se encuentra en merecida retirada,
pues a nadie se le oculta que la capacidad discursiva de la razén humana
no debe limitarse a los sentidos externos. Esto supuesto, es légico que el
conocimiento que podemos adquirir sobre el ser-hombre no debe supe-
ditarse Ginicamente a las informaciones aportadas por los sentidos, aunque
el conocimiento que elabora el hombre sea, inicialmente, sensorial. El
conocimiento que adquirimos sobre la naturaleza del hombre no se redu-
ce a conocer sus cualidades externas, ignordndolo en su ser persona. Tere-
sa escribe que cierto, veo secretos en nosotros mismaos que me traen
espantada muchas veces; y icudntos mds debe haber! Y es que creo que
en cada cosita que Dios cre6, hay mds de lo que se entiende (de lo que se
ve), aunque sea una hormiguita™™.

Se nos abren esperanzadoras perspectivas para el conocimiento del
hombre si nos servimos del nuevo sensor proporcionado por Teresa, la expe-
riencia, que calificamos de integral, pues es ética, estética, religiosa y rela-
cional del yo-td. Es decir, Teresa se autopercibe como sujeto psicoldgico,
ético, religioso y social, que ama el bien y se siente atraida por la belleza.
De este modo, no cabe duda de que conoceremos mas al hombre en su ser
y en su intimidad. A nadie se le oculta hoy que la experiencia ética es la
puerta por la que M. Kant penetra en el interior del hombre, que actGa moti-
vado por los criterios del bien y del mal, y no sélo por la utilidad y el placer.

273 Teresa de Jests, VIIM, 1, 7.
274 |bid., IVM, 2, 2.

101



La misma hermenéutica contempordnea de Paul Ricoeur y de Emma-
nuel Lévinas, nos muestra una realidad y una verdad mas completa, mas
integral, del hombre. Y filésofos del didlogo como Martin Buber o el
mismo Lévinas, o fil6sofos de la religion como Mircea Eliade, nos han des-
cubierto dimensiones del hombre como la coexistencia, la convivencia, la
moralidad, la religiosidad o el amor, desde las que ampliamos el conoci-
miento interior y podemos hacer antropologfa integral y llegar, asi, a la
metafisica del ser-hombre. La curiosidad intelectual nos lleva a preguntar
dénde han descubierto estos filésofos del didlogo tales dimensiones
humanas. Y la respuesta es que las han aprendido en la Biblia, pues all
descubrieron que el ti comin para todos es Dios, el Dios de Abraham, el
del pueblo de Dios, el de Jesucristo, el de Teresa y el nuestro.

La meta, pues, a la que llegamos, es que todos somos testigos de un
significativo retorno a la metafisica a través de una antropologia integral,
expresada ahora con las categorias de la experiencia antropoldgica, por lo
que es correcto concluir que nuestra fe, la de Teresa, por sus caracteristi-
cas dialégicas, es profundamente una fe antropolégica®.

Lo que procede ahora, metodolégicamente, es preguntarse en qué
medida la antropologia de Teresa, desde la perspectiva teolégica, se
encuentra en esta linea de reflexion dialogal-metafisica. Es decir, nos
importa constatar si la experiencia de Teresa, en cuento sujeto psicol6-
gico, ético, religioso y social, nos abre el camino hacia la metaffsica del
ser-hombre. Ella, que no tiene el mas minimo propésito de devaluar el
trabajo de la razé6n humana, sin embargo, tampoco desea sobrevalorar-
la, que es de lo que acusa a algunos teélogos, que quieren llevar las cosas
por tanta razén y tan medidas por sus entendimientos, que no parece
sino que han ellos de comprender con sus letras todas las grandezas de
Dios*™.

Estd fuera de duda que la comprension de las grandezas de Dios reba-
sa la capacidad intelectual de los mas estudiosos. Por eso, no hemos de
buscar razones suficientes para entender las cosas ocultas de Dios; un
gusano de tan limitado poder como nosotros, no ha de entender sus gran-
dezas*”’. La certeza nos llegara por otra via, aunque no sabrd el alma decir
ni puede entender cémo lo entiende**. Hay vivencias que por muchas dili-
gencias que hagamos nosotros, no las podemos adquirir, y en ello mismo
se ve que no es de nuestro metal, sino de aquel purisimo oro de la sabi-

275 Juan Pablo Il, Cruzando el umbral de la esperanza, edit. Plaza & Janés (1994), pag. 56.
276 Teresa de Jesus, Cantares, 6, 7.

277 |bid., VIM, 4, 7.

278 |bidem, 8, 6.

102



duria divina®”. El raciocinio teresiano es de una légica irrefutable, pues es
preciso que entre la capacidad cognoscitiva y el objeto cognoscible exista
cierta proporcion.

Segln la tesis teresiana, actuada en el personalismo filoséfico y en la
comunicativa y dialégica de los dltimos tiempos, si el hombre es persona,
lo es por su espiritu. De otro modo, el hombre quedaria reducido a mero
individuo. Por esto, ). Maritain concibe la sociedad como una comunién
de personas, no como una simple suma de individuos. Y es en lo intimo
de la conciencia donde se vivencia la experiencia del hombre, evitando
asi toda subjetividad.

Para finalizar, concretamos que Teresa parte de las experiencias ética,
estética, religiosa y social que tiene sobre el hombre, que dan como resul-
tado un perfil concreto de él y que este perfil coincide con la verdad que
se le ha revelado a ella. Que las categorias que dan consistencia al hom-
bre teresiano y nos ayudan a descubrir su ser, son la coexistencia, la con-
vivencia y la relacién dialogal, de donde deducimos que si la metafisica
arranca del ser del hombre y desde él desciende a estudiar sus acciones,
el método fenomenolégico, por el contrario, toma pie de las acciones y
en ellas descubre el verdadero ser-hombre.

Recordemos, a este propésito, la impresién que manifesto la ya aludi-
da discipula del fenomenélogo Husserl, Edith Stein, cuando acab6 de leer
el Libro de la Vida, ceci c’est la vérité, esto es la verdad. iLa verdad de qué?,
nos preguntamos. ¢éQuiso decir la fenomendéloga que el hombre de la antro-
pologia de Teresa es el verdadero? La expresion de E. Stein, ¢es una afirma-
cién ontoldgica, que va, por tanto, més alld de la admiracién de la vida de
Teresa y alcanza a la verdad misma de ser-hombre, como si la intencién de
E. Stein fuera el afirmar que ese es el verdadero ser del hombre? Aqui no hay
mas de rendir nuestros entendimientos y pensar que para entender las gran-
dezas de Dios, nuestros entendimientos no valen nada™. Y, por lo que
importa a nuestro trabajo, es éste el lugar de decir que este hombre, abier-
to a la trascendencia, es el sujeto de la educacion.

C. Dimension social del hombre teresiano

El td afirma y plenifica el yo

Contemplamos al hombre de Teresa desde la perspectiva social, que
caracteriza el humanismo de Teresa. Sin esta perspectiva social, el con-
cepto de hombre teresiano nos resultarfa deficitario. Y nos impediria
entrar en uno de los capitulos mds ricos de su proceso educativo libera-

279 |bid., IV M, 2, 6.
280 |bid., Cantares, 6, 7.

103



dor, el de la autoliberacién en aras de la integracién en el cuerpo social,
en la comunidad.

La lectura de los escritos y el eco social que alcanzaron los gestos de
Teresa en su entorno humano, nos han llevado a la conviccién de que su
humanismo acentda tres dimensiones importantes en el hombre, la totali-
dad, la alteridad y la libertad. El hecho de que Teresa vertebre el estudio
del hombre en torno al esquema humanista yo-td y lo libere de la sumisién
a los esquemas reduccionistas sujeto-objeto, yo-ello, implica renunciar al
estilo de pensar objetivista, la revaloracién del encuentro y la vinculacién
de éste al amor y a la palabra®, y es de trascendental importancia.

Teresa descubre el didlogo con el ti paso a paso, a golpes de intros-
peccién y de escucha interior. El primer paso del descubrimiento del ti es
el encuentro con el Dios-absoluto, con el ser-en-si, sustrato metafisico de
todos los seres. El segundo, consiste en descubrir el Dios-Padre, que intro-
duce en el personaje de Teresa un nuevo modo de dialogar, el paternofi-
lial. Por dltimo, encuentra el Dios-Esposo, experiencia que provoca una
situacion de vértigo en el hombre que la vive, pues son los esposos los que
dialogan en la morada centro, casa de la esposa habitada por el esposo.

Si la dimensién individual de la persona habfa definido al hombre
como sujeto psiquico, la dimensién social, que es inherente a la naturale-
za humana, lo identifica como sujeto social. Nos lo recuerda Ortega y
Gasset cuando escribe que Jesds parece amonestarnos: no te contentes
con que sea ancho, alto y profundo tu yo; busca la cuarta dimensién de tu
yo, la cual es tu préjimo, la comunidad™®.

Es indiscutible que en la antropologia de Teresa el otro es una refe-
rencia constante que sustancia y plenifica al yo como en su cuarta dimen-
sién. Teresa estd constantemente pendiente del otro tanto en lo material
como en lo espiritual. En una de las cartas que escribe al P Domingo
Bdnez, tan estimado y tan urgido por ella para que estuviera atento a su
propio progreso espiritual, le manifiesta la gana que tengo de hablarle
algtin dia en esos miedos que trae, que no hace sino perder tiempo y de
poco humilde no me quiere creer’. iQué empeio y qué esfuerzo el que
hace el td de Teresa para enriquecer el yo del P Bafez! Lo mismo le ocu-
rre con el P Jerénimo Gracidn, a quien debe aconsejar en verdad y en
dureza con tal de que se prepare para desempenar con eficacia la tarea
encomendada dentro de la Reforma. Le escribe holgdndose de que que-

281 A, Lopez Quintas, £l encuentro y la plenitud de la vida espiritual, Publicaciones Clare-
tianas, Madrid, 1990, pag. 265.

282 |, Q. y Gasset, La pedagogia social como programa politico, o. c., T. 12, pag. 520.

283 Teresa de Jesds, Carta al P Domingo Bdiiez, 28-2-1574.

104



dara bien experimentado para llevar los negocios por el camino que han de
i, y no agua arriba, como yo siempre decia®®.

Hemos de reconocer que, gracias al contacto de Teresa con el otro,
su yo se enriquece en el aspecto y dimensién de sujeto social. Y como
todos los partos, el nacimiento del yo social es doloroso, por lo que reco-
mienda a sus monjas que pidan a nuestro Sefior que les dé con perfec-
cién este amor del préjimo, y que fuercen su voluntad para que se haga
en todo la voluntad de las hermanas, aunque perddis de vuestro derecho,
y olvidad vuestro bien por el suyo, aunque mds contradiccion os haga el
natural. No penséis que no ha de costar algo y que os lo habéis de hallar
hecho™.

Otro rasgo moderno de su antropologia es que este tii aparece con
doble rostro, el de Dios y el del préjimo. Si Dios es el ti del hombre®, su
caflamazo, entonces el alma, el yo de cada uno, se ve criada y mejorada
con su ayuda®. El mismo Dios se nos ofrece como fuente de vida en
Jests, que es su rostro visible, su palabra y el ensayo mds enérgico que se
ha hecho para definir al hombre*. Definicién que implica un compromi-
so reciproco entre los binomios yo-td y td-yo, expresados como manda-
miento evangélico en el amaos unos a otros como yo os he amado.

Sabe muy bien Teresa que un modo de afirmar el yo consiste en apos-
tar por el td en todas las situaciones imaginables de la vida y descubre que
el td es, nada menos, que la conciencia critica del yo, sea con rostro de
Dios o de hombre, es lo mismo. Por eso, desde el otro, gritara contra los
que llenan de pobres Castilla, o contra quienes predican desde el pdlpito
sin que sean, por su mal ejemplo, altavoces de Dios.

Y llegados aqui, no queremos pasar por alto la coincidencia que
hemos observado entre el pensamiento y el sentimiento que muestra
Teresa hacia los pobres, y el de uno de los grandes te6logos de su tiempo,
el dominico P Domingo de Soto. Alude Teresa a la situacion de injusticia
a la que colaboran los cristianos que guardan sus muchos dineros en el
arca, gozandose de lo que tienen, dando alguna limosna de cuando en
cuando, pero desinteresiandose de esa injusticia por eso de que ya se guar-
dan de hacer pecados graves, sin mirar que esos bienes no son suyos, sino
que se los dio el Sefior como a mayordomos para que partan a los pobres.
Y daremos estrecha cuenta a Dios por el tiempo que lo tienen demds en el

284 |bid., al P Jerénimo Gracidn, 15-10-1578.

285 1bid., V M, 3, 12.

286 Guardini, Romano, o. c., pag. 156.

287 Teresa de Jests, Cantares, 4, 4.

288 |, O. y Gasset, La pedagogia social como programa politico, o. c., T I, pag. 510.

105



arca, sobre todo si los pobres estin padeciendo. Por tanto, no comdis de
lo que es de los pobres™.

Domingo de Soto escribe que estas limosnas que los ricos hacen a los
pobres no las hacen tan de sus haciendas. Han de entender las gentes que
Dios no dejard entre tantos ricos tan desamparados tantos pobres, ni per-
mitiera que las haciendas estuviesen tan mal distribuidas, sino que las con-
fié a los ricos para mantenimiento de los pobres. E hizolo asi Su Majestad
para trabarnos mds en caridad y darnos a entender que todos éramos de
un dueno y, por ende, nos habiamos de haber como miembros de un cuer-
po, entre los cuales hay tan extrema amistad, que nunca el uno tiene
menester del otro que luego el otro no le socorra™.

Con estas referencias, tanto Teresa como Domingo de Soto nos informan
de que la sociedad renacentista no habia cambiado del todo la estructura de
la sociedad medieval. Ambas correspondian a una concepcién estamental de
las relaciones sociales, de base fundamentalmente inmovilista y estética. Sin
embargo, aunque la aristocracia de sangre se mantenia, no cabe duda de que,
al menos desde el punto de vista del protagonismo social, habia empezado a
sentirse desbancada por una aristocracia del dinero que va a provocar otro
modo de distribucién de la riqueza que causard un aumento de la pobreza™'.
Es la permanencia en esta situacion social la que provoca la reaccién de Tere-
sa, coincidente con la actitud contestataria de Luis Vives™.

Como advertimos, la antropologia social de Teresa nos evidencia que
en la medida en que se debilita el td, la conciencia del otro, se coloca el
yo en una situacién de carencia ética, moral y espiritual que obstaculiza
el desarrollo de su dimensién social. El hombre que nos muestra y defien-
de Teresa es el hombre libre, el gran sefor de si mismo y del mundo entor-
no, que inicia la andadura de un humanismo que se desnuda del lastre
social historico, pues la libertad tiene sus raices en la verdad del hombre y
tiende a la comunion®”, y se vigoriza cuando el hombre acepta las inevita-
bles obligaciones de la vida social**.

289 Teresa de Jesus, Cantares, 2, 8.

290 Domingo de Soto, Deliberacién en la causa de los pobres, Cap. VIII.

291 Abelldn, J. Luis, o, c., pag. 121.

292 Luis Vives, lo que la Naturaleza puso al alcance de todos, nosotros lo separamos, lo
escondemos, lo cerramos, lo defendemos, lo apartamos de los otros con vallas, con puer-
tas, con cerraduras, con armas, con leyes, en fin; y asi nuestra avaricia y nuestra malicia
introducen carestia y hambre en la abundancia de la Naturaleza y ponen pobreza en la
riqueza de Dios. De subventione pauperum, | parte, cap. IX.

293 Juan Pablo 11, V. Splendor, n2 86.

294.C. Vaticano Il, Gaudium et Spes, n® 31.

106



La comunidad es una fraternidad

Sorprende la matizacion que hace san Agustin al mandato evangélico
del amor fraterno escribiendo que el amor a Dios es primero en el orden
del precepto, pero el amor al hermano es primero en el orden de la
accién®”. Teresa completa este pensamiento diciendo que la mds cierta
sefal que hay de si guardamos estas dos cosas, amor de su Majestad y del
préjimo, es guardando bien la del amor del préjimo*®.

La comunidad vy la fraternidad son para Teresa realidades especifica-
mente diferentes. La comunidad surge si un grupo de personas se empe-
fia en conseguir un objetivo comiin; la fraternidad, sin embargo, se inicia
en el encuentro comunitario para vivenciar la verdad de la comdn pater-
nidad divina. El hecho de compartir las experiencias religiosas, suscita un
animo comn, la unanimidad. Y esta unanimidad se expresa en la unidad
comdin, en la comunidad. El apotegma mds rico en promesas es que donde
haya dos o méds reunidos en su nombre, Jests estd en medio de ellos. Dios
es el cemento dltimo entre los hombres, el aunador, el socializador®”.

En la antropologia de la alteridad teresiana, la fraternidad es un ele-
mento clave para motivar el esfuerzo ascético liberador y el indicador mas
elocuente del grado de libertad personal conseguido, pues Teresa consta-
ta que segin es malo nuestro natural, si no es naciendo de raiz del amor
de Dios, no llegaremos a tener con perfeccién el amor del préjimo*”.

El amor fraterno genera simultdneamente igualdad, horizontalidad, lo
que exige a las Hermanas procurar ser la menor de todas y esclava suya,
mirando cémo o por dénde las podéis hacer placer y servir. Y las ayuda a
ser objetivas, realistas, sugiriéndoles que no querdis aprovechar a todo el
mundo, sino a las que estdn en vuestra compaiiia, y asi serd mejor la obra,
porque estdis a ellas mds obligadas™”.

El hombre fraternalmente socializado de Teresa, es un hombre para-
digmaticamente libre y liberador, pues ha recorrido el camino nada facil
de transformar su hambre de amor en hambre de amar. Es decir, el ham-
bre de amor, de ser amado para satisfacer necesidades basicas como la
inseguridad y la soledad, se transforma en hambre de amar despertando
la actitud de ayudar al otro, pasando asf de ser un pobre necesitado del
amor del pr6jimo, a ser un amante generoso, que se alegra de la madura-
cién psicolégica, social y espiritual del miembro de la fraternidad.

295 Gonzdlez Faus, 1., 0. c., pag. 431.
296 Teresa de Jests, V M, 3, 8.

297 O. y Gasset, )., 0. c., T. |, pag. 519.
298 Teresa de Jests, VM, 3, 9.

299 |hid., VIl M, 4, 8 y 14.

107



Con frecuencia calificamos al amor de ser un sentimiento ciego, cuan-
do, en realidad, el Ginico ciego es el desamor. El amor es la luz con la que
envolvemos al préjimo, nos descubre su situacién de indigencias y caren-
cias, y nos mueve a ponerles remedio. Teresa observa que algunas perso-
nas mientras mds adelante estan en esta oracion, mas acuden a las necesi-
dades de los préjimos™, pues nunca nuestro Sefor hace merced tan gran-
de sin que alcance parte a mds que la misma persona™'.

Esta perspectiva social y fraternal que detectamos en su antropologfa,
es un presupuesto al que acudimos para valorar el contenido liberador y
el esfuerzo educativo que descubrimos en el proceso educativo de Teresa.
El amor al préjimo y la liberacién personal se interrelacionan como la
causa y el efecto, porque quien no ama al préjimo no reduce a unidad su
existencia, no vive propiamente desde é| mismo, no sabe en qué consiste
la libertad™”.

300 |bid., Cantares, 7, 8.
301 1bid., Fundaciones, 22, 9.
302 |, Rosales, Cervantes y la Libertad, SFP, 1960, pag. 108.

108



4. PROPONE UN NUEVO PARADIGMA DE LIBERTAD

Es éste el segundo bloque de reflexion dentro de la clave de la antro-
pologia de Teresa. La libertad es un tema nuclear en el marco de la misma
y consigue que se reflexione sobre la libertad como una propiedad inhe-
rente a la naturaleza humana y no como un privilegio social. No en vano,
la libertad, le dice Don Quijote a Sancho, es uno de los mds preciosos
dones que a los hombres dieron los cielos; con ella no pueden igualarse los
tesoros que encierra la tierra, ni el mar encubre. Por la libertad, asi como
por la honra, se puede y debe aventurar la vida; y por el contrario, el cau-
tiverio es el mayor mal que puede venir a los hombres.

Situados, pues, en los distintos puntos de mira antropolégica, que
hemos denominado perspectivas, conoceremos, en primer lugar, que el
tema de la libertad es uno de los de maximo interés, pues considera la
libertad como la vocacién mas radical del hombre. En segundo lugar,
adelantamos un elemental escarceo sobre los conceptos preteresianos
de libertad, que nos ayudardn, indirectamente, a identificar con mas
precisién la vivencia de libertad que aparece en los escritos y en la
practica educativa de Teresa. Finalmente, expondremos los datos que
aparecen en los escritos de Teresa que nos permiten hablar de un nuevo
paradigma de libertad propuesto por ella. Importa, también, mostrar
que la liberacién teresiana se vive como un proceso decisivo de perso-
nalizacién, e identificaremos los factores liberadores que aparecen en la
biografia.

La libertad es la vocacién radical del hombre

Para los pedagogos, el objetivo marco para el que se educa la persona
es la apropiacién de la libertad, pues sélo el hombre libre es el hombre cabal.
Los pensadores, en general, concuerdan en que la libertad es la que eleva al
hombre al sefiorio de si mismo, porque lo constituye en sefor de sus actos*”.
El acto libre es la experiencia mds profunda de la persona pues en él se vin-
culan la persona y su proyecto vital™.

Es facil compartir la opinién de que el acto libre es la forma esencial
segtn la cual realizo en mi la cualidad de persona®”. Nos realiza en cali-
dad de persona porque causa en ella verdadera aseidad. Mds atn, para

303 Tomds de Aquino, quod est suorum actuum dominus I-1l, g. 1. a. 1.

304 Rosales, Luis, 0. c., pag. 71.

305 Guardini, Romano, | “acte libre est la forme essentielle selon laquelle je réalise sur moi
ma qualité de personne, Liberté, grace et destinée, pag. 15. Edit. du Seuil. Paris.

109



algunos pensadores, es parte de la aseidad de la persona. Esto nos permi-
te aseverar con alguna confianza que la persona es libertad, aunque no
todos comparten la afirmacién, al no inscribir la libertad en el campo
estricto de la ontologia, pues no la consideran un a priori ontoldgico de la
condicion humana, sino un logro de nuestra integracion social’. Tomas de
Aquino sintetiza bella y lapidariamente su pensamiento escribiendo que
lo libre es lo que es causa de si mismo™.

Hay mds consenso en afirmar que la libertad consigue que el hombre
sea creador y autor de su vida, segin expresion zubiriana, porque es la
que ensimisma a la persona. Esto quiere decir que la libertad nos verifica
y nos hace que decidamos cada dia nuestra vida mds auténticamente,
desde mds dentro, desde mds cerca de nosotros, pues el objeto formal de
la libertad es la realizacién del ser mismo de cada hombre™*. De ahi que
ser persona es tanto como estar condenado a ser libre’”. Es la misma radi-
calidad que encontramos en expresiones como que estamos condenados,
llamados a la libertad™’, o que el hombre no es libre de no ser libre™".

Si el Renacimiento y la Modernidad animaron el desarrollo de lo que
nosotros en su momento calificamos de preindividuo hasta alcanzar el
estado de persona, y los pedagogos consideran que ésta se realiza median-
te la maduracién de su libertad, nos interesa conocer dénde y como se
sitGa Teresa en este terreno de la libertad para mejor comprender después
el desarrollo de su proceso educativo liberador.

Desde luego, no es en el terreno especulativo, teérico, de la concep-
tuacion de la libertad donde nos encontraremos a Teresa. No es un campo
que la apasione. Sin embargo, si hace libertad liberdndose, y la proclama
y la reivindica. Y aunque no siempre un acto de liberacién, liberarse del
hambre, por ejemplo, como indicabamos péginas arriba, genere libertad
interior, Teresa, sin embargo, procura esa liberacién como una férmula
que le permite crecer en el amor, otra vocacién irrenunciable. Se siente
llamada y vocacionada a la libertad radical por la misma voz que la con-
voca al amor. Es el amor el que la conduce y la sitta en la libertad y ésta
es, por tanto, la palabra més bella que proclama el amor.

Responde a la verdadera historia la afirmacién de que la apropiacién de
la libertad es la linea de frontera que distingue las dos Teresas, la Teresa de

306 Savater, Fernando, El valor de educar, pag. 93. Edit. Ariel. Barcelona. (1997).

307 T. de Aquino, liberum est quod sui causa est, Contra Gentes, 1, 48.

308 Rosales, Luis, 0. c., 21.

309 |, P Sartre, L “étre et le néant, pag. 515. Paris.

310 Mounier, M., nous sommes condamnés, appellés a la liberté, o. c., T Ill, pag. 153.
3 0. y Gasset, J., Vives, 0. c., TV, pg. 495.

110



Ahumada y la Teresa de Jests, pues cada una de ellas esta nucleada por un
modo diferente de concebir y vivir la liberacién y la libertad. Esto es lo que
transmite cuando escribe que quiero ahora tornar adonde dejé de mi vida
porque se entienda mejor lo que estd por venir. Es otro libro nuevo de aqui
adelante, digo otra vida nueva; la de hasta aqui era mia; la que he vivido
desde que comencé a declarar estas cosas de oracion, es que vivia Dios en
mi, a lo que me parecia’. Nos distingue, pues, dos vidas, la de hasta aqui,
de Teresa de Ahumada, y la que vive desde aqui, la de Teresa de Jests. La
locucién adverbial hasta aqur es la linea que marca la frontera de ellas dos.

Evitando las disquisiciones tedricas que a nada préctico, desde el
punto de mira educativo, nos conducirfan, sin embargo, de la mano de
Teresa tomaremos conciencia de que la apropiacién de la libertad deter-
mina en el sujeto el nacimiento de una personalidad psiquica, social, ética
y religiosa diferente, confirmando que el acto libre es la forma esencial
segtin la cual realizo en mi mi cualidad de persona.

Conviene, pues, que desde ahora mantengamos claro que se nos ha
dado la libertad para que ayudemos a la naturaleza humana a superar las
presiones y los conflictos que la amenazan desde el interior y desde el
exterior, colaborando para que explicite todas sus potencialidades y vir-
tualidades, no para ahogarla. El hombre se identifica con su libertad y ésta
lo hace con la subjetividad de la persona. Y la subjetividad es uno de los
auténticos identificadores de la modernidad, que nosotros reclamamos
para Teresa, por considerarla un espléndido exponente de los valores de
la interioridad del hombre. Por ello, educar y educar para la libertad, para
ser libres, son expresiones sinénimas.

Conceptos preteresianos de libertad

Al desempolvar y reconstruir la historia de la apropiacién de la libertad
de Teresa, considero oportuno recordar momentos concretos anteriores a
ella, preteresianos, que suponen modos histéricos distintos de concebir y
vivir la libertad. De este modo, percibiremos mas objetivamente la realidad
antropolégica de la libertad teresiana. Asi pues, con este propdsito aporta-
remos cuatro referencias histéricas, la libertad politica, el dominio de sf
mismo, la liberacién de la esclavitud del pecado y la libertad medieval.

Libertad politica

Es claro que las palabras libertad y liberacién aluden, aunque no sea

mds que por sus opuestos, a una opresion, y, por ello, a un conflicto’”.

312 Teresa de Jests, Vida, 23, 1.
313 Juan L. Segundo, Libertad y Liberacién, en Mysterium Liberationis, Edit. Trotta, T. I, 373.

111



Entre las palabras que reflejan contenidos opuestos a libertad y a la libe-
racién, J. Casares, en su Diccionario ideolégico de la lengua espanola,
anota las de necesidad, fatalidad, precisién, destino, obligacién, condicién,
circunstancia y limitacién.

Es cierto, también, que la verdadera historia del hombre, de los pue-
blos, coincide absolutamente con la historia de sus liberaciones politicas,
sociales, culturales. No hay otra Historia humana, verdadera, més que la
historia por la conquista de la libertad, escrita muchas veces con la sangre
derramada a causa de la violencia que ha ejercido el poder sobre la impo-
tencia, companera, tantas veces, de la ignorancia.

En el caso de Grecia, con el término eAevBepog se hacia referencia a la
situacién de pertenencia de los ciudadanos a la IToAig que, en opinion de Aris-
toteles, era la comunidad de hombres libres. A ella pertenecian con el pleno
derecho que otorgaba la ciudadania. Ser libre en Grecia consistia no tanto en
ser sefior de si mismo cuanto en ser miembro de una comunidad integrada por
hombres independientes politicamente, es decir, que se sentian respetados en
sus derechos fundamentales. Ser libre era tanto como ser sujeto de derechos.

En esta situacién histérica, la ley y la libertad no se contraponian, no
se contradecian, no se excluian, sino que se complementaban puesto que
la razén de acudir a la ley era la de procurar un ordenamiento de la vida
ciudadana que favoreciera mejor la seguridad y facilitara el cumplimiento
de los derechos de ciudadano. Vivir bajo la ley era contar con la garantia
del orden, que siempre facilitaba el ejercicio de la libertad exterior.

Tomada la libertad en esta acepcién histérica griega, se consideraban
excluidos de ella, por diferentes razones, dos clases de individuos, los
extranjeros y los esclavos, cuya liberacién consistia en conseguirles la anu-
lacién de todos los lazos y ataduras que les impedian disponer de si mis-
mos. Lo que indica que en aquellas condiciones la raiz fundante de la
libertad no era la persona como tal, independientemente de su origen
social, del color de la sangre o de la piel, de su procedencia geogréfica o
de su afiliacién politica o de su credo religioso, pues la libertad no se con-
sideraba una propiedad natural sino un privilegio de ciertos ciudadanos.
Era un derecho inalienable para quien lo poseia, pero que se concedia
exclusivamente al ciudadano-miembro de la polis, no a la persona ut talis,
ignorando y silenciando asi el verdadero humanismo.

Dominio de si

Pasa el tiempo y la IToAig, la ciudad, la comunidad, pierde su sobe-
ranfa, su independencia como Estado. Entonces surge un concepto y una
vivencia diferente de libertad. Ya no se aplica al individuo en razén de
miembro de la comunidad, que disfruta del privilegio de los derechos ciu-

174



dadanos, sino a la persona, ahora mas considerada y valorada en si misma.
Se pasa, pues, de un concepto sociopolitico de libertad a otro individual,
mas en consonancia con la dignidad personal.

Ahora la libertad es mds humana, més propiedad del hombre, y defi-
ne mejor el grado de autodominio que cada cual ha conseguido. Es éste
el concepto estoico de la libertad. Se valora, por ejemplo, el equilibrio psi-
quico personal, el dominio que el individuo ha alcanzado sobre los ins-
tintos y sobre las pasiones que desencadenan los movimientos desorde-
nados del deseo, del placer, del miedo, del dolor y del dinero. La libertad
supone ya cierta liberacién de cuanto obstaculiza al hombre ser més
dueno y sefor de si mismo.

Este dominio que la persona ha conseguido de si y sobre si, es, al
mismo tiempo, un reflejo de la armonia que la persona mantiene con el
orden del cosmos, considerado en la filosofia estoica como un ser anima-
do, perfecto, bienaventurado, divino. Y, obviamente, si el universo estd
regido por el Aoyog el hombre, (nico entre los seres vivientes que es par-
ticipe consciente de la Racionalidad césmica, tiene el deber de conformar-
se a su armonia™. Aqui, pues, aparece la libertad estoica en sus aspectos
de autodominio personal y de armonia césmica.

Sin embargo, también esta libertad estoica es deficitaria en relacién
con el ideal del humanismo auténtico, pleno, entendido como una cade-
na de experiencias de humanidad verdadera, y por ello permanentemente
abiertas, fecundas, y no sélo como un sistema de conceptos*".

Liberacion de la esclavitud del pecado

Llegamos al concepto biblico de libertad. En el Antiguo Testamento, nos
encontramos realidades sociales humillantes, esclavitudes consentidas en un
pueblo sobre el que Dios tiene puesta su esperanza y en el que aparece
luchando con esfuerzos de gigante por liberarlo de las potencias opresoras.

Contamos con testimonios que muestran la opresion femenina y el silen-
cio social ante la vejacién que reciben las mujeres. Un ejemplo lo tenemos
cuando un anciano, duefio de la casa, les dice a los forasteros visitantes que
aqui estdn mi hija, que es virgen, y la concubina, yo os las sacaré fuera de la
casa para que abuséis de ellas y hagdis con ellas como os parezca bien; pero
a este hombre no le hagdis semejante infamia*®. Afrentas de este calibre y la
agresiva discriminacién que implican hacia la desamparada mujer, hieren

314 Cornelio Fabro, Historia de la Filosoffa, T. |, pdg. 131. Edit. Rialp. Madrid. (1965).

315 Conzéilez de Cardedal, O., El poder y la conciencia, pdg. 17. Edit. Espasa-Calpe.
Madrid. (1984).

316 Sagrada Biblia, en el Libro de los Jueces, 19, 1-30.

113



cualquier sensibilidad humana actual. En otras circunstancias, la devaluacion
social de la mujer se manifiesta cuando la liberacién de su cautividad se efec-
tGa exclusivamente por la voluntad caprichosa de quienes dominan por la
fuerza y no porque se le reconozca el derecho a ser libre.

En el campo del varén, por ejemplo, la exoneracién de tributar con los
impuestos que se le hayan senalado se le ofrece al individuo como recono-
cimiento y recompensa a quien mate al enemigo que se acerca desafiando
al rey*”, no como expresion de libertad en el ejercicio de sus derechos.

En el Nuevo Testamento, de modo especial en los textos paulinos, la
liberacion y el ejercicio de la libertad se relacionan estrechamente con el
hecho de la remisi6n del pecado, interpretado como esclavitud y muerte
espiritual. Reencontramos los términos Eleuteros y Eleuteria, pero vaciados
ya de los significados anteriores de libertad politica y autodominio. Para
san Pablo, la libertad consiste en la accién de Jests que nos libera de la
esclavitud que entraia el pecado, pues ahora es cuando sois libres del
pecado®™. Y si el pecado consiste en oprimir la verdad con la injusticia®™,
la verdad es la que os hara libres™.

La libertad paulina nos abre la posibilidad de servir a Dios por medio
de Jesucristo, pues nos libré para que seamos libres*”, es decir, rompid las
ataduras que nos impedian servir a Dios.Y si hemos sido llamados a la
libertad®”, lo que procede es que vivamos como hombres libres’”, que nos
mantengamos firmes y no nos dejemos oprimir nuevamente bajo el yugo
de la esclavitud™.

Es interesante observar que la novedad cristiana la encontramos en
que se compatibilizan la libertad de la persona y el hecho de ser esclavos
de Jesucristo. Marfa se proclamé esclava ante el anuncio de la maternidad
que le hizo el angel, ecce ancilla Domini, aqui estd la esclava del Sefor,
apeleuteros Kristou y doule Kiriou. Como ya hemos comentado, la expre-
sién mds significativa de libertad personal consiste en ponerla en la volun-
tad de otra persona por amor a Dios, que esto es la obediencia.

Con frecuencia, el ejercicio de la libertad puede verse amenazado
por el miedo que nos infunde el uso de la misma libertad conseguida, en

317 Deuteronomio, 21, 10-15 y 1 Samuel, 17, 25.
318 San Pablo, Rom 6, 18.

319 |bidem, 1, 18.

320 San Juan, 8, 32.

321 San Pablo, Gal 5, 1.

322 |bidem, 5, 2.

323 San Pedro, 18, 2, 16.

324 San Pablo, Gal 5.

114



opinién de E. Fromm. Como si nosotros, convencidos de vocacién de
esclavos, no pudiéramos soportar el peso de tanta libertad. Para evitar el
riesgo de tamana tentaci6n, san Pablo nos recuerda que no hemos recibi-
do el espiritu de siervos para recaer en el temor, sino el espiritu de adop-
cion por el que clamamos iPadre!*” La vivencia de este espiritu nos abre a
la libertad creadora que se manifiesta en la elaboracién de los nuevos pro-
yectos que deben comprometernos en el empeno de conseguir un cielo
nuevo y una tierra nueva, en bella expresién apocaliptica.

Vemos, pues, que el planteamiento biblico de la libertad se fundamenta
en que el hombre esta creado a imagen de Dios, por lo cual el ejercicio de su
vida consiste en realizar libremente su proyecto sobre nosotros conforme a tal
imagen. Para llevar a cabo ese proyecto, el hombre encuentra dificultades en
st mismo y fuera de él, tan proclive a seguir las inclinaciones y ofertas del mal
y a sumirse en el pecado. Para colaborar con su esfuerzo libre y voluntario, el
Sefor le envia el espiritu y el poder liberador que le permite trabajar sin des-
fallecer, aunque con dificultad. EI hombre es libre cuando consiente en ser
liberado del pecado que lo esclaviza. Como nos sugiere san Agustin, no bus-
ques una liberacién que te lleve lejos de la casa de tu libertador™™.

La libertad medieval y la renacentista

La liberacién supone un desarrollo espiritual y material no sélo indivi-
dual, sino también colectivo, consecuentemente, histérico. Es decir, que
atafie a las necesidades de los hombres en tanto que colectivo, en su con-
dicién de ciudadanos y en relacién con su vida real, concreta. Por otra parte,
y lo hemos repetido ya, no siempre una liberacién concreta genera verda-
dera libertad interior, hace al hombre interiormente mas libre. Simplemente
puede liberarlo de una necesidad, pues liberar es un verbo relativo, sehala a
un complemento implicito o explicito. Es decir, si liberamos a alguien es por-
que lo liberamos de algo. De ahi que el resultado concreto, por ejemplo, de
liberar a alguien de una enfermedad, no se refiere tanto a concederle la liber-
tad interior cuanto a conseguir la salud. Dicho de otro modo, el asf liberado
no resulta tanto un hombre libre cuanto un hombre sano*”’.

No se puede, pues, historiar de modo fiable el ejercicio de la libertad
en la E. Media y en el Renacimiento sin hacer balance, por una parte, de
las liberaciones sociales, econémicas y religiosas que consigue el hombre
medieval y renacentista, y, por otra, sin concretar las liberaciones indivi-
duales y sociales que desembocaron realmente en la consecucién de la

325 |bid., Rom 8, 15. )
326 San Agustin, Enarratio in Psalmum XCIX.
327 J. L. Segundo, o. c., pag. 382.

5



verdadera libertad. Sobre lo uno y lo otro, balancear las liberaciones y eva-
luar el desarrollo de la libertad, volveremos mas adelante.

Es oportuno recordar las bases sobre las que se avanza en este campo
o sobre los criterios que retrasan el ritmo de las liberaciones y de la libertad.
En cuanto a la E. Media, no es tan facil hacer juicios de valor referidos a la
apropiacion de la libertad, pues, advirtamos, por ejemplo, que instituciones
como el Imperio y la Iglesia se aceptaban con toda normalidad por los ciu-
dadanos y por los creyentes como expresiones del sefiorio divino. Por ello,
no se tenfa conciencia de que la obediencia a la autoridad limitara el ejer-
cicio de la libertad individual. Del mismo modo, la esclavitud se considera-
ba una actitud de décil sumision a personas consideradas superiores, dis-
tantes, pues se las creia poseedoras de un valor histérico, la autoridad.

La conciencia de personalidad que se alcanza durante el Renacimiento,
influye en el crecimiento de la autoestima, por la que el individuo tiende a
liberarse de ataduras y rémoras medievales, como eran consideradas las ins-
tituciones de uno y otro signo, y las relaciones con el Ser supremo, que, en
su opinién, obstaculizaban la personalizacién, y a liberarse para autorreali-
zarse plenamente, seg(in el modelo de hombre que imaginaba y disefaba.

Es innegable que un error de 6ptica que cometi6 el hombre renacen-
tista fue el de no identificar los detalles que definen y distinguen la auto-
nomia, que es una categoria instrumental, enraizada en nuestro deseo de
tener, de la verdadera libertad, que es una categoria del espfritu, funda-
mentada en las entrafias mismas del ser.

Por eso, el grado desmedido de autonomia que pretendié el hombre
renacentista lo condujo a una actitud de rebeldia rayana en la ingenuidad, de
la que tendrd que arrepentirse gracias a la luz que le dispensara el paso del
tiempo. Es incuestionable, pues, que las liberaciones renacentistas fueron legi-
timas, necesarias y positivas, pero no siempre generaron libertad interior, por
carecer de una idea mds humana y humanizada de hombre, del ser-hombre.

Un nuevo paradigma de libertad

La libertad no es un mero privilegio social

Nos encontraremos ahora con el paradigma de libertad que propone
Teresa de Jests. Y adelantamos que libertad y conciencia aparecen en ella
como realidades superpuestas, razén por la que entrega su libertad Gni-
camente a quien entrega su conciencia. Nuestro objetivo y nuestro inte-
rés es, pues, detectar el contenido que entraia el término libertad tanto
en sus escritos como en su praxis educativa.

Es cierto que el hombre libre mantiene y refleja los rasgos con los que ya
se venia perfilando histéricamente al hombre, es decir, que es un individuo,

116



diferenciado ya de la madre naturaleza por la especificidad de su entidad,
con rango de persona que demanda para sf cierto grado de autonomia y que
reivindica presencia activa, creadora, responsable y libre en la sociedad.

Teresa nos propone un paradigma distinto de libertad porque amplia
y enriquece el contenido histérico que implicaba hasta ella. No rompe ni
desestima la antropologfa precedente, aceptada en sus aspectos positivos,
sino que aporta el hallazgo de la reflexién que hace sobre su experiencia
espiritual. Se ha reconocido, por fin, que la experiencia religiosa es un
aspecto, no un postizo, de la totalidad del vivir humano. El sentimiento de
autonomia e independencia, tan vivo en los comienzos del siglo XVI, toma-
ra en Espafa una senda religiosa; y por paradégico que a primera vista
parezca, el fenémeno mistico no puede explicarse sino como un rasgo de
la inquietud individualista de la época renaciente®®.

En realidad, la novedad de este paradigma de libertad radica en que
Teresa la considera como una propiedad inherente a la naturaleza huma-
na, no como un simple reconocimiento que se hace desde fuera, sea
desde el poder o, incluso, desde el mismo Dios. Y esto es asi porque, si
Teresa enriquece la vision del hombre que nos legaron Grecia, Roma, la
Europa medieval y la renacentista, era de esperar que su reflexién alcan-
zara al concepto nuclear de la libertad y a su practica.

No es, pues, el suyo un paradigma de libertad que rompe con los
datos recibidos, sino que los amplia y los profundiza hasta dar en un
humanismo que no es sélo un sistema de conceptos sino una cadena de
experiencias de humanidad verdadera®. Y queremos afadir adn que si
Teresa descubri6 en el otro al td, préjimo primero y después hermano,
cuyo nicleo sustantivo es la conciencia y no la imagen social, y contem-
pla a la colectividad como Imperio y como Iglesia, encabezada por Jes(s,
es facil concluir que su idea de libertad esta muy ligada a la responsabili-
dad personal que opta y decide desde si y por si.

Sin embargo, adelantamos dos llamadas. Que el significante libertad
aparece en los escritos y en la practica educativa de Teresa con un amplio
valor polisémico que ofrecemos a continuacién, y que este nuevo para-
digma de libertad responde al final de un largo proceso de liberacién inte-
rior, del que daremos cuenta en su momento.

Alcance de la palabra libertad en Teresa

La necesidad de comprender correctamente el significado de una pala-
bra, nos obliga a contextualizarla con todos los recursos que estén a nuestro

328 Castro, Américo, Teresa la Santa y Otros Ensayos, Alianza Editorial, Madrid, 1982, pag. 9.
329 0. G. de Cardedal, o. c., pag. 17.

117



alcance. El hablante o el escritor transmiten su mensaje con honrada since-
ridad porque depositan en el término empleado un mensaje intencional
consciente. Sin embargo, a esa presunta sinceridad puede no acompafarle
la autenticidad del escritor, debido a que el mensaje que nos transmite se
encuentra inconscientemente racionalizado, desvirtuado, subjetivado.

Hemos creido necesario acudir a referentes histéricos y a recursos lin-
gliisticos concretos para captar lo mas objetivamente posible el significado
que en cada caso daba a la palabra libertad vy, asf, conocer mejor el pro-
ceso educativo de su liberacién interior. Los referentes histéricos a los que
hemos acudido para que nos ayuden a identificar el contenido preciso de
la palabra libertad son el marco histérico, la antropologia residual platéni-
ca y el recurso a la antonimia.

El marco historico

Parece obvio que cualquier escritor hipoteque su vocabulario, sus
expresiones, al marco histérico en el que vive y desde el que se comuni-
ca con los lectores. Con ello hemos de contar. Por ello, seremos cons-
cientes de que este marco coloreara afectivamente el vocabulario de cual-
quier autor y lo connotara.

Esto es lo que le ocurre a Teresa cuando acude a la palabra libertad
para transmitirnos algunas de sus vivencias mas personales. Es lo que nos
aconseja que no debemos pasar por alto el interés histérico de los tér-
minos, de las palabras con las que la relaciona. Recordemos, por ejem-
plo, que la concepcion medieval del hombre y del mundo era abierta-
mente teologal. Sin dificultad se aceptaba a Dios como Creador y Sefor,
en el que residia la santidad, la sabiduria y el poder. El hombre, sin el
menor esfuerzo, habfa interiorizado la conciencia de criatura y de servi-
dor. Esto significa que este marco histérico-teologal serd el que nos
ayude a desvelar, parcialmente, uno de los contenidos del término liber-
tad en Teresa.

Esto supuesto, ofrecemos a continuacién los vocablos més frecuentes,
y a su trasluz nos aduenaremos del significado que deseaba transmitirnos
en aquel momento.

Senor

Advierte Teresa, y asi lo transmite, que al analizar el proceso educati-
vo que la lleva a la apropiacion de la libertad, encuentra una parte de don,
de gratuidad, de regalo que el Sefor le ha hecho, y otra parte, muy impor-
tante, de esfuerzo personal. La libertad que la condujo al seforio interior
y exterior es, a la vez, regalo y sangre.

Teresa se dirige a Dios considerdndolo Seiior, porque concluye en

118



pura légica que como es Sefior, consigo trae la libertad, y como nos ama,
hécese a nuestra medida. Por eso digo que trae el Sefior consigo la liber-
tad, pues tiene el poder de hacer grande este palacio™. En este texto, y en
el que escribe que me dio el Serior libertad y fuerza para ponerlo por
obra®', Teresa acentta el poder que acomparia a las muestras de seforio
divino, gracias al cual consigue activar la potencialidad de libertad que hay
en ella. Esta libertad que el Sefor le trae con su sefiorio, no es, evidente-
mente, la libertad potencial de la que hemos sido dotados en cuanto seres
racionales, sino la energia que Teresa necesita para conseguir la libertad
empirica, real. Como ella carece del poder que le es propio al Sefor, sien-
te no contar con la energfa, con la libertad suficiente, para poder hacer lo
que digo que hagan®”.

Aunque el Sefior ha cautivado con su amor a Teresa, sin embargo, res-
peta su libertad para que pueda amar otra cosa que no sea él. Aunque e/
amor de Dios tiene al nuestro tan atado, que no deja libertad, es decir,
animo y humor, para amar en aquel punto a otra cosa sino a Vos**. No
deja dnimo ni ganas de hacer otra cosa que no sea amar a Dios. Ya no
serds libre para pecar’™, significa que ha disminuido, sin desaparecer del
todo, la tendencia hacia el mal. La prueba de que no niega la libertad que
tiene la persona para desviar su amor de Dios, es que, segtin somos, si no
nos dan lo que queremos, con este libre albedrio que tenemos, no admiti-
remos lo que el Sefior nos diere’”.

Con frecuencia, recurre a exclamaciones tan populares como Dios me
libre, Dios nos libre, Dios me libre por la Pasién, de decir si soy mds anti-
gua, si he més anos, si he trabajado mads, si tratan a la otra mejor’. Dios
nos libre, hermanas, cuando algo hiciéramos no perfecto, decir que no
somos dngeles, no somos santas’”. Dios nos libre, por espiritu que a uno le
parezca tenga y en hecho de verdad le tenga, regirse en todo por él, si no
es letrado™®. No merecen el nombre de amor estos amorcillos desastrados,
baladies, de por acd, ain no digo en los malos, que de éstos Dios nos
libre®. Con estas exclamaciones, Teresa pide al Sefior que la ayude para

330 Teresa de Jests, Camino, 48, 3.

331 |bid., Vida, 24, 7.

332 |bid., Carta al P Gracidn, 15-4-1577.
333 |bid., Vida, 14, 2.

334 |bid., Exclamaciones, 17.

335 |bid., Camino, 51, 2.

336 |bidem, 17, 4.

337 |bidem, 26, 5.

338 |bidem, 8, 2.

339 |bidem, 11, 1.

119



que ella misma, como sujeto agente, evite libremente el riesgo de caer en
tal o cual desviacién. Manifiesta el deseo de verse fortalecida con la mise-
ricordia del Sefor para saber amar con el amor verdadero.

Si Dios es el Senor, el hombre debe vivir en actitud reverencial de
sumision, protegido en virtud de la obediencia con que le sirve, y en tales
circunstancias, liberado ya de si mismo, se atreve a desafiar a los demonios
diciéndoles que siendo siervo del Sefior, yo quiero ver qué me podéis
hacer*. Sintiéndose Teresa apoyada por el Sefor y liberada del hombre
viejo que la atenazaba, no encuentra ya dificultad para servir libremente a
su Senor. Los que no estan atn liberados de si mismos, es razén que teman
a los demonios, y siempre pidan los libre el Sefor de ellos*, es decir, que
les dé fuerza el Sefor para librarse de ellos.

La liberacién més radical que alcanza el hombre es la de si mismo,
de su mundo instintivo, irracional, libertino, porque el mayor grado de
esclavitud es el que Teresa describe tan paradégicamente ioh, libre
albedrio tan esclavo de tu libertad®?! Que la libertad sea esclava de si
misma es la esclavitud menos imaginable. De ahf el agradecimiento de
Teresa, pues me libré de m*®, porque me ayudé a liberarme de mis
esclavitudes.

Su testimonio admirable y constante es que yo sé que se puede
alcanzar esta libertad y negacién y desasimiento de nosotros mismos, con
el favor del Sefior, poco a poco™. También es consciente de que a la
postre, necesitd la infinita ayuda del poder divino para sentirse ser ella,
libre y totalmente. La unién con Dios y la victoria contra quienes en el
mundo, la sociedad del siglo XVI, humillaban y miraban de través a los
cristianos nuevos, es evidente’”. Nos conffa que después de esta unién,
oracién de quietud, quedaba con unos efectos tan grandes, que con no
haber en este tiempo veinte afios, me parece traia el mundo debajo de
los pies*®.

Rey-majestad

Teresa es muy sensible a la institucién de la realeza, y los sentimien-
tos de entusiasmo, respeto y emulacién que hacia ella sentia santa Teresa,

340 |bid., Vida, 29, 19.

341 |bid., Camino, 66, 2.

342 |bid., Exclamaciones, 17.

343 |bid., Vida, 23, 1.

344 |bid., Camino, 23, 2.

345 Castro, Américo, Teresa la Santa y Otros Ensayos, Alianza Editorial, Madrid, 1982, pag.
2452

346 Teresa de Jesus, Vida, 4, 7.

120



nacen del concepto de la misma, formado por la tradicién, la educacién
familiar y el ambiente de su época™’. El Emperador y Rey Carlos | visit6
Avila y allf lo veria ella, atin adolescente. Lo que no sabemos es si cono-
ci6 personalmente a Felipe I1.

Le satisface personificar a Dios bajo el simbolo de Rey-majestad por lo
que encierra de soberania absoluta sobre la creacién. Por eso, al rey terre-

nal, vicario de Dios, le manifiesta un respeto que raya en devocién. Su
deseo es que £l reine y sea yo su cautiva, que no quiere mi alma otra liber-
tad*. Es paraddgico el sentido de cautividad amorosa que cobra aqui el
término libertad. Ya no se limita a suplicar que se la ayude a liberarse de
si misma para no ofenderle, sino que desea vivir en cautividad divina, pues
es el mejor modo de ser y sentirse libre. Se es cautiva en libertad por la
donacién libre que hace de si misma al Rey, poniendo la voluntad en la
suya; ahora la mia os doy yo libremente en la vuestra, aunque ha tiempo
que no va libre de interés, porque ya tengo probado y gran experiencia de
ello la ganancia que es dejar libremente mi voluntad en la vuestra*®.

La aportacién de Teresa consiste en revelarnos que hay esclavitudes
interiores que son liberadoras, pues sélo son dichosos los que con fuertes
grillos y cadenas de los beneficios de la misericordia de Dios se vieron pre-
sos. Por el contrario, hay libertades, aparentes, que esclavizan, pues si no
vives enclavado con el temor y amor de quien te cri6, le exclama al libre
albedrio, que es nada menos que el manantial de la libertad, eres esclavo
de tu libertad. ¢Qué mayor ni mds miserable cautiverio que estar el alma
suelta, abandonada, de la mano de su Criador?**®

Teresa encuentra en la cautividad espiritual un indicador elocuente de
su libertad interior, del seforio espiritual alcanzado que describe exclaman-
do ioh, qué sufre un alma, vdlgame Dios, por perder la libertad que habia de
tener por ser sefiora®'! Por ello, se extraia de que no sea ese el comporta-
miento general de los cristianos y se desahoga con esta interrogacién excla-
mativa iéqué es esto, mi Emperador?!”* Y nos abre el interior de su alma
confidndonos que quisiera yo saber figurar la cautividad, la libertad interior

y experiencia mistica, que en estos tiempos traia mi alma™.

347 José M2. Aguado, Relaciones entre Santa Teresa y Felipe I, Revista La Ciencia Tomista,
106, julio agosto, 1927, pdg. 31.

348 Teresa de Jesiis, Exclamaciones, 17.

349 |bid., Camino, 55, 3-4.

350 |bid., Exclamaciones, 17.

351 1bid., Vida, 9, 8.

352 |bid., Camino, 37, 1.

353 |bid., Vida, 8, 12.

121



Aln consigue mayores matizaciones en la descripcién de la verdade-
ra libertad que consiste en amar necesariamente el Bien, que es Su Majes-
tad. Un ejemplo de ello lo encontramos en la necesidad con la que Dios
se ama a si mismo, pues no tiene Dios ni puede tener libertad, ni fuera per-
feccion de Dios poder tener libertad para olvidarse y dejarse de amar'.
Dios se ama necesariamente. No serfa libre si pudiera no amarse. No es
libre para amarse o no amarse. S6lo es libre si se ama.

Espero haber ayudado a comprender que el léxico teresiano con el
que expresa en aquel marco histérico-teolégico sus sentimientos, le fue un
vehiculo adecuado a Teresa para describirnos su pensamiento sobre la
verdadera libertad y su personal actitud en la tarea de autoliberacion a la
que se entreg6 tan decididamente.

La antropologia residual platénica

El segundo referente que nos ayudara a descubrir y valorar la intuicién
teresiana de libertad, es el que denominamos antropologia residual platé-
nica. Estoy convencido del aparente platonismo teresiano, por tratarse de
una mera hipoteca verbal. No es ocioso recordar que Teresa es una mujer
que llega desde su inefable experiencia mistica y que este hecho explica
el lenguaje con el que describe las cautividades, ataduras y sujeciones que
encuentra en el momento de volar hacia Dios.

Las expresiones platénicas de verse sujeta el alma a tantos inconve-
nientes como trae en estar en la carcel de este cuerpo™, o la de paréceme
me tiene atada este cuerpo, porque a no le tener, haria cosas muy sefala-
das™, nos serdn una oportuna apoyatura para seguir desentranando el
concepto y la vivencia de libertad de Teresa. Estimamos que de los textos
anteriores, y de bastantes otros, se desprenden estas conclusiones:

- Que la verdadera sede de la libertad es la persona, constituida por

un compuesto substancial psicofisico, individual e intransferible.

— Que la libertad es una realidad inherente a la naturaleza humana.

Por ello, el hombre es libre por naturaleza, no en virtud de los pri-
vilegios emanados de los poderes exteriores a él.

- Que la ayuda que recibe el hombre para liberarse de coacciones

internas y externas, no excluye el esfuerzo personal.

- Que el alma se siente sujeta interiormente por las dificultades que

le ocasiona la interdependencia entre alma-cuerpo. Pero esta ata-

354 |bidem.
355 |bid., Camino, 56, 2.
356 |bid., Cuentas de Conciencia, 1, 6.

122



dura se interpreta como la dificultad que implica la lucha para con-
seguir el senorio que trae consigo la libertad.

— Que este paradigma de libertad nos lleva a interpretar la educacion
como crecimiento interior y maduracién de la persona, del que ella
es el primero y principal agente.

El recurso lingiiistico de la antonimia

Otro camino vélido y adecuado para aproximarnos al concepto y
vivencia de la libertad que profesa Teresa, es el andlisis del recurso litera-
rio que emplea con tanta frecuencia, la antonimia. Por las caracteristicas
especiales del auditorio o por la dificultad que entrana la idea que desea
transmitir, puede ocurrir que el método mds pedagdgico para comunicar-
se y hacerse comprender sea el de decir las cosas al revés. Al revés te lo
digo para que lo entiendas. Es explicar los efectos del calor describiendo
los del frio. En eso consiste el recurso de la antonimia.

Es evidente que comprendemos y valoramos mejor lo que supone
vivir en libertad si escuchamos a un recluso o a una victima de un secues-
tro el relato de su estancia en el zulo 0 en la cdrcel. Esa es, a veces, la tac-
tica y el recurso teresiano. De hecho, para historiar sus primeros pasos por
el camino de la virtud, cémo su espiritu planea movido por la brisa del
Espiritu y contempla la tierra desde las alturas misticas, acude a las imd-
genes del lento paso de la gallina, al permanente contacto del alma con la
tierra, como hace el sapo, con las que nos informa de las carencias de
algunos confesores que la impidieron remontar mas alto el vuelo. Para
transmitirnos que la libertad es luz, describe con pinceladas antonimicas
la sombra de una vida sin libertad.

Entre los anténimos de la libertad descubiertos en sus escritos, hemos
encontrado esclavitud, cautividad, sumisién, opresién, servidumbre,
mediatizacién, dependencia y sometimiento. Y los vocablos con los que
describe el alma carente de libertad, son atada, acorralada, arrastrada,
esclava, atribulada, cautiva, sierva, amedrentada y encogida. Practicamen-
te son los mismos. Lo que procede ahora, pues, en correcta metodologia,
es considerar los aspectos de la libertad que nos desvelan estos anténimos
y valernos de ellos para seguir perfilando el paradigma teresiano.

Una de las aportaciones que hace el nuevo paradigma teresiano al
concepto tradicional de libertad es que la libertad y la esperanza se imbri-
can, pues la libertad es un ideal que forma parte nuclear de la esperanza.
La esperanza anima a luchar y a vivir como si ya se fuera realmente libre.
Esperar ser libre, entendido el esperar en sentido unamuniano de crear lo
que estamos esperando, es ya estar siendo libre. Y el hecho de ser libre,
apoya la esperanza para seguir afianzando la libertad. En realidad, si

123



radiografidramos la voluntad, observariamos que lo que queremos ser,
forma parte integrante y esencial de lo que ya somos. Lo que indica que la
historia siempre es futuro™’.

En Teresa, la libertad mds que desarrollar la inteligencia motiva la
voluntad, puesto que mads que una idea es un ideal, una firme voluntad de
ser. Tanto Teresa de Ahumada, que se decide a caminar por derroteros
que la conducirdn a las cimas de la liberacién, como Teresa de Jests, ya
caminante, aunque se perciba atada, acorralada, atribulada o cautiva, son
mujeres libres en esperanza y en realidad. En el trasfondo entrafiable de
aquella mujer que se siente sierva, amedrentada y encogida, bulle y cuaja
la mujer libre, fuerte y decidida, porque el héroe estd en lo esforzado del
propésito y no en lo puntual del conocimiento, ya que la verdad es lo que
nos hace vivir y no lo que nos hace pensar**.

Resumiendo, observamos que a través de los anténimos empleados
en los escritos teresianos, se nos revela la libertad como esperanza que
despierta y motiva la bisqueda de la verdad. La verdad de un Dios ofre-
cido como vida liberadora mas que como idea, capaz de transformar a
Teresa de Ahumada, adolescentemente dubitativa y medrosa, en Teresa
de Jesus, decidida y fuerte. Libre.

Dos estadios del proceso educativo liberador

El paradigma de libertad que vivencia Teresa implica un proceso per-
sonal de liberacién que se realiza siguiendo los estadios por los que dis-
curre su maduracién psicolégica. Prescindiendo ahora de la etapa de la
infancia, que se caracteriza, en general, por una actitud de independen-
cia, nos concretamos a la adolescencia, identificada por el espiritu de
autonomia, y a la edad madura, que se expresa en disponibilidad.

La autonomia, un paso hacia la libertad

No siempre ha sido bien interpretado el concepto de autonomia, con-
fundido con el de libertad. Esta falta de precision en el deslinde concep-
tual correcto, puede incidir negativamente en los planteamientos que los
educadores hagamos de la libertad en los procesos educativos que acom-
pafnemos.

Lo primero que me parece importante recordar es que la una y la
otra, la autonomia y la libertad, son dos estadios de un mismo y Gnico pro-
ceso educativo. La autonomia responde a un estadio psicolégico y espiri-
tual muy delimitado y concreto, el de la adolescencia, que lentamente
cristaliza en torno al eje del yo. Es la expresi6on de su nacimiento vy el

357 L. Rosales, o. c., pag. 48.
358 Unamuno, Miguel de, Don Quijote y Sancho, pags. 90 y 112. Edit. Renacimiento.

124



esfuerzo por su afirmacién, en coherencia con el modo de verse y amar-
se el adolescente, y de su amar y vivir la vida. La autonomia es el estado
cognitivo y afectivo que define con més acierto la adolescencia. La auto-
nomia es adolescente como la independencia es infantil.

Teresa de Ahumada, adolescente, nos transmite subliminalmente en
una ajustada y entrafiable autodescripcion el estadio de autonomia alcan-
zada. Relata que pasando de esta edad, que comencé a entender las gra-
cias de naturaleza que el Sefior me habia dado, que segin decian eran
muchas, cuando por ellas le habia de dar gracias, me comencé a ayudar
para ofenderle. Observamos en la confidencia cémo toma conciencia de
si, de su preciado haber, que concreta en las gracias de naturaleza y en las
buenas inclinaciones que el Sefior me habia dado, y se cierra sobre si
misma aprovechdndose mal de ellas.

La adolescente Teresa de Ahumada siente urgencia por afirmar el
nacimiento del yo y por hacerse presente en su mundo, del que necesita-
ba la mirada y la admiracién. Y para ello comencé a traer galas y a desear
contentar en parecer bien, con mucho cuidado de manos y cabello, y olo-
res y todas las vanidades que en esto podia tener, que eran hartas, por ser
muy curiosa’.

La autonomia nos remite, en directo, a la independencia, al indivi-
dualismo, que es el fruto psicolégico y social que recoge el adolescente al
tomar conciencia de que él es para sf su propia ley. Teresa adolescente, sin
embargo, no se detiene ahi y en nombre de la autonomia inicia el arduo
proceso de liberacién y de apropiacién de la libertad que la introducira en
el estadio de madurez y de seiorio personal.

Si se nos permite trasladar el desarrollo psicolégico de Teresa a la evo-
lucién social de la época en la que ella viva, decimos que histéricamente,
la autonomia fue la conciencia moderna a la que ya despert6 el ciudada-
no de los siglos XIV y XV. En el inconsciente colectivo se apuntaba a la con-
ciencia de personalidad, aunque es el individuo, sin embargo, el que atin
estd en vigor en el empeio de romper las que consideraba ataduras
medievales, la autoridad, la actitud dogmatica de la Iglesia, la revelacién
como (nico manantial de verdad. La conciencia moderna de autonomia
se solidifica en la modernidad ilustrada que aporta la Revolucién France-
sa e introduce en occidente el liberalismo salvaje y el posterior neolibera-
lismo, que suponen una regresién al egocentrismo infantil. La Historia
todavia no ha dado el paso definitivo hacia la fase de libertad, que impli-
ca el reconocimiento real de la dignidad de la persona con la defensa tras-
parente de sus derechos.

359 Teresa de Jests, Vida, 2, 2.

125



La recta conciencia de libertad implica que la autonomia del indivi-
duo ha entrado ya en el proceso de maduracién y de adultez que conclu-
ye en la personalidad. Es el proceso que discurre entre la individuacion y
la personalizacién. Para Gabriel Marcel, este proceso coincide con el tran-
sito que se hace desde el tener al ser, ya que la libertad es una categoria
del espiritu, que impide la vigencia de la autocomplacencia del yo, el nar-
cisismo caracteristico de la autonomia de la adolescencia, y se define por
una disponibilidad total y dulce, en lenguaje pascaliano. Es el paso que
describiremos a continuacion.

La disponibilidad interior como actitud liberadora

Légicamente, el paso de la autonomia a la libertad implica cierta
capacidad madurativa en el sujeto. El proceso que sigue conduciendo a la
apropiacion de la libertad exige que el sujeto revise sus motivaciones. Es
preciso, por ello, acudir a referentes nuevos, de mayor calado, capaces de
animar en el individuo la ilusién por mejorar su ser-persona esforzandose
por conquistar la libertad.

Para Teresa, los referentes motivadores a los que acude para realizar
su proceso liberador son Dios, el préjimo y la sociedad. Légicamente, si el
proceso de liberacién de la persona va sustituyendo lentamente unos refe-
rentes por otros de mayor embergadura, tienen que cambiar también las
leyes del aprendizaje de la libertad. Porque lo cierto es que no se apren-
de del mismo modo la autonomia que la libertad. El aprendiz de autono-
mia, por ejemplo, siente que cada cual es lo que tiene, se es lo que se
tiene, mientras que el aprendiz de libertad experimenta que se es lo que
se da, lo que se regala. Y el mismo aprendizaje de la libertad es un pro-
ceso graduado, motivado por referentes cambiantes que se van comple-
mentando, que para Teresa fueron, como indicamos, Dios, el préjimo y la
sociedad.

Una de las imdgenes que acude a nosotros cuando pretendemos
caracterizar la libertad es la del aguila, la de cualquier ave que planea plé-
cidamente por el espacio, libre de obstaculos exteriores, que impidan y
dificulten los movimientos y desplazamientos fisicos. Y aunque sea ésta
libertad la que calificamos de menor, la mas precaria, la que menos llega
a las entranas del ser-hombre, sin embargo ya es libertad. Lo que nos indi-
ca que hay libertades y libertades. Unas que lo son en precario, porque
apenas liberan y mejoran la interioridad de la persona, pero venden bien
la imagen de libertad, porque, como el aguila, los individuos se desplazan
sin la menor oposicién exterior. Otras, por el contrario, son pura, exquisi-
ta libertad, pues aligeran a la persona del lastre que la impide ser ella
misma y mejoran su n(cleo interior.

126



Posiblemente, muchas personas calificarian como libre, no siéndo-
lo, al dguila, y como privado de libertad a una persona que, aun siendo
sefor de sf mismo, consciente de sus ideas y de las opciones tomadas
voluntariamente, se encuentra, sin embargo, retenido, injustamente, en
una institucion penitenciaria, sin posibilidad de moverse y desplazarse
como desearfa. El secreto estd en que el dguila, que se mueve vy trasla-
da sin obstaculos por el cielo, sin embargo, no tiene conciencia de su
vuelo.

La persona que ha dado el paso de la autonomia a la libertad se
muestra disponible, incondicionado. El término disponibilidad hace
referencia a la actitud interior que adopta la persona para prestar un ser-
vicio a quien sea o donde sea. Disponible significa, pues, que permites
que te pongan en cualquier lugar, fisico o social, ya que no te sientes
sometido a necesidades basicas personales que condicionen tus opcio-
nes fundamentales. Nos encontramos, pues, ante el espectdculo mas
sorprendente de libertad interior, de sefiorio personal, de madurez indi-
vidual, social y espiritual.

Teresa reconoce que ha ascendido a ese grado de libertad interior
gracias a que el Senor me hizo grandisimas mercedes y éstas me daban
tanta libertad®®. Alli son las promesas y determinaciones heroicas, la
viveza de los deseos, el comenzar a aborrecer el mundo®'. Hemos de
cuidar no infravalorar su esfuerzo personal para merecer las mercedes
aludidas y por todos conocidas. La vivencia de disponibilidad es tan
ardiente, que hasta la simple lectura de sus palabras produce vértigo
por la determinacién radical que se percibe en expresiones como cim-
plase en mi, Sefior mio, vuestra voluntad de todos los modos y maneras
que quisiereis; si queréis con trabajos, dadme esfuerzo y vengan; si con
persecuciones y enfermedades y deshonras y necesidades, aquf estoy, no
volveré el rostro**. No es menos importante la disponibilidad para que
el Sefor disponga los trabajos, que son las penalidades y las incomodi-
dades, las persecuciones, en especial las que le llegan de las personas
cercanas a ella y a su obra fundacional; y las deshonras, que en otro
momento no hubiera podido soportar.

Preocupada por la adecuada formacién espiritual que deben recibir
sus monjas para iniciarse en el camino que las conduce a la libertad y al
encuentro con el Sefor, les pregunta que si saben qué es ser espirituales
de veras. Hacerse esclavos de Dios, a quien, senalados con su hierro, que

360 |bidem, 34, 3.
361 |bidem, 19, 2.
362 |bid., Camino, 55, 4.

127



es el de la Cruz, porque ya ellos le han dado su libertad, los pueda vender
por esclavos de todo el mundo®”. El mero hecho de recurrir a este ejem-
plo, de una plasticidad literaria bellisima y de referencia social indiscutible,
es suficiente para que sus monjas entiendan que el indicador mds objeti-
vo para evaluar el progreso espiritual es el de poner la libertad en manos
de su Senor y aceptar con alegria cuanto él disponga sobre la propia vida.

Es facil advertir que en el paradigma de libertad que oferta Teresa, la
liberacién personal interior es la tarea de més calado, en la que pone toda
su mirada y atencién. La intuicién del pueblo llano de que obras son amo-
res y no buenas razones, es la que aparece en la pregunta de Teresa a sus
monjas, écomo queréis contentarle con sélo palabras**? El paradigma de
libertad que propone Teresa subraya con todos los colores posibles la cima
que se alcanza al final del proceso, que no es otra que el Sefor me libré
de mi, del hombre viejo, hasta mostrarse disponible, incondicionada, para
participar activamente en mejorar la historia de cada dia. La libertad es
plenitud individual, social y espiritual.

Factores liberadores que aparecen en Teresa

Nosotros exigimos la libertad radical, que es la capacidad de eleccién
y de decisién. Es decir, el hombre, no elige poder ser o no ser libre, pues
ello nos viene dado como dotacién natural y no somos libres de ser libres.
Tema distinto es como hacer real, empirica, esta libertad potencial en las
liberaciones concretas diarias.

Es este el momento que dedicamos a ahondar en la identificacion de
los factores que motivaron a Teresa de Ahumada y a Teresa de Jesus para
que comenzara la dolorosa y larga tarea de apropiacion de la libertad y a
conocer las fuerzas con las que conté para realizar el paradigma de liber-
tad que propuso y al que los educadores debemos acercarnos con reli-
gioso temblor.

En definitiva, lo que ahora nos proponemos es responder a la pre-
gunta de qué factores influyeron en Teresa para que se determinara a vivir
la libertad en libertad, actitud que revela que su audacia como mujer y su
lucidez como reformadora, fundamentan la duracién y el valor de su figu-
ra’’, tan aleccionadora para los pedagogos. Y para evitar la dispersion de
la reflexién, nos ha parecido conveniente sectorizar los factores que ani-
maron el proceso educativo liberador que lleva a cabo Teresa en cuatro
ambitos, el psiquico, el cultural, el social y el religioso.

363 |bid., VIl M, 4, 9.
364 |bidem.
365 Rossi, R, Teresa de Avila, biografia de una escritora, pag. 12. Edit. Icaria, (1997).

128



Factores psiquicos

Comenzando por los factores psiquicos, que son los que mas directa-
mente nos informardn sobre el desarrollo de su personalidad y la apropia-
cién de la libertad, la primera afirmacién que mantenemos es la de que
los resultados de las exploraciones aplicadas a la personalidad de Teresa
reflejada en los escritos, la sitdan por encima de la media normal.

Teresa es una mujer que siempre busca seguridades. Si leemos el Libro
de la Vida, el de las Fundaciones o el de Las Moradas, es facil advertir que
nos hallamos ante una autobiografia, ante una crénica, ante una obra lite-
raria magistral y, sobre todo, ante una epopeya sostenida a dos bandas,
protagonizadas por los espiritus del bien y del mal, en presencia de Dios
como testigo. Teresa de Ahumada y Teresa de Jests aparecen alli como
una nifa, una adolescente, una joven o una mujer adulta verdadera y
veraz, que necesitaba aduefarse de certezas que le proporcionaran lo que
mas anhelaba, seguridad. Sospecha que la mentira y la doblez nos dejan
desamparados, inseguros, por lo que en esto de hipocresia y vanagloria
jamds me acuerdo haberle ofendido®".

Buscaba la tranquilidad de la seguridad en el consejo de personas
que suponia adecuadamente preparadas, por lo que tomar yo libertad
ni hacer cosa sin licencia, no lo hice. Siempre he procurado buscar quien
me dé luz para que no gane el demonio adonde me parece que gano
yo*. Cuando me preguntaban algunas cosas, yo respondia con llaneza y
descuido; aunque luego les parecia que los queria ensefar y que me
tenia por sabia®®.

Admira la seguridad de la vida eterna de los bienaventurados con tal
aforanza, que le hace exclamar con su hermano Rodrigo ipara siempre,
siempre, siempre®®! Por eso, se dispone a elegir el estado que mas le
garantice lo permanente, lo eterno, aun a costa de tener que preferir la
vida mondstica al matrimonio. El hecho de optar por el monacato, radica
en que es el estado mds seguro y se libran, ella y sus monjas, de estar suje-
tas a un hombre, que muchas veces les acaba la vida, y plegue a Dios que
no sea también el alma™.

Teresa es una persona naturalmente buena, noble, sencilla, y bien
dotada de gracias naturales y de una excelente inteligencia prictica. Lo
reconoce sin autocomplacencia ni rubor alguno cuando escribe que,

366 Teresa de Jesds, Vida, 7, 1.
367 |bidem, 7, 2 y 10, 8.

368 |bidem, 28, 17.

369 |bidem, 1, 5.

370 |bid., Fundaciones, 31, 46.

129



como cualquier adolescente, comencé a entender las gracias de naturale-
za que el Serior me habia dado, que, segtin decian eran muchas. Yo he lds-
tima cuando me acuerdo de las buenas inclinaciones que el Sefior me
habia dado y no las habia rentabilizado debidamente pues mi sagacidad
para cualquier cosa mala era mucha™".

Es, también, la mujer que se desvive por agradar a todos, y este rasgo
es otro factor motivador de sus elecciones. Elige agradar, porque en esto
de dar contento a otros he tenido extremo, aunque a mi me hiciese pesar,
tanto, que en otras personas fuera virtud, y en mi ha sido gran falta, por-
que iba muchas veces muy sin discrecién’. De hecho, si en el inicio de
sus primeras elecciones, la motivacién era su interés personal, pasando el
tiempo, serd el agradar a Su Majestad, a su Esposo prestando atencién
especial a los mds necesitados.

Por ser Teresa una mujer de miradas y horizontes ambiciosos, se fati-
gaba antes su cuerpo que su espiritu. Es una mujer tenaz, sin romper su
equilibrio psiquico. Cuando adin le restaban cuatro largos anos de vida,
escribe al P. Jerénimo Gracidn que estoy muy vieja y cansada, aunque no
de deseos. Este espiritu de lider le provoca a veces cierta sensacion de
ansiedad, como aparece en la carta a Maria de san José, para quien tiene
entrafnas de amiga y de madre, en la que le escribe que vuestra reveren-
cia me perdone a mi, que con quien bien quiero soy terrible, que querria
no errase en nada. Reconoce que no soy nada tierna, antes tengo un cora-
z0n tan recio que, algunas veces, me da pena”.

La adultez, interpretada como capacidad de reflexién, de autocon-
trol, de objetivar los acontecimientos, completada por la espontaneidad
de la nina que le proporcionaba su sensibilidad, le aporté también un
abanico de rasgos configuradores de una personalidad comprensiva y
exigente, terrible y tierna, fraternal y maternal, de nina y de fundadora,
inflexible y suave, &gil para narrar y habil para silenciar lo que no era
para carta o para papel, expresiones que las encontramos frecuente-
mente en sus cartas.

De esta Teresa de Ahumada, en la que enraiza Teresa de Jesus, era
facil esperar una determinacién muy determinada para comenzar un pro-
ceso liberador radical como fue el suyo, que la condujera a las alturas de
hominizacion a las que lleg6 y la preparara para ser una educadora tan
excepcional.

371 |bid., Vida, 2, 4.
372 |bidem, 3, 4.
373 |bid., VI M, 6, 8.

130



Factores culturales

No hay por qué repetir el topico de que Teresa fue una lectora empe-
dernida y que la lectura fue un medio de adquirir cultura y formacién reli-
giosa. Lo que ahora pretendemos es resaltar la importancia que cobra la
cultura como factor que contribuyé significativamente para que tomara
decisiones definitivas.

Las lecturas de su nifiez y de la primera adolescencia, el Flos Sancto-
rum, las vidas de santos, donde vefa los martirios que por Dios las santas
pasaban, y la literatura de tema caballeresco, despertaron la imaginacién
de Teresa con tal fervor, que ello explica la determinacién tomada en su
infancia de marcharse de casa con su hermano Rodrigo hacia tierra de
moros, porque deseaba yo mucho morir asi, pues me parecia que com-
praban muy barato el ir a gozar de Dios*™.

Sobre la influencia de la lectura de los libros de caballerfa, su testi-
monio es claro, pues comencé a quedarme en costumbre de leerlos. Era
tan en extremo lo que en esto me embebia que, si no tenia libro nuevo, no
me parecia tenia contento”. Estas lecturas la ayudardn a descubrir des-
pués que todo fue una simple fantasia adolescente que nada tiene que ver
con el amor verdadero.

A medida que avanza en edad y contacta con su tio Pedro en el pue-
blecito de Hortigosa, cuando se dirige a pasar unos dfas con su hermana
Marfa en Castellanos de la Canada, o a Becedas, para que la trate el
curandero, toma otro rumbo el contenido de las lecturas y nos confirma
que he leido muchos libros espirituales™, de cuyos autores cita el nombre.
De hecho, la lectura de las Cartas de san Jerénimo, le fue decisiva para
determinarse a arrancarse afectivamente de su familia y marcharse al
monasterio abulense de La Encarnacién. Y la luz que le proporcioné El
Tercer Abecedario, del franciscano Francisco de Osuna, iluminé los cami-
nos mas subidos de la oracién mental. La seguridad que buscaba, la
encontré, en parte, en Las Confesiones de san Agustin, en el Contemptus
mundi, el Kempis y, quizés, en el Audi, filia, de Juan de Avila.

A las lecturas, anadimos las conversaciones frecuentes mantenidas con
tedlogos de renombre, profesores en el Estudio Universitario que los
Padres Dominicos tenfan en Avila, como el Padre Pedro Ibanez, o el P
Domingo Bdnez, lector de Teologia en la Universidad de Salamanca,
tomista rigido que, sin embargo, aprueba el método teoldgico experien-
cial de Teresa, hasta el 1580 en que se vuelven a separar teologfa y expe-

374 |bid., Vida, 1, 5.
375 |bidem, 2, 1.
376 |bidem, 14, 7.

131



riencia. Profesores en la Universidad cisneriana de Alcald, que aunaba
humanismo y teologfa, tradicién y progresismo, por cuyas aulas pasaron
Juan de Avila, el mismo Padre Jerénimo Gracién, Juan de la Cruz, aunque
no como alumno, pues lo fue de Salamanca, pero si como rector del Cole-
gio Universitario que alli fundaron los Carmelitas Reformados de Teresa.
Estos personajes contribuyeron a incrementar su formacién y a despertar
la decisién de optar por una entrega mas radical a Dios. Sin la orientaci6n
que recibe de Pedro de Alcantara, la determinacion sobre el modo de vivir
la pobreza en los monasterios carmelitas reformados, hubiera sido distin-
ta, aunque fue ella la que libremente tomé la tltima decisién.

Es evidente que Teresa no busca el saber por si mismo, sino que pre-
tende adquirir una informacién completa que le permita tomar las deci-
siones que redundardn en el mayor aprovechamiento espiritual de sus
monjas. Aunque elabora sus criterios con la colaboracién de la informa-
cién y de la cultura profana y teolégica que le llega por la via oral o por la
escrita, sin embargo, es su conciencia personal, no la informacién recibi-
da, la que motivard la decisién Gltima. Prueba de ello es que conociendo
por lectura directa, por informacién de teélogos, y por contacto con mdl-
tiples personas, otros modelos de espiritualidad y de interpretacién teol6-
gica, sin embargo actuard con una absoluta libertad, el subrayado es mio,
y cuando integra las férmulas de ellos, quedan arrancadas a su campo sig-
nificativo y comienzan a ser injertadas como esquejes en el tronco de su
propio drbol*”.

Es consciente Teresa de la linea evangélica que separa a los experi-
mentados espirituales de los especulativos te6logos. En més de una oca-
sién, desempena el papel de conciencia critica de éstos. Conocemos la
respuesta al dominico P. Pedro Ibéfiez, en relacién con la consulta de fun-
dar sus monasterios en pobreza o con renta. Le escribe que para no seguir
mi llamamiento y los consejos de Cristo con toda perfeccién, que no que-
rria aprovecharme de teologia, ni con sus letras en este caso me hiciese
merced”. Y no es infrecuente que encuentre dificultad para compaginar
la obediencia al superior con la aceptacién de las sugerencias que le
hacen el letrado, el te6logo o el confesor.

Factores sociales

Entre los factores que la mueven a tomar decisiones significativas en
su vida, encontramos los que calificamos de factores sociales. Se refieren
a las relaciones que mantuvo con personas que gozaban de cierta pres-

377 0. Gonzélez de Cardedal, o. c. AA. del Congreso... etc., pag. 848.
378 Teresa de Jesus, Vida, 35, 4.

132



tancia y reconocimiento en el reino, como fueron algunos serores o Gran-
des de Espafa. Reconozco el interés teérico y practico que merecen estos
factores sociales en la vida de Teresa, pues contribuyeron a despertar en
ella el profundo sentimiento de que todo es nada.

Cuando se ultimaban en Avila, con la colaboracién de su amiga dona
Guiomar de Ulloa, los tramites exigidos por Roma y por la Orden Carme-
litana para la ereccién del primer monasterio de la Reforma teresiana,
Teresa, para cumplir el mandato recibido en visperas de la Navidad de
1561 del Padre Provincial del Carmen, Angel de Salazar, se hallaba en
Toledo acompanando a dofia Luisa de la Cerda, hija del segundo duque
de Medinaceli, Juan de la Cerda, que habia enviudado de Antonio Arias
Pardo Saavedra. Este encuentro coyuntural y la convivencia durante aque-
llos meses en su palacio, unié a aquellas dos mujeres con los lazos de
entrafable amistad. De hecho, dofa Luisa tomé grande amor conmigo y
yo se lo tenia harto de ver su bondad™.

La experiencia que le proporcioné el trato con la duquesa, la confir-
mé en la verdad de cuando era nina, que todo es nada. Escribe que cuan-
do estaba con aquella sefiora que he dicho, hizome sacar joyas de oro y
piedras, que las tenia de gran valor, en especial una de diamantes que
apreciaban en mucho. Ella pensé que me alegraran; yo estaba riéndome
entre mi y habiendo ldstima de ver lo que estiman los hombres, acordan-
dome de lo que nos tiene guardado el Sefor'™. De esta experiencia sac6
una ganancia muy grande, que le valié para confirmarse mas en la opcién
tomada, retirarse a una vida mas eremitica, de ocultamiento y silencio
total.

Maés que las joyas, que la dejaron tal cual, lo que le sorprendi6 en el
palacio de su amiga, fue ella misma, dofa Luisa, a la que vi mujer sujeta
a pasiones y debilidades como todas las demds. Y se convencié de lo poco
en que se ha de tener el sefiorio que constantemente las esclaviza por el
cuidado de tener la compostura conforme a su estado, que no las deja vivir.
Comer sin tiempo ni concierto, porque ha de andar todo conforme al esta-
do y no a las complexiones; han de comer muchas veces los manjares mds
conformes a su estado que no a su gusto™'. ¢Conclusién? Que muy a mi
honra pudiera yo servirlas, con la libertad que si yo fuera su igual. Del todo
aborreci el desear ser sefiora. Es verdad que ya habia aborrecido el ser
sefiora conforme a los criterios de este mundo, pero ahora se siguen mul-
tiplicando y acumulando los motivos.

379 |bidem, 34, 3.
380 |bidem, 38, 4.
381 |bidem, 34, 4.

133



Algo parecido a la experiencia de Toledo, le ocurrié cuando fue invi-
tada a conocer la mansién de la duquesa de Alba hacia finales del 1574
o principios del siguiente. Comenta que una vez me llevaron a una pieza
de estas, un camarin, creo que se llama, en casa de la duquesa de Alba,
dona Marfa Enriquez, que me quedé espantada en entrando, y considera-
ba de qué podia aprovechar aquella baratinda de cosas®. Reconoce que
una de las mentiras que dice el mundo es llamar sefiores a las personas
semejantes, que no me parece son sino esclavos de mil cosas, que todo el
senorio ponen en autoridades postizas®®. Sin menospreciar el sefiorio exte-
rior, su jerarquia de valores la inclina a preferir el sefiorio interior.

Descubre, y ayuda a descubrir, los dos seforios, el exterior y el inte-
rior. A éstos alude en la carta que dirige a dona Marfa de Mendoza, her-
mana de don Alvaro, obispo que fue de Avila, en la que le escribe que oh,
si tuviese un seforio interior como lo tiene exterior, que en poco tendria ya
vuestra sefioria éstos que acd llaman trabajos*.

Factores religiosos

Soy de los que se preguntan si el hombre, dotado de un cédigo gené-
tico biolégico, que colorea también el psiquismo, cuenta, ademés, con
una codificacion religiosa. Y la pregunta me surge porque se constata que
hay personas que, como decimos en lenguaje familiar y coloquial, se
comen los santos, mientras que otras, con la misma cultura, permanecen
impavidas.

En cuanto a la impavidez religiosa, descubre Teresa dos modalidades
de atefsmo cuando escribe que el sol resplandeciente que estd en el cen-
tro del alma no pierde nunca su resplandor y hermosura. Pero si sobre un
cristal que estd al sol se pusiese un pafio muy negro, claro estd que aunque
el sol dé en él, su claridad no haréd operacién en el cristal’®. A la primera
modalidad, la denominamos atefsmo metafisico, que da por supuesta la
inexistencia de un ser fundante, creador, y a la otra la apellidamos atefs-
mo psicolégico, por consistir en el hecho de dificultar en la persona la per-
cepcién de Dios.

El recurso literario teresiano del pano muy negro, nos remite al obsta-
culo que impide a la sensibilidad captar la presencia inequivoca de Dios,
pero no puede negarse que todo hombre que piense que la vida es una
cosa seria, es un hombre intimamente religioso®. Aunque si se encuentra

382 |bid., VI M, 4, 8.

383 |bid., Vida, 34, 4 y 37, 6.

384 |bid., Carta a doria Maria de Mendoza, marzo-1569.
385 |bid., I M, 2, 3.

386 O. y Gasset, J., 0. c., vol. I., pag. 436.

134



tan mostrado a estarse en cosas exteriores, no hay remedio ni parece que
puede entrar dentro de si'y esa dispersién es la que provoca el ateismo psi-
coldgico.

Teresa se inscribe entre las personas naturalmente creyentes, abiertas
a la trascendencia. Es una mujer rezadora, aunque no masculladora de
palabras devotas, porque la que no advierte con quién habla y lo que pide,
y quién es quien pide y a quién, no la llamo yo oracién, aunque mucho
menee los labios. No me estéis hablando con Dios y pensando en otras
cosas, les dejaba escrito en el Camino de Perfeccién. Practicaba muchas
devociones populares. A la Virgen la queria con entranas particulares hasta
el punto de que en los Procesos de beatificacién y canonizacién, los testi-
gos insisten en que no dejaba de rezar el rosario, aunque fuese a las doce
0 a la una de la noche. Teresa sin Dios serfa el hueco de una flauta, una
choza deshabitada, una pregunta sin respuesta, un grito sin eco o el cauce
de un rio seco.

El esquema dominante de su trama religiosa, alrededor de la que se
teje su proceso educativo liberador, es el de creer para amar y amar para
a ser libre. La fe, que le revela entre tules y gasas el rostro de Jests, la
lleva al amor, y éste es un gran factor liberador. Asi es como he traduci-
do el testimonio que de ver a Cristo me quedé imprimida su grandisima
hermosura y la tengo hoy dia. Quedé con un provecho grandisimo. Des-
pués que vi la gran hermosura del Sefior, no veia a nadie que en su com-
paracion me pareciese bien ni me ocupase. Después acd todo lo que veo
me parece que hace asco en comparacion de las excelencias y gracias que
en este Senor veia®.

Después que conoci6 a Jests, nadie le ocupé tanto el corazén. Cuan-
do su sobrina Teresita, hija del hermano Lorenzo, monja carmelita en el
monasterio abulense de san José, le pregunté que cémo podia hermanar
tantas ocupaciones con la oracién, dijo que no se podia imaginar persona
tan enamorada de otra y que se pudiera hallar un momento sin ella, como
ella lo era con Cristo, consoldndose con él y hablando siempre con €l y de
éP’*. Fue Dios quien le desencadené profundas y definitivas emociones,
por lo que no es extrafio que de hablar de él o de oir de él casi nunca me
cansaba, y esto después que comencé oracién*”. Del tiempo pasado en el
internado de Nuestra Senora de Gracia, lo que mas recuerda es que se
holgaba de oir a la Madre Maria de Bricefio cudn bien hablaba de Dios™”.

387 Teresa de Jes(s, Vida, 37, 4.

388 Efrén de la M. de Dios, Tiempo y Vida de Santa Teresa, pag. 515. BAC. Madrid. (1977).
389 Teresa de Jests, Vida, 8, 12.

390 |bidem, 3, 1.

135



La experiencia que le ha conseguido el amor de Dios y a Dios, le per-
mite sugerir a sus monjas que cuando la obediencia os trajere empleadas
en cosas exteriores, entended que, si es en la cocina, entre los pucheros
anda el seror, ayuddndoos en lo exterior y en lo interior. Nada, pues, le
puede obstaculizar el ejercicio de la libertad interior para hacer mi volun-
tad una con la de Dios. Esta es la unién que yo deseo y querria en todas.
Y ésta es también la armonfa interior que consigue vivir Teresa.

A la pregunta de qué es el amor, responde que quizad no sabemos qué
es amar, y no me espantaré mucho; porque no estd en el mayor gusto, sino
en la mayor determinacion de desear contentar en todo a Dios y procurar
en cuanto pudiésemos no ofenderle y rogarle que vaya siempre adelante la
honra y gloria de su Hijo. Estas son las sefiales del amor**. Ahora es cuan-
do siente irresistiblemente la necesidad de ser libre y rompe a gritar que
estdse ardiendo el mundo, quieren tornar a crucificar a Cristo, y ¢hemos de
gastar tiempo rogando a Dios por negocios y pleitos por dineros? No her-
manas mias, no es tiempo de tratar con Djos negocios de poca importan-
cia®. Por lo menos, las puertas de la oracién estén franqueadas para
hablar libremente con Dios, sin miedo a ser obstaculizada por ninguna
fuerza externa, sea la clerical o la sospecha inquisitorial institucionalizada.

Teresa vivencia la libertad como seforio

Con frecuencia relata el conflicto interior que le creaban la apetencia
de las realidades temporales, por una parte, y la llamada de Dios, por otra,
hasta confiarnos cudn atada me veia para no me determinar a darme del
todo a Dios*™. Era todo haciéndome una fuerza tan grande que, si el Sefior
no me ayudara, no bastaran consideraciones para ir adelante®®. Nos impor-
ta destacar el papel de estos dos agentes, ella y Dios, pues yo no estaba des-
cuidada de mi remedio, y la colaboracién que recibe de Dios, que andaba
mds ganoso de disponerme para el estado que me estaba mejor***. Es como
decir que sin el agua de las tinajas que flanqueaban las puertas de la casa
donde se celebré la boda en Cana de Galilea, no hubieran bebido los con-
vidados el vino exquisito que se sirvié al final del banquete.

La habitual naturalidad con que Teresa relata su vida, se presta a que
la infravaloremos, pues es muy cierto que, en vaciando nosotros todo lo
que es criatura y desasiéndonos de ella por amor de Dios, el mismo Sefor

491 |bid., Fundaciones, 5, 8.
392 |bid., IVM, 1, 7.

393 |bid., Camino, 1, 5.

394 |bidem, 9, 7.

395 |bidem, 4, 1.

396 |bidem, 3, 3.

136



la ha de henchir de si*”. Al transmitiros que el Sefor tomard de su cuen-
ta el henchir el alma, puede pasar inadvertida la condicién previa, el vacia-
miento y desasimiento doloroso del mundillo al que ella estaba adherida,
pues ese vaciamiento y desasimiento ponia hartas veces tan gran fuerza
que me costaba harto de mi salud™®. O épensdis, hijas mias, que es menes-
ter poco para tratar con el mundo y vivir en el mundo y tratar negocios del
mundo y hacerse a la conversacién del mundo y ser en lo interior y exte-
rior extrafios y enemigos del mundo®? Esta es la mujer libre, la sefiora que
ha puesto el mundo debajo de los pies.

Dentro de la reflexién antropolégica que hacemos en torno al para-
digma teresiano de la libertad, reservamos este lugar y este momento para
realzar el indicador mas elocuente de la libertad conseguida, el seforio.
Cierto que nos humilla constatar que la razén y la experiencia muestran no
sélo la debilidad de la libertad humana, sino también su drama*®. Drama
que tanto dolor costé a Teresa y que describe con ternura diciendo que
quisiera yo saber figurar la cautividad que en estos tiempos traia mi alma,
porque bien entendia yo que lo estaba y no acababa de entender en qué.
En los sermones entendia yo que no era lo que habia de ser*'.

La primera expresién de sefiorfo en Teresa es que ha logrado verse
libre de la sustancia material terrena, de las riquezas, pues en lo de la
pobreza, me parece que me ha hecho Dios mucha merced, porque aun lo
necesario no querria tener, si no fuese de limosna, y asi deseo en extremo
estar adonde no se coma de otra cosa®. Pero ha llegado més alld de la
liberacién de lo material y ya tiene el mundo debajo de los pies. Para ella,
el mundo abarca y comprende cualquier realidad o estimacion que no sea
el mismo Dios. Por ejemplo, los criterios que adoptan en sus conductas las
gentes del mundo, son mundo. Por esta liberacién sale el alma del crisol
como el oro, més afinada y clarificada para ver en si al Sefior*”, pues la ima-
gen del Senor no la percibimos en el espejo del alma si éste no se encuen-
tra absolutamente limpio de toda especie humana.

Teresa es ya una mujer mas que mejorada, pues se siente transforma-
da, y todos los que me conocian velan claro estar otra mi alma**. Y es que
no s6lo ha conseguido mejorar la calidad en su modo de hacer sino en su

397 |bid., VII M, 2, 7.

398 |bid., Vida, 24, 10.

399 |bid., Camino, 3, 3.

400 Juyan Pablo 11, V. 5., n2 86.

401 Teresa de Jests, Vida, 8, 12.

402 |bid., Cuentas de Conciencia, 23, 4.
403 |bid., Vida, 30, 14.

404 |bidem, 28, 13.

137



ser. Después de todo, el hombre, quiera o no quiera, tiene no solamente
que hacer su propia vida, sino también su propio ser*”. Ha llegado Teresa
a hacer su ser, no s6lo a mejorar su vida. Ella, sobre todo ella, fue la pri-
mera que se sorprendi6 de que cuando hablo de estas cosas, de sus expe-
riencias, de pocos dias acd, paréceme son como de otra persona*®. No
puede rehuir la tentacién de comparar esta Teresa libre y sefora con la
anterior, tan pendiente de su honra, de querer agradar, de quedar bien y
cuidar sus amistades, y nos confia que hdllome tan mejorada, que me
parece era antes una perdicion. La diferencia de mi vida es notoria*”.

La experiencia mds impresionante de vaciamiento interior, que la
encumbra a un serorio que raya la utopia de la liberacién humana, nos la
manifiesta escueta y lapidariamente, escribiendo, como si se tratara de un
acontecimiento ordinario, que el Serior me libré de mi. Es una de esas
experiencias limite para cuyo comentario nos faltan recursos. Se trata
nada menos que de la Gltima conquista del dltimo peldano de su proceso
educativo liberador. Se habia liberado de lo que tenia y de lo que desea-
ba y ahora se libera de lo que es, de ella misma, sin renunciar a su perso-
nalidad, pues el proceso educativo liberador después que me ha dado esta
libertad, vame bien con esto, dejar las preocupaciones en manos de Dios,
y procuro olvidarme de mi cuanto puedo*®. En cosas que dicen de mi, de
murmuracion, que son hartas, no parece me hace casi impresién mds que
a un bobo; entre mf, me rio*”. Anda el alma tan olvidada de su propio pro-
vecho, que le parece que ha perdido el ser, segtin estd olvidada de si*".

Nadie se somete a la apropiacién de la libertad con la sinrazén del por-
que sf, si no ha descubierto valores que justifiquen la inversién de tanto
esfuerzo y de tanto dolor. S6lo el amor, no los amorios, como llama a todo
lo que le ha birlado el nombre al verdadero amor, es capaz de arrancarnos
de nosotros y sembrarnos en el jardin de la persona amada. Por eso tiene
tanto interés en que sus monjas entiendan como el verdadero amor de Dios,
si estd en su fuerza, ya libre de cosas de la tierra del todo y que vuela sobre
ellas, es sefior de todos los elementos y del mundo*".

Es emocionante, no digo sélo ejemplar, como ha mejorado la opini6n
y el juicio que ahora emite sobre los demds, pues paréceme que el cuida-
do que yo traigo de servir a Dios, traen todos. Si veo en algunas personas

405 0. y Gasset, J., 0. c., T. VI, pag. 351.

406 Teresa de Jests, Cuentas de Conciencia, 18, 22.
407 |bidem, 12, 12, 37.

408 |bid., Cuentas de Conciencia, 13, 20.

409 |bidem, 22, 6.

410 |bidem, 6623, 1.

411 |bidem, 31, 2.

138



cosas que a las claras parecen pecados, no me puedo determinar que
aquellos hayan ofendido a Dios*".

Sefala el cenit de la libertad cuando nos revela que en un punto me dio
la libertad que yo no pude alcanzar conmigo. Esto sabe El bien, que ni honra,
ni vida, ni gloria, ni bien ninguno en cuerpo ni alma hay quien me detenga,
ni quiera ni desee mi provecho, sino su gloria*”. Lo que interpreta como un
regalo que le hizo el Sefior, la libertad, fue también un mérito personal, ya
que se dispuso dolorosamente para recibirla. Nos encontramos tocando el
techo del proceso educativo liberador de Teresa, el seriorio. Cosas de rego-
cijo, de que solia ser amiga, y de cosas del mundo, todo me da en rostro y
no lo puedo ver*™. De cuya compaiiia, de la Trinidad, venia al alma un poder
que seforeaba toda la tierra*”. Montada sobre la colina de su propia vida,
Teresa contempla y sefiorea la tierra puesta bajo sus pies.

En senal de madurez psiquica y espiritual, se desmarca ya sin escri-
pulo de la opinién de los demas, como hagamos lo que debemos, suceda
lo que sucediere*®. Se considera mas auténoma, mas segura, por lo que
ya no es menester andar con letrados ni decir a nadie nada, escribia en
1581, a pocos meses de su muerte*”. Y entre tantos derechos humanos,
reivindica el derecho a equivocarse, pues es imposible acertar en todo™.
Y acaba por explicitar la razén, que ya sabiamos, de su seguridad, de su
autonomia, de su libertad, y es que héllole amigo verdadero y hallome con
esto con un seforio que me parece podria resistir a todo el mundo que
fuese contra mi, con no me faltar Dios*”.

Insistiendo en el tema del sefiorio que genera este paradigma de liber-
tad, su amplitud se extiende a todas las realidades, materiales y espiritua-
les, lo que hace que sea linda cosa que una pobre monjita de San José
pueda llegar a ensefiorear toda la tierra y elementos*. Més a(n, el sefio-
rio debe llegar hasta las mismas decisiones que hemos de tomar. De ahi
que se muestre muy exigente con el Prelado que visita sus monasterios,
para que sepa ser entero y no se le dar mds de decir de no; sino con esta
libertad que dije al principio y seforio santo de no se le dar més contentar
que descontentar a las prioras ni monjas*'.

412 |bidem, 12, 25.

413 |bidem, 12, 32.

414 |bidem, 12, 18.

415 |bidem, 212, 1.

416 |bid., Carta al P Juan de Jess Roca, finales de septiembre, 1576.
417 |bid., Cuentas de Conciencia, 662, 7.

418 |bid., Carta al P.J. Gracidn, agosto, 1576.

419 |bid., Cuentas de Conciencia, 32, 1.

420 1bid., Camino, 31, 2.

421 |bid., Visita de Descalzas, 24.

139



Concluimos afirmando que tGnicamente desde este sefiorio interior
del hombre es posible imaginar y provocar un futuro humano mas huma-
no. El hombre sefior es el que no queriendo nada, lo posee todo. Ningu-
na cosa teme ni desea de la tierra, ni los trabajos le turban; nadie le puede
quitar la paz**. Los otros aspectos del futuro, el econémico, el politico y
el social, que también son humanos en la medida en que se refieren al
bienestar del hombre, se disefian y promueven desde el poder.

Si tuviéramos que concretar més la naturaleza del sefiorio que gene-
ra la libertad disenada en el paradigma teresiano, dirfamos que es un
senorfo que favorece:

— La mayor identificacion de la persona consigo misma y con la espe-
cie humana. El hombre se hominiza mas si favorece el concierto de
alma y cuerpo.

— La alegria que le proporciona el desasimiento, pues acorddndome
de que estaba libre de regalos y galas, me daba un nuevo gozo.

— La percepcion superior de la realidad y la estima de valores mas
consistentes al estar desasida de las cosas que se acaban y asida a las
eternas.

— La mayor resistencia a la facil indoctrinacién e instrumentalizacién
de la personalidad, porque ahora no se me da mds de ellos, de los
demonios, que de moscas.

— La integracion social de mas calidad, pues si contemplar y hacer ora-
cién mental y vocal y curar enfermos y servir en cosas de la casa, y
trabajar en desear sea en lo mds bajo, todo es servir al huésped que
se viene con nosotras a estar y a comer y a recrearse, équé mas nos
da en lo uno que en lo otro*?

422 |bid., Fundaciones, 5, 7.
423 |bid., Camino, 27, 6.

140



5. TERESA SE APROPIA DE LA LIBERTAD

Nos adentramos en uno de los capitulos mas importantes de nuestro
trabajo porque sorprenderemos a Teresa haciéndose libre, liberdndose,
apropidndose la libertad. Lo que conseguird superando la resistencia que
le opone su naturaleza humana, neutralizando las opresiones que le lle-
gan desde el exterior y apoyando, con la ayuda de Dios, la energfa que en
sf misma descubre.

Es, pues, oportuno recordar una vez mas que la libertad es la capaci-
dad que se nos ha dado para superar y mejorar la naturaleza que somos,
no para ahogarla. Para algunos psicélogos personalistas, es incuestionable
que la naturaleza del hombre en sus necesidades basicas, en sus emocio-
nes y potencialidades, es buena o neutral y no intrinsecamente mala y, por
ello, es mucho mds conveniente sacarla a la luz y cultivarla que intentar
ahogarla. Y la experiencia clinica les confirma que si se niega o se intenta
abolir este niicleo esencial de la persona, enfermard**. Pues sacar a luz las
virtualidades que entrana la naturaleza liberandola de lo que no promete
fruto, es el cometido de la apropiacién de la libertad.

Teresa se presenta como testigo de si misma, hasta el punto de admi-
tir que su palabra no es tanto el reflejo de su pensamiento cuanto la con-
firmacién de su vida. Al camino que Teresa de Ahumada recorri6é para
hacer efectiva la apropiacion vivencial de la libertad y asf transformarse en
Teresa de Jests, le aplicamos la experiencia de que la historia personal se
hace siempre a redropelo de la Naturaleza*”. Si la cultura le ha supuesto
al hombre un esfuerzo considerable para dominar las fuerzas irracionales
de la naturaleza, équé decir de las luchas sostenidas por Teresa a contra-
pelo de su naturaleza para alcanzar la libertad, que es el mayor grado de
cultura que puede conseguir en si misma la persona humana?

La libertad de Teresa coincide con su historia personal

Ya el mismo término de historia alude mas directamente a la dinami-
cidad de la vida libre que a la rigidez del concepto de libertad. Queremos
decir que en el vocablo de historia encontramos mads vivencia que con-
ceptualizacién. Y ésta es la razén que tenemos para hablar de historia y no
de concepto al referirnos a la libertad tanto en la vida de Teresa como en
sus escritos. La historia diaria nos remite a las liberaciones personales,
mientras que la libertad permanece en las altas abstracciones filoséficas
del concepto.

424 Maslow, A., o. c., pag. 30.
425 | O. y Gasset, Misién de la Universidad, o. c., T IV, pag. 717.

141



Teresa siente y vivencia la libertad, y confirma que no parezca la san-
tidad cosa nacida y necesaria, sino cosa de libertad y en que puede hacer
algo y deshacer el que es santo***. iCuanto trabajo y cuanta vida reflejan
las palabras de que por ruines y imperfectas que fueren mis obras, este
Sefior mio las iba mejorando y perfeccionando y dando valor*”. El Sefor
que camina junto a Teresa es el coautor de la historia de su libertad.
Teresa acepta la conquista de /a libertad a la que hemos sido llamados**,
recorriendo, confiada, el tramo de camino que hay entre la libertad
como potencia hasta la libertad como liberacién real, empirica, como
senorfo.

Sugerimos que la apropiacién de la libertad no se agota en un acto
concreto de eleccién, no es un acontecimiento puntual, sino un compro-
miso permanente del hombre que ataie a toda la persona. El hombre,
cuando elige y toma una decision, no se sitGa solamente ante un hecho
esporadico, aislado, sino ante la trama de su vida, como una bordadora
de tapiz que con cada una de las puntadas avanza hacia el dibujo total
que reproduce.

Esto es lo que consigue Teresa en sus escritos, historiar su libertad.
Contarnos la historia del tapiz de su vida recorddndonos cada una de las
puntadas de sus episodios, de sus diarias liberaciones. Es consciente de
que el drea donde se ejerce la libertad cambia constantemente, pues cada
situacion vital tiene un niimero de libertades, liberaciones, conseguidas y
un ndmero de libertades posibles*”. Y de que, por otra parte, el hombre
es, hace ahora tal cosa, porque antes fue e hizo tal otra, y para hacer mana-
na otra tercera. Todo en el hombre viene de algo y va a algo*™. Y esto sin
que el sujeto quede predeterminado a realizar ninguna conducta concre-
ta en virtud de su comportamiento anterior, aunque si pueda condicio-
narse en alguna medida.

Este proyecto en el que se alternan las liberaciones posibles y las libe-
raciones reales, es el que contemplamos en el marco antropolégico tere-
siano, donde la historia escrita de su autoliberacién alcanza en algunos
momentos la emocién épica. Se siente que la verdad nos hace libres, que
la libertad y la verdad son dos vertientes de una Gnica montafa, de un
mismo proyecto, comparables al grano de trigo y su espiga.

426 Luis de Ledn, De la vida, muerte, virtudes y milagros de la Santa madre Teresa de Jestis,
pag. 113. Ediciones de la Universidad de Salamanca. (1991).

427 Teresa de Jesus, Vida, 4, 10.

428 San Pablo, Gal 5, 3.

429 Rosales, L., 0. c., T. |, pag. 57.

430 O. y Gasset, . Vives, 0. c., vol. V, pag. 496.

142



Decir a estas alturas que Teresa se siente vocacionada a la libertad, no
nos revela ningtin secreto, pues en su conquista ha puesto la cima de su
personalidad como mujer creyente, ya que la libertad le procura la sana-
cion de la ruptura interior que el pecado le caus6 y que la condena de por
vida a ser esclava de si misma. En esa ruptura interior veo el mal que nos
causa el pecado, pues asi nos sujeté a no hacer lo que queremos de estar
siempre ocupados en Dios*".

Son dos los momentos destacados en la historia teresiana de la apro-
piacién de la libertad, que responden a dos objetivos especificos. El pri-
mero de ellos es la liberacién de cuanto no lleva promesa de futuro. El
segundo momento es de creacién, pues la libertad es capacidad creado-
ra. El hombre libre es poeta. Y nunca mejor interpretada la etimologia de
poeta, creador. Poeta y profeta, dispuesto a poner las cosas del revés, que
nos ayuden a ver un cielo nuevo y una tierra nueva*”.

No creo que sea decir demasiado afirmar que persona libre es la que
hace coincidir la conducta personal con su proyecto vital. Como escribe de
st misma, desde aquel dia, en el que se determiné a vivir para la Vida y amar
al Amor, yo quedé tan animosa para dejarlo todo por Dios, para realizar el
proyecto que imaginé para mi, que no fue menester mandarmelo mas*”. Lo
que se propone y consigue es, y parece paradoégico, liberar la libertad, pues-
to que no somos libres porque hacemos lo que queremos, porque disfruta-
mos de libre albedrio, de capacidad de elegir, sino porque podemos hacer
lo que queremos**, porque decidimos interiormente.

No siempre que el hombre hace lo que quiere, es interiormente libre,
ya que puede encontrarse sometido y esclavizado a fuerzas irracionales
dominantes. Nos evidencia, s, que posee libre albedrio**, que es la facul-
tad de la raz6n y de la voluntad para elegir, pero la experiencia paulina es
que vemos el bien, pero seguimos el mal. Unicamente la libertad liberada
hace posible que la eleccion del libre albedrio sea coherente con la natu-
raleza racional del hombre. Y este fue el objetivo pretendido por Teresa
para ella y para sus monjas al apropiarse la libertad.

A Teresa de Ahumada se le revel6 la necesidad de libertad cuando se
sintié, por vez primera, inadaptada, embarazada, en su propia familia. No
vefa el modo de practicar los deseos de martirio que le despertaron las
lecturas del Flos Sanctorum. Encontré en sus padres un no rotundo a su

431 Teresa de Jests, Vida, 17, 5.

432 Apocalipsis, 21, 1.

433 Teresa de Jesus, Vida, 24, 7.

434 Rosales, L., 0. c., pag. 19.

435 Tomds de Aquino, lI-1l. g. 24, 2.

143



deseo de irse a tierra de moros, lo que interpreté como que el tener
padres nos parecfa el mayor embarazo®*. Conducta razonable desde los
padres, pero ilégica desde la imaginacién infantil de la nifa, alimentada
de fantasfa. Mas adelante, en su primera adolescencia, vuelve a recibir
otro no, ahora a mantener relaciones con un primo. Un no a la ingenua y
angelical libertad que demandaba la urgencia afectiva de su adolescencia.
Por tercera vez se le reitera el no cuando decidié ingresar en un monas-
terio hacia los dieciocho afios. Las primeras experiencias, pues, de Teresa,
fueron las de querer y no poder ser libre.

A esta primera revelacién del sentimiento de libertad a través de los
obstéculos, le siguen en cadena otras decisiones que si podré secundar.
Son las que provienen de la libre e irreversible determinacién de tomar el
mejor y mds seguro estado, aunque en este movimiento de tomar estado,
mds me movia un temor servil que amor. Impresiona leer actitudes tere-
sianas como que el Sefior me dio dnimo contra mi y poco a poco, me
determiné a forzarme para tomarlo. El Sefior me forzé a forzarme*”. La acti-
tud de Teresa acepta que es inmoral que un ser no se esfuerce en hacer
cada instante lo mds posible**.

Y a titulo de coincidencia con esta opinién, anado que /a libertad del
hombre es un don que se ha de recibir como un germen y hacer madurar
con conciencia de deber*, por lo que Teresa destaca la colaboracién de
la gracia divina para explicar la fortaleza con la que ejecuta las decisio-
nes. Nos repite que con todas cuantas diligencias habia hecho muchos
afos hacia, no pude alcanzar conmigo. Su comportamiento es un testi-
monio de que nuestra libertad necesita ser liberada y que Cristo es su
libertador*®. '

Por fin, pisa la tierra de la deseada libertad. Su alma tan agradecida,
como si hubiera permanecido pasiva en la historia de la apropiacién de la
libertad, desea que sea Dios bendito por siempre, que en un punto me dio,
no dice me regald, la libertad que yo no pude alcanzar*'. Si lo mas admi-
rable de la historia de su liberacién es conseguir tales metas, lo més origi-
nal es haber perdido el miedo a permanecer en la libertad conseguida.

436 Teresa de Jesis, Vida, 1, 5.

437 |bidem, 3, 5.

438 O. y Gasset, )., Estudios sobre el amor, pdg. 24. Coleccién Austral, Espasa. Madrid.
(1944).

439 Juan Pablo II, Veritatis splendor, 86.

440 |bidem.

441 Teresa de Jests, Vida, 24, 10.

144



La historia escrita de su libertad

Uno de los caminos que mds nos ayuda a conocer el pensamiento que
Teresa tiene sobre la libertad es el de la lectura de la narracién de sus libera-
ciones diarias. Para ello, necesitamos bucear en su autobiograffa, acta nota-
rial de tales liberaciones, y en los Procesos de Beatificacién y Canonizacion,
que recogen los testimonios de personas que la conocieron y trataron.

Cuando Teresa consigue el alto nivel de libertad interior que paten-
tizan sus escritos, aparece con rango de agente liberador la comunidad
y las personas, religiosas o seglares, que entran en comunicacién con
ella. Contemplada en el escaparate del tiempo, en la Historia, como un
sorprendente espectaculo de mujer liberada, Teresa se nos presenta
como un agente motivador que anima a embarcarse en la tarea de la
liberacién personal. Encontramos a la maestra liberada y liberadora en El
Camino de Perfeccién ejerciendo su magisterio no-formal*?, no letrado ni
institucionalizado. Si observamos con la lupa de los educadores inquie-
tos y con el alma humilde de los aprendices sinceros, captamos a Teresa
situada ante sus monjas como educadora animandolas a que inicien un
proceso educativo liberador de ejemplar y admirable maduracién perso-
nal y comunitaria.

Todos advertimos un talante diferente entre los meros ensenantes,
que se limitan a transmitir contenidos cognitivos, y los educadores, que
ayudan al discipulo, no importa quien sea éste, un hijo, un hermano, un
amigo, un enfermo, un labrador, un economista, un voluntario, para que
se inicie en el proceso de crecimiento y desarrollo de su ser-persona-libre.
Y repetiremos hasta la saciedad que si no se inicia un proceso educativo,
el fruto de la sementera educativa sera deficiente. El educador, con su
experiencia, orienta al discipulo para que, como el gusano de seda, vaya
poco a poco tejiendo el capullo*”, que dard paso a la mariposa.

En el libro de Las Fundaciones, Teresa se nos muestra como el educa-
dor perfilado con los rasgos de un ejecutivo admirable y libre. Es la edu-
cadora que constantemente sorprende con su intuicién penetrante, con la
interpretacién ajustada de los acontecimientos. Y, sobre todo, es la mujer
que favorece el desarrollo de las capacidades de las personas, de sus car-
melitas, de quienes la acompanan en los desplazamientos por media

442 |3 educacién no-formal, segin el concepto de la UNESCO, aunque no escolar, es
intencional, estructurada, sistemdtica, con objetivos previos. Se distingue de la educacién
formal en que no es escolar ni supone un sistema graduado, jerarquizado. Supone los pro-
cesos educativos que se siguen en la vida social diaria, ordinaria. (12 Reunién de la Confe-
rencia General de la UNESCO, Nairobi, 1976.)

443 Teresa de Jests, Il M, 8.

145



Espafa, de quienes no habfan descubierto la verdad de la realidad hasta
que no se encontraron con la mirada de sus ojos.

En cada Carta, materialmente escrita o dictada por Teresa, se produ-
ce la liberacién de una situacién de duda, de un mal entendido, del
miedo, de la cobardia, de una actitud poco ejemplar que incomoda al
destinatario. El epistolario teresiano es una leccién de sabidurfa educado-
ra que muestra el camino adecuado para acercarnos con sabiduria a
tomar contacto con situaciones personales. El alto grado de libertad per-
sonal conseguido, le permite el lujo de actuar como conciencia que escu-
cha, que despierta, que orienta, que denuncia o que perdona.

El epistolario es un documento muy conveniente para que un profe-
sional, un empresario, un sacerdote, un padre o madre de familia, el res-
ponsable de orientar un grupo humano, un politico, aprendan comporta-
mientos sociales que mejoran y enriquecen la convivencia. Es un docu-
mento paradigmatico que fotografia a una mujer liberada y liberadora.

En el libro de Las Moradas es donde Teresa se muestra como mujer
que ha alcanzado el més alto grado de libertad que imaginarse pueda un
humano. La mujer y la monja educadora que allf aparecen son como la
pasa, convertida toda ella en azticar y miel, si la comparamos con la uvas,
agridulces, verdes, de las que procede. La Teresa de Jests que habita Las
Moradas es la adolescente Teresa de Ahumada que acept6 iniciar un pro-
ceso definitivo de liberacién. :Cémo se nos muestra la educadora libera-
da y liberadora en Las Moradas? Con el testimonio del gufa experimenta-
do que no se limita a encabezar el grupo de excursionistas, sino que con
su ejemplo de escalador experimentado arrastra y motiva a los mas inse-
guros. Teresa es la cuerda invisible que vertebra la columna del colectivo.
Es el tir6n invisible, pero sensible a las miradas, a las fuerzas, al coraje y al
cansancio de unos y de otros.

Se nos muestra también como mujer que colabora a la liberacion de
otras personas con la orientacién precisa que les proporciona su ensefan-
za y experiencia. Es la mujer cercana que no duerme, sino que vigila. Que
no aguarda sentada, sino que sale al encuentro. Es consciente de que
puede prestar ayuda y presentarse a los que se inician como si fuera la
experiencia que necesita su esperanza.

Para concluir, este acercamiento a la antropologfa y a la apropiacién
a la libertad que se nos muestra en los escritos teresianos puede concien-
ciar a los educadores de que la tarea fundamental del futuro consistird en
recuperar lo mds auténtico del hombre, lo mas humano, el hombre. Y si
es verdad, como lo es, que el Renacimiento posibilité el descubrimiento
de la persona, sin embargo, la exagerada confianza que en su autonomia

146



deposit6 la Edad Moderna, la llevé a equivocarse en la angosta estimacion
y valoracion que formulé sobre el hombre. Por eso, el hombre de Teresa
responde a un humanismo liberador.

Zonas en que actia el desasimiento liberador

Ascesis liberadora del desasimiento

El término desasirse lo hemos tomado de sus escritos, empleado con
llamativa frecuencia para invitar a sus monjas a poner nuestra voluntad en
la suya y desasirnos de las criaturas*. El contenido seméntico pedagdgico
de este verbo es el de realizar el proyecto educativo personal practicando
la ascesis liberadora de cuanto obstaculice el desarrollo progresivo de la
libertad.

El desasimiento no es sinénimo ni se superpone como una transpa-
rencia a la carencia. No es lo mismo desasirse libremente de una realidad
que carecer de ella o dejarla de poseer por causas ajenas a la propia
voluntad. El desasimiento connota despego voluntario, pérdida de interés
afectivo. El desasimiento genera el alejamiento afectivo y efectivo de las
criaturas.

Es importante insistir en el desasimiento como actitud afectiva libre,
no s6lo como desposesién material no deseada. Crean, escribe a sus mon-
jas de san José, que si hay deseo de hacienda*®... Es, pues, el apego del
corazé6n el que desvia el sentido que deben llevar las acciones y el que pri-
vard a la persona de la deseada libertad por lo que nunca medrardn
mucho. Teresa tiene derecho a decir a las Hermanas que, desde entonces,
desde su segunda conversion, hacia el 1554, me creci6 el deseo de ser mds
pobre y me quedé6 sefiorio para tener en poco las cosas de bienes tempo-
rales, pues su falta hace crecer el bien interior*.

Asi concebido, el desasimiento es un objetivo especifico de media-
cién, que no se justifica en si ni por si mismo, sino que encuentra sentido
como camino que conduce a la persona a que se apropie de la libertad.
Es tanto una actitud como una actividad que se realiza sabiendo que
mediante la autosuperacién y el renunciamiento, el hombre ha de apren-
der a ser duefio de si mismo y de su propio poder*’.

Se trata, pues, de un aprendizaje de sefiorio, con la pretension de le-
gar a ser realmente lo que ya somos en potencia, por el ejercicio ascético
de la renuncia, efectiva y afectiva. El hombre debe prescindir en su cora-

444 |bid., Camino, 55, 3.

445 |bidem, 18, 1.

446 |biclem, 66, 7.

447 Guardini, Romano, o. c., pag. 119.

147



z6n de las falsas apoyaturas que simulan sostener, como columnas de
papel, su hombria. Por eso, al P. Jer6nimo Gracidn le deja muy claro que
Dios nos libre de haber menester de las criaturas*®. El comprende el men-
saje y en una de sus cartas la alaba por su desasimiento real, pues de todas
maneras la tiene Dios desterrada de todo lo que ama**. Por supuesto que
es Teresa la que consiente el destierro afectivo.

Tiene especial interés en que sus monjas tomen nota del desasimien-
to. Les recuerda que de entre las cosas que os encargué, solas tres me
extenderé en declararlas. La una es amor unas con otras; otra, desasimien-
to de todo lo criado; otra, verdadera humildad, que aunque la digo a la
postre, es la principal y las abraza todas**°. Con tales premisas, era de espe-
rar que la apologia que hiciera del desasimiento liberador fuera antolégi-
ca, pues en él estd el todo, si va con perfeccién, porque abrazdndonos con
solo el Criador y no se nos dando nada por todo lo criado, Su Majestad
infunde de manera las virtudes que, trabajando nosotros poco a poco lo
que fuere en nosotros, poco tendremos mds que pelear. ¢Pensdis, herma-
nas, que es poco bien procurar este bien de darnos todas al Todo sin hacer-
nos partes*'? Es importante subrayar la ladera positiva del desasimiento,
consistente en evitar la dispersion afectiva de la persona.

De la virtud del desasimiento y de la humildad, de la que se conside-
ra hermano, exclama Teresa que ioh soberanas virtudes, sefioras de todo
lo criado, emperadoras del mundo, liberadoras de todos los lazos y enre-
dos que pone el mundo**! El desasimiento no es, pues, una desposesién
antinatural, sino un camino liberador que conduce al sefiorio y el indica-
dor mas elocuente del grado de apropiacién de libertad que se alcanza.
Por eso, cuando percibe que el P. Gracidn no tiene ya en cuenta su pare-
cer y prescinde de sus opiniones, le escribe que me ha dado un contento
grandisimo y libertad para mostrar mds mis deseos y decir cuanto me pare-
ce, de ver que no hace caso de mi parecer®.

En Teresa se constata que entre las caracteristicas que aparecen en las
personas clinicamente sanas segtn las investigaciones realizadas por psi-
cblogos personalistas, se encuentran la mayor aceptacién de uno mismo,
una mayor espontaneidad, una mayor riqueza de reaccién emocional y un
mejoramiento en las relaciones interpersonales*. Sintetizarfamos estos

448 Teresa de Jests, Carta al P Jerénimo Gracidn, 5-9-1576.
449 |bidem.

450 [bid., Camino, 6, 1

451 |bidem, 12, 1.

452 |bidem, 15, 1.

453 |hid,, Carta al P J. Gracidn, 20-9-1576.

454 A, Maslow, 0. c., pag. 57.

148



efectos en un mayor grado de /ibertad, del que Teresa aparece como un
testimonio a tener muy en cuenta.

La noche oscura que conduce a la luz

Para Juan de la Cruz, es un principio axiomatico que las criaturas,
todo lo que no es Dios, entenebrecen el alma, la ensucian, la inhabilitan
para acercarse a la luz, pues no comprende la luz el que tiene tinieblas; asi
no puede comprender a Dios el alma que pone su afecto en las criaturas.
Y esa alma no tiene capacidad para ser poseida por la pura y sencilla luz
de Dios si primero no las desecha de si***. Poner el afecto en las criaturas
es una manera de asirse a ellas y perder libertad. Sospecha que por el des-
orden que tiene la razén se hayan soliviantado los instintos y el alma se
encuentre fea, abominable, sucia y oscura®®. En tales condiciones, la per-
sona debe purificarse, desterrarse, liberarse de tales sometimientos escla-
vizadores.

Quienes creemos en alguna divinidad, sabemos que para contactar
con ella es obligado purificar el alma, sacarle brillo hasta que resplandez-
ca como la luz. Pero, équé significa purificarse? En el Fedén, Platén apun-
ta que consiste en separar lo mds posible el alma del cuerpo y acostum-
brarla a concentrarse y recogerse en si misma, retirdndose de todas las par-
tes del cuerpo como de una atadura*’. También M. Gandhi a quienes
deseaban participar en conseguir la independencia de la India, les pedia
que purificaran su espiritu, pues de lo contrario acabarfan liberdndose de
la opresi6n politica para caer en otra, la espiritual.

El ejercicio del desasimiento afectivo pone a la persona en situacién
de noche oscura, purificadora del alma. Insistimos en el desasimiento
afectivo, porque el carecer de las cosas no desnuda al alma si tiene ape-
tito de ellas, pues no ocupan al alma las cosas de este mundo ni la
dafan, porque en ellas entra sélo la voluntad y el apetito. Cuando la per-
sona no tenga ninguna criatura en el corazén, las poseerd todas con gran
libertad**.

La poda del hombre que prepara la floracién

En paginas anteriores, distingufamos dos momentos en el proceso de
la apropiacién de la libertad, el de la liberacién efectiva o afectiva del las-
tre que impide o retrasa la apropiacién de la libertad, y el de la creacion

455 Juan de la Cruz, 1 Subida, 4, 3.

456 |bidem, 9, 3.

457 Platén, El Feddn, Ediciones Zeus, Barcelona, 1972, pdg. 63.
458 Juan de la Cruz, 1 Subida, 3, 4.

149



o creatividad, por el que la persona libre abre nuevas rutas que la llevan
a tener una presencia mds activa en la sociedad.

Cuando ahora hablamos de poda del hombre, entendemos por ella
un ejercicio mas de desasimiento y de creacién en el proceso de la apro-
piacion de la libertad. Es decir, si Teresa se libera de la temporalidad, lo
que pretende es liberarse para ser mas ella y mads creativa. Asi entendemos
el trabajo del horticultor, que poda el drbol para estimular su floracién, no
para cortar sus ramas, sin mas. La poda no es, de ningtin modo, un ejer-
cicio de irracional desposesion.

No es objetivo el hecho de presentar la liberacién de... como una
accion o actitud negativa, por lo que para las personas sanas, la privacién
sensorial, por ejemplo, en vez de tener una sola dimensién atemorizante,
deberia tener otra de placer, que es el acceso al mundo interior**. De esta
dimension de placer escribe Teresa que sin herir dolor hacéis y sin dolor
deshacéis el amor de las criaturas. Es un dolor sabroso*.

Hemos citado anteriormente a un psicélogo, no a un mistico, cuyo
testimonio es que las caracteristicas reales de quienes se autorrealizan, y
todo ejercicio liberador es autorrealizador, siguen en muchos puntos una
senda paralela a la de los ideales propuestos por las religiones, por ejem-
plo, la trascendencia del yo, la fusién de la verdad, de la bondad y de la
belleza, la renuncia, la poda de la que hablamos, a los deseos inferiores
en favor de otros superiores*'. Y anota muy certeramente que sélo en
los individuos mds saludables, mas maduros y mds desarrollados, se da
una preferencia constantemente repetida por la eleccién de los valores
superiores*.

El camino de Teresa hacia la libertad es una poda de cuanto no tenga
cepellén eterno, de lo que no cante amor en las raices. Poda que respeta
lo materno, lo que tiene futuro en las matrices. Poda por la que se pisa mi
pulpa extrema para zumo, se estruja la sangre para beso y se rotura la
entraia con su reja. Bellisimos versos de Ramén de Garciasol en su poema
Mala lluvia, que apoyan los aspectos positivos de la poda afectiva.

Es muy explicita Teresa en su referencia a los efectos de la poda libe-
radora cuando escribe que es muy cierto que, en vaciando nosotros todo
lo que es criatura y desasiéndonos de ello por amor de Dios, podandolo,
el mismo Senor la ha de henchir de si*. Sin embargo, no se excluye que

439 A. Maslow, o. c., pag. 246.

460 Teresa de Jestas, Carta a Lorenzo, 17-1-1577.
461 A, Maslow, o. c., pag. 215.

462 |bidem, pag. 232.

463 Teresa de Jests, VIIM, 2, 7.

150



en casos de sujetos muy concretos, no preparados ni dispuestos a com-
prometerse en un proceso educativo responsable, la poda que supone el
ascetismo y la autonegacioén de las exigencias del organismo, pueden pro-
ducir una personalidad raquitica y defectuosa; sélo supone realizacién para
un nuimero reducido de personas excepcionalmente fuertes, que son las
que mads buscan los valores de desarrollo y menos necesitan los valores
regresivos saludables™:.

La pobreza como hartura y honraza

Nos esforzamos para encontrar las raices que unen y engarzan la
pobreza y la libertad. Este esfuerzo es el que nos obligé anteriormente a
tratar el sentido del desasimiento y de la poda. Desasimiento y poda que
han llevado a Teresa a una situacién interior y exterior de pobreza enri-
quecedora, no de carencia ni de necesidad. Parece que rayamos lo para-
dégico si afirmamos que fue la pobreza la que harté a Teresa hasta la
saciedad espiritual. Y a la pobreza acudié para mostrarla como un expo-
nente excepcional del disfrute de la libertad. Porque, ¢a qué otra expe-
riencia mds sublime se puede aspirar que a vivir con hartura gozosa el des-
asimiento, la poda y la pobreza?

Sabemos que las personas excepcionales se nutren de valores capa-
ces de desarrollar su personalidad, por los que se remontan a situaciones
vivenciales auténticamente paradégicas, en las que la libertad raya en lo
absoluto, si pudiera hablarse con esta rotundez entre los humanos.

¢Qué ha descubierto Teresa en la pobreza, nos preguntamos los edu-
cadores, para que le proporcione la libertad, que tanta satisfaccion y feli-
cidad rezuma? Es para inquietarnos o, al menos, para despertar curiosi-
dad, que donde nuestros ojos ven vacio y oquedad, ella vivencie llenura y
plenitud. Ocurre que la pobreza es el sepulcro en el que recibe tierra
aquel honor y aquella honra ficticia, que eran el eje en torno al cual gira-
ban la aceptacién social y la seguridad personal. Paradégicamente es [a
verdadera pobreza la que trae una honraza consigo que no hay quien la
sufra, porque Dios es nuestro Honrador. En adelante, mi honra es la tuya
y la tuya mia*, le susurra Dios a Teresa.

Esta honraza y la libertad sefiorial que acompafan a la pobreza, son
otra experiencia sapiencial con la que Teresa desfonda el concepto histo-
rico de honra, basado en el postizo del linaje, y lo llena de contenido
desde la nueva perspectiva del tnico Honrador. El que tiene a Dios se
enriquece, se siente honrado y se libera de las esclavitudes personales y

464 A Maslow, o. c., pdg. 264.
465 Teresa de Jests, Camino, 2, 6.



sociales. El pobre que vive contento, en expresion cervantina, es una per-
sona que tiene, y tiene mucho; es pobre sin carecer de nada. No es un des-
poseido ni un indigente.

No son identificables pobreza y carencia, pues ésta no proporciona
gozo, ni satisfaccion ni hartura, sino malestar, angustia y agresividad. ¢Y de
qué se llena Teresa, la pobre? ¢Qué es lo que la sacia? ¢Por qué la pobre-
za le hace sentirse libre? Dudo que se pueda encontrar una respuesta mas
sabia que ésta, que ha de tener mucho de Dios el que se viniere a con-
tentar con ser pobre**. Es verdad. Es la sabiduria acumulada en la refle-
xi6n de tantos hombres, formulada posteriormente en frases lapidarias, de
sabor a verdad afieja, que no es mas rico el que mas tiene, sino el que
menos necesita, ni es mas pobre el que menos tiene, sino el que mas
necesita. La saciedad, la felicidad y la libertad radican en que solo Dios
basta, pues al que a Dios tiene, nada le falta.

Volvemos a concluir que la libertad es una semilla depositada en el
hombre, que espera ser actuada desde dentro. El modo como Teresa
vivencia la libertad desde la hartura de la pobreza, nos vuelve a certificar
que la libertad no nos llega como un privilegio social, pues demanda el
esfuerzo de disponernos a recibirla.

A. El desasimiento en la zona periférica del yo

Desasimiento de los postizos sociales mundanos

Simplemente por razones de metodologia, nos fijaremos en primer
lugar en el entorno material y social del yo, haciendo el recorrido de fuera
a dentro de la persona, para observar con el mayor detalle posible el pro-
ceso que sigue el desasimiento, la apropiacién de libertad de... Se trata,
pues, de tomar nota de cémo Teresa logra retirar de su alrededor todo lo
que le obstaculiza para alcanzar el seforio de la libertad.

Teresa hace un juicio amplio de valor sobre las realidades temporales
empleando el término postizo. Es éste un término aparentemente muy
genérico, que, sin embargo, apunta a realidades concretas, como aparece
en el mensaje que nos transmite al escribir, refiriéndose a Jesds, que aun-
que es Senor, le puedo tratar como amigo, porque no es como los que acd
tenemos por sefores, que todo el sefiorio lo ponen en autoridades posti-
zas'”. En este caso, es la misma Teresa quien nos aclara la semantica del
término postizo, pues el modo de expresarse sugiere que hay autoridades
verdaderas y simuladas. Una autoridad simulada es un postizo, pues no se
fundamenta ni se apoya en valores reales de la persona. No responde a

466 M. de Cervantes, El Quijote, IV, pag. 71.
467 Teresa de Jests, Vida, 37, 6.

52



una propiedad arraigada en la naturaleza. De ahi que el seforio de los que
consideramos socialmente sefiores, es, a veces, ficticio, un postizo, que no
sale de si, de la persona, por lo cual de otros le viene la autoridad. Por el
contrario, si nos fijamos en el Sefor, es imposible dejar de ver que sois gran
Emperador en Vos mismo*®.

La acepcién del vocablo mundano, es la equivalente al conjunto de
realidades materiales o morales que valoramos con criterios sociales. Los
hombres, individualmente, o la sociedad, como colectivo, elaboran,
periédicamente, un sistema y una jerarquia de valores, que sirven de
identificadores culturales de lo que en ese tiempo concreto se considera
lo sustantivo material o lo sustantivo moral. La sociedad cotiza al alta 0 a
la baja una realidad dependiendo del esnobismo o de las tendencias cul-
turales y econémicas del momento, por lo que es importante advertir que
el senorio, la libertad interior, consiste en relativizar el valor de las cosas,
de los bienes temporales teniéndolos en poco. Estimar una realidad en
poco, supone ya enmarcarlo en una adecuada jerarquia de valores. En
definitiva, lo que Teresa nos da a entender es que ser seror, ser libre, con-
siste en reconocer a cada realidad el valor objetivo que se merece y asi
estimarlo, no el meramente social, propuesto por el colectivo.

De este modo, desasirse de la temporalidad equivale a disponer de
ella dnicamente en la medida en que nos permite crecer en la apropia-
cién de la libertad. Insiste Teresa en que el verdadero pobre tiene en tan
poco estas cosas materiales, que aunque por algunas causas las procura,
jamds le inquietan*”. Lo importante, pues, no es la posesién o la carencia
de las cosas, sino el desasimiento afectivo, de modo que ni el tener ni el
carecer le merman el placer que proporciona el hecho de ser y sentirse
senor de si mismo.

Otro postizo es el honor, que es el reconocimiento ficticio que llega
desde el exterior para expresar respetos a situaciones carentes de verda-
dera entidad. Es el honor por algo que no merece alabanza, pues el ver-
dadero honor es ser alabado de los que son dignos de alabanza. El sumo
honor es alabar a Cristo. El verdadero honor es el premio de la virtud, no
del dinero*”. El desasimiento alcanza de manera especial al postizo social
de la honra, los puntitos de honra que tanto condicionaban y esclavizaban
en el clima social del XVI. Teresa sabe bien que esa esclavitud influye
negativamente en la convivencia de la comunidad, por lo que impone en
sus monasterios el mismo rasero fraternal a todas las Hermanas. Fomenta-

468 [bidem.
469 Teresa de Jestds, Cartas, 20-2-1577.
470 Erasmo de Rotterdam, o. c., pags. 255 y 252.

153



rd el nivel cultural entre sus monjas, si, pero no consentira la honrrilla que
los seglares buscan en la cultura.

Comentando a Maria de san José la carta recibida del P Mariano, le
relata que muy buena venia la carta si no trajera aquel latin. Dios libre a
todas mis hijas de presumir de latinas. Nunca mds le acaezca ni lo con-
sienta’”. A la misma Hermana, reelegida priora, le comenta, con el afec-
to que siente por ella, que ioh, qué vana estard ella ahora con ser medio
provinciala! Ahora con la riqueza y oficio y suceder todo tan bien, harta
ayuda ha menester para ser humilde*”.

Teresa de Ahumada, que en su despertar a la coqueteria adolescente
nos comenté cémo procuraba atraer la mirada del entorno adornando su
cuerpo con las alhajas de oro de su madre, consigue sentirse, en la madu-
rez de Teresa de Jests, indiferente y libre ante la mirada y opinién de los
demds. No depende para nada del tan temido qué dirdn, porque para
una monjuela como yo, que ya tengo por honra andar remendada, basta-
ban los dineros que habian traido Juan Pedro de Espinosa y Varrona para
salir de necesidad por algunos anos*”’. He querido subrayar el término
remendada porque con ese vocablo alude intencionadamente a la pobre-
za, dejando a salvo, por supuesto, la limpieza y la elegancia. A sus monjas
les solia repetir con graciosa sorna que una monja mal tocada, era como
una mujer mal casada. Curiosas y coquetas, no, pero limpias y elegantes,
siempre. -

Queda, pues, claro que para Teresa lo postizo es equivalente a lo
vacuo, a lo insustancial, a la hipocresia social. Y, aunque se refiere a reali-
dades externas, como la autoridad y el honor que nos reconocen los
demas, sin que las poseamos interiormente, sin embargo, podemos escla-
vizarnos a ellas.

Desasimiento de los deudos

Teresa fue una hija, una hermana, una monja, una superiora y una fun-
dadora entrafable. En su familia era la mds querida. Mujer muy carifiosa y
de un inconsciente muy fuerte. Rof Carballo, con ojo de excelente profesio-
nal, comenta que o que mds me impresiona en la escritura de la Santa es la
intensidad de las fuerzas inconscientes que en ella amenazaban desbordarse,
tanto en el sentido de la efusién activa como en el de la represién enérgica.
Trazos llenos, vibrantes, contradictorios, muestran el juego activisimo de las
fuerzas inconscientes. Pero ello aparece como enmarcado con suavidad infi-

471 Teresa de Jests, Carta a M® de san José, 19-11-1576.
472 |bidem, 20-2-1577.
473 |bid., a Lorenzo, 23-12-1561.

154



nita dentro de un yo de extraordinario poder y riqueza, robustisimo**. Cuan-
do de camino para fundar una nueva casa, tomaba contacto con miembros
de otras comunidades religiosas o con personas de cualquier rango social,
siempre dejaba la impronta de ser una mujer extraordinariamente agradable.

En la historia de su desasimiento, es entre los familiares y los deudos
donde mds quebranta su voluntad para fortalecer la libertad. Comenta
que espantada estoy del daio que hace el tratarlos, y no lo creyera si no
tuviera experiencia. No sabria yo qué dejamos del mundo si no dejamos lo
principal que son los parientes. Y quien os dijere que lo demds, que os pre-
ocupéis de los parientes, es virtud, no lo credis. Creed que los deudos es
el mundo mds malo de desapegar*”. Los colocara en el lugar afectivo que
los corresponda, donde no obstaculicen el decidido caminar hacia Dios.

Recordamos que al leer en san Jerénimo que lo mds conveniente para
el alma era su marcha al convento, tom6 la dolorosa decisién de huir de
casa para que el carifio de tus seres queridos no demore tu marcha hacia
la meta”®. Sin embargo, no teme afrontar la baratinda de problemas tes-
tamentarios que surgen a raiz de la muerte de su padre, ni la preocupa-
cién por la estancia de varios hermanos en el Nuevo Mundo ni las nece-
sidades que acosan a la familia de la hermana pequefia Juana. Es ya la
mujer libre que se hace presente en el ruedo y en la baratinda de la vida
con la fortaleza y la libertad de la verdad. La encontramos entrafable-
mente pendiente del aprovechamiento académico y del crecimiento espi-
ritual de sus sobrinos y de sus relaciones prematrimoniales.

En la carta que escribe al P Antonio de Segura, miembro relevante en
la Orden de los Padres Alcantarinos en Cadalso de los Vidrios, donde ha
ingresado su sobrino Juan de Jests, hijo de Juana, pide para su sobrino
que Dios le dé fuerzas porque no se hace con él como yo pensé se hiciera
por ser cosa mia. Si es menester que procure favor de los prelados, vuestra
merced me avise, que, quien tiene a la sefiora Maria de Mendoza y a otras
personas semejantes, fdcil serd para que se tenga cuenta con dejarle siquie-
ra sosegar un poco'”. Se encuentra preocupada por la poca atencion que
le dedican los Padres y se siente libre para ayudar a otras personas a refle-
xionar sobre su comportamiento.

A la madre Marfa de san José le explica la conducta que sigue con su
sobrina Teresita, escribiéndole que mucho quiero a Teresita y a su padre,

474 |, Rof Carballo, La estructura del alma de Santa Teresa, Revista de Espiritualidad 2
(1961), pag. 415.

475 Teresa de Jesds, Camino, 13, 2y 4; 14, 5.

476 E. de Rotterdam, o. c., pag. 123.

477 Teresa de Jes(s, Carta al P Antonio de Segura, febrero-marzo, 1570.

155



pero mds cierto la digo que estoy descansada de estar lejos. Debe ser el
miedo que traigo de no me asir, para no me asir, a cosa de ella y asi es
mejor quitar la ocasién*™. Y vuelve sobre este tema en carta a Maria Bau-
tista, priora en Valladolid, en la que, refiriéndose a Maria de san José, le
comenta que hale dado que estoy ciega por Teresita y por mi hermano y
no hay sacdrselo de la cabeza. Y si habia de estar, si fuera otra, segtn son;
mds mire qué tanto que, con cuanto le debo, me he holgado de que esté
retraido porque no venga acd, a Sevilla, desde donde escribe la carta,
mucho. Y es verdad que embaraza él algo; en viniendo nuestro padre o
alguien, le digo que se vaya y es como un dngel. Todo esto es asi, piensen
lo que pensaren™.

Teresa deja a sus monjas un indicador préctico para evaluar con sin-
ceridad el estado de su vida espiritual. Les sugiere que la hermana que
para su consolacién hubiere menester deudos y no se cansare a la segun-
da vez, téngase por imperfecta; crea que no estd desasida, no estd sana, no
tendrd libertad de espiritu, no tendrd entera paz; menester ha médico*. Es
un diagnéstico que reflejarfa en la Hermana mds necesidad de amor que
verdadera hambre de amar, de entregarse gratuitamente a los otros. Se tra-
taria de un caso evidente de dependencia y de esclavitud afectiva de una
Hermana que atin no ha encontrado su centro y su satisfaccién en Dios.

B. El desasimiento en la zona interior del yo

Liberacién de los miedos

Es indudable que la persona tiene un nicleo y una instancia basica
que la constituye y la define. Y este ndcleo, para Teresa es la morada
centro donde ocurren los grandes secretos entre Dios y el alma. Es el yo.
Por eso, después de asistir al proceso de desasimiento liberador del
entorno social, nos trasladamos ahora al interior de su persona para con-
templar cémo se realiza este mismo proceso. Nos acercaremos a la libe-
racion de sus miedos, después, a la de las pasiones y, por dltimo, lo hare-
mos al yo nuclear para ser testigos de cémo alcanza la cima de la apro-
piacién de la libertad trepando con dolor por los senderos de las diarias
liberaciones.

Se nos puede preguntar por qué hemos fijado la atencién en el miedo
y en los miedos a la hora de historiar su proceso educativo liberador. Y
hemos encontrado una respuesta convincente, que en los miedos, o en su
carencia, se manifiesta especialmente la estima o desestima, la fortaleza o

478 |bid., a Maria de san José, 7-9-76.
479 |bid., a Maria Bautista, 29-4-1576.
480 |bidem, 12, 3.

156



la debilidad, la seguridad o la inseguridad, la confianza o la desconfianza
que la persona tiene en si misma, pues el miedo determina en gran medi-
da el comportamiento adoptado.

Teresa no encontr6 reparo en manifestar la razén de su determinacion
para ingresar en el monasterio abulense de la Encarnacién. Relata que en
este movimiento de tomar estado, mds me movia un temor servil que amor.
Dejémoslo en un temor y miedo amorosos. Es ella la que nos refiere su
duelo con Dios, tan escalofriante como divino. Nos comenta que en esta
batalla, asi como suena, estuve tres meses forzandome a mi misma, pues
los trabajos y pena de ser monja no podia ser mayor que la del purgato-
rio*'. Retorné a la verdad de cuando era nina, cifrada en que todo es nada.
Como lo que se acaba le merecia poca estima y los bienes prometidos
eran eternos, encontré ahi un motivo suficiente para liberarse del miedo
al sacrificio que tanto la acechaba.

Si Dios la quiere en el convento, no temera ingresar a pesar de los
pesares, huird de casa sin el visto bueno del padre, cuya actitud fue que
después de sus dias hiciera lo que quisiera*’. Traspasado el punto de no
retorno, se march6, aunque atin no tenia, a mi parecer, amor de Dios
como cuando comencé a tener oracién*”. La confianza en el poder de
Dios barrié los miedos. Transcurre el tiempo en aquel monasterio y se
siente sosegada. Por causas mas sospechadas que confirmadas, contrae
una larga enfermedad que la postra en cama hasta el borde de la muerte.
Esta situacion le impide integrarse en la vida de comunidad, y mi miedo
fue si me habia de quedar inhabilitada para todo**. Y como quien ha expe-
rimentado las inhibiciones desencadenadas por el miedo, reacciona con
energia escribiendo que como nunca nos determinamos, sino que estamos
llenos de mil temores y prudencias humanas, asi no obrdis Vos vuestras
maravillas®. Una de las experiencias que le queda a Teresa en la historia
de la apropiacion de la libertad, es que es cosa dafosa ir con miedo este
camino™, sobre todo el de la oracién mental.

Por fin, consigue Teresa liberarse del miedo hasta confesar que a mi
todo el miedo que tenia antes se me ha quitado, que no puedo tenerlo
aunque quiera®. Verse imposibilitada para tener miedo, es lo mas sor-

481 |bid., Vida, 3, 6.

482 |bidem, 3, 7.

483 |bidem, 6, 1.

484 |bid., Carta a Lorenzo, 27-2-1577.

485 |bid., Fundaciones, 2, 7.

486 |bid., Camino, 37, 2.

487 |bid., Carta al P Gracidn, Octubre 1475.

157



prendente que nos revela al escribir que vida es vivir de manera que no se
tema la muerte ni todos los sucesos de la vida, y estar con esta ordinaria
alegria que ahora todas tenéis*®. Experiencia que, en mi opinién, alcanza
el rango de una definicién operativa de libertad.

Dos temas, ya aludidos, sobre los que Teresa tenfa que andar con pies
de plomo por la sospecha de herejia a la que se prestaban quienes las
practicaban, eran el de la oraciéon mental y el de la experiencia mistica. La
sospecha arreciaba si eran mujeres quienes la practicaban o escribian
sobre ella. A este propésito, sabemos que el 12 de marzo de 1575, la
Inquisicién de Cérdoba envié una informacién pedida por el tribunal de
Madrid, el cual habfa abierto, por motivos no del todo claros, un proceso
contra el Libro de la Vida. En esa carta informativa aparece el nombre de
Teresa significativamente emparejado con el nombre de Bernardo de Car-
leval**; y el 23 de enero de 1576, la Inquisicién de Sevilla envié una carta
al Consejo de Madrid en la que, entre otras cosas, se lefa que en este Santo
Oficio se han recibido las testificaciones que serdn contra Teresa de Jesds.
La raz6n es por parecer, segtin la calificacién doctrina nueva, supersticiosa,
de embustes y semejante a la de los alumbrados*”.

La reaccién de Teresa, liberada ya de los miedos, es que ningtin caso
hagéis de los miedos que os pusieren ni de los peligros que os pintaren.
Donoso estd el mundo para que os lo dejen tomar en paz. Quien os dijere
que el camino de la oracién es peligro, tenedle a él por el mismo peligro y
huid de él; y no se os olvide, porque por ventura habréis menester este con-
sejo. Camino de oracién camino de peligro, nunca Dios tal quiera. El demo-
nio parece ha inventado poner estos miedos. Huir el bien para librarse del
mal, nunca yo tal invencién he visto*'. Es preciso avanzar y a las personas
que os trataren, hermanas, procurad quitarles el miedo de comenzar tan
gran bien*”. Nunca como en este caso y en este tema, la esclavitud debe
ser desechada con tanta decisién y con tanta urgencia.

En lo concerniente a su salud, en un momento temié quedarse inuti-
lizada por la enfermedad previendo las molestias que ello acarrearfa a la
comunidad. Aunque nunca tengo salud ni ganas de haberla tuve. No hay

488 |bid., Fundaciones, 27, 12.

489 Recordemos que Bernardino Carleval fue un discipulo del maestro Juan de Avila, que
durante un tiempo regent6 el colegio de la ciudad de Baeza, fundado por el mismo Juan
de Avila. El tribunal inquisitorial lo procesé el 1551 y le obligé a retractarse por cuanto yo,
Bernardino de Carleval, predicando en este lugar, dije con palabras dsperas, excusando a
los judios, que no habian muerto a Cristo.

490 R, Rossi, 0. c., pag. 179, nota.

491 Teresa de Jests, Camino, 36, 1-4.

492 |bidem, 34, 1.

158



que temer, mi padre, sino alabar a Dios que nos lleva por donde él fue*,
sin embargo, era otro modo de sentir miedo.

Impresiona el alto grado de libertad que consiguié cuando se trataba
de defender la verdad, la justicia, los intereses de Dios. Ya no hay miedo
que la detenga. Asi lo comunica al P Gracian, en referencia al P Gonzalo
Davila, rector del colegio jesuita abulense de San Gil, que yo digo a vues-
tra paternidad que tengo tan poco miedo a esos fieros, que yo me espan-
to de la libertad que me da Dios, y asi dije al rector que, en cosa que enten-
diese se habia de servir, que toda la Compania ni todo el mundo seria parte
para que yo dejase de llevarlo adelante*”. Consciente de que por si misma
no hubiera conseguido liberarse como realmente sucedi6, se siente segu-
ra depositando los temores en sus manos*”.

Liberacion de las pasiones

Es innegable que el hombre sufre presiones desde su propio dentro.
Presiones disfrazadas de pasiones, de apetencias desordenadas y de hébi-
tos desviados. Es la salida a superficie de la energia bruta, ain no tratada,
no cultivada, de la natura naturans, que algunos psicélogos personalistas
califican como necesidades inmediatas de primer grado, necesidades basi-
cas, primarias.

La R. A. de la Lengua denomina pasién a cualquier afecto desordena-
do del dnimo, que excluye al hombre del dominio que debe tener sobre
si mismo, de la capacidad de ensenorearse, en lenguaje teresiano. El afec-
to desordenado es ciego, por lo que exige ser conducido y educado, aun-
que no pueda ser erradicado del todo.

En este caso, educar es fortalecer la voluntad para que libere a la
razén de la esclavitud a la que la somete la pasién, pues en opinién de
Tomas de Aquino, estd en el poder de la voluntad el excluir la atadura de
la razén por la pasién***. Como anota Juan de la Cruz desde la ladera ascé-
tica liberadora, si negares el apetito en las cosas, gozards de la verdad de
ellas, entendiendo en ellas lo cierto™. A Teresa le molesta ser sierva de si
misma y afora llegar a ser su sefiora™, pues cosillas se ofrecen en que os
podéis muy bien probar y entender si estdis sefioras de vuestras pasiones*”.

493 |bid. Carta al P. Graciin, 9-8-1578.

494 |bidem, 16-2-78.

495 |bid., VIl M, 3, 7.

496 Tomds de Aquino, De malo, q. 3, a. 10: Unde in potestate voluntatis est quod ligamen
rationis excludat.

497 Juan de la Cruz, Dichos de luz y amor, 48.

498 | ). Rousseau, Emilio o la Fducacién, ed. Bruguera, Barcelona, 1943, pdg. 491.

499 Teresa de Jesus, Il M, 2, 6.

159



Conoce que las pasiones desconciertan el concierto teérico®® que es el
hombre. Y para evitar tal desconcierto, advierte a sus monjas que hay, por
ejemplo, dos maneras de amarnos sin que intervenga pasién ninguna, por-
que en habiéndola va todo desconcertado este concierto.

Y ello es facil de entender, ya que las primeras funciones de regula-
cién, que esto son las pasiones, pertenecen a la vitalidad profunda del
hombre, el fondo energético de la vida psiquica. Son los estratos mds pro-
fundos de la vida psiquica, que estan desadaptados al medio™'. Esta des-
adaptacién es la que desconcierta y desvia la ejecucién del proceso libe-
rador que cada cual debe activar en sf mismo.

Es facil sentir que dentro de cada uno de nosotros hay como dos hom-
bres que viven en perpetua lucha: un hombre salvaje, irreductible a regla y
a compds, una especie de gorila; y otro hombre severo que busca pensar
ideas exactas®. Y Juan de la Cruz, siglos antes, ampliaba la reflexion, pues
si el alma se sujeta al espiritu sensual no puede entrar en ella el espiritu
puro espiritual’®.

Es evidente que si no comprende la luz el que tiene tinieblas, asi no
puede comprender a Dios el alma que pone su afecto en las criaturas®™. Y
si no mortificare los apetitos, no parardn hasta hacer en ella lo que dicen
que hacen a su madre los hijos de la vibora, que, cuando van creciendo en
el vientre, comen a su madre y métanla, quedando ellos vivos a costa de
su madre. Apagados los apetitos, queda libre el entendimiento para ver la
verdad®®.

Ante este panorama, que coincide con el hombre viejo paulino, no
nos queda sino suplicar que me hagan libre protegiéndome contra las
pasiones que me asedian y sea yo dueiio de mi mismo, no obedeciendo a
mis sentidos, sino a mi corazén®®.

Teresa advierte que todo lo que nos sujetare de manera que entenda-
mos que no deja libre la razén, todo cuanto someta y esclavice la razon,
tengamos por sospechoso y que nunca por aqui, por la tenebrosidad de la
razén, se ganard la libertad de espiritu®’, pues carecemos de la luz nece-
saria para encontrar la verdad que nos hace libres.

500 |bid., Camino, 7.

501 J. Ortega y Gasset, Biologia y Pedagogia, o. c., T. Il, pag. 289.

502 |bid., La Pedagogia Social como programa politico, o. c., T. |., pdg. 513.
503 Juan de la Cruz, 7 Subida, 6, 1.

504 1bid., Dichos de luz y Amor, 38.

505 |bid., 7 Subida 10, 3 y 1 Noche, 12, 4.

506 J. Rousseau, 0. c., pag. 457.

507 Teresa de Jesis, Fundaciones, 6, 15.

160



Liberacion de si misma

Este es el reto mas desafiante que debe afrontar Teresa en su proceso
educativo, alcanzar la libertad desasiéndose de si. Porque somos cons-
cientes, ella también, de que las fuerzas que méas nos impiden el desarro-
llo personal, anidan en nosotros y de nosotros se alimentan. Con sobrada
razon, Rousseau, siglos después, suplicaria que me libren de todos los ene-
migos que me rodean, y principalmente de los més traidores que llevo den-
tro de mi*®.

Con la ironfa y el gracejo que la caracterizan, ya habia advertido que
desasiéndonos de esto, de riquezas y de miedos, ya parece que lo tenemos
todo hecho, que no hay que pelear. No os echéis a dormir, que serd como
el que queda muy sosegado de haber cerrado muy bien sus puertas por
miedo a los ladrones y se los deja en casa, pues quedamos nosotras. En esta
casa, lo mds estd hecho; mas queda desasirnos de nosotros mismos; por-
que nos queremos mucho®”. Con este nos queremos mucho, concreta el
terreno al que nos cita, al afectivo. -

Teresa no pretende con este desasimiento que nos ignoremos, que nos
infravaloremos ni, mucho menos, que anulemos la persona que somos. Es
una llamada a respetar las prioridades afectivas, que encabeza Dios, pues él
es el valor supremo, que lo relativiza todo sin anularlo. Por ello, invita a la
persona a que se alegre porque hay quien ame a Dios como El merece®™,
como primer amor. El menosprecio del mundo y aun de si mismo es una
joya™, la joya escondida que, por suerte, ella ha descubierto.

No se pretende, insistimos, anular la personalidad para que Dios
ocupe el vacio que deje la desaparicion del yo. Se trata de hacer un
esfuerzo de introspeccién que nos ayude a identificarnos mejor y no nos
sobrepasemos en estima y valoracién. Por eso, si un dfa nos tuvieren por
groseras, poco va en ello; si por hipécritas, menos®™. Teresa desea que evi-
temos la estima inmerecida, pues é¢qué se puede decir ni qué injuria se
puede hacer a una como yo, que merecia que los demonios siempre me
maltratasen, en que me traten mal en este mundo, que es cosa justa®'*?

Es propio de los espiritus sensatos desconfiar de sf mismos no dando
por ganadas las batallas que no lo han sido. Y porque Teresa conoce que
no todo lo que reluce es oro, nos confia muy bajito que yo he conocido

508 J. Rousseau, 0. c., pag. 457.

509 Teresa de Jests, Camino, 14, 1-2.
510 |bid., Exclamaciones, 7.

511 |bid., Vida, 10, 5.

512 |bid., Camino, 34, 3.

513 |bidem, 63, 2.

161



algunas almas que ya parece habian de estar sefiores del mundo, probarlos
su Majestad en cosas no muy grandes, y andar con tanta inquietud y apre-
tamiento de corazén que a mi me traian tonta y aun temerosa harto’".
Aunque estas personas habian alcanzado ya cierto seforio desprendién-
dose de bienes materiales, sin embargo, les quedaba ain el niicleo del yo,
sensibilizado y apegado atn al tufillo de la tierra, de la honra, por ejem-
plo, que, como hemos dicho, es la piedra de toque que mejor evalta la
verdad del desasimiento, pues Dios nos libre de persona que le quiere ser-
vir, acordarse de honra ni de tener honra®”.

La armonia de voluntades

También valoramos como nuevo factor liberador la armonia que Tere-
sa conseguia entre las dos voluntades, la de Dios y la suya. Esta armonia
es la resultante del cumplimiento de la voluntad de Dios, pues cuando
hacemos su voluntad, estamos unidos con él. Y, écuando se cumple esta
voluntad? Cuando hacemos estas dos cosas que nos pide el Sefior, amor
de su Majestad y del préjimo; guardandolas con perfeccién, hacemos su
voluntad, y estaremos unidos a é/*".

Teresa acepta que no todos los esfuerzos ni todas las determinaciones
me aprovecharon para poder sufrir las terribles enfermedades que tuve®”,
pues no siempre la habfa motivado el desinteresado amor a Dios. Al leer
a san Agustin, la ayudé la actitud de Alipio, el amigo entrafable del santo,
quien, fortalecido con tal admonicién de Agustin, y sin ninguna turbulen-
ta vacilacion, se abrazé con determinacién y buen propésito™®.

El grado de libertad interior que consigui6 Teresa lo calibramos no por
la aparatosidad de los signos externos, aunque expresan verdaderamente
la unién del alma con Dios, sino por el amor al préjimo que tanto crece
en ella y que lo toma como indicador y criterio para evaluar el avance en
el progreso de su liberacion interior. Supuesto el pensamiento de que el
obrar, el padecer y el amar es el camino de la verdad y de que las obras,
como la oracién, pueden preparar el hombre para encender el amor de
Dios**, concluye que /a fe sin amor es un faro apagado y que la tnica blas-
femia es la blasfemia contra el Amor™.

514 |bid., Il M, 2, 1.

515 |bid., Camino, 18, 3.

516 |bid., Il M, 3, 7.

317 |bid., Cuentas de Conciencia, 42, 10.

518 San Agustin, Confesiones, pag. 340, BAC, bilingtie.

519 Teresa de Jestis, Cuentas de Conciencia, 262, 1 y Fundaciones 5, 17.

520 Abbé Pierre, Mis razones para vivi, ed. PPC, p. 558, 561. Madrid 1997.

162



El ejercicio de la libertad siempre es un acto éticamente positivo. Por
eso, con qué extrafieza hubiera leido el comentario que hace E. Fromm al
comportamiento extraiio de Adén en el paraiso terrenal, diciendo que el
acto de desobediencia, como acto de libertad, es el comienzo de la
raz6n*'. Calificar como acto de libertad una desobediencia y afirmar que
aquella desobediencia despert6 la razén en el hombre, hubiera hecho
sonreir también a Teresa. Se encontrarfa, si, desarmada de la dialéctica
necesaria para responder a Fromm de td a tdG, pero duena de la sobrada
experiencia que proclama a la desobediencia como torpe rebeldia y una
ficcion de libertad, si con tal desobediencia no se reivindican otros valo-
res prioritarios.

Descartada la presunta incompatibilidad entre la voluntad de Dios y
la libertad del alma, lo que si ocurre en Teresa es una reestructuracion de
su siquismo, que conlleva una profunda restauracién y recuperacion del
hombre primero, sometido a un proceso de humanizacién de modo que
el obrar humano se vuelve divino®®. Jamds el hombre se posee a si mismo
tanto como cuando se abandona al Dios vivo™, pues la donacién de la
propia libertad a Dios es el mayor acto libre que una persona puede llevar
a cabo™.

Teresa sabe que £l no ha de forzar nuestra voluntad, toma lo que le
dan, y nuestro entendimiento y voluntad se hace mds noble y mds apare-
jado para todo bien, de lo contrario, metidos siempre en la miseria de
nuestra tierra, nunca la corriente saldrd de cieno de temores, de pusilani-
midades y cobardia*”.

Con estas reflexiones sobre su antropologia, damos por terminado el
importante capitulo que hemos dedicado al nuevo paradigma de libertad
detectado en Teresa, acentuando que la vocacién mas radical del hombre
es la llamada para que se apropie la libertad. Y concluimos que esta antro-
pologia mantiene activos los dos polos del binomio Dios-hombre, pues
Dios es una fuerza interior creadora y fecundadora de las potencias natu-
rales, no siendo necesaria la muerte de Dios para que el hombre lo sea
plenamente.

521 Fromm, E., El miedo a la libertad, pdg. 56. Edit. Paidos-Studio, (1981).

522 Juan de la Cruz, 1 Subida, 5, 7.

523 Schillebeeckx, Dios y el Hombre, edit. Sigueme, Salamanca 1969, pag. 103.
524 Ezequiel Garcia Rojo, Revista de Espiritualidad, 200 (1991), pag. 346.

525 Teresa de Jests, | M, 2, 10.

163



_.l
|
-
b
I

| o B
Wﬂ'ﬁu Y Fﬁwwwm 'f"' Gl
q g “““**m m"“‘mwﬁ u%ﬁa:'
" \Fﬂgﬁ;:ﬁ rJ.-.;x T
I.d‘l A M o s ._.u_... [y .‘=— i
1‘w-h by hﬂru@mbvﬂhﬁnw : " iy “

=

| % -—;-I:,_[[_u_ -

\u| 1 I.m\ll,.u qr-:!ﬁ\mhﬂmﬁiﬂ G Lﬂl‘!ﬂ‘ i

i *ﬂ‘*ﬁw

iericecoaitieg
ey l-;?ll.;-n ,m" ﬁi‘hﬂhﬂ.}']-alh 5 Iﬂﬁ\‘&}f&ﬁ_ iy 1
' I.1_ e i ’&HU\MJC"HY} I‘mﬂ m 1 o ARl
AN i i twuwvm
i q@{m LT T
' R EA s b E 'm
I‘u-‘ by = __QJ v
hhﬁux Lr Ty

"
"f‘u

\“ u?ﬁ




LA CLAVE PEDAGOGICA

Informados de la clave antropolégica con la que trabaja Teresa, cono-
cedores de su idea de hombre, nos corresponde ahora, metodolégica-
mente, aproximarnos a sus escritos para desentrafiar en concreto tres
temas, qué piensa sobre la naturaleza de la educacién, de dénde le viene
la eficacia a su practica educativa y cudles son los agentes que llevan a
buen término ese trabajo.

La tarea mds urgente es humanizar al hombre, actividad que no se
agota en el desarrollo especifico de sus potencialidades ni en procurar su
adaptacién al medio, pues la principal asignatura que se ensenan los hom-
bres unos a otros es en qué consiste ser hombre. Antes que nada, la edu-
cacién es la revelacién de los demds, de la condicién humana como un
concierto de complicidades irremediables®®.

Si estimamos que reflexionar sobre la naturaleza de la educacién es
oportuno siempre, ahora nos parece necesario, ya que los hombres y los
pueblos serdn y se expresaran conforme al modelo de educacién recibi-
da. Compartimos la opinién de que la ausencia de sentido que se perci-
be en vastos sectores de la sociedad y las visiones de corto plazo que
caracterizan numerosas decisiones de los responsables politicos y econé-
micos, colocan en primer plano la necesidad de discutir algunas cuestio-
nes bdsicas en las que la reflexién filoséfica vuelve a tener importancia,
pues la profundidad del proceso de cambio social que tiene lugar actual-
mente, nos obliga a reformular las preguntas bdsicas sobre los fines de la
educacién®”.

En cuanto a la actitud de quien se adentra en el campo de la Peda-
gogia y de la educacién, el consenso de que debemos acercarnos a la
pedagogia con religioso temor*® es comin. El término religioso en la
pluma de Ortega y Gasset, nos evita comentarios. Sus connotaciones son
las de sensibilidad extraordinaria y responsabilidad exquisita, pues se trata
de mirar la mirada del nifio, que oculta la sorpresa de un misterio sospe-
chado. Si el nifo es lo més sagrado que acoge el mundo, acercarnos a él
es lo mas religioso.

526 Ezequiel C. Rojo, 0. c., p. 34-35.

527 Juan Carlos Tedesco, El nuevo pacto educativo, pag. 25-26. Ed. Anaya. Salamanca.
(1995).

528 |bidem, pag. 520.

165



‘Jll'llh
-'.I‘JI

Il-i-"l JTI'"' an'ﬂ- -

‘t.."h'. ¥t

\'-'

; ;-‘)'I'"' I‘II |||| i,

i

= A fiay) : J']'Jid 1 e ] ) f e : ‘
= : [1?‘1‘. ¥ir iz ﬁ@& %‘Iﬁpﬁg ri‘ ;
: gt ety b
1 : B S e ulla;ﬁv il
I xl'"!’ft her: w}h.f'ﬂ:ﬁ i G L:u]ti'ﬁml SE
A ) M’ilu i
Mﬂuﬁmd ' 11?&4%!1&;.#&1%@
& FAli[&qt'n-gqu‘mJﬁ- )
'51 l IR iﬁ-:rl_'fll\‘? "‘d"‘h‘lﬂg\'@g d- ‘t.. . N
i fil sl e e
; l pl n't!l‘pr.l 'ﬂ"’,ﬂ ' || {'mllw‘r{;ﬁ M-.;. pt . i
Qfﬁf'ﬂrﬁu ' ||| ‘lruhn{s ,illf-’!]!.iul E‘ e Xl
Ao ! t,@@m 20l
ih 7‘?{' .xm%mw» ey e g
=4 11| (11 t,:l;l;u;&nu,mw
;ﬁg (L LA &5.- T
” mﬂlf'm A »fﬁ'";,{'

e ﬁvwwbﬁm
‘h‘"l“fl";':p"m'-:fr"hn‘l_qi:l'm | J

-L‘m‘ls,'




6. ¢§QUE SIGNIFICA EDUCAR PARA TERESA?

Teresa no conoce o, al menos, no emplea el verbo educar. No define,
no especula sobre la naturaleza de la educacion. No para mientes en ello.
Educa y basta. En nosotros estd el acertar a seleccionar los verbos o los
predicados verbales cuyo contenido semdntico nos permite deducir el
contenido de la actividad educativa que desarrollaba. De la cantera de su
vocabulario hemos de sospechar, mds que sospechar, que lo que en rea-
lidad hacfa era educar. Nos limitaremos, por tanto, a describir el modo, la
habilidad, con la que desempena esta admirable tarea.

Como no es un técnico ni un profesional de la ensefanza, sino un
educador no-formal, tampoco elucubra sobre el sujeto de educacion.
¢Qué es, quién es, cémo es el hombre que se educa? ¢Qué amplitud
humana o espiritual es la educable? En parte, lo descubriremos observan-
do la finalidad que pretende conseguir en el sujeto, en si misma, pues ella
es el sujeto educable mds cercano. Lo que deja muy claro desde el prin-
cipio es que desea que las Hermanas lleguen a ser como ella las ha pinta-
do en sus deseos.

Hay un tema que no hemos querido pasar por alto en su prdctica
educativa, pues resulta nuclear en su Pedagogfa, el del amor. Nos mostra-
ra la eficacia del amor en la practica educativa diaria, y esto tanto en el
maestro, amante y amable, como en el discipulo, aprendiz de hombre.
Amor para motivar, para hacer una llamada a la conciencia del culpable
que debe ser penalizado y para hacer terapia con las Hermanas melancé-
licas, depresivas. Es una evidencia y uno de los hallazgos mas gratificantes
el poder verificar que la Pedagogia de Teresa es la novedosa Pedagogia del
amor.

Tengo interés en subrayar que para Teresa, y para todos, educar es
una habilidad, es un arte. Por esto, y al margen de ser o no ser monja, el
acto de educar que practica Teresa es un hecho artfstico humano, también
en ella. Del mismo modo que el admirable arte gético de la nervadura de
una nave catedralicia, en si mismo valorado, es obra de un artista, no
importando cudl sea su filiacién social, politica o religiosa. Contemplando
al artista, son sus manos las que imantan nuestra mirada, no su fe religio-
sa. Quiero destacar que Teresa fue educadora porque en su trato con las
personas derroché esa habilidad.

Nos disponemos, pues, a investigar la clave pedagégica que bulle
tanto en sus escritos como en el trato diario que mantuvo con personas de
condicién humana y religiosa tan diferentes.

167



Conceptos preteresianos de educacion

Nutricién y crianza

¢Qué era educar para algunos de los autores anteriores a Teresa de
Jests, a los que nosotros ahora, por esa razén, apellidamos preteresianos?
Responder a esta pregunta es la finalidad que pretendo conseguir en las
lineas siguientes.

El concepto de desarrollo, fisico o espiritual, y sus condicionantes,
como es, por ejemplo, la alimentacién, ha estado en la base histérica y
semantica del término educacién. Posteriormente, las circunstancias, los
cambios sociopoliticos, la concrecién y delimitacién de las nuevas cien-
cias, van perfilando los conceptos, los fines y los contenidos de la misma.

Citando al poligrafo latino Varrén, escribe Rousseau que desde que
empezamos a vivir, comienza nuestra instruccién; nuestra educacién se ini-
cia simultdineamente con nosotros; nuestro primer preceptor es nuestra
nodriza. Por eso la palabra educacién tenia antiguamente un significado
que ya ha desaparecido: queria decir alimento. Educit obstetrix, dice
Varrén; educat nutrix, instituit pedagogus, docet magister’”. Con cuatro
palabras, obstetrix, nutrix, pedagogus y magister, Varrén nos dej6 esboza-
da una elemental historia del proceso educativo

No resulta fécil sin la ayuda del contexto lingtiistico, interpretar con
precision el alcance pedagégico de los verbos alimentar, nutrir y criar dado
que autores como san Jerénimo y san Agustin los refieren a la instruccion
y educacion de los nifios y adolescentes. En el vocabulario de contenido
pedagogico y educativo que emplea san Jerénimo en sus Cartas, leidas por
Teresa, cuando escribe como consejero, encontramos empleados indistin-
tamente los términos nutrio, enutrio, nutrir, doceo, instituo, instruo, ense-
Aar, y educo, que para nosotros hoy es educar. Asi, al referirse a la nifa
Pacétula, escribe que mientras instruyo, instituo, a la nifia Pacdtula, mds
adn, inmo, la crio®®, enutrio. La particula latina inmo no impide conside-
rar los verbos instruir y criar como sinénimos. En la carta a Geruquia, el
verbo empleado no ofrece duda, recuerda que la mujer viuda debe ser
mujer de un solo marido, que haya educado, educo, a sus hijos™'.

El vocabulario de san Agustin es, fundamentalmente, el mismo que el
de san Jer6nimo, nutrio, nutrix, docere, subdocere y educare. Anhade el
verbo crecer. Refiriéndose a su madre, Ménica, escribe que no fue ella la

529 Rousseau, ). J., 0. c., p. 72.

530 San Jerédnimo, Cartas de San Jerénimo. Carta a Pacdtula: dum infantem Pacatulam insti-
tuo, inmo, enutrio, T Il., pig. 646. BAC. Madrid. (1962).

331 |bidem, a Geruquia, unius vir, quae liberos educavit; pag. 555.

168



que se hizo a si misma ni se educé a si misma®*. Y de su padre recuerda
que nada se cuidaba de que yo creciera ante ti o fuera casto®.

Llegados a Tomas de Aquino, advertimos que no se ha despojado de
la palabra nutrimentum, referida a la educacién de la prole. Pero tampo-
co clarifica el sentido preciso en el que toma la palabra educacién, si sélo
como crianza fisica o, ademas, como perfeccionamiento espiritual, puesto
que sus textos confirman las dos acepciones. Considera al padre como la
causa de los tres grandes bienes que recibe el hijo: generando, engen-
drandolo, el padre es la causa del ser del hijo, considerado el ser como el
méximo bien que hace al hijo; educando, educdndolo, es la causa de su
alimentacién bioldgica, de la nutricién; y por la disciplina, el padre es la
causa de su ensefianza®, aunque no explicita el verbo que describa la
accién de ensefar.

El primer sentido, pues, del término educatio en santo Tomas fue el
de la alimentacién que se proporcionaba al hijo. Posteriormente, es clara
la sinonimia de alimento espiritual de los términos nutrimentum y educa-
tio cuando escribe que con bastante probabilidad se puede estimar que los
padres alimentan la fe del hijo™, pues es evidente que el nutrire fidem, ali-
mentar la fe, rebasa la mera nutricién biolégica.

Expresiones como corporis nutrimentum y nutrimentum animae
nutriantur e instruantur®”, son definitivos para aceptar la sinonimia de
nutrimentum y educacién, tomada en su significacién actual. En santo
Toméds, pues, la educatio implica ya la nutritio, el alimento, mas la instruc-
tio, la instruccién. Asi lo deducimos de que por la prole se entiende no
s6lo la procreacién sino también su educacién®, es decir, todo lo que no
es s6lo engendrarla, la nutricién y la formacién.

Alfonso X el Sabio recurre a los verbos nodrid, criar y mostrar, para
aludir a la crianza que engloba la nutricién material, la instruccién corte-
sana, la buena crianza, que cuida el cardcter moral y ético de la conduc-

536

532 San Agustin, Confesiones, «neque enim se ipsa, Monica, fecerat aut educaverat se
ipsamw, libro 1X, pég. 8.

533 |bidem, libro I, pag. 3.

534 Tomas de Aquino: «est enim pater filio causa trium bonorum maximorum. Primo enim gene-
rando est causa essendi, quod reputatur esse maximum. Secundo educando est sibe causa
nutrimenti. Tertio est sibi causa disciplinaen. Conf. Ethicorum, liber VIII, lect. 11, n® 1961.

535 |bid., «Satis probabiliter potest aestimari quod ei, filio, in fide nutrient»; In IV Sent., dist.
VI,g.1,a.2,q.3.ad 3.

536 |bid., In Epist. ad Cor.l, cap. 7, lect. 1.

537 |bid., Sum. Theol., Ill, . 67, a. 8.

538 |bid., «in prole non solum intelligitur procreatio prolis, sed etiam educatfo profisy, In IV
Sent., dist. 31,9.1,a. 2, ad 1.

169



ta. Sugiere que amas et ayas deben ser dadas a las fijas de los reyes que las
crien et las guarden con grant femencia®”, donde ayo tanto quiere decir en
lenguaje de Espaiia como home que es dado para nodrir mozo et ha de
haber todo su entendimiento para mostrarle como faga bien**.

Don Juan Manuel emplea el verbo criarse con una clara acepcién de
formacién y educacién cuando opina que et bien cred que para los
legos, persona laica, en oposicion a clérigo, non ha tan buena escuela en
el mundo commo criarse omne et bevir en casa de los sennores, ca y se
ayuntan muchos buenos y muchos sabios. Fablar vos he de aqui adelan-
te, en este tercero capitulo, en lo que yo entendiere que cumple para la
crianza de los grandes omnes®*'. Juan Luis Vives en el verbo criar, sobre
todo referido a la mujer, engloba la educacién doméstica, los modales
delicados, la honestidad, pues no hay buena mujer si le falta crianza y
doctrina. Palabras deshonestas ni movimiento de mala crianza no les diga
ni haga*.

Fray Luis de Ledn aconseja que la casada ha de tratar con Cristo para
alcanzar de El gracia y favor con que acierte a criar el hijo*>. Es més defi-
nitivo el uso de criar al escribir que es trabajo parir y criar, el de la mujer;
pero entiendan las mujeres que es un trabajo hermanado, y que no tienen
licencia para dividirlo™,

Son dos las tareas de la madre, dar a luz al hijo y educarlo. Para él, la
crianza supone ya una renovacién del ser dado, pues el Seior borré del
alma de Teresa todas las aficiones del mundo, cosa que a ella le resultaba
casi imposible, dejandola como criada de nuevo por la palabra del que con
ella cria y renueva las cosas, y asi comenzé a vivir en este mundo, quanto
al trato y inclinacién interior, como si en él no viviera®.

Resumiendo, pues, afirmamos que lo que en nuestro lenguaje deno-
minamos crianza no se limita exclusivamente a algo puramente material,
como es la alimentacion, sino que puede significar el cultivo de las faculta-
des espirituales de la persona™®. Por tanto, los vocablos nutrir y criar con-

539 Alfonso X el Sabio, o. c., tit. VII, ley XI, pag. 53.

540 |bid., Part. 22, tit. VII, ley IV, pag. 46.

341 Don Juan Manuel, Libro del caballero y del escudero, o. c., cap. 31, pag. 26 y cap. 3,
pdg. 104. Cldsicos Hispanos. CSIC. Barcelona. (1955).

542 Vives, ). L., Instruccién de la mujer, pags. 19, 12. C. Austral. Buenos Aires. (1944).

543 Fray Luis de Leon, La perfecta casada, pag. 214. BAC. Madrid. (1944).

344 |bidem, pag. 321.

345 |bid., De la vida, muerte, virtudes y milagros de la Santa Madre Teresa de Jests. Edicio-
nes Universidad de Salamanca. (1991).

546 Milldn Puelles, A., La formacién de la personalidad humana, pag. 16. Rialp. Madrid.
(1963).

170



vergen en aludir a la nocién superior de educacién, de perfeccionamien-
to humano.

«Status perfectus virtutisy

Con las palabras del epigrafe, Tomds de Aquino define la educacion
de la prole como actividad diferenciada ya de su procreacién. Es una defi-
nicién explicativa de educacién, entendida como la conduccién y promo-
cién de la prole hasta que el hombre, en cuanto tal, alcanze el estado de
perfeccion, que es un estado de virtud™’.

La expresion status perfectus virtutis es la traduccién del vir perfec-
tus, el varén perfecto, al que alude san Pablo en su carta a los cristia-
nos de la comunidad de Efeso™". Segiin el pensamiento paulino, es pre-
ciso orientar y proseguir el proceso de cristianizacién personal hasta
alcanzar el varén perfecto. El hombre, como tal, es promovido a un
estado, status, de desarrollo, de perfeccién, para el que no basté la
accion que engendré el ser-persona. Tal estado de perfeccion humana,
especifica, de bien-ser y de bienestar especifica, lo consiguen la tradu-
tio y la promotio.

Conviene advertir que Tomds de Aquino y Teresa de Jests, emplean-
do los mismos términos de estado de virtud al que nos promueve la edu-
cacién, sin embargo, no nos transmiten la misma idea. Para el primero, la
palabra virtud denota el habito psicolégico, intelectual, moral, que dispo-
ne al sujeto para que realice con perfeccién las actividades que le son pro-
pias al hombre. Sin embargo, con la misma palabra virtud, Teresa se refie-
re al grado de espiritualidad que el alma alcanza..

«Acabamiento de ome» y «Acabamiento de bieny

Vemos que en esta somera prehistoria de la pedagogia y de la edu-
cacion teresiana que hacemos, nos encontramos formulaciones que van
matizando el contenido y el objetivo de la educacién. En mi opinién, la
referencia a la educacién més exacta, més bella, incluso la mas poética,
es la de Alfonso el Sabio para quien la educacién es el acabamiento de
ome. Fray Luis de Leén la completard con el acabamiento de bien, por
lo que invita a la perfecta casada a que crie a su hijo y acabe en él el bien
que formé™”.

El término acabamiento senala la plenitud y la perfeccién del hombre.
Y Teresa emplea un término de la misma familia léxica, cabal, que es el

547 Tomés de Aquino, «Tradutio et promotio prolis usque ad statum perfectum hominis, in
quantum homo est, qui est status virtutis», Sum. Theol., Supplementum IIl. q. 41. a. 1.
548 San Pablo, Carta a los efesios, 4,3.

549 Luis de Ledn, La perfecta casada, pag. 321. o. c.

171



calificativo que aplica al monasterio considerado arquitecténicamente
ideal para sus comunidades. Pues bien, para que el hijo consiga este aca-
bamiento, ademés de proporcionarle el alimento del cuerpo, el padre
debe ensenarlo y educarlo para que adopte buenas costumbres y mane-
ras. Porque un pueblo, y la idea es de muy largo alcance antropolégico y
social, no se multiplica por el hecho de incrementarse el nimero de hijos,
si los que los avieren hecho non los sopiessen criar e guardar que vengan a
acabamiento de omes®,

Pero para que la prole, el hijo, el discipulo, alcancen el acabamiento,
es preciso mostrarle, ensenarle, senalarle, sefializarle el camino. Para el rey
Alfonso, el camino consiste en la adquisicion de buenos modales y de bue-
nas costumbres. El objetivo era ensefiar y aprender a estar en la corte, por
lo que la primera cosa en que deben instruir los Ayos a los hijos mozos del
Rey, es en las reglas de urbanidad para comer y beber con limpieza y com-
postura®™'. Nos sorprende el empleo de un nuevo verbo, crecer, que com-
parte el mismo contenido de ensenar, formar y educar, desarrollar algin
rasgo de la personalidad. Lo emplea al mandar que se ensefie la alegria y
se ahuyente la tristeza en los mozos, a quienes debenlos costumbrar que
sean alegres mesuradamente et guardarlos de tristeza quanto mds pudie-
ren, que es cosa que no dexa crescer a los mozos, nin ser sanos®’. Nos
pone en guardia sobre el perjuicio que causa la tristeza en la maduracién
psiquica de los adolescentes.

Don Juan Manuel coincide al detalle con el rey Alfonso en la selec-
cién de los contenidos que deben mostrarse a los mozos, ca todo lo que
pueden facer a los mozos los que los crian, es que sean bien costumbrados
en comer et en beber et en amostrarles buenas maneras et buenas cos-
tumbres. Eso si, y la advertencia supone una sensibilidad pedagégica
exquisita, conviene tener en cuenta la edad para seleccionar los conteni-
dos, pues unas cosas conviene de fazer a los ninnos et otras a los mogos et
otras a los mancebos™.

Primeras tentativas de orientacion escolar

Aunque no pertenece a la prehistoria educativa teresiana, pues es su
coetdneo, sin embargo, estimo oportuno hacer referencia a Huarte de san
Juan, 1529-1588, pues es un referente importante para conocer el techo
alcanzado en el aspecto que hoy denominamos calidad de ensefianza,

350 Alfonso el Sabio, o. c., tit. I, ley lll, pag. 251.
551 |bid., o. c., Partida 22, tit. VI, ley V, pdg. 188.
552 |bid., o. c., ley X, pag. 51.

533 Don J. Manuel, o. c., cap. Ill, pag. 104.

172



mejorando el rendimiento y procurando la orientacién profesional de los
alumnos.

Si Quintiliano habfa sugerido al maestro diestro, encargado del nifio,
que lo primero de todo tantee sus talentos e indole**, a Huarte de san Juan
le preocupa el rendimiento escolar y la orientacién profesional del alumno,
que condiciona al ingenio, a la edad y a las aptitudes del alumno. Por otra
parte, y el detalle merece destacarse, para él no pasa desapercibida la rele-
vancia que debe tener la valoracién social del rendimiento académico del
alumno. Por esto, Huarte de san Juan merece el honor de ser considerado
padre de la psicologia diferencial y precursor de la orientacién profesional. Y
es éste, como veremos, un aspecto que Teresa cuidard escrupulosamente
para decidir sobre la admisién o no de una joven postulante, y para distri-
buir los cargos que exigen en la Hermana especiales aptitudes.

Resumiendo, pues, lo expuesto en la prehistoria de la pedagogia de
Teresa, hemos encontrado los siguientes acentos:

~ Que sea cual sea el significado etimolégico del término educacion,
duco, conducir, guiar, educo, sacar una cosa de otra, o edo, ali-
mentar, se ha llegado a un amplio consenso que consiste en que el
hombre necesita ser nutrido, alimentado y criado en su dimensi6n
humana, civica y espiritual.

- Que el bienestar del hombre se consigue desarrollando sus capaci-
dades especificas, cultivando su semilla de hombre. Fue la intuicion
de Luis Vives, sacar al exterior lo que llevamos escondido dentro®.

- Que el hombre debe pretender alcanzar su acabamiento, su estado
de perfeccién, la plena eclosién de sus posibilidades. Pues si practi-
camos la agricultura, la apicultura, la floricultura, o la horticultura,
¢por qué no la hominiscultura, que es la educacion?

Agustin de Hipona se quejaba de que se elevaban sobre su cabeza las
zarzas de sus lascivias sin que hubiera mano que las arrancara®*. Debemos
pretender que acontezca en el hombre, por lo menos, lo que ocurre en la
naturaleza, que muchos productos del campo, la mano y el cuidado del
hombre los mejora®.

Descripcion que hace Teresa de la educacion

Teresa, lo repetimos una vez mas, no sistematiza su sensibilidad peda-
gogica. Lo que en ella contemplamos es una mujer, una religiosa, que

554 Quintiliano, M. F, Instituciones oratorias, |1, 12, 9. Biblioteca Clasica Hernando. (1942).
555 Vives, J. L., Sobre el alma y la vida, o. c., T. Il, pdg. 1207. Ed. Aguilar. Madrid (1947).
556 Agustin de Hipona, o. c., pag. 115.

557 Quintiliano, M. F, Ensefianza de las disciplinas, o. c., T. 1l, pag. 532. Ed. Aguilar. Madrid. (1947).

173



transmite sus deseos, que propone un ideal, que escucha, que dialoga,
que orienta y colabora con las personas en su crecimiento humano y espi-
ritual con un talante pedagégico tan original, que ello le merece el reco-
nocimiento de ser una extraordinaria educadora.

Teresa no pretendié que sus Carmelos fueran considerados formalmen-
te como instituciones educativas. No siendo Teresa un técnico en pedagogfa
cientifica, sin embargo, si sorprendié como educadora nata, que educa edu-
candose, que, liberandose a si misma, libera y humaniza su entorno huma-
no, y nos lega su vida, sus escritos y su obra reformadora como un valioso tes-
timonio de ello. Se empefé en buscar y encontr6 los medios para mejorar y
perfeccionar la realidad individual y social del hombre.

Después de habernos informado, muy someramente, del concepto
de educacién que subyacia en el tiempo anterior a Teresa, corresponde
ahora, metodolégicamente, aproximarnos a su pensamiento. Para ello,
nos ayudara el familiarizarnos con el vocabulario mas usual en su comu-
nicacién con las postulantes, con las novicias, con las monjas, con los
seglares, para informarlas y ensenarlas. En su papel de madre y de funda-
dora, se apresta a aconsejarlas y orientarlas en la triple vertiente de muje-
res, creyentes y religiosas.

Vocabulario y expresiones sobre educacion

Dar el ser y criar la persona

En sus escritos advertimos que hace uso frecuente de algunos de los
verbos que merecieron nuestro comentario anterior, con las mismas con-
notaciones educativas que en ellos depositaban sus autores, la adquisicién
de comportamientos sociales, la urbanidad cortesana, la instruccién inte-
lectual y la formacion y orientacién profesional. Entre los verbos y expre-
siones mas empleados por ella con connotaciones educativas, hemos
seleccionado dar el ser, criar, crecer, hacerse persona, quebrar la voluntad,
mudar el pensamiento, aprender, labrar.

Teresa, como observamos, amplia el vocabulario recibido. Por ejem-
plo, escribiendo al jesuita P. Pablo Herndndez, residente en Madrid, le
comenta, con el reconocimiento de los méritos de los padres jesuitas en
su acertada orientacion espiritual y, por tanto, con el orgullo de sentirse
hija de sus aciertos, algo que a él le gustaria escuchar, que en la Compa-
Afa me han criado y me han dado el ser”. Bella y sorprendente interpre-
tacién de la educacién y del hecho educativo. Es una definicién operati-
va que responde a la mejor tradicién de los autores aludidos. Educar es
acabar el ser que se es. Es humanizar.

558 Teresa de Jests, Carta al P Pablo Herndndez, 4-X-1578.

174



Criar

Teresa esta muy familiarizada con el verbo criar, connotando creci-
miento especificamente humano y espiritual. Haciendo memoria de su
adolescencia, la edad en la que se han de comenzar a criar virtudes,
recuerda que me llevaron a un monasterio que habia en este lugar, Avila,
adonde se criaban personas semejantes™, hijas de abulenses que disfruta-
ban de algin rango social. Y encontramos en sus escritos una muy opor-
tuna e histérica alusién al cambio que ya entonces se operaba en los pro-
cesos de crianza, educativos, pues ain no he yo 50 anos y en lo que he
vivido he visto tantas mudanzas, que no sé vivir. Pues los que ahora nacen
y vivieren mucho, ¢qué han de hacer? Aun para titulos de cartas es ya
menester que haya cdtedras, adonde se lea cémo se ha de hacer, a mane-
ra de decir, porque ya se deja el papel de una parte, ya de otra, y a quien
no se solfa poner magnifico, se ha de poner ilustre. Mas estd ya el mundo
de manera que habian de ser mds largas las vidas para aprender los puntos
y novedades y maneras que hay de crianza, si han de gastar algo de ella en
servir a Dios™".

El verbo criar es el que ofrece menos dificultad para interpretarlo con
pleno sentido educativo. Cuando aludia, sobre todo en su amplio episto-
lario, a personas conocidas que destacaban por un comportamiento ejem-
plar cristiano, los describia como personas muy santas, criadas en reli-
gién®*'. Y muy inteligentemente, se distancia de los usos anteriores de este
verbo que lo limitaban a la adquisicién de buenos modales y con plausi-
ble ironfa critica a quienes dicen que los monasterios han de ser corte de
crianza, de modales externos, del hombre exterior. Yo, cierto, que no
puedo entender esto: he pensado si dijo algiin santo que habia de ser corte
para ensenar a los que quieren ser cortesanos del cielo y lo han entendido
al revés®. Alude a uno de los modelos educativos calificados de cortesa-
no, al que opone un modelo mas deseable para ella, el de la educacién
cortesana del cielo.

Para Teresa, criar significa cultivar las virtudes, que son los frutos del
verdadero hombre interior. Interesada por la educacién de la hija natural
de su sobrino Lorenzo, le insta a que vuestra merced no se descuide de
procurar que se crie bien la nifa. Mejor se criard con su tia Juana, que vive
en Alba de Tormes, y cuando haya doce anos, ordenard el Sefior lo que se
ha de hacer de ella, que es gran cosa criarse en virtud, que ahi estard el

559 Ibid., Vida, 2, 2 y 2, 6.
560 |bidem, 37, 9-11.

561 |bidem, 19, 6.

562 |bidem, 37, 10.

175



rédito para lo que hubiere de ser ella. Indica intencionadamente la edad
de doce afos porque en el Carmelo no se puede dar habito menor de
doce arios, aunque criarse en el monasterio, si*.

Si bien, como queda evidenciado, Teresa hace una lectura de la natu-

“raleza de la mujer distinta a la de algunos padres de la Iglesia y relevantes
escritores y tedlogos, sin embargo, en lo referente a la virtud, tomado el
término en sentido de maduracién espiritual, coincide con Fray Luis de
Le6n, que pone la hermosura de la mujer no en las figuras del rostro, sino
en las virtudes secretas del alma®**.

Sin embargo, no se libra Teresa de emplear alguna vez el verbo criar
denotando correccién en las formas de comportamiento exterior, pero se
justifica por el deseo de que sus monjas adquieran también el conoci-
miento de los usos y costumbres civicas, y asf eviten que se las califique
de mujeres simples, que no merezcan negociar con las autoridades. Es
preciso que caigan en la cuenta de que si hablando con tan gran Sefor,
habéis de estar mirando con quién habldis y quién sois, siquiera por hablar
con crianza, ¢écémo podréis llamar al principe alteza, ni ver las ceremonias
que se hacen para hablar con un grande, si no entendéis bien qué estado
tiene y también qué estado tenéis vos? Porque conforme a esto se ha de
hacer y conforme al uso, que atn es menester que sepdis el uso; si no,
enviaros han por simples y no negociaréis cosa®®.

Esta crianza exige respetar el ritmo del proceso que impone el des-
arrollo, pues /as virtudes, en un alma que no estd criada, sino que es como
un nino que comienza a mamar, vanse criando poco a poco™. Y aunque
querrfan luego dar salto hasta alli, no les conviene; porque ain no estin
criadas, sino que es menester que se sustenten mds dias con la leche que
dije al principio.

Crecer

Si Teresa concibe la educacién como la ayuda que prestamos para dar
el ser y criar a la persona, con el verbo crecer apoya el desarrollo y creci-
miento del ser ya engendrado. En la alegorfa del huerto y del hortelano,
nos advierte que nosotros, como buenos hortelanos, hemos de procurar
que crezcan estas plantas®™. Agustin de Hipona emplea este verbo para
quejarse de su padre que nada se cuidaba de que yo creciera ante ti o

563 |bid., Cartas a Lorenzo, sobrino, en Quito, 15-12-1581 y al P Gracidn, 27-9-1575.
564 Luis de Ledn, La perfecta casada, o. c., pag. 325. BAC. Madrid.

565 Teresa de Jests, Camino, 37, 1.

566 |bid., Camino, 71, 1.

567 |bid., Vida, 11, 6.

176



fuera casto®™. Y una de tantas malas hierbas, recordemos el texto de Alfon-
so el Sabio, es la tristeza, de la que hay que guardar a los mozos quanto
mds pudieren, que es cosa que non los dexa crescer, nin ser sanos.

Que Teresa conciba la educacién como crecimiento y maduracién de
la persona, es para tenerlo muy en cuenta, pues hasta ella la educacién no
habfa acentuado tanto el crecimiento personal cuanto los saberes genera-
les y los comportamientos cortesanos. Méas atin, el crecimiento individual
y social de la persona es un mentis a la pedagogia de adaptacién a la vida
social tradicional, estdtica, moldeadora, dogmética, resto de un ciclo his-
térico cerrado, que sujeta al espiritu y ata al alma para no crecer®®. El hom-
bre es tierra abierta a permanentes sementeras y a nuevas esperanzas,
porque en él estdn grandes secretos que no conocemos®™, a sabiendas de
que llegamos a ser sélo una parte de lo que podemos ser.

En el crecimiento humano siempre se ha de caminar para llegar”.
Teresa entiende que crecer es desatar el alma y desatar el alma es liberar-
se y la conquista de la libertad es un indicador del constante crecimiento
personal en el amor y en los perfectos, ya estd crecido el amor, y él es el
que obra’”. Pero es un crecimiento sin frontera.

En el bagaje Iéxico de Fray Luis de Ledn, encontramos también el tér-
mino crecer empleado en analogia perfecta con el crecer teresiano. Escri-
be que el agricultor sabio, a las plantas que miran y se inclinan al suelo nos
las deja caer sino que, con horquillas y estacas, original descripcién de la
naturaleza de la educacién, que las arrima, las levanta para que crezcan al
cielo®”. Teresa apoya el crecimiento hacia el cielo, pues Dios la hace al
alma crecer en las cosas de su servicio. En fin, en todas las virtudes queda
mejorada y no dejard de ir creciendo, ya que la tarea de educar nunca
acaba, si no torna atrds. Plega a Su Majestad que en esto las vea yo creci-
das y pidan lo mismo para mi’*. Cuando Teresa escribe la Gltima parte de
esta cita, contaba solamente con unos meses de vida.

Personalizar

Intuye Teresa el significado profundo de persona porque percibe que
en el hombre hay una realidad fundante, radical y troncal, que produce
los frutos. Asi entendemos el texto de que parécenos que lo damos todo a

568 San Agustin, Confesiones, Lib. Il, cap. 3.

569 Teresa de Jests, Fundaciones, 6, 15.

570 |bid., IV M, 2, 5.

571 Juan de la Cruz, 12 Subida, cap. 11.

572 Teresa de JesUs, Vida, 15, 12.

573 Luis de Le6n, La perfecta casada, pag. 238, BAC. Madrid.

574 Teresa de Jests, Camino, 73, 15; IV M, 3, 9; Carta a las carmelitas de Soria, 28-12-1581.

177



Dios, y es que le ofrecemos s6lo la renta, los_frutos, y nos quedamos con
la raiz y posesion®.

Hemos querido verbalizar el sustantivo persona empleado por Tere-
sa para encabezar los titulos con verbos de contenido semantico, affn a
su sensibilidad pedagégica. La accién de personalizar, como actualmen-
te se emplea en educacion, aunque no se atiene perfectamente a la
denotacién que le atribuye la Real Academia de la Lengua, es la que
mejor sintetiza las acciones de criar y crecer. Para los pedagogos, perso-
nalizar consiste en la contribucién que el educador presta para que el
educando vaya sustanciando su persona. Siempre que ésta se cria y
crece como tal, se personaliza. En lenguaje zubiriano, es el paso de la
personeidad a la personalidad.

La idea de personalizacién aparece en la carta que escribe a Maria de
san José manifestdndole su deseo de ir a Sevilla, por ver a vuestra reve-
rencia y hartarme de refiir con ella, expresién cargada de afecto, y adn, por
mejor decir, de hablarla, que ya debe estar hecha persona con los traba-
jos*. Seguro que las contrariedades, las dificultades, las vicisitudes, han
esculpido en ella una persona madura y admirable.

Labrar

Es indudable que hemos de ayudar a la naturaleza humana para que
fructifique la semilla que se ha depositado en ella. El término elegido por
Teresa para expresar la ayuda que debemos prestar a la naturaleza es el
verbo labrar. Se refiere, aunque carezca de la posibilidad de expresarse
con matices precisos, al desarrollo de las capacidades especificas del
hombre.

El verbo labrar, laborar, denota el trabajo que realizamos sobre una
materia hasta reducirla a la forma conveniente para usarla. Con este sig-
nificado se labra, por ejemplo, la tierra para preparar la sementera. Pero
no s6lo se labra la tierra, sino cualquier materia que va a ser usada con un
fin determinado. San Jerénimo aconseja a Leta que su hija aprenda tam-
bién a labrar cosas de lana, lanam facere, a manejar la rueca®.

El uso metaférico del verbo labrar en la acepcion de cultivar la natu-
raleza humana para mejorar su rendimiento, es frecuente en los escritores
de temas pedagégicos, apoyados en la imagen del labrador que cultiva la
tierra. La justificacién estd en que descubren cierta analogia entre los
binomios tierra-labranza, naturaleza-arte y hombre-educacién. El hombre

575 |bid., Vida, 11, 2.
576 |bid., Carta a M? de san José, 21 de diciembre de 1579.
577 San Jerénimo, Carta a Leta, o. c. T. Il, pag. 240.

178



es labrado también por el arte de la educacién, que podria considerarse
como la hominiscultura, que fecunda y embellece la naturaleza humana.

Agustin de Hipona, al referirse a su juventud, abandonada y libertina,
habla de la tierra que produce abrojos y espinas, del ager desertus que
adolece de la cultura Dei, y echa de menos la falta de unas manos que
arrancaran las espinas. Sugiere la necesidad de la labranza, que recoge
Teresa en los Avisos afirmando que /a tierra que no es labrada, llevara abro-
jos y espinas, aunque sea fértil, asi el entendimiento del hombre®™. Y nues-
tro pedagogo Quintiliano, que no usa el verbo labrar con las connotacio-
nes de labrar la tierra, no es ajeno a la idea de labranza, pues interpreta la
educacién como arte que pule, que labra, y afirma que la naturaleza, ayu-
dada por el arte, puede mds. El arte roba y cercena algo de la naturaleza
bruta, esto es labrar, como lo hace la lima con lo que pule®”.

Fray Luis de Ledn insiste en la misma idea observando que es cierto que
produce malezas el campo que no se rompe y cultiva®. Aludiendo al encuen-
tro de Teresa con su tio Pedro de camino hacia el pueblecito de Maria, la her-
mana mayor, escribe que parece e tenia Dios en el paso, el camino, para por
su medio encenderla més en sus buenos deseos y traer a perfeccién lo que El
labraba en ella y el demonio impedia®. Y Juan de la Cruz advierte al monje
que la primera cautela sea que entiendas que no has venido al convento sino
a que todos te labren y ejerciten. Unos te han de labrar de palabra, otros de
obra, otros de pensamiento contra ti. En todo eso ti has de estar sujeto, como
la imagen lo estd ya al que la labra, ya al que la pinta, ya al que la dora*.

Quebrar la voluntad

Importa interpretar la expresién quebrantar la voluntad en el sentido
positivo que Teresa le da de fortalecer la voluntad dominando los instintos
y los caprichos que nos esclavizan. Se pretende aprender a ser sefor de si
mismo y no esclavo. De ninguna manera Teresa sugiere con esta terminolo-
gia que el hombre deba destruir la voluntad. Todo lo contrario. Se muestra
muy interesada en que se eduque la voluntad, pues hemos de poner mds

578 Tomas Alvarez, En torno a los avisos atribuidos a la Santa, Rev. Monte Carmelo, 100,
pag. 282. (1992). En opinién del P Tomds Alvarez, se ha evidenciado la no autenticidad
teresiana de los Avisos. La autoria parece corresponder al jesuita P. Plaza, con quien hizo
el noviciado el P Baltasar Alvarez, confesor de santa Teresa de Jests y a través del cual la
Santa los conoci6. Sin embargo, aunque ella no sea la autora, los acept6 y los recomend6
a sus carmelitas. Por tanto, para lo que a nosotros ahora concierne, como si de hecho
hubiera sido la autora.

579 Quintiliano, M.E, Instituciones oratorias, o. c., |, cap. 2, 9.

580 | uis de Ledn, La perfecta casada, p. 259.

581 |bid., De la vida, muerte y virtudes..., 0. c., pag. 116.

582 Juan de la Cruz, Cautelas contra si mismo, 1.

179



en lo interior que en lo exterior, por lo que debe ensefiarse a las novicias en
ir quebrando ellas mismas su voluntad, aun en cosas menudas®™. Retorna-
mos a la importancia del hombre interior sobre el exterior, por lo que impor-
ta mas fortalecer la voluntad, quebrarla, que mortificar el cuerpo.

Este quebranto de la voluntad supone mayor eficacia educativa que
el acto de obedecer a la norma impuesta desde el exterior, aunque acep-
tada libremente. Se trata de un duro aprendizaje diario, apenas percep-
tible desde la mirada ajena, realizado en cosas menudas, pero que
modelan y troquelan la voluntad hasta que logre ser sefiora de sf y del
entorno. El tono de la carta que escribe a Ana de Jests, priora del monas-
terio de Granada, nos revela el énfasis que pone en quebrantar la volun-
tad de las novicias y de las Hermanas, pues se trata de que mire la prio-
ra que cria almas para esposas del Crucificado, por ello que las crucifique
en que no tengan voluntad, que no se dejen arrastrar por sus caprichos,
ni anden con nifierfas. Mire que es principiar un nuevo reino y que vues-
tra reverencia y las demds estdn mds obligadas a ir como varones forzados
y no como mujercillas®™:.

Insistimos en que una lectura no bien contextualizada de la expresion
quebrantar la voluntad, resultarfa incomprensible por deshumanizadora,
rayana en el nihilismo destructivo, en lugar del deseo constructivo que
entrana, de la invitacién que hace a proseguir una labranza prometedora
y optimista como es la de que la voluntad engorda y toma fuerza®®. Esta
es la exégesis precisa del texto, que la voluntad engorde y se fortalezca
ejercitindose en el ejercicio de obrar en contra de cuanto no colabore a
conseguir el ensefioreamiento personal.

Mudar el pensamiento

La educacién dinamiza el desarrollo de las potencias superiores del
hombre y provoca la mudanza del pensamiento, que implica la transfor-
macién intelectual de la persona y no s6lo mejorar su comportamiento. En
expresion mds poética, con esta transformacién intelectual se crean nue-
vas virtudes en el hombre que le permitan vivir enérgica y jovialmente en
medio de la radical inquietud®®.

El pensamiento de Teresa es que la pedagogia suscite en nosotros una
actitud critica ante los problemas®, pues mds que productos nuevos, antes

583 Teresa de Jestis, Constituciones, 40.

584 |bid., Carta a Ana de Jestis, 30-5-1582.

585 |bid., Vida, 11, 15.

586 Q. y Casset, )., Miseria y esplendor de la traduccidn, o. c., T. V, pag. 445.
587 Ibid., Una interpretacién de la Historia Universal, Ibid., T. IX, pag. 36.

180



que productos nuevos, interesan hombres nuevos, personas capaces de
autonomia; no s6lo cabezas llenas, sino sobre todo mentes que ponen sus
conocimientos al servicio de su desarrollo integral’®. A este propésito,
advierte a sus monjas que el cuidado de las rentas ajenas, me parece a mf
que seria estar pensando en lo que los otros gozan; s, que por nuestro cui-
dado, no muda el otro su pensamiento, que es lo que ella pretende, ni se
le pone deseo de dar limosna®®.

Dos son, pues, los objetivos que la carmelita debe pretender con el
interlocutor, que mude su pensamiento y que, consecuentemente, se
mueva a compartir sus bienes con los mas necesitados. Que se le ponga
el deseo de dar limosna, que serd el més claro indicador de la transforma-
cién del pensamiento. Si la preocupacién que demuestra una carmelita
por los problemas econémicos ajenos no mejora en raiz las relaciones
familiares o interpersonales, y no provoca la mudanza interior de la otra
persona ayudandola a que cambie sus actitudes y los criterios para que lea
la vida con actitudes de una solidaridad mas amplia, entonces tal carme-
lita, en la apreciacién de Teresa, pierde el tiempo.

Aprender

El alimento que nutre y favorece el crecimiento especifico de la per-
sona es la verdad, que nos trae la respuesta definitiva que satisface la inte-
rrogacion permanente que Teresa percibe en lo profundo del alma. Y es
que la verdad tiene el mismo rostro que la pregunta a la que responde,
pues sélo son validas les preguntas verdaderas, es decir, las que buscan la
verdad en verdad.

Preguntamos para todo, para curiosear, para entretener, para apren-
der y saber la verdad que se encierra en cada cosa. Estas son las pregun-
tas cuya respuesta proporciona la savia para el crecimiento. Aceptada esta
reflexién, no es extraio que el objetivo fundamental de la ensefanza y de
la educacién sea el de buscar y mostrar la verdad, sin la cual el hombre
no sabe dar razén de su estancia en la tierra. En este sentido, si pidiéra-
mos a Teresa que nos describiera la educacién, responderia que es la per-
manente tarea que nos ayuda a aprender la verdad. Al aconsejar a las
monjas que de negocios del mundo no tengan cuenta ni traten de ellos,
intercala una excepcién, si no fueren cosas que puedan dar remedio a los
que las dicen y ponerlos en la verdad o consolarlos en algtin trabajo™.

588 M2 Angeles Galino, Concepto actual de la programacién, Rev. de Educacién, enero-
abril, 1970, pég. 7.

589 Teresa de Jests, Camino, 2, 2.

590 |bid., Constituciones, 4, 4.

181



También en este campo, Teresa tiene en cuenta su experiencia, la de
una mujer que se siente ensenada en grandes verdades™'. Se considera
una mujer ensenada por el Sefior, a la que se le ha mostrado el camino de
la verdad con generosidad, gracias a lo cual es lo que es. También a las
Hermanas el Serior les ha ensenado el camino®™, pues de muchas maneras
os ensenard en la oracién con qué le agradéis’™, ya que Dios nos dio a su
Hijo para que nos enserie el camino®.

Y no s6lo nos vemos en la necesidad de aprender las verdades que
sustancian nuestra vida, sino que es preciso cuidar esmeradamente los ins-
trumentos que proporcionan tal apredizaje, como son el estudio, la lectu-
ra, la escucha a personas bien formadas. De ahi la preocupacién por que
la maestra de novicias sea de mucha prudencia y tenga mucho cuidado de
leer las constituciones a las novicias y ensenarlas todo lo que han de hacer.
Mande la priora que la ayuden a ensenarlas a leer. Su Majestad la dard luz
a la priora para que si no van bien las novicias, las guie®”.

Pretende, pues, Teresa que la educacién colabore a que sus monjas
se despierten primero ellas y aprendan, y asi ellas también despiertan a
tantos que nos despierten. Se refiere a la ayuda que prestan con su ora-
cion para que despierten los letrados. Y recuerda cémo con el cuidado
que mi madre tenia de hacernos rezar y ponernos a ser devotos de nuestra
Seriora y de algunos santos, comenzé a despertarme de edad de seis o siete
anos™. De este modo, Teresa valida el principio de Quintiliano de que
todo el tiempo que se gané en la infancia para aprender, aprovecha para la
juventud®”.

A modo de anécdota que ilustra la tesis de Teresa sobre la necesidad
de aprender y de ensenar, de despertar para mas estimar y mantener en
alza nuestra dignidad de personas, recordamos que uno de los Desastres
de Goya, titulado El suerio de la razén produce monstruos, representa un
hombre con la cabeza baja, apoyada sobre los brazos que reposan en las
rodillas, sumido en un profundo suefio, situacién y momento que aprove-
chan los monstruos para hacer su aparicién y rodear, agobiando, al perso-
naje dormido.

391 1bid., Cantares, 4, 4.

592 |bid., Camino, 73, 5.

593 lbid., IM, 1,3 y VIl M, 3, 9.

59 tbid., VM, 3, 7.

595 |bid., Constituciones, 9, 7.

596 |bid., Vida, 1, 1.

597 Citado por Angeles Galino, Textos Pedagdgicos Hispanoamericanos, Madrid, 1968, p. 53.

182



Acompaniar al educando

Es opinion ya generalizada que la actitud correcta del educador fren-
te al educando es la de ofrecerse como acompaiante, colaborador y tes-
tigo activo de su proceso madurativo. Con esta actitud se trata de evitar la
influencia directiva excesiva del educador, que obstaculizaria la iniciativa
personal del educando y de descartar, con el mismo empefio, la distancia
del educando que haga inoperante la presencia del educador.

Sobre la cercanfa que es conveniente mantener entre el educador y el
educando, Teresa recuerda con angustia el dia en que le sugirieron que no
saliese de lo que dijere el confesor en todo, pues estaba en mucho peligro, si
no habia quien me gobernase™®. Y asf lo cumplia en total obediencia, acepta-
da la gravedad de su caso y la experiencia del educador que aconsejaba. A
este respecto, es oportuno subrayar el uso frecuente que Teresa hace del
verbo gobernar, cuyo empleo excluye la actitud aparentemente imperativa
del educador. El gobierno teresiano se mantiene equidistante entre la imposi-
cioén y la no-direccién. Asi interpretamos expresiones como el Serior le ayudo,
al confesor, para que entendiese mi condicién y cémo me habia de gobernar.
Y apostilla que no digo que quien no tuviere espiritu, si es letrado, no gobier-
ne a quien le tiene, si va conforme a via natural por obra del entendimiento.
Siempre quiero mucho a los que gobiernan mi alma™. Es clara, pues, la acep-
ci6n de acompariar y orientar del verbo gobernar en sus escritos.

Cuando se trata de casos conflictivos como los que presentan las
enfermas de melancolia, Teresa entiende que es menester buscar sus
invenciones para cémo lo sufrir y gobernar, en cuyo caso se trataria de
imponer la propia voluntad, sin que hagan dafio a las otras*”. Lo veremos
en el tema dedicado a reflexionar sobre la actitud educativa de Teresa en
el trato con las melancélicas. Lo que aparece, pues, como evidente, es
que concibi6 la tarea educativa como el acompanamiento activo, pero no-
directivo, autorreflexivo, que presta el educador al educando.

Para concluir este epigrafe, si tuviéramos que formular el concepto de
educacién con el que trabaja Teresa teniendo como punto de referencia la
descripcién vy el andlisis realizado, dirfamos, acudiendo a sus palabras, que
es el amor y el deseo para ayudar en lo que yo pudiere a que las hermanas
vayan muy adelante en el servicio al Seror®. Advertimos tres elementos fun-
damentales en esta definici6n operativa, el primero de ellos es el de conce-
bir el trabajo del educador como ayuda y gufa, el segundo el de introducir

598 Teresa de Jests, Vida, 23, 14.
599 |bidem, 23, 18; 34, 11 y 37, 5.
600 |bid., Fundaciones, 7, 1.

601 |bid., Camino (CV), Prélogo, 3.

183



la pedagogia del amor como factor dindmico de la motivacién y el tercero
la actitud de permanecer cercana al educando, que es la disposicién del
educador que mds favorece la comunicacién con él. Por otra parte, en el
educando se destacan su actitud receptiva y la participacion activa, pues se
pretende que vaya adelante y que camine por su propio pie.

Objetivo educativo subyacente en sus escritos

Tratandose de Teresa, es obvio que al investigar el objetivo educativo
pretendido por ella nos topemos frontalmente con un tema que debemos
remitir a la Filosofia de la educacién, el de si debe establecerse alguna rela-
ci6n practica entre el fin de la educacion y el fin dltimo del hombre. En for-
mulacién interrogativa indirecta, el tema es el de si hemos de tener en
cuenta en la tarea educativa el fin trasterrenal del hombre. Obviamente,
Teresa tiene muy clara la respuesta, ya que debemos preparar al hombre
para que recorra eficazmente su camino por la doble ladera humana y
divina, que lo conduce al encuentro con Dios, meta y destino altimo.

Sin embargo, comparto la opinién de que, limitindonos al campo espe-
cifico de la Pedagogfa y de la educacién del hombre ubicado en su espacio
terrenal, el tema es mas ficticio que real. Estimo que la tarea educativa bésica
debe llegar Ginicamente hasta donde le marquen las ciencias que implican al
hombre, pues resulta obvio que el fin de la educacién se halla rigurosamente
limitado a su esfera especifica como una causa propia de la actividad educati-
va, lo cual no ocurriria si quedara absorbido en el mds amplio tema del dltimo
fin del hombre. La referencia al fin dltimo del hombre no entra en la teleologia
propia de la educacién, pues el perfecto estado de hombre en cuanto hombre,
criatura racional, es el propio de la actividad educativa®”. El pedagogo, cual-
quiera que él sea, se esfuerza especificamente en humanizar al hombre para
que alcanze un status minimo de bien-ser, de bien-estar, de hombria digna.

Aunque como tesis general no se introduce el tema del fin dltimo,
trasterrenal, del hombre en el dmbito especifico de la educacién, sin
embargo, Teresa ni se lo plantea, da por suspuesto que si, ya que es desde
la vocacion dltima del hombre desde donde ella reflexiona y se dispone a
educarlo para que siendo tales cuales yo las pintaba en mis deseos, hagan
un huerto en tierra muy infructuosa, que lleva muy malas hierbas, en el que
se deleite el Senor*”. Como dejamos claro en la introduccién, la ubicacién
natural de Teresa en la Historia de la Educacion es el ambito de la Teolo-
gfa de la Educacién, desde la que, eso si, debemos reivindicar su huma-
nismo humano y su estilo indiscutible de educadora excepcional.

602 A, Millan Puelles, 0. c., pag. 53.
603 Teresa de Jests, Camino, Prélogo 1, 2 y Vida, 11, 6.

184



Esto supuesto, lo que pretendemos ahora es averiguar el objetivo edu-
cativo marco que subyace en los escritos teresianos, entendiendo por tal
la finalidad global que persigue y que asume los objetivos especificos que
hemos descrito en el anterior andlisis seméntico de su vocabulario. No
cabe duda que tal objetivo marco, por aparecer con més frecuencia y por-
que es el que dinamiza los objetivos especificos, es el de que las monjas
carmelitas sean tales cuales yo las pintaba en mis deseos y que, por tanto,
su Majestad las haga como yo las deseo®.

Pues bien, podemos describir el arquetipo de monja que Teresa ha
pintado en sus deseos y que alcanza el objetivo previsto por ella, con estos
rasgos:

— Serd la morada del Sefior, por lo que insistird en que no se conside-
re hueca en su interior, lo que supone una gran deuda que la psi-
copedagogia ha contraido con Teresa, que ha contribuido al descu-
brimiento del hombre interior, con los valores inherentes que con-
lleva. De ahi que todo el empeno y el esfuerzo del Carmelo tere-
siano vaya dirigido a hacer del alma un huerto para que se deleite el
Senior, el huerto del gran Emperador®”.

— El sentimiento de saberse morada del Sefor, dispone a las Hermanas
para vivir en comunién con él bajo el simbolo afectivo de los espon-
sales y del matrimonio espiritual. Pero Jests es un esposo crucificado
para reconciliar el mundo con su Padre, por lo que recuerda a Ana de
Jestis que por El pido a vuestra reverencia que mire que cria almas para
esposas del Crucificado®®.

— La préctica de la contemplacién en la oracién de alabanza es el
modo de comunicacién espiritual amorosa, por lo que si la herma-
na ha tomado conciencia del hombre interior habitado, es de espe-
rar que alguna de ellas se aproveche para alabarle un poquito mds*”.

— La actitud de la Hermana es la de vivir en caridad activa. Es ésta una
novedad que aporta Teresa a los objetivos especificos, la de desper-
tar la conciencia de solidaridad, de sentirse miembro del Carmelo
que se integra en la Iglesia universal.

Asi es como hemos interpretado el deseo de ayudar en lo que yo

pudiera para que las almas de mis hermanas vayan muy adelante en el ser-
vicio del Sefior™® y seamos algo para que contentemos a Su Majestad*”.

604 |bid., Carta a las carmelitas de Sevilla, 13-1-80.

605 |bid., Vida, 11, 6.

606 |bid., Carta a Ana de Jests, priora de Granada, 30-5-80.
607 |bid., Moradas, prélogo, 4.

608 |bid., Camino, prélogo, 3.

609 1bid., 3, 1.

185



Queremos hacer notar y destacar la importancia actual del plantea-
miento que hace Teresa que insiste en retomar el tema de los fines de la
educacién precisamente en un momento en el que las circunstancias his-
toricas, culturales, politicas y sociales, sin excluir las religiosas, nos obligan
a reformular las preguntas bdsicas sobre qué concepcion del hombre y de
la sociedad deseamos transmitir, sobre la naturaleza y los fines de la edu-
cacion, sobre quiénes asumen la responsabilidad de formar a las nuevas
generaciones y sobre qué legado cultural, qué valores ofrecemos®".

El planteamiento teresiano colabora a retornar a la reflexion filoséfica
que opere como el marco global donde se sitten los andlisis pedagégicos
concretos que orienten nuestra actividad.

El sujeto de educacién

Conocedores ya de cudl era la idea de Teresa sobre educacién y hacia
dénde orientaba a sus monjas y cémo colaboraba con ellas, nos importa ahora
informarnos con mas amplitud sobre el que ella consideraba que debia ser el
sujeto de educacion. Me refiero al sujeto en abstracto, al tipo de hombre en
el que tenfa que esculpir la imagen pintada en sus deseos, visualizado y encar-
nado en sus monjas y en las personas que integraban su entorno social.

Para dar una respuesta lo mds objetiva posible a esta cuestion, he aco-
tado y seleccionado dos indicadores que nos serviran de pautas y de cam-
pos de referencia que facilitardn el conseguir nuestro propésito. Estos indi-
cadores son dos, el primero observar qué aspectos de la persona conside-
ra educables Teresa, y, el segundo, la acentuacién del aspecto de medio,
no de fin, en la educacién.

Aspectos educables de la persona

El modo de procurar el cultivo individual y social de las monjas y la
orientacién que les presta, es un claro indicador de cual era el sujeto edu-
cable que tenia pintado en sus deseos. Orientamos, pues, la reflexién para
recabar informaci6n sobre la amplitud de los aspectos educables que apa-
recen en sus escritos.

Es indudable que Teresa se fija en la globalidad de la persona como
referencia real de su trabajo educativo. El blanco de su mirada es la per-
sona con su bagaje de ser y de trascendencia. La carencia histérica espa-
fola de esa mirada educativa amplia cobra aire de queja cuando se cons-
tata que en las escuelas que tanto enorgullecian al pasado siglo, no ha
podido hacerse otra cosa que ensenar a las masas las técnicas de la vida
moderna, pero no se ha logrado educarlas®"'. Se olvidé que dentro de cada

610 Tedesco, Juan Carlos, El nuevo pacto educativo, pag. 25. Ed. Alauda-Anaya. Madrid, 1995.
611 O. y Gasset, J., La rebelién de las masas, o. c., T. IV, pag. 173.

186



cual hay como dos hombres que viven en perpetua lucha: un hombre sal-
vaje, irreductible a regla y a compds, una especie de gorila; y otro hombre
severo que busca pensar ideas exactas, cumplir acciones legales, sentir
emociones de valor trascendente; es aquel el hombre de la naturaleza; es
éste el que participa en la ciencia, en el deber, en la belleza, el hombre de
la cultura®.

El fracaso, pues, de la educacion no se localiza exclusivamente en /a
deficiente forma de cumplir con los objetivos sociales, sino que no sabe-
mos, no se supo, hacia dénde efectivamente orientar sus acciones®”. Y
como Teresa considera que estos dos hombres, el hombre de la naturale-
za y el hombre de la cultura, son sujeto de educacién, lo que procede
como primer paso, es que antes de poner la turbina, antes de pensar en
conseguir objetivos sociales, se alumbre el salto de agua, que, en nuestra
reflexion pedagégica, es el ser de la persona. No podemos olvidar los edu-
cadores que el problema de la pedagogia no es educar s6lo al hombre
exterior, sino al hombre interior, al que piensa, siente y quiere®. En defini-
tiva, educar el sujeto integral. f

En Teresa, el hombre, lo humano, aparece en el principio y en el fin,
como objetivo de su educacién, pues ésta es el acunamiento efectivo de
los humano alli donde sélo existe como posibilidad. En definitiva, educar
es el esfuerzo que hacemos para pasar de lo humano que somos, a lo
humano que podemos ser®”. Ser hombre no tiene otra pretension que ser
humano, sin embargo es curioso el uso que hacemos del adjetivo humano,
pues convertimos en objetivo lo que es inevitable punto de partida. Nace-
mos humanos, punto de partida, pero eso no basta; tenemos también que
llegar a serlo®', punto de llegada. Teresa nos insta a caer en la cuenta de
que la educacién debe fomentar con desinterés y sin prejuicios el tono vital
primigenio de nuestra personalidad®’, de la personalidad humana del suje-
to. No concibe un santo, una santa, que no tenga como peana la huma-
nidad que es, la mujer, en su caso.

En este sentido, no podemos pasar por alto la incorporacién a su pra-
xis educativa del aspecto somdtico del individuo. No se cansaba de repe-
tia a sus monjas que no somos dngeles. La incorporacién del cuerpo a la
educacién como elemento constitutivo de la persona, que participa en la

612 |bidem, o. c., T. I. pdgs. 518 y 512.

613 Juan Carlos Tedesco, El nuevo pacto educativo. Ed. Anaya. Madrid (1995).

614 O. y Gasset, )., Vieja y nueva politica, y La pedagogia social como programa politico, o.
c., T. 1, pag. 293 y péag. 512.

615 Savater, Fernando, El valor de educar, pag. 29. Ed. Ariel. Barcelona. (1997).

616 |bid., 0. c., pag. 21. Ed. Ariel. Barcelona. (1997).

617 Q. y Gasset, J., Biologia y Pedagogia, T. Il, p. 294.

187



vida del espiritu y que, indirectamente, influye en ella, es evidente en
Teresa. A este respecto, valga recordar cuanto hemos indicado sobre la
unidad psicofisica de la persona constatada en sus escritos.

Amplia la educabilidad de la persona al desarrollo de las potencias
superiores del hombre, el entendimiento, para captar la verdad, y la
voluntad, para vivenciar el amor. Con la sabiduria que le caracteriza,
Amés Comenio, nacido el mismo dia que Teresa de Ahumada, un 28 de
marzo, aunque casi un siglo después, sugiere que debe prepararse prime-
ro el entendimiento de las cosas, después la memoria y por dltimo la len-
gua y las manos®'®. Primero saber, después expresarse verbalmente y, por
altimo, actuar. De ahi el empefo de Teresa para que, primero, sus mon-
jas se formen bien, sean mujeres de criterios. Después, porque hay que
comer, aunque no sélo por comer, sus manos aprenderan a bordar y a cul-
tivar la huerta. Un autor como B. Russell nos invita a que nos pregunte-
mos si debemos llenar las inteligencias con conocimientos de utilidad préc-
tica o se deban dar a los discipulos ideas propias que sean buenas por su
propio acuerdo®™. Por supuesto, lo primero es pensar, después habra que
trabajar.

Es evidente el empefo que muestra para despertar en el educando la
actitud para estar pronto a buscar la verdad, que es la raiz y el fundamen-
to de la libertad. La conquista de su verdad ayuda al hombre a conseguir
el objetivo previsto para él y que Comenio razona escribiendo que todos
los que han nacido hombres, lo fueron con el mismo fin principal, a saber,
para que sean hombres, esto es, criaturas racionales, sefioras de las demds
criaturas, imagen expresa de su creador®™.

El mismo empefio se advierte en relacién con la educacién y el des-
arrollo de la dimensién afectiva de la persona, cuya sede pone en la volun-
tad. Y dentro de este amplio campo que comprende la afectividad, Teresa
se esfuerza al mdximo en animar al educando a crecer en el amor. Otra pre-
ocupacién educativa aparece en la atencién que se presta a la dimensién
relacional y social del educando, en cuanto que es miembro de una socie-
dad. Por ello, inculca a sus monjas de modo insistente la obligacién de par-
ticipar en la restauracién de la unidad religiosa que se ha roto en Europa.

Para Teresa, sujeto de educacion es la persona abierta también a la
trascendencia, no cerrado en si mismo y en su rentable utilidad social. En
este sentido, su pensamiento se ve avalado por testimonios posteriores,
elocuentes, pues quien piense bien el sentido de las palabras educacién

618 Comenio, ). A., Did4ctica Magna, pag. 86. Ed Porria. Méjico. (1971).
619 Russell, B., 0. c., pag. 19.
620 Comenio, J. A., 0. c., pag. 76.

188



del hombre, no puede menos que soltar una carcajada cuando lea que el
fin de la educacién, nada menos que el fin, es educar ciudadanos. Seria
decir, con otras palabras, que el fin de la educacién es ensear a los hom-
bres a usar el paraguas. Se olvida que manana, al ser hombres los nifios, el
Estado para el que se los educé ha cambiado. Se los educé para ayer, no
para manana®'.

La pedagogfa de Teresa supone, consecuentemente, un avance antro-
poldgico considerable en la ampliacién del radio de la educabilidad de la
persona si lo comparamos con las practicas anteriores, que nosotros hemos
calificado de prehistoria teresiana. Entre el sujeto preteresiano de educacién
y el teresiano, se da una diferencia notable, que expresamos con el ejem-
plo orteguiano, interpretando que entonces se ensei a usar el paraguas y
Teresa, por el contrario, desarroll6 la capacidad para aprender a interpretar
el cielo, a predecir el tiempo y abrir el paraguas, si fuera necesario.

Proceso educativo de Teresa

Interpretacién educativa de su proceso

El término proceso, emparentado etimolégicamente con proceder,
significa, en una primera acepcién, caminar, ir adelante. El processus es
una progresion, pero por etapas sucesivas, secuenciadas. Es lo que expli-
cita Teresa al escribir que entiendo yo que era imposible salir en tan poco
tiempo de tan malas costumbres y obras®. En pedagogia y en educacién,
se entiende por proceso la actividad interior que parte y concluye en la
unidad esencial del hombre®®. Es un hecho que acontece en el interior de
la persona, sub specie interioritatis, a medida que ésta experimenta su
propia perfeccion.

Es de la méxima importancia que los educadores, formales o no-forma-
les, advirtamos que no todo el progreso educativo puede interpretarse, des-
afortunadamente, como parte de un proceso previsto y vigilado, pues no
siempre el progreso consigue el objetivo deseable, la unidad psicolégica de
la persona. Todos hemos sido sujetos de comportamientos que no hemos
integrado en el niicleo central de nuestro ser-persona, del Yo. Se trataba de
hechos dispersos, incoherentes, que no nos personalizaron, al permanecer
aparcados en los arrabales del yo, por acudir a la terminologfa teresiana.

Sélo adquiere consideracién de proceso educativo la actividad que
colabora a cristalizar el hombre interior y que lo conduce al status de

621 O. y Gasset, J., Pedagogia y anacronismo, o. c., T. lll, pag. 132.

622 Teresa de Jests, Vida, 23, 1.

623 G, Ali, Proceso Educativo, en el Diccionario de Ciencias de la Educacién, pag. 1526.
Edic. Paulinas. (1990).

189



libertad que lo define como persona. En mi opinién, proceso educativo y
proceso liberador se superponen en perfecta sinonimia, puesto que la
apropiacién permanente de la libertad coincide con la realizacién del pro-
ceso educativo, que es liberador. Como todos los procesos, el educativo es
gradual, secuenciado, arménico y constante, independiente del tiempo de
su duracién. Importa, si, el ritmo de su desarrollo, pero no la prisa, que
bien sabe su Majestad aguardar muchos dias y anos, en especial cuando ve
perseverancia y buenos deseos®.

En los escritos de Teresa encontramos el término proceso, expresan-
do el deseo de que quiero ir adelante en el proceso de mi vida®”, con el
significado de ir narrando, paso a paso, la construccion secuencial de su
historia intima. Y un sinénimo, muy familiar, de proceso, lo encontramos
en el término discurso, del verbo discurrir, tornando al discurso de mi
vida®*, refiriéndose a la relacién secuenciada que hace de su historia.

Lo mismo ocurre con el significado connotativo del vocablo camino
que empareja con el de proceso y discurso, como se observa en el cami-
no por donde el Sefior me ha llevado, que es lo que me mandan escribir®”,
en evidente alusién a la narracién de su vida tal y cémo ha ido creciendo
y desarrollandose espiritualmente.

Y alin nos interesan dos datos mds, identificar el elemento especifico
del proceso educativo, que lo diferencia de otro cualquier tipo de proce-
50, y observar cémo se comporta el discipulo en la dindmica procesual. La
educacién del hombre, como todos los crecimientos que ocurren en la
naturaleza, sigue el curso de un proceso de desarrollo, pues no hay cosa
mds intempestiva que exigir frutos sazonados de un 4rbol que comienza a
retofiar®®. No gusto de frutos muy anticipados, ni del mosto, que ya en el
mismo lagar comienza a tomar sabor del vino; todo esto el tiempo lo ha de
ir sazonando®”. Todo crecimiento, también la educacién, ocurre segin un
orden, un tiempo y un ritmo.

Etapas del proceso educativo de Teresa

Al reflexionar sobre el proceso educativo liberador de Teresa, convie-
ne no olvidar que la nina, la adolescente, la joven y la monja que fueron
Teresa de Ahumada y Teresa de Jesus, se manifiestan como hijas de la cul-

624 Teresa de Jests, Vida, 11, 4.

625 |hidem, 26, 7.

626 |bidem, 27, 1.

627 |bidem, 27, 9.

628 Vives, |. L., Tratado del alma, o. c., T. Il, pag. 1210.

629 Quintiliano M. F, citado por Angeles Galino en Textos Pedagdgicos Hispanoameri-
canos, pag. 66.

190



tura sociopolitica y religiosa de su tiempo. Se sometié a un proceso edu-
cativo que rebasé la mera adaptacion a la vida social entorno y sufrié una
transformacion interior que engendré una mujer troquelada por un siste-
ma de valores que la llevaron a adoptar tales modos de ser y de estar en
la sociedad que todos los que me conocian veian estar otra en mi*.

En este punto del trabajo, nuestro cometido consiste en presentar los
cuatro modelos educativos con los que se encontré o libremente adopt6
Teresa en las diferentes etapas de su proceso educativo.

INFANCIA

El estereotipo familiar, primer modelo educativo

El Libro de la Vida es el tejido de una epopeya, no igualada en coraje,
ni en lucidez ni en rigor intelectual en toda la historia de nuestra espiritua-
lidad, que nos narra la lucha librada en su alma entre Dios, que es su
padre interior, y el demonio, su nifio interior®.

No es un tipo de diario espiritual al uso, ni una mera biografia, sino un
libro de memorias en el que leemos una historia pensada y acontecida. Es
un testimonio de que el hombre no tiene sélo naturaleza, un ser a priori
predeterminado, pues nada en él es invariable, sino que tiene historia, que
es lo que no tiene ninguna otra criatura. La Historia se hace siempre a redo-
pelo de la Naturaleza®*.

Nos acercamos, pues, a Vida para analizar el estereotipo familiar que
ofrecia el matrimonio de don Alonso y dofa Beatriz como primer modelo
educativo a su hija pequena. Es un modelo familiar, no-formal, en el que
Teresa destaca el sentido trascendente de la vida, la concepcién religiosa
del origen y fin del hombre, el testimonio cristiano del matrimonio de sus
padres y el interés de los padres por alimentar con la lectura las creencias
que les inculcaban de palabra. Este es el humus familiar donde se encuen-
tra plantada Teresa, la nifia, y del que su proyecto educativo tomara la sus-
tancia nutritiva para crecer y madurar con un encanto y una ingenua
determinacién infantil que sorprenden.

Valores educativos liberadores que detectamos

Teresa fue una mujer que desde nifa se mostré6 muy sensible a la ver-
dad. La monja reformadora, la madre-maestra, no se fiaba de un espiritu
que no fuera comenzado en verdad. Estima que el suyo se inicié por ahi, por

630 Teresa de Jesds, Vida, 28, 13.

631 Romdn, J. M2, Una psicografia de Santa Teresa. En Cinco ensayos sobre Santa Teresa,
pag. 91. Edit. Nacional. (1984).

632 Q. y Casset, J., 0. c., T. IV, pag. 717.

191



lo que en el proceso educativo de infancia aparece una sensibilidad espe-
cial hacia lo verdadero. La verdad es, pues, el valor marco, considerado el
fundante, intuido més que elaborado conceptualmente por la corta edad de
la nina. En la nifiez vivié ya un encuentro emotivo y cordial con la verdad.
La historia de su proceso educativo aparece iluminada por luces inter-
mitentes, emitidas desde los diferentes focos dispuestos en los recovecos
y encrucijadas del camino. Entresacamos los valores motivadores que
hallamos en sus escritos referidos a la infancia. Estos son:
— Una verdad nuclear, identificada por ella como «a verdad de cuan-
do era nifa»*”.
Nos informa de que el cuidado que mi madre tenia de hacernos rezar
y ponernos a ser devotos de nuestra Senora y de algunos santos,
comenzo a despertarme de edad de seis o siete anos®. Teresa, la nifa,
intuye, no digo comprende, este racimo de verdades, la vanidad del
mundo, que se acaba todo en breve, que todo es nada®. Es lo que
identificara después como la verdad de cuando era nina.
— Que los martires compraban muy barato el cielo.
Es éste un convencimiento al que llega por la lectura del Flos Sanc-
torum, el martirologio, donde se describia el martirio de algunos
santos, que asi compraron barato el cielo. El comprar barato el cielo
es el residuo de una sensibilidad todavia medieval de compra-venta
y, posiblemente, aunque es muy aventurada la sospecha, sea éste
un indicador de la descendencia judia de Teresa. Este descubri-
miento despert6 en ella un deseo grande de morir asi, aunque no
por amor que yo entendiese tenerle, sino por gozar tan en breve de
los grandes bienes que leia haber en el cielo®*.
- Que pena y gloria era para siempre.
Descubrié también que la bienaventuranza del cielo duraba para
siempre. Esta certeza la espantd, es el verbo que emplea para expre-
sar sus emociones, pues espantdbame mucho el decir que pena y
gloria era para siempre. Y en pronunciar esto mucho rato, ipara siem-
pre, siempre, siempre!, era el Senor servido me quedase en esta
nifiez imprimido el camino de la verdad®’.
Como advertimos, a sus pocos anos, Teresa cuenta con estos hallaz-
gos decisivos que dardn consistencia y solidez a su proceso educativo, la

633 Teresa de Jesus, Vida, 3, 5.
634 |bid., Vida, 1, 1.

635 |bidem, 3, 5.

636 |bidem, 1, 5.

637 |bidem.

192



verdad de que todo es nada y el espanto de que la pena y la gloria fueran
eternas. Ha descubierto el camino de la verdad.

Tengamos en cuenta que cuando Teresa escribe estas impresiones, ha
cumplido ya los 47 afos. Puede, por tanto, hacer memoria objetiva de lo
que supuso en su proceso educativo el hallazgo temprano de estas verda-
des y de la decisién determinante que despertaron en su voluntad.

Evaluacion del primer tramo de su proceso educativo

Desde pequena, Teresa se siente frustrada por no poder vivir libre-
mente como deseaba, como ella querria hacerlo. Sus padres fueron un
obstaculo para conseguir sus pretensiones, pues cuando concertdbamos,
con su hermano Rodrigo, irnos a tierra de moros, pidiendo por amor de
Dios, para que alli nos descabezasen, el tener padres nos parecia el mayor
embarazo®.

Con aire desencantado escribe que de que vi que era imposible... Por
primera vez, muy nifia, saborea lo que significa imposible, es decir, no
poder disponer de si misma. Sin embargo, esta experiencia implica un
dato positivo, el haber tomado, también por primera vez, una determina-
cién muy determinada, ingenua, infantil, pero determinacién que patenti-
za su libertad interior, su libertad de opcién, aunque no se haya visto res-
paldada por la libertad de exencién.

Anotando los aspectos més reveladores y expresivos de su infancia vy,
consecuentemente, de la I6gica inmadurez de Teresa, la nifa protagonis-
ta, que refleja la anécdota aludida, hemos encontrado:

— que adolece de un criterio objetivo de la verdad y de la bondad,
pues para ella lo verdadero, lo bueno, lo apetecible, es lo durable,
lo que nadie podra arrebatarle;

- que la dptica desde donde contempla el horizonte vital, es la per-
sonal, individualista;

— que no ha hecho su aparicién, por su corta edad, el amor desinte-
resado, generoso.

Esta es la realidad de infancia sobre la que Teresa debe seguir procuran-

do el crecimiento de su persona. Es el material que ofrece a la adolescencia.

ADOLESCENCIA

La autonomia, segundo modelo educativo

Al entrar Teresa en la adolescencia, la cuna de su individualidad e
individualismo, se produce el cambio a otro modelo educativo que esti-
mulard y apoyard el ir avanzando en su proceso madurativo. Los adoles-

638 |bidem, 1, 5-6.
193



centes creen descubrir la libertad cuando perciben la solidez de su indivi-
dualidad, interpretada como el basamento inequivoco de su independen-
cia. Por eso sus reacciones se tornan agresivas y viscerales. Efectivamente,
mas que de libertad, el adolescente siente necesidad de la independencia,
que es incompatible con las normas y las leyes.

Y ¢como aparece el yo auténomo, independiente, de Teresa la ado-
lescente? Lo expondremos tal como lo hemos percibido en sus escritos. El
comportamiento del padre de Teresa, don Alonso, su madre ya habia
fallecido, nos dej6 claro que la dificultad de la educacién de la libertad era
una asignatura pendiente también para él. Por el modo de narrarlo la hija,
sospechamos la razén por la que la interné en el colegio de las Madres
Agustinas, porque no me parece hacia tres meses que andaba en estas
vanidades, cuando me llevaron a un monasterio que habia en este lugar,
adonde se educaban personas semejantes, aunque no tan ruines en cos-
tumbres como yo, y esto se hizo con tan gran simulacién que sola yo y
algdn deudo lo supo, porque aguardaron a coyuntura que no parecia nove-
dad; porque haberse mi hermana Maria casado, y quedar sola sin madre
no estaba bien®*.

Teresa, adolescente, es, sin embargo, consciente de la nueva expe-
riencia. Y uno de los elementos que la ayudan a concienciarse de ello es
el espejo, que le refleja un rostro que ella acepta con no disimulada com-
placencia, pues comenta que pasando de esta edad, comencé a entender
las gracias de naturaleza que el Sefor me habia dado, que segin decian
eran muchas*®.

Como cualquier adolescente, acusa el conflicto que le causa el des-
arrollo psicobiolégico al situarla en una perspectiva social y religiosa des-
conocida. Siente la llamada urgente a representar ya un rol social dis-
tinto en la familia y entre los amigos, sin excluir tampoco la tibieza en
sus practicas religiosas. Con asombrosa sorpresa, con espanto, toma con-
ciencia de que el vivir anterior se hace ahora deseo de con-vivir, de com-
partir, de co-laborar. Es el descubrimiento admirable de los otros. Entra
en didlogo con la sociedad y solicita urgentemente su integracién en la
misma. Desea ser tenida en cuenta, por lo que comencé a traer galas y
a desear contentar en parecer bien, con mucho cuidado de manos y
cabellos y olores y todas las vanidades que en esto podia tener, que eran
hartas, por ser muy curiosa®'. Se consideraba feliz como nunca y como
nadie.

639 |bidem, 2, 6.
640 |bidem, 1, 9
641 |bidem, 2, 2 y 2, 5.

194



Desea parecer bien, sin sospechar que ahi anidaba el origen del senti-
miento de la honra, a la que, como hija de su tiempo, seria tan sensible,
pues mi natural me daba fortaleza para no perder la honra del mundo, pues
quitado el temor de Dios del todo, quedéme sélo el de la honra, que en todo
lo que hacia me trafa atormentada; con pensar que no se habia de saber lo
que hacia, me atrevia a muchas cosas bien contra ella y contra Dios**.

Sufre, como cualquier adolescente, la desmitificacion de los padres y
la del mismo Dios. Se le difumina la imagen infantil, mitica, y ya no perci-
be a su padre como el padre de mucha caridad con los pobres. Y aquella
pequena falta que vi en mi madre, leer a escondidas del padre para que no
la viese, me comenzé a enfriar los deseos y comenzar a faltar en lo demds®®.
Su talante, amoroso y tierno, entra en una etapa de distanciamiento y frial-
dad. Tampoco Dios es lo que fue, pues me comencé a ayudar de mis gra-
cias naturales para ofenderle®*. Es verdad que se expresa en clave de fide-
lidad, no en clave de moral, de pecado, pues reconoce que no me parece
que habia dejado a Dios por culpa mortal ni perdido el temor de Dios, aun-
que le tenia mayor de la honra®’; era tan recio mi corazén que si leyera toda
la pasién, no llorara una ldgrima; esto me causaba pena®™®.

Se renuevan los valores de la infancia

Pretendemos ahora detectar el sistema de valores liberadores en el
que se apoya la adolescencia de Teresa, pues ello nos ayudara a descubrir
si realmente en el desarrollo de su persona sigue vigente el proceso edu-
cativo que calificamos como liberador.

El encuentro con una educadora testimonial en las Agustinas, que la
sorprendié por lo bien que hablaba de Dios, la carismética Marfa de Bri-
ceno, responsable del internado, consigue que Teresa se cuestione el futu-
ro de su vida retornando a la memoria de los valores que originaron su
proceso educativo, sintetizados en la verdad de cuando era nifia, pero
matizados ahora por una capacidad intelectual y afectiva mas desarrolla-
da y objetivadora.

Légicamente, las verdades que intuy6 en la infancia le sirven para
fecundar la adolescencia, pues la flecha afectiva de Teresa adolescente
sigue apuntando hacia el blanco de irse derecha al cielo. La diferencia la
hallamos en que el ir derecha al cielo le exige ahora que haga un discer-
nimiento para elegir el modo como desea sufrir para purificar el alma, en

642 |hidem, 2, 3
643 |bidem, 2, 1
644 |bidem, 1, 9.
645 |bidem, 2, 4
646 |bidem, 3, 1

195



el monasterio o en el purgatorio. Aquel deseo infantil de comprar barato
el cielo, el martirio fantéstico y ladico de tierra de moros, cede el paso al
discernimiento de que ese premio se da a los que todo lo dejan por £l. Es
un premio, si, pero para hacerse acreedora a él es preciso liberarse de
cuanto obstaculice su consecucion.

Otro valor resaltado en la adolescencia de Teresa es la seguridad, la
necesidad de seguridad. Cuidado. Conviene que, al ponderar esta nece-
sidad, no olvidemos que analizamos el sistema de valores de Teresa la
adolescente, psicolégicamente insegura, no de Teresa de Jesus, la adulta.
Con la misma veracidad de siempre, escribe que, aunque no acababa mi
voluntad de inclinarse a ser monja, vi que era mejor y mds seguro estado;
y asi poco a poco me determiné a forzarme para tomarle. La duda, el
miedo y la inseguridad son la actitud recurrente en Teresa adolescente,
por lo que es comprensible la bisqueda de seguridades.

Evaluacion de este segundo tramo del proceso

La evaluacién de este tramo del proceso educativo referida a la ado-
lescencia de Teresa, nos da resultados positivos, pues observamos que
mantiene una linea ascendente. Destacamos los siguientes indicadores,
que confirman nuestro aserto:

— Cuando tomé conciencia del mal que le habian hecho algunas com-
pafifas, se liber6 de ellas. Reconoce que comenzéme esta buena
compafifa a desterrar las costumbres que habia hecho la mala. Ello
le torné a poner deseos de las cosas eternas.

- Quité en algo la gran enemistad que tenia con ser monja, que se me
habia puesto grandisima. Que me diese el estado en que le habia de
servir; mas todavia deseaba no ser monja, que éste no fuese Dios ser-
vido de ddrmele.

— También temia el casarme. A cabo de este tiempo que estuve aqui,
ya tenia mds amistad de ser monja, aunque no en aquella casa, por
las cosas mds virtuosas que después entendi que tenian, que me
parecian extremos demasiados®”.

Las palabras que mejor reflejan la actitud global que mantenia Teresa
de Ahumada en su proceso educativo liberador en la adolescencia, son
que yo no andaba descuidada de mi remedio®’. Le ocurria lo esperable en
una adolescente, que miraba mds el gusto de mi sensibilidad y vanidad que
lo bien que me estaba a mi alma®®.

647 Ibidem, 3, 1; 2, 3 y 5.
648 |bidem, 3, 3.
649 |bidem, 3, 2.

196



JUVENTUD

La voluntad de determinacién, tercer modelo educativo

El tercer modelo educativo que adopta Teresa de Ahumada es el
caracterizado por la voluntad de determinacién. Se inicia en el deseaba y
finaliza en el me determiné. Es decir, aparece un paradigma educativo que
consiste en determinarse a ser mediante la decisién de poner en practica
lo que debe realizar para desarrollar su personalidad.

Si conseguimos verificar la aseveracién anterior, afirmaremos que con
este tercer modelo educativo Teresa contribuye a perfilar la modernidad,
puesto que de ese modo confirma el que para muchos autores es el tema
de nuestro tiempo, concebir la vida como misién®*. Y misién es la conno-
tacién que subyace en la determinacién. Por esta razén, desde la psico-
pedagogia lo importante es descubrir la dinamica interna por la que Tere-
sa llega a adoptar la actitud de tomar decisiones radicales, pues en esto
consiste la determinacién. Nos detalla el proceso que desembocé en su
determinacién final, pues el Sefor me forzé a forzarme, que me dio dnimo
contra mf, que me determiné a forzarme y que me determiné a seguir el
camino. Con el testimonio de que el Sefor me forzé a forzarme, se cum-
ple el convencimiento de Don Juan Manuel de que asf, la primera cosa
que es menester para la crianza de los ninnos et de los mogos et de los
mancebos es la gracia et la merced de Dios®".

En la tierra fronteriza que separa la adolescencia de la juventud, Tere-
sa entabl6 una lucha dolorosa para decidir el camino que deberfa seguir.
Nos relata que en esta batalla estuve tres meses forzdndome a mi misma
con esta raz6n®*. El calificativo de batalla nos revela la energia interior y la
decisién con la que acomete el conflicto planteado.

Y la fenomenologia de su discurrir es la que deducimos del elemental
anélisis linglifstico que hacemos a continuacién, basado en la observaci6n
de los verbos que emplea:

Disponer

Se hace presente Dios que toma partido en la contienda. Prueba de
ello es que, en unas lineas, Teresa escribe dos veces el verbo disponer refe-
rido a si misma, pero cuyo sujeto agente es el Sefor, pues andaba mds
ganoso el Sefor de disponerme para el estado que me estaba mejor. iPor
qué términos me andaba Su Majestad disponiendo para el estado en que

650 O, y Gasset, J., 0. c., T. V, pdg. 155.
651 Don Juan Manuel, o. c., pag. 104.
652 Teresa de Jests, Vida, 3, 6.

197



se quiso servir de mi! Poco a poco va habilitando El el dnimo para que salga
con esta victoria®®.

Forzar

Concede la iniciativa del avance de su proceso educativo a Dios, reco-
nociendo que me forzé a que me hiciese fuerza. Es la interpretacién provi-
dencial que hace de los acontecimientos. En este caso, por ejemplo, coinci-
de que se encuentra en casa de su tio Pedro, en Hortigosa, camino de Cas-
tellanos de la Canada, cuando va a encontrarse con su hermana Maria. El
hecho de que el Senor le andaba disponiendo para si, que luego fue fraile,
los buenos libros de romance que alli encontré, el escucharle hablar de Dios
y de la vanidad del mundo®, que eran los temas mads impactantes para ella,
provocan y explican que vuelva sobre la idea de ser monja.

El empleo del verbo forzar se transforma, después, en pronominal,
forzarse. Es la explicitacién de su respuesta, que consiste en cooperar con
la voluntad de Dios esforzdndose todo lo que puede, pues me determiné
a forzarme para tomar el estado de monja, de inclinarse a ser monja®”. Ya
no es el Senor quien la fuerza a esforzarse, sino ella misma.

Determinarse

Nos confia, muy al oido, que me determiné a decirlo a mi padre, que
casi era como tomar el habito de monja, aunque no acababa mi volun-
tad®*®. ¢Qué anade el verbo determinarse al verbo forzarse? La denotacién
de determinarse es la de tomar una resolucién. Sin embargo, en Teresa
supone mas que decidirse. Denota la voluntad de ser, que rebasa la volun-
tad de hacer. Es decir, si Teresa ingresa en el monasterio, lo hard con
voluntad de ser, no sélo de estar, de convivir, de sacrificarse, de rezar. Para
ella, el monasterio no se reducird a una circunstancia de lugar en donde,
sino que lo aceptaré como un (tero que conforme un nuevo modo de ser
creyente, de vivir su mision. Ella sera para si su monasterio.

El determinarse implica que todo el empefio, el esfuerzo, el sacrificio,
quedan asumidos desde el primer momento. Porque quien de veras hubiere
dicho esta palabra al Sefior fiat voluntas tua, hagase tu voluntad, todo lo ha de
tener hecho, con la determinacién al menos. Otras veces, Teresa expresa su
determinacién con el gesto de me hinqué de rodillas, prometi de hacer todo
cuanto me dijere por toda mi vida®”’.Le queda el dia a dia para practicarlo.

653 |bidem, 3, 3-4 y 11, 4.
654 |bidem, 3, 4.

655 |bidem, 3, 5.

656 |bidem, 3, 7.

657 |bid., Camino, 63, 2.

198



Identificadores de esta fase del proceso

Es evidente que las motivaciones pueden condicionar el grado de
libertad de un comportamiento en el sentido de que si la motivacién es
fuerte, la voluntad se encuentre con menos libertad para consentir o para
oponerse, pero en ningln caso la anulan. Por ello, es éste el momento de
preguntarnos qué factores liberadores nuevos aparecen en Teresa y en
qué medida determinan la decisién en el tramo de su juventud. Porque el
area individual o social en la que un sujeto practica la libertad es variable,
cambia en la medida en que el sujeto se va apropiando de la libertad.

Estos son los nuevos factores motivadores que aparecen en la juven-
tud de Teresa:

— El remedio del alma y el verdadero amor.

El factor motivador que introduce Teresa en ese momento es doble. Por
una parte, procurar el remedio del alma y, por otra, descubrir el amor
verdadero. Si en la adolescencia habia hecho buena la afirmacién de
Pascal de que sélo nos mueven las razones del corazén, por lo que en
su corazén adolescente miraba mads el gusto de la sensibilidad y vanidad
que lo bien que me estaba a mi alma®*, ahora, en la juventud, mds mira-
ba ya el remedio de mi alma. La motivacién es otra, pues mas miraba ya
el remedio de mi alma; del descanso, ningtin caso hacia de é/**.

— El proceso de descubrimiento del verdadero amor.

Reconoce que anteriormente atin no tenia, a mi parecer, amor de
Dios como después que comencé a tener oracion®. Lo que eviden-
cia que el amor estd, por una parte, en el inicio de la apropiacién
de la libertad y es, al mismo tiempo, la floracién de esa misma liber-
tad, que se expresa en el sefiorio, ya que éste, el sefiorio, es la expe-
riencia mds intensa de libertad que puede hacer la persona®'. La
conclusién es que el amor es un factor desencadenante de la lucha
por la libertad y ésta da como fruto la vivencia amorosa mas exqui-
sita, el sefiorfo que se alcanza sobre uno mismo y sobre el entorno.
— La primera experiencia del sefiorio interior.
Cuando por primera vez Teresa pronunci6 interiormente me determi-
né, experiment6 la libertad de exencién, es decir, rompi6 las ataduras
externas que venian condicionando sus decisiones. Con el gesto de su
huida al convento, se cumple en la joven Teresa el pensamiento de

658 |bid., Vida, 3, 2.

659 |bidem, 4, 1.

660 |bidem, 5, 1.

661 R, Guardini, est | ‘experience la plus intense de liberté que puisse faire la personne; elle
a recu de la main de |"autre son moi veritable, o. c., Liberté, grice..., pag. 39.

199



que solo es libre el que no tiene mds remedio que serlo, pues no
somos libres de ser libres. Una libertad de la que pudiéramos exone-
rarnos como de un titulo oficial no seria constitutivo de nuestro ser*”.
A Teresa le ha llegado el momento de sentirse obligada a ser libre, de
demostrarse que ya es sefiora de si misma.

El obispo Pedro Casalddliga, hombre libre donde los haya, con su
verso quiero hacer tu voluntad contra la mia, acierta a comentar bellfsi-
mamente las palabras de Teresa de que el Sefior me dio dnimo contra mi,
de manera que lo puse por obra. Es ésta una de las grandes expresiones
de libertad, poner la propia vida en alma ajena, aunque no sea extrana.

Pasado el tiempo, recordard Teresa la angustia de aquel meridiano afec-
tivo que fue abandonar la casa paterna para marchar al monasterio, que divi-
di6 su vida en dos épocas, pues acuérdome que cuando sali de casa de mi
padre, no creo serd mds el sentimiento cuando me muera; porque me pare-
ce que cada hueso se me apartaba por s*. Y no se ruboriza al manifestarnos
que no todo lo que en ella relucfa era oro puro, pues mds me parece que me
movia un temor servil que amor. Yo habia bien merecido el infierno®™:.

Limitandonos a esta primera experiencia de seforio interior de Tere-
sa, lo que deseamos transmitir es que si el modo de ser mujer define un
modo de ser libre, Teresa, la mujer joven, ha tomado partido por la con-
quista del seforio de su persona en un gesto deslumbrante de mujer.
Reflexionando sobre la progresiva incorporacién de la libertad al proceso
educativo de Teresa, es éste el momento de que nos preguntemos qué es
lo que distingue a las dos huidas que protagonizé Teresa, la nifia, huyen-
do a tierra de moros, y la joven, huyendo al monasterio. En lenguaje zubi-
riano, encontramos la diferencia en el grado de conciencia y de respon-
sabilidad con que toma tales decisiones, pues cuanto mds arraigada en la
persona estd la decisién, tanto mas libre es, ya que se hace depender
menos de las circunstancias exteriores.

La conducta de Teresa al decidir ingresar en el monasterio nos habla
de eleccién, no Gnicamente de opcién, pues ésta, que es la llenura de la
libertad®”, es un acto libre que influye sélo sobre la voluntad. Me forcé,
escribe Teresa. Forcé mi voluntad. Sin embargo, la eleccién es una deci-
si6n electiva entre varias alternativas. Si no se nos ofrecen alternativas,
optamos pero no elegimos. Nuestra conducta es libre, si, pero no electi-
va. En el caso de Teresa encontramos opcién y eleccion.

662 O. y Gasset, J., Prélogo a la Pedagogia general de Herbart, o. c., T. VI, pag. 351.
663 Teresa de Jesus, Vida, 4, 1.

664 |bidem, 3, 6.

665 Luis Rosales, o. c., T. |, pag. 63.

200



LA MONJA-FUNDADORA

La fidelidad, cuarto modelo educativo

El cuarto paradigma educativo teresiano consiste en responder con
fidelidad a la llamada que siente para esforzarse en conseguir la apropia-
cién de la libertad. La fidelidad es el camino que se recorre para que la rea-
lidad prosaica de la vida diaria se identifique con el proyecto personal de
vida. Ser fieles es un modelo educativo que exige cierta madurez en el dis-
cipulo, pues la fidelidad implica vocacién, misién, reflexién y compromiso.
La fidelidad es una fase del proceso educativo de la persona en la que se
superponen, porque ya se identifican, el ser-persona y el ser-libre, puesto
que el acto libre es la forma esencial segtin la cual realizo en mi la cualidad
de persona®. Es decir, la libertad es un factor de personalizacién.

En este modelo de proyecto educativo, contemplamos el espectdculo
que nos ofrece Teresa como monja-fundadora, que ha vivido aventuran-
do su vida para conseguir el sefiorio interior, la libertad, que siempre vale
mas que la misma vida. No faltan ejemplos de personas que han perdido
la vida como argumento para asf valorar la libertad con la que tejian su
proyecto de vida. Otras veces, por el contrario, preferimos la privacién de
libertad exterior en una institucién penitenciaria como modo de valorar la
vida y la libertad interior.

Teresa se encuentra en el monasterio inmersa en una situacion huma-
na, social y religiosa distinta, aceptando modos de maduracién liberadora
también diferentes. Entre estos nuevos factores educativos, liberadores,
sefalamos:

El amor de Dios y la oraciéon mental

La bondad que le muestra Dios la mantiene sorprendida. Habia
comenzado reverenciando a Dios como a su Majestad. Lo escuché mas
tarde como a su maestro y lo recibe ahora como inquilino de su casa. El
Sefior la visita con gracias insospechadas y ella no se cansa de hacer
memoria de los favores que ha recibido, pues el Sefior me dio libertad y
fuerza. En un punto me dio la libertad que yo no pude alcanzar. Era mds
penoso para mi condicién recibir mercedes, cuando habia caido en graves
culpas, que recibir castigos; verme recibir de nuevo mercedes pagando tan
mal las recibidas, es un género de tormento para mf terrible®”. Teresa,
humildemente, nos oculta ahora, pero nos lo confirma en otras ocasiones,

666 R. Guardini, | “acte libre est la forme essentiele selon laquelle ye réalise sur moi ma qua-
lité de personne, o. c., pag. 15.
667 Teresa de Jests, Vida, 7, 19.

201



que se dispuso a recibir la libertad sin regatear esfuerzos, que me costaron
harto de mi salud, con pequenas o grandes liberaciones, y asi correspon-
der al amor de Dios.

La experiencia del amor de Dios la libera de anteriores inseguridades,
que le hacian buscar regresivamente fundamentos mds sélidos*®. No duda
que es Dios quien la habita y la sostiene, y esto es como el despertar de
un suefo, de una pesadilla, puesto que veia en mi una gran seguridad que
era Dios. Y es gran cosa la seguridad de la conciencia®®. No te desampara-
ré, no temas*". Experimenta la confianza de que es Dios quien responde
por la verdad®. Y en virtud de esta certeza vivencial, se siente segura y
confiada para seguir el camino de despojarse de cualquier impedimento
ya que ya no quiero que tengas conversacién con hombres sino con dnge-
les*”. Se sorprende de si misma si se observa barriendo los transitos del
convento de la Encarnacién, en horas que solia ocupar en mi regalo y gala;
y acorddndome que estaba libre de aquello, me daba un nuevo gozo, que
yo me espantaba y no podia entender por dénde venia®”.

Un dia se encontré en condiciones de escribir que yo confieso que mi
ruindad y flaqueza muchas veces me han hecho temer y dudar®™. Es la pro-
clama de que ha desaparecido en ella el amor servil, con el que se ama,
si eso es amor, a quien se teme. Todos buscamos la seguridad, la presen-
te y la futura, y huimos del olvido, que es una experiencia de muerte,
como lo interpreté6 Miguel de Unamuno, para quien el hombre muere
cuando no se le necesita. Teresa ha sustanciado su amor con otro conte-
nido, con el amor-del-ser del otro.

Es consciente Teresa de que la maduracién humana y religiosa que
consigue con gran esfuerzo por su parte, se debe a los apoyos que
encuentra en la préctica de la oracién mental. Uno de los hombres que
pasard a la historia como ejemplar cumplidor del evangelio entre los
pobres en el siglo que se nos acaba de marchar, confiesa que estoy abso-
lutamente convencido de que si la Providencia no me hubiese conducido
a consagrar estos anos a la adoracién, mi vida habria discurrido por otros
derroteros, distintos a los de los Traperos de Emadis*”.

Reconoce Teresa que todos estos deseos, y mds, de virtud, me los ha

668 Maslow, A., o. c., pag. 81.

669 Teresa de Jesds, Vida, 23, 2.

670 |bidem, 25, 20.

671 |bid., Carta a Maria Bautista, 29-4-1576.

672 |bid., Vida, 24, 5.

673 |bidem, 4, 2.

674 |bid., Fundaciones, 28, 19.

675 Abbé Pierre, Mis razones para vivir, pag. 52. Edit. PPC, Madrid. (1997).

202



dado el Serior después que me dio esta oracién de quietud con estos arro-
bamientos. Si algin bien tengo, de aqui me ha venido. Me espanto de ver
tantas verdades y tan claras®®. Es consciente de que fue mejorando mucho
desde entonces®”, texto que, aunque lo refiere a la apariciéon del Cristo
muy llagado, lo podemos aplicar a los frutos de su oracién mental.

La oracién mental caldea en ella el amor a Dios, que cada dia la com-
promete més en el servicio a los hombres ya que me parece que ahora
tengo mucha mds piedad de los pobres que solia. Ningtin asco tengo de
ellos, aunque los trate y llegue a las manos. Aunque antes por amor de Dios
hacia limosna, piedad natural no la tenia®®. Esta confesion supone un paso
de gigante en la apropiacién de la libertad interior, que ha expulsado
repugnancias y ascos, Y, libre de prejuicios sociales, se encuentra cercana
al enfermo, al pobre y marginado.

Nos conffa que como consecuencia de esa piedad hacia los pobres, el
deseo e impetu tan grande de morir se me ha quitado, en especial desde
el dia de la Magdalena, que determiné de vivir de buena gana para servir
mucho a Dios. Diéme deseo de no morir tan presto, porque hubiese tiem-
po para emplearse en esto®. Este vivir de buena gana es un canto al amor,
a la libertad, a la solidaridad y a la fraternidad. Desear retrasar la muerte
para emplear la vida en servicio de los débiles, es el brindis a una tierra
més libre y mas humana. Teresa estd ya convencida de que /a divisién fun-
damental de la humanidad se da entre los que retroceden ante el sufri-
miento de los demds y los que luchan por liberarlos®®. Y nos relata que yo
me veia crecer en amarle mucho al Sefior®".

676 Teresa de Jests, Cuentas de Conciencia, 12, 12.
677 |bid., Vida, 9, 3.

678 |bidem, 2, 6.

679 |bid., Cuentas de Conciencia, 182, 332.

680 Abbé Pierre, o. c., pdg. 58.

681 Teresa de Jests, Vida, 29, 4.

203



%ﬁmﬂwﬁwwm
R R R TR
T e
b T e
syl o Sy oo ki
. -_-"-.-.;_ '_ " L B %'%n w’nn Pb:““ b‘ll“nm '»-- o .
=i -mm,uﬁt mm il PR

l:il!ﬂh: Wi&‘j\’ TRUS TR

iy .;.I. rr.
1H\ w\m*:}-;mﬂ |y i
ﬂu,n:n: wmw. % s e A
I~ III“II- 2 nhl*‘

lﬁi 5:-111

v;-‘h H;n-vtv‘-b b~ :#F.‘u :
— 1"“# I o;\ﬂ[’ﬂ,.’!’ Jm .'s
) um-,- f;_nr.. R o ML;FD—--
PN ;'i\ i 2o A0 v T <o
| u,_),, Al J'rw Ty e s P
| '_'r.”;,,' hd«mﬁnwwinh
O o e
e Jﬂ Yy _yf b wiu»s'"#ﬁué#-ﬁ:-"ﬁ
T ) B

v “fs\:,uu&g,tklm v i e -
- ‘qnl L}l_U'”J IRy |ﬂ|r‘| .“I.r.nuh,-'lll rﬂ. 1 !1 :
: - Lﬂ'r"_'-._: nf_ e || 1 |'|-I i‘l".'iu.l ..:‘Iilrr'_.}g' | 1

= A =30 11T



7. EFICACIA DEL AMOR EN LA EDUCACION

Sélo los que nos quieren nos ayudan a crecer

Parece que lo correcto y aconsejable en opinién de /. J. Rousseau es
no inmiscuirse para nada en el proceso educativo que, dirigido por la sabia
naturaleza, sigue el nifo, que personifica en el Emilio. Aconseja seguir los
dictdmenes de la razén y que se disipen los vicios sociales por si mismos.
Apoya sus tesis en que todo es perfecto cuando sale de las manos de Dios,
pero degenera en las manos del hombre, que obliga a una tierra a que dé
lo que debe producir otra. Todo esto de que carecemos al nacer, tan
imprescindible en la adolescencia, se nos ha dado por medio de la educa-
cién, que nos viene de la naturaleza, de los hombres, sin su intervencion
positiva, directa e inmediata, o de las cosas™™.

Sin embargo, la colaboracién positiva que se ofrece por medio de la
educacion, es necesaria. El lenguaje pedagégico de Teresa en este aspec-
to es tan evidente como lapidario, y tiene, incluso, aire de slogan publici-
tario, pues gran mal es un alma sola entre tantos peligros*”, ya que la edu-
cacién negativa es una hipocresia y una ingenuidad®™. El sentimiento tere-
siano y la opinién orteguiana apoyando no sélo la presencia sino la nece-
sidad, pues si el hombre fuese solamente un animal que aprende, podria
bastarle aprender de su propia experiencia y del trato con las cosas. Nues-
tro maestro no es el mundo, las cosas, los sucesos naturales, ni siquiera ese
conjunto de técnicas y rituales que llamamos cultura sino la vinculacién
intersubjetiva con otras conciencias®.

Juan de la Cruz, con su imaginacién poética, confirma que el que
solo se quiere estar, sin arrimo de maestro y guia, serd como el drbol que
estd solo y sin dueno en el campo. El drbol cultivado, con el beneficio
de su dueno da la fruta en el tiempo que de él se espera. El alma sola,
sin maestro, es como el carb6n encendido que estd solo; antes se ird
enfriando que encendiendo. El que cae ciego, no se levantard ciego
solo®®. La colaboracién del educador enfervoriza el fuego o, al menos,
mantiene su rescoldo. De él nos llega la palabra precisa para un
momento adecuado y el aliento para un dia oscuro, desazonado,
depresivo. El nos regala el gesto ejemplar de la constancia y de la per-

682 Rousseau. J. J., 0. ., pag. 65.

683 Teresa de Jests, Vida, 7, 20.

684 O, y Gasset, J., El Quijote en la escuela, o. c., T. Il, p. 276.
685 Fernando Savater, o. c., pag. 30.

686 Jyan de la Cruz, Dichos de luz y amor, 5,6, 7 y 11.

205



severancia humilde y nos ilumina con su doctrina el sendero que habi-
amos perdido.

Teresa es una mujer y una religiosa capaz de adentrarse inmediata-
mente en el corazén del otro, de acercarse y conectar con sus interlocu-
tores. Es una persona que con-siente, com-padece y con-vive los intereses
del interlocutor, sean de dolor o de contento, no importa. Y desde esa
entraiable interioridad, que es, en realidad, confiada cercania, colabora,
acompana y demanda ayuda para las necesidades.

Conoce al detalle, por ejemplo, las subidas y bajadas de tono vital que
aparecen en el proceso educativo de su hermano Lorenzo. Sigue de cerca
sus dudas, sus miedos, sus escripulos, sus flaquezas, y reconoce que es un
trabajo liberador y de animacién el que debe prestarle continuamente, y
lo consigue gracias a la paciente ternura con la que le habla, le escribe y
le escucha. De esa ternura, un ejemplo.es el deseo de que plega a £l que
vuestra merced vaya siempre adelante en su servicio, que, si no hay tasa en
el galardén, no ha de haber parar en procurar servir al Seior, sino cada dia
un poquito siquiera ir mas adelante y con hervor®’. Le confia que esté pre-
ocupada y con harto miedo de Agustin de Ahurmada por no saber cémo va
en las cosas de Nuestro Serior*®. Pero a tener a vuestra merced aqui, no me
faltaba nada®”. Unos membrillos le envio para que la su ama se los haga en
conserva y coma después de comer y una caja de mermelada. Lo coma por
amor de mi*. Lorenzo conoce lo que su hermana siente sobre él, porque
a mi hermano, lo que imagina que yo quiero, le da gusto hacer*'.

Ahf esta Teresa hablando al corazén y llenando de emocion la inesta-
ble sensibilidad del hermano a quien desea que quiera Nuestro Sefior que
nos juntemos entrambos. Es precisamente lo que él afora y lo que le pide
su inseguridad. Pero juntarse, épara qué? Para procurar mds su honra y glo-
ria y algin provecho de las almas. Que nos juntemos acd y nos ayudemos
para juntarnos para siempre. Y no pueden faltarle los consejos puntuales,
que no olvide vuestra merced de no tomar ahora confesor seialado y la
menos gente en su casa que se pudiere sufrir; mds vale que vaya tomando
que dejando®”.

Al bueno de Antonio Gaitdn, que no retiene los consejos de la Madre
Fundadora, le insiste en que vuestra merced no se canse en querer pensar

687 Teresa de Jesds, Carta a don Lorenzo, hermano, 23-12-1561
688 |bid., al P Gracidn, 17-1-1570.

689 |bid., a don Lorenzo, hermano, 24-7-1576.

690 |hidem.

691 |bid., a Marfa Bautista, 30-12-1575.

692 |bidem, 9-7-1576.

206



mucho, ni se le dé nada por la meditacién, que, si no se le olvidare, hartas
veces le he dicho lo que ha de hacer. Y le pone el ejemplo de que como
en este mundo hay tiempos diferentes, asi en el interior, y no es posible
menos; por eso, no tenga pena, que no es por culpa. Su merced verd lo
mejor, en cuanto a su vocacién después de haber enviudado, y vaya
mirando a lo que le inclina mds su espiritu®®. Teresa se cree con la con-
fianza suficiente para manifestarle que la queja que en los demds negocios
pudiera tener de vuestra merced es no me haber avisado desde que lo
supo. Alude a las habladurias que corrian en Alba sobre el presunto mal
comportamiento, nunca probado, de su sobrina Beatriz con cierta perso-
na casada alli, y piensa que se debia de haber llevado de otra suerte. Mi
hermana mucho me jura que es testimonio, y créolo, porque no es menti-
rosa. Si estuviera en mi mano, aunque sea testimonio falso, yo quitara las
ocasiones®™.

Lo mismo le ocurre con Luis de Cepeda, primo segundo suyo, que
vive en Torrijos y tiene tres hermanas carmelitas. Lo pacifica restando
importancia al hecho de no poder conseguir mas presencia de Dios y mas
recogimiento interior. Su palabra cordial y comprensiva es que vuestra
merced no se espante de no andar muy recogido con tantos embarazos,
que no podré ser; con que, cuando se acaben y se torne a su buen gobier-
no, me contentaré®>,

A don Diego de Guzman y Cepeda, hijo de su hermana Maria, que
ha enviudado, le escribe con el corazén en la mano deseandole que /e dé
conformidad Su Majestad y luz para entender cudn poco duran los des-
cansos ni los trabajos de esta vida. Y luego, no podia faltar el detalle no ya
de la Madre Teresa, la santa, la fundadora, sino de la tia monja, que se
siente cercana a su dolor, y que tanto quiso y animé a su madre, de adjun-
tarle dos melones que hallé, no tan buenos como yo quisiera®.

Si Teresa se sinti6 desconcertada intelectual y espiritualmente por las
vivencias que le proporcionaba la practica de la oracién mental, les ocu-
rri6 lo mismo a algunos de sus educadores, religiosos o laicos. Sin embar-
go, siempre les agradeci6 el amor que mostraron en el deseo de ayudar-
la, aunque con desacierto tantas veces. En la descripcion dolorosa que
redacta sobre la tensién que les producia su complicado caso, leemos que
crecié de suerte este miedo en los consejeros, cuando su oracion alcanza-
ba cotas de quietud y de unién, que Francisco de Salcedo me hizo buscar

693 |bid., a Antonio Gaytdn, Alba de Tormes, 30-5-1574.

694 |hidem.

695 |bid., a don Luis de Cepeda, su primo, en Torrijos, 26-11-1576.
69 |bid., a Diego de Guzmdn, desde Toledo, noviembre 1576.

207



con diligencia personas espirituales con quien tratar®”, pues lo que me con-
venia era tratar con un Padre de la Compania de Jesds, que eran experi-
mentados; que no saliese de lo que me dijere en todo, porque estaba en
mucho peligro, si no habia quien me habia quien me gobernase®®, que le
diese cuenta de toda mi vida por una confesién general y de mi condi-
cion®. No minusvaloremos la evidente sospecha de los consejeros sobre
el estado psiquico de Teresa que entranaba la recomendacién de que
exponga su condicién, es decir, su modo de percibir, de sentir, de idear o
de amar a Dios. A mi me hizo tanto temor que no sabia qué me hacer,
cuando oy6 que no podia de dejar de temer mucho’™.

Francisco de Salcedo apoyaba su actitud en que fue entendiendo mis
imperfecciones tan grandes y como le dije las mercedes que Dios me hacia
para que me diese luz, dijome que no veia lo uno con lo otro, que aque-
llos regalos eran ya de personas que estaban muy aprovechadas y mortifi-
cadas, que no podia de dejar de temer mucho, porque le parecia mal espi-
ritu en algunas cosas™'. Teresa desaprueba la desorientacién, pero agrade-
ce su buena voluntad.

Al acudir al P. Diego de Cetina™, a pesar de la juventud de sus 23
afios, se encontré ante un jesuita bien avisado, como quien bien sabia
este lenguaje, el de la oracién mental. Me declaré lo que era™. Contra
la opinién que sostenfan los més allegados a ella, que le habfan diag-
nosticado espiritu de demonio, el P. Cetina fue certero y definitivo en su
juicio, que en nada coincidia con el de ellos. Como hemos ya comen-
tado, le estremeci6 aquella mujer tan mujer, sincera, generosa, acosada
por las dudas y las sospechas acumuladas sobre ella. Y por su mediacién
cordial recuperé la paz pues me animé mucho. En esto me parecia que
hablaba en él el Espiritu Santo para curar mi alma, segin se imprimia en
ella”™. Entonces fue cuando Teresa comenz6 a valorar la pedagogia del
amor y toma nota de que el trato respetuoso y amoroso al discipulo es

697 |bid., Vida, 23, 3

698 |bidem, 23, 14.

699 |bidem, 23, 11.

700 |bidem, 23, 13-15.

7911bid 523 31T

702 El jesuita Diego de Cetina naci6 en la provincia de Cuenca, en Huete, en 1531, cuan-
do Teresa de Ahumada contaba ya 16. Cursé los estudios de Artes, equivalentes, mas o
menos, a los actuales de Filosofia en los Seminarios, para orientarnos un poco, en la Uni-
versidad de Alcald, y los de Teologfa en la de Salamanca. Conocié y trat6 a Teresa de Jests
en el 1555, en Avila.

703 Teresa de Jests, Vida, 23, 16.

704 |bidem.

208



el marco humano en el que debe encuadrarse la relacién interpersonal.

La sorpresa que Teresa recibié del P. Cetina fue que escuchaba con
ternura la palabra amasada en el dolor. No estaba acostumbrada al pen-
sar y al hacer reposados, serenos, lejos de la acuciante incomodidad que
provoca el mandato sospechoso. De hecho, el alma que aparece en la
escritura de aquel momento es la de una persona pacificada y sanada por
la colaboracién amorosa que le presta un educador experto, pero, sobre
todo, cercano y sensible a su dolor. Se siente libre de suspicacias y de sos-
pechas inquisitoriales. La acogida benévola y comprensiva que encontré
en aquel padre jesuita dejéme consolada y esforzada y el alma blanda, que
comenz6 a tener conocida mejoria’™. No necesitaba otra cosa para recu-
perar su alma, confundida y angustiada.

El amor respeta la originalidad del discipulo

Cada educando es como es, no como quisiéramos que fuese. Es él
mismo, irrepetible, original. A este respecto, conviene tener muy presen-
te que en cada persona se dan tres estratos, el com(n, compartido con
todos los individuos, como es el hecho de ser persona; el diferente, por el
que se incardina en el segmento biolégico y social, como el ser varén o
mujer, con lo que ello condiciona la actividad posterior, como previé
quien me mandé escribir las Moradas, que le parecia que mejor se entien-
den el lenguaje unas mujeres de otras’. El tercer estrato es el original, que
constituye a la persona en si-misma. Por esa raz6n, ha menester el Sefior
hacer particulares llamamientos™, dependiendo de la idiosincrasia, del
modo personal de percibir la llamada y de la capacidad de responder. Esto
es lo que Teresa desea dejar muy explicito, que es cosa que importa
mucho saber, que no a todos lleva Dios por el mismo camino™.

El P Pradanos, también jesuita, joven, bien preparado intelectual y
hombre espiritual, conoci6 y trat6 a Teresa en Avila, residiendo, como el
P. Cetina, en el colegio de san Gil. Realista y objetivo, se hace inmediata-
mente con el caso y la situacién de Teresa, una monja animosa con deseos
de seguir adelante en el mejor servicio al Sefior, pero con un alma dema-
siado tierna, muy temerosa de que se le puedan pedir compromisos que
ella considere desmesurados.

Evidentemente, entre las actitudes que caracterizan a un buen educa-
dor contamos las que llevan a establecer una relacién en la que una de las

705 Ibidem, 23, 18y 24, 1.
706 |bid., Moradas, prélogo, 4.
707 |bid., Vida, 7, 4.

708 |bid., Camino, 27, 2.

209



partes intenta promover en la otra el desarrollo y la capacidad de funcionar
mejor y enfrentar la vida de manera mds adecuada’. Se trata, pues de pro-
mover las capacidades del discipulo, nunca de sustituir su persona. Por esta
razén, le importa al P Pradanos informarse sobre la estructura psiquica de
la persona de Teresa y cual es el estado de su alma. Esto explica que la pri-
mera medida que toma es la de ayudarla para que objetive y autoevalde su
situacion espiritual y tome conciencia del momento en que se encuentra su
proceso educativo. No podemos construir con solidez si desconocemos las
condiciones en que se encuentra la obra levantada y los obstaculos que,
por no tener conciencia de los mismos, impiden avanzar a mejor ritmo.

La disposicién para seguir adelante en la mejora de su vida espiritual
que encuentra el P Pradanos en Teresa es parte de su originalidad y le
resulta sorprendente. Aunque el padre sabe que no es suficiente el deseo
para conseguir el objetivo, pues para contentar a Dios no habia de dejar
nada por hacer, sin embargo, muy sabiamente advierte la necesidad de
respetar su ritmo, pues no estaba mi alma nada fuerte, sino muy tierna, en
especial en dejar algunas amistades que tenia, aunque no ofendia a Dios
con ellas. Era mucha aficién y pareciame a mi que era ingratitud dejarlas; y
asi se lo decia; que pues no ofendia a Dios, que por qué habia de ser des-
agradecida™.

Escarmentada Teresa de las presiones recibidas para que desviara sus
peligrosos caminos espirituales, que era como pedirle que se resignase a
suplantar su personalidad, insistird en el Libro de la Vida en que hemos de
promover, es el verbo que, siglos después, empleard Rogers, como buenos
hortelanos, que crezcan estas plantas y tener cuidado de regarlas para que
no se pierdan. Son estas plantas, y no otras, las que sembramos, las que
creceran desde sus propias raices. Consecuentemente, al educador le
competen dos actitudes, la de respetar la originalidad de la persona y la
de colaborar en su crecimiento, regarla, si asi se lo piden.

Las cartas que dirige a su hermano nos informan de que mantiene con
su sobrino Francisco una correspondencia entranable. Sugiere a Lorenzo
que comprenda los momentos dificiles que vive su hijo y que de las
mudanzas de Francisco, que contaba entonces diecisiete aios, no se
espante, que eso pide su edad”". Nunca le quite que me escriba, que quizd
lo ha menester, y con una letra se contenta, que eso no me hace nada™.

709 C. Rogers, El proceso de convertirse en persona, pag. 46. Edit. Paidos. Barcelona.
(1982).

710 Teresa de Jesis, Vida, 24, 5.

711 |bid., Cartas, 27-7-1579.

712 |bidem, 27-2-1577, desde Toledo.

210



Lorenzo sospecha, y sospecha mal, que las cartas que Francisco escribe a
su tia Teresa le roban el tiempo que ella necesita para otros menesteres, y
no es asi. Con carifo, pretende Teresa que Francisco sea el intérprete
musical de villancicos y de coplas, por lo que le envio, escribe a don
Lorenzo, un cantarcillo que compusieron a fray Juan de la Cruz, que me
enviaron de la Encarnacion; para que cante Francisco a vuestra merced’™.
Esos villancicos, que envia desde Toledo, tienen tonada para cantar, si la
atinara Francisquito. Esas coplas, que no van de mi letra, no son mias, sino
que me parecieron bien para Francisco™. Antes de que se me olvide:
mande vuestra merced a Francisco que me envie unas buenas plumas cor-
tadas, que acd, en Toledo, no las hay buenas y me hacen disgusto y traba-
jo™. A don Francisco muchas encomiendas™®.

Para Teresa, como para cualquier educador que se precie, el total res-
peto del educador hacia las aptitudes, actitudes, prioridades vocacionales
o intereses profesionales del discipulo, es proverbial. Le sorprendi6 adver-
tir esta habilidad en el P. Cetina, pues el Sefior le-daba gracia para que me
mandase de manera que yo le obedeciese. Conocida su angustia, el con-
fesor no me apretaba, antes parecia hacia poco caso de todo. La dejaba
libertad_y no apremié, si yo no me lo pusiere por amor. Supuesta su afec-
tividad, advirtié6 que esto, el no apremiar, me movia mds, porque lo lleva-
ba por modo de amor a Dios. Se admir6 de si misma y todo porque /le-
véme por medios que parecia del todo otra persona, me tornaba otra.
Sabemos, porque no se cansa de repetirlo, que la humanidad de Jesucris-
to, el Cristo hombre, dolorido, sufriente, fue su gran amor, de ahi su ale-
gria al escuchar que me aprovechase de él, que no pensase sino en la
Humanidad de Jesucristo™.

Informa a las Hermanas que todas las personas creyentes sienten, o
eso serfa lo deseable, una misma inspiracién, la de poner su vida a dispo-
sicion de la voluntad del Sefor. Por ello, este modo de traer a Cristo con
nosotros, el de contentarle, aprovecha a todos los estados. Pero dentro de
todos esos estados, descubre la originalidad de ser monja carmelita refor-
mada. Ese es ya un rasgo diferenciador del resto de creyentes, que exige
una tctica especial de contentar al Sefor. Mas alin, cada Hermana, cada
monja de la comunidad, es distinta de las demas, al que seguira un estilo
personal de contentarlo.

713 |bidem, Navidades 1576.
714 |bidem, 2-1-1577.

715 |bidem, 27-2-1577.

716 |bidem, 15-4-1580.

717 |bid., Vida, 24,1-2 y 23,17.

215



El respeto a esta originalidad obliga a Teresa a recomendar a la supe-
riora que se acomode a la complexién de aquel con quien trata: con el ale-
gre, alegre y con el triste, triste”*, recordando el consejo paulino. Es el
comportamiento que ella misma adopta con su padre, hijo espiritual del
cariio que le profesa, cuando le inicia en la vida de oracién mental. Es su
maestra, y asi, por rodeos, como pude, comencé a procurar con él que
tuviese oracion™.

Y refiriéndose a la recitacion del Paternoster, el libro que ninguna dis-
posicién inquisitorial les puede arrebatar, invita a sus monjas a que conside-
ren que somos cada una de nosotras a quien ensené esta oracién el Sefior. Y
asi es razén, hijas, que cada una tome a su propésito, en la originalidad de
su alma, en la situacién de sus necesidades, la oracién evangelical™.

Observé el P. Cetina que la orientacién espiritual que Teresa recibia
no iba bien fundada, pues ni siquiera habia comenzado a entender morti-
ficacién, pues ni aun el nombre no me parece entendia’™'. Y si desconocia
la naturaleza y la praxis de la mortificacién, claves en la ascética cristiana,
¢qué tipo de proceso educativo realizaba? El P Cetina se certificé de la
desorientacion de aquella pobre y admirable monja y Teresa escuché, por
fin, que Dios le hacia grandes mercedes, con lo que gozosamente confir-
maba su sospecha, que Dios era misericordioso con ella. Y, al mismo tiem-
po, recibi6 el consejo tan aforado de que en ninguna manera dejase la
oracién mental™. Por otra parte, la vida espiritual de cualquier creyente
estd en funcién del aprovechamiento de toda la Iglesia, y ahi radicaba otra
duda de Teresa, si por mis medios queria el Sefior hacer bien a otras per-
sonas, y otras cosas que parece profetizé lo que después el Sefior ha hecho
conmigo. Que tendria mucha culpa si no respondia a las mercedes que
Dios me hacia™.

Cuando la Compania de Jesds trasladé al P. Cetina de Avila, a Tere-
sa se le vino el mundo encima, pues no me parecia posible hallar otro
como él. Quedé mi alma como un desierto, palabra que habia encon-
trado en san Agustin con la misma denotacién, y no sabia qué hacer de
mi’*. Sin embargo, gracias a la mediacién de su fntima amiga dofa
Guiomar de Ulloa, viuda de mucha calidad y oracién, que trataba mucho

718 |bid., Avisos, 9.

719 1bid., Vida, 7, 10.

720 |bid., Camino, 40, 4 y 65, 3.
721 |bid., Vida, 23,16.

722 |bidem.

723 |bidem.

724 |bidem, 24, 4.

212



con los de la Companifa, se confesé con su confesor, que era el P. Juan de
Prédanos’™

El P. Prédanos respeta el convencimiento que tenia Teresa de que sus
amistades no entorpecfan su marcha hacia Dios. Muy pedagégicamente,
prefiere que sea ella misma quien tome conciencia de cémo aquella afec-
cién, aunque no era desordenada, sin embargo, era un obstaculo para
conseguir la perfeccion que tan ardientemente deseaba. Y con la sagaci-
dad que acompana a la sabidurfa, el experto educador se limité a sugerir-
le que se dispusiera para recibir la luz de que carecia para ser mds objeti-
va en las apreciaciones. La anim6 a que o encomendase a Dios unos dfas
y rezase el himno de Veni, Creator, porque me diese luz de cudl era lo
mejor. Debia aguardar a que el Sefior obrase™.

Es preciso advertir que mientras Teresa plantea su conducta en clave de
moral, si su comportamiento es o no pecaminoso, el P Pradanos lo hace en
clave de fidelidad, de perfeccién espiritual. Por ello, siempre respetando su
conciencia, sin embargo, le hace una llamada para que conociera por ella
misma cudl era lo mejor, pues este padre me comenzé a poner en mds per-
feccién. Y habiendo estado un dia en oracién y suplicando al Sefior me ayu-
dase a contentarle en todo, entendi, éste es el éxito de la pedagogfa del P
Pradanos, estas palabras: ya no quiero que tengas conversacién con hom-
bres, sino con dngeles™. Sin acoso alguno, responsabilizada del deseo de
practicar siempre lo mas perfecto, Teresa entendid que su voluntad no era
tan libre como crefa, pues se encontraba afectivamente ligada por ciertas
ataduras. Y consecuente con la luz recibida, sin necesidad de que se lo man-
daran, descubri6 cudl era el camino que debia seguir.

Toma nota Teresa de que el educador sabio, engendrado en el agri-
dulce de la experiencia, es persona que tiene conciencia de su papel de
hombre paciente y humilde. Puede y debe ayudar a discernir, sugerir, mos-
trar caminos, ofrecer testimonios, pero no extralimitarse, y nunca mejor
empleado el término. El educador encuentra su frontera en la libertad del
educando.

El P Pradanos habia visto a Teresa tan asida por el afecto a sus amis-
tades, que no habia osado determinadamente decir que lo hiciese, que las
abandonase. Comprendié que debia aguardar, como lo hizo, a que el

725 E| jesuita P. J. de Pradanos naci6 en Calahorra el afo 1528. Trece afios mas joven que
Teresa de Ahumada. Ingresé en el colegio que la Compaiia tenia en Alcald el 1551, y el
1553 estudiaba Teologfa en Salamanca. Desde 1555 hasta el 1559, fue rector del colegio
de San Gil que los jesuitas tenfan en Avila, donde conoci a Teresa de Jests.

726 Teresa de Jests, Vida, 24, 5.

727 Ibidem.

213



Sefor obrase. Saber aguardar es el indicador que da testimonio de su
paciencia y de su admirable humildad. Reconoce Teresa que como pre-
mio al esfuerzo de cuantas diligencias habia hecho muchos afios atrds, y a
la respetuosa colaboracién de los Padres jesuitas, el Sefior me dio libertad
y fuerza para ponerlo por obra™. Proclama que la determinada determi-
nacién que le habia faltado, la recibié del Sefior gracias a su esfuerzo y a
la sabiduria de los educadores que siempre respetaron su originalidad.

La fortaleza y la libertad que entonces saborea Teresa, consiguen que
se sienta animosa para dejarlo todo por Dios. Se despierta en ella la moti-
vacién que necesitaba para acelerar el ritmo de su proceso espiritual, y en
adelante no fue menester que le mandaran nada. Y ésta es la expresion
més reveladora de la madurez que, expresada en libertad, iba lentamen-
te consiguiendo.

El amor dinamiza el proceso educativo liberador

Es iluminadora la invitacién que nos hace el comportamiento del edu-
cador teresiano a reflexionar sobre la educacion de la libertad para la liber-
tad, pues un alma apretada no puede servir bien a Dios. Esta libertad empi-
rica, de la que hablamos en educacién, no en Filosofia, es un logro perso-
nal, una conquista, el final de un proyecto educativo bien conducido y rea-
lizado. No es la libertad teérica de la que partimos, sino la libertad empiri-
ca, real, a la que llegamos. Es éste uno de los grandes desafios y la admira-
ble tarea que tiene por delante la educacién en el tercer milenio.

Ser libre es haberse liberado de las esclavitudes que anclan y amarran
la vida humana a lo vegetativo, a la natura naturans, a la trastierra instin-
tiva que somos, al gorila que nos cohabita y esclaviza, para conseguir ense-
fiorearnos sobre las coacciones que nos llegan desde fuera y de las nece-
sidades que nos urgen desde dentro.

Si educar no es, fundamentalmente, conformar un hombre a un
modelo econémico, politico, civico o religioso preestablecido, sino libe-
rarlo de lo que le impide ser él mismo, entonces la educacién para la liber-
tad en libertad, supone y exige del educador que comience creyendo real-
mente que el discipulo es capaz de ser libre y que le exprese el respeto a
tal libertad con palabras y gestos. Que se convenza de que su esfuerzo
consiste en colaborar afectiva y efectivamente con el discipulo en el des-
cubrimiento y en el uso de la libertad que se aprende con su ejercicio.

Teresa reta a los educadores a tomar conciencia de la experiencia que
ella posee, que consiste en haber aprendido que el afecto del educador
hacia el discipulo despierta en éste la cercania y la confianza necesarias

728 |bidem, 24, 7.
214



para disponer y favorecer la capacidad para cualquier aprendizaje. De
este modo, Teresa incorpora a las clasicas leyes del aprendizaje una mas,
la de la eficacia de la pedagogia del amor, sobre la que volveremos mas
adelante.

En un momento como el nuestro en el que resulta preocupante para
la familia, para el alumno, para el profesor y el educador el hecho, socio-
l6gicamente constatado, del denominado fracaso escolar, es interesante
que acertemos a encender alguna luz que ilumine y esclarezca la raiz de
la situacién creada. Por ello, puestos a analizar las causas de tal fracaso
escolar, es légico trabajar con todas las hipétesis imaginables para analizar
exhaustivamente los factores que estan influyendo en la caida del rendi-
miento académico. Sin necesidad de senalar culpas y aludir a responsa-
bles concretos, lo que urge es dinamizar los factores que puedan incre-
mentar el rendimiento. Y el comportamiento educativo de Teresa eviden-
cia un hecho, el de que la actitud amorosa del educador hacia el discipu-
lo dispone la voluntad de éste a favor de una mayor receptividad de sus
iniciativas, de sus sugerencias, de sus mensajes, desecha los prejuicios, si
existian, desbloquea la capacidad mental y se abren nuevos canales de
didlogo y de comunicacién.

Concretando la relacién que debe mantener el educador con el disci-
pulo para conseguir mayor y mejor aprendizaje, la tesis de Teresa de que
procure ser amada para ser obedecida es aceptada sin lugar a dudas, pues-
to que el amor posibilita y sin duda potencia el aprendizaje, aunque no
puede sustituirlo’™. Si el discipulo no se siente acogido y querido, ejecutard
las normas y las cumplira sin obedecer. Es decir, se resignaré a ejecutar los
mandatos sin armonizar su voluntad con la del educador y este comporta-
miento bloquea la capacidad del rendimiento, pues entre el educador y el
discipulo se abrird una distancia que impide el buen entendimiento.

Lo mismo ocurre con el recurso a la pena, al castigo, y a su aplicacién.
Si el educador se dedica a buscar culpables, claro que los encuentra, y
consigue que las penalizaciones se cumplan al pie de la letra, conforme a
sus decisiones. Pero convendra no olvidar que quien entonces expia la
pena no es un educando, sino un reo. Por el contrario, con amor podréd
corregir y quitar faltas poco a poco. Sélo el amor perceptible del educador
hace posible el arrepentimiento de la voluntad, pues la actitud amorosa
del educador ayuda al discipulo a comprender el error.

Para Teresa, mas que el letrado intelectual, cuyo papel es el de garan-
tizar la ortodoxia doctrinal, y mas que el lejano instructor, que transmite
informacién académica al alumno, es el maestro afectuoso el que hace

729 C, Rogers, 0. 0., pag. 28.
215



camino de crecimiento con el discipulo, pues en expresion rousseauniana
no es lo mismo instruir que conducir. Es legitimo comparar al maestro con
la madre que ama mucho al hijo y lo cria y lo regala™. Teresa lo expres6
bella y cordialmente en Camino, escribiendo a sus monjas de san José y sin-
tiéndolo en lo profundo del alma, que como soy madre tengo el encargo
de ensenaros.

Hemos admirado cémo el P. Diego de Cetina, apoyado en la compren-
sién y en la bondad, consigui6 reanimar e ilusionar a Teresa. Lo percibimos
inmediatamente si anotamos los dos verbos que entonces emple6 Teresa en
sus escritos, determinarse y comenzar, que reflejan el cambio de talante ope-
rado en ella y la actitud de mujer decidida despertada en su animo gracias a
la acogida amorosa que se le dispens6. Como adolescente que inmortaliza
en su diario las agradables peripecias de un dia especial, Teresa relata que
quedé determinada de no salir de lo que me mandara y comencé a hacer
mudanza en muchas cosas. Entre otras, comencé a tomar de nuevo amor a la
sacratisima Humanidad y a sentir la oracién como edificio que ya llevaba
cimiento. Por Gltimo, comencé a aficionarme a mds penitencia™'.

Es, pues, el amor al discipulo el que dinamizara en éste su proceso
liberador. Es verdad que ello implica que el educador se despoje del apre-
cio a la propia imagen, que no se retraiga al sentirse ignorado y criticado
por el entorno, que resista la tentacién de sentirse frustrado y que acepte
unos resultados que no responden a sus previsiones, admitiendo con
humildad que el engario es que, como a mi me parece que miro lo que les
toca a las Hermanas con tanto cuidado y amor, paréceme que no hacen lo
que deben si no me dan crédito, y que me canso en balde. No otra cosa
es el respeto amoroso a la dignidad y al protagonismo del discipulo, pues
él es duefio y responsable de sus elecciones personales.

Es preciso reconocer que la dificultad de educar en la verdadera liber-
tad no se encuentra siempre y sélo en el discipulo, sino también en el
educador, que acusa, como Teresa, que si no me dan crédito, paréceme
que no hacen lo que deben. Es preciso que el educador admita que la
monja, el alumno o el discipulo, hacen lo que deben siempre que sus
acciones los conduzcan desde la simple biologia a la biografia, y que su
vida se identifique con su historia. Es asi como la pedagogia se hace antro-
pologia™ ayudada por el afecto.

Teresa super6 la sensacién de sentirse frustrada cuando comprendi6
que si al discipulo lo miramos como persona, nuestro quehacer educativo

730 Teresa de Jesds, Cantares, 4, 4.
731 |bidem, 24, 1-2.
732 Ernani Fiori, Educacién liberadora, pag. 11. Coleccién Lee y discute. (1973).

216

—



serd cada vez mds liberador’™”. Y el indicador de que es asf, es que perci-
bimos que cada vez aceptamos mas gozosamente el distanciarnos méas y
més del discipulo puesto que, poco a poco, consigue la autonomia sufi-
ciente, no la independencia, para caminar sin que nuestra ayuda sea tan
cercana.

En la medida en que Teresa, la educadora, crecia en libertad y su
afecto hacia las Hermanas era mas entrafable, se percibia como una
educadora mas liberadora, y esto lo manifestaba aceptando a las Her-
manas tal y como eran, no a pesar de como eran. Aprendi6 a respetar lo
originario de cada cual, procurando no presentarse como modelo de
madre ni de amiga.

El amor anima la esperanza del educador

Las razones del optimismo del educador

Don Quijote, que siempre desea lo mejor para su entrafiable y soca-
rrén escudero Sancho, le aconseja que no apoque tanto su dnimo que
no pueda llegar a Adelantado. Porque lo cierto es que si deseamos sin-
ceramente llegar a algln sitio, conseguir una meta, sea la que sea, debe-
mos despertar y alimentar el animo del discipulo con la oferta de gran-
des cosas.

Es ya evidente que Teresa es una educadora que no ignora que la
educacion es un trabajo sacrificado y que su ejercicio es un arte. Por eso
ha aprendido a motivar a sus monjas recordéndolas la posibilidad de
conseguir las amplias ofertas hechas al cristiano, que es mas que un
escudero y espera ser mds que un Adelantado. Para nosotros, ahi radica
una razén del optimismo motivador y esperanzador que caracteriza al
educador teresiano, en la energia que encierra la promesa para dinami-
zar la esperanza.

También es verdad que la esperanza teresiana es mds unamuniana
que cervantina, ya que es consciente de que esperar no es un simple
aguardar a recibir el premio prometido, sino que, mas bien, consiste en
crear en nosotros el premio que estamos esperando. El ejemplo que ilum-
nia esto es el de la madre gestante que da vida al hijo mientras espera su
nacimiento. El optimismo de Teresa educadora consiste en experimentar
que el premio prometido al discipulo, el encuentro con el Maestro, lo reci-
be en cada minuto del tiempo y en cada tramo del camino. Por eso des-
pierta deseos de andar, de correr, y anima a emprender el vuelo.

Mas aln. Y esto es importante, aunque no es el caso de Teresa. Ella
educarfa aunque el premio no fuera el que serd, el encuentro con el

733 Paulo Freire, nota anterior, pag. 50.

217



Maestro, pues es consciente de la necesidad que tiene de contribuir a que
se haga realidad la perfectibilidad humana que atesora cada individuo. Por
eso comparte la opinién de que en cuanto educadores no nos queda mds
remedio que ser optimistas, pues colabora a que lo posible, la perfeccién
posible que hay en cada persona, se haga realidad. Conviene dejar claro
que igual que quien no quiera mojarse, debe abandonar la natacién, quien
sienta repugnancia ante el optimismo, que deje la ensefianza y que no pre-
tenda pensar en qué consiste la educacién, pues educar es creer en la per-
fectibilidad humana™ y facilitar su realizacién.

Teresa es optimista porque esta convencida de que, a su modo, el
hombre busca, aunque sea inconscientemente, su propio desarrollo y per-
feccién en virtud de una fuerza interior, radicada en lo mas profundo de
su ser. Como el drbol tiende a crecer y subir, la persona se siente inclina-
da a proseguir su perfeccién. Y porque la tierra que es el hombre, si la
labra y bina adecuadamente el agricultor que es el educador, puede ser
mejorada, contando con el sudor de su alma y siempre con la cercania de
Dios. Con este planteamiento, Teresa devuelve el optimismo al educador,
hoy con tanta frecuencia razonablemente desmotivado, y demanda para
él la admiracién y el agradecimiento por el sacrificio que ha invertido en
capacitarse para poder ofrecer sus aportaciones a la crianza del discipulo,
entendido éste en sentido amplio, los hijos, los alumnos o las monjas,
COMO es su caso.

Por otra parte, la tarea educativa es siempre un acontecer reciproco, es
decir, que se vivencia simultdneamente en el educador y en el educando. O
nadie educa a nadie, o los dos se educan mituamente en una 6smosis
fecunda, de la que los dos implicados resultan, segin sus posibilidades,
mejorados, pues, incluso en el dolor de las frecuentes frustraciones, el edu-
cador puede sentirse él mismo mas optimista porque el ver en mi esta deter-
minacién, hizo harto provecho a quien yo trataba, al discipulo, sea el que
sea. Su ejemplo, empefada tan decididamente en llevar a cabo el proceso
educativo por el que se apropiaba la libertad, fue una motivacién muy valio-
sa para quienes integraron su entorno humano vy religioso.

734 Fernando Savater, El valor de educar, pag. 19. Ed. Ariel. Barcelona. (1997).

218



8. LOS AGENTES DE LA EDUCACION

La experiencia que Teresa no olvida

Una de las experiencias que Teresa no olvidard, para bien o para mal,
es el trato que mantuvo con sus maestros, el confesor, el letrado, el seglar
de reconocida competencia espiritual. Su opinién sobre los mismos es
ambivalente, pues aparecen agradecimientos para unos y juicios nada lau-
datorios para otros. Sabore6 el dolor del desconcierto y acusé el ritmo
lento al que, sobre todo al principio, sometieron la andadura de su vida.

Retrovisando su adolescencia, escribe que si en esta edad tuviera
quien me ensenara a temer a Dios, fuera tomando fuerzas el alma para no
caer’”. En ausencia de buenos guias, fue el amor propio y el miedo a la
deshonra los que evitaron que su fervor religioso se entibiara mas. Y en
calidad de joven novicia, de monja profesa o de reformadora del Carme-
lo, no siempre encontré el educador que necesité y ardientemente buscé,
porque yo no hallé maestro, digo confesor, que me entendiese, aunque lo
busqué, en veinte afos después de esto que digo™. Sin embargo, tiende a
disculparlos, pues no me debian querer enganar, sino que no sabian mds.
Lo que era pecado venial decianme que no era ninguno; lo que era gravi-
simo mortal, que era venial. Esto me hizo tanto dafio que no es mucho lo
diga aqui como aviso de tan gran mal de otras™’. En el siglo XVI espafiol,
el clima de ignorancia alcanzaba también al clero.

Para aviso de todos, no para vituperar conductas lejanas ya, y es ésta
una actitud modélica, pensando especialmente en las jévenes que postu-
lardn integrarse en sus comunidades, no oculta que gran dario hicieron a
mi alma confesores medio letrados, porque no los tenia de tan buenas
letras como quisiera™. Les aconseja, con la experiencia de Juan de la
Cruz, que estén atentas y vean en qué manos se pone el alma, porque
como fuere el maestro, asi serd el discipulo. Y no escribe de memoria sobre
el particular, pues conocia, y no ocultaba, que se encontraban guias que
s6lo sabian martillar y macerar como los herreros™.

Al contrario de lo que les ocurre a personas psiquicamente inseguras,
Teresa dese6 siempre contrastar sus intuiciones, sus certezas y sus revela-
ciones con el parecer de quienes, teéricamente, deberian estar preparados

735 Teresa de Jests, Vida, 2, 5.
736 |bidem, 4, 4.

737 |bidem, 5, 3.

738 |bidem.

739 Juan de la Cruz, Llama, 3, 30.

219



para responder a sus urgencias. Ella, que aprende en la cabeza ajena de
monjas desorientadas, pretende evitar el error por todos los medios a su
alcance y construir sobre la verdad el edificio de su vida individual, social
y comunitaria, pues espiritu que no vaya comenzado en verdad, yo mds lo
querria sin oracion™.

Ademas de la deficiente preparacion intelectual que Teresa advierte
en algunos consejeros, alude también a personas que son mediocres
pedagogos, como le ocurri6 con el prestigioso y ejemplar sacerdote Gas-
par Daza, de quien escribe que si no hubiera de tratar mds de con él, yo
creo que nunca medrara mi alma. Yo no hacia, ni podia, me parece, lo que
él me decia. En fin, entendi que no eran por los medios que él me daba por
donde yo me habia de remediar, porque eran para alma mdés perfecta. No
entendié mi alma ni quiso encargarse de ella™'.

A pesar de todo, demostré siempre gran estima, agradecimiento, y
hasta afecto, hacia la figura del confesor y del letrado. Especialmente hacia
el maestro, palabra cuyos caracteres destaca siempre escribiéndolos con
mayuscula cuando se refiere al Sefior, al Maestro™. Escribe sin rubor que
antes tengo por principio de aprovechar mucho tener amor al confesor, si
es santo y espiritual y veo que pone mucho en aprovechar mi alma. Algu-
nas veces nos ayuda mucho para poner por obra cosas muy grandes en ser-
vicio de Dios’™. En las doce lineas del namero dos del capitulo 40 de
Camino, (CE), emplea Teresa cinco veces el nombre de maestro. Y lo hace
con ternura, demandando agradecimiento para quienes nos ensefian,
pues aun de los que acd nos ensefnan parece gran desgracia no nos acor-
dar de ellos, y si es maestro del alma y somos buenos discipulos, es impo-
sible sino tenerle mucho amor y aun honrarnos de él y hablar en él muchas
veces™. Nuestro pedagogo Quintiliano, valorando el impacto que siem-
pre produce la viva voz, escribe que principalmente la voz del maestro, a
quien los discipulos bien educados aman y veneran™”.

740 Teresa de Jesus, Vida, 13, 16.

741 |bidem, 23, 8-9.

742 He encontrado dos veces el término maesa en los escritos teresianos. Una en la carta
que escribe a Maria de san José, priora del monasterio de Sevilla, al referirse a la monja de
aquel monasterio que se habfa ocupado de atender a su sobrina Teresita, la hija de Loren-
zo. Otra vez, cuando se dirige al P Jer6nimo Gracidn y alude a la maestra de su hermana
pequena, Isabel Gracidn. Este vocablo corresponde al vocativo de magister y su uso se limi-
ta al siglo XVI.

743 Teresa de Jes(s, Camino, 7, 2.

744 |bidem, 40, 2.

745 Quintiliano, M. F, citado por M2 Angeles Galino, Textos Pedagdgicos Hispanoamerica-
nos, 0. c. pag. 64.

220



La presencia colaboradora del Maestro interior en la educacién

Teresa hace memoria y recuerda haber leido en san Agustin, creo que
en el libro de sus meditaciones, las Confesiones, que él buscaba a Dios en
muchas partes y le vino a encontrar dentro de si”*®. Y no le cabe la menor
duda a Teresa que si llego a ser la mujer de carne y hueso que llegé a ser,
la hermana, la amiga, la ejecutiva, la orientadora, lo debi6, en parte, a la
presencia del Sefior, de rostro humano y llagado, que tan eficazmente
oper6 en su vida. Hizo suyo el td tienes palabras de vida eterna, a cuya luz
descubri6 su persona, sus valores, sus posibilidades.

Esta es la razén por la que refiriéndose Teresa a los maestros, se sitda
en dos planos de ensenanza y de aprendizaje, que corresponden a dos
tipos de maestros, a dos estilos de educar, los que nos ensenan las mate-
rias de aqui, de nuestro mundo, con técnicas de acd, y el Maestro que
habla al corazén, con otros criterios, con otros mensajes y con otros
modos. Llama la atencién sobre la diferencia entre uno y otro, puesto que
va mucho de maestro a maestro™.

La presencia de Cristo en el hombre como Logos, es decir, como pala-
bra hablada por Dios y hablante por si mismo en el corazén del hombre,
la destacan preferentemente los apologistas, los Padres de la Iglesia caté-
lica, el magisterio eclesidstico, los te6logos y los misticos. Es la Palabra que
habita en el interior del hombre, que le revela las respuestas a las pre-
guntas profundas que se formula consciente o inconscientemente. En este
sentido, ya hemos aludido a la obra magistral de san Clemente de Alejan-
dria, El Pedagogo, a la de san Agustin, El Maestro™, y a la de santo Tomas
de Aquino, De magistro™.

Tanto el nombre de pedagogo como el de maestro, son los que mejor
caracterizan el modo de operar el Aoyog, pues tanto el pedagogo como el
maestro, son educadores prdcticos, no tedricos; el fin que se proponen es
el mejoramiento del alma, no la instruccién; son gufas de una vida virtuo-
sa, no de una vida erudita™. Son los que instruirdn al hombre poco a poco
y lo sanardn de los instintos y de las pasiones que nacen en la natura natu-
rans de la irracionalidad.

Como profesional de la ensefanza y de la educacién, y para evitar

746 Teresa de Jeshs, Camino, 46, 2.

747 |bidem, 40, 2.

748 San Agustin, El Maestro, o. c. T. lll, pag. 573. BAC.

749 Santo Tomds de Aquino, De Magistro. En De Veritate. En Cuestiones Disputadas, c. 11,
BAC, (1982).

750 San Clemente de Alejandria, El Pedagogo, pag. 73. Edicién bilingte, Edit. Ciudad
Nueva, (1994).

221



cuestionamientos ficticios, tengo interés en resaltar aqui que la presencia
del Maestro no anula la presencia ni la funcién de los educadores, de los
pedagogos y que tampoco hay dos rangos de maestros, el pedagogo de
primera, el Maestro, y los pedagogos de segunda, nosotros. La colabora-
cién que presta uno, apoya la colaboraciéon del otro. En este aspecto, afir-
mamos que Teresa es el fruto maduro de las inspiraciones de uno, de los
aciertos y errores de otros y de la propia determinacién.

Aprendiendo de su pasado de adolescente, de joven, de adulta y de
creyente, en el que ha recibido luz del Maestro y de los maestros, Teresa
abre caminos que servirdn de insospechado futuro para otras personas,
pues de su valiosa experiencia extrae las certezas con las que teje las razo-
nes para poder opinar sobre el modo de aprender a conducirse por la
vida, a educarse. En definitiva. Teresa, como todos, aprende y es hija del
pasado, pero vive, creandolo, el futuro.

El bosquejo teresiano de educador

éDonde se localiza la crisis actual de la educacion?

El empeno de descubrir el sentido que tendré el educador teresiano
en el tercer milenio, nos obliga a localizar el nicleo de la crisis actual de
la educacién. Teresa reconoce que habian de ser mds largas las vidas para
aprender los puntos y novedades y maneras que hay de crianza™'. La
escuela fue siempre un lugar de debate politico y un producto del proce-
so de modernizacién social. Los movimientos progresistas pusieron el
énfasis en el desarrollo de la dimensién social de la persona, mientras que
las posiciones conservadoras se interesaron mds por la personalizacién del
proceso educativo. :

Avyer, la crisis de la educacién se producia por la forma deficiente
de cumplir con los objetivos sociales que se tenian asignados y se mani-
festaba en la insatisfaccion de los productos ofertados, de los conteni-
dos, de la metodologia inadecuada, de la gerencia administrativa no
democratica, etc... Los criticos eran los mismos profesionales de la
ensefanza y los investigadores de las ciencias de la educacién. Pero,
¢dénde localizar hoy el nacleo de la crisis de la educacién? Porque hoy,
la crisis es otra, ya que cuestiona la naturaleza misma de la educacién
y de sus fines. La pérdida de identidad que alcanza a las ideologias
politicas tradicionales, llega también a los movimientos educativos pro-
gresistas y conservadores, ya que componentes fundamentales del dis-
curso educativo progresista se encuentran hoy en el discurso de los

751 Teresa de Jests, Camino, 37, 9. '

222



conservadores. Y viceversa. Es dificil, por ello, saber dénde se sittia
cada cual.

Para identificar, pues, la crisis actual de la educacién, es preciso:

— Interpretarla como una expresién particular de una gran crisis
marco, politica, social, econémica, de la familia, de los nuevos valo-
res, de la préctica religiosa.

— Admitir, después, que las dreas donde se concretan los cambios
sociales que condicionan la educacién, son el modo de produccién,
las tecnologias de la comunicacién y la democracia politica.

— Con estos presupuestos, se concibe la educacién como la actividad
que produce y distribuye el conocimiento, el saber, la informacién.
Y el conocimiento serd la variable mas importante en la organiza-
cién de la sociedad.

- Obviamente, el educador jugard un papel primordial en la socie-
dad no por su tarea tradicional de moldear personalidades, sino
por hallarse en el lugar donde se producen y se distribuyen el
conocimiento, los productos culturales, la propiedad intelectual,
etc.

Es evidente que en esta crisis los criticos no son ya los profesionales
de la educacion, sino personajes de distinta sensibilidad politica y los inte-
resados en las tecnologias punta. Estdn, pues, fuera de las instituciones
educativas.

Ante esta nueva sensibilidad social educativa, ya nos hemos pregun-
tado qué es lo que procede hacer, pues nos obliga a reformular las pre-
guntas bdsicas sobre qué concepcién del hombre y de la sociedad desea-
mos transmitir, sobre la naturaleza y los fines de la educacién, sobre quié-
nes asumen la responsabilidad de formar a las nuevas generaciones y sobre
qué legado cultural, qué valores ofrecemos. La reflexion filoséfica vuelve a
tener importancia como un marco global donde se sitten los andlisis téc-
nicos y operacionales que brinden sentido a nuestras acciones. Este marco
global demanda, pues,

Una reflexion antropoldgica previa

Obviamente, no hay pedagogia sin hombre, por lo que Ortega se pre-
guntaba por la idea del hombre que tendré el hombre que va a humanizar
a vuestro hijo™. Pero no se quiere hacer una reflexién puramente metafi-
sica, sino ligada a los aspectos operacionales, que brinde sentido a la acti-
vidad concreta del hombre. Parte de la antropologia psicolégica, persona-
lista, manifiesta que la democracia politica y la prosperidad econémica no

752 Q. y Gasset, J., La pedagogia social como programa politico, o. c., T. 1, p. 510.
223



resuelven al hombre ningin problema basico y propone retornar al inte-
rior del hombre como lugar para obtener valores humanos.

Una reflexion sobre los fines de la educacién

Es verdad que la antropologia que se profesa condiciona los fines que
se pretende con la educacién. Mientras existan las oposiciones de las cul-
turas, de las razas y de los pueblos, de las religiones y clases sociales, sera
diferente el sentido de la vida y la finalidad de la educacién’. Un educa-
dor rousseauniano, un budista, un agnéstico, un catélico, practican la
educacién con marcos antropolégicos diferentes. Por ello, debe conse-
guirse un minimo coman de valores humanos que determine la formula-
cién de unos fines educativos también comunes.

Una reflexién sobre la persona del educador

Recurriendo a Ortega y Gasset, ved ahi a vuestros hijos, decia, que
entregdis a un educador: ponéis vuestro oro en manos de un artifice cuyo
arte desconocéis. Cualquiera que sea la impronta que en ellos deje, serd
indeleble’™. Si el hijo, el discipulo, es como barro en las manos del alfare-
ro o como el oro en las del artifice, a nadie le extranard que se pida la revi-
si6n de la figura del educador.

Importancia y perfil del educador

Para comunicarnos la importancia que concede al educador y la esti-
ma que sentia hacia él, nos recuerda sus experiencias inolvidables. Retro-
visando su adolescencia escribe que si en esta edad tuviera quien me ense-
nara a temer a Dios, fuera tomando fuerzas el alma para no caer’™. Poste-
riormente, como joven novicia, monja profesa o reformadora, no siempre
encontré el gufa espiritual que tan ardientemente buscé. Tiende, sin
embargo, a disculparlos, pues no me debian querer enganar, sino que no
sabian mds. Lo que era pecado venial decianme que no era ninguno; lo que
era gravisimo mortal, que era venial. Esto me hizo tanto daio que no es
mucho lo diga aqui como aviso de tan gran mal de otras™".

Esta es la razon por la que, sin dnimo de vituperar a nadie, escribe que
gran dano hicieron a mi alma confesores medio letrados, porque no los
tenia de tan buenas letras como quisiera’. Y como Juan de la Cruz, que

753 Krieck, E., Bosquejo de la ciencia de la educacion, pag. 8. Ed. Losada. Buenos Aires.
(1952).

754 0. y Gasset, )., La pedagogia social como programa politico, o. c., T. |, pag. 520.

755 Teresa de Jests, Vida, 2, 5.

756 |bidem, 5, 3.

757 |bidem.

224



encontr6 gufas que sélo sabian martillar y macerar como herreros’, acon-
seja a sus monjas que vean en qué manos se pone el alma, porque como
fuere el maestro, asi serd el discipulo.

Los letrados que la trataron, competentes en la doctrina, no lo fueron
tanto en el arte de educar. Es lo que le ocurre con Gaspar Daza, como
hemos visto, que si no hubiera de tratar mds de con él, yo creo que nunca
medrara mi alma. Entendi que no eran por los medios que él me daba por
donde yo me habia de remediar, porque eran para alma mds perfecta. No
entendié mi alma ni quiso encargarse de ella™.

Se sorprende y nos sorprende Teresa actuando como educadora. Y
ello sin haber pertenecido a la cultura universitaria, a diferencia de Juan
de la Cruz. Ni siquiera es un personaje que nos llegue de la docencia ins-
titucionalizada de su tiempo, pues no cuenta, porque ni podia ni hubiera
querido, con la requerida licencia docendi.

En las reflexiones que, mas o menos intencionadamente, nos ofrece
sobre la figura del educador, recurre a su historia y experiencia personal
para, de ese modo, acentuar con autoridad los rasgos que en él encontro,
positivos unos y otros negativos. Cada pincelada con la que perfila la ima-
gen del educador supone un retazo de su vida. Es decir, Teresa aprendi6 el
arte de educar educandose. Fue para si su maestra, pues la plural actividad
como reformadora del carmelitano femenino, la obliga a discernir los rasgos
de la personalidad y de la posible vocacion en las jévenes postulantes. Su
responsabilidad le lleva a instruir, formar y orientar a las novicias, a sugerir
las pautas del comportamiento mds adecuado que las Hermanas prioras
deben adoptar con los miembros de la respectiva comunidad. Este trabajo
educativo diario, que algunos lo enmarcan dentro de la educacién no-for-
mal, no institucional, la esculpe como educadora y de sus escritos y testi-
monios obtendremos ahora el bosquejo de otro tipo de educador.

Al referirnos a las fuentes del aprendizaje con las que cont6 Teresa
para perfilar su bosquejo de educador, es oportuno hacer notar, como pre-
supuestos imprescindibles, la inteligencia natural y el excepcional sentido
comin del que estaba dotada. Y esto supuesto, sefialamos entre las fuen-
tes los mencionados errores que con ella cometieron sus educadores al
diagnosticar tan desafortunadamente la situacién espiritual en que se
encontraba y al orientar con poco acierto el desarrollo de su proceso edu-
cativo madurativo. Se valié también, y en buena medida, de las lecturas,
de las conversaciones con expertos confesores y letrados. Y, sobre todo,
de la experiencia que le proporcionaba el trato con el entorno humano,

758 Juan de la Cruz, Llama, 3, 30.
759 Teresa de Jess, Vida, 23, 8-9.

225



social y religioso en el que se encontré integrada y que le demandaba
ayuda y colaboracién.

Vamos a elaborar el perfil de la personalidad del educador desde tres
puntos de mira complementarios. En primer lugar, anotamos los rasgos
que, de modo especial, acenttia Teresa como especialmente constitutivos
y definitorios de la personalidad del educador. Los que mas deben confi-
gurarlo interiormente. En segundo lugar, hemos tenido muy en cuenta la
importancia que Teresa presta a la capacidad relacional por estimarla pri-
mordial, imprescindible, en la figura de cualquier educador. Y por (ltimo,
hacemos referencia a los rasgos que en su praxis educadora resultaron
especialmente motivadores.

No hay necesidad de repetir que la investigacion del magisterio de
Teresa la hacemos simplemente explicitando su biograffa. En su vida dia-
ria informa, ensefia y, sobre todo, se presenta como testigo, ese persona-
je que los discipulos aforan en los educadores del tercer milenio. Teresa
invita a sus monjas a que las cosas de su alma procuren tratar con un con-
fesor espiritual y docto™. Espiritual y docto es el modo de traducir el pen-
samiento de Alfonso el Sabio, para quien dichos maestros deben ser
entendidos, hébiles para ensenar y de buenas maneras™. La palabra de
Teresa es el signo de su vida, y ésta es la expresion mads auténtica de su
verdad.

Si en el desarrollo de la segunda parte de este trabajo, veiamos cémo
Teresa presentaba un nuevo paradigma de hombre, es obvio que aquella
novedad alcance también a un estilo concreto de ser hombre, el educa-
dor. En este momento en que la crisis de la educacién alcanza a su natu-
raleza y a sus fines, mi pretensién es mostrar el perfil del educador tere-
siano que, como alternativa, deberia quedar como paradigma para el ter-
cer milenio.

De su autodidactismo y de su praxis educativa diaria, no institucional,
obtendremos el bosquejo del educador teresiano. Esto supuesto, pasamos
a exponer la descripcién que nos ofrece de la configuracién interior del
educador, basada en los rasgos que ella considera especialmente consti-
tutivos, fundantes, de su personalidad.

Configuracion interior del educador

Persona humilde, veraz y libre

Conviene recordar que para Teresa la humildad consiste en andar en
verdad. La humildad y la verdad son el anverso y reverso de la misma

760 Teresa de Jests, Avisos, 63.
761 Alfonso el Sabio, o. c., P 22, tit. 21, ley 8.

226



moneda. Amar este anverso y reverso, reflejarlo y defenderlo, es un rasgo
que debe configurar la personalidad del educador, testigo y testimonio de
si mismo. Es el modo de vivir la hombria que caracterizaré al educador.
De si confesaba sin rubor que puedo errar en todo, mas no mentir, que por
la misericordia de Dios antes pasara mil muertes’. La vida verdadera es el
signo mas elocuente de la madurez psiquica y espiritual del educador.

El magisterio teresiano, el que ejerce diariamente y el que describe en
sus libros, rezuma este rasgo. Isabel de Santo Domingo, priora que fue del
monasterio de Pastrana, fundado bajo el patrocinio de la Princesa de
Eboli, nos refiere que cuando el P. Pedro Fernandez, dominico y visitador
apostélico del Carmelo, dese6 informarse por ella sobre Teresa, le con-
tenté que no tenfa que cuidarse de buscar otro modo para tratar con ella
que la verdad, porque era una mujer amiguisima de ella, y muy devota de
tratarla en todo tiempo y con todas las personas™.

Si alguien estd obligada a ser una persona humilde, verdadera y veraz,
mirdndose a si mismo y a su entorno humano, es, casi por definicién, el
educador, pues si no tiene mucha humildad en decir, por ejemplo, que no
entiende algo y que no por eso es imposible, ganard poco y dard a ganar
menos a quien trata’™. De ahi la exclamacién de ioh humildad, qué gran-
des bienes haces adonde estds y a los que se llegan a quien la tiene™! Al
someterse a una ejemplar autocritica, reconoce con esta humildad que el
engario es que, como a mi me parece que miro lo que les toca a las Her-
manas con tanto cuidado y amor, paréceme que no hacen lo que deben si
no me dan crédito.

De las personas que la aceptaron con entrafias amorosas, aprendio la
riqueza que conlleva la humildad. Le ocurri6 con Francisco de Salcedo, el
caballero santo, que pretendié ayudarla, con mas o menos acierto, mas
bien con menos, y del que comenta que aqui se vio su gran humildad,
querer tratar con persona tan ruin como yo. Deciame este santo flaquezas,
que a él le parecian que lo eran con su humildad, para mi remedio. Fue
toda mi salud saberme él curar y tener humildad y caridad para estar con-
migo, sufriendo de ver que no en todo me enmendaba’™.

La verdad-humildad que es y vive el educador, debe testimoniarla, es
decir, hablarla, ofrecerla en la palabra y en el gesto, en la mirada y en la

762 Teresa de Jests, IVM, 2, 7.

763 |sabel de Santo Domingo, Procesos de Beatificacién y Canonizacién de santa Terresa de
Jesis, o. c., T. Il, pag. 495.

764 Teresa de Jests, Vida, 34, 12.

765 |bidem, 23, 10.

766 |bidem.

227



sonrisa. Al contrario que la mentira y el engreimiento, que son palabras y
gestos deshabitados, la verdad-humildad es la palabra-testimonio rebosan-
te de plenitud que ponemos a disposicién de otros. Por eso, uno de los
grandes elogios que el P Domingo Banez pronunci6 de Teresa fue escribir
de ella en la censura del Libro de la Vida, que de una cosa estoy yo bien
cierto, que ella no es engafiadora™.

La sospecha del juicio que de Teresa tenian los letrados, que siempre
la consideraron como mujer verza, podia ampliarla a cualquier otra perso-
na, pues ellos saben que no miento, ni Dios me dé lugar, que en ninguna
cosa, cuanto mds siendo tan grave, trataré yo sino toda verdad’®. El maes-
tro Julidn de Avila, que la conocié como pocos, nos refiere que para no
andar enganada puso tantas diligencias cuantas humanamente se pueden
poner, porque adonde quiera que estaba, procuraba confesarse con los
mayores letrados que en el pueblo habia’”. Y mas que enganarse, le daba
panico ser enganadora, por las consecuencias que para otras personas
podia ello suponer.

Persona coherente

Del mismo modo que ponemos en manos del educador un hombre,
un ciudadano y, para Teresa, un cristiano, ella espera que el guia sea cohe-
rente y corresponda con un modelo adecuado de hombria, de ciudadania
y de creencia. Sélo asi despertard en el educando deseos de ser, ansias de
vivir y gozo al mirar la tierra con pasiones nuevas. Es el estilo educador de
Juan de la Cruz, que conseguia estremecer el ser del interlocutor ya que
sus palabras tenfan particular sustancia, pegaban amor e inclinaban a la vir-
tud dando aliento™”.

La coherencia personal es el rasgo mds valorado por el entorno
social. Escribiendo a Marfa de san José, le dice que le dé mis encomien-
das, al padre Soto, sacerdote sevillano, y digale que me parece mds ver-
dadero amigo en hacer las obras que las palabras™'. Tiene muy claro que
todas hemos de ser predicadoras de obras™. Esa es la raz6n por la que
insiste en que no es ahora tiempo de ver imperfecciones en los que han

773

de ensenar’™.

767 Banez, Domingo, Procesos de Beatificacién y Canonizacién, preparados por el P. Silve-
rio, T. |, pdg. 10.

768 Teresa de Jesus, Vida, 34, 18.

769 Procesos, o. c., T. |, pag. 220.

770 Jestis Barrena, Juan de la Cruz, utopia deseable, pag. 77. Edit. Sigueme. Salamanca. (1991).
771 Teresa de Jests, Carta a Maria de san José, diciembre de 1579.

772 |bid., Camino, 23, 1.

773 |bidem, 3, 3.

228



Aludiendo al ejemplo que daba a las monjas mas cercanas a ella, y
preocupada por la autoridad moral que le reconocian, escribe que el
Senor encubria los males mios y descubria alguna pequena virtud, si tenia,
y la hacia grande a los ojos de todos; de manera que siempre me tenian en
mucho. Era menester asi para que me diesen algiin crédito las que después
he hablado™. Esta convencida de la eficacia de la ensefianza, de la per-
fecta transmisién de un mensaje si lo hacemos por via de coherencia tes-
timonial. Y por ahi va una de sus invitaciones permanentes, esforzarse a
esto para que enserfie por obra lo que por palabra por ventura no lo enten-
derd, ni le aprovechard, ni castigo”. Como ejemplo que expresa su sensi-
bilidad educativa, aconseja a la Hermana que procure hacer en gran per-
feccién la virtud contraria de la falta que ve en la hermana. Esto le servird
mejor que toda la reprensién y castigo que se le hiciere™.

Persona equilibrada y discreta

Teresa acentta y resalta en los Avisos y en las Constituciones los ras-
gos de equilibrio y discrecién que deben adornar la figura del educador.
Y lo hace guiada por la relacién con las personas a las que pidi6 conse-
jo, que no siempre fue positiva. Nos recuerda que algunos sefores,
consultados por ella, como eran personas a quien yo daba cuenta por
mis temores para que me dieren luz, pareciame a mi que habian de
callar’”. Y reprocha el comportamiento desconcertante de alguna prio-
ra que si se embebe en la oracién, aunque no sea en la hora de oracién,
allf tiene todo el convento, cuando seria mejor que la comunidad se
fuese a dormir™.

Apoyada en esa experiencia, traza unas sabias pinceladas reveladoras
del equilibrio y de la discrecién que desea para los educadores: nunca
hablar sin pensarlo bien. Nunca encarecer mucho las cosas, sino con
moderacién decir lo que siente. Nunca porfiar mucho, en especial en cosas
que va poco. Hablar a todos con alegre moderacién. De ninguna cosa
hacer burla. Nunca afirme cosa sin saberlo primero™. La maestra de novi-
cias sea de mucha prudencia™. Procure no se mover sino con muchos

pareceres y a cosa muy pensada™.

774 |bid., Vida, 7, 18

775 lbid., Camino, 7, 7.

776 |bidem, 11, 7.

777 |bid., Vida, 23, 13.

778 |bid., Fundaciones, 18, 7.

779 |bid., Avisos, 10, 13, 5, 15.

780 |bid., Constituciones, 40.782 |bid., Visita de Descalzas, 33.
781 |bid., Carta a Maria de san José, Malagén, 8 6 9-2-1580.

229



Aludiendo a los prelados carmelitas, les avisa que conviene mucho
gran secreto en el prelado en todo, y que no pueda entender la prelada
quién le avisa, porque aun estdn en la tierra™. Y lo que podria parecer
extrano, no encontré inconveniente en que sean demasiado jévenes los
carmelitas que se responsabilizan de funciones de especial trascendencia
en la Orden si ello se compensa con el equilibrio y la discrecién requeri-
das. Ser muy cuerdo y santo y de buen consejo en cualquier cosa, aunque

sea mozo™, como ella afirmé del P Gracidn, es una alabanza.

Persona libre y prudente

Teresa se manifesté como mujer libre en el momento en el que
comenz6 a pensar, a hablar y a escribir de modo distinto y contrario al que
podria esperarse en razén de su origen familiar, de su medio social, de su
vocacion, de las opiniones reinantes en su tiempo. Abiertamente comen-
z6 a manifestarse mas hija de la libertad que iba consiguiendo que de la
sangre y de los postizos sociales. Por ello, gener6 un nuevo modelo de
educadores que se distinguen por ser libres, no independientes ni auté-
nomos ni manipuladores de la norma. Educadores libremente pobres y
obedientes, promotores de libertad, auténticos liberadores.

Comprende Teresa que la marca de lo humano, sellada por el mismo
Dios, es la libertad, pese a quien pese, y vive su vocaciéon como una lla-
mada a la libertad. De ahi que el educador disefiado por Teresa, fiel cola-
borador en el alumbramiento de las personas, debe proporcionarles los
medios con los que puedan desarrollar y poner de manifiesto su persona-
lidad. Esto exige que vaya conduciendo las cosas de tal modo que cada vez
se requiera menos su accién inmediata y continua para la misma marcha
del régimen establecido™. De otro modo, se hubiera rodeado de sumisas
carmelitas, incapaces de tomar las riendas de la Reforma.

Tiene claro que su misién es promocionar la libertad y la prudencia
en sus mujeres para asegurar una presencia mas fecunda en el nacimien-
to de una sociedad mas humana y de una Iglesia mas evangelizadora. Asi
lo transmitird a quienes trabajaran como educadores y orientadores tanto
de las prioras como de las novicias, pues es evidente que un alma apreta-
da, que no ha nacido a la libertad, no puede servir bien a Dios™.

Es aleccionador para los educadores advertir cémo trenza la pruden-
cia de los prelados con la libertad de las monjas para no obstaculizar el

782 |bid., Visita de Descalzas, 33.

783 |bid., Fundaciones, 29, 21.

784 Carmen Sanchez Beato, Rasgos del genio pedagégico de Santa Teresa. En Revista de
Espiritualidad, abril-diciembre, 87-89, pag. 455. (1963).

785 Teresa de Jesus, Carta al P Gracidn, 21-2-1581.

230



proceso educativo liberador sabiamente dirigido. Baja a detalles como el
de sugerir que no conviene al prelado mostrar que quiere mucho a la prio-
ra ni que estd muy bien con ella, al menos delante de todas, porque las
pondré cobardia para que no osen decirles sus faltas’™.

Persona de caracter

No siempre se tuvieron claros los rasgos que distinguen la persona de
cardcter de la que es autoritaria. El caracter impronta la persona y define
la personalidad. El autoritarismo, sin embargo, destaca los aspectos nega-
tivos que acarrea el uso inadecuado de la autoridad. Los educadores que
ha pintado en sus deseos Teresa, son personajes enteros, hombres y muje-
res cabales, que deben caracterizarse por su bien y buen hacer. Que
saben desempefiar en la vida comunitaria su rol de cabeza, pues mal
podrd hacer cosa buena el cuerpo, la comunidad, sin cabeza. Conviene
que las monjas entiendan que hay cabeza para cosa que sea menoscabo
de la Religién™.

Para Teresa, el cardcter afable del educador equidista de dos extremos
viciosos, del rigorismo injustificado y de la blandura paternalista. Como
siempre, mantenerse en el medio no es fécil, pero es necesario, porque
aunque por una parte sea afable y las muestre amor, por otra dé a enten-
der que en las cosas substanciales ha de ser riguroso y por ninguna mane-
ra blandear. Si una vez entienden las monjas que hay en el prelado tanta
blandura que ha de pasar por sus faltas y mudarse por no descontentar,
serd bien dificultoso gobernarlas. Que el juez sea tan recto en la justicia,
que las tenga persuadidas que no ha de torcer en lo que fuese mds servi-
cio de Dios, aunque se hunda el mundo™:.

Lo que una priora, una educadora de corte teresiano, ha de tener
claro, es la libre obediencia a las Constituciones, regla y norma que orien-
ta la vida comunitaria. Por tanto, es menester no andar contemporizando
con ellas si sienten pesadumbre o no. Lo principal para lo que le dan el ofi-
cio es para que haga guardar la Regla y Constituciones™. Puede quedar-
nos la impresién de que lo importante es el cumplimiento de la Regla, y
no es asi. Lo prioritario es la persona que ha elegido someterse a su libre
cumplimiento. Y ahf aparece un pequefo reto al buen educador, que ayu-
dard a cumplir la Regla y, al mismo tiempo, a concienciar a la Hermana
de que su obligacién es la libre obediencia. Y aparece Teresa con un sabio

786 |bid., Visita de Descalzas, 50.
787 |bidem, 4.

788 |bidem, 3.

789 |bidem, 22.

231



consejo, que la madre priora con celo de caridad y amor de justicia y sin
disimulacion, corrija las faltas legitimamente™.

Este texto, desde el dngulo de la praxis educativa que exigird el cum-
plimiento de la norma evitando herir al educando sin claudicar ante la
permisividad, es paradigmatico, pues salva, al mismo tiempo, la obligacién
de cumplir la norma, la correccién legitima, sin disimulacién, la caridad y
la justicia amorosa hacia el inculpado.

Persona competente doctrinalmente

Apoyando la formacién doctrinal que debe tener el educador, afirma
Teresa que buen letrado nunca me engand™'. Ana de Jests, Lobera, nos
recuerda que Teresa insistfa a sus monjas en que rueguen mucho por ellos,
por los que con sus letras servian a la Iglesia, y por los que tienen talento
natural para que se empleen en esto™.

La preparacién doctrinal es un rasgo del educador teresiano, como no
podia ser menos. Si carece de letras, no pasa de ser un simple que al fal-
tarle a él la luz no la da a otros™”. Por el contrario, se deshace en alaban-
zas a la ciencia y a la sabidurfa que lo adornan exclamando iqué gran cosa
es, hijas, un maestro sabio, temeroso, que previene a los peligros™! Como
reconocfa Luis Vives, el conocimiento de las letras es cosa tan alta que
arrebata el entendimiento y le ensalza el conocimiento de las cosas sobre-
naturales™.

La experiencia deja claro a Teresa que en muchas ocasiones recaen
sobre el alma culpabilidades de las que es responsable exclusivo el edu-
cador ignorante. Por eso insiste en que quiere su Majestad que tomemos
medios y nos entendamos, y de lo que hace la flaca imaginacién y el natu-
ral y el demonio no pongamos culpa al alma™:.

Como mujer sincera, auténtica, se muestra exigente y autocritica.
Deposita su confianza en los confesores bien preparados, dotados del
don de penetrar en el interior del alma, aunque parezcan menos espi-
rituales, porque no son fdciles de enganar. A este respecto, el P
Domingo Bdnez nos cuenta que oy6 decir a la madre Teresa que le
sosegaba mds el espiritu cuando consultaba a algin gran letrado que no
era hombre de mucha oracién y espiritu, sino, muy puesto en razén y

790 |bid., Constituciones, 10, 10.

791 1bid., Vida, 5, 3.

792 Ana de Jests, Lobera, Procesos de Beatificacién y Canonizacién..., o. ., T. |, pag. 465
793 Teresa de Jesus, Vida, 13, 17.

794 Ibid., Camino, 66, 7.

795 Vives, ). L., Instruccion de la mujer cristiana, pag. 24. C. Austral. Espasa. Buenos Aires. (1944).
796 Teresa de Jests, IVM, 1, 14.

232



ley; porque le parecia que los hombres espirituales, con su bondad y
aficién que tienen a los que tratan de espiritu y oracién son mds féciles

797

de enganar’™.

Persona experimentada

La necesidad de la experiencia en educacién se lleva todas las priori-
dades, como lo da a entender con carifiosa ironia en una carta a la madre
Tomasina Bautista, carmelita en Burgos, en la que le dice que crea que,
aunque me hace ventajas en la virtud, que se las hago yo en la experien-
cia’™. Se cuenta entre las almas acorraladas y afligidas por no tener expe-
riencia quien las escuchaba™. En el Tercer Abecedario, de Francisco de
Osuna, habia leido que la experiencia es el maestro desta sabiduria del
corazén, que por sola devocién se alcanza.

La experiencia proporciond a Teresa la seguridad que necesitaba para
persuadir al interlocutor y para orientar al discipulo. El educador experi-
mentado reclama su derecho a hablar, pues de lo que tengo por experien-
cia puedo decir*. Por el contrario, si los maestros no son experimentados,
estorban el aprovechamiento™'. La experiencia ofrece confianza al discipu-
lo, pues en gran manera aprovecha tratar con quien ya conoce el mundo
para conocernos; anima mucho y parece que con su vuelo nos atrevemos
a volar, como hacen los hijos de las aves cuando ensenan®”. Aludiendo al
P. Pedro Ibanez, llegado del convento leonés de Trianos, escribe que lo
que antes me aseguraba y consolaba con solas sus letras, ya lo hacia tam-
bién con la experiencia del espiritu®.

También para Juan de la Cruz la experiencia es imprescindible en el
educador, pues ademds de ser sabio y discreto, el director del alma ha
menester ser experimentado; si no hay experiencia de lo que es espiritu ver-
dadero, no atinard a caminar el alma. No hay para qué ponerse a ensefnar
el camino del espiritu quien no sabe qué cosa es*™.

Pero no es facil conceptualizar la experiencia. Lo digo porque se la
identifica y confunde con la edad prolongada. Teresa lo advierte, y por
eso escribe que es un engano pensar que por los anos hemos de enten-
der lo que en ninguna manera se puede alcanzar sin experiencia; y asf

797 P. Domingo Bénez, Procesos..., o. c., T. |, p. 6.

798 Teresa de Jests, Carta a la Madre Tomasina Bautista, 27-8-82.
799 1bid., Vida, 14, 15.

800 |bidem, 11, 4 y8,5

801 |bidem, 13, 14.

802 |bid., Il M, 2, 12.

803 |bid., Vida, 33, 6.

804 Juan de la Cruz, Llama, 43.

233



yerran muchos en querer conocer espiritus sin tenerlo®”. La experiencia
es la sabiduria en grado de maestra, por la que algunos impedimentos
diré que lo son para ir en este camino, y otras cosas en que hay peligro,
de lo que el Seror me ha enseiado por experiencia®. Del P. Gracidn
escribe que le ha dado Dios grandisima luz en cosas de obediencia para
ensenar a sus stibditos, como quien tan buen principio tuvo en ejercitarse
en ella®”. Cuando el nifio que ha comenzado a caminar toca la estufa
encendida, escribe Carlos Rogers, aprende por si solo el significado de la
palabra caliente®®. Hasta los errores se transformaron en excepcionales
maestros, pues errando se viene a tomar experiencia que nos da a enten-
der lo que nos conviene®”.

Optimista y animosa

Cuando escribimos sobre el optimismo de Teresa, nos referimos, de
modo mas directo, a la actitud psicolégica de esperanza que debe des-
pertar y mantener en el discipulo ante la empresa acometida para alcan-
zar el grado méximo de perfeccién y liberacion. Ello no significa que
excluya el optimismo que denominariamos antropolégico, al que ya
hemos aludido, es decir, la fe en la perfectibilidad ontolégica de la perso-
na, que es, por otra parte, el basamento del optimismo psicolégico.

El optimismo de Teresa radica en la confianza y en la seguridad que
le proporciona el Maestro, y por ello recomienda a sus monjas que a
todas las personas que os trataren, hermanas, procurad quitarles el miedo
de comenzar tan gran bien" . No encuentra palabras adecuadas para
realzar la importancia que tiene la actitud inicial del caminante y acude
a uno de sus verbos preferidos, espantarse, para insistir en que espdnta-
me lo mucho que hace en este camino animarse a grandes cosas; aunque
luego no tenga fuerzas el alma, da un vuelo y llega a mucho, aunque can-
sada y queda®".

Es sorprendente cémo enfatiza Teresa el primer momento de la anda-
dura al no hablar de paso sino de vuelo. Lo primero es volar, aunque, muy
conscientes de nuestras limitaciones y torpezas y entumecimientos espiri-
tuales, nos fatiguemos y tengamos que reponer energias. Y en este traba-

805 Teresa de Jests, Vida, 34, 2.

806 |bidem, 34, 12.

807 |bid., Fundaciones, 23, 10.

808 Rogers, C. R., Libertad y creatividad en la educacién, pdg. 14. Edit. Paidos. Barcelo-na.
(1982).

809 Teresa de Jests. Carta a M de san José, 8 6 9-2-1580, y Vida, 11, 16.

810 |bid., Camino, 34, 1.

811 |bid., Vida, 13, 2.

234



jo de sensibilizar a las personas, de crear clima de optimismo en los disci-
pulos, son los predicadores los que esfuerzan la gente y ponen dnimo a los
pequenos®. Y esta tarea de sensibilizar no admite demora, pues urge que
no estén los espiritus amedrentados’”. Nosotros no podemos obligarle a
desarrollarse al nifo, al discipulo, podemos tan sélo tentarle a hacerlo,
ponérselo més al alcance de la mano, confiando en que la vivencia de la
nueva experiencia le haga preferirla. Y esto lo cumple ampliamente el
educador teresiano, optimista y animoso.

El optimismo teresiano es, al mismo tiempo, animoso y realista. Anima
al vuelo sin descartar que, al final, el discipulo pueda encontrarse cansado
y quedo. Pero el posible cansancio no puede atemorizarlo de modo que
le impida el vuelo. Lo aconsejable es volar, aunque luego no tenga fuerzas
el alma. Es sorprendente el realce que cobra el verbo volar al amparo de
la sintaxis concesiva que lo estructura.

Es, también, un optimismo equilibrado. Fundamentamos la afirmacién
en que entre el pesimismo psicoanalista, por una parte, y el optimismo
exagerado de Quintiliano, por ejemplo, que afirma que el nacer algunos
rudos e incapaces de aprender es tan antinatural que son muy raros, pues
en los nifios asoman esperanzas de muchisimas cosas, que si se apagan con
la edad es porque falté el cuidado®, encontramos a Teresa que, aunque
realista y conociendo la tierra que pisa, sin embargo, reitera la necesidad
de inocular animo en la esperanza.

Partiendo siempre de la dura realidad, sin embargo, los caminos
comienzan a recorrerse con los pies de la imaginacién, con las alas de la
ilusion, adelantando, incluso, temporalmente la emocién del aconteci-
miento final, de la llegada. No. No pude darse el primer paso sin haber
finalizado ya la empresa imaginada con la emocién del deseo. Antes de
empezar, es necesario haber alcanzado y celebrado ya con el entusiasmo
la llegada, el objetivo.

Consejera y magndnima

El consejero, como tal, que es una de las funciones del educador, no
tiene autoridad alguna sobre la persona que demanda su colaboracion ni
puede imponer nada con la obligacién de que se le obedezca. Oferta su

palabra gratuitamente y responde con absoluta libertad por las dos partes,

la del consejero y la del aconsejado. Su actitud es la de una magnanimi-
dad admirable.

812 |bid., Camino, 3, 3.
813 |bid., Fundaciones, 4, 2.
814 Quintiliano, M. F, Instituciones Oratorias, o. c., T. 1, 1, 2.

235



Partiendo de que es cosa muy importante conocer los talentos"”, el edu-
cador experto debe ser una persona con aptitudes para saber mirar, saber
detectar, diagnosticar y mostrar el camino mas indicado para la persona con-
creta, pues como hay muchas moradas en el cielo, hay muchos caminos®®.
Esta cualidad de saber mirar y ver, es un don, un regalo de la naturaleza, un
carisma. No se aprende, aunque si debemos preocuparnos por informarnos
y habilitarnos para mejorar la calidad de nuestras colaboraciones como con-
sejeros, pues es cosa muy importante conocer los talentos®’.

Preocupada por la debida atencién a sus monjas, Teresa va mds alld del
consejo que una superiora puede estar en condiciones de proporcionar o no
a la Hermana. Por eso, para los casos especiales, sugiere a la priora que tenga
mucho aviso de mirar la complexién de aquella hermana para que avise al
confesor por que mejor se atienda y le escoja a propdsito, si el confesor ordi-
nario no fuese bastante para cosas semejantes™". Y es que el discipulo, como
el enfermo, puede necesitar, en circunstancias especiales, la ayuda de varias
personas para que la respuesta que recibe sea mds acertada, mas completa,
més global. Y, por otra parte, no es infrecuente encontrarse casos de prioras
a quienes interesa la advertencia de Teresa de que si vuestra reverencia pien-
sa que todas han de tener su espiritu, o porque otras prioras tienen mucho
espiritu, todo querrian que fuese rezar, engdiase mucho®".

Fue Teresa una mujer muy observadora, cualidad necesaria y previa
para estar en disposicién de aconsejar con garantias de suministrar ayuda
eficaz. Por esta razén, admira a las personas que estin dotadas de ese
mismo don, como le ocurrié con el P. Gaspar de Salazar, del que nos cuen-
ta que como le comencé a tratar, luego entendi su estilo y su don particu-
lar del Senor para conocer espiritus, porque con mucho estudio y cuidado
miraba todos los efectos™.

Ella aprendi6 y practicé con las Hermanas las habilidades y destre-
zas que habia observado en sus directores, y sus diagnésticos son cer-
teros. De eso que dice interior, escribe a la madre Maria Bautista, prio-
ra de Valladolid, mientras mds tuviere, ha de hacer menos caso de ello,
que se ve claro que es flaqueza de la imaginacién y mal humor®™'. Llega
a precisar de tal manera la compatibilidad posible entre la bondad de

815 Teresa de Jests, Fundaciones, 18, 7.

816 |bidem, 13, 13.

817 |bidem.

818 |bid., Fundaciones, 8, 9.

819 |bid., Carta a Tomasina Bautista, 27-8-82.
820 |bid., Vida, 33, 10.

821 |bid., Carta a Maria Bautista, 2-11-1576.

236



una monja y, al mismo tiempo, su carencia de aptitudes para desem-
pefnar una determinada encomienda, que puede sugerirle al P. Gracian,
aludiendo a una Hermana, que si, que tal monja es buena, pero no
para eso.

El segmento social y cultural del que se nutren vocacionalmente los
monasterios teresianos es muy amplio y diverso. Ello exige de las respon-
sables una preparacién humana y espiritual de calidad, pues estan obliga-
das a ensenarlas a unas cémo ir quebrando ellas mismas su voluntad, aun
en cosas menudas®™’. A otras, sin embargo, da otra tentacién, por ejemplo,
la pena de los pecados y faltas que ven en los otros, y todas van con un
celo de virtud que es menester entenderse y andar con cuidado. Inquieta
esto tanto que impide la oracién; y el mayor dafo es pensar que es virtud
y perfeccion y gran celo de Dios®®.

Capacidad relacional

Es éste otro aspecto de la personalidad del educador que Teresa cuida
sobremanera. Se trata de vigilar la capacidad relacional que debe adornar
al educador para que adopte sin dificultad las actitudes que le exige el
trato directo con las personas a él encomendadas. Nos hemos fijado en las
tres actitudes que aparecen con mas frecuencia y relevancia en sus escri-
tos, que el educador sepa orientar el crecimiento del hombre interior; que
respete la originalidad del educando y que acepte el ritmo personal de
cada proceso educativo.

La orientacion del hombre interior

Entendemos por hombre interior la zona de la persona dotada de
capacidad intelectiva y volitiva, que piensa, siente, puede y quiere. Por el
contrario, la zona de contextura fundamentalmente biolégica, sefala al
hombre exterior, de predominio vegetativo. El hombre interior, habitado
por la divinidad, nos da como resultado el hombre espiritual. Por eso,
Teresa recuerda a sus monjas que no crean que estdn huecas por dentro.
Cuando acudamos en la exposicién al empleo del sintagma hombre inte-
rior, le atribuiremos el sentido indistinto de hombre interior y de hombre
espiritual, para facilitar la comprension.

Esto supuesto, es légico esperar que en las Constituciones Teresa reco-
miende que pongan mds en lo interior, el blanco de la educacién, que en
lo exterior. Esto explica que su proceso educativo liberador, tanto en su
aspecto personal, de mujer liberada, como en el social, de mujer libera-

822 |bid., Constituciones, 40.
823 |bid., Vida, 13, 10.

237



dora, persiga el sefiorio interior. Por la obediencia, se somete la voluntad
a la razon, y por la fe, se somete la razén a Dios, y asi conseguiremos ser
senoras de nosotras mismas®.

En cuanto al comportamiento exterior del individuo, es légico que no
pueda ser otro que la expresion sensible de la vida interior del hombre. El
hombre exterior es el altavoz y el rostro del hombre interior. De ahi la
sugerencia teresiana de que nunca se muestre devocién de fuera que no
haya dentro.

Respeto a la originalidad del educando

Actitudes excelentes del educador son las que llevan a establecer una
relacién en la que una de las partes intenta promover en la otra el des-
arrollo y la capacidad de funcionar mejor y enfrentar la vida de manera mds
adecuada™. Se trata, pues, de promover las capacidades y potencialida-
des del discipulo, nunca de sustituir su persona.

Recuerda Teresa que en mds de una ocasion se la presionaba para
que abandonara sus peligrosos caminos espirituales, que era tanto como
pedirle que prescindiera de la originalidad de su persona. Sin embargo,
estd convencida de que hemos de promover, como buenos hortelanos,
que crezcan estas plantas y tener cuidado de regarlas para que no se pier-
dan. Son, pues, las plantas, ellas mismas, las que deben crecer desde sus
propias raices. Al educador le compete Gnicamente regarlas, si lo necesi-
tan. Para Teresa, como para cualquier educador que se precie, el respeto
del educador a la persona del discipulo, a sus aptitudes, prioridades voca-
cionales o intereses profesionales, es proverbial.

Por esa razén, ha menester el Sefior hacer particulares llamamientos™,
dependiendo de su idiosincrasia, del modo personal de percibir la llama-
da y de la capacidad de responder. Esto es lo que Teresa deja muy expli-
cito, que es cosa que importa mucho saber, que no a todos lleva Dios por
el mismo camino®”.

El respeto a esta originalidad obliga a Teresa a recomendar que se aco-
mode la superiora a la complexién de aquel con quien trata, con el alegre,
alegre y con el triste, triste*. Es el comportamiento que adopta con su
mismo padre, cuando nos relata que asi, por rodeos, como pude, comencé

824 |\bid., Fundaciones, 5, 11.

825 C, Rogers, El proceso de convertirse en persona, pag. 46. Edit. Paidos. Barcelona. (1982).
826 Teresa de Jesus, Vida, 7, 4.

827 |bid., Camino, 27, 2.

828 |bid., Avisos, 9.

238



a procurar con él que tuviese oraciéon™. Refiriéndose a la oracién del Pater-
noster, invita a que consideremos que somos cada una de nosotras a quien
enseno esta oracion el Sefior. Y asi es razén, hijas, que cada una la tome a
su proposito, en la originalidad de su alma, la oracién evangelica®™.

Respeto al ritmo de aprendizaje

A veces pienso que el buen educador no va més allé de ser una perso-
na que tiene el sentido comin muy bien dosificado. Sentido comin que
demuestran el agricultor, el ganadero, el jardinero, el médico, el conductor,
conociendo y respetando el ritmo del proceso de germinacion y desarrollo
de una planta, de la recuperacion de la salud, de las revoluciones del motor.
En su precioso libro de Pardbolas, Freinet, en la ndmero 13, escribe que no
se puede ignorar que el perro demasiado joven se fatiga y se desalienta.

El modo como Teresa se acomoda y sugiere que lo hagan las superio-
ras al ritmo del desarrollo de la vida espiritual de cada monja, bastaria para
reconocerle una exquisita sabidurfa educativa. Como prueba de ello, pre-
sento unos textos que no precisan comentario alguno. Son los siguientes:

Han de ir las superioras poco a poco, y mortificando a cada una segtn

lo que viere que puede sufrir su espiritu™.

Esté advertida la priora que no las ha de llevar a todas por un mismo

rasero®”.

Poco a poco, vayan ayudando a cada una®.

Esté advertida la priora a no perfeccionarla a fuerza de brazos, sino que

disimule y vaya poco a poco hasta que obre en ella el Sefior. Serd como

si a un nifio cargan dos hanegas de trigo; no sélo no llevard, mas que-
brantarse ha y cairdse en el suelo™.

Tenga aviso de no exigir a las novicias con muchos oficios hasta que

entienda hasta dénde llega su espiritu®.

No conviene atormentar el alma a lo que no puede®.

Llevarla a cada una con su flaqueza, es gran cosa™.

Lleva el Sefor a cada una como ve que es menester®®.

829 |bid., Vida, 7, 10.

830 |bid., Camino, 40, 4 y 65, 3.

831 |hid., Constituciones, 40.

832 |bid., Fundaciones, 18, 6.

833 |bidem, 18, 8.

834 |bidem, 18, 10.

835 |bid., Carta a la Madre Tomasina Bautista, 28-8-82.
836 |bid., Vida 16, 11.

837 |bidem, Carta al P Gracian, 22-5-1578.

838 |bid., VI M, 8, 10.

239



Capacidad motivadora

Persona amorosa y afable

Es éste otro rasgo de la personalidad del educador, su capacidad para
despertar actitudes individuales y sociales acordes con los tiempos que al dis-
cipulo le ha tocado vivir. Teresa desea provocar en las Hermanas nuevas
pasiones, un estilo de presencia en la sociedad y en la Iglesia que entrane un
compromiso mas evangélico, y, por ello, més responsable socialmente.

Algunos maestros de la lengua y de la literatura espafola, cuando se
adentran y profundizan en el estudio de los misticos espafoles, confirman
que casi toda la mistica espanola del XVI sigue la via de la afectividad®,
pues bebieron en fuentes franciscanas, que son manantiales de amor.
Teresa, dotada, como hemos acentuado, de un prodigioso sentido comdn,
logré enamorar la pedagogia y saturar de cordialidad su accién educado-
ra. Como prueba irrefutable de ello, aportamos dos consignas entregadas
a la priora y otras dos al padre visitador, que muestran los rasgos con los
que pint6 el rostro de los educadores: procure ser amada para ser obede-
cida; todas las necesidades se procuren con amor de madre®; con amor
podrd corregir y quitar faltas poco a poco; hasta tanto ha de ser amoroso
hasta que entiendan que faltan en eso®'.

En los textos elegidos, encontramos la palabra amor como si se tratara
de una consigna, pues Teresa desea introducir en la Reforma un nuevo
paradigma de educador entranable. Es evidente que hace gran provecho ser
amado de todas; a todas juntas mostrar el amor como verdadero padre®?.
Amor que detecte y acaricie el miedo que pueda ocultarse detrés de la piel
del educando, del hijo, de la Hermana. De esta manera, hacemos verda-
dero el dicho de que sélo el que respeta el miedo, puede ensefar*. De
Teresa aprendemos que s6lo quien ama el temblor del discipulo puede ser
maestro. Como escribe Quintiliano, imitamos mds a los que estimamos®.
Y Raimundo Lulio lo traduce diciendo que ningtin escudero puede servir a
un sefor si no le ama™”. Teresa nos descubre el velo del secreto escribien-
do que como nos ama, hicese a nuestra medida™, es decir, se pone a un
tiro de piedra de nuestro modo de ser y de nuestras necesidades.

839 Victor C. de la Concha, El arte literario de Santa Teresa, pdg. 68. Ariel. Barcelona. (1978).
840 Teresa de Jests, Constituciones, 34.

841 |bid., Visita de Descalzas, 5.

842 |bid., 46 y 45.

843 Maslow, A., 0. c., p. 88.

844 Quintiliano, M. F, en o. c. de M2 Angeles Galino, pag. 64.

845 Lulio, R., Proverbios del escudero, en el Libro del orden de Caballeria. o. c.

846 Teresa de Jesds, Camino, 48, 3.

240



Cuando percibe lo dificil que se ha hecho la comunicacién entre los
rebeldes carmelitas calzados de Andalucia y el P. Gracidn, le sugiere a éste
si seria bien que V. paternidad lo pidiere de su parte al Nuncio y al Rey la
renuncia como Visitador en Andalucia, diciendo cémo éstos estan con este
tema ya y le tienen en tanta enemistad que podrd hacer poco fruto en
ellos*”. Consiguié acomodarse a todas las personas y condiciones por dspe-
ras que fueran, y algunas tan melancélicas que apenas otras personas las
podrian sufrir como ella, y a éstas trataba con mucho amor y ellas andaban
consoladisimas en su compania®®.

La propia experiencia la ayudé a caer en la cuenta de cual deberfa ser
la imagen que mostraran los responsables del Carmelo. Refiriéndose a Fran-
cisco de Salcedo, nos confia cémo yo le comencé a tener tan gran amor, que
no habia para mi mayor descanso que el dia que le veia, aunque eran pocos.
Cuando tardaba, luego me fatigaba mucho, pareciéndome que por ser ruin no
me veia®®. Y el encuentro con el P. Gaspar de Salazar, rector en el convento
de san Gil, lo describe como una entranable sorp'resa: fuéme a ver este rec-
tor y mandéme el confesor que tratase con él con toda libertad y caridad. En
entrando en el confesionario, senti en mi espiritu un no sé qué. Fue un gozo
espiritual y un entender mi alma que aquella alma la habia de entender y que
conformaba con ella®. Es importante saber que el amor posibilita y sin duda
potencia el aprendizaje, aunque no puede sustituirlo®™'.

Acusé Teresa la carencia de guias espirituales motivadores porque se
aferraban a la seguridad y a las posiciones defensivas por miedo, y se
inclinaban por el retroceso, por la fijacién del pasado, asustados del uso
de la libertad®. Estos guias maximizan los peligros y minimizan los atrac-
tivos, porque se sienten ansiosos e inseguros. Ignoran que con el paso de
gallina nunca llegard el alma a la libertad de espiritu®, por lo que Tere-
sa exhorta al maestro para que sea tal que no los ensefie a ser sapos, ni
que se contente con que se enseiie al alma sélo a cazar lagartijas®™. Pero
estas actitudes se encuentran Ginicamente en los educadores que se sien-
ten cercanos por el afecto a los discipulos. El afecto genera confianza y
esperanza.

847 |bid., Carta al P J. Gracidn, 18 6 22- 6-1576.

848 Ana de los Angeles. Procesos..., o. c., T. |, pag. 183.
849 Teresa de Jests, Vida, 23, 10.

850 |hidem, 33, 9.

851 C. Rogers, o.c., pag. 28.

852 Maslow, A., 0. c., p. 82-83.

853 Teresa de Jesus, Vida, 13, 15.

854 |bidem, 13, 3.

241



Entrena en la libertad al discipulo

También en educacién es mas fécil la especulacion, la teorfa, que la
praxis diaria. Nadie, por ejemplo, discute que el protagonista del proceso
educativo es el mismo discipulo. Es facil comprender que es él quien ofre-
cera los datos precisos para elaborar el proyecto de vida que da pie al pro-
ceso que lo desarrolla. Sin embargo, la realidad educativa diaria no siem-
pre avala la teorfa.

Si en algiin campo el discipulo debe sentirse protagonista, es en el de
la liberacién, como ejercicio para alcanzar la libertad, por lo que a los edu-
cadores nos es imprescindible respetar su derecho y su capacidad para
personalizarse. Pero hemos de ensenarle y ayudarlo a ser libre, pues no
basta que ella, la priora, sea libre, sino que ensene a las otras a serlo®”.

Un modo concreto de respetar la libertad del discipulo es no sustituir
su personalidad. Cada cual es duefo y responsable de si. Aqui nos volve-
mos a encontrar con la sabiduria de Teresa, pues todo lo que yo puedo
dejar que hagan las Hermanas me da gran contento, aunque en alguna
manera se haria mejor por mi mano®™®. Se pretende un dejar hacer activo,
no rousseauniano, pasivo, es decir, de colaborar en el desarrollo interior
conociendo sus mecanismos y con la voluntad de ayudar en vez de limi-
tarse a permanecer pasivamente esperando®”’.

Siguiendo la praxis pedagogica de Teresa, lo importante no es que el
educador consiga del discipulo que realice con perfeccién la obra asigna-
da, sino el aprendizaje lento que mejora al discipulo, al hijo, aunque el
resultado no sea tan vistoso y tan rapido como nos agradarfa a los educa-
dores. El modo como Teresa ensena excluye cualquier exhibicionismo.
Pretender que los discipulos, aprendices de libertad, expliciten ya unos
comportamientos que son propios de los adultos responsables, es un sin-
sentido.

Es muy aleccionadora su actitud educativa de no sustituir al educan-
do en las responsabilidades personales. La colaboracién del educador a la
iniciacién de los comportamientos libres, debe aceptar el riesgo de que el
educando elija mal, o, incluso, de que no elija, sobre todo si los efectos
producidos son reversibles y pueden reorientarse, puesto que una equi-
vocacion del discipulo favorece mas la educacién de su libertad que la sus-
titucién que hacemos de su personalidad. No olvidemos que el error
cometido puede ser un gran maestro. Es obvio que esta libertad empirica,

855 |bid., Carta a Maria Bautista, 28-8-1575.
856 |bid., al P Gonzalo Ddvila, verano 1578.
857 Maslow, A., 0. c., pag. 92.

242



de la que hablamos en educacién, no la especulativa, la filos6fica, es un
logro personal, es una conquista, es el final de un proceso educativo. Tam-
poco es la libertad de la que parte el educando, pues, supuestamente,
carece de ella, sino a la que llega como fruto del aprendizaje al que le ha
sometido su proceso educativo liberador.

Posiblemente, el aprendizaje de la libertad sea uno de los desafios y
la admirable tarea que tiene por delante el educador del tercer milenio.
Por esta razén, y aunque le moleste al educador, Teresa insta al educando
a que cuide més el ser coherente consigo mismo que complaciente con el
educador, por lo que a las prioras les aconseja que adviertan cudnto mal
es que ellas tomen desabor con las hermanas que dijeren al prelado las fal-
tas que a ellas se le ofrece decir. Aunque no acierten conforme a su pare-
cer, estdn obligadas a esto en conciencia y sean coherentes consigo mis-
mas. Y si esto que ha de dar contento a la prelada, porque la ayuda a hacer
mejor su oficio de educadora y servir a nuestro Sefior, es parte para que se
desabra con las monjas, es cierta senal de que no es para gobernarlas, edu-
carlas, porque otra vez no osardn hablar, pareciéndoles que el prelado se
va y ellas se quedan con trabajo™®. El prelado y la prelada ain estdn en la
tierra, lo que obliga al prelado, si desea colaborar en la educacién de la
libertad de las Hermanas, a gran secreto en todo, y que no pueda enten-
der la prelada quién le avisa®™. Aqui, el secreto es un factor que facilita el
aprendizaje de la libertad de las novicias educandas.

Este es el bosquejo y el paradigma de educador que propone Teresa
en sus escritos y en su practica educativa. Un hombre fundamental e inte-
riormente libre que motiva y colabora con el discipulo para que éste con-
siga el objetivo de su educacién, ser sefior de si mismo y el sefor que
pone el mundo bajo sus pies.

El educador teresiano en el tercer milenio

El educador teresiano descrito ées s6lo una utopia?

La pregunta que procede y conviene formularse en este momento es
si el educador teresiano descrito tendra alguna posibilidad de aceptacion
en el campo de la Pedagogia y de la educacién del tercer milenio que
hemos comenzado, o debera relegarse al museo de las bellas utopfas. ¢A
qué referentes hemos de recurrir para encontrar respuesta?

Si tomamos como referente para encontrar respuesta a la cuestion for-
mulada el sistema educativo previsto por las dreas donde se operan los
cambios sociales que determinaran la politica educativa, el modo de pro-

858 Teresa de Jesus, Visita de Descalzas, 32.
859 |bidem, 33.

243



duccidn, las tecnologias y la democracia politica, hemos de responder que
ahi no encontrara futuro el educador teresiano, porque se reserva a los
educadores que orienten su trabajo a producir y distribuir el conocimien-
to y no a moldear la personalidad, objetivo del educador de Teresa.

Si, en otra perspectiva, aceptamos como referente el hecho consu-
mado de la crisis de los valores tradicionales que, iniciada en la persona,
en el individuo, afecta también a las macrosociedades, y los valores que
se ofertan hoy como maés cotizados son la productividad, la eficacia en las
ventas, la rentabilidad y la seguridad de la inversion, entonces el educa-
dor de Teresa debe ceder el futuro al educador que sea forjador de indi-
viduos (tiles y practicos.

Sin embargo, y aqui si se vislumbra un futuro optimista, aparecen en
el horizonte dos llamadas de atencién, el retorno al interior de la persona
y la formacién de la personalidad en las instituciones escolares.

El retorno al interior de la persona

La persistente experiencia de los Gltimos cincuenta afios del milenio
finalizado evidencia que la democracia politica y la prosperidad econémi-
ca no resuelven por si mismas ninguno de los problemas bdsicos tocantes
a los valores. No hay, pues, otro lugar hacia el que volverse excepto hacia
el interior de la persona, hacia el yo, como lugar donde obtener valores™.
Es una experiencia fuerte y alentadora para el futuro del educador dise-
nado por Teresa el constatar que el problema del hombre, el problema
mds humano, en expresion orteguiana, el de su naturaleza y dignidad, el
de la tarea que debe realizar mientras actda en el escenario del mundo y
camina hacia su postrimeria, es un problema adn no resuelto. La antro-
pologia, pues, del personalismo filoséfico y pedagégico actuales conside-
ran la interioridad como una inagotable fuente de valores.

Abundando en esta linea de esperanza, nadie ignora que nuestro maes-
tro no es el mundo ni las cosas, ni los sucesos naturales, ni siquiera ese con-
junto de técnicas y rituales que llamamos cultura sino la vinculacién inter-
subjetiva con otras conciencias. Lo propio del hombre no es tanto el mero
aprender como el aprender de otros hombres, ser ensenado por ellos™. Y en
primer lugar por la conciencia del educador, que por eso lo es.

Verdaderamente, mientras sigamos hablando de hombre, y no sélo de
ejecutivos y de individuos eficientes, para referirnos a la persona humana,
la esperanza en el futuro del educador de Teresa es alentador. Y si, por
otra parte, para disefar el perfil del educador preguntamos como lo hace

860 Maslow, A., El hombre autorrealizado, pag. 38, Ed. Kairos, Barcelona, 1982.
861 Savater, Fernando, El valor de educar, pag. 30. Ed. Ariel, Barcelona, 1997.

244



Ortega y Gasset como serd el hombre que eduque nuestros hijos y no
cémo serd el ejecutivo que los profesionalice, nos mantenemos en la can-
tera de la interioridad de la que obtendremos los valores. Es aqui, en el
humanismo liberador y no en la modernidad social productiva donde el
educador teresiano encontrara lugar y tarea.

La formacioén de la personalidad en las instituciones escolares

Analistas de la educacién institucionalizada abren actualmente dos
lineas de reflexién. Una se refiere a la cuestion de los contenidos de la
socializacién escolar. La segunda se orienta hacia el disefio de la misma
institucion. Lo que en realidad se demanda es que la escuela tienda a asu-
mir las caracteristicas de una institucién total, conforme al modelo tradi-
cional, pues la formacién de la personalidad de los jévenes y de los futuros
profesionales constituye hoy una exigencia creciente®”.

Es aquf, en el humanismo liberador, repetimos, donde el educador
teresiano encuentra lugar y tarea, pues sugiere que si la vida puede ser
interpretada en clave de normativa impuesta, de leyes que hay que cum-
plir, o de moral aceptada o de axiologia libremente elegida, Teresa, sin
excluir ninguna opcién, se inclina por poner el acento en la lectura axio-
l6gica de la vida, en el cumplimiento de sus fidelidades, pues el educador
teresiano experimenta que la vida no se nos ha dado para consumirla
como una rutina obligada, sino para asumirla libremente, para amarla mas
que para pensarla. Pero asumirla es construirla y vivirla conforme a un sis-
tema de valores libremente elegidos por la capacidad estimativa del edu-
cando, orientado siempre en su capacidad estimativa por la sabiduria del
educador humanista, como es el disenado por Teresa de Jestis.

Rasgos que disefnan la imagen de discipulo

Como es obvio, la idea de discipulo va estrechamente unida a la del
proyecto educativo liberador de Teresa. Evidentemente, a la idea que
tiene sobre el hombre y sobre la educacién, concebida como desarrollo y
maduracién del mismo, debe corresponderle la de un discipulo que se
encuentre en absoluta coherencia con ellas.

Si Teresa tiene una idea clara sobre qué es ser discipulo, realizara el
proyecto de santidad sin sobresaltos. Pero es en su honda experiencia de
mujer limitada donde se le despierta la urgencia de descubrir qué es el dis-
cipulado. No porque el hombre sienta necesidad de aprender se encuen-
tra capacitado para entender al gran Dios y Seior que tenemos, ya que una

862 Tedesco, Juan Carlos, El nuevo pacto educativo, pag. 126. Ed. Alauda Anaya, Barcelo-
na, 1995.

245



palabra suya tendrd en si mil misterios. También es verdad que cuando el
Senor quiere darlo a entender, Su Majestad lo hace sin trabajo nuestro; que
a los que el Serior tiene para declardrnoslo a nosotras, los letrados, ya se
entiende que lo han de trabajar. Mas nosotras con llaneza, tomar lo que el
Senor, el Maestro, nos diere®®.

Asi comienza Teresa la historia de su proyecto educativo liberador, con-
fiada en que el Maestro cuidara minuciosamente de su aprendizaje si es una
discipula sencilla y humilde, aunque no pasiva. La idea que pretende comu-
nicarnos Teresa es simple, pero no carente de importancia, pues sugiere que
nada de lo que precisemos aprender se quedard sin entender por incapaci-
dad de nuestra inteligencia. Confia en que seremos enseriados en la medi-
da de nuestras carencias y de nuestra docilidad. El esfuerzo del discipulo es
necesario para que le permita y se le consienta trabajar al Maestro y asf lleve
a buen término el cumplimiento de su objetivo.

Desea, también, Teresa evitarnos la sensacion frecuente de conside-
rar inGtil nuestro trabajo y esfuerzo de discipulos precisamente por ser
nuestro, aunque algunas veces si podemos perder el tiempo por realizar
esfuerzos ineficaces. Por ejemplo, aconseja que no gastemos el pensa-
miento en adelgazar el mensaje, en razonar y sobreanalizar lo que, de
suyo, rebasa nuestra capacidad cognoscitiva y que no saquemos miedos o
demos sentidos conforme al poco sentido del amor de Dios que tene-
mos™. Es preciso, pues, que el discipulo arroje de sf tanto la presuncién
como la desconfianza.

Comenzamos, pues, clarificando la idea de discipulo de la que partia
Teresa para mejor entender la naturaleza y el desarrollo que sigue su pro-
ceso educativo liberador.

El alumno y el discipulo

Nos parece oportuno introducir en el marco de esta reflexién la con-
traposicién que deseamos resaltar entre los dos tipos de aprendices, el
alumno vy el discipulo. Si abrimos un diccionario de sin6nimos, leemos
como tales los términos de alumno, discipulo, escolar, estudiante, colegial,
entre otros. Sin embargo, es preciso matizar un poco mds para acentuar
los aspectos diferenciadores que definen con mds precisién el significado
educativo de alumno y de discipulo, puesto que responden a dos catego-
rfas diferentes de aprendices.

Si nos detenemos en la etimologia del término alumno, alumnus,
empleado como antiguo participio del verbo latino alere, alimentar, el

863 Teresa de Jests, Cantar, 1, 2.
864 |bidem, 1, 1-3.

246



alumno es un individuo alimentado por otra persona, y que adquiere, por
analogia, el significado de ensefado, alimentado intelectualmente, bien
por una persona concreta o por una institucion, en este caso la escolar. Si,
por el contrario, nos fijamos en la etimologia del vocablo discipulo, que
encuentra su origen en el verbo latino discere, aprender, el discipulo es la
persona que aprende guiada y dirigida por otra. Es el que sigue la doctri-
na de un maestro, entendiendo por doctrina los contenidos cognitivos y el
conjunto de la amplia y rica personalidad del maestro, mostrada, enseria-
da, en expresiones éticas, politicas o religiosas.

Siguiendo esta linea de reflexién, el término alumno adquiere un sig-
nificado mas académico, mientras que el de discipulo alude en recto a la
amplia tarea educativa de personalizacion. El alumno es un escolar consi-
derado, fundamentalmente, como oyente, que realiza el buen trabajo del
profesional del aprendizaje, que tiene frente a si un colaborador que es el
profesor, el ensefante, el docente. El discipulo, por el contrario, con
mayor protagonismo en un proceso educativo mds global, porque amplia
los aspectos educables de la persona, busca un maestro que lo oriente
intelectual y éticamente.

El discipulo, en el que nosotros fijamos la atencién, se caracteriza por
una actitud muy motivada, nacida de la inquietud de aprender, de crecer
y de desarrollar su personalidad pluridimensional. Lo define una radical
conciencia de no-saber, de no-poder, y la determinacién sincera de apren-
der, de enriquecer y de desarrollar su persona.

Histéricamente, el discipulo se sinti6é muy cercano al maestro, con el
que cohabité, dando lugar a la aparicién de una institucién conocida en
la Historia de la Educacién como contubernium, con rango de colegio, de
escuela privada, claro precedente de las escuelas-internados, y de los pos-
teriores internados. Sobre esta institucién encontramos el comentario de
J. L. Vives quien, refiriéndose a las hijas, escribe que no es partidario de
que el discipulo tenga su vivienda en la misma escuela, pues allf no tiene
la alimentacién tan sana ni la crianza tan exquisita®™”.

Este aspecto de cercania al maestro es el que realza Teresa en el
discipulo y el que aconseja a sus monjas. Estar asf, juntas cabe vuestro
maestro, en este caso es el Maestro, muy determinadas a aprender lo
que os ensefia*®. Ese es el lugar reservado a una hermana carmelita,
cercana, al lado del maestro, consciente de su necesidad de aprender,
receptiva y disponible para aceptar cuantas ensefanzas el maestro
tenga a bien ofrecerle.

865 Vives, J. L., Educacién de la mujer, o. c. T Il, pag. 558.
866 Teresa de Jests, Camino, 43, 4.

247



Advirtamos el alcance educativo que aparece en el texto anterior,
pues no podemos pasar por alto la intencionalidad que se percibe en
el término juntas que emplea con el que nos revela que la comunidad,
como tal, es también sujeto de aprendizaje, es un discipulo. Por esta
razoén, la inteligencia y el coraz6n comunes que va fraguando la comu-
nidad necesitan ser amaestrados, es decir, moldeados conforme a los
deseos y a los sentimientos de Jesus, que es el Maestro. Y esta intuicién
de considerar la comunidad como sujeto paciente y agente de educa-
cién, se considerara como una inestimable aportacion de Teresa a la
praxis educativa.

Esto supuesto, es manifiesto que no se conforma con que sus monjas
se comporten como alumnas ejemplares, sino que espera que se esfuer-
cen por practicar el discipulado individual y comunitario, atentas a las
ensenanzas del Maestro. Y al contacto con su estilo educativo no-formal,
aquellas j6venes novicias o Hermanas adultas descubren el amplio campo
de saberes y experiencias religiosas con los que debe familiarizarse la car-
melita de la Reforma.

En esta tarea educativa entranable y fecunda, el discipulo, convivien-
do cabe el maestro, se transforma en su amigo, al que Teresa describe en
estos términos que rezuman tanta cordialidad: iqué cosa es entenderse un
alma con otra, que ni falta que decir ni da cansancio®! Y todo porque la
amistad que desarrolla el discipulo es un estreno diario de alma, ya que
nada le sabe a rutinario, puesto que la amistad lava la cara a las palabras
recibidas del maestro, que cada manana parece que se oyen por vez pri-
mera. Para Teresa, la educacién acontece aqui, en este encuentro animi-
co vivido entre el discipulo y el maestro. Encuentro intimo que hace impo-
sible la aparicion del silencio y del cansancio.

Perfil fenomenolégico del discipulo

Rasgos personales individuales

Obviamente, en una educacién no-formal, no institucionalizada,
como es la que lleva a cabo Teresa, no despierta excesivo interés el esfuer-
zo por identificar la figura del alumno puesto que para ella no existe la
figura del alumno como tal, aunque no tiene por qué excluirse un traba-
jo de instruccién y de ensenanza. Lo que ocurre es que la educacién no-
formal se realiza siempre bajo el aspecto educativo, no académico. Es
decir, aunque Teresa también instruya, sin embargo, no lo hace en razén
del binomio profesora-alumno, sino en el de educadora-discipulo.

867 |bid., Carta al P J. Gracidn, hacia diciembre de 1576.

248



Ahora nos proponemos acercar a la descripcion de la figura del disci-
pulo que Teresa nos ofrece en sus escritos. Y para que consigamos una
aproximacion lo mds detallada y objetiva posible, nos fijaremos, en primer
lugar, en los que calificamos rasgos personales individuales, que realzan
mds significativamente la persona del discipulo. Pasaremos, a continua-
cién, a conocer sus rasgos personales de sociabilidad, por los que el disci-
pulo entra en relacién con el medio social.

Capacidad intelectual y de autoconocimiento

El discipulo aparece muy identificado y definido por la capacidad
intelectual, que explicita en el ejercicio de dos funciones especificas con-
cretas, que desarrollaremos a continuacién, la de autoconocerse para
mejorarse y la de pretender formular el objetivo deseado para realizar su
vida.

Teresa da por imprescindible el autoconocimiento para que seamos
humildes y merezcamos las riquezas del Sefor™’, y para que cada uno sea
aquello mismo para lo que es*”. Es decir, retorna a la toma de conciencia
de la verdad que somos, pero no sélo como aproximacién psicolégica,
sino para saberla, saborearla y concienciarnos de ella. Es éste el camino
que nos conducird a adoptar una actitud de sincera humildad y asf sentir
la urgencia de acudir al Maestro como verdaderos discipulos, con el pro-
pésito de que plenifique nuestro vacio con abundantes riquezas. Da por
hecho que el que no conoce nada de si mismo, no sabe nada de nada,
pues éste es el dnico camino para la virtud®”.

Acierta Teresa a jugar con las acepciones del verbo entrar, jerarqui-
zando los significados desde interpretaciones materiales, como pasar de
un lugar a otro, hasta adentrarnos en nuestro interior o introducirnos en el
mismo cielo. Y concluye que si no hemos conseguido lo menos, como es
entrar en nosotros, no vamos a esperar alcanzar lo mas, entrar en el cielo.
Efectivamente, para ella pensar entrar en el cielo y no entrar en nosotros
conociéndonos, es un desatino”™'. Se impone, pues, la urgencia de que el
hombre se conozca y se acepte con naturalidad, pues ésa es la raiz de la
humildad que caracteriza el discipulado.

Este autoconocimiento del que hablamos, abarca la dimensién indivi-
dual y social de la persona. Es decir, el hombre se conocera primero en su
individualidad y, después, como miembro de la sociedad a la que perte-

868 |bid., Vida, 10, 5.

869 | uis de Ledn, La perfecta casada, o. c., pag. 236.
870 E, de Rotterdam, o. c., pag. 196 y 101.

871 Teresa de Jesds, Il M, 1, 11.

249



nece en razon de su raza, lengua o religién. Ha logrado Teresa, en calidad
de discipula aventajada, que el Maestro le revele su hombre interior, la
acerque a si misma y la despierte. Entonces se siente miembro conscien-
te y responsable tanto de la sociedad civil y politica cuanto de la Iglesia
catdlica, a la que desea pertenecer como parte activa. Conciencia social y
eclesial que la lleva a sentir como en propia carne los dafos ocasionados
en la iglesia por los luteranos. Es explicable que con el crecimiento de esta
desventurada secta, fatiguéme mucho, y como si yo pudiera algo o fuese
algo, lloraba con el Serior y le suplicaba remediase tanto mal*’. Aparece,
como vemos, la mujer creyente, la discipula décil, que, coherente consi-
go misma, llega a sentirse corresponsable de aquella situacién histérica no
deseada.

Los psicélogos personalistas ponen la urgencia de este autoconoci-
miento en la misma linea que Teresa, pues parece que es el instrumento
mds importante para conseguir un automejoramiento, aunque no el
tinico®. Y el hecho de conseguir este autoconocimiento es un indicador
de la capacidad intelectual del discipulo, que se explicita en el aprendi-
zaje posterior para mejorar su ser-persona.

La conciencia de saber poco dispone a Teresa a aceptarse como dis-
cipula, y le despierta la urgencia de aprender. No es suficiente la nescien-
cia o la ignorancia para que, como discipulos, nos determinemos a buscar
respuestas a las preguntas que nos formulemos. Si el nesciente o el igno-
rante no tienen conciencia de su situacién, nunca seran discipulos de
nadie. La ignorancia, acompanada de la inconsciencia, es la pobreza que
mds acosa y muerde a la dignidad de la persona.

Retornando al tema aludido del alumno y del discipulo, una frontera
que los distingue y separa es que mientras aquel busca fundamentalmen-
te informacién intelectual, éste se afana por el aprendizaje que le ayude a
su maduracion personal. Si aquel pone el acento del esfuerzo en el cono-
cer informativo, académico, éste aspira a profundizar en el conocimiento
de su ser-persona y a desarrollarse en esa dimensién. Y este empefo de
personificacién es el fruto del aprendizaje que hace el discipulo. Es el
aprendizaje que conduce al humanismo real.

Teresa intuye la urgencia de comenzar este aprendizaje del creci-
miento personal, interior, caracteristico del verdadero discipulado, y expli-
cita su deseo invitando a las hermanas al verdadero discipulado, pues Gni-
camente por él procuraremos ser tales que valgan nuestras oraciones”. El

872 |bid., Camino, 1, 2.
873 Maslow, A., 0. c., pag. 223.
874 Teresa de Jests, Camino, 3, 2.

250



aprendizaje para conseguir este procurar ser tales, el empeno de mejorar
su ser como medio para fecundar su presencia social y eclesial, es otro
indicador de la capacidad intelectual del discipulo. La valia de las accio-
nes y oraciones de las monjas de Teresa, depende de la raiz que las fecun-
de, que no es otra que el esfuerzo realizado por el discipulo para mejorar
la persona.

Ademds de aprender a conseguir ser personalmente tales para que las
oraciones tengan valor ante Dios, es preciso que las carmelitas de Teresa, fie-
les discipulas del Maestro, aprendan a ser tales para merecer también alcan-
zar de Dios estas dos cosas, la una, que haya muchos letrados que tengan las
condiciones que son menester, la otra, que después de puestos en esta pelea,
los tenga de su mano para que sepan librarse de los peligros®”.

Es preciso, pues, merecer para los demds que se esfuercen ellos en
autoconocerse y mejorarse y asi preparar sus personas para que el ejerci-
cio responsable de su misién responda a las necesidades reales y urgen-
tes, y para que sean perseverantes y fuertes, y as resistir a los embates que
les llegan desde frentes de diferente talante doctrinal o disciplinar.

Clarividencia del objetivo

Déabamos como segundo indicador de la capacidad intelectual del disci-
pulo el mostrar clarividencia en el momento de elegir y definir correctamen-
te el objetivo que va a dinamizar su proceso educativo. Es indiscutible para
Teresa contar con una finalidad bésica, definida con claridad, para que el ini-
cio y el curso del proceso que comienza el discipulo sea educativo y libera-
dor. La experiencia le ha llevado a conocer monjas y seglares que, por care-
cer de este objetivo se han expuesto a caminar a la deriva, sin rumbo, pues
les faltaba el norte que orientara el sentido y el ritmo de la marcha.

Para ella, y para las carmelitas que se decidan a secundar sus pasos,
Teresa formula uno de los escasos objetivos posibles para la mujer de
entonces. Es el de disponerse para merecer la unién, la comunién con el
Sefor, cuyos frutos redundardn en beneficio de la gran Iglesia, amenaza-
da de escision y, en algunos lugares, victima ya de la ruptura. Con admi-
rable precisién, formula de este modo el objetivo que se propone cumplir
y que ofrece a las que se sientan vocacionalmente llamadas como ella:

Hacer eso poquito que yo puedo y es en mi, que es seguir

los consejos evangélicos con toda la perfeccién que yo

pudiese, y procurar que estas poquitas que estdn aquf

hiciesen lo mismo™".

875 |bidem, 3, 5.
876 |bidem, 1, 2.

251



En el monasterio en el que ingresé como postulante, observé que no
era muy frecuente tener conciencia de por qué y para qué se trabajaba.
Incluso algunas Hermanas desconocian la razén de la oracién. Y si la perso-
na, cualquiera, no tiene capacidad para definir bien el norte de su marcha,
o no se le ha ayudado a conseguirlo, no vera la necesidad de ser instruida.
Teresa se encontré con demasiadas personas, no sélo monjas, que carecian
de la preparacion para evaluar la eficacia de su esfuerzo. En definitiva, lo
que advirti6 Teresa fue que se carecia de un verdadero discipulado.

Capacidad volitiva

Después que el discipulo ha recibido la iluminacién suficiente para
tomar conciencia de su situacién personal y de haber hecho la elecciéon
del objetivo mas conveniente para vivir su vida con fecundidad para si y
para la sociedad, se determina con toda su energia a conseguirlo.

Como si la cabeza de Teresa estuviera estructurada escoldsticamente,
aplica el principio de que el fin es primum in intentione, lo primero, lo
previsto, la causa que arrastra a las demds, aunque, naturalmente, sea ulti-
mum in executione, lo Gltimo que hacemos. El fin, el objetivo que perse-
guimos, es lo primero que se nos ocurre, lo que pretendemos alcanzar, sin
embargo, es lo Gltimo que conseguimos. También el arquitecto comienza
por el final. Primero imagina el chalé. Después lo disena, lo proyecta vy,
por Gltimo, aparecen los obreros que son los constructores.

Trasladando el simil.anterior al tema del discipulado que estudiamos,
Teresa nos lo formula lapidariamente escribiendo que el discipulo todo lo
ha de tener hecho, con la determinacion al menos®”. Nos parece atinado
comparar la imagen inicial que encontramos en la mente del arquitecto
con la determinacién inicial que toma el discipulo para comenzar a cami-
nar. Porque del mismo modo que los obreros llegan al solar sobre el que
se levantaré el edificio con medio camino recorrido si cuentan ya con el
disefo del proyecto, asi también cuando una persona, en nuestro caso el
discipulo, se determina a acometer seriamente su proyecto educativo libe-
rador, ya tiene recorrido medio camino gracias a la determinacién de con-
seguir el objetivo propuesto.

Teresa parte del convencimiento de que al discipulo le va mucho
comenzar con gran determinacién”. En realidad de verdad, pensando
con categorias psicolégicas, las decisiones iniciales fuertemente arraigadas
desbloquean al discipulo de posibles prejuicios y lo disponen a comenzar
su trabajo con la libertad interior precisa para conseguir un rendimiento

877 |bidem, 63, 1.
878 |bidem, 39, 1.

252



satisfactorio. La experiencia nos atestigua, y el discipulo es consciente de
ello, que su aprovechamiento estd condicionado, en gran medida, al
talante inicial, pues estas primeras determinaciones son gran cosa™”. El
lenguaje teresiano resulta muy concorde con el erasmiano que afirma que
quien se ha resuelto decididamente a ser cristiano, tiene recorrida buena
parte de su vida cristiana®. En concreto, Teresa animaba a sus monjas a
emprender el camino de la salvacién sin tibieza, sin timidez, sino con paso
firme, con resolucién y dnimo confiado®™'.

Me parece oportuno subrayar la concordancia entre el convenci-
miento que mantiene Teresa y la opinién razonada sobre la motivacion
que sustentan los personalistas al constatar éstos que el criterio original de
motivacion y el que siguen usando todos los sectores humanos menos los
psicélogos behavioristas, es el subjetivo. Estoy motivado cuando siento
deseo, anhelo, voluntad, ansia o carencia. No se ha encontrado adn un
estado objetivamente observable que se corresponda decentemente con
estas descripciones subjetivas, es decir, no se ha encontrado ain una buena
definicién behavioristica de la motivacién®”.

Perseverancia

Como denota el mismo vocablo perseverar, tomado de severo, aseve-
rar, con el significado de hablar seriamente, perseverar denota persistir en la
seriedad. La perseverancia, pues, es un claro indicador del grado de madu-
rez alcanzado por la persona que permanece fiel al cumplimiento de la
palabra dada. Como escribe Juan de la Cruz, jamds dejes de hacer las obras
por falta de gusto o de sabor; ni las hagas por sélo el sabor y gusto que te
dieron. Sin esto es imposible que ganes constancia y que venzas tu flaque-
za®™, Por ello, es de maxima importancia en la tarea educativa iniciar prac-
ticamente al discipulo en sencillos comportamientos que le ayuden a incor-
porar la actitud y el hébito de la perseverancia y a estimar su valor.

Cuando Teresa invita a las Hermanas, que son su discipulado, a que
sean perseverantes, les transmite un doble mensaje, que sean fieles al
compromiso adquirido y que se muestren permanentemente disponibles
y receptivas a la luz que les puede llegar desde los distintos emisores del
monasterio, como son las superioras, las hermanas, o el simple acontecer
diario. Si esto es asf, el Maestro no tardara en premiarlas con abundancia

879 |bid., Vida, 13, 3, y Camino 39, 1.
880 E, de Rotterdam, o. c., pag. 127.
881 |bid., 0. c., pag. 123.

882 Maslow, A., o. c., pag. 52.

883 Juan de la Cruz, Cautelas, 16.

253



de gracias, porque si persevera, no se niega Dios a nadie; poco a poco va
£l habilitando el camino para que salga con esta victoria®, que bien sabe
Su Majestad aguardar muchos dias y afios, en especial cuando ve perseve-
rancia y buenos deseos. Esta es lo mds necesario aqui®®. Si el alma no deja
la oracién, crea que el Seor la sacard a puerto de luz*®.

Si hemos indicado que para Teresa la determinacién inicial del disci-
pulo es una gran cosa, de la perseverancia dice que en ella estd todo nues-
tro bien"™, pues de ella depende que el discipulo alcance, o no, la ayuda
del Maestro sin la que no conseguiria su objetivo. En principio, no cabe la
menor duda de que nos sentimos mds motivados, mas ilusionados, para
iniciar el recorrido de un camino desconocido que para repetir su anda-
dura dia tras dia. No podemos negar que la repeticién provoca la mono-
tonia y el tedio, y enfria la emocién que acompana a la novedad. Por eso,
Teresa exige al discipulo mas perseverancia que éxitos.

Para comenzar un trabajo, me refiero a un trabajo libremente asumi-
do y que nos reporte alguna utilidad, nos es suficiente la consideracion de
que satisface necesidades basicas personales, la estima de los comparne-
ros, la honrilla del trabajo bien hecho, la economia. La perseverancia, por
el contrario, es mas prosaica, y nos obliga a acudir a motivaciones de més
calidad, como puede ser la llamada a la responsabilidad y a la fidelidad de
cumplir con una obligacién o con un compromiso contraido.

Capacidad estimativa

Otro de los rasgos que dibujan el perfil del discipulo es el hecho de
moverse dentro de un sistema y de una escala de valores libremente acep-
tada. Esta seré el motor que le proporciona energfa, el norte que le orien-
ta, que le da firmeza y seguridad durante la travesia de la realizaci6n del
proyecto educativo por el que ha optado.

La verdadera sabiduria del discipulo, o una manera de demostrarnos
que la posee, consiste en que alcance a descubrir el valor real que las
cosas tienen para él y a estimarlas convenientemente. Por esta razén, nos
referiremos ahora a la escala de valores que debe adoptar el discipulo, que
actuara como motivacién y como justificacion del proceso educativo que
realiza.

Esto supuesto, el discipulo deberd, como primer paso, detectar los
valores que le importan. Después de haber mostrado las preferencias por

884 Teresa de Jests, Vida, 11, 4.
885 |bid., Il M, 3.

886 |bid., Vida, 19, 4.

887 Ibid., IV M, 3, 4.

254



unos o por otros, y de haber seleccionado libremente los que considera
mas oportunos para los fines previstos, los jerarquizard para confeccionar
su personal escala de valores y actuar conforme a ella. Por dltimo, los
vivenciard, es decir, los incorporaré existencialmente y los integrard signi-
ficativamente en la construccién de su personalidad.

No cabe duda que el trabajo que nos suele presentar alguna dificul-
tad por las consecuencias que acarreard, es el de seleccionar los criterios
conforme a los cuales haremos la seleccién de los valores por los que
optamos. En este sentido, Teresa concreta tales criterios, entre los que apa-
recen los siguientes:

- que el motivo exclusivo que determina al discipulo, a sus monjas

carmelitas, a seleccionar el objeto, sea, sin ambigiiedad, el amor a
Dios;

- que el objeto de la eleccién incluya, como punto obligado de refe-

rencia, a la comunidad, pues para Teresa la convivencia es prioritaria;

- que la eleccién realizada sea (til para la Hermana. En ese campo,

el criterio de Teresa es el de valorar més el empeno de la Hermana
para quebrantar su voluntad por medio de la obediencia, que el de
la mortificacion exterior del cuerpo.

De lo expuesto se deduce que la elaboracién y aceptacion de la esca-
la de valores exigen una atencién muy especial y muy cercana del maes-
tro al discipulo y en éste un evidente interés por elegir lo més convenien-
te para su crecimiento humano y espiritual.

Rasgos personales de sociabilidad

Después de haber reflexionado sobre los rasgos mas relevantes que
caracterizan la personalidad del discipulo en su dimensién individual, es
éste el momento para que nos aproximemos a conocer aquellos que se
refieren y aluden a su dimension social. De este modo, habremos conse-
guido el propésito de ofrecer el perfil completo del rostro del discipulo
dibujado por Teresa.

Capacidad de interrelacion y receptividad

Opinamos que el cordén umbilical por el que permanece unido el
individuo a la sociedad de la que es miembro, no es otro que la relacién
plural que puede establecer con ella. Por esta razon, a las diferentes posi-
bilidades y modalidades que encuentra el discipulo para entablar esa
comunicacién social, las incluimos bajo la denominacién de capacidad de
interrelacion.

Esta capacidad de interrelacion, tan estimada y vivida por Teresa, la
explicitaremos y trataremos bajo cuatro modalidades, la receptividad, la

255



comunicabilidad, el optimismo y la confianza que el discipulo deposita en
el Maestro.

Teresa es una contemplativa extrovertida. En su alma encuentra un
espacio todo el mundo y en las entranas del mundo coloca a Dios, su
Maestro. Es una mujer dialogalmente abierta, entrafnablemente tolerante
y razonable. Por su capacidad receptiva aparece como una discipula
ejemplar.

Las puertas de su alma se abrian tanto a lo grande como a lo diminu-
to. Fue la maestra educadora de lo pequeno, de lo poco, de lo nimio,
pues la experiencia le habfa evidenciado que la raiz psicolégica del habi-
to se encuentra, con frecuencia, en lo pequefio. Su sensibilidad educati-
va valoraba, psicolégica y pedagégicamente hablando, que el discipulo
incorporase a su comportamiento habitos virtuosos y de actitudes positi-
vas y, por el contrario, que erradicase los negativos que impidieran o retar-
daran su crecimiento espiritual.

Creo que es éste el momento de resaltar en Teresa, en su consideracién
de discipula, como ocurre en Juan de la Cruz, su apreciado maestro, las acti-
tudes de respeto, de comprension y de receptividad hacia las conductas aje-
nas, no siempre acordes con sus deseos. Y acentto la receptividad porque las
personas que han alcanzado cierto grado de madurez psiquica y espiritual, o
psiquica, sin mas, descubren inmediatamente el lado positivo que tienen
para si los mensajes que les llegan de su entorno. Como ejemplo, aporto el
de Juan de la Cruz que sugiere a un Hermano monje que conviene que pien-
se que todos los religiosos son oficiales que estdn en el convento para ejerci-
tarle; y que unos le han de labrar de palabra, otros de obra, otros de pensa-
miento contra él, y que en todo eso él ha de estar sujeto como la imagen lo
estd al que la labra, y al que la pinta, y al que la dora®®.

La actitud de receptividad supone en la apreciacién de Teresa la con-
ciencia de que el discipulo tiene que estar abierto y sujeto, como lo esta
la imagen que se esculpe, a la labranza que sobre su alma lleven a cabo
las Hermanas de la comunidad. Pero, écémo conseguir que el discipulo
abra las puertas de su espiritu a las que no siempre resultan llamadas moti-
vadoras de los miembros del entorno? Retornamos a Juan de la Cruz que
advierte que es el religioso, en este caso el discipulo, como la piedra que
han de pulir y labrar antes que la asienten en el edificio®. Esta actitud
implica despertar y activar la receptividad como una clara y humilde dis-
posicion al aprendizaje.

888 Juan de la Cruz, Cautelas, 15.
889 |hid., Avisos, 3.

256



Comunicabilidad

Como observamos, el discipulo que alumbra Teresa, a diferencia del
alumno, en el que predominan los rasgos de oyente, se caracteriza por
hacer un aprendizaje en el que se simultanean la dos vertientes, la inte-
rior, propia del sujeto que aprende y asimila, y la exterior, conversable,
pues a las religiosas importa mucho esto, mientras mds santas, mds con-
versables con sus hermanas™.

Al término conversable, seméanticamente prenado de extraordinaria
riqueza, se llega desde los verbos verter, converger y convergir, sefialando
todos ellos fa capacidad de vivir en compania. Aunque sabemos que la
palabra no es el Gnico instrumento de conversabilidad, sin embargo, el
texto citado de Teresa apunta a vivir en compafia mediante la palabra. Y
aqui nos sale al encuentro la paradoja de que Teresa, buscadora del silen-
cio, recurre a la palabra como propiciadora de la vida comunitaria, y
sugiere a sus monjas que sean un discipulado conversable. ¢Cémo se
explica esta aparente paradoja de monja-conversable? Acudiendo a la
caridad que deben mostrar a las Hermanas, pues la palabra fraternal que
necesita la Hermana es prioritaria al silencio personal. Asi de sencillo y de
educativo. Y esto, hablar a una Hermana que necesita la palabra, lo con-
sidera tan importante, que dispensa de pedir el permiso correspondiente
a la superiora.

Por otra parte, el término con-versable, converger, nos aproxima a
communis, que nos abre a la amplia familia léxica de comdn, comunidad,
comulgar y comunicar, que comportan y comparten el mensaje de poner
algo en comdn. Podemos, pues, afirmar que Teresa exige del discipulado
capacidad de comunién, de comunicabilidad, la posibilidad de ilusionarse
y de empenarse en la tarea de procurarse un alma y un corazén partici-
pativos, en los que cada miembro de la comunidad tenga reservado su
sitio y su parte.

En la conversabilidad aconsejada por Teresa al discipulo, subrayamos
el matiz, pedagégicamente relevante, que consiste en comunicarse exte-
riorizando el interior a la Hermana. Por ello, sugiere a sus monjas que si
queréis vengaros del demonio y libraros de la tentacién, que asi como os
venga, os descubrdis a la prelada®™'. No se trata, pues, de hablar por hablar,
sino de compartir el alma, ejercicio considerado por Teresa como extraor-
dinario camino para que el discipulo avance en la humildad, considerada
como la dama de las virtudes.

890 Teresa de Jestis, Camino, 71, 7.
891 bid., 18, 3.

257



Optimismo

El optimismo obliga al discipulo a que renuncie a dos extremos, uno,
que lo es por exceso, a la optimacién de si mismo porque desconoce sus
carencias, y otro, que lo es por defecto, la patologizacién, acentuando
desmesuradamente sus debilidades. Como siempre, en el centro ideal, en
el sereno y ponderado optimismo, se encuentra la virtud.

Ella, Teresa, desechara la timidez en nombre de la confianza que ha
puesto en la fortaleza y en la seguridad que le presta el Sefor. Si el disci-
pulo comienza a caminar con determinacién confiada, verd que hay
muchas cosas, muchas razones, para repisar el mundo y el Serior las ense-
Aa cuando ve dnimo*”.

Es muy reiterada la insistencia teresiana en la disponibilidad que debe
adoptar el discipulo y que se traduce en la apertura de espiritu. Esta es la
adecuada traduccién del referido dnimo. Es cierto que lo Gnico que el
Maestro necesita y espera encontrar en su discipulo, y Teresa lo sabe muy
bien, es un espiritu animoso, esponjado y libre, pues es cosa muy dafosa
ir con miedo este camino®’. No precisa matizacién alguna el término
danosa aplicado a la actitud timorata con la que algunos pretenden, sin
conseguirlo, recorrer el camino de la liberacién humana y espiritual. La
liberacién espiritual implica, como condicién sine qua non, el arrojar por
la borda todo el lastre que nos impide avanzar como personas humanas.

Es obvio que el discipulo cuente con las dificultades reales que l6gi-
camente espera encontrar durante el desarrollo de su proceso educati-
vo liberador. Para superar posibles situaciones embarazosas es para lo
que Teresa aconseja depositar la confianza en el Maestro. La confianza
suficiente para que no haga ningtn caso de los miedos que os pusieren
ni de los peligros que os pintaren®. Se refiere al cimulo de prevencio-
nes infundadas que, ineptos maestros, aconsejardn al discipulo si quie-
re caminar con seguridad. Adoctrinada por la experiencia, recuerda
que ha vivido coacciones llegadas desde el exterior, que pretendian
disuadirla de ciertos caminos tachados como peligrosos para almas
infantiles o para mujerzuelas incautas. A esas coacciones, directas o
indirectas, pero nunca mal intencionadas, es a las que Teresa califica
como poner miedos y pintar peligros al discipulo, que en nada debe
parar mientes.

Dado su realismo, se adelanta a prevenir al discipulo de los desanimos

892 bid., Vida, 27, 16.
893 |bid., Camino, 37, 2.
894 |bidem, 36, 1.

258



que sentira al constatar sus légicas impotencias y debilidades. Entonces, la
voluntad deseara abandonar el camino de la liberacién y de la santifica-
cién comenzado. Sin embargo, no os desaniméis, si alguna vez cayereis,
para procurar ir adelante®”. Las dos, Teresa de Ahumada, discipula ado-
lescente, y Teresa de Jestis, novicia y profesa, también discipula, han sufri-
do la experiencia dolorosa de haber sido torpemente orientadas por ecle-
sidsticos y seglares inexpertos, quienes lo que conseguian era una discipu-
la acometida y vencida por los escripulos, dificiles de desechar. Para esos
momentos, aconseja que no dejéis que se os encoja el alma y el dnimo,
que se podrdn perder muchos bienes. No dejéis arrinconar vuestra alma,
que en lugar de procurar santidad sacard otras muchas imperfecciones que
el demonio le pondra por otras vias"™.

Confianza en el maestro

Teresa acert6 a depositar en el Maestro la confianza que necesit6 y
que expresd escribiendo que esta postrera vez me parece que me aprove-
ché, porque estaba ya muy desconfiada de mi y ponia toda mi confianza
en Dios™.

En realidad, el discipulo que aparece en los escritos teresianos apren-
de de y con una persona muy cercana a ella, a su vida. A esta persona pré-
xima es a la que Teresa distingue, nombra y aprecia como maestro por su
quehacer entranable. Y es admirable observar cémo entre el discipulo y el
maestro se siente un fuego cruzado de sentimientos que identificamos con
el nombre de confianza. Ocurre que la fe es mutua, reciproca, hasta trans-
formarse en confianza, que comparten fidndose el uno del otro. Y es en
esa tierra y en ese clima donde acaece el crecimiento personal de los dos,
del discipulo y del maestro. Porque el crecimiento personal, como hemos
comentado hablando del amor, es mutuo.

La confianza, por ser mutua, equidista del maestro y del discipulo. Sin
embargo, en Teresa advertimos que la iniciativa parte del maestro, aunque
el camino a recorrer mida la misma distancia entre los dos. Para evitar
contradicciones, al menos aparentes, conviene anotar que aunque la con-
fianza la provoca el maestro, sin embargo florece en el discipulo.

Analiza Teresa muy certeramente las condiciones que deben apre-
ciarse en el letrado, en el te6logo, en el confesor o en el maestro, para que
realmente se los considere merecedores de confianza. Su preparacion
doctrinal, su experiencia y su bondad son las cualidades que adornardn a

895 |bid., I M, 1, 9.
896 |bid., Camino, 72, 1.
897 |bid., Vida, 9, 3.

259



la persona en quien la deposita la Hermana. Un indicador que tiene el dis-
cipulo a su alcance para autoevaluar el grado de confianza que deposita
en el maestro, es observar si esta confianza favorece la libertad para ser él
mismo, para sustanciar la propia identidad. Si el discipulo se siente libre
para poder-ser lo que estima que puede llegar a ser, entonces se percibe
arropado y favorecido por la mutua confianza.

La confianza entre maestro-discipulo puede florecer en amistad, como
ocurrié, por ejemplo, entre Teresa y Ana de Lobera, la que en religién
adopt6 el nombre de Ana de Jests. El gesto sorprendente consistié en que
cuando Teresa respondié afirmativamente a la peticién de Ana de ser
admitida en el Carmelo reformado, le escribe diciendo que la admite no
tanto como stbdita cuanto como amiga, para que la viniera a ayudar en el
negocio de sus fundaciones®™.

Confianza llena de ternura, como refleja el detalle de Teresa cuando
al pasar cada noche por las celdas de las Hermanas para bendecirlas y
desearles un descanso reposado, en una ocasién le dijo a Ana con pla-
centera sonrisa: mirola, hija, porque la quiero mucho®”. El precio que se
paga por la confianza que merecemos y que depositan en nosotros, es el
amor que, a su vez, devolvemos a quien se confia. Nos lo confirma Tere-
sa al revelarnos que en mirar por las criaturas el amor que nos tiene el
Serior, esto le hacia mucha mds gana de servirle®®.

Para terminar, si tuviéramos que concretar las aportaciones pedagdogi-
cas que hace Teresa en su concepcién del discipulo, sefalarfamos que,
para ella, la docencia tiene que ser la respuesta a una necesidad sentida
por el discipulo. Que el discipulo necesita concienciarse tanto de sus apti-
tudes y posibilidades como de sus limitaciones, y que su actitud de deter-
minacién influye positivamente en el rendimiento cuantitativo y cualitati-
vo del aprendizaje.

Es claro que la ensefianza es una respuesta que ofrecemos a quien no
puede, a quien no sabe aprender por si mismo, por lo que el ensefante
no debe perder el tiempo ofreciendo respuestas a cuestiones que el alum-
no no pregunta.

Teresa exige a su discipulo la necesidad y la determinaci6n de apren-
der, por lo que aceptamos plenamente la opinién de que hay que volver
del revés la ensenanza y decir que ensefiar no es primaria y fundamental-
mente sino ensefar la necesidad de una ciencia, y no ensenar la ciencia
cuya necesidad sea imposible hacer sentir al estudiante. La limitacién en la

898 Procesos de Beatificacién y Canonizacion, o. c., T. |, pag. 461.
899 B. Ignacio, Vida de Ana de Jests, pag. 54. Burgos. (1901).
900 Teresa de Jestis, Cuentas de Conciencia, 53, 1.

260



capacidad de aprender que tiene el alumno o el discipulo, es el principio
de la instruccién. Hay que preocuparse de ensenar exactamente en la
medida en que no se puede aprender™. Porque no s6lo no se aprende
debido a la deficiente capacidad intelectual, lo cual es una obviedad, sino
también por la carencia de instrumentos o de habilidades motivadoras.

901 O, y Gasset, )., Misién de la Universidad, o. c., T. IV, pag. 331.
261



o

o ,;,;u;

'-r.'? i 3
1 ‘EH hﬂ‘ N"u_ 3

it i gl £t j'!ﬁ" A
Sk o o8 ) m rl-lr-
-K;’Eli o ‘ u.um"ﬂ nlu%'

"'[JI INII "l

i |j'||—h‘|'rn' ‘""Fjl__'y I-'
" .‘,;. T‘JF‘!E'”” ";‘-:'u;o,,\ 0 I-f‘ka E_

] |T " f:" l'l"flﬁﬁﬂff [NEM-%

(IR
e w,{l I:qd'ﬂl{,rl a;;h
IIip |r _5'1 '”l-;(l ¥ =




La praxis educadora
de Teresa de Jesis



iﬂ & Fif"
ATy
1 Sl
*

'\'.

¥
I-'l > =k

P ‘ R h_..
vt.l o

R ﬂ?f'“
i, T'Il'":I.”'T. *‘I 1.'

L e e q,"
'I”ﬁﬂ“:] HILI. |f| -“|”|| 3
D

ﬁ ) -
o ] ||[ Sanlie it ‘KL'
i] q JI_!IJI '“ i[r }lljlr '|||,| 5

]l |_| IIlIII‘EI .]3“;

N 11| '
: —|| == _'.'E“ "-* i \ we _ﬂ_J_l ' Jl"‘ll' ||:||'F'l Ildlg.
|'|' = '.'ﬁ?l lill= :_'l.l"‘lf ) :-:;"L!i-ﬁ: ﬁ[vl‘l\'-‘ '— _:" fl F’ ‘:_JII II =1 |. l\.

. "-F"w:?r. ?l'.}l- _J, f oy
i III]' ||.|I "‘L.r. urulj}(:' i ‘Tl i J'J“_.JI' Il .“
e e B

.'.‘:Dfi La'v A -.1_1_.-|u,!1 el
'T|| 1] :




Después de habernos informado
sobre la realidad histérica del entorno sociocultural
en el que nacié y crecié Teresa,
y de aproximarnos
al concepto de hombre y de educacién con los que opera,
nuestra pretension en esta tercera parte
es la de sorprender a Teresa educando.
Es decir, deseamos responder a la pregunta
que bulle en el fondo de nuestra justa curiosidad,
¢como educaba Teresa de Jests?

Nos ha parecido que una respuesta satisfactoria es
la que proceda del andlisis detallado de aspectos
que son considerados reveladores
de la personalidad del educador,
pues no todo el trabajo realizado por el maestro
es capaz de descubrir su credibilidad,
su capacidad de transmitir mensajes,
su habilidad para persuadir,
su inspiracién para despertar pasiones nuevas,
su carisma para socializar la persona.
Nosotros nos hemos detenido
contemplando la imagen que Teresa pinta del educador,
c6mo le es necesario contar con la experiencia
si quiere facilitar la credibilidad del mensaje,
qué valor concede en pedagogia a la motivacién,
cudl es su idea sobre el castigo,
cémo trata a las personas afectadas por la depresion
y cémo evalda su trabajo.

265



"', ;ﬂ h|”'-| if .f'ju” ol "I ”l { P hl MI' |1"i"'f::'_‘l::‘.|| s :m |Twlﬂtﬁ_'_.3t'd i
b o4 T4 OSSR At (ISt Pt o ﬂ'.’l'i'
|;|| .M:l.‘ .i | § L 1 ~1 ”:”' 1 ___::_l 11l N ||' rf(" = -.] |
. o L

.‘IIIIL' N ,‘I s s B AT ::_-_,.‘ i '.' Al '| hllll’ll (1 . 3

1ri.l I

i . Il_li. Il“”"rf‘—

P . i F'TJ-uk_I

.‘-r
II.

].__rllf "i ,Iq. -r‘

1l *'
.‘ "— J.ﬂr..:.\lrl.l Flralhu

i ll Jis :'"I.II.I'W” i ' i T

Wl 1) il Lf"' T
II] H|I|J IIIL"l'i"'
N
4 _| o inL*
1} ,"h{ {

|| ‘\||||

il |II|| I.'l"l.]uq 1

s e ,‘" '

- MR || T it ﬂ'.' e I

| U, l I‘| _-I'“ i qi:. |

: ||‘II1I—!;E-'_J.|1" ‘l“‘lh.ﬂ'i‘ F'l,f

b i ',',':*_f.ﬂ:-f'[:.r
e I

.o 11I,I£ _'H'I

4 - : 'I‘ LT i TR
i | [y =1 T § I

JRSTal ,""L\;,-H

';‘-', r,rltu“h
« («u "4'||‘ -
L1l =l

R &t ok
.‘r||| 1' _”

_ ‘m _,,u. r'_-I:, el
) || \".. i 'l ,": '6'. ";‘]‘?.“ Sl
L8 |||| " |Ilj'* i

| i‘
gl

e Sl

Ill.llllllﬂlilL{ gllfﬂ'f —||IH "’ﬁm’ il

s R &
il 3 Iy '-' i, ';. AL pepii i -
||||L ?[. iful!lu i“-!ﬂ‘?”” ;rq.]-‘ri h‘Lqil 'fq“ﬁ '"I' ¥
d |"-" LU Pl R PR e SET 1
. ;. !I-,-—‘ e I ASC e o WSt 1
| q"_ I}f.'d,\r:}” ‘_r C!E'LI'ET r;:.'.." ".‘1 .t_ ' ; "fl ,‘!l L ll éﬂ%

! u" oy -—.- ,_31‘ s e N _—l" I T
lTI'I' AT Lf" g = LR sl ||_lI o ri'-l_{hli\'

];F‘- ! 4 __:' LII
. :'Illlll_. "T ?'J II_|‘ N iT.—ll. = 15 ‘ Elr‘ M

L ||‘-_ E e fLA—\\ ‘_| :
(IogeitliAgte & _' e ““_ ‘_"_' ) S L : y I:' T ||II ==y I.JI.‘-' ¥
e et S 4 G ]!
b i o Y x"il_'.'-.ﬂ e

'.:' !15 ‘||

o e A7 ofl \|"|:"

A Tt
1%
15 | O H’.
-
\
y .
il

e ||.|||



9. SU PERFIL EDUCADOR

Una reformadora con conciencia de maestra

La Teresa madre y la Teresa maestra son aspectos que integran y com-
pletan su personalidad. El hecho de considerarse y ser tenida por sus mon-
jas como madre espiritual, le otorgaba el derecho y le imponfa la obliga-
cion de cuidar su formacién intelectual y religiosa. Y asi se lo escribe a las
Hermanas de san José, de Avila, que como madre, tengo ahora el encar-
go, la obligacién, la carga, de ensefiar™.

Considera su magisterio como una funcién inherente a su materni-
dad espiritual. Es decir, no lo toma como si se tratara de un trabajo ana-
dido, de una obligacién, sino como una faceta de su papel de reforma-
dora. Se sabe y se siente discipula de algunos maestros relevantes vy,
sobre todo, del Maestro. Por eso, el discipulado que ella ha ejercido
anteriormente, y siempre, pues siempre se consideré aprendiz, ahora lo
eleva al rango de magisterio, implicado en el carisma de la maternidad
espiritual. Si ser madre es parte de su misién, es obvio que esta mater-
nidad reformadora sea la que le exige y le demanda que ejerza como
maestra.

Teresa compatibiliza la discipula que siempre es, la mujer que, como
sujeto pasivo, busca su liberacién, con su misién de educadora, de maes-
tra, de mujer liberadora, sujeto agente que colabora en el crecimiento y
en la madurez de otras personas.

Conoce la prohibicién de que las mujeres enserien

Es éste el momento de sorprenderla educando. Es tanto como sugerir
que nos corresponde ser observadores del modo cémo entra en didlogo
con las jévenes postulantes, cémo inicia a las novicias, cémo acompana a
las Hermanas y c6mo orienta a cuantos se acercan a beneficiarse de su
mirada profunda y certera y de su don de consejo.

Teresa nunca presumi6 de estar preparada para ensenar, para trans-
mitir los contenidos cognitivos teolégicos o espirituales en las condiciones
que podia hacerlo un letrado, que era el que certificaba la verdad de su
doctrina con la garantia del aprendizaje universitario. Era consciente de
que asi no podia ejercerlo, pues carecia de la formacién intelectual exigi-
da. Pero es que aun presumiendo esta preparacion, se le prohibia ensefiar
de modo formal, institucionalizado, oficial, en virtud de la carencia doc-
trinal que se achacaba a la mujer, por el simple hecho de serlo.

902 Teresa de Jests, Camino, 39, 8.

267



La humillaba la simple sospecha de que alguien pudiera pensar de
ella que estaba deseosa de aparecer ensenando como una ilustrada, pues
yo le digo que sabe bien mortificar y darme a entender lo que soy, pues le
parece a vuestra merced que creo de mi que puedo ensefiar®. Sin embar-
go, conviene dejar en su sitio dos cosas. La primera es que de lo que Tere-
sa habfa aprendido por sus lecturas, por las escuchas a buenos maestros y,
sobre todo, por su experiencia, de eso si podfa hablar, se interpretara o no
como ensefanza. Y la segunda es que en un educador importa no sélo su
formacién intelectual sino, yo dirfa sobre todo, sus aptitudes pedagdgicas.

En mds de un confesor y letrado descubrié cierta celotipia profesio-
nal, de lo que se queja escribiendo que en viéndome alguna falta los sier-
vos de Dios, luego era todo condenado. Preguntdbanme algunas cosas; yo
respondia con llaneza y descuido; luego les parecia que los queria ensefar
y que me tenia por sabia®*. Nunca pretendié ensefiar a nadie, pues cono-
cia bien sus limitaciones y el terreno que pisaba. Mas bien, alguna vez
rayaba el lindero de la baja autoestima, como parece demostrar el texto
en el que se reconoce sin letras ni buena vida, ni ser informada de letrado
ni de persona ninguna’®”.

Fue consciente, sin embargo, de que su experiencia humana y espiri-
tual, si no la formacién intelectual, le permitia decir con garantfa una pala-
bra orientadora en campos tan concretos como el de la direccién espiritual
de sus monjas y de cuantas personas seglares se acercaban a ella en deman-
da de consejo, sobre el arte motivar, sobre el modo de aplicar el castigo a
los penalizados, sobre el modo de tratar a las enfermas de melancolfa, sobre
cémo efectuar la evaluacién de los procesos educativos, de las personas res-
ponsables y de las instituciones. Y eso sf lo reivindicé con fuerza.

Obviamente, las Hermanas se sienten sus discipulas predilectas. Y a
ella recurrian porque ensefidbanos el desasimiento de todas las cosas. Sus
enfermedades fueron grandisimas, y llevdbalas con tanta paciencia, que de
propésito la ibamos a ver cuando mds apretada estaba de ellas para apren-
der cémo habfamos de llevar las nuestras. Ensefidbanos que diésemos con
mucha claridad cuenta de nuestra alma y que nunca nos fidsemos de nues-
tro parecer, en especial lo encargaba a las Prioras diciendo que no sabria
gobernar, aconsejar, orientar, mandar, quien no se aconsejase en todo™.
Las Hermanas, pues, y no sélo ellas, acudian a Teresa no como a un pro-
fesional, sino como a la madre que conoce el alma de sus hijas y puede

903 |bid., Carta al P Gonzalo Dévila, jesuita, residente en Avila, mediados de junio de 1578.
904 |bid., Vida, 28, 17.

905 1bid., 10, 7.

906 Ana de Jests, Lobera, o. c., T. |, pags. 471 y 473.

268



orientarlas en la andadura de su vida personal espiritual y en el modo de
integrarse eficazmente en la comunidad.

¢Qué significa ensenar para Teresa?

Pues, en principio, lo que para todos nosotros. Ensefar, el insignare
latino, insignum, in-signum, denota servir de signo, senalar, senalizar,
poner sefales para indicar al caminante la ruta que debe seguir. Se trata
de transmitir informacién mediante la oferta de contenidos preferente-
mente intelectuales, aunque no sélo esos, para que la persona aprenda a
valerse por si misma en la sociedad.

En Teresa, sin embargo, la ensefianza es mas amplia, abarca mas
aspectos que el de la mera informacién intelectual, porque si alguna vinie-
re a esta casa, lo que quiero aconsejaros, y aun pudiera decir ensenaros,
porque como madre tengo ahora este cargo, es cémo habéis de rezar
vocalmente, porque es razén que entenddis lo que decis®”. Teresa, pues,
considera la ensefianza como una actividad no limitada a mostrar a las
Hermanas exclusivamente contenidos intelectuales, sino también a ini-
ciarlas en el modo de realizar una actividad, a que comprendieran lo que
lefan y rezaban, a orientarlas en comportamientos sociales, como eran el
saber escribir una carta, conocer los titulos de las personas piblicas para
evitar el ser consideradas como mujeres simples, ignorantes. Ensefar es,
sobre todo, mostrar las mdltiples laderas de la realidad, de la verdad, y asi
aprender a leer e interpretar los acontecimientos. El ensefante es, por
tanto, el senalizador de los caminos que conducen a la consecucién de la
verdad, en sus miiltiples facetas.

Apoyados en sus palabras, y entendida la ensenanza en esta acepcién
amplia, observamos que Teresa reivindica si no el derecho, sf la posibili-
dad de ensenar, y no sélo de aconsejar, pues tiene conciencia de poder
mostrar la verdad a sus monjas con la autoridad y la competencia sufi-
cientes que le han proporcionado el discipulado y la sabidurfa de su expe-
riencia. Por eso, su autoridad no es impositiva, basada en el poder o en la
jerarquia, ni tampoco paternalista, derivada de un carifio o de un afecto
mal interpretado, sino maternal, cordial, pues tenfa unas palabras tan vivas
y las decia con tal fuerza y sentimiento, que pegaba espiritu y gran deseo
de mejorarse a los que con ella trataban®®. Su libro era la experiencia pro-
porcionada por el trato amistoso con el Maestro interior y autenticada por
la ortodoxia ilustrada de los letrados.

907 Teresa de Jestis, Camino, 39, 8.
908 p. Enrique Enriquez, Procesos de Beatificacién y Canonizacion de St*. Teresa de Jesus, o.
c., T. |, pag. 16.

269



Hay una actitud magisterial teresiana muy destacada que se concreta
en la preocupacién personal por que sus monasterios adquieran un alto
nivel intelectual. Para ello, mandaba que en todos sus conventos se exa-
minase a sus religiosas en la doctrina cristiana y queria que la recreacién
fuese en preguntarse y responderse unas religiosas a otras dos puntos de la
doctrina cristiana, como hacen los nifios, y para esto mandaba que todas
tuviesen la misma doctrina®.

La conviccién de que su maternidad reformadora y fundadora debe
obligarla al magisterio, nace de que creo que quien mds le entiende a Dios,
mds le ama y le alaba™. Quien mas sabe de la vida de Dios, més la pro-
cura para si. Y ella es una mujer convencida de que su papel es el de saber
ensefar a Dios, el de saber mostrarlo. Y la ciencia, la formacién y la ade-
cuada orientacién, ayudan a conocer y amar mds a Dios y a progresar en
la virtud.

Abierto desafio a los letrados

Es indiscutible la estima que Teresa profesa a los letrados ya que en
ellos encontré la autenticacién de sus mdltiples y variadas experiencias
religiosas. Por eso, constantemente aconseja a sus monjas informarse
siempre de quien tenga letras, que en estas hallaréis el camino de la per-
feccion con discrecién y verdad. Esto han menester mucho las preladas, si
quieren hacer bien su oficio, confesarse con letrado, y aun procurar que sus
monjas se confiesen con quien tenga letras. Y a la madre Marfa de san
José, priora de Sevilla, le pide que cuando hubiere de comunicar algo, se
deje de maestros espirituales, y busque grandes letrados, que éstos me han
sacado a mi de muchos trabajos®”.

Sin embargo, también es verdad que no siempre concuerda la verdad
que le ha llegado por la experiencia con la que sostienen y proponen algu-
nos letrados. Es el caso de la sospecha que algunos confesores y letrados
mantienen sobre la necesidad o la conveniencia de la prictica de la ora-
cién mental. En ese terreno, Teresa no concede a nadie ningtin margen de
opinién contraria a la suya. Se erige maestra, pero con humilde autoridad,
pues la certeza que posee no la ha conseguido por su esfuerzo, sino por
el don de la experiencia.

El texto que ofrezco a continuacion es estremecedor por la energia
con la que Teresa, a pesar de la que es, se muestra desafiante, retadora

909 Marfa de san José, Procesos..., 0. c., T. |, pag. 489.
910 Teresa de Jests, Vida, 37, 3.

91 |bid., Fundaciones, 19, 1.

912 |bid., Carta a Maria de san José, 26-11-1576.

270



y libre para disputar con quienes siguen opinando que la oracién men-
tal no es necesaria. Con viril energia pregunta ¢qué es esto, cristianos?
¢Entendéis? Querrfa dar voces y disputar, con ser la que soy, con los que
dicen que no es menester oracién mental. Cierto que entiendo que no os
entendéis ni sabéis cudl es oracién mental ni cémo se ha de rezar la
vocal, ni qué es contemplacion, porque si lo supiereis, no condenariais
por un cabo lo que alabdis por otro™. Evidentemente, este texto nos
admira por la seguridad que muestra Teresa en su practica de la oracién
mental y por el grado de libertad alcanzado, reivindicando su derecho a
hablar. Se ofrece a debatir y disputar con los que dicen, no importan
quienes sean ellos. No perdamos de vista que el tema de la oraci6n
mental es uno de los que se encuentran bajo la sospecha institucional
de la Inquisicion.

Nos queda, pues, claro que Teresa camina por el filo de la navaja. Por
una parte, no puede aparecer como oficialmente letrada, maestra, lo que
le impide ensefar oficialmente. Sin embargo, se encuentra en la necesi-
dad, por su condicién de madre fundadora, de ensefar y de orientar con
la autoridad que le otorga para algunos temas la garantia de su experien-
cia. Y lo hace.

Dotacion de Teresa para el magisterio

En la reflexi6n siguiente nos aproximamos a conocer el arte, la habili-
dad pedagégica de Teresa. Nos importa detenernos de modo especial en
los aspectos de fundadora y de priora, pues es en ellos donde podemos
encontrar mas informacién para nuestra finalidad. Esto no significa que
ignoremos el magisterio difuso, diluido, diario, que aparece en los mlti-
ples y ricos comportamientos que mantiene con personas mas distanciadas
de la fundadora o de la priora. Entendemos que todas son conductas que
contribuyen a globalizar el perfil de la maestra que deseamos dibujar.

Para que nuestro trabajo se siga sin esfuerzo alguno y resulte de pro-
vecho, hemos diferenciado tres sectores de reflexion con contenido espe-
cifico, el de las aptitudes que demostré Teresa para gobernar, el de su habi-
lidad para integrar a las Hermanas en la vida comunitaria y el de la orien-
tacién vocacional.

A. Aptitudes para gobernar

Ser amada para ser obedecida

Este lema que encontramos en las Constituciones es sobradamente
suficiente para declarar el proceso educativo liberador de Teresa, conside-

913 |bid., Camino, 37, 2.
271



rado tanto en su aspecto pasivo de discipula, como en el activo de mujer
educadora, como paradigma de lo que debe ser una correcta pedagogia
de gobierno.

Teresa concibi6 y traz6 la norma para sus conventos como una ruta de
amor que deberfa recorrerse con los pies del corazén. Esa es la razon que
la llevé a pintar el rostro de la priora con el rasgo entrafiable del amor de
una madre®. Sabemos que la eficacia de la tarea educativa de gobierno
esta condicionada, en gran parte, a la acogida abierta que el sibdito edu-
cando preste al gobernante educador. Y lo cierto es que el rechazo que
provoca la actitud negativa del superior, anula en el stibdito toda posibili-
dad de comunicacién constructiva. Por esto, calificamos como sapiencial
el lema teresiano de que procuren las prioras ser amadas para que sean
obedecidas. Que regalen amor si desean pedir obediencia, pues la obe-
diencia es también un modo de amar, con lo que se cumple el dicho de
que amor con amor se paga.

Teresa sabe que lo que no consiga el amor, en vano lo pretenderdn
alcanzar otras actitudes del educador, pues Ginicamente, como ya hemos
anotado, los que nos aman nos ayudan a crecer y a desarrollarnos como
personas. Marfa de san José, en su libro de Las recreaciones, nos conffa
que si los que tienen oficio de llevar almas a Dios usasen de la traza y
mafa que aquella santa usaba, llegarian al cielo muchas mds de las que
llegan. -
Legislar y mandar con talante amoroso es mucho mas eficiente que
hacerlo solamente con carifio, pues éste se reduce a un clima afectivo, sin
que implique necesariamente un compromiso ulterior para el educador.
El amor, por el contrario, rompe los limites y las fronteras interesadas del
que manda y se mete en los zapatos del otro para recorrer juntos el cami-
no. Mandar con amor es llenar de confianza el corazén del discipulo, del
stibdito, que acabara haciendo suya la orden del superior.

Legisla para mujeres adultas

La simple lectura de una normativa, el tenor que advertimos en la
redaccion de una ley o de unas Constituciones, nos revelan el cardcter
educativo del legislador y el talante del stbdito que ha de cumplirlas. Las
normas, las leyes, se elaboran presumiendo ya la adultez basica que se
desea que alcance el stbdito. En su momento, dejamos evidenciado que
el objetivo prioritario de Teresa era atender y ayudar a la persona, de
modo que cuanto se programe y se legisle converja en ella. Ahora com-
prendemos mejor que insistiera tanto a las prioras en que contentas de la

914 |bidem.

272



persona, si no tienen alguna limosna que dar a la casa, las postulantes, no
por eso se deje de recibirlas®.

Esto supuesto, lo que pretendemos en este momento es detenernos
en el andlisis de algunas sugerencias que propone Teresa para que las
tuvieran en cuenta quienes redactaran las Constituciones, y deducir de ese
andlisis las dotes de gobierno que manifiesta como maestra, como educa-
dora. Con este propésito, nos hemos fijado en algunas llamadas de aten-
cién que hace Teresa al P Jer6nimo Gracian para que se facilite la vida
comunitaria de las Hermanas. Por ejemplo,

Si se pudieran hacer de nuevo o quitar o poner, advierta vuestra pater-

nidad en lo de las calzas de estopa o sayal, que no se sefale ni diga

mds de sélo que traigan calzas, que no acaban de traer escrdpulos. Y

si le parece cosa, quitar la acta del padre fray Pedro Ferndndez donde

dicen que no coman huevos ni hagan colacién con pan. Eso basta que
se cumpla con la obligacién de la Iglesia, sin que se ponga otra enci-
ma, que andan con escripulo y les hace daino®®.

En tales exhortaciones, Gnicamente demanda a los futuros legislado-
res que concedan un margen racional de mayoria de edad a la Comuni-
dad y de libertad a las Hermanas. Carece de sentido pedagogico repetir
inGtilmente los preceptos. Por otra parte, ya sabemos que Teresa prefiere
el quebranto de la voluntad a la mortificacién del cuerpo, sin excluirla, por
supuesto. Tampoco es educativo ahogar la iniciativa de la persona y pri-
varla de su capacidad de eleccién por la que la Hermana se ejercita en la
reflexién que la ayudard a adaptarse a la comunidad, a ser libre y genero-
sa. Este margen de libertad, por otra parte, evitard los escripulos de las
Hermanas y manifestara mejor la finura de su amor en la libre eleccion
personal que en la obediencia, aunque también ésta sea libre.

En cuanto al tema de los horarios, hagan conforme a lo que mds vie-
ren que les ayuda a las Hermanas a recogerse’”. Se cumple con esta suge-
rencia el principio de que el sabado es para el hombre y no el hombre
para el sdbado. Es decir, que la Hermana vale mas que el tiempo, y que,
por tanto, la norma esta a su servicio, sirviéndole de muleta que la ayude
a caminar, a crecer y a avanzar en su personal proyecto educativo. El
ideal, aunque ello caiga dentro del radio de la utopia, es no necesitar las
normas. Pero, por lo menos, ya que no es asf, Teresa sugiere que se legis-
le sabiendo y demostrando que es la persona la que se encuentra en el
foco de la mirada y de las preocupaciones. Esta es su actitud, cargada de

915 |bid., Constituciones, 21.
916 |bid., Carta al P Gracidn, 21-2-1581.
97 |bid., Constituciones, 15.

273



sentido educativo. A ella le preocupa que sus monjas recen bien, y, a par-
tir de ahf, se confecciona un horario que colabore en este objetivo.

Teresa, mujer muy previsora y siempre con los pies en la tierra y con
poco tiempo de vida por delante, sugiere al P Gracidn que hemos de mirar
los tiempos por venir y quitar las ocasiones. Se opone a que un monasterio
suyo pueda devenir manana en una casita de adolescentes ingenuas o de
adultas a medio cuajo. ¢Cémo prevenir y evitar el riesgo? Propone que los
confesores no sean, al mismo tiempo, vicarios, pues éstos gozan de cierta
autoridad en el monasterio, lo cual es un riesgo indtil que es preciso prever
ya en las Constituciones. Y en esto suplico que se fie de mi; que tengo bien
visto que si el vicario se contenta de una, no puede la priora quitar que parle
lo que quisiere ella, porque es superior, y de aqui vienen mil desventuras™®.

Con la fina intuicién femenina de mujer adulta y avisada, que desea
plasmar en la normativa comunitaria su sentido educativo, plantea con
realismo el tema de las relaciones entre las Hermanas jévenes y los frailes.
Y teniendo como referente a las monjas de Sevilla, escribe al P. Gracian las
lineas que acabamos de leer. El texto, en una primera lectura, parece que
restringe la confianza que debe depositarse en las Hermanas y la libertad
necesaria que ha de concedérseles en orden a educar en libertad. Pero no
es asf, pues la prudencia de una monja experimentada es compatible con
la apropiacién real de la libertad que van haciendo las monjas. El deseo
razonado de Teresa es que como alli todas son mozas, créame, padre, que
lo mds seguro es que no traten con frailes. Ninguna cosa he tanto miedo
en estos monasterios como esto; porque aunque ahora es todo santo, sé en
lo que vendré a parar si no se remedia desde luego®”.

Resumiendo los aspectos que nos parecen pedagbgicamente mas
relevantes en las sugerencias que Teresa hace para la elaboracién de la
normativa del Carmelo Reformado, considerando que se legisla para jove-
nes que desean educarse para la libertad en libertad, apuntamos los
siguientes:

— Hace una llamada de atencién a los superiores para que tengan en
cuenta, en el momento de reglamentar su trato con los frailes, el
grado de maduracién afectiva de aquellas jévenes. La alusion estd
impregnada de la sabiduria presumible en una mujer que conoce
por propia y ajena experiencia el tema sobre el que se va a legislar.

- Su opinién sefala al conocido tuciorismo, actitud moral preferida
por los padres Jesuitas con quienes Teresa trataba. Se pretende
aceptar la norma que garantiza lo mds seguro. Y lo mds seguro se

918 |bid., Carta al P Gracidn, febrero-1581.
919 |bidem, 15-6-1576.

274



consigue evitando el trato aludido. En principio, en el campo afec-
tivo, tratdndose de j6venes privadas de las relaciones de conviven-
cia que demanda su edad, si no se asegura una correcta orientacion
de la afectividad, buscar lo mds seguro es lo mas oportuno en el
marco de una adecuada educaci6n de la libertad.

— Teresa pretende garantizar el manana, porque ahora es todo santo.

Su mirada esta en perspectiva de futuro y es contundente, pues sé
en lo que vendrd a parar si no se remedia desde luego. Si no se con-
solida la vida espiritual en unas y en otros, la integracién de la afec-
tividad en el proceso educativo personal correra riesgo.

En la vida comunitaria es preciso asegurar todas las apoyaturas huma-
nas posibles, pero razonables, que favorezcan la permanencia de la pro-
fesa en libertad previendo los riesgos, pues donde no existe libertad, no se
puede presumir de adultez. Para ello, las novicias no dejen de visitar, al
padre Visitador, como las profesas, porque si tuvieren algiin descontento,
se entienda; que no se pretende sino que estén muy de su voluntad®. Y
un signo de adultez comunitaria es que se favorezca la libertad de expre-
sion, por emplear un sintagma de aceptada actualidad, pues las incomo-
didades y los desasosiegos no se subsanan ocultindolos, sino dialogando.

Primero lo material, después lo espiritual

La intuicién perspicaz femenina le sugiere a Teresa adelantarse al lec-
tor suspicaz, que puede extrafarse de que una monja fundadora consi-
dere antes lo material que lo espiritual, y le ofrece la explicacién, pues
aunque parezca cosa no conveniente comenzar por lo temporal, me ha
parecido que para que lo espiritual ande siempre en aumento es impor-
tantisimo, aunque en monasterios de pobreza no lo parece; mas en todas
partes es menester haber concierto y tener cuenta con el gobierno y con-
cierto de todo™'. La paz de las Hermanas no puede hipotecarse a indtiles
espejismos espirituales.

El calificativo de importantisimo nos remite a su visioén realista de la
vida, pues no es posible que una comunidad prescinda del pan y del ves-
tido. Recordemos, por ejemplo, el tiempo que dedicé y las consultas que
efectué para proponer la férmula administrativa mds evangélica a sus
monasterios, la de fundarlos en renta o en pobreza.

En relacién con este tema importantisimo de lo temporal y lo espi-
ritual, hay un punto en el que Teresa da la talla propia de una mujer
adulta y libre, cuando, haciendo gala de la libertad de una adultez

920 |bid., Constituciones, 17.
921 |bid., Visita de Descalzas, 2.

275



madura, se pregunta ella misma cudl es la frontera que separa lo tem-
poral de lo espiritual, y escribe que no sé si esto que he dicho es tem-
poral o espiritual®®. Esta duda, mds aparente que real, descubre la adul-
tez de una mujer que pasa por alto las cuestiones especulativas bizan-
tinas y aterriza en el coraz6n de la verdad. ¢Y cudl es el corazén de la
verdad? El conseguir, como primer paso, el crecimiento humano de sus
monjas, empapado, después o simultaneamente, por la fe en la provi-
dencia de Dios.

Un caso concreto que corrobora cuanto afirmamos, es que Teresa
sigue creyendo que un monasterio cabal, una casa a propésito®, debe
procurar una formacién y educacién que promocione mujeres y religiosas
adultas. Y claramente percibimos un rasgo de la adultez que la caracteri-
za en el modo de aconsejar a las comunidades para que ordenen el gasto
conforme a la renta y en la manera de entrelazar la fe en la providencia
divina con la moderacién en el gasto, porque si hay fe y sirven a Dios, no
le ha de faltar, como no gasten demasiado®®, pues la providencia de Dios
no solventa la ignorancia ni los caprichos de las Hermanas. Es el mensaje
que transmite a Marfa de san José al decirle que no sé como pagan tanto
censo cada ano, pues tienen con qué lo quitar™.

Los monasterios reformados teresianos, los pafomarcicos, estan idea-
dos como casas de oracion, sin olvidar la realidad humana, que corre de
nuestra cuenta. De hecho, la Santa Madre no se mostré menos valerosa y
constante en fundar casas que en descomponer las que no le parecian bien
fundadas™®. Y para evitar riesgos graves a los monasterios, yo digo a vues-
tra paternidad, y por amor de Dios que esté advertido siempre en esto, si
no quiere ver perdidas sus casas, que va creciendo el precio de las casas de
manera que han menester cerca de trescientos mil de rentas para no ser
pobres®”. Es por lo que insiste en que es menester mirar lo que se puede
hacer conforme a la renta para evitar que los monasterios se destruyan con
esto que parece de poca importancia. Y recuerda que por eso dije que de
lo temporal suelen venir grandes daiios a lo espiritual, y asi es importanti-
simo esto™.

Otro aspecto de lo material que cuida con admirable realismo es la

922 |bidem, 10.

923 |bid., Fundaciones, 27, 5.

924 |hidem, 11.

925 |bid., Carta a Maria de san José, diciembre, 1579.

926 Julidn de Avila, Vida de Santa Teresa, Madrid, 1882, pag. 211.
927 Teresa de Jests, Fragmento dcrono de una carta al P J. Gracidn.
928 |bid., Visita de Descalzas, 10.

276



ubicacién material del monasterio pensando en la salud de quienes alli se
dedicardn a la oracién. Asi es menester por el mucho encerramiento, que
tuvieren campo y porque ayuda a la oracién y devocién®. Por eso, del pre-
cio de la casa no estoy descontenta ni vuestra merced lo esté; a trueco de
tomar buen puesto, jamds miro en dar la tercia parte mds de lo que vale™.
El monasterio de san José, en Avila, le satisfizo porque aunque pobre y
chico, tiene lindas vistas y campo. Y le disgusta que estando ahf fray Bue-
naventura, Visitador de los Franciscanos, en Sevilla, no se negociara mejor
lo de la fuente del agua®. Esta es la sensibilidad y el sentido comiin de
Teresa, base de la més alta pedagogia. Reza y educa gobernando lo mate-
rial desde lo espiritual. Compatibiliza el éxtasis con las transmisiones de
herencias, informando de que en lo que toca a la renunciacién de la buena
Bernarda, esté advertida que, como tiene padres, no hereda el monasterio,
sino ellos. Si ellos murieran antes que ella, heredaba el monasterio. Esto es
cierto, que lo sé de buenos letrados; porque padres y abuelos son herede-
ros forzosos, y a falta de ellos, el monasterio™.

Criterios para seleccionar las postulantes y las profesas

Es conveniente advertir que Teresa no sistematiza ni elabora una tabla
tedrica de los criterios que deben aplicarse para detectar las aptitudes y
habilidades exigidas en las postulantes y en las novicias que piden ser
admitidas a la profesion, sino que debemos identificarlos y extraerlos nos-
otros del conjunto de sus escritos. Ella los va desgranando y sugiriendo
segln lo demanda la oportunidad o la necesidad. Por ejemplo, del hecho
de ser una monja que ha convivido en un monasterio abulense, el de la
Encarnacién, en el que vivian aproximadamente 180 monjas, toma pie
para avisar que se mire mucho que se espantaria del daio que es en estas
casas ser muchas, aunque tengan renta y de comer®. El primer criterio,
pues, es que la comunidad la integre un ndmero reducido de miembros.

Tanto la experiencia como su sentido pedagdgico le han evidenciado
que no es tan facil como parece seleccionar y priorizar los criterios que
deben aplicarse a las candidatas que demandan el ingreso. Uno de ellos
podria ser, por ejemplo, la capacidad de conversabilidad de la postulante.
Sin embargo, tiene en la memoria a jévenes que hablan mucho, pero cap-
tan mal las ideas. Otras, por el contrario, se comunican con gran dificultad,

929 |bid., Camino, 2, 9.

930 |bid., Carta a don Rodrigo Moya, que vive en Sevilla, 19-2-1576.
931 |bid., Carta a Marfa de san José, 5-10-1576.

932 |bid., Carta a Marfa de san José, priora de Sevilla, 6-5-1577.

933 |hidem, diciembre 1579.

277



pero estdn dotadas de una extraordinaria capacidad para asimilar el men-
saje que se les transmite. En esa tesitura, se decide por la capacidad de
dialogo.

Por otra parte, la experiencia le ha ensefiado que algunas anomalias
tardan en manifestarse y cuando esto ocurre, las postulantes no sélo han
sido ya admitidas al monasterio, sino que han profesado solemnemente,
aunque en ello le vaya la vida a la comunidad. La solucién para evitar este
riesgo es procurar una gran informacién para tomarlas y larga probacién
para darles profesion®*.

Resumiendo, explicitamos los criterios que aplicarén las prioras para
conseguir el modelo deseable de comunidad:

— Nidmero discreto de Hermanas. Comunica a las prioras el deseo de
que mucho querria que tuviese gran cuenta con no henchir la casa
de monjas, si no fuere quien sea para ello®”.

— Priorizar la persona. Como criterio marco, téngase gran aviso de que
no vayan las prioras por interés porque poco a poco podria entrar
codicia, de manera que miren mds a la limosna que a la bondad y
calidad de la persona®®.

Condiciones minimas en la postulante. Que si alguna de estas
cosas faltare, la salud, el entendimiento y la habilidad para rezar el
oficio divino, no se reciba, salvo si es persona muy sierva de Dios®”.
Hace hincapié en la inteligencia, pues si ella es la que dicen, poco
va en que no sea tanto la dote, que yo le digo que hemos bien
menester monjas de talento®”. Ella, que huye de las monjas bobas,
sabe que un buen entendimiento, si comienza a aficionarse al bien,
dsese a él con fortaleza, porque ve que es lo mds acertado; y cuan-
do no aprovecha para mucho espiritu, aprovechara para buen con-
sejo y para hartas cosas, sin cansar a nadie, y es recreacién. Cuan-
do éste falte, yo no sé para qué puede aprovechar la Hermana en
comunidad, y dafar podria mucho®. Cuando se le ofrece la opor-
tunidad de fundar un monasterio en Villanueva de la Jara con las
nueve benditas mujeres que llevaban tanto tiempo unidas en la
oracién y en la vida de sacrificio, se resiste porque aunque me
decian que eran muy buenas, como no las habia visto, no podia

934 |bid., Camino, 21, 2.

935 |bid., Carta a Maria de san José, 22-9-1576.

936 |bid., Constituciones, 21.

937 |bidem, 5, 1.

938 |bid., Carta a Marfa Bautista, priora de Valladolid, 21-7-1577.
939 |bid., Camino, 21, 2.

278



entender si tenfan los talentos que pretendemos en estos monaste-
rios>*. Lo que encontré alli fue que sélo una monja lee bien el
latin; como no sabian leer, estibanse muchas horas en el coro. Dios
tomard su intencién, que pocas verdades debian decir’'. Este
espectdculo de una comunidad empobrecida, le sirve para que se
mande que no se reciba ninguna postulante sin saber leer latin®®.
Prefiere, aunque no sea de su pleno agrado, traer al convento una
monja muy lectora que monjas tontas’?, aunque rechace a las
monjas latinas, presumidas, resabidas.

— Informacién directa del prelado. Para profesarlas es menester grandi-
sima diligencia y que al tiempo de las visitas se informe el prelado, si
hay novicias, de la manera que son, porque esté avisado al tiempo
de dar la licencia para la profesién®*. Por mucha santidad que haya
en las preladas, no hay que fiar*".

- La atencién a la salud fisica. Un ejemplo lo encontramos en lo que
toca a la hermana de la madre Brianda de san José (expriora del
monasterio de Malagén y entonces enferma en Toledo), ni para frei-
la ni para monja no serd; no porque no tiene ella muy buen enten-
dimiento y buena razén y sosiego, que me parecié a mi harto bien,
mas ya no estd ella para otra cosa mds de lo que tiene, que estd muy
gastada’®. Esto lo escribfa Teresa dos meses antes de su muerte.

— Atencion a la salud psiquica. Por ningtn interés reciban si es con algu-
na falta en la condicién®’. Es mas facil mirarse antes que no echarlas
después™. Es obligado impedir la entrada a postulantes que no garan-
tizan el equilibrio psiquico necesario para la buena convivencia. En
este aspecto, merecen capitulo aparte las melancdlicas, las afectadas
por la depresion. Refiriéndose a ellas, escribe Teresa que harto mds
valdria no fundar que llevar melancdlicas que estragan la casa™. Al
extraordinario carisma educativo que demuestra Teresa en su trato
con las melancdlicas, dedicaremos un capitulo especial.

940 |bid., Fundaciones, 28, 9.

941 |bidem, 28, 4.

942 |bid., Carta a dofa Maria de Mendoza, que se encuentra en Valladolid, 7-3-1572.
943 |bid., Carta a dona Luisa de la Cerda, en Antequera, 27-5-1568.

944 Ibid., Visita de Descalzas, 26.

945 |bidem, 32.

946 |bid., Carta a la madre Ana de los Angeles, 26-8-1582.

947 |bid., Visita de Descalzas, 44.

948 |bid., Constituciones, 5, 1.

949 |bjd., Carta al P Gracidn, 10-1-1580.

279



Criterios para distribuir responsabilidades

Como habil fundadora, sabia maestra y educadora carismética, Tere-
sa, en un siglo como el XVI espaol, tan masculino en lo social como cle-
rical en lo religioso, sabe, sin embargo, que tiene que depositar la mirada
y la atencién en la eleccién ponderada y en la formacion integral de sus
mandos, teniendo en cuenta las habilidades personales, pues ellos son los
que garantizaran la eficacia de los monasterios y el futuro de la Reforma.

En este sentido, Isabel de santo Domingo, carmelita de las mas queri-
das por Teresa, le ha trasmitido a Teresa algo que ella ya sospecha, que
sabe del dicho Padre Maestro Medina, que no tenia por acertado que dicha
Madre Teresa, siendo mujer, fuese fundadora de monasterios, pareciéndo-
le no era cosa de durar®. Y para mas abundancia, Isabel Bautista nos narra
que viniendo ella desde Fontiveros, cuna de Juan de la Cruz, a tomar el
hébito de monja en este convento de san José y hospedédndose en esta ciu-
dad de Avila antes de que entrase en tal convento, oy6 decir que a las mon-
jas las mataban de hambre y de abstinencias y que habrian de estar muy
pronto locas y se habia de deshacer pronto el convento y que la Fundado-
ra se habia ido a la villa de Medina del Campo a hacer otra locura y dispa-
rate como la que habia hecho en esta ciudad, y que esto se decia y sona-
ba en todo el lugar®'. Son muros sociales, la masculinizacién y clericaliza-
cién de la sociedad, que ahf estdn, pero que no deberfan impedir, y no lo
conseguirfan, la puesta en-marcha de una reforma del Carmelo, basada en
la preparacién personal y en la espiritualidad evangélica de sus miembros.

En cuanto a la distribucién de responsabilidades, de Teresa se dijo que
tuvo el don de la prudencia divina el cual mostraba en el conocimiento de
los talentos de sus hijas para las ocupaciones en que las ponia®™?, que faci-
litaba su papel de ser maestra de maestras y de maestros. De ella comen-
ta su encantadora, entrafable y queridisima enfermera, Ana de san Bar-
tolomé, que no sélo viendo a las personas, sino simplemente oyendo sus
cosas, distinguia el espiritu y talento que tenian; y de alguna de nosotras
antes de que entrase en la Orden decia lo que habia de hacer en ella™.
Incluso, en alguna ocasién nombré para preladas a monjas consideradas
como insuficientes, y salir excelentes preladas®*. Los Gnicos medios de que
disponfa para detectar las capacidades y habilidades eran el ver y el ofr, la
observacién directa o indirecta.

950 |sabel de santo Domingo, Procesos, o. c., T. Il, pag. 80.
951 |sabel Bautista, ibidem, T. Il, pag. 524.

952 P Luis Ruiz Caballero, Procesos..., o. c., T. lll, pag. 280.
953 Ana de san Bartolomé, Procesos..., T. |, pag. 472.

954 Maria de san José, Procesos..., T. |, pag. 497.

280



Teresa tiene muy presente que en todo este negocio de la eleccién de
responsables, hemos de fiar poco de nuestros entendimientos, por buenos
que sean. Hemos de andar asidos de Dios, de lo contrario, nos dejard Dios
para errar en lo que mds pensemos que acertamos®. Por ello, en nombre
y de la mano de Dios, trabaja para iniciar a las Hermanas y a los Padres
del entorno carmelitano en la sabiduria del discernimiento, en la dificil
tarea de ir perfilando, a paso lento, los rasgos que exige cada puesto de
responsabilidad y detectarlos, después, en las Hermanas que puedan ser
elegidas como responsables. Es el modo de evitar la eleccion de las inep-
tas y la frustracién comunitaria que conlleva la acepcién de personas.

Ofrecemos a continuacién algunos textos que ratifican el modo de
proceder de Teresa en la distribucién de las responsabilidades en la comu-
nidad, de donde es facil deducir los criterios para encomendar tales res-
ponsabilidades:

Personalidad de la candidata

Yo bien entiendo que ella, Ana de la Madre de Dios, sustituta de la
priora de Malagén, Madre Brianda, enferma, tiene falta para gobierno.
Pero querer que gobierne Isabel de Jests y hacerla supriora, es un dispara-
te grande, pues unos dias que tuvo el gobierno, tenian las monjas mds
cuentos y risas que no acababan. Ella es buena, pero no para eso; y quitar
el gobierno a Ana de la Madre de Dios por dos dias, es desatino®*.

He pensado que seria bueno para provincial fray Antonio de Jesus,
porque teniendo superior, Vicario General, cierto lo haria bien, en especial
llevando buen compariero™.

Esta Elvira de san Miguel de aqui, de Malagén, me parece que tiene
buenas algunas; mas como estd criada siempre en las libertades de esta
casa, témome mucho. Y es muy enferma™®. La Beatriz no me parece tiene
las partes que yo querria, aunque con paz ha tenido esta casa™.

Experiencia en la candidata a Priora

Como era de esperar, valora la experiencia de las monjas como un fac-
tor a tener muy en consideracion para distribuir los oficios, especialmente el
de priora. Prueba de ello es que cuando dese6 fundar en Portugal, escribe
que no sé cémo se haga si ahora se funda, que no hallo ninguna para prio-
ra, aunque las debe haber, sino, como no estan experimentadas y veo lo que

955 Teresa de Jestis, Carta a Marfa de san José, finales de diciembre, 1579.
956 |bid., al P Cracidn, 8-5-1578.

957 Ibid., al P Nicolds Doria, que esta en Sevilla, 13-1-1580.

958 |bid., al P Gracidn, que esta en Alcald, 15-1-1580.

939 |hidem.

281



aqui, en Malagén, ha pasado, hame puesto mucho temor, que con s6lo las
buenas intenciones nos coge el demonio para hacer su hecho®.

Teresa es consciente de que los cimientos de sus monasterios, las pare-
des maestras de los mismos y la argamasa de las comunidades son las prio-
ras. Pasando el tiempo, ella misma, con entrafable y cordial ironia, recono-
cerd que estoy en Avila, donde me han hecho priora por pura hambre®. Si
espera freilas recias y personas que se entienda que quieren servir al Sefior™,
¢qué no pretendera de sus prioras y de cuantos desempenan cargos de evi-
dentes responsabilidades? Por ello, gran parte de su magisterio lo ejerce ini-
ciando a las monjas en el ejercicio de la autoridad y de la obediencia.

Lo que Teresa ruega de mil modos a sus prioras y subprioras es que
tengan conciencia y no olviden que estdn en el lugar de Dios para hacer
su oficio. Esto es lo que le escribe al mismo P. Nicolds Doria, responsable
del Carmelo reformado, al recordarle que vuestra reverencia no piense
que estd el negocio del gobierno en conocer siempre sus faltas, que es
menester que se olvide de si mismo muchas veces y se acuerde que estd en
el lugar de Dios para hacer su oficio, que El daré lo que le falta, que asi hace
a todos y no se haga mojigato®™.

Hemos observado que Teresa mantiene una discreta y sabia desconfian-
za sobre la santidad de las personas. Por esta razén, se atreve a escribir que
en esto particularmente es menester no haber ninguna piedad, porque
muchas serdn muy santas y no para preladas. ¢Por qué no?, le preguntamos.
Porque no ha de gobernar, dirigir, orientar, educar, a almas que tanto tratan
de perfeccién la que tiene tan poca humildad que quiera ser prelada®.

Aptitud de educadora en la Maestra de novicias

Para finalizar este apartado, otros oficios que cuida Teresa con espe-
cial esmero para que sean desempenados con excepcional delicadeza,
son los de portera, sacristana y maestra de novicias. La sugerencia que
hace a la priora es que ponga portera y sacristana, personas de quien se
pueda fiar y que pueda quitarlas cuando le pareciere, porque no se dé lugar
a que haya ningdn asimiento en el oficio®. Nos detenemos mads, sin
embargo, en el oficio de Maestra de Novicias, porque asi lo hace la misma
Teresa. El perfil que nos dan las Constituciones de ella, es el siguiente:

960 |bid., Carta a Maria de san José, diciembre de 1579.
961 |bid., a Maria de san José, 8-11-1581.

962 |bid., Constituciones, 5, 1.

963 |bid., Carta al P Nicolds Doria, finales de marzo, 1582.
964 |bid., Visita de Descalzas, 7.

965 |bid., Constituciones, 34.

282



— Que sea una Hermana de mucha prudencia y oracién y espiritu™.
En estas tres palabras prudencia, oracion y espiritu, Teresa nos dise-
fa su personalidad, cémo tiene que ser, qué debe hacer y qué
talante debe caracterizarla.

— Que ponga mds en lo interior que en lo exterior. Haga mds caso de
que no haya falta en las virtudes, que en el rigor de la penitencia.
Mire que no se descuide en nada, porque es criar almas para que
more el Sefor. Para ello, témelas cuenta cada dia de cémo aprove-
chan en la oracion y cémo se han en el misterio que han de meditar
y qué provecho sacan y enseiiarlas cémo se han de haber en esto y
en tiempo de sequedades.

- Que las inicie en la apropiacién de su libertad, de modo que vayan
quebrando ellas mismas su voluntad, aun en cosas menudas. La edu-
cadora teresiana no es una sustituta de las Hermanas que las reem-
plaza en el crecimiento personal, sino simple, pero necesaria y
sabia, colaboradora.

- Que su talante sea la pedagogia del amor. Por eso, trdtelas con
piedad y amor, no se maravillando de sus culpas, porque han de
ir poco a poco, atencién al ritmo personal de trabajo, y mortifi-
cando a cada una segin lo que viere puede sufrir su espiritu.

— Que cuide también su formacién humana y si la Maestra de novicias
no llega a todas en este cometido, mande la priora que la ayuden a
ensenar a leer.

La edad

A la hora de distribuir responsabilidades, al factor edad le concedi6
una importancia sélo relativa. Por ejemplo, a Maria de san José le recuer-
da que la poca edad y la poca experiencia hacen mucho dano. Sin embar-
go, con ocasién de la eleccién de subpriora y maestra de novicias, escri-
be que el parecer nifa Leonor de san Gabriel importa poco; que ha mucho
que es monja, y las virtudes que tiene son las que hacen al caso. Al menos
es obediente, que no saldrd de lo que vuestra reverencia quisiere. Confor-
me a conciencia, a quien mejor se puede dar la eleccion es a ella. Y para
subpriora mds se mira la habilidad que la edad™ .

B. Aptitudes para integrar la comunidad

Después de haber ahondado en las dotes de gobierno de Teresa, es
éste el segundo sector o campo al que acudimos para seguir aproximan-

966 |bidem, 40.
967 |bid., a Maria de san José, diciembre de 1577.

283



donos a su perfil educativo. No con menos esmero que las dotes de
gobierno descritas, deben procurarse en una fundadora las aptitudes que
animen la vida comunitaria, pues, ademas de que las consideramos parte
integrante de su dotacién intelectual y afectiva, expresan su calidad de
educadora.

Los testimonios que nos han llegado sobre esta cualidad de Teresa,
confirman su nobleza de condicién que atrafa a si a todos cuantos la tra-
taban y robaba los corazones de muchos; y algunas personas con sélo ver
cartas suyas, en negocios graves les hacia mds fuerza que muchas diligen-
cias que otras personas habian puesto en ellos; y no acaban lo que ella con
sola una carta. Y esto le acaecia con el mismo Rey, porque su estilo y pru-
dencia de razones convencia a aquellos con quien trataba®®.

El secreto de su capacidad integradora se debe a que se encontraba
muy cercana a los problemas de las Hermanas y tomaba como propia el
alma de cada monja. Su alma es abierta, generosa. No ignora a nadie, no
estorba a nadie y a nadie desea hacer sombra. Por el estudio que se ha
hecho al personaje de Teresa siguiendo los principios personalistas trans-
accionalistas, nadie duda de que su personalidad estuvo muy por encima
de lo normal. Se concluye que su adulto, es decir, su autocontrol, llegé a lo
increible. Alimentado por la enorme documentacién grabada en su padre,
la ejecutaba por la energia de su nifio. Sus visiones, sus arrobamientos, son
prueba de tal nifio. En contacto con los demds, su adulto daba datos obje-
tivos, el padre-nutricio protegia y animaba la comunicacién y el nifio era
todo espontaneidad™.

Teresa era una excepcional comunicadora y tenia un yo robusto, esto
es, una gran aptitud para acoger en la conciencia las cosas mas dispares,
para enfrentarse con la realidad con esquemas muy diversos. Tiene una
gran capacidad para cambiar con rapidez el sistema de referencias; termi-
na de escribir su experiencia mistica e inmediatamente lo hace sobre la sin-
tomatologia de la melancolia®®, por ejemplo. Se la querfa entrafablemen-
te. Como anécdota, baste recordar que cuando se despidié del reciente-
mente creado convento de Sevilla, donde no fue el Sefior servido que
siquiera oyese un dia la misa en la iglesia, harto se les agué el contento a
las monjas con mi partida, que sintieron mucho™".

968 Marfa Bautista, Procesos..., T. ll, pag. 40.

969 José Marfa Roman, Una psicografia de santa Teresa, en Cinco ensayos sobre santa Tere-
sa de Jests, o. c., pag. 89.

970 R. Carballo, art. cit., pag. 415.

971 Teresa de Jeslis, Fundaciones, 26, 2.

284



Una mujer libre y ejemplar

No es preciso repetir que también Teresa aparece relativamente hipo-
tecada a restos culturales medievales, como le sucede a cualquier ciuda-
dano. Cuando ahora la calificamos de ejemplar, lo hacemos, prescindien-
do de esa hipoteca, para que tomemos conciencia de la necesidad de que
el educador se presente ante sus discipulos pertrechado no s6lo de rico
bagaje cultural, ético y moral, como el que encontramos en ella, sino con
la mirada puesta en el manana, pues el educador vive el dia de hoy con
conciencia de que es la sementera del manana.

Hacemos referencia a los valores humanos hallados en las distintas
facetas de la persona de Teresa, como mujer, como monja y como fun-
dadora, pues sin ellos careceria de la autoridad moral que se le reque-
ria para presentarse como educadora y guia espiritual de unas mujeres
que habian aceptado como forma de vida seguir los pasos que les ofre-
cfa su carisma.

Conocemos la veracidad de mujer integra, de tal manera que con sen-
cillez pudo escribir que en esto de hipocresia y vanagloria jamds me acuer-
do haberle ofendido™. Al P. Garcia de Toledo, que la animé a redactar el
Libro de la Vida, le escribe que por pensar que vuestra merced hard esto,
omitir su nombre, el de Teresa de Jes(s, en Vida, que por amor del Serior
le pido, y los demds que lo han de ver, escribo con libertad™.

Conoce y acepta el lugar secundario que le corresponde en cual-
quiera de las comunidades a pesar de su condici6n de fundadora. Asi se
desprende de que esto le diga vuestra reverencia en respuesta de la que
ahora me escribid, y que cuando esté enmendada de esto me tendrd satis-
fecha. A este gran Dios quiero que contentemos, que de mi hay poco caso
que hacer”. Guiados por sus afirmaciones, nos encontramos con una
mujer tan honrosa, que me parece que no tornara atrds por ninguna mane-
ra, habiéndolo dicho una vez”*. Ahos después, insiste en el mismo pensa-
miento y desea que el tiempo que damos al Sefior que sea con toda deter-
minacién de nunca jamds se le tornar a tomar por trabajos que por ello nos
vengan™.

Estamos constatando que el proceso educativo de Teresa es un proce-
so liberador. Con la libertad interior conseguida, se mueve entre sus Her-
manas que saben tomar el ejemplo diario de su magisterio testimonial,

972 |bid., Vida, 7, 1.

973 |bidem, 10, 8.

974 |bid., Carta a M? de san José, 1-2-1580.
975 |bid., Vida, 3, 7.

976 |bid., Camino, 39,2.

285



como les ocurrié cuando estando un dia las religiosas en el coro, la
santa Madre hizo un poco de ruido con el rosario; la prelada, sin saber
quién habia sido, dijo: quien haga ese ruido, sdlgase fuera. Y la dicha
Madre se sali6, dejando edificadas a las religiosas viendo su puntualidad
en obedecer’”.

Lo que mas desea Teresa para sus comunidades es el oxigeno de la
libertad. No quiere almas acongojadas. Se duele de ello, y por las que
han entrado ahi tengo pena, que cuando habian de ejercitarse y aprender
las cosas de su Orden, se les vaya todo en desasosiego que, como a almas

nuevas, les puede hacer mucho dano’”.

Espiritu de fraternal democracia

A la hora de valorar los comportamientos de Teresa, lo importante no
es tanto resaltar lo que en ellos aparece de ejemplo personal, que ya serfa
bastante, cuanto el observar el nuevo talante democratico, de respeto a la
persona, a su dignidad, a sus derechos, que ella, fundadora y mujer de
gobierno, inserta en las relaciones tanto individuales como sociales.

Fue testimonial la reaccién que tuvo al ser nombrada priora del
monasterio abulense de la Encarnacién, en el que habia ingresado como
postulante y del que sali6 para reformar el Carmelo. A la noticia de tal
designacién, después de llevar aios fuera de aquel monasterio, siguié un
rechazo comunitario mayoritario, aunque por razones ajenas a ella.
Aceptado el priorato, pasado cierto tiempo y analizado a distancia el
suceso de aquel rechazo, Teresa lleg6 a la conclusion, que la ratifica
como mujer de gobierno y de admirable instinto educativo, de que no
hubo que maravillarse por lo ocurrido entonces, pues es recia cosa hacer
fuerza a nadie. Reflexion que manifiesta su respeto a la dignidad y a la
libertad de la persona. Aprende la leccién de que es necesario promo-
cionar mujeres obedientes, pero no sumisas, y con su actitud da paso al
derecho de que sus mujeres hablen y sean escuchadas en el monasterio.
Por eso, sus monjas pudieron constatar que era muy devota de tratar la
verdad en todo tiempo y con todas las personas. Pedfa opinién a las mon-
jas y con frecuencia la seguia®’, pues era muy amiga de tomar parecer, y
con la menor de la casa lo hacia®. No vio inconveniente en humillarse y
obedecer a sus propias monjas™'.

977 Marfa Magdalena, Procesos..., T. lll, pag. 324.

978 Teresa de Jests, Carta al P Hernando Pantoja, 31-1-1579.

979 |sabel de santo Domingo, Procesos..., T. Il, pdg. 495.

980 Ana de la Encarnacién, Procesos..., 0. c., T. |, pag. 21.

981 Hermana Teresa de Jests, Procesos de Beatificacién y Canonizacién, o. c., T. |, pag. 192.

286



Entranable y agradecida

Contamos con expresiones muy afortunadas de Teresa, alguna de las
cuales es una autodefinicién descriptiva de su espiritu agradecido, como
es la de que con una sardina me sobornarédn, pues veo bien que no es per-
feccién en mi esto que tengo de ser agradecida®. Ser maestra, la maestra
de sus Hermanas, era parte fundamental de su vocacién de madre entra-
fnable para preparar en ellas la morada del Sefor, por lo que no se han de
conquistar las almas a fuerza de armas como los cuerpos.

Cuando Leonor Ayanz y Beamonte, después de haber obtenido la
nulidad de su matrimonio, decide y consigue ingresar en el Carmelo de
Soria con el nombre de Leonor de la Misericordia, Teresa sugiere con ter-
nura a la comunidad que miren, mis hijas, cuando entre esa santa, que es
razén que la madre priora y todas la sobrelleven con comedimiento y amor,
que adonde hay tanta virtud no es menester apretar nada®. Y en el anec-
dotario de las Hermanas se cuenta que a los que la perseguian tratdbalos
con tanta llaneza y afabilidad, que los venia a mudar de su propésito con
la fuerza de su virtud y volverlos sus amigos®®.

No ha sido necesario que Teresa se libere, en su proceso educativo,
de la celotipia que no es infrecuente detectar en las personas, de uno y
otro sexo, que desempenan cualquier responsabilidad. No le importa ala-
bar y aplaudir cuanto de positivo encuentre en las Hermanas. Refiriéndo-
se, por ejemplo, a Marfa de san José, comenta que esta priora, de Sevilla,
tiene un dnimo que me ha espantado, harto mds que yo*. Con la misma
naturalidad y cordialidad, le pide a su hermano Lorenzo que cuando yo
escribiere a Francisco, su hijo, nunca le lea la carta vuestra merced, que he
miedo trae alguna melancolia, depresion, y es harto declararse conmigo. El
bien que tiene es creerme®®. Esto le mereci6 que se comentara de ella que
tenia mucha luz para conocer espiritus y modos de oracién®™.

Su fina sensibilidad raya la exquisitez. A su hermano Lorenzo le escri-
be que por lo que a mi envia mi hermano le beso mil veces las manos; que,
si fuera en el tiempo en que yo traia oro, hubiera harto envidia a la imagen
que es muy linda en extremo™. Viudo ya e instalado en Avila, le escribe
que unos membrillos le envio, para que la su ama se los haga en conserva

982 Teresa de Jests, Vida, 5, 4.

983 |bid., Carta a las carmelitas descalzas de Soria, 28-12-1581.

984 Hermana Teresa de Jests, o. c., T. |, pg. 193.

985 Teresa de Jests, Carta a Maria Bautista, 29-4-1576.

986 |bid., a Lorenzo, hermano, 2-7-1577.

987 Hermana Teresa de Jests, Procesos de Beatificacién y Canonizacién, T. 1, pag. 190.
988 Teresa de Jesds, Carta a Lorenzo, 23-12-1561.

287



y coma después de comer, y una caja de mermelada y otra para la suprio-
ra, de san José, que me dice trae grandes flaquezas. A vuestra merced supli-
co yo que no dé a nadie nada de esa, sino que la coma por amor de mi*®.
A Maria de san José le relata que el azahar es muy bonito y mucho, y los
corporales so galanisimos. La priora de Segovia, Isabel de santo Domingo,
me ha enviado una palia toda de cadena, con aljofar y granatillos. Y los
corporales que hizo Be, son tan lindos que para mi gusto me parecen mejor
que todo®. Dos meses después, escribe a la misma madre y le comenta
que los cocos recibi; es cosa de ver. Yo los enviaré a Luisa de la Cerda. El
coco que viene para mi estd muy alifioso™".

Estda pendiente de las situaciones personales de cada Hermana y de
los detalles de las personas con quien trata, que, aunque puedan pare-
cernos sin importancia, resultan impactantes para el sujeto que los sufre.
A este propésito, Ana de Jests, Lobera, nos refiere que cuando por la
pobreza no podia regalarnos con otra cosa, lo hacia con contarnos algunas
cosas de recreacién y buscar florecitas y yerbecillas para refrigerarnos, y
siempre que podia nos hacia algunos regalos por su mano®. Ya en la cima
de sus muchos anos, puede afirmar que en esto de dar contento a otros
he tenido extremo, aunque a mi me hiciere pesar. En esto me daba el Sefior
gracia, en dar contento adondequiera que estuviere, y asi era muy querida
en el internado de las Madres Agustinas de Avila®.

Espontdnea y humorista

Estamos escribiendo sobre una mujer de alma transparente, limpia,
sin repliegues ni recamaras. El carifio y el amor con el que se acerca a las
personas, sea cual sea el trato que a ella le procuran, le permiten unas
relaciones fluidas, espontdneas y, frecuentemente, saturadas de familiar y
entrafable humor.

Conocemos con detalle el sacrificio que conllevaban los desplaza-
mientos para la fundacién de un monasterio. El hambre, las inclemencias,
las desatenciones o los malentendidos, ponian a prueba la capacidad de
generosidad y de renuncia de cuantos formaban la comitiva fundacional.
Entonces intervenia la santa Madre tan agradable, que como nos vio a
todos con necesidad de alguna recreacién que nos alentase, compuso unas
coplas muy graciosas al tiempo que habiamos de pasar el Guadalquivir en

989 |bidem, 24-7-1576.
990 |bid., a Maria de san José, 11-7-1577.
991 |bidem.

992 Ana de Jes(s, Lobera, 0. c., T. |,
993 Teresa de Jests, Vida, 3, 4; 2, 8.

288

pag. 466.



una barca, se dirigfan a fundar en Sevilla, porque en esto de componer a
lo divino tenia también notable gracia y asi nos ibamos entreteniendo y
olvidando, en parte, el trabajo del camino con las coplas™.

Es manifiesto que la espontaneidad es uno de los frutos maduros de
la confianza. Y ésta es la puerta de acceso para que las almas se inter-
cambien las historias mds personales. Asi actia Teresa con las personas
mas cercanas, que saben desentranar la intencionalidad exacta del men-
saje que transmite. S6lo con esta estrategia puede un gobernante dirigir-
se a su stbdito sin temor a herirle. ¢Cémo pedirle, por ejemplo, al P. Nico-
las Doria, responsable dltimo del Carmelo reformado, que sea mas enér-
gico y mas entero? Pues escribiéndole que harto contenté la humildad de
su carta de vuestra reverencia, aunque no pienso hacer lo que dice, para
que se ensefe a padecer; mire, mi padre, que todos los principios son
penosos’.

Por otra parte, la espontaneidad es una de las formas familiares que
tiene el carifio para asomarse a la puerta del alma pareja y es una actitud
que rezuma profundo sentido educativo. Con la delicadeza de esta
espontaneidad, escribe a Maria de san José diciéndole que el vestirse
tunica al verano, en Sevilla y estando enferma, es cosa de disparate. Si me
quiere hacer placer, en llegando ésta se la quite, aunque mds se santifique;
puesto que todas entienden su necesidad, no se desedificaran. Con nues-
tro Seior, cumplido tiene, pues lo hace por mi. Y aparece la espontanei-
dad maternal y liberadora: yo no sé qué es la causa que con cuantos dis-
gustos me da vuestra reverencia no puedo sino quererla mucho; luego se
me pasa todo®”. A la misma madre, meses antes, le habia escrito sugi-
riéndole con humor que nos libremos de las buenas intenciones que tan
caro nos cuestan.

No me resisto a pasar por alto un texto que siempre me sorprendi6
porque aparece en él la espontaneidad como un descuido humoristico,
de inadvertencia jocosa y no sé de qué mas curiosidades. Sucedié que
escribiendo a su hermano Lorenzo, le dice que hame enviado a decir el
nuncio Nicolas Ormaneto, que le envie traslado de las patentes con que
se han fundado estas casas y cudntas son y adénde, y cudntas monjas y de
dénde. Diga eso vuestra merced a la supriora de san José y que me envie
los nombres de las que son de esa casa, y los aios de las que ahora estén,
y lo que ha que son monjas, de buena letra, en un cuadernillo de a cuar-
tilla, y firmada de su nombre. Ahora me acuerdo que soy priora de ahi y

994 Julin de Avila, Procesos de Beatificacién y Canonizacién, o. c., T. |, pg. 205.
995 Teresa de Jests, Carta al P Nicolds Doria, marzo-1582.
996 |bid., a Marfa de san José, 1-2-1580.

289



que lo puedo yo hacer, y asi no es menester firmar ella sino enviarme lo
demds, aunque sea de su letra, que yo lo trasladaré®”.

Abundando en la espontaneidad de su comportamiento, traemos a
colacién la impresion que dej6 en la comunidad de las Descalzas Fran-
ciscas, de Madrid, donde se detuvo de paso para la fundacién del monas-
terio de Pastrana. Estaban alli la princesa dofa Juana, hermana de Felipe
I, y era Abadesa la hermana del Duque de Gandia, Francisco de Borja.
Después de tratarla y conocerla un poco, las monjas expresaron su admi-
racion bendiciendo a Dios que nos ha dejado ver una Santa a quien todas
podemos imitar, que come, duerme y habla como nosotras, y anda sin
ceremonias™.

Capacidad admirable para desdramatizar

Teresa ha aprendido a no dramatizar o a desdramatizar situaciones
tensas, coyunturales o estables, vividas también en sus conventos, como
en todas las familias. Y no siempre es facil evitar la tirantez en la relacién
fraternal que debe mantenerse con las Hermanas, sea cual sea su textura
psiquica y su circunstancia concreta. Sin embargo, que una superiora
acierte a compaginar el cumplimiento de la norma, el respeto a las ideas
fijas de una hermana, la orientacién educativa pertinente que la Herma-
na quizds no entiende, con un trato delicado y caritativo, no esta al alcan-
ce de todos los caracteres ni de todos los espiritus. Este caso se vive en el
monasterio de Burgos con Catalina de la Madre de Dios. Informada Tere-
sa, escribe a la priora, Tomasina Bautista, y le recomienda que no la deje
escribir a nadie. Si a mi 0 a Ana de san Bartolomé lo quiere hacer, nor-
abuena, mas a otro no; y si por consolarla lo hiciere, no les envie las car-
tas®. Esta carta de Teresa, cordial pero exigente, escrita mes y medio
antes de morir, rezuma la comprension de una fundadora que ha tomado
conciencia de lo necesario y dificil que es educar, humanizar, ayudar a una
Hermana a que se encuentre primero consigo misma y se integre después
sin reservas en la comunidad.

Es obvio que el equilibrio psiquico que caracteriza a Teresa la ayuda-
ba a mantenerse en medio de las dificultades con tanta serenidad y sosie-
go, que nada la perturbaba. Y esto, aunque hubiera de afrontar situacio-
nes tensas como le ocurrié en Segovia con el Provisor de la diécesis a
quien llamé y hablé tan varonilmente y con tanta osadia como si fuera
negocio que a ella no le tocaba. Sus palabras fueron de mucha sustancia y

997 |bid., a Lorenzo, hermano, 2-1-1577.
998 Ana de Jests, Lobera, o. c., pag. 472.
999 Teresa de Jests, Carta a Tomasina Bautista, en Burgos desde Valladolid, 27-8-1582.

290



de un pecho mas que de var6n'™. Pero sin ceder en nada al desvarfo. Del
mismo modo que la oposicién y resistencia que encontré en el arzobispo
de Sevilla a que se fundara alli monasterio tampoco la alboroté, ni el entrar
sin dinero en Sevilla la entristecié, no pareciendo habia remedio si no venfa
del cielo™™.

Es una mujer y una religiosa que se encuentra muy pendiente de las
carencias, de las incapacidades, de los gustos y de los caprichos de cuan-
tos viven en su entorno. Es lo que le ocurre con la madre Isabel de santo
Domingo, de la que escribe a Maria de san José que con todo, digo que
es buen alma, que errard por falta de entendimiento, mas no por malicia.
Ya puede ser que yo me engane. Con que no la deje vuestra reverencia con-
fesar sino con frailes de la Orden, es acabado; y si alguna vez fuere a con-
fesar con Rodrigélvarez, jesuita de Sevilla, digale vuestra reverencia en la
opinién que la tengo'™

El corazén de la educadora que es Teresa, siempre rebosa misericor-
dia, que no es compasién despectiva y humillante, sino acogedora com-
prensién. De ahf la sugerencia, de no maravillarse, de no escandalizarse ni
llevarse las manos a la cabeza, de las culpas de los demds, porque han de
ir poco a poco'™. Lo que no excluye que en temas puntuales sea necesa-
rio ayudar a las Hermanas con la energia que se requiera para que apren-
dan a objetivar comportamientos. La irrenunciable es la actitud de buscar
siempre la verdad en verdad. Por esta razén, a Maria de san José le escri-
be diciendo que de quien mds enojada he estado es de Beatriz de Jesus,
porque jamds me ha dicho una palabra, ni atin ahora. Ella debe pensar que
es guardar amistad; pero la verdadera amistad no se ha de ver en encubrir
lo que pudiera haber tenido remedio sin tanto dano™*

No siempre acepté Teresa el modo de comportarse alguno de sus
familiares en el terreno de las buenas costumbres. También ahi fue decisi-
va su presencia para aunar la familia, alentar el esfuerzo, animar la fe y no
malograr las relaciones con su sobrino Lorenzo de Cepeda, hijo de Loren-
zo. Cuando éste se desplazé a Quito, donde su padre habia pasado varios
anos y él habfa nacido, al igual que Francisco y Teresita, dej6 en Avila una
hija natural y Teresa reprob6 su conducta. Sin embargo, comprendié que
mas de una vez hemos de hacer de la necesidad virtud, por lo que le escri-
be con entrafias de madre, y, desdramatizando lo ocurrido, le dice que en

1000 Jylidn de Avila, o. c., pag. 215.

1001 |bidem, pag. 218.

1002 Teresa de Jesis, Carta a Maria de san José, 1-2-1580.
1003 |bid., Constituciones, 9, 7.

1004 |bid., Carta a M? de san José, diciembre-1579.

291



esto veo lo que le quiero, que con ser cosa para pesarme mucho por la
ofensa de Dios, de que veo se parece tanto a vuestra merced esta nifia, no
la puedo dejar de allegar y querer mucho. Para ser tan chica, es cosa extra-
fia lo que se parece a Teresa, hermana de Lorenzo, en la apariencia'™.

Otro caso familiar que tuvo que afrontar de cerca fue el de su cufia-
do Juan de Ovalle por las razones que la misma Teresa nos revela en una
de las cartas dirigida al hermano Lorenzo, donde le informa que ha reci-
bido una larga carta de Juan de Ovalle en la que alude a la interpretacion
retorcida que él mismo ha hecho de las relaciones que llevan Lorenzo y
Pedro Alvarez Cimbrén, primo de Lorenzo y Teresa. El final de la carta de
Teresa es un cordial amortiguador ayudéndole a reconocer que ellos son
celos todo su sentimiento, porque tiene esta condicién, que harto pasé con
él porque éramos amigas dofia Guiomar y yo. £l es de condicién en cosas
muy anifiado. Que vuestra merced le sobrelleve™®.

Por su habilidad estratégica y porque asi lo sentia, provocaba y des-
pertaba hacia ella el padre nutricio que se desarrolla en cada uno de nos-
otros, y asi conseguia de todos cuanto pretendia. Con el sentido comin
de una buena educadora, invitaba al didlogo, que siempre es un instru-
mento adecuado para impedir posibles tensiones y desdramatizar las ya
creadas.

C. Un ensayo de orientacion vocacional

Esta fuera de duda que una piedra de toque para descubrir las apti-
tudes pedagdgicas y educativas naturales de un profesional de la ense-
fianza o de un psicopedagogo, es detectar su capacidad y habilidad para
orientar y acompafiar el proceso educativo del discipulo. Proceso educa-
tivo que aqui y ahora tomamos en sentido amplio, pues implica la orien-
tacién vocacional y profesional, precedida, como es légico, de un informe
psicotécnico, aunque sea elemental.

Esta es la aproximacién pedagégica a Teresa educadora que nos pro-
ponemos realizar en las paginas siguientes. Y aunque a Marfa de san José
le enviara el informe que veremos para que se ria, que, sin duda, no fue
para eso, a nosotros, sin embargo, nos sirve en este momento para seguir
descubriendo en Teresa rasgos que la confirman como habil maestra,
sometida ella misma a un ejemplar proceso educativo liberador.

Informe psicotécnico modélico en su tiempo

Contamos con algunos fragmentos de escritos teresianos que merecen
valorarse hoy como un inicio de ensayo de informes psicotécnicos por el

1005 |bid., a Lorenzo, sobrino, en Quito, 15-12-1581.
1006 [bid., a Lorenzo, hermano, 24-7-1576.

292



modo de pintar y describir en etopeyas muy bien matizadas las aptitudes
y caracteres de las personas a las que alude. Teresa los presenta, como es
l6gico, como si se tratara de simple anécdota, sin mas trascendencia.

Todo ocurrié porque Marfa de san José pidi6 a la Madre Teresa una
semblanza de las dos nifias que estaban siendo educadas en el Carmelo,
una en el monasterio de Toledo, Isabel Dantisco, hermana del P. Jer6nimo
Cracidn, que tenfa ocho anos, y otra, Teresita de Ahumada, hija de don
Lorenzo, sobrina de Teresa, nacida en Quito, que contaba diez anos, y
que se educaba en el monasterio abulense de san José, junto a su tia, des-
pués de haber pasado un tiempo en el de Sevilla, recién liegada de Quito
con su padre y hermanos.

Presenta el esbozo de informe-psicotécnio-diagnostico de estas dos
nifas a la Madre Maria de san José de modo ingeniosamente ltdico,
entranablemente cordial pero técnicamente modélico para lo que se
podia pedir en su tiempo. Para justificar la opinién que tiene sobre las
nifias aludidas, hela aqui, escribe, pintadas sus muchachas para que no
piense que le miento en que hace ventaja Isabel Dantisco a la otra, Teresi-
ta. Porque se ria se lo he dicho'. En el informe se distinguen y detallan
rasgos fundamentales referidos a las capacidades y destrezas de las ninas,
que nosotros hemos ordenado asi:

Dotes caracteriales y temperamentales

En opinién de Teresa, se encuentra, en gracias naturales, mejor dota-
da Teresita, pues sepa, cierto que si ésta mi Bela tuviera la gracia natural
que la otra... Indudablemente que la ternura ecuatoriana y el candor
indiano de Teresita habia llamado la atencién y habia cautivado a todas
las Hermanas de Sevilla, incluida su tia Teresa. Teresita era de tempera-
mento méas candoroso y estaba dotada de la frescura y fragancia de los
Andes ecuatorianos. La dulzura de su habla, la delicadeza de su porte, lo
apacible de su temperamento, la sensibilidad y admiracién que mostraba
ante la nueva realidad espafiola, sevillana, en la que se encontré inmersa
de la noche a la manana, le merecié ser acogida como un regalo del
cielo.

Teresa comprende y acepta que quien ha visto la gracia de Teresa en
cuerpo y en todo, echarlo ha mds de ver, la diferencia entre las dos nifias, que
asi lo hacen acd, aunque yo no lo confieso, y a ella se lo digo en secreto. El
clima ecuatoriano ha fecundado una nifa ingenuamente espontanea y fami-
liarmente libre. El caracter de Isabelita, por el contrario, venia marcado por

1007 |bid., a M? de san José, 9-1-1577. Los textos que se citen en este tema del Ensayo de
orientacién vocacional, estin tomados de esta carta.

293



el clima severo de Castilla, por una realidad sociocultural ambiental distinta,
de mas calidad, y por un status familiar privilegiado. Isabelita era mas timida.

En este informe que redacta Teresa para Marfa de san José, aparece
un dato muy revelador sobre ella misma, que habla de su humanidad y
ternura, al confiarle a la Madre Marfa que tengo un trabajo, que no sé
cémo le poner la boca, a Isabel, porque la tiene frigidisima y se rie muy fri-
amente, y siempre se anda riendo. Una vez la hago que la abra, otra que
la cierre, otra que no se ria. Ella dice que no tiene la culpa, sino la boca, y
dice verdad. No lo diga a nadie, que gustaria si viese la vida que traigo en
ponerle la boca'™. Es esta confidencia intima de Teresa a la madre Maria
una instantdnea cordial que nos revela el alma de una mujer, de una edu-
cadora sorprendente y sabia, humana y maternal, no presentada, hasta
ahora al gran publico admirador de Teresa, porque nadie se habia ocupa-
do de ampliar la mirada al poliedro de su personalidad.

Capacidades cognitivas y afectivas

Sin embargo, segin su opinién, Isabel destaca y aventaja a Teresita en
capacidad intelectual y en docilidad, pues el entendimiento y blandura, de
que se puede hacer de ella lo que quisieren, que lo tiene mejor ésta mi Bella,
Isabel. Nos falta el poder traducir correctamente el término entendimiento,
si como capacidad intelectual, como habilidad practica para resolver los
pequenos problemas diarios o como cultura adquirida por Isabelita.

Afectivamente, a la nifia Teresita la encuentra, obviamente, muy pose-
siva en relacién con su tia. Es una actitud comprensible en una nifa des-
enraizada de Quito y sembrada en tierra extrana entre personas muy aco-
gedoras pero sin la cercania cordial radical que ella necesita. Era una huer-
fanita de madre. Esto explica que busque el regazo de la tia Teresa, quien
recomienda a la Madre Maria que a Teresita diga vuestra merced que no
haya miedo que su tfa quiera a ninguno como a ella; que reparta las im4-
genes, y que dé alguna a sus hermanos. Devocién me hizo lo que escribi6
vuestra merced de ella a Sevilla, que me enviaron acd las cartas, a Toledo,
que no se holgaron poco las Hermanas, que las lei en la recreacién, y yo
también.

Destrezas y habilidades

Teresa observa que la personalidad de Isabel destaca sin lugar a duda
en el desarrollo que ha conseguido en las destrezas y en las habilidades,
pues es extrema la habilidad de esta criatura, que con unos pastorcillos
malaventurados y unas monjillas y una imagen de nuestra Sefiora que tiene,

1008 |bidem.

294



no viene fiesta que no hace una invencién de ello en su ermita o en la
recreacion, con alguna copla, a que ella da buen tono, y la hace, que nos
tiene espantadas.

Hemos querido destacar, por lo que supone de atipico en la practi-
ca educativa de entonces, en este brillante ensayo psicodiagnéstico que
nos ofrece Teresa, bosquejo de lo que seran en el futuro los estudios e
informes psicotécnicos, dos puntos muy concretos: por una parte, haber
sabido seleccionar con precisién los distintos sectores de reflexion, de
evaluacién, como son lo intelectual, lo afectivo, lo temperamental y las
habilidades, para elaborar el sencillo, pero matizado y sugeridor, psico-
diagnéstico. En segundo lugar, valoramos también que Teresa haya acer-

tado a seleccionar para el diagnéstico los indicadores que dan al informe
validez y fiabilidad.

295



i m—;l-h ILl-.l_F _r ‘:._"—:I‘_It""].{-_ Pt 4 ‘_‘. = ITI_'*;:!I.'!.J‘..__ __I—I_ _;.il.il-_ - ", " P Y —-—:-I—":,—‘ ;._

C- Sl g ' il IR e v
!I |||‘_ '_:-__'“ ,}" y I: M = _“:_Ih ; o ‘ ‘ i AL .. -
e v |}t'" H,__.,Ill I|'|':I'l",’7' PRI i 3
||\”$|" ‘_ N R | s = & |
| “ ;'ﬂ_ I'|
TR
oy |
= e {
||1,|.‘,': \
N, |
,.I‘I||" r
ST
o i [ )
| ST ”
{ | } ! i
rm\,hﬂ'mﬁ]jugr s el
o ""““‘ -t uwﬂ«m il |
~:'. 'I | ' I;L’ -,L';JI il [‘|' ! H;: i‘w : -\w |
] LI SN kﬁn
i }1'1 r ! ]:

' “J ; JW‘E‘- FMH# "

AR
IIII..'“I I .
‘ I_" ’”.':'E. w!-éj:ﬁqba-. TRl __,'
Ay i fiFy= “ " “‘h‘h uﬁh@mﬂvﬁmwm
LI ,'-I "-‘s ' :lhrl-ﬂ*I’ r*mwﬂmfhl-m U i s -

IIII']IL

_p‘aq\u et tzm‘;‘b&:vw&uuyub- i
b f‘-j}qt#miﬂﬂ ol naces T iy e sl
.(, fa:-nwe-'nmmﬂa fit s, 4 wﬂth : -!
2 e g y«vimw.mmm rnkaned gl
_r >0 R s i will, i ety fas EML e
i qb.i‘--mwu‘ Qi “mpmw-mﬁiﬁ o8
,.. B LR ,asair “ﬂl‘dﬁ&y =
4 vmnw-,;-nﬂa!.wmn nruax:&*w J |

1 '.'
fm il ; '_.| J IE =

n = - - '1 ]
ksmwwf ﬂi-bﬁetﬁma o,
t(ﬂrmﬁ ﬁ&ﬂd-“l ,MtJ ﬂ r
3 il i bt

"’J M_q:ézdw.m& ﬁl ' '5“‘“ hoes
|‘, TR e .4_4 lr‘-l"“ e

||||.' = i }'— 4'1, )
b Ul;'l _':‘. fl-l "--, =1

I =l l‘.: -'lh I-

it
: 1;“.“1. T"i' R




10. EL RECURSO EDUCATIVO A LA EXPERIENCIA

La experiencia hace fiable su magisterio

Llegamos a uno de los temas clave, més novedoso, de la pedagogia y
de la praxis educativa de Teresa, el de la experiencia aplicada a la educa-
cién. Nos hemos referido anteriormente a él de una manera tangencial,
sin embargo ahora lo haremos dedicéndole la atencién pedagégica que
merece.

Introducir la experiencia tanto en la docencia del maestro como en el
aprendizaje del discipulo, es una conquista que entonces alcanzé su cenit
en Teresa. Ella fue un admirable aprendiz de la experiencia y en ésta se
apoy6 para transmitir con mas credibilidad sus mensajes. Discipula, en
parte, y en parte autodidacta, como ya hemos comentado, asimilé gran
cantidad de contenidos experiencialmente y los trasmitié con la fuerza de
su convencimiento.

Es conveniente no apellidar ni poner chapas a la experiencia, religio-
sa, académica, empresarial o militar, pues cuando nos refiramos a ella, lo
que deseamos transmitir es que, sea la experiencia que sea, siempre
amplia la informacion y facilita la ensefanza y el aprendizaje, cualesquie-
ra que sean los contenidos. Su valor y su importancia no dependen de la
especificidad de éstos.

En una de sus bellas pardbolas, en la niimero 20, Freinet escribe que
el modo normal de subir son los pasos de la escalera. Pero, énos hemos
preguntado si no habrd otras vias mds rdpidas y mds saludables, que pro-
cedan por saltos y por zancadas; si no habrd, segiin una imagen de Victor
Hugo, una pedagogia de las dguilas que no suben por la escalera? Mi con-
viccién es que la pedagogia y la practica educativa de Teresa puede con-
siderarse como una pedagogia de las dguilas, gracias a su experiencia.

En la portada de la vida y de la obra pedagégica de Teresa, mereceri-
an grabarse sus palabras de que en todo es gran cosa la experiencia, que
da a entender lo que nos conviene'™”, pues fue una mujer, una creyente y
una monja afincada en ella. De Teresa se coment6 encarecidamente que
hizo grandes pruebas, asi en los vestidos, cémo se podrian pasar con ves-
tido mds mortificado y pobre, y después en la comida, si se podrian pasar
las monjas con solas legumbres'".

Julidn de Avila, capelldn en el primer monasterio de la Reforma tere-
siana, companero inseparable en las correrias fundacionales y su fiel bi6-

1009 |bid., Vida, 11, 16.
1070 Marfa del Nacimiento, Procesos..., T. |, pag. 310.

297



grafo, escribe que sé que era una persona que por todo el mundo, por
nada del mundo, afadiria cosa que no hubiera ella experimentado™". Es
cierto que nos sorprende la reiteracién con la que acude a la experiencia
para autenticar asertos y encauzar consejos. Y es esta insistencia la que nos
da derecho a afirmar que la realizacién de su proyecto educativo libera-
dor va en paralelo con la experiencia que adquiere y que su magisterio es
el portavoz més elocuente de la misma.

La experiencia y los aiios

Pero, équé es la experiencia y qué alcance le concede el magisterio de
Teresa? Para L. Vives, la experiencia es lo que se nos transmite por el ejer-
cicio y el uso™". Lo que indica que no es homologable con los afios, en lo
que coincide Teresa, quien escribe que éste es el engano, que nos parece
que hemos de entender por los aios lo que en ninguna manera se puede
alcanzar sin experiencia'. Los letrados y personas espirituales veian que
en sélo veinte y siete afnos que ha que tengo oracién me ha dado su Majes-
tad la experiencia que a otros en cuarenta y siete'""; muchas veces no da
el Seior en veinte anos la contemplacién que a otros da en uno.

Sobre todo en cosas de espiritu, que es el campo al que Teresa se
refiere in recto, ni va en el tiempo ni en los servicios. Reconoce que en
poco tiempo se tiene, se puede alcanzar, mucha experiencia, que estos son
dones que da Dios cuando quiere y como quiere". Esta es la razén por la
que no todas las personas adultas o ancianas pueden tenerse por experi-
mentadas y sf otras mas jovenes.

En el campo de la ensefanza, que ahora nos importa, es verdad que
los anos dedicados a ella, son un factor que deberia influir en mejorar la
calidad del ejercicio del magisterio. Sin embargo, la realidad nos eviden-
cia que no es suficiente el tiempo dedicado para que se aprendan y se
expliquen los contenidos con mas facilidad y habilidad.

La experiencia es «un algo»

Retornando a las palabras de L. Vives, la experiencia es un contenido,
cognitivo, afectivo o relacional, que se nos transmite. Es ésta de L. Vives
una expresién un tanto imprecisa, difuminada, pues afirma que la expe-
riencia es lo que, o sea, un algo, un contenido que adquirimos o que nos
transmite el ejercicio y el uso. Y si examinamos los predicados verbales

1011 Jylisn de Avila, Procesos..., T. I, pag. 232.

1012 Vives, |. L., Tratado del alma, o. c., T. Il, pag. 1209.
1013 Teresa de Jesus, Vida, 34, 12.

1014 |bidem, 10, 9.

1015 |bidem, 34, 11.

298




que emplea Teresa, confirmamos la idea de Vives. Para ella, la experiencia
nos transmite algo, nos proporciona algo. El verbo tener es el que emplea
Teresa, que esto tengo por experiencia'®'®; de lo que yo tengo por experien-
cia, puedo decir'®’; yo tengo grandisima experiencia de ello'™; y porque
tengo mucha experiencia de esto'”. Es, pues, evidente que tener experien-
cia es tener algo, no sélo tener afos, como deciamos anteriormente.

Seglin estas apreciaciones, la experiencia es una parte esencial del pro-
greso hacia un estadio de madurez y autogobierno™*. Comparativa y pro-
porcionalmente, podemos decir que la experiencia es al simple conoci-
miento lo que la pasa, la madurez dulce y la sabrosidad otofal, es a la uva,
de sabor agridulce primaveral.

¢Y qué es lo que tiene Teresa cuando afirma que tengo por experien-
cia? Tiene un poco de todo, pues la respuesta abarca por igual contenidos
cognitivos, afectivos, relacionales y los hdbitos que enriquecen las capaci-
dades y las potencias.

Amplia Teresa el uso de predicados verbales que, a su vez, enrique-
cen el contenido semantico del mensaje y pasa del verbo tener al ver,
escribiendo que he visto por experiencia'®', esto que yo vi'"”, yo esto he
visto por mi"®®, yo lo he probado y visto', esto entiendo yo y he visto por
experiencia'®. Es evidente que con la fuerza expresiva de estos nuevos
predicados verbales no sélo jerarquiza, sino que, incluso, visualiza los con-
tenidos déndoles mds relieve, favoreciendo asi su transmisién y facilitan-
do su aprendizaje pues se me dio a entender y casi a ver cémo las tres Per-
sonas de la Santisima Trinidad que yo traigo en mi alma esculpidas, son una
misma cosa'®™.

Teresa, pues, aparece poseedora y propietaria de algo que estd en ella
precisamente porque lo ha visto, porque lo ha probado, porque lo ha
entendido. Pues ese algo es la riqueza que el sedimento de la experiencia
ha depositado en sus diferentes capacidades y potencias y que le serd tan
atil para dar més calidad a su practica educativa.

1016 |bidem, 4, 2.

1017 |bidem, 8, 5.

1018 |hidem, 11, 15.

1019 |bidem, 31, 19.

1020 Maslow, A., 0. c., pdg. 87, nota 2.
1021 Teresa de Jests, Vida, 5, 3.

1022 |bidem, 5, 5.

1023 |bidem, 20, 18.

1024 |bidem, 11, 14.

1025 |hidem.

1026 |hid., Cuentas de Conciencia, 362, 1.

299



Fiabilidad del magisterio

Lo aleccionador para quienes pretendemos aproximarnos al magiste-
rio de Teresa es constatar que toma como contenidos preferidos de su
ensenanza los acumulados por la experiencia. Sus palabras nos impiden
dudarlo, pues no sélo de lo que tengo experiencia puedo decir'®, sino
que, mds ain, no diré cosa que no la haya experimentado mucho'. Lo
que ensefie, digolo porque lo sé por experiencia'®. Y es preciso advertir y
admirar la contundencia de este lo sé, que implica, por una parte, la ver-
dad de la que es poseedora y, por otra, la actitud convincente con la que
la ofrece en su magisterio. Sobre todo, y esto nos importa especialmente,
Teresa ensefna ya con la libertad que le proporciona la seguridad de la cer-
teza. Se considera, por fin, una mujer liberada de los clésicos y agobian-
tes miedos y de la prohibicion de ensenar.

Pedagégicamente, Teresa cuida muy bien distinguir el ejemplo que
nos pone para facilitarnos la transmisién del contenido de experiencia del
contenido mismo, pues no sé si la comparacién cuadra para explicarnos
que el Seior toma el alma a la manera que las nubes cogen los vapores
de la tierra, mas en hecho de verdad ello pasa asi"*. Hasta ahf llega ya su
seguridad, pues ello pasa as.

Esto supuesto, constatamos que la experiencia hace fiable el magiste-
rio de Teresa porque con ella Teresa:

Matiza la imagen que tiene de si misma

Es incuestionable la importancia practica que alcanza la experien-
cia en el proceso educativo liberador de Teresa, pues es preciso reco-
nocer que la experiencia es, por una parte, una apoyatura que viene a
confirmar lo que ella ya ha aprendido de otro modo y, por otra, es una
catarsis que purifica y mejora conceptualmente la imagen que tiene de
si misma. Es decir, Teresa acentta, por ejemplo, la importancia del
autoconocimiento, por el que se informa tanto de sus carencias como
de sus rasgos positivos. Considera el autoconocimiento como el pan
con el que todos los manjares se han de comer. Mas hase de comer con
tasa. Su Majestad sabe mejor que nosotros de lo que nos conviene
comer. Su Majestad procuraba darme a entender cosas para ayudarme
a conocerme'”',

1027 |bidem, 8, 5.

1028 |bidem, 18, 8.

1029 |bidem, 11, 13.

1030 |bidem, 20, 23.

1031 |bidem, 13, 10 y 16.

300



Pues bien, al autoconocimiento que habia adquirido con el esfuerzo
de introspeccion, afade ahora el que consigue desde fuera, desde la
experiencia, desde el espejo que Dios fue para ella, pues se convence de
que jamds nos acabamos de conocer, si no procuramos conocer a Dios'™.
Cracias, pues, al conocimiento experiencial que le procuré ese espejo,
logr6 corregir, por ejemplo, el concepto equivocado que habfa adquirido
sobre la humildad y la honra.

Certifica y hace creible su palabra

Siempre sorprende la certeza y la seguridad que ha puesto en Teresa
el refrendo de la experiencia. Encontramos expresiones contundentes
como la de y esto lo sé ademas por experiencia. En ese caso, la experien-
cia es para su magisterio como el certificado, como la firma notarial que
autentica y hace fe.

Esta certificacion que recibe su palabra por parte de la experiencia, es
de un valor pedagégico incalculable en el ejercicio de la orientacién edu-
cativa. Por ella, y gracias a ella, se presenta Teresa ante su discipulado con
la suficiente credibilidad para despertar en él una evidente actitud de con-
fianza. Esto es lo que le sucede con el P. Garcia de Toledo, de quien reci-
be parte de la doctrina, muchos consejos y algunos mandatos. En cierta
ocasién, en virtud de la confianza que ha depositado en él, lo aconseja,
lo insta, ya que mandarle no puede, a que vuestra merced estése en esto,
hasta que halle quien tenga mds experiencia que yo y lo sepa mejor'™. Es
decir, si alguien estd mas informado que ella, sera porque tenga mas expe-
riencia y entonces serd mds creible.

Favorece el discernimiento

La experiencia que recibe Teresa configura progresivamente su com-
portamiento y mejora su conducta cognitiva, afectiva, estimativa, relacio-
nal. Por esa razén, su magisterio resulta ahora consistente y creible, pues
es el fruto extraordinario de un discipulado anterior en el que la expe-
riencia ha ido acumulando no sélo ciencia sino sabidurfa. Esta sabiduria
es un instrumento inestimable a la hora de orientar a las personas y de
ayudarles a que disciernan lo que en cada momento procede realizar.

Se cumple en Teresa el pensamiento de fray Luis de Le6n que advier-
te que cuando alguna vez acontece que, o la enfermedad o la ocupacién
tiene ausente a la senora de la casa, estdn alli ya los criados, por el uso, por
la experiencia, como maestros en todo aquello que deben hacer'™*.

1032 |hid,, I M, 2, 9.
1033 1bid., Vida, 22, 13.
1034 Fray Luis de Le6n, La Perfecta casada. o. c., pag. 254.

301



Teresa, gracias a su experiencia, se encuentra muy preparada para
orientar a las personas de su entorno, monjas, te6logos, familiares herma-
nos o sobrinos, y para ayudarlas a evaluar el estado de su vida espiritual,
o discernir dénde deben estudiar los sobrinos, o la manera de comportar-
se con los hijos adolescentes, o sobre su noviazgo. Y reconoce que son
muchos los que yerran en querer conocer espiritus sin tenerle'*>.

A modo meramente indicativo, tomamos algunos de los criterios ope-
rativos que la experiencia dictaba a Teresa de Jes(s:

— Esto tengo por experiencia en muchas cosas harto graves; y asf, jamds
aconsejaria, si fuera persona que hubiera de dar parecer, que cuan-
do una inspiracién nos acomete muchas veces se deje por miedo de
poner por obra. No hay que temer que sucederd mal'®®

— Por experiencia puedo decir que por males que haga, quien ha
comenzado la oracién no la deje. Y no le tiente el demonio, por la
manera que a mi, a dejarla por humildad'.

— Querria mucho que el Sefior me favoreciese para poner los efectos que
obran en el alma estas cosas, que ya comienzan a ser sobrenaturales,
para que se entienda por los efectos cudndo es espiritu de Dios'™.

— Si es espiritu del demonio, un alma ejercitada paréceme lo entende-
rd porque deja inquietud y poca humildad'.

—En el aprovechamiento que vieren en si, entenderdn que no es
demonio y queda una senal de que estuvo alli el Sefior, que es levan-
tarse presto'™.

La experiencia ensefa a Teresa a detectar los indicios que aparecen
en una conducta o en un negocio que la advierten del curso que toma-
rén los acontecimientos en el futuro y le facilita la elaboracién mental
de un determinado prondstico. Por ejemplo, a quienes se inician en el
camino de la oracién mental les adelanta que el recogimiento de los
sentidos les serd doloroso y con toda certeza los fatigard, pues de los
que comienzan a tener oracién, podemos decir que son los que sacan el
agua, que han de cansarse en recoger los sentidos, acostumbrados a
andar derramados''. Su precio se tienen estos trabajos, que como
quien los pasé muchos afos sé que son grandisimos; que cuando una

1035 Teresa de Jestis, Vida, 34, 12.
1036 |hidem, 4, 2.

1037 |bidem, 8, 5.

1038 |bidem, 14, 8.

1039 |bidem, 15, 10.

1040 |bidem, 15, 14.

1047 |bidem, 11, 9.

302



gota de agua sacaba de este bendito pozo, pensaba que me hacia Dios
merced™.

En virtud de la misma experiencia, se adelanta a sefalar circunstancias
concretas que pueden favorecer o hacer peligrar el rumbo adecuado del
proceso educativo, por lo que algunos impedimentos diré que, a mi enten-
der, lo son para ir adelante en este camino, y otras cosas en que hay peli-
gro, de lo que el Sefior me ha ensefado por experiencia'®”. Y entre los ele-
mentos detectados que actan como serios impedimentos en el desarro-
llo progresivo del proyecto educativo, sefiala:

La prisa y el celo engafioso

Todos los procesos, también el educativo que sigue cada discipulo,
estan sometidos al ritmo que les impone la propia estructura psiquica y
las circunstancias personales o del entorno. Muy inteligentemente, no
se le olvida hacer mencién de los inconvenientes que acarrea la prisa
por querer acelerar el ritmo del proceso individual. Advierte que estd-
le muy bien a un alma, que no la ha subido de aqui el Sefor, no procu-
rar subir ella; y nétese esto mucho, porque no le aprovechard més de
perder'*.

Recuerda también que otra tentacién muy ordinaria es desear que
todos sean muy espirituales, como comienzan a gustar del sosiego y ganan-
cia que es. El desearlo no es malo; el procurarlo podria ser no bueno, si no
hay mucha discrecién y disimulacién en hacerse de manera que no parez-
ca que ensefian'.

Advirti6 otra tentacién, que todas van con un celo de virtud que es
menester entenderse y andar con cuidado, de la pena de los pecados y fal-
tas que ven en los otros. Pone el demonio en la imaginacién que es s6lo la
pena de querer que no ofendan a Dios y pesarle por su honra, y luego que-
rrian remediarlo. Inquieta esto tanto, que impide la oracién; y el mayor
daio es pensar que es virtud y perfeccién y gran celo de Dios'*.

La elaboracién, al menos mental, de un sencillo pronéstico psicope-
dagégico, motivado por las ensenanzas que le proporciona la experiencia,
garantiza a Teresa que el acompanamiento educativo que ofrezca al disci-
pulo serd eficaz, pues la orientacién con la que colabore resultard muy
ajustada y pertinente.

1042 |bidem, 11, 11.
1043 |bidem, 10, 9.
1044 |bidem, 12, 1.
1045 |bidem, 13, 8.
1046 |bidem, 13, 10.

303



Le aport6 informacion

La experiencia, como factor que amplia la informacién de la que se
dispone, es un hecho que enriquece los contenidos personales y garanti-
za la fiabilidad del magisterio. Obviamente, no nos referimos a cualquier
experiencia, sino a la fiable, es decir, a la que, como la de Teresa, se con-
trasta con las opiniones de las autoridades competentes.

Un paso mads nos llevard a conocer los contenidos que la experiencia
le proporcioné a Teresa. Para ello, nos fijaremos en dos bloques de con-
tenidos, los informativos, de caracter administrativo, antropolégico y teo-
l6gico, y los que denominamos sapienciales, a los que reconocemos un
valor axiomatico, considerados como el basamento de su magisterio.

Desde su experiencia religiosa, considera Teresa bienaventurada al
alma que la trae el Serior a entender verdades'*”. Pero no limita ni res-
tringe el tipo de verdad a la religiosa, aunque en sus escritos se refiere
preferentemente a las verdades de contenido espiritual. Cualquier expe-
riencia es siempre una aportacién de contenidos reales, que amplian la
informacion que ya posee el sujeto. En unos casos, la ampliacién con-
siste en incrementar los contenidos ya adquiridos. A este respecto, nos
revela que yo sé mucho de esto por experiencia y asi os lo sabré decir,
aunque no tan bien como quisiera'*®; muchas cosas de las que aqur escri-
bo no son de mi cabeza. Y para distinguir los contenidos adquiridos de
los experienciales, escribe que llamo dicho de mi, a no ser dado a enten-
der en revelacién'®.

Como indicabamos, no siempre la experiencia se limita al campo de
la vida espiritual. No. Cuenta con algunas mas prosaicas, pero de un gran
interés practico para la vida y marcha de la comunidad, como sucede en
el caso de que buscaron las Hermanas el sayal mds barato del que suelen
hacer mantas para las cabalgaduras, movidas de haber entendido que lo
hacia asi Fray Pedro de Alcdntara. Lo probé Teresa por espacio de siete
meses u ocho'™".

En otros supuestos, la experiencia mejora la calidad de la informacién
que ya posee, pues yo pudiera poco aprender con los libros hasta que Su
Majestad por experiencia me lo daba a entender'®. La experiencia ilumi-
na y esclarece, por ejemplo, sus ideas sobre la pena de sentido de los con-
denados o de los que sufren en el purgatorio. Escribe sobre el tema y

1047 |bidem, 21, 1.

1048 |bid., Camino, 66, 5.

1049 |bid., Vida, 39, 8.

1050 padre Efrén, Tiempo y Vida de santa Teresa, pag. 258.
1051 Teresa de Jesas, Vida, 22, 3.

304



comenta que por aqui, porque es imposible entenderlo.sino quien lo ha
experimentado, saco yo cémo padecen mds las almas en el infierno y pur-
gatorio, que acd se puede entender por estas penas corporales'™.

En otras circunstancias, Teresa ha recibido la experiencia en la practi-
ca educativa, como le ocurrié en el trato con las melancélicas, con las
depresivas. Como veremos en su momento, no se le pasa por alto el jui-
cio que merecerd por parte de algunas personas porque pueda parecer sin
justicia que si no puede mds la enferma, la castiguen como a la sana. Sin
embargo, acudiendo a la experiencia con personas afectadas de depre-
sién, responde que créame que lo he probado, y que a mi parecer, he
intentado hartos remedios, que no hallo otro™™.

Contenidos administrativos

Un campo repleto de experiencias es el de las fundaciones de los con-
ventos. El largo tiempo dedicado a la ereccién de los monasterios, la diver-
sidad de lugares en los que hubo de presenciarse, la pluralidad de carac-
teres de las personas que traté, los personajes de tan diferente cultura o
practica religiosa a quienes se dirigié por escrito o de palabra, le fueron
una oportunidad extraordinaria para recibir experiencias que abarcaron el
ambito individual y social, humano y religioso.

Llegé un momento en el que pudo decir con toda verdad que la expe-
riencia hacia que entendiese yo de estas cosas, de compraventa, de rentas,
de albaniles, de contratos, de fundaciones, de censos, de intereses, de
pleitos'®™, y estoy tan negociadora que ya sé de todo con estas casas de
Dios y de la Orden'™. El decidido empefio en sacar adelante estas cosas
de Dios, le ha hecho sentirse fuerte y libre para afrontar las dificultades
que llegaban de los cuatro puntos cardinales.

No siempre vienen las dificultades por el aspecto material de la fun-
dacién del monasterio, por la compra del edificio o por la adaptacién de
su estructura, sino por problemas de la legalidad de su ereccién, y enton-
ces se ve en la obligacion de aclarar que no trata el Concilio que se dé por
escrito, se refiere a la licencia que se necesita para fundar en un territorio
concreto, sino que sea con su voluntad', con la voluntad del ordinario de
la di6cesis correspondiente.

Sin duda, la experiencia base que le mantuvo el &nimo a tono con el
objetivo pretendido de abrir palomarcicos donde el Sefior se encontrara

1052 |bid., Cuentas de Conciencia, 542, 14.

1053 |bid., Fundaciones, 7, 7.

1054 |bidem, 19, 7.

1055 |bid., Carta a Lorenzo, hermano, en Quito, 17-1-1570.
1056 |hid., Fundaciones, 31, 1.

305



cémodo, consistié en que jamds podia dejar de creer que habia de hacer-
se el monasterio, aunque no sabia cémo ni cudndo, pero lo tenia muy cier-
to'"”. Esta experiencia de confiar en la asistencia de la providencia cuan-
do se trabaja por satisfacer los intereses de Dios, la liberaba de los temo-
res que obstaculizaban la certeza de conseguir su propoésito.

También la experiencia de la salubridad del terreno y la distancia de
un centro con poblacién suficiente que colaborara con las limosnas nece-
sarias para subvencionar el costo del monasterio, le hizo tomar nota de
que aunque era de gran recreacion, por ser la huerta tan deleitosa, no
podia dejar de ser un lugar enfermo, que estaba junto al rio. Y asi, ocurrié
lo que tenia que ocurrir, que caimos casi todas enfermas'”®. Otras veces,
hubo que desistir de fundar en un lugar concreto, ofrecido con el mayor
deseo de que Teresa fundara alli, mirando las muchas leguas que habia,
aunque era tierra muy deleitosa'**.

Julidn de Avila, su fiel y décil compafiero, aprendié muy pronto de
ella lo importante que era siempre, para evitar contratiempos imprevistos
y asegurar el final feliz de una fundacién, [a brevedad y el secreto. Por ello,
convenia que a la manana siguiente de que llegaran la Madre y sus acom-
pafantes, amaneceria el monasterio ya hecho.

Muy pronto entendié Teresa que no debia retirarse de una comuni-
dad recién fundada hasta dejar casa propia y recogida y acomodada; no
dejara ningtin monasterio asi ni le he dejado™. Y, lo que interesaba mas,
que las nuevas Hermanas entendieran que vida es vivir de manera que no
se tema la muerte ni todos los sucesos de cada dia, de la vida, y estar con
esta ordinaria alegria que ahora todas traen y esta prosperidad, que no
puede ser mayor que no temer la pobreza, antes desearla'™".

La historia ratifica que no es lo ordinario que un fundador o fundado-
ra de una institucién religiosa permanezca como cabeza dirigente de la
misma hasta el final de sus dias. Teresa si lo fue. Con sincera humildad, al
narrar la fundacién de Soria, la dGltima que realiz6, como eran tiempos
muy adversos para los descalzos porque los hombres més representativos
estaban desterrados', nos dice que aqui se verd la necesidad en que esta-
ba la Orden, pues se hacia tanto caso de mi". Si, es un hecho palpable

1057 |bid., Vida, 32, 2.

1058 |bid., Fundaciones, 10, 4-6.
1059 [hidem, 22, 2.

1060 |bidem, 19, 6.

1061 |bidem, 27, 12.

1062 |hidem, 30, 5.

1063 |bidem, 30, 6.

306



que la experiencia le habia regalado un estimable acerbo de contenidos
humanos y administrativos, que le fueron (tiles a la Reforma durante toda
su vida.

Contenidos antropologicos

Como en la segunda parte hicimos una aproximacién a la antropologia
teresiana, nos limitamos ahora a conocer la fuente de algunas intuiciones
antropoldgicas alli sugeridas, y de ideas y afirmaciones alli expuestas.

Si el nivel de la formacién intelectual inicial de Teresa no supera al
que corresponde a una mujer autodidacta, preocupada por acrecentar el
acerbo de ideas mediante la lectura y la conversacién con los letrados, nos
preguntamos de dénde le vienen las atinadas intuiciones antropoldgicas
alli sugeridas. La respuesta queda apuntada en las reflexiones que prece-
den, es decir, de la experiencia que ha adquirido a lo largo de su proceso
educativo. Por ejemplo, la interiorizacién que le ha proporcionado la
practica de la oracién mental le ha facilitado la entrada en contacto con
lo més profundo del ser humano.

Afirmamos que una de las aportaciones antropolégicas fundamenta-
les que hace, se refiere a la unidad psicofisica de la persona humana, de
la que comenta que tengo grandisima experiencia de ello y sé que es ver-
dad que viene de indisposicién corporal; que somos tan miserables, que
participa esta pobre alma encarceladita de las miserias'™. Por experiencia
sabe que las indisposiciones corporales llegan a dificultar el buen funcio-
namiento del alma.

Cuando analiza la actividad de la inteligencia y de la voluntad, se
advierte, con frecuencia, que sus opiniones se deben a la carencia de una
formacién intelectual bésica. Sin embargo, en ocasiones se expresa con
afirmaciones rotundas, en virtud de la certeza que le confiere su expe-
riencia, autenticada posteriormente con las opiniones de los letrados.

Ofrecemos a continuacién algunas aportaciones concretas a la antro-
pologia, referidas a la unién psicofisica de la persona:

— Sabemos que no siempre las potencias superiores del hombre se
sienten motivadas por el mismo centro de atencién para activarse
simultdneamente y pueden ejercitar sus funciones independiente-
mente, lo que constata Teresa escribiendo que es posible que la
voluntad se encuentre muy unida a Dios mientras que el entendi-
miento y la memoria se encuentran libres en otros negocios. Esta des-
coordinacién, al menos a mi, trdjome tonta'. Para informarnos con

1064 |bid., Vida, 11, 15.
1065 |bidem, 17, 4.

307



detalle de este hecho, parte de la oracién de unién muy conocida
de toda el alma con Dios. En esa situacién, acaece algunas y muchas
veces, estando unida la voluntad, vese claro y entiéndese que estd la
voluntad atada y gozando; digo que se ve claro, y en mucha quietud
estd sola la voluntad, y estd por otra parte el entendimiento y memo-
ria tan libres que pueden tratar en negocios y entender en obras de
caridad. Para que vea vuestra merced que puede ser esto y lo entien-
da cuando lo tuviere; al menos a mi trdjome tonta'™.

— En otra ocasi6n, advierte de la fatiga mental ocasionada por el can-
sancio del alma. Escribe que tornando a los que discurren, digo que
no se les vaya todo el tiempo de la oracién en esto; porque aunque
es muy meritorio, no les parece que ha de haber dia de domingo
para descansar en el discurrir. Luego les parece que es pérdida de
tiempo, y tengo yo por muy ganancia esta pérdida. Lo uno, discurrir,
un tiempo y lo otro, contemplar, otro; para que no se canse el alma
de comer siempre con manjar'®.

— Teresa se ha sentido alguna vez victima de la inquieta imaginacion,
la loca de la casa, que tanto dafna y cansa. Ha recurrido a posibles
remedios para su apaciguamiento y no le ha satisfecho ninguno.
Describe con gracejo el tiempo que ha perdido buscando remedios
y la conclusién es que el remedio postrero que he hallado al cabo
de haberme fatigado hartos afios, es lo que dije en la oracién de
quietud, que no se haga caso de ella mas que de un loco, sino dejar-
la con su tema'**. Cada loco con su tema, segln el refranero. Ade-
mds, la imaginacién es una esclava, incapaz de traer a si a las otras
potencias, antes ellas sin ningdn trabajo la hacen venir muchas veces
a si"™. Se me ocurre la comparacién con un nifio que molesta, pero
que no interrumpe el trabajo del adulto.

Ademas de la unién psicofisica de la persona, otro tema atin sin resol-
ver por los antropélogos ni por los teélogos es el de ahondar en los efec-
tos que opera la gracia sobrenatural en las potencias superiores del hom-
bre, quemadas en aquella vela divina, hechas ya polvo, perdido su ser natu-
ral, casi estando sobrenatural gozando tan grandes bienes'”.

Como es obvio, Teresa no estd capacitada para opinar intelectualmen-
te sobre la naturaleza de este problema. El recurso al empleo del lenguaje

1066 |bidem.

1067 |bidem, 13, 11.
1068 |bidem, 17, 7.
1069 [hidem.

1070 [hidem.

308



vulgar le sirve exclusivamente para testimoniar la experiencia y expresar su
espanto. Sin embargo, Juan de la Cruz, universitario, s se esfuerza por
esclarecer el influjo de la gracia sobrenatural en la naturaleza humana. El
uso de predicados verbales como vaciarse, desnudar el apetito, o de expre-
siones escalofriantes como para venir a gustarlo todo no quieras tener gusto
en nada, para venir a serlo todo, no quieras ser algo en nada, le lleva a sos-
pechar que alguno diga que de aqui se sigue la destruccién del uso natural
de las potencias, y que el hombre queda peor que una bestia, sin discurrir
ni acordarse de las necesidades y operaciones naturales, pues se olvida de
practicar lo moral y lo racional y de ejercitar lo natural™”'. No. El hombre no
se desnaturaliza. Sucede lo contrario, que la gracia apuntala nuestro ser con
el suyo. El hombre necesita de otra inflamacién mayor, causada por otro
amor mejor, que es el de su Esposo, para que teniendo su gusto y fuerza en
éste, tenga valor y constancia para negar todos los otros facilmente'”.

En otras ocasiones, aludiendo a los varones, ayuda a reflexionar
sobre conductas irregulares que ha conocido entre personas de sexo dis-
tinto, y diré esto que vi, para aviso de que se guarden los hombres de
mujeres que este trato quieren tener, hechizarlos; y crean que, pues pier-
den tales mujeres hechiceras la vergiienza de Dios, ninguna cosa de ellas
pueden confiar; que a trueco de llevar adelante su voluntad y aquella
afeccién que el demonio las pone, no miran nada'”. Creo que todos los
hombres deben ser mds amigos de mujeres que ven inclinadas a virtud'”.
Este texto alude al caso que conocié durante su desplazamiento al pue-
blo abulense de Becedas, buscando la habilidad de una curandera. Se
trata de un hecho muy puntual, vivido entre el sacerdote de Becedas y
una mujer del pueblo, muy habil para atraparle en la torpeza de su vida
ligera. Lo recordamos porque revela su capacidad de observacion y
como ejemplo de su intuicién femenina.

Contenidos teoldgicos

Teresa no encuentra reparo alguno en confidenciarnos que yo he topa-
do almas acorraladas y afligidas por no tener experiencia quien las ensefa-
ba'. La carencia de experiencia les privaba también a los confesores de los
saberes teolégicos precisos para orientar el proceso educativo de muchas
personas. La experiencia espiritual aport6 a Teresa abundantes contenidos

1071 Juan de la Cruz, 3 Subida, 2, 7.
1072 |bid., 1 Subida, 14, 2.

1073 Teresa de Jesus, Vida, 5, 5.

1074 |bidem, 5, 6.

1075 |bidem, 13, 14.

309



teolégicos. A modo de ejemplo, haremos alusién a los que exigen experien-
cia, por estar menos al alcance de su formacién y de su cultura religiosa.

Como introduccién, nos confia que entendi grandisimas verdades
sobre esta Verdad, mds que si muchos letrados me lo hubieran enseiia-
do'”®. Se nos presenta, pues, mds deudora de la experiencia religiosa que
de la formacion recibida. Y mantiene cierto interés en dejarnos claras las
fronteras que separan las dos fuentes de conocimientos, la informacién y
la experiencia en que he mucho entendido'”.

Exponemos seguidamente algunos de los abundantes contenidos teo-
l6gicos que conocié por medio de la experiencia.

Modos de estar presente Dios en el hombre y en el mundo

La pregunta, facil como ocurrencia natural, simple en su formulacién y
compleja en su contenido, es dénde y cémo se hace presente Dios. La intui-
cién y su sospecha sobre el particular abarcaba més que le era posible si con-
tara Gnicamente con la formacién recibida. Con la sencillez acostumbrada,
confiesa que acaeciéme una ignorancia al principio, que no sabia que estaba
Dios en todas las cosas y, como me parecia estar tan presente, pareciame
imposible. Los que no tenian letras me decian que estaba sélo por gracia; yo
no lo podia creer, porque pareciame estar presente. Un gran letrado de la
Orden de santo Domingo, el P. Vicente Barr6n, me quité de esta duda™.
Hubiera sido mas preciso decir que me confirmé en mi sospecha de que
Dios estaba también presente en toda la creacién material, aunque por esen-
cia y por potencia, no por gracia, dandole y conservandola en el ser.

El modo de unirse el alma a Dios

Recordemos que en su prisa infantil por unirse con Dios en el cielo,
Teresa de Ahumada decidi6 sufrir el martirio fisico en tierra de moros.
Encontraba necesario desplazarse al lugar del cielo donde moraba Dios, y
alli encontrarfa la felicidad que disfrutaria por toda la eternidad.

Pasado el tiempo, acallada su imaginaci6n de nifia y recibida una
informacién basica sobre la naturaleza de Dios y conocidos los datos de la
revelacion cristiana sobre el deseo de morar entre los hombres y en el
hombre, sintiendo que también su corazén era morada preferida de Dios,
comprendi6 que no es menester ir al cielo para entrar en comunién con
El, ni ir mds lejos que a nosotros mismos, porque es cansar el espiritu y dis-
traer el alma y no con tanto fruto'”.

1076 [bidem, 40, 4.
1077 |bidem, 15, 15.
1078 |bidem, 18, 15.
1079 |bidem, 40, 6.

310



Iluminacion del misterio trinitario

Es la tentacion de cualquier creyente ingenuo y pretencioso, pensar
que ha conseguido comprender, aunque sea mediante el ejemplo del tré-
bol, el misterio mas extrafio y lejano a la capacidad mental del ser huma-
no, que Dios es uno en naturaleza y trino en personas.

En su relativo optimismo, Teresa narra c6mo estando una vez rezan-
do el salmo quicumque vult, se me dio a entender la manera cémo era
un solo Dios y tres personas tan claro, que yo me espanté y consolé
mucho™®. No nos explica cémo llegé a comprenderlo. Lo més que con-
siguid, en la mejor de las hipétesis, fue sospecharlo con menos repug-
nancia intelectual que la debida y acostumbrada. Para nuestro propési-
to, basta saber que conté con alguna iluminacién, suficiente para aca-
llar la imaginacién. Se trata de un contenido de experiencia religiosa
pues parece que quedd en mi alma tan imprimidas aquellas tres perso-
nas que vi, siendo un solo Dios'™. Y en una sola linea, estas personas
se aman y se comunican y se conocen'™, emplea los tres verbos que
sintetizan el contenido de la teologfa trinitaria: conocerse, amarse y
comunicarse.

Los efectos del pecado mortal en el alma

Si somos expertos observadores, advertimos que los temas teolégicos
que se le iluminan y esclarecen a Teresa de Jests, desvelan las grandes pre-
ocupaciones morales y transtemporales de su momento histérico. Ahora
le corresponde explicar los efectos del pecado mortal en el alma. Y, dicho
sea de paso, no lo hace con menos habilidad y destreza pedagdgica que
los telogos catequistas de su tiempo, los padres Ripalda y Astete. Escribe
que diéseme a entender, que estar un alma en pecado mortal es cubrirse
este espejo de gran niebla, y quedar muy negro y asi no se puede repre-
sentar ni ver este Sefor, aunque esté siempre presente ddndonos el ser; y
que los herejes es como si el espejo fuese quebrado, que es muy peor que
oscurecido'™.

Lastima que la catequética actual desconozca el contenido y los ejem-
plos de este texto teresiano, pues le seria de inestimable ayuda para pre-
cisar el concepto de pecado, sus efectos en el alma y la continuada pre-
sencia de Dios en el hombre, al que no abandona en su ser aunque sea
pecador. Resulta extraordinariamente licida Teresa al distinguir los dos

1080 |bidem, 39, 25.

1081 |bid., Cuentas de Conciencia, 142, 4.
1082 |bidem, 60, 3.

1083 |bid., Vida, 40, 5.

311



modos de presencia de Dios en el hombre, por gracia y por esencia. Y los
ejemplos elegidos son extraordinariamente plasticos y elocuentes.

Sobre la oracién

La practica de la oracién mental fue el tema estrella de su tiempo por
el que se hicieron sospechosas de ortodoxia tantas personas, en especial
mujeres, ante los confesores y el tribunal de la Inquisicién. Es verdad que
no faltaron verdaderas y graves desviaciones tanto en la interpretacion de
la naturaleza de la oracién mental como en su préctica. Ella se apresura a
escribir, no sabemos si para evitar posibles suspicacias y malentendidos o,
simplemente, para ofrecer seguridades en su doctrina, o para las dos cosas
a la vez, que esta merced de saber entender qué es la oracién, y saberlo
decir, ha poco que me lo dio Dios™. El Senor le ha concedido la doble
merced.

Lo innegable es que nos encontramos con una mujer educadora que
cada vez se siente mas libre de los miedos a las personas y a las institu-
ciones. Libertad a la que llegé por los caminos de la certeza y de la segu-
ridad que le propicié la experiencia de su oracién mental, que transfor-
mé tan hondamente su vida orientdndola hacia Dios. Ya no le importa
presentarse plblicamente como la maestra capaz de decir una palabra
orientadora sobre los grados de la oracién mental a quienes la practican
como ella, y querria saber, poder, declarar la diferencia que hay de unién
a arrobamiento, o elevamiento o vuelo que llaman de espiritu. También se
llama éxtasis™™.

Le acercé la sabiduria

Por encima de los conocimientos adquiridos con el esfuerzo perso-
nal, que denominamos ciencia, o mas alla de ellos, 0 mas en profundi-
dad, ya que el aspecto dimensional no nos importa tanto, nos podemos
encontrar, ademas, con unos saberes que asimilamos en calidad de sabi-
duria, debida, generalmente, a la acumulacién lenta que proporciona la
experiencia.

Esta palabra sabiduria, tan familiar y tan minusvalorada, encuentra su
madre léxica en el verbo latino sapere. De ahf el sabor, el saborear, la sabi-
duria, por la que algunas personas gustan y saborean la verdad conocida.
Porque la verdad es un concepto que capta la inteligencia, y, ademads,
sabe, tiene sabor. Pues bien, la sabiduria es el estadio de madurez psiqui-
ca y espiritual al que conduce la experiencia. Cuando la informacion a la

1084 |bidem, 23, 12.
1085 [bidem, 20, 1 vy ss.

312



que nos hemos referido se ha enriquecido con la experiencia, entramos
en el estadio de la sabiduria, de la madurez, del autogobierno.

En ocasiones, Dios mismo se encarga de inocularnos la sabiduria, de
subirnos a ese estadio privilegiado sin esfuerzo alguno, o sin gran esfuer-
zo, de nuestra parte, aunque siempre disponiéndonos convenientemente.
Teresa nos ayuda a comprender esta afirmacion recurriendo al ejemplo de
la elaboracién de la miel, por lo que sugiere a la voluntad, atada a Dios,
que se esté gozando de aquella merced y recogida como sabia abeja'*®. En
ese recogimiento se labra la miel, pues mds hacen unas pajitas puestas con
humildad y mds le ayudan a encender, que no mucha leia junta de razo-
nes muy doctas, a nuestro parecer, que en un credo la ahogardn™.

Las experiencias que hemos recibido van modelando el alma de
modo lento, sin prisa alguna, hasta hacer de ella, gota a gota, una esta-
lactita humana y divina. Es el caso de Marfa de Jests Yepes, carmelita
calzada granadina, fundadora en Alcald de Henares del convento refor-
mado de La Imagen, aludida por Teresa como modelo de sabiduria, pues
esta bendita mujer, con no saber leer, como la ensenaba el Sefior, tenia
bien entendido lo que yo ignoraba con tanto haber andado a leer las
Constituciones™.

Principios sapienciales que dan consistencia al magisterio de Teresa

Mientras realizamos esta aproximacién al magisterio teresiano, toma-
mos conciencia de que su basamento sélido se encuentra localizado en
los que denominamos principios sapienciales, axiomas de los que se pro-
vee Teresa para llevar adelante su proceso educativo y para practicar la
pedagogia liberadora con las personas de su entorno.

La misma Teresa muestra interés en que sepamos que su doctrina no
se reduce a una serie de conceptos, sino que comprende un conjunto de
verdades, que alcanzan la categoria de principios basicos, axiomaticos.
Més adn. Son la razén explicativa y convincente de por qué no tiene ya
miedo a que la libertad conseguida la incite a adoptar una actitud regresi-
va, de mirar hacia atrds, para recuperar la seguridad perdida, aunque fuera
al precio de renunciar a la libertad actual.

Anteriormente ya hicimos alusién a alguno de estos principios axioma-
ticos como el de que todo es nada, o que el trastiempo novisimo durara
siempre, siempre, siempre. Son principios que integran la percepcién global
que Teresa identificé como la verdad de cuando era nifa. Por ejemplo, que:

1086 |bidem, 15, 6.
1087 |bidem, 15, 7.
1088 |bidem, 35, 2.

313



Dios es fiel con quienes se determinan a caminar

No es posible realizar un proyecto educativo sin contar con la con-
fianza de una persona sélida, que comparte nuestro caminar y a la que
confiamos la seguridad de nuestro ser y la garantia de nuestro buen
hacer. Con ese espiritu confiado, animaba a su hermano Lorenzo para
que se fiase de Dios que es verdadero amigo, que ni faltard a sus hijos ni
a vuestra merced™. La confianza que brota de la fidelidad que nos
muestra una persona superior a nosotros, es la que erradica el miedo a
quedarnos solos con nuestra fragil libertad, frente a la animosidad de los
adversarios.

Teresa esta convencida de que si, que no matdis a nadie de los que se
fian de Vos, sino que sustentdis la vida del cuerpo con mds salud, y la dais
al alma'. Y convencida de que siempre estamos todos delante de Dios,
sin embargo es de otra manera los que tratan de oracioén, porque estdn
viendo que los mira Dios''. Arropados por la mirada fiel de los que nos
quieren, trabajamos por construir la personalidad.

El estilo de proceder Dios consiste en que quiere Su Majestad y es
amigo de almas animosas, como vayan con humildad y ninguna confianza
de si"™*. Sobre todo, las primeras determinaciones son una gran cosa'™. Es
preciso notar mucho, y digolo porque lo sé por experiencia, que el alma
que en este camino de oracién mental comienza a caminar con determi-
nacién que tiene andado gran parte del camino™,

Y acudiendo a su experiencia, nos confia que si me ayudo al principio
a determinarme a hacerlo siendo sélo por Dios, hasta comenzarlo quiere
que el alma sienta aquel espanto, y mientras mayor, mayor premio y mds
sabroso se hace después'™. Es ya un tépico que la liberacién personal, el
romper las amarras que nos anclan en nuestra tierra, es una empresa que,
al principio, produce espanto a todos. Pero si una buena inspiracién aco-
mete muchas veces, no se deje por miedo de poner por obra, que esto
tengo por experiencia en muchas cosas harto graves'™. Es un criterio de
discernimiento en el que Teresa se apoya para mantenerse segura de que
no faltard quien la ayude.

1089 |bid., Carta a Lorenzo, hermano, 19-6-1580.
1090 |bid., Vida, 8, 6.

1091 |bidem, 8, 2.

1092 |bidem, 13, 2.

1093 |bidem, 13, 3.

1094 |bidem, 11, 13.

1095 |bidem, 4, 2.

1096 |bidem.

314



El descuido de la honra

Donde la sabiduria teresiana se expresa en tono superlativo es en las
referencias a la honra, pues es la que mas invalida la persona para apro-
piarse la libertad. Tiene muy claro que es uno de los mayores obstaculos
que impiden el progreso en el proceso educativo, por lo que los califica-
tivos mas despectivos que se han aplicado a los puntos de honra, los
hemos hallado en sus escritos. Para Teresa, hormiguilla que Dios quiere
que hable, lo urgente es que quiten esta oruga, que aunque a todo el arbol
no dane, porque algunas otras virtudes quedan, mas todas carcomidas'’.

Los puntos de honra disuenan la melodia de la partitura que compo-
ne el proceso educativo. Es otro ingenioso recurso literario de Teresa para
insistir en que muchas veces lo digo, que por poco que sea el punto de
honra, es como en el canto de 6rgano, que un punto o compas que se
yerre, disuena toda la musica'™. Impide realizar con el aprovechamiento
deseado el proyecto educativo. Su consejo es que cualquier persona que
sienta en si algdn punto de honra, si quiere aprovechar, créame y dé tras
este atamiento, que es una cadena que no hay lima que la quiebre, si no
es Dios con oracion y hacer mucho de nuestra parte'™.

Fue una urgencia critica ante los letrados

Avanzamos un paso mas en la valoracion pedagégica de la experien-
cia en el magisterio teresiano. Se ve obligada a defender los contenidos
espirituales que le ha proporcionado su experiencia, que no siempre con-
cuerdan con la literatura letrada. Y lo hace con la mayor correccion, es
decir, con la tolerancia del sabio y con la prudencia que requerian sus cir-
cunstancias histéricas.

No es necesario insistir en la estima que sentia hacia los letrados, en
general, y lo agradecida que se mostré siempre a los servicios que a ella y
a la Iglesia prestaban. Y esto aun en el caso de que algunos no mostraran
gran dedicacién al cultivo de su vida espiritual, pues no aborrecen al espi-
ritu ni le ignoran, porque en la Sagrada Escritura, que tratan, siempre hallan
la verdad del buen espiritu™®, por lo que siempre contrastaba con ellos su
experiencia, aunque no compartiera su opinion.

En lo referente a la funcién que juega la contemplacién de la Huma-
nidad de Cristo en el proceso espiritual de quienes practican la oracién
mental, Teresa discrepé de algunos letrados y espirituales. La experiencia

1097 |bidem, 31, 21.
1098 |bidem, 31, 22.
1099 |bidem, 31, 21.
1100 |bidem, 13, 18.

315



que le permite opinar de modo diferente se fundamenta en que apartar-
se del todo de Cristo y que entre en cuenta este divino Cuerpo, no lo
puedo sufrir. Plega a Su Majestad que me sepa dar a entender. Yo no lo con-
tradigo, porque son letrados y espirituales, y saben lo que dicen, y por
muchos caminos y vias lleva Dios a las almas. Cémo ha llevado la mia,
quiero yo ahora decir, y el peligro en que me vi por querer conformarme
con lo que leia. Ya puede ser que sea yo la enganada; mas diré lo que me
acaecié''. Dos aspectos complementarios resaltan en el texto:

En primer lugar, el hecho de que un miembro del colectivo femenino
del XVI espaiol opine sobre la oracién mental se interpretaba como una
osadia provocadora frente a los letrados. Es una retadora que apuesta por
el derecho a la libertad de expresion.

En segundo lugar, no de menos calado social aunque més referido a la
doctrina, es lo que pueda aceptarse en el texto como verdad experiencial
teresiana. En este sentido, el modo de situarse ante la opinién de los letra-
dos manifiesta la discrecién que convenia adoptar en aquel momento. No
contradice a nadie y menos a quienes saben lo que dicen. iNo faltaba mas!
Sin embargo, y aqui vemos la instancia critica del magisterio teresiano a la
doctrina letrada, expone las siguientes ideas sobre el particular:

— Dios puede llevar a las almas por muchos caminos y vias. ¢Qué letra-
do puede negdrselo? Y, ya sin miedo, se dispone a decir cémo ha
llevado la mia. De estas palabras se deduce que quien ha llevado la
suya ha sido Dios, de lo que dieron garantias, entre otros, Pedro de
Alcéntara y Francisco de Borja.

- Diré lo que me acaecié. Se refiere al peligro en que se vio por que-
rer conformarse a las ideas que pudieron frustrar su vida espiritual.
Y lo que le acaeci6 fue que en comenzando a tener oracion sobre-
natural, procuraba desviar toda cosa corpérea. Ya no habia quien me
hiciese tornar a la Humanidad, sino que me parecia que me era
impedimento. Después entendi que si el Sefior no me mostrara, yo
pudiera aprender poco con los libros, hasta que Su Majestad por
experiencia me lo daba a entender. Su juicio fue que no me acuer-
do vez de esta opinién que tuve, que no me da pena. ¢Es posible,
Sefor mio, que cupo en mi pensamiento, ni una hora, que Vos me
habiais de impedir para mayor bien'**?

— Ya puede ser que sea yo la enganada. Esta posibilidad no la descarta.
Por eso, se asesora y si, después, es necesario discrepar del juicio de
los letrados, lo hara. Por ejemplo, nos cuenta que hallaba tantos

1101 |bidem, 22, 1-2.
1102 |bidem, 22, 3.

316



inconvenientes para tener renta en sus monasterios y veia ser tanta
causa de inquietud y aun distraccién, que no hacia sino disputar con
los letrados. Escribilo, lo consulté, al religioso dominico que nos ayu-
daba; enviéme escritos dos pliegos de contradiccién y teologia para
que no lo hiciese, fundar sin renta, pues lo habia estudiado mucho.
Yo le respondi que para no seguir mi llamamiento y el voto que tenia
hecho de pobreza y los consejos de Cristo con toda perfeccion, que
no queria aprovecharme de Teologia, ni con sus letras en este caso me
hiciese merced"®. Y prefirié el consejo de Pedro de Alcantara que,
confiado en la providencia, le aconsejaba que fundara los monaste-
rios en pobreza, como é! habia hecho en su reforma.
Teresa, como observamos, se sentia y se mostraba libre, y estos com-
portamientos nos manifiestan que verdaderamente traia el mundo debajo
de los pies"™.

Modernidad pedagégica de la experiencia

Observamos que en el tiempo de la posmodernidad la razén va
deponiendo la exclusividad de considerarse el Ginico camino para que la
persona se apropie la verdad. La complejidad y riqueza perceptiva de la
persona asi lo exige. En este sentido, el testimonio de Teresa de que es
la persona entera con su admirable subjetividad la que detecta cualquier
verdad, es contundente, como se deduce de que la voluntad, con sosie-
go y cordura, entienda que no se negocia bien con Dios a fuerza de bra-
705", es decir, sélo a fuerza de razones. El modo méas adecuado de
acercarnos a Dios y de dialogar con él, no es la especulacién, el racio-
cinio, el silogismo. Dios no es una X que puede despejar el entendi-
miento humano.

En este sentido, importa que recordemos que no son pocos los auto-
res que opinan que los misticos espafoles se adelantan como grupo social
a los autores profanos en la valoracién de la experiencia como parte del
método cientifico y describen su interioridad sin rebozo"*. Admitir la
experiencia no sélo como ciencia y como sabidurfa, sino también como
método cientifico parejo a la investigacién, es un paso no desdenable del
que los pensadores tomaran nota. Sin rebozo Teresa dice lo que el Sefor
me ha ensenado por experiencia'”, y sé que es verdad porque lo he mirado

1103 |bidem, 35, 4.

1104 |bidem, 4, 7.

1105 |bidem, 15, 6.

1106 Melquiades Andrés, Actas del Congreso Internacional Teresiano, T. |, pag. 170. Sala-
manca, octubre 1982.

1107 Teresa de Jests, Vida, 10, 9.

317



con cuidado'”, es decir, tratddolo yo he con grandes letrados y personas
espirituales de muchos afios"”. Con grandes letrados y catedréticos, algu-
no de los cuales desconfiaba de todo lo relacionado con la monja Teresa.
Asi, fray Bartolomé de Medina, catedratico de prima en la Universidad
salmantina, del que sabia Teresa que estaba muy mal con ella, con el que
después quedé muy su amigo'™.

Es sabido, por otra parte, que por medio de la experiencia de la sub-
jetividad se llega a la introspeccién moderna y se apoya el proceso de
aquella individualizacién renacentista del yo, de innegable valor y sensi-
bilidad humanista. Y desde otro angulo, que es el punto de mira religio-
so, la experiencia es un factor que contribuye a consolidar la fe perso-
nal, afirmando asf la entidad del individuo. Y para mds abundancia,
aquel sentimiento de autonomia, tan vivo en los comienzos del XVI,
tomaria en Espafa una senda religiosa; y por paradégico que parezca, el
fenémeno mistico no se explica sino como fruto de la inquietud indivi-
dualista de la época renacentista". Y Miguel de Unamuno, en sus revi-
siones posteriores, viene a reconocer que la genuina metaffsica castiza de
lo humano, de lo humano integral, estd presente en nuestra mistica, ante
todo, y no en sistemas filoséficos". Lo que equivale a afirmar que la
experiencia mistica se considera un factor personalizador, y en la medi-
da en que el individuo se personifica, se predispone a sufrir méds hon-
damente la experiencia mistica.

Pues bien, con la experiencia de subjetividad, aparece en la obra de
Teresa de Jestis un sujeto moderno, que se constituye al filo de sus expe-
riencias, abierto a lo absoluto e infinito. Se trata de un sujeto que depone
su autonomia en el abandono amoroso por el que se sujeta a Quien lo
reclama desde la raiz de su ser. Pero, reciprocamente, en esta accién con-
junta, escribe Teresa con osadia, Dios se hace el sujeto y quiere que sedis
vos la sefiora y andar El a vuestra voluntad". Esta reflexion nos lleva a
concluir que:

— A la luz de los escritos teresianos, estimo que deben matizarse y

enriquecerse algunas de las ideas que corren sobre la experiencia. El
testimonio de Teresa ha evidenciado que la experiencia es mas que

1108 |bidem, 11, 16.

1109 |bidem, 10, 9.

1110 |bid., Cuentas de Conciencia, 532, 11.

1111 Américo Castro, Teresa la santa y otros ensayos, pag. 55, 50. Alfaguara. Madrid. (1972).
1112 |bidem, pag. 172-173.

1113 Pedro Cerezo Caldn, La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jestis, en La recep-
cién de los misticos, o. c., pag. 173.

318



un mero contenido, sea de orden cognitivo o afectivo, con ser esto
de gran valor. La experiencia teresiana no se limita a incrementar las
ideas, los sentimientos o los hdbitos en las potencias superiores de
la persona, sino que, ademds, afecta al sujeto, al ser-persona en su
globalidad.

- La experiencia ha provocado la aparicién de un nuevo sujeto edu-
cable.

- Los dos sujetos, Dios y la persona no sélo son compatibles, sino que
Dios contribuye a que la persona se apropie de la libertad hasta el
grado de enseriorearse y poner el mundo bajo los pies.

- La experiencia, en el educador que ensefna y en el discipulo que
aprende, invade y encuentra eco en todo el sujeto, pues por ella se
ensena y se aprende con todo el ser. El aprendizaje del medio geo-
grafico que hace el alumno sobre las frfas paginas del mapa de su
pueblo natal y el que consigue el pastor que guia el rebafio pisando
las montanas y oliendo el perfume primaveral de los pastos, no se
parecen en nada.

Nuestra opinién, después de habernos aproximado a Teresa, es que,
antropolégicamente, la experiencia mejora la calidad de la persona y al
educador lo transforma de ensefante en testigo, que habla de lo que ha
visto, de lo que ha sentido, de lo que ha percibido, pues es cosa extrana
cuan diferentemente se entiende lo que después de experimentado se
ve'". Y no sélo se entiende, sino también se cree de modo diferente, ya
que por una pintura tan extrana se me dio a entender y por una luz clara
que ha hecho bien diferente operacioén que de sélo tenerlo por fe'"".

Por la experiencia, el profesor pasa de elocuente a vidente y el disci-
pulo lo hace de receptor a creador. Esta importancia de la experiencia en
la educacién es una de las aportaciones de Teresa a la Pedagogia y a la
practica educativa.

1114 Teresa de Jests, Vida, 13, 12.
1115 |bid., Cuentas de Conciencia, 362, 1.

39



LY

1‘&&%{#‘- mﬂﬁzﬁmm o5l
,," ,rmﬁ: mﬁws.::wﬂﬁqvmrmw i

" =\.;,5 JMﬂrﬁlﬁ; " '. il SIS LY

‘i‘l‘ “l‘J"rﬂ' o u," = |'|.-1."‘Q'H "Fﬁul’l'ﬁ St

Hfﬂﬂwwﬂhlﬁm sl ﬁimh. :
M"JI‘QI e ”" :;-!’l='| Ji'_?]"f"&l,
%“h s gy sty

£ AT ﬁmm -r.l;'.n?

Al s

| If"q"i ot

; 'nilh'ﬁdlﬁﬁ?r.l ﬂr uJﬂ&in{, *{iﬂﬁi‘q
: i b, i3 ¥, % wfﬁ% iy Al
St & e

W,n- l rI flug. fm\iﬁ#m Lty

o -'- Wml‘n‘m :mf

' pall '.'1- e H = ! e

‘_ l'II‘L ‘“1 p_-i 1‘” f*irb“.r“.‘.,_

!}:‘fa‘,uli l.x.";l.-'ﬁ m, “L 4

-lz- 4
’hvl*! !’ l.f'il "iﬁ. n"": {
1 m‘é i 3 : Ly ”} |. & O 1 s
, ‘IHLI '3 5 '. ] |1- a‘\u N ! T x =
i e ﬁ!ﬂ “ '
‘1 ' ] b . 5
] *| § h ! =

it s

' ~.<:+=Lmn Ak wM-M i et ety
i o 'mJ Moy
Wﬁ.ﬂ* E.Inp.-. Jﬁ—.@,ﬁ.{-ﬂ'w |

‘.'I.;-_,,I‘ﬂl“.“d Iy || ”__{-_,!,lllp y‘*’ﬁs '..._

= I_ Ill-I II I ai l
T 1 1% (o
) 'J‘_".'E"__' 1 ." -' "f ll_I 'IL‘H '-‘:"'l.-l.-l 1 .|I i
AR’ maen Lo il N e
F RN \H‘l' \I'I; -"_-“' “..u - TN 'ﬁl! r" rfr 1||
. SPUs

e Sl i
L'_"_l:l_.'::_liﬂ‘_ Shs ||:|.1|"_'(‘_ru_p£'fu:'_-l-



11. EL ARTE DE MOTIVAR

Es pronto, lingtiisticamente hablando, para que encontremos en los
escritos teresianos el término motivacion. Segin los expertos, hasta finales
del XVI o principios del XVII, no se fija y circula la palabra motivacién en
el lenguaje oral. Lo que significa que ain tardaria en aparecer en la len-
gua escrita.

Esto nos ha obligado a recurrir a términos y expresiones teresianas que
pueden considerarse sinénimas de motivacién sin violencia semdntica
especial. Entre ellas, hemos anotado sed de una cosa que nos hace falta,
tener dnimo, determinarse, sacar fuerzas, animosa, que, dentro del contex-
to lingdifstico o situacional, denotan el significado del término motivacién.

Hemos constatado que uno de los elementos educativos mas a tener
en cuenta en la pedagogia de Teresa es la motivacién. De tal modo es
objetiva esta apreciacion, que seria suficiente historiar detalladamente la
especificidad y la graduacién de sus motivaciones para obtener la infor-
macién completa, detallada y ordenada, del ritmo progresivo que sigue su
proceso educativo.

El aspecto concreto que pretendemos investigar ahora es el de verifi-
car la importancia real, dinamizadora, que supusieron en el proceso edu-
cativo de Teresa las motivaciones. Es decir, si la apropiacién de la libertad,
individual y social, que exigia que Teresa se liberara de cuanto le obsta-
culizaba la marcha hacia la personalizacién, necesité contar con tales
motivaciones, gradual y especificamente aplicadas.

Compatibilidad del binomio motivacién-libertad

No todos los pedagogos aceptan, sin mas, la compatibilidad teé6rica
del binomio motivacién-libertad. Hay quienes piensan que el comporta-
miento de la persona es verdaderamente libre sé6lo si acttia sin motivos que
la impulsen y arrastren a la accién. Si una persona, opinan, se siente moti-
vada, es decir, atraida por algo o hacia algo, entonces debe considerarse
afectada interiormente por una necesidad de tal manera que eso la impi-
de actuar con libertad.

La tesis anterior es la defendida por J. P Sartre, que contrapone liber-
tad y Dios. Si existe Dios, escribe, es que existen normas y valores a los cua-
les el hombre deberd acomodarse. Y ya no seria libre. Pero como el hom-
bre es libre, Dios no existe. Para Sartre, la libertad consiste, pues, en que la
persona se determine sin motivos objetivos'"®. En realidad, siempre sera

1116 Carlos Valverde, Antropologia Filosdfica, o. c., pag. 193,
321



para nosotros de dificil solucién especulativa salvar la libertad si se siente,
como le ocurria a Miguel de Unamuno, el tirén de Dios, iSefior, que me
tiras con un tirén infinito!

Compartiriamos la tesis de Sartre si hubiera matizado su expresion
anadiendo que el hombre es libre si actla con ausencia de motivos irre-
sistibles que obliguen a la voluntad a actuar necesariamente. Ocurre, sin
embargo, que el conocimiento que el hombre consigue del bien, en este
caso de Dios, es muy relativo, muy precario, por tanto no es necesaria-
mente tan motivador que le prive de actuar con libertad. De Dios, que es
el bien y la verdad absolutos, le llegan noticias lejanamente andlogas, ade-
cuadas a nuestro modo limitado de conocer, por lo que el conocimiento
de Dios no consigue determinarnos, obligarnos a actuar. Es decir, el hom-
bre nunca dispone de motivos objetivos necesitantes.

La indeterminacién es, pues, el espacio psicolégico que le queda a la
persona para que ejerza la libertad. Pablo de Tarso lo experimenté como
nosotros y lo esculpié graficamente escribiendo que aunque veo lo mejor,
sin embargo, paradégicamente, me inclino por lo peor'. Y Teresa con-
fiesa su indeterminacién reconociendo que el Sefor me dio, al mismo
tiempo, libertad y fuerza para ponerlo por obra'*. Llegar, pues, a negar la
existencia de motivaciones para poder salvar el ejercicio de la libertad de
eleccién, no se corresponde con el modo operativo ordinario de compor-
tarse el hombre, y menos el discipulo.

El pensamiento de Teresa, fundamentado en la experiencia perso-
nal, es el radicalmente contrario, es decir, que es la falta de motivacio-
nes la que impide o deteriora el ejercicio de la libertad. Para ella esto es
evidente, porque el secreto que anima a sus monjas a ejercitarse en la
practica de la oracién mental se encuentra, precisamente, en saberlas
motivar. Encuentra el secreto en despertar la sed de rezar en la monja o
la sed de aprender en el discipulo, porque sed me parece a mi que quie-
re decir deseo de una cosa que nos hace tan gran falta que, si nos falta,
nos mata'". Diariamente constatamos en la praxis docente que no es el
agua de los contenidos la que le falta al discipulo, sino la sed para buscar-
los y apropiarse de ellos. Sin motivacién, pues, se deteriora, no se ejerce
la libertad, pues no hay ocasién de ejercerla ya que se huye del trabajo.

Abundando en esta tesis de que sin la motivacién no es posible el
ejercicio de la libertad, advertimos que la dificultad que encuentra hoy el
educador para que el discipulo se ejercite en la libertad empirica, real, que

1117 San Pablo, video meliora proboque, deteriora sequor, Rm, 7, 15.
1118 Teresa de Jesus, Vida, 24, 7.
1119 |bid., Camino, 31, 5.

322



es de la que hablamos en pedagogia, no es nueva, y consiste en que se
encuentra frontalmente con la tendencia instintiva del alumno a la como-
didad. Esto, decimos, no es una novedad, sino una pesadilla. Es la reali-
dad diaria de la desmotivacién de la monja o la del discipulo la que mas
debe preocupar, pues obstaculiza la apropiacién de la libertad. En otro
supuesto, puede ocurrir que la monja, el discipulo o el profesional, actd-
en sin la alegria y la satisfaccion que proporciona el trabajo bien hecho,
estimado y remunerado.

Estimo que una razén que explica la desmotivacién, y que, por tanto,
dificulta el ejercicio de la libertad en el trabajo profesional, es que la per-
sona permanece ignorada o se la identifica exclusivamente por la funcién
mecanica que desempena. Se alude a ella como persona-pieza, como per-
sona-nimero, como persona-apellido. Su nombre se registra mas en el
ordenador que en el corazén del empresario, lo que hace que se sienta
integracla en un engranaje social an6nimo que programa, controla y remu-
nera una actividad automatizada. Esta lamentable realidad social, es, al
menos, una amenaza contra la apropiacién de la libertad en una comuni-
dad teéricamente libre, y puede desajustar la personalidad, que se ve obli-
gada a manifestar un doble rostro, el individual, el familiar, donde se
encuentra libre, y el social, con cierto ritmus de incémodo anonimato.

La reflexién anterior confirma la tesis de que la monja de Teresa o el
discipulo desmotivado no ejerce la libertad, o lo hace muy en precario,
pues no se presenta como persona libre si no le respaldan razones sufi-
cientes para trabajar y vivir con la alegrfa que le proporcione bien-estar
consigo mismo. Y si carecen de la sed de agradar a Dios o del interés per-
sonal, la maestra de novicias o el profesor pierden el tiempo desgranando
razonamientos sutiles y l6gicos, pero carentes de capacidad motivadora.
Como el emisor y el receptor no trabajan en la misma dimensién de onda,
el mensaje, l6gicamente, no se recibe.

Es preciso, por ello, despertar en el discipulo, cualquiera que sea, una
apetencia interior, la sed hacia el alimento propuesto, no importa de qué
naturaleza. Y, al mismo tiempo, conseguir que se sienta persona conocida
por su nombre, importante, atendida y escuchada. Teresa se interesa por
revelarnos que es gran cosa saber por experiencia la amistad y regalo con
el que trata Dios a los que van por este camino de oracién', que la ayudé
a motivarse para perseverar con fidelidad en el esfuerzo que implicaba su
proceso educativo liberador.

Llegados a este punto de reflexién sobre la conexién entre la motiva-
cién y la prdctica de la libertad, tan importante para los orientadores de

1120 |bidem, 39, 5.
323



las conciencias como para los profesionales de la ensefianza, no estarfa de
mas recordar que es un hecho experimentado que las personas sanas,
motivadas y libres, dan mds amor que el que reciben. Esto vendria a
demostrarnos lo limitado de la teoria ordinaria de la motivacién, que se
basa Gnicamente en la satisfaccién de las necesidades primarias, bésicas,
y se nos urge a desarrollar una teoria de la motivacién del desarrollo o de
la autorrealizacion™', que amplie el horizonte de las inquietudes y des-
pierte motivaciones mas nobles, mas humanas y més sociales.

La existencia de motivaciones es un indicador de la autoestima

Si queremos evaluar el avance en el grado de autoestima de Teresa,
basta con que recurramos al andlisis de sus motivaciones. Y hemos cons-
tatado, también, que el progreso ascendente en la seleccién de la calidad
de las sucesivas motivaciones que advertimos en ella, determinaba un
avance simultdneo en su proceso educativo. Es decir, si la motivacion se
renovaba o mejoraba, indicaba, por una parte, el crecimiento de la auto-
estima y, por otra, que ello influfa en el progreso de la conquista y apro-
piacién de la libertad.

Es facil observar el hecho de que si las primeras motivaciones la invi-
taron a la desposesién de las realidades temporales hasta llegar a tener el
mundo bajo los pies, las siguientes, después que vi la gran hermosura del
Seor, la incitaron a desasirse de si misma, hasta exclamar, paradogica-
mente, que he quedado con tanta libertad, que el sefior me libré de mi"'*.
Pues bien, este momento en que aceptd seguir con absoluta libertad la
voluntad del Sefior sin limite alguno, coincide con el mayor grado de su
autoestima, pues ya se siente segura de si misma, confiada en el Sefior.

Es evidente, también, que cada nueva motivacién que se despertaba
en Teresa desencadenaba un estimulo mds para el crecimiento y enrique-
cimiento personal. Era un reto y un tirén para ascender a lo més alto de sf
misma, hacia lo que vislumbraba més perfecto en el objetivo de su voca-
cién, hacia la liberacién, que la instalaba en el podio de los auténticos, de
los privilegiados. Efectivamente, en Teresa se advierte el paso de la moti-
vacién para la satisfaccién de las necesidades bésicas a la motivacion del
desarrollo, de la autorrealizacion, que es la que mas nos pone en situacion
y actitud liberadora de cuanto es impedimento en la conquista del sefio-
rio personal.

Siguiendo la reflexién, observamos del mismo modo que, l6gicamen-
te, la conciencia y autoestima que Teresa va teniendo de si misma es un

121 Maslow. A., o. c., pag. 77.
1122 Teresa de Jests, Vida, 23, 1.

324



factor que determina la aparicion de nuevas motivaciones especificas que
influyen en las correspondientes elecciones. Es decir, el tipo de motivacién
concreta y especifica que aparece en Teresa, es un indicador que revela
el grado de su autoestima, de su bienestar consigo misma, y de confianza
en la propia capacidad y competencia. Y si la autoestima es alta, ello
redunda no sélo en el talante y en la felicidad personal, sino en la del
entorno social.

Tanto Teresa de Ahumada como Teresa de Jestis gozaron siempre de
una alta autoestima como demuestra el considerarse la mds querida del
padre, pues era demasiado el amor que mi padre me tenia, y reconoce sin
rubor las buenas cualidades que el Serior me habia dado. A todos mis her-
manos tenia un gran amor y ellos a mi. En la adolescencia comencé a enten-
der las gracias de naturaleza que el Sefior me habia dado, que segtin decian
eran muchas. Se vefa una adolescente muy curiosa y muy feliz consigo
misma. Se reunfa con sus primos que eran casi de mi edad, poco mayores
que yo; andabamos siempre juntos; tenfanme gran amor. Todas las compa-
fieras del internado de las Madres Agustinas de Santa Maria de Gracia, de
Avila, estaban muy contentas conmigo. Pues bien, esta satisfactoria autoesti-
ma es la razén que explica que Teresa, adolescente o joven, se sentia moti-
vada a corresponder con generosidad absoluta y con total disponibilidad a
los reclamos que le llegaban de Dios y de cualquier persona, familiar o no.

Componentes basicos de la motivacion

Si analizamos la naturaleza de la motivacién, encontramos en ella dos
componentes reales. Uno, objetivo, que es el estimulo percibido en una
de las zonas sensibles de la persona, por lo que se mueve a tomar una
decision. El otro, subjetivo, identificado en la respuesta dada por el disci-
pulo, con diferente grado de voluntariedad y de libertad.

A continuacion, reflexionaremos sobre el componente objetivo, que
designamos con el sintagma de nicleo motivado, y después lo haremos
sobre el componente subjetivo, entendido como la actitud de compromi-
so y de respuesta que adopta la persona estimulada.

Componente objetivo o el niicleo motivado de la persona

Buscar el nicleo motivado de cualquier decision que toma la persona,
equivale a pretender identificar la zona receptora del estimulo en la que se
encuentra la explicacion dltima de la motivacién. Porque, légicamente,
siempre hallamos en la persona una parte, un niicleo de ella, que se sien-
te especialmente aludido e invitado a moverse por razones que, con fre-
cuencia, solamente ella reconoce y acepta. El nicleo motivado es, pues, la
estructura especifica y concreta de la persona receptora del estimulo. En

325



consecuencia, la motivacién se resuelve siempre en una llamada, en un
estimulo perceptible en uno de los estratos sensibles que estructuran la per-
sona, desde los mds someros hasta los més profundos. Y sélo si el estimulo
percibido resulta interesante y beneficioso, es realmente motivador.

Los escritos teresianos nos permiten detenernos, convencionalmente,
en tres nicleos motivados, receptores, que, con mas precision lingtiistica,
los calificamos como nicleos motivables, es decir, con capacidad de reci-
bir los estimulos que desencadenarén la accién o la omision a la que nos
invitan. Estos nicleos son la necesidad innata bdsica, la necesidad adquiri-
da de desarrollo y la identidad entre el perceptor y lo percibido.

La necesidad innata bdsica

El primer nacleo motivable es la zona mas innata de la persona, la
mds bdsica, la natura naturans, donde surgen las necesidades vitales,
perentorias, urgentes, comunes a todos, que condicionan, incluso, la
salud fisica, psiquica, social y religiosa del sujeto. De ahf que /a teoria de
la satisfaccion de las necesidades basicas es el principio simple mas impor-
tante que subyace en la motivacién de todo desarrollo humano'*. Es
decir, todo hombre se siente motivado por la necesidad de satisfacer y
acallar una necesidad vital, que necesita ser satisfecha desde fuera, por
los otros. Por ejemplo, la necesidad de sentirse amado, de que nos amen.
Digo la necesidad de ser amado, no la de amar, pues ésta, como vere-
mos en su momento, implica la aparicién de una zona de sensibilidades
superiores.

Ya hemos comentado cémo la verdad de cuando era nina lleg a des-
pertar en Teresa un hambre de los bienes eternos tan insaciable, que por
cualquier medio me determinaba, me motivaba, a ganarlos'*. Teresa se
determina, después, a comenzar la vida liberadora del convento a pesar
de los pesares y del sacrificio que le acarreara, en el momento preciso en
que ha intuido una de las verdades que mas determinaran su vida, que
todo es nada. Este sentimiento abre y ofrece horizontes nuevos, mas
amplios, a su ansia de ser, de permanecer, y gran remedio es para esto,
para entregarse a la tarea de un desasimiento liberador en la vida mona-
cal, traer muy continuo cuidado de la vanidad que es todo, y cuan presto
se acaba, para quitar la afeccion de todo y ponerla en lo que ha para siem-
pre de durar; y aunque parece flaco medio, viene a fortalecer, a motivar,
mucho el alma"*.

1123 |bid., Camino, 39, 5.
1124 |bid., Vida, 5, 2.
1125 bidem, 14, 2.

326



La aspiracion a lo eterno llegd a ser un determinante constitutivo de
su ser infantil que ciment6 y siempre motivé su proceso educativo libera-
dor. Consiguié que su percepcién y ambicién de lo eterno se transforma-
ra en una necesidad bdsica, motor que activé sus motivaciones y poste-
riores decisiones.

La necesidad adquirida de desarrollo

La persona dispone de una regién superior, en la que aparecen nece-
sidades de rango mds noble, como son las vocacionales, las culturales y las
religiosas, donde se elaboran de modo mas reflexivo y libre las respuestas
de mayor rango a los estimulos recibidos.

Vivencia, pues, la persona una necesidad diferente, calificada por
algunos psicélogos como necesidad de desarrollo, motivada primordial-
mente por tendencias conducentes a la autorrealizacion, definida ésta
como la realizacién creciente de las capacidades y talentos del sujeto o el
cumplimiento de la misién, de la llamada, de la vocacién. Y lo que ya no
se discute es que la vida psicoldgica de las personas se desenvuelve de
manera distinta cuando esta ligada a la satisfaccién de sus necesidades ins-
tintivas, deficitarias, que cuando estd motivada por la autorrealizacién™.

Vemos cémo en Teresa aparecen necesidades de rango superior que,
sin demora, urge también satisfacer. Pasa de la consideracion de que todo
es nada, que presto se pasard la jornada, al descubrimiento gozoso de qué
cosa es amar a Dios y ser agradecida: esforcémonos a ser verdaderas car-
melitas, que presto se acabard la jornada"”’. Ame mucho los trabajos y tén-
galos en poco por caer en gracia al esposo, que por ella no dudé en
morir"'?, Esta reflexién la motiva para tener mds altos pensamientos que
desencadenan, l6gicamente, deseos de naturaleza cualitativamente supe-
rior, cimentados en llamadas y misiones a mds perfeccién, pues mientras
menos tuviéramos aqui, mds gozaremos en aquella eternidad adonde son
las moradas conforme al amor con que hemos imitado la vida de nuestro
buen Jesds"®. Y la respuesta que da, aunque de momento no sea satis-
factoria del todo, es la de mejorar los comportamientos.

Decia que la respuesta de Teresa no es, aiin, plenamente satisfactoria
porque la motivacién, que indudablemente ha mejorado en calidad, se
mantiene, sin embargo, dentro de unas coordenadas de intereses persona-
les. Es preciso esperar a que el Sefior le vaya revelando razones superiores

1126 Maxlow, A., 0. c., pag. 56.

1127 Teresa de Jests, Vida, 16, 5.

1128 jyan de la Cruz, Dichos de Juz y amor, 93.
1129 Teresa de Jests, Fundaciones, 14, 5.

327



para que la motivacion gane en quilates, pues paréceme que cuando una
persona ha llegddola Dios a claro conocimiento de qué cosa es amar al Cria-
dor o a la criatura, que ama muy diferentemente de los que no hemos Ile-
gado aqui"™®. Esto ayuda a tener altos pensamientos para que nos esforce-
mos, nos motivemos, a que lo sean las obras™'.

Teresa reconoce que es menester sacar fuerzas de nuevo, enriquecer
las motivaciones, para servir y procurar no ser ingratos'”. Descubre, pues,
otra motivacién nueva, la actitud del agradecimiento, que se traduce en
sentimientos de mayor calado amoroso, que, a su vez, determinan com-
portamientos en coherencia con tales sentimientos. Reconoce que a sacar
fuerzas de nuevo ayuda el sentirse apoyada, lo que nos recuerda al escri-
bir que si no conocemos que recibimos, no despertamos a amar''”, pues
los favores despiertan la fe y la fortaleza*. Y también la confianza, en vir-
tud de la cual nos decidimos a roturar nuevos caminos.

La identidad entre el perceptor y lo percibido

Por dltimo, aludimos a un nidcleo motivado muy especial y profundo,
compartido por igual por el emisor, que en el caso concreto de Teresa es
Dios, y por el perceptor del estimulo, que es Teresa. Tal nicleo, donde se
reciben las mas sorprendentes experiencias de amor, es el punto cero de
la interioridad més fntima de la persona, denominada por ella la morada-
centro.

Seg(in las investigaciones de algunos psicélogos personalistas, estamos
ante una motivacion inmotivada. Se trata de la motivacién de la mayor
calidad imaginable y posible, pues consigue que el sujeto se determine a
actuar sin la mas minima pretensién de conseguir algtn provecho para si.
Es una motivacién sinceramente altruista.

El supuesto de la motivacién inmotivada se cumple en el caso de verifi-
carse una perfecta identidad entre el perceptor y lo percibido, como ocurre
en las experiencias-cumbre, propias de los artistas y de los misticos"*, en las
que se anula la habitual dualidad objeto-sujeto, interés-respuesta, btisqueda-
encuentro, que subyace en la motivacién ordinaria. Con su experiencia mfs-
tica, Teresa nos confirma esta reflexién diciéndonos que estd casi siempre
tan junta el alma a Su Majestad, que allf le viene la fortaleza'"*.

1130 |bid., Camino, 9, 3.

1131 |bidem, 5, 1.

1132 |bid., Vida, 10, 6.

1133 |hidem, 10, 4.

1134 |bidem, 10, 6.

1135 Maslow, A., o. c., pag. 118.
1136 Teresa de Jests, VI M, 1, 2.

328



Es Teresa un claro paciente de la motivacién inmotivada al aceptar
la peticién que el Sefor le hizo de que en adelante no tuviera ya con-
versacién con hombres, lo que, por la perfecta identidad con él, no fue
menester manddrmelo mds. Con lo que nos confirma que en lo que estd
la suma perfeccion claro estd que no es en regalos interiores ni en gran-
des arrobamientos ni visiones ni en espiritu de profecia, sino en estar
nuestra voluntad tan conforme con la de Dios, que ninguna cosa enten-
damos que quiere, que no la queramos con toda nuestra voluntad y tan
alegremente tomemos lo sabroso como lo amargo, entendiendo que lo
quiere Su Majestad"”.

Componente subjetivo o la actitud de compromiso y de respuesta

Expuesto el primer componente de la motivacién, el objetivo, pasa-
mos a investigar el componente subjetivo, que es la respuesta que el suje-
to, Teresa, da al estimulo percibido. Se trata, pues, de que descubramos
ahora la actitud que tiene el discipulo ante la motivacién recibida y el
grado del compromiso adquirido.

Factores motivacionales subjetivos

Entendemos por factor motivacional subjetivo el centro de interés en
el que Teresa se sitia y se apoya para responder al estimulo. Es decir, équé
es lo que explica que Teresa se muestre sensible para responder a tal o
cual estimulo?

En este sentido, hemos observado que la voluntad de Teresa se mueve
desde dos dngulos y centros de interés. El primero, en el que se encuen-
tra muy acomodada la nifa y la adolescente Teresa de Ahumada, es ella
misma. Durante ese tiempo, no encontramos otro foco de referencia que
le sea prioritario. El mismo Dios vale, interesa y sirve en la medida que le
vale, le interesa y le sirve a ella. Con el paso del tiempo, el segundo dngu-
lo de interés es Dios.

Durante su proceso educativo, se advierte y se admira el cambio pro-
gresivo de eje que realizan los centros de interés. Si en el momento de la
nifiez, de la adolescencia y de la primera juventud, es ella el foco de interés,
posteriormente aparece Dios como el centro imantado que arrebata el pri-
mer puesto y los intereses personales de Teresa se relegan al segundo lugar.

Al analizar el comportamiento de Teresa de Ahumada y el de Teresa
de Jests, queda evidenciado que lo que realmente inspira y provoca el
cambio de conducta es el valor prioritario que el discipulo atribuye a la
nueva realidad encontrada o a los nuevos aspectos de la ya poseida. Y esto

1137 |bid., Fundaciones, 5, 10.

329



nos confirma, a su vez, que la historia personal vivida por Teresa en cada
momento del proceso, cambia de rumbo en virtud del ordo amoris, y no
tnicamente por el ordo rationis. Es como decir que no sélo la razén, que
capta la esencialidad de la realidad, sino también el amor, que nos des-
cubre su aspecto emocional, nos descubre el valor afectivo y el interés de
la realidad circundante.

El proceso educativo de Teresa nos permite afirmar que tanto en ella
como discipula primero y como maestra después, el pathos, la sensibili-
dad, adquiere relevancia motivadora sobre el logos, por lo que es el com-
ponente axiolégico afectivo del objeto el que més la motiva. El solo cono-
cimiento motiva menos o no motiva, pues esto, que sometamos la razén
para ser sefiores de nosotros mismos, no se hace, no se consigue, con bue-
nas razones; que nuestro natural y amor propio tiene tantas razones, que
nunca llegariamos alld, porque nos convencerian estas razones; y muchas
veces lo que es mayor razén, si no lo hemos gana, nos hace parecer dispa-
rate con la poca gana que tenemos de hacerlo'.

Y nos relata su experiencia definitiva, que después que vi la gran her-
mosura del Sefior, no veia a nadie que en su comparacién me pareciese
bien, ni me ocupase™”. La hermosura del Sefior es el nuevo factor motiva-
cional que cautivé a Teresa de tal manera que la motivé para que pusiera
en segundo plano el valor de la temporalidad.

Un modelo de maestro motivador

Teresa aprende las estrategias motivadoras que, en su apreciacion,
aplica el mismo Dios, el maestro més sorprendentemente motivador que
encontré. Y el modo de conseguir tal aprendizaje consistié en reflexionar
sobre la experiencia de su personal proceso educativo liberador.

¢Qué estrategias motivadoras aplicadas por el Sefor fueron las que
mas se le grabaron y puso en préctica posteriormente? Para que seamos lo
mas escrupulosamente fieles a su memoria y reflexion, ofreceremos los
testimonios que més nos revelan su comportamiento motivador. Estos son
algunos de los textos elegidos:

— Pues, ¢paréceos, hijas, que es buen maestro éste, pues para aficionar-
nos a que aprendais lo que nos ensefia, a la primera palabra nos hace
merced tan grande'**? El buen maestro recompensa inmediatamente el
pequeno esfuerzo que realiza el discipulo. En verdad es un modo ade-
cuado de reforzar y estimular la conducta positiva del discipulo.

1138 |bidem, 5, 11.
1139 |bid., Vida, 37, 4.
1140 |bid., Camino, 45, 1.

330



- No haydis miedo que un alzar los ojos con acuerdo suyo deje sin
pagar"'*', pues he visto claro no dejar sin pagarme aun en esta vida
ningdn deseo bueno"*. Ni falta Dios jamds a quien le sirve''*. No
haya miedo que se pierda el trabajo; a buen amo sirve* Es alta-
mente motivador para el discipulo el hecho de saber que el maes-
tro toma en consideracién el mas minimo detalle que hagamos en
su nombre. Esto supone que el maestro estd atento y sigue de cerca
los movimientos del discipulo; en segundo lugar, que recompensa
con creces no sblo las obras realizadas, sino /a buena disposicion del
discipulo, que recibe su pingtie remuneracién en el acto.

— Crande es, Esposo mio, esta merced, sabroso convite, precioso vino me
dais, que con sola una gota me hace olvidar de todo lo criado*. Moti-
var al alumno o al discipulo para que vaya olviddndose de habitos que
en nada favorecen su crecimiento humano y espiritual y que asimile
los comportamientos que propician su maduracién psiquica, es un
ejercicio que califica muy alto al maestro. En este caso, écudl es la tac-
tica que acenttia y alaba Teresa en el maestro? Que destierre el mal
con el bien, lo negativo con lo positivo. Por naturaleza, el hombre sien-
te horror al vacio, a quedarse sin el apoyo que lo sostenga.

— Parece que le ha querido el Senor mostrar al alma algo de la tierra
adonde ha de i, como llevaron sefas los que enviaron a la tierra de
promisién los del pueblo de Israel™*. Al alumno, al discipulo, lo esti-
mula y lo motiva el hecho de acercarle la esperanza, haciéndosela
tangible en la medida de lo posible. Al alumno de enfermeria, por
ejemplo, le ilusiona tomar la temperatura o aplicar un vendaje.
Desea mostrarse y relatar que hoy aprendié esto y lo otro. Que hoy
ya es algo de lo que espera ser manana. En definitiva, que para é/
hoy ya es parte del manana.

- A mujercitas como yo, flacas y con poca fortaleza, me parece a mi
conviene llevarme con regalos, como Dios ahora lo hace"”. iOh qué
buen amigo hacéis, Serior, cémo le vais regalando y sufriendo y espe-
rdis a que se haga a vuestra condicién!"'* No me parece sino que

1141 |bidem, 39, 3.

1142 |bid., Vida, 4, 10.
1143 |hidem, 35, 2.

1144 |hidem, 11, 10.
1145 |bid., Cantares, 4, 6.
1146 |bid., VIM, 5, 9.
1147 |bid., Vida, 11, 14.
1148 |bidem, 8, 6.

331



tenia toda la riqueza del mundo en determindndome a vivir por amor
de Dios"*. Un ritmo de trabajo desproporcionado a las posibilida-
des del discipulo resulta, a la corta, desmotivador y, a la larga, un
factor de desesperanza que provoca el abandono del trabajo que
pretendia realizar. Teresa ha detectado en el maestro una capacidad
admirable para observar las aptitudes del alumno y adecuar a ellas
las exigencias mas oportunas. Esto exige ademas de la capacidad de
observacion, paciencia para saber esperar el momento que permita
mayores exigencias.

— A las de poca edad da fortaleza y conocimiento para que no puedan
desear otra cosa sino la pobreza. A las que son de mds edad y con
poca salud, da fuerzas'. El maestro sabe que los de pocos anos, la
adolescencia y la juventud, necesitan informacién si se pretende con-
seguir su esfuerzo. No se abraza el sacrificio que comporta la practi-
ca de la pobreza si el discipulo no ha descubierto la libertad a la que
conduce esa virtud. Sin embargo, las monjas mds entradas en afos y
carentes de salud, lo que demandan es fortaleza para sobrellevar las
dificultades anejas a su situacién biolégicamente descendente.

— Como va conociendo las grandezas de su Dios y se ve estar tan
ausente y apartada de gozarle, crece mucho mds el deseo de gozar-
le porque también crece el amar mientras mds se le descubre lo que
merece ser amado este gran Dios'”'. Dios, él mismo, se hace moti-
vacion. Es camino y meta y sorprende a la mirada que se posa en él.
Se siente crecer el amar y el amor en la medida en que se descubre
el amor con el que merece ser amado el amado. Supuesta la limita-
cién de la capacidad intelectual para abarcar la infinitud de Dios y
la de la voluntad para amarlo, la motivacién, en contra de la opi-
nién sartriana, es compatible con la libertad.

Psicopedagogia motivadora de Teresa

La aproximacion que hacemos a Teresa en nuestro trabajo pretende
conocerla en la doble faceta de discipula y de maestra, de mujer liberada
primero y liberadora, después. Por ello, aceptada la necesidad de motivar
al discipulo para que éste se decida a emprender o a permanecer en el
trabajo iniciado, contemplaremos ahora su destreza y habilidad como
educadora para motivar a las personas que se le acercaban en demanda
de ayuda.

1149 |bidem, 35, 6.
1150 |bidem, 35, 12.
1151 |bid., VI M, 11, 1.

332



Aprendié la estrategia motivadora del Serior

Insistimos en que antes de orientar y aconsejar al caminante, al disci-
pulo en este caso, sobre el rumbo que debe tomar y el ritmo que convie-
ne mantener durante la ruta, es preciso despertarle, previamente, el deseo
y el anhelo de caminar. Lo primero es conseguir que le apetezca caminar,
después, lograr que camine.

Teresa nos deja muy evidenciado en su practica educativa diaria que
es una maestra dotada de encomiable habilidad y fuerza persuasiva para
conseguir despertar en sus Hermanas el deseo, la sed, de alcanzar la per-
feccién espiritual. Al deseo seguird el esfuerzo por conseguir el empeno.
Exponemos a continuacién algunas de las estrategias motivadoras que
propone, calcadas en las que detecté en el comportamiento motivador
del Sefor. Nos hemos fijado en éstas:

— Mostrar el premio reservado a los discipulos trabajadores. éPara qué
pensdis, hijas, que he pretendido declarar el fin y mostraros el pre-
mio antes de la batalla? Para que no os acongojéis del trabajo y con-
tradiccion que hay en el camino y vaydis con dnimo. Y no os can-
séis'"*. Somos tan miserables y tan inclinados a cosas de tierra, que
mal podréd aborrecer todo lo de acd de hecho con gran desasimien-
to, quien no entiende que tiene alguna prenda de lo de alld".

En estas palabras nos recuerda Teresa la estrategia empleada por el
Senor cuando quiso que los enviados a recabar noticias de la tierra pro-
metida retornaran trayendo algunos de los suculentos productos que
abundaban alli con los que se alimentaria el pueblo de Israel. Y éste, al
recibir tal informacién, renové su esperanza y con ella el esfuerzo para
seguir la dura travesia del desierto. La promesa del premio siempre resul-
ta motivadora para el discipulo y serd de apocado corazén aquel que no
se mueve por ningtin premio, pues incluso los mds pusildnimes se lanzan
a la accién por miedo al peligro"*. Dos horas son de vida, grandisimo el
premio''®.

Teresa no olvida la fuerza motivadora que cobré en ella el recurso a
la recompensa eterna que merecerian los sacrificios que acompafaban el
discurrir de la vida, que es muy breve, y se pasa como una noche en una
mala posada.

- La gran paga que es imitar a su maestro, pues aun cuando no hubie-

ra ningdn premio, sino cumplir lo que nos aconsejé el Senor, era

1152 |bid., Camino, 32, 6.

1153 |bid., Vida, 10, 6.

1154 Erasmo de Rotterdam, o. c., pdg. 61.
1155 Teresa de Jestis, Camino, 2, 7.

333



grande la paga imitar en algo a Su Majestad"*. Me ensené el Senor
el grandisimo bien que es pasar trabajos y persecuciones por El; esto
me hace no poder dejar de desear trabajos"?’.

Teresa recurre a su sabrosa y motivadora experiencia del gozo que se
siente al sufrir por la persona amada. Su memoria habia quedado ocupa-
da por la imagen del Sefor, y comprendié que el premio mas apetecible
es el parecerse en algo a la persona que sufrié tantos trabajos por ella.

— Agradecer la riqueza derramada en la precariedad del discipulo,
pues es cosa muy cierta, que mientras mds vemos que estamos ricos,
sobre conocer que somos pobres, mds aprovechamiento nos
viene'"*. Es menester sacar fuerzas de nuevo para servir y procurar
no ser ingratos''*.

En el momento en el que el discipulo contempla el abundante enri-
quecimiento del que disfruta su vida, debido a la benévola y amorosa gra-
tuidad de otra persona, adopta la actitud de reconocimiento que lo moti-
va a continuar trabajando como el modo mads convincente de agradecer
los inmerecidos beneficios recibidos.

— Animar al discipulo con halagos y artificios. Es gran remedio tomar
un buen libro de romance, aun para recogeros para rezar vocalmen-
te, y poquito a poco ir acostumbrando el alma con alagos y artificios
para no amedrentarla®. Es mi intencién engolosinar las almas con
un bien tan alto"*'.

Un objetivo irrenunciable para ella es que el alma se acostumbre, que
aprenda a recogerse. Por eso retorna a la estrategia de los alagos, como
recuerda que hizo Dios con ella. Porque la imagen de Dios que lleva impre-
sa Teresa es la de un padre bondadosc que desea desterrar el miedo en sus
hijos. Que procura, con los artificios que estén a su alcance, que no se ame-
drenten. Como es consciente del trabajo y de la contradiccién que encon-
trard el alma en el camino, se preocupa por evitar que la acongojen. Para
ello, para que el discipulo se mantenga en un adecuado nivel de motiva-
cién, es preciso recurrir a los alagos y artificios posibles. Jamés se descuida
del discipulo el maestro™®. Esta afirmacién teresiana, que el Sefior jamds se
descuida de las personas, en otro momento no pasé de ser un juicio y un

1156 |hidem.

1157 |bidem, 33, 4.

1158 |bid., Vida, 10, 4.
1159 |bidem, 10, 6.

1160 |bid., Camino, 43, 3.
1161 |bid., Vida, 18, 8.
1162 |bidem, 40, 19.

334



conocimiento puramente intelectual, que no desperté en ella el decidido
empeno en corresponder a él con respuestas de mayor entrega y despren-
dimiento. Ahora, sin embargo, es el sentimiento de estima y de valoracién
de esa verdad, el ordo amoris, la que la mueve a amar mds al Sefor.

Indistintamente, practicé las caricias positivas mds estimadas en su

tiempo con cuantos se acercaban a ella recabando orientacién. Conviene
informar de que usamos el término de caricia en sentido transaccionalis-
ta, es decir, como el estimulo verbal, gestual, material, intencionadamente
dirigido por una persona a otra. Y por caricia positiva entendemos el esti-
mulo que nos hace sentir bien con nosotros mismos y que favorece la
autoestima. Es evidente que todos los seres vivos, humanos y no humanos,
necesitamos estimulos que nos impulsen y motiven a actuar. Teresa lo ha
probado en propia carne, y por eso llega a ser en ella préctica ordinaria la
caricia positiva.

Entre éstas caricias, las mas estimadas en el entorno social teresiano

pueden considerarse las siguientes:

- Ser tenido por cristiano viejo. Las caricias que hacen referencia al
hecho de ser cristiano viejo, afiejo, de limpia raigambre y tradicién
cristiana, pues ello implicaba, segiin los criterios sociales vigentes,
ser considerado como un cristiano cabal. Teresa es muy habilidosa
para distinguir a las personas con este titulo.

- Estar dotado de inteligencia préctica. Ser considerado y estimado
como una persona habilidosa, desenvuelta, de inteligencia préctica.
He dicho que si vuestra reverencia no lo recauda, escribe, no lo hard
otra persona, porque la tengo por manosa y dichosa en lo que quie-
re pretender y halo de tomar con gran cuidado"*.

— Escribir de su pufio y letra. Teresa sabe muy bien a quién debe escri-
bir de su pufio y letra y cudndo debe manifestarlo, pidiendo que
agradézcame ir ésta de mi letra, que ni aun para san José de Avila lo
he hecho"*, sabiendo que mdndanme que, si no fuere necesario, no
escriba de mi letra"*.

— Mostrarse y enorgullecerse de ser amiga de alguien. Da con el
momento preciso en el que conviene manifestarse amiga intima de
quien recibe la ayuda y la orientacién espiritual que tanto necesita.
A dofa Luisa de la Cerda le escribe que harto senti soledad cuando
me vi aqui sin mi sefiora y mi amiga. Quédese vuestra sefioria con
Dios, mi sefiora, que no querria acabar, ni sé€ cémo me voy tan lejos

1163 |bid., Carta a Maria de san José, Sewl!a 4-6-1578.
1164 Ib1dem 1-3-1577.
1165 |bid., al P Ambrosio Mariano, 28-2-1577.

335



de quien tanto quiero y debo. Plega a Su Majestad se sirva de dar tan
presto salud a esos sefiores, que no me vea yo tan lejos de vuestra
seforia, que ya con verla en Toledo me parece que estaria conten-
ta"®. Al entrafiable Francisco de Salcedo le ruega que no piense que
es tiempo perdido escribirme, que lo he menester a ratos, a condi-
cién de que no me diga tanto de que es viejo. Déle Dios seguridad
hasta que yo me muera, que después, por no estar allf sin él, he de
procurar que le lleve Nuestro Sefor presto'”. A Marfa de san José,
su encantadora priora sevillana, la halaga revelandole lo que desea
escuchar, que bien se le parece el amor que me tiene, segin me da
contento en todo. Ya lo tengo bien creido, y yo le digo que ain me
debe més, que yo me espanto de lo que la quiero. No tiene que pen-
sar que la hace ninguna en esto ventaja, porque no son todas tan
para mi condicién"®.

Evolucién de la calidad motivadora en su proceso educativo

Con frecuencia, nos resulta diffcil interpretar el lenguaje teresiano si
no acudimos a contrastar algunos de sus textos en el amplio contexto lin-
glifstico de su obra escrita. Si olvidamos esta premisa, comprendemos que
el modo de expresarse Teresa desconcertara a algunos confesores por no
alcanzar a interpretar lo que realmente les comunicaba. Y esto, épor qué?
Porque hablaba en clave de valores y ellos la interpretaban en clave moral.
Por ejemplo, cuando se arrepiente de sus ruindades, lo hace en clave de
estima o desestima, de infidelidad al Sefior, sin embargo, los confesores o
los asesores la juzgan en clave de transgresién de un precepto moral, de
haber cometido pecado.

Si, pues, no conocemos muy bien la clave motivacional en la que
Teresa, discipula y maestra, vive, actiia y se expresa, nunca advertiremos,
y ello resultarfa desconcertante, que su personalidad apasionada se mueve
més en el circuito de las fidelidades que en el de las leyes. Desconocedo-
res de las razones que mueven y animan los comportamientos de los ver-
daderos amadores, ciertos moralistas hablan como si fueran tenderos del
mal. Hay para ellos pecados de cien gramos, de medio kilo, porque los
pesan exclusivamente por la materia de los mismos o por las disposiciones
ponderadas con criterios matemadticos"'.

1166 |bid., a dofia Luisa de la Cerda, 27-5-1568 y 23-6-1568.

1167 |bid., a don Francisco de Salcedo, fines de septiembre-1568.

1168 |bid., a Maria de san José, 4-6-1578.

1169 César Vaca, Personalidad de Teresa. En Revista de Espiritualidad, abril-diciembre, 1963,
pag. 237.

336



No es suficiente constatar que Teresa remont6 el ideal que se propu-
so alcanzar seg(in su proyecto educativo gracias a que fue una mujer, una
creyente y una religiosa permanentemente motivada. Pretendemos, ade-
mds, ahondar en la correlacién que se da entre la evolucién progresiva
ascendente en la calidad de sus motivaciones y la conquista progresiva de
la libertad en su proyecto educativo. Y también lo contrario, es decir, si a
mas progreso en el ejercicio de la libertad, le sigue una eleccién de las
motivaciones cada vez mas especifica y graduada.

¢En qué indicadores nos fijaremos para detectar y evaluar tal progre-
sividad ascendente en la eleccién de las motivaciones? Pues en lo que
resulta mds revelador, en las actitudes que se van despertando en ella y en
los compromisos que adquieren Teresa de Ahumada y Teresa de Jess. Ella
sabe muy bien que Gnicamente apostamos por lo que hemos descubierto
y visto. Si, pues, dice a sus Hermanas, hemos contemplado que Su Majes-
tad nos mostré el amor con tan espantables obras y tormentos, écémo que-
réis contentarle con sélo palabras'™?

Reducimos a tres los tramos temporales en los que analizaremos la
evolucién especifica y gradual de sus motivaciones: la infancia-nifiez, la
adolescencia y la vida consagrada.

1170 Teresa de Jests, VII M, 4, 9.
337



INFANCIA - NINEZ
Calidad de la motivacion'"”

No por amor que yo entendiese tenerle, sino por gozar
tan en breve de los grandes bienes que lefa haber en el cielo.

Actitudes explicitadas Elecciones-Compromiso
Espanto admirativo Espantdbanos mucho el decir que
pena y gloria era para siempre.
Concertabamos irnos a tierra de De que vi que era imposible ir
moros adonde me matasen por Dios,

ordenabamos ser ermitanos.
Placer interiorizado Gustdbamos de decir muchas veces

iPara siempre, siempre, siempre!
Deseo del martirio Deseaba mucho morir asi

Animo animoso Y paréceme que nos daba el
Sefior 4nimo en tan tierna edad.

1171 Todas las referencias a la vida de Teresa que haremos en este epigrafe, se encuentran
en Vida, 1-4.

338



ADOLESCENCIA

Calidad de la motivacion

No habia perdido el amor de Dios, aunque le tenia mayor de la honra.
Quitado este temor de Dios del todo, quedéme sélo el de la honra,
que en todo lo que hacia me trafa atormentada.

Més me movia un temor servil que amor.

No habia amor de Dios que quitara el amor del padre y parientes

Actitudes explicitadas

Cuidar la imagen

Pérdida del temor de Dios
y de la honra

Recupera el temor de Dios
y los deseos de las cosas
eternas.

Miraba mds el gusto de mi sen-
sualidad y vanidad que el bien
de mi alma

Temor a flaqueza de voluntad

Procuraba mds el remedio del
alma que el descanso

Elecciones-Compromiso

Comencé a traer galas y a desear
contentar en parecer bien.

Los medios que eran menester

para guardarla, no ponia ninguno.
Tomé todo el dario de una parienta
que trataba mucho en casa. Con
pensar que no se habia de saber, me
atrevia a muchas cosas bien contra
la honra y contra Dios.

Desterré las costumbres que habia
hecho la mala compania.
Comencé a rezar muchas
oraciones vocales.

No podia persuadirme a ser monja.
Andaba el Sefor mds ganoso de
disponerme para el estado que me
estaba mejor.

Vi que era el mejor y mds seguro
estado

Y asi, poco a poco, me determiné a
forzarme para tomarlo. Me determi-
né a decirlo a mi padre.

339



VIDA CONSAGRADA
Calidad de la motivacién

Cuando de esto me acuerdo, que Dios favorece a los
que le sirven, no hay cosa que delante se me pusiere,
por grave que fuere, que dudase de acometerlo.

Ya no pretende comprar barato el cielo, ni morir para
ver a Dios. No es menester ir al cielo, ni mds lejos que a
nosotros mismos, porque es cansar el espiritu y distrae
el alma y no con tanto fruto.

Actitudes explicitadas

Adopté una muy determinada
determinacion.

Aborrecimiento del mundo,
de su vanidad.

Humildad ante Dios y acep-
tacion de si misma.

Estima de la virtud por si misma,
pues la virtud siempre convida
a ser amada por si misma.

340

Elecciones-Compromiso

Con el gran contento de ser monja
todo lo pasaba.

Sin embargo, no era aficionada a sufrir
ninguna cosa que pareciese menos-
precio de si misma.

No fue menester que Dios me man-
dara mds veces que no queria que
tuviera conversacién con hombres.
Su Majestad ha sido el libro verda-
dero donde he visto las verdades.

Miro ya desde lo alto, y ddseme ya
bien poco de que digan de mi ni se
sepa.



Cerramos, pues, la reflexién sobre el arte de motivar que consiguié
Teresa subrayando, fundamentalmente, tres puntos. El primero de ellos,
que es preciso despertar la sed antes de ofrecer el agua. Sélo bebe el que
siente necesidad. El segundo, que la motivacién no sélo no resta libertad
en las decisiones que tomamos, sino que, por el contrario, nos sentimos
mas libres cuando tenemos razones para optar y elegir. En tercer lugar, que
como educadores debemos conocer lo més posible los intereses y las ape-
tencias de los discipulos para despertar ahi, y desde ahi, los deseos de
comprometerse en el trabajo.

341



At il :'ﬂ%uumaw e e S ettt
i *‘ *" . Iﬁv@whw -"li'lju ﬁ?w.—'-rr-‘

e II‘M«,QIH

Uy r{l‘{lm‘! m)fi-ﬂ
s uljwﬁbb@

._.‘”

#J y “¥ Sy ”'n‘J' .

hh » ; i ! o i . " g '..I' : “ ‘-‘. .P—: ] -.I.; ,..4
|l.g.. l'i'«-"*"l'r'l"’-" ' IR RS A e T T

i %ti%lgn "??E Wm

GrEtalA et s ey gyl -a*mmmmmﬁwm
ey AT 2

IW.W 4
‘--.;.-u-mn .m’m:hmu([k
PN rmpm:qummuh

; ; _m‘is-l;ﬁv”quoﬁ'"ra o a4
!Tufwh'-rqm1 i qwrp‘c i
o~ Al ;m.wm i ke Biserdinits.
\_: s ke l'-'--"'i\) (i?? -Em (L"IL‘I
ey Astwlh Ppinga, ¥

Miro vg chestle To i ¥ #JMW
S gtack ﬂttc‘&!'&m imJ

I "..,

! -'_




12. EL CASTIGO COMO LLAMADA A LA CONCIENCIA
LIBERADORA

El castigo, recurso didéctico en el siglo XVI espaiiol

La razén de haberme fijado en el castigo y en el entorno educativo,
individual y social, que lo configura, es que la voz de la experiencia nos
advierte que es ése uno de los campos en el que el educador muestra
ampliamente sus cualidades de tal. Estamos de acuerdo una gran mayoria
de padres y de educadores en que el tema de la penalizacién, del correc-
tivo, del castigo, aiin no ha sido pedagégicamente resuelto, o no a gusto
de todos. Las reflexiones que encontramos en la Historia de la Pedagogia
y de la Educacién sobre el correctivo, no han conseguido unanimidad.

Histéricamente, encontramos posturas en torno al castigo fisico tan
opuestas como la de Quintiliano, autor leido por quienes se interesanron
en las ideas pedagégicas de los siglos XV y XVI, que se opone abiertamente
al castigo fisico, y la defendida, por el contrario, en la Ratio Studiorum de
los Padres Jesuitas, que incluy6 el castigo fisico como un recurso didactico
y creo la figura del corrector, encargado de azotar a los estudiantes que el
profesor habia penalizado.

Es evidente que el quebranto de la norma que causa el hijo, el
alumno, el discipulo o la monja de Teresa, rompe la convivencia esco-
lar, familiar o comunitaria, y pone al profesor, al padre de familiao a la
superiora en una situacién dificil, que pone a prueba su equilibrio psi-
quico, su capacidad para disociar culpable y culpabilidad, y a imponer
una pena que, sin embargo, no merme el derecho a la dignidad que
tiene el culpable. Es por lo que nos proponemos destacar uno de los
aspectos mas educativos del castigo, el liberador, ya que la razén de ser
y la praxis de la educacién proponen como objetivo irrenunciable que
el educando consiga por todos los medios el seforio personal del que
hace gala Teresa. Desde esta 6ptica liberadora deseamos que se lea e
interprete cuanto aqui se exponga.

Es conveniente disponer de alguna informacién, aunque sea somera,
sobre la mentalidad que prevalecia durante el siglo XVI en torno a la précti-
ca del castigo fisico, pues ella nos servird de marco para acertar a leer y a
interpretar las Constituciones teresianas sobre este importante tema. En este
sentido, contamos, por ejemplo, con el caso curioso del jesuita Juan Bonifa-
cio, eximio pedagogo en nuestro siglo XVI. Lo califico de curioso porque vivié
en propia carne el conflicto que le cre6, por una parte, la repugnancia que
sentia hacia el castigo fisico y, por otra, tener que obedecer al espiritu y a la
letra de la Ratio Studiorum, como hemos indicado. Es infantil la ingenuidad

343



que manifiesta este educador en las lineas tomadas de su Carta a un maestro
sobre la manera de castigar a los nirios, donde pretende compatibilizar su
personal disconformidad y la obediencia que se le pide. En dicha Carta, esfor-
zandose por justificar, sin comprender, la conveniencia del castigo fisico,
escribe al maestro que a ti te repugna quizds esa manera de castigo, pero en
la forma que se hace, poniendo un lienzo por encima y siendo un seglar el
que, a puerta cerrada y en sitio retirado, azota al delincuente, no se ve qué
deformidad puede haber en eso, y si alguna vez la hay, no serd tanta que no
valga mds la salud y la enmienda de los nifios"”.

En los Seminarios diocesanos, instituciones creadas en el siglo XVI,
después de la celebracién del Concilio de Trento, para la formacién del
Clero y de los Religiosos, se daban clases de urbanidad y de ceremonias, y
aunque menudeaban los castigos, que eran azotes para los menores y cepo
y prisién para los mayores, solia aplicarseles, sin embargo, con cierta dosis
de humanidad. Advierta el maestro, es una encarecida recomendacién,
que, por ninguna causa ni por faltas en que los colegiales caigan, no les den
bofetadas, ni otros golpes, en particular en la cabeza, porque son muy
danosos para los estudiantes'”.

De castigos y ceremonias se encuentran saturadas las Reglas que se
anadian a las Constituciones propias de cada Colegio Mayor. Por ejemplo,
sabernos que en el Colegio de San Bartolomé, modélico para la Europa de
su tiempo, fundado en Salamanca por don Diego de Anaya y Maldonado
a principios del XVI para canonistas y teélogos, las faltas consideradas gra-
ves, como eran las salidas nocturnas o una abierta desobediencia al rector
del Colegio, eran castigadas con penas de cdrcel o con ayunos a pan y
agual”-i.

Es facil observar en los casos propuestos que aparece, aunque muy
difuminada, la necesidad de aplicar el castigo fisico, aunque falte unani-
midad en aspectos concretos como su conveniencia, qué tipo de castigo
debe imponerse, quién debe imponerlo, en qué momento y con qué fina-
lidad debe castigarse. Esta no unanimidad subjetivaba la aplicacién, y cada
cual ponderaba una perspectiva determinada, la penal o la educativa.

Nosotros partimos de que el mismo término castigo resulta hoy
peyorativo y nada simpdtico. Y ello, posiblemente, por ignorancia, por

1172 Félix Garcia Olmedo, Juan Bonifacio (1538-1606) y la cultura literaria del Siglo de Oro,
pdg. 174 -175. Santander. (1938). Citado por Buenaventura Delgado, Historia de la Accién
Educadora de la Iglesia en Fspania T. |, pag. 537. BAC. (1995).

1173 Francisco Martin, Los Seminarios. La Formacién del Clero y de los Religiosos, en H2 de
la A. E. de la Iglesia en Espana, o. c., T. |, pag. 753.

1174 |bidem, pag. 768.

344



no haber caido en la cuenta de que el correctivo es un instrumento edu-
cativo en manos del educador. Y aqui encontramos una de las razones
por las que no resulta siempre rentable educativamente su aplicacién.
Se aplica, con frecuencia, como si el castigo fuera un instrumento que
se justificara por sf mismo. Como si lo importante del castigo fuera cas-
tigar, y no, quién lo diria, educar, para liberar al culpable de sus incli-
naciones desordenadas.

Confio y espero que Teresa nos seguird iluminando también con su
experiencia en este tema de la pedagogia correctiva, tan importante para
el trabajo educativo diario de cuantos por paternidad, por profesién o por
responsabilidad coyuntural, nos encontramos guiando y orientando a per-
sonas de nuestro entorno.

Pero, iqué es el castigo para Teresa de Jesis?

En principio, a mi tampoco me parece posible educar sin elogios ni
censuras, como afirmaba B. Russell. Eso si, siempre que concibamos el
elogio y la censura como factores motivadores. Mi convencimiento es que
no se ha reflexionado lo suficiente sobre la naturaleza de la penalizacién,
fisica 0 no, sobre la razén pedagégica que justifica su aplicacién y sobre
los aspectos educativos y motivadores que deben acompanarla. Por ello,
invitamos a caer en la cuenta de que el correctivo es:

Una llamada a la conciencia

El marco amplio educativo en el que Teresa enmarca el correctivo, el
castigo, es el de considerarlo como una llamada a la conciencia del pena-
lizado. Para ella, el correctivo actGa como un factor de motivacién, como
un despertador de la conciencia del inculpado. Es decir, Teresa permite y
aplica el castigo para que, de este modo, se llame, se invite al culpable a
que reflexione sobre su comportamiento anormal y sobre las consecuen-
cias personales y comunitarias que haya acarreado.

De hecho, cuando Teresa se aproxima a una Hermana para aplicarle
el correctivo pertinente, da por supuesto la existencia de una conducta
desviada, es decir, que se ha salido del cauce comunitario normal. Con-
secuentemente, estima que es preciso ayudarla a caer en la cuenta de su
desviacién llaméndola, motivdndola para que retorne y adopte la conduc-
ta adecuada. Considera, pues, que el castigo es el mensaje que se trans-
mite a la persona aludida para concienciarla de su actitud, disuadirla de
su conducta y colaborar con ella para que ponga las cosas en su sitio.

Es obvio pensar que cuando el discipulo se desvia de la norma, tiene
su razén, fundada o no, con la que pretende justificar la conducta. Lo cual
nos advierte que para conseguir que la persona retorne al comportamiento

345



correcto, se la ha de llamar, motivar, para que comprenda y acepte la nece-
sidad del retorno, de la enmienda. Por eso, se esfuerza Teresa en presentar
el castigo como la motivacién a la que recurre para estimular el esfuerzo
autoeducativo que se le pide a la Hermana. Es decir, Teresa desea desper-
tar por medio del castigo el ndcleo motivable del discipulo.

Por otra parte, la experiencia diaria confirma que si el castigo
impuesto no estd bien ponderado, es decir, si no es una acertada llama-
da psicopedagégica, comprendida y conscientemente aceptada por el
inculpado, lo méds que se consigue con él es la aplicacién material de
una pena, que es preceptivo imponer y cumplir, con lo que se corre el
gravisimo riesgo de reforzar la frustracion y la agresividad del discipulo,
de la Hermana.

Considera, pues, Teresa que el castigo es un correctivo que facilita la
reflexién, pues ella misma confiesa que hay en mi faltas que no las entien-
do''”. Es, por otra parte, una llamada de atencién a la conciencia del cul-
pable para que restaure el amor roto. Légicamente, si no hay conciencia
de culpabilidad, es indtil, o muy dificil, pretender que la persona enmien-
de su comportamiento.

Por esta razén, Teresa es reiterativa en que hasta tanto ha de ser el
visitador afable y amoroso hasta que entiendan que faltan en eso y sélo
entonces con amor podra corregir sus faltas'”. No puede negarse a la
monja penalizada el derecho y la necesidad de conocer la razén con-
vincente por la que es apartada del convento'”, de la comunidad. De
otro modo, Teresa piensa que se vacia el castigo de contenido educati-
vo, y queda reducido a un instrumento incémodo y doloroso para la
maestra y para el discipulo.

En sorprendente coincidencia con el pensamiento teresiano, se
encuentra la posterior opinién de Locke, que sugiere que se debe sefa-
lar al nifio lo que hay de malo en su falta antes que renirle, porque la rifia
impide distinguir si es a la persona o a la falta a quien se dirige el des-
contento'"”. Teresa también ha caido en la cuenta del riesgo de enfado
pasional del educador o educadora, por lo que aconseja que se aplique
el castigo después de la pasion apagada'™, pues se muestra muy escru-
pulosa en el respeto a la persona del educando. En el caso nada ejem-
plar de los carmelitas calzados de Sevilla, a punto de ser excomulgados

1175 Teresa de Jests, Camino, 11, 7.

1176 |bid., Visita de Descalzas, 4.

1177 1bid., Constituciones, 52.

1178 | ocke, Pensamientos sobre educacion, 77.
1179 Teresa de Jests, Constituciones, 44.

346



por el P Gracidn, le escribe aconsejandole que se detenga vuestra pater-
nidad, aunque no obedezcan, a poner las cartas de descomunién, para
que se vean bien en ello. Es decir, hasta que caigan en la cuenta de su
situacion, pues querria yo que no pareciese que les dan mate ahoga-
do"™. Como sugerira siglos después Rousseau, es necesario que antes
expliquemos a los nifios qué cosa es mentir, para que no se vean o se
crean injustamente castigados'*'.

No olvida, pues, Teresa que el modo de evitar que el correctivo sea
interpretado por el discipulo como un acto oportunista de violencia y ven-
ganza del educador, es que la propia conciencia del penalizado se haya
considerado merecedora de él.

Llamada a la responsabilidad solidaria

El paso siguiente a la toma de conciencia de la falta cometida, es el de
que el educando culpable acepte considerarse no s6lo su autor material,
agente, sino responsable. La responsabilidad anade a la autorfa material o
moral el reconocimiento de que se actu6 con libertad. Lo que importa a
Teresa no es tanto encontrar las Hermanas a las que se puede senalar
como culpables, cuanto que ellas mismas se declaren responsables.

La responsabilidad implica la libre voluntad y la actitud del culpable
de hacerse cargo de las consecuencias. Sin embargo, la experiencia le dice
a Teresa que no todas las Hermanas autoras y agentes, pueden y saben
responder ante s y ante la comunidad de las faltas cometidas. Este es otro
cometido del educador, colaborar para despertar en el culpable el senti-
miento de responsabilidad.

Resulta también encomiable la actitud de Teresa cuando subraya que
el amor y el castigo son dos expresiones, aunque de distinto signo, del
interés y del empenio que tiene el educador en que las Hermanas vayan
muy adelante en el servicio del Seior'"”. La propia santificacion es un
deber que la Hermana ha contraido libremente, y del que debe respon-
der ante el Senor. Esta responsabilidad es la que le lleva a escribir que
mientras mds amo, menos puedo sufrir ninguna falta™®.

No puede preterirse que la responsabilidad a la que sefala y apunta
el correctivo es una responsabilidad solidaria con la comunidad de la que
es deudor el inculpado. Al aceptar la pena, el inculpado debe, pues,
reconocer y valorar esta dimensién social, comunitaria, que implicé el

1180 |bid., Carta al P Gracian, diciembre. 1575.
1181 |, J., Rousseau, o. c., pag. 153.

1182 Teresa de Jesds, Camino, Prologo, 3.

1183 |bid., Carta a Maria de san José, 8 6 9-2-1580.

347



quebranto de la norma, que se tendréd en consideracién para su califica-
cién y posterior cuantificacién de la pena. En realidad, lo que hace Tere-
sa es insistir en que la comunidad es como el drbol donde se insertan
todos los miembros, ramas del drbol comunitario, y, consecuentemente,
es también sujeto paciente de cuanto, positivo o negativo, acontece en
las ramas.

Llamada a la libertad

Recordemos que para Teresa, y no para ella sola, el acto de obedien-
cia es la expresién mas sublime de libertad interior, del sefiorio que la per-
sona ha conseguido sobre si misma. Por esa razén, se muestra muy celo-
sa de cuanto pueda deteriorar esta virtud. Un ejemplo lo tenemos en la
carta que escribe a su hermana Juana, en la que alude a la madre Juana
del Espiritu Santo, priora del monasterio de Alba de Tormes. En ella mani-
fiesta el sentimiento de que estoy enojada de esos ayunos de la priora.
Digaselo, que por eso no la quiero escribir ni tener cuenta con ella. Dios
me libre de quien quiere mds hacer su voluntad que obedecer'*.

En la estimacién de Teresa, la Hermana carmelita, culpable de la comi-
sién de un acto individual y socialmente perjudicial, se encuentra afectada
en su personalidad por un virus que esclaviza su voluntad. Es el virus de la
desobediencia. Consecuentemente, si una Hermana se desvia del camino
marcado por la verdad y por el bien, individual o comunitario, normalizado
o0 no, carece de la libertad que la proclama sefiora de si misma.

Cualquier fraude a la obediencia, y la falta culpable lo es, es una
expresion de carencia de libertad, que demanda la aplicacién de estimu-
los y de correctivos que fortalezcan la voluntad y restablezcan el seforio
perdido, la libertad interior o exterior. El castigo es, en este sentido, una
llamada recibida en el interior de la persona para ayudarle a recuperar la
libertad perdida.

Instrumento restaurador de la fidelidad y de la libertad

Es del méximo interés que se comprenda que jamds se debe castigar a
los nifios como tal castigo, imponer el castigo por el castigo, sino que el
castigo siempre les debe venir como natural consecuencia de una mala
accién"'®. Consecuencia que debemos aprovechar bien los educadores
considerandolo un instrumento restaurador del valor afectado por la falta
cometida. Y aunque parezca facil captar el aspecto de instrumentalidad
del castigo, sin embargo, su aplicacién resulta compleja, tanto por parte
de quien lo aplica como de quien debe aceptarlo.

1184 |bid., Carta a Juana de Ahumada, 27-9-1572.
1185 Rousseau, J. J., 0. c., pag. 152

348



Con su pedagogia correctiva, Teresa nos remite al campo de la axiolo-
gia, de los valores, y se fija de manera muy especial en el de la fidelidad,
expresada en el libre cumplimiento de la Regla. Es decir, con el castigo Tere-
sa busca restablecer el valor de la fidelidad que la falta cometida ha que-
brado, pues es una ruptura del amor a Dios cuya soldadura se produce con
el retorno a la fidelidad. Y es ahi, contribuyendo libremente a soldar el amor
roto, donde y para lo que la pedagogia correctiva presta su colaboraciéon.

Nos consta, por otra parte, que Teresa es muy poco partidaria de acu-
dir a las penitencias corporales. Prefiere trabajar en el fortalecimiento de
la voluntad mediante el encauzamiento de las tendencias desordenadas.
El verbo con el que describe la accién de fortalecer la voluntad es que-
brantarla. En su momento explicaremos el sentido teresiano de este tér-
mino, pues ahf nos jugamos el entendimiento del seforio del hombre. Tra-
tandose del castigo, era de esperar que Teresa no pusiera la esperanza de
su eficacia en el miedo del penitente a sufrir el dolor fisico sino en conse-
guir el dominio sobre la voluntad.

En la ponderacién del castigo, Teresa no minusvalora los aspectos nor-
mativo, ético y moral, que son otros de los valores negativamente afecta-
dos por la comisién de la falta. No. Lo que ocurre es que nosotros prefe-
rimos ahora acentuar el interés por restablecer el valor de la fidelidad,
deteriorada por la desobediencia que entraia la falta. Mantenerse en el
servicio de Dios es lo Ginico que debe preocupar a una monja, verdadera
carmelita. Lo que no sea eso, merece el mayor reproche por la infidelidad
que entraia su comportamiento. Si pretendemos, pues, disponer de una
clave hermenéutica que nos haga inteligible la aparente dureza punitiva,
la encontramos en el deseo educativo de hacer una llamada a la Herma-
na para que reflexione sobre la generosidad de su fidelidad.

Resumiendo, pues, los pasos que deben seguirse para que la aplica-
cién del castigo devenga educativa para el inculpado, ya que es un ins-
trumento restaurador del valor deteriorado, anotamos los siguientes:

— Que la Hermana comprenda que en el momento de cometer la falta
desvié el sentido correcto de su andadura monacal hacia la meta, Dios,
que ella libremente acepté comprometiéndose a su cumplimiento.

— Que la inculpada acepte que este desvio es la expresién de la escla-
vitud de su voluntad que dimite del ejercicio de la libertad, por lo
que ha perdido el sefiorio personal.

— La inculpada acepta el correctivo como un instrumento vélido para
hacer una llamada a la conciencia de la culpable que la ayude a
analizar su conducta a la luz del compromiso que le exige su fideli-
dad y se esfuerce por recuperar la libertad perdida.

349



Aspectos educativos de la pedagogia correctiva

La personalidad de Teresa es de una sola pieza, monolitica. Apare-
ce toda entera en cada una de sus expresiones. Tanto en las cartas huma-
nisimas como en las cartas terribles, alli estd ella por entero. No hay dis-
funciones entre la ternura y la mano fuerte, ni deja de ser menos expre-
siva la fuerza de su amor cuando carga las tintas en enérgicas reprensio-
nes como cuando hace gala efusiva en desbordantes muestras de carifio.
Teresa se siente fundadora con el encargo indeclinable de un especial
gobierno y con la experiencia de que es preciso cimentar muy bien el
principio®.

Para comprender los aspectos educativos de la pedagogia teresiana
que vamos a ofrecer y para que no nos extrafe la aparente dureza de
algunas penas, conviene recordar los tres puntos de donde partimos. El
primero es el marco histérico del siglo XVI en lo referente a la seleccién y
aplicacién de las penas fisicas, al que hemos aludido; el segundo, que
Teresa se limita a plasmar en la Regla la conducta punitiva que entonces
era habitual; el tercero, y es éste el original, que su pedagogfa correctiva
se caracteriza por ser una pedagogia del amor, como veremos. Para ella,
tanto la consideracién debida a las personas como el castigo por las faltas
cometidas, proceden de la misma raiz, el amor con el que ama y sirve a
quien desea ayudar. Es la actitud amorosa la que le urgia a escribir que
mientras mds amo, menos puedo sufrir ninguna falta.

Como aspectos educativos de su pedagogia correctiva, hemos adver-
tido y destacado que se trata de una pedagogia amorosa y tierna, medici-
nal sin violencia y reforzadora de actitudes constructivas.

Amorosa y tierna

A primera vista, nos parece dificil atribuir a la maternidad de Teresa
textos como el que ofrecemos a continuacién y calificar de amorosa y tier-
na su pedagogfa punitiva. Por ello, no conviene prescindir de las indica-
ciones contextualizadoras que acabamos de ofrecer ni guiarnos por una
simple lectura que deje fuera su rico lenguaje gestual, familiar y entrana-
ble. Escribe Teresa:

Mire mucho la prelada en atajar presto esto, la discordia entre las Her-
manas, y cuando no bastare con amor, sean graves castigos. Corten como
pudieren las ramas; y si no bastare, arranquen la raiz; y cuando no pudie-
ren mds, no salga de una carcel quien de esto tratare'”. Yo he estado bien

1186 Salvador Ros, Amor y libertad en el epistolario teresiano. En Rev. de Espiritualidad, 176~
177, pag. 546.
1187 Teresa de Jesds, Camino, 11, 11.

350



penada, después que vi los papeles, cémo la dejaban comulgar. Yo le digo,
madre, que no es razén se queden sin castigo cosas semejantes, y que la
carcel perpetua que ella dice que estaba ya determinado por acd, que era
bien que no saliese de ella. Entonces se determinard lo que se ha de hacer
de esa Hermana, que, como se lo he dicho otras veces, no es bien que se
quede sin castigo"®.

Para descubrir la razén de este lenguaje desgarrado, radical, exigen-
te, nos ayuda el saber que Teresa distingufa aparentemente entre las fal-
tas estrictamente personales, sin repercusion en la vida comunitaria, y
aquellas otras que deterioraban el clima fraternal de la comunidad. Sin la
pretensién de disculpar a Teresa y admitiendo que su comportamiento
descubre una mujer atin parcialmente hipotecada a su tiempo, sin embar-
go, afirmamos que en la aplicacién de los correctivos més eficaces para
cortar por lo sano el deterioro comunitario, fue intransigente, pero nunca
violenta.

Fundamento mi opinién anterior en el lenguaje metaférico que
emplea, el del drbol, con el que alude a la comunidad. No puede permi-
tir en su comunidad, aleccionada por la experiencia de otros monasterios,
nada que lleve a derroteros de dudosa ortodoxia disciplinar o doctrinal. Si
es preciso cortar por lo sano, se hace, como se deduce de los predicados
verbales cortar las ramas, arrancar la raiz, no salir de la cdrcel. Es una deci-
sién de cirujano, es verdad. Pero no es menos verdad que importa mas la
salud del cuerpo de la comunidad, de todo el érbol, que la de un dedo,
de una monja, de una rama.

Por otra parte, y no lo pasemos por alto, la aplicaciéon de los graves
castigos es el recurso doloroso cuando no bastare el amor. No olvidemos
el marco teresiano, la tesis que vertebra la disciplina de sus nuevas comu-
nidades, que sélo con amor podré corregir y quitar faltas'*. Y ello porque
estimamos mds a aquellos que amamos. En este sentido, emplea una
expresion digna de aplauso en psicopedagogia y en la practica de la peda-
gogia correctiva, la de amor de justicia. Leemos en las Constituciones que
la madre priora o presidente, con celo de caridad y amor de justicia y sin
disimulacién, corrija las faltas legitimamente"™. En esta constitucion se
salva todo, la objetividad, la rectitud, la autoridad y el amor, pues con el
amor de justicia alude a la independencia, a la no acepcién de personas,

1188 |bid., Carta a Maria de san José, 4-7-1580. Se refiere a lo sucedido con Beatriz de la
Madre de Dios, inepta y desequilibrada, impuesta como vicaria a la comunidad por el pro-
vincial Diego de Cardenas y depuesta por el Vicario General, P. Angel de Salazar.

1189 |bid., Visita de Descalzas, 5.

1190 |bid., Constituciones, 46.

351



que debe cuidar la madre priora con escrupulosidad, y al deseo de que la
persona recupere la libertad perdida.

Medicinal sin violencia

No es facil comprender el criterio adoptado para justificar la diferen-
cia entre los correctivos aplicados como castigos medicinales o como puni-
tivos, pues nos preguntamos si puede aplicarse un correctivo sin la volun-
tad de ayudar al inculpado a mejorar su comportamiento. Procurarle el
dolor por el dolor, privarle de libertad con la intencién exclusiva de ais-
larlo de la sociedad, sin un objetivo humano que lo justifique, no es que
se considere antipedagégico, sino que carece de calor humano.

Sabemos también, por el contrario, que es dificil, al castigar, conser-
var la debida moderacién que es necesaria para que en nadie pueda surgir
la duda de que obramos sélo para hacer prevalecer nuestra autoridad o
para desahogar nuestro mal humor'. En las intencionalidades reflejadas
en sus escritos, es manifiesta la voluntad de medicinar, de colaborar con
el culpable para su correccién.

Alguna de las personas que més la trataron, nos conffa que cuando
castigaba era con tanta blandura que la agradecian el castigo, y asi decfa
la dicha Madre Teresa, que antes que se castigase una persona, se debia
procurar persuadirla de que la convenia castigarla para que, recibiendo
el castigo, mereciese'™. En circunstancias concretas, el recurso a la
penalidad del castigo, como a una medicina desabrida, puede ser el
remedio mds indicado para alentar, animar y fortalecer la voluntad ané-
mica del culpable.

Teresa se adentra mas en el tema y no s6lo admite el castigo como
medicina saludable, sino que, hilando maés fino, consigue del inculpado
que considere la pena sentida por haber quebrantado la norma como su
mayor castigo. Refiriéndose al pesar que le quedaba por haber ofendido
al Sefor, nos confia que temia la grandisima pena que habia de sentir de
haberle ofendido, como un gran castigo™*. Sentir esa pena refleja una acti-
tud interior de admirable dignidad, ya que si no ha sido sefiora amando,
lo es, al menos, sintiendo no haber amado, que es otra manera de amar.

Reforzadora de actitudes constructivas

El correctivo, si responde al criterio medicinal, se transforma en un
inductor de conductas mejoradas en el discipulo. Al contrario, la experien-
cia le confirma a Teresa que el castigo que no llega al espiritu y no doblega

1191 San Juan Bosco, Epistolario, Turin, 1959, 4, 201.
1192 Marfa de san José, Procesos..., o. c., T. |, pg. 498.
1193 Teresa de Jess, Vida, 6, 4.

352



la voluntad, endurece al culpable. No se consigue sino estimular su terque-
dad, que le ha dado una vez la victoria, y sélo se prepara asi para esperar
nuevos triunfos en el futuro'™. Es claro que doblegar la voluntad equivale a
despertar en ella sentimientos nuevos y nuevas pasiones, actitudes positivas,
sugeridoras de espacios mas humanos en la personalidad del discipulo.

Esta convencida Teresa de que si el culpable advierte que el educa-
dor, sin ambigtiedades, se fija mds en é/ que en la falta cometida, que al
maestro le importa mas la persona del discipulo que su debilidad, anima
la esperanza del nacimiento de un hombre mejorado. Es el mensaje que,
con la ternura con la que querfa al General de la Orden, Padre Rubeo, le
transmite escribiéndole que mire vuestra sefioria que es de los hijos errar
y de los padres perdonar y no mirar a sus faltas. Si vuestra sefioria favore-
ce a este padre, Gracian, de manera que entienda él que estd en gracia de
vuestra sefioria, que se ha de hacer todo muy bien. Aunque las mujeres no
somos buenas para consejo, alguna vez acertamos"”’.

Otro modo, novedoso para su tiempo, de provocar la aparicién de
nuevas conductas en el inculpado es el de que las Constituciones prevean
que siempre se puede mitigar o abreviar la culpa™, pues yo no entiendo
qué dario puede venir de aqui (de perdonar), pues nunca tuvo el . Gracidn
intencién de enojar a vuestra sefioria, y, como digo, provechos puede haber
muchos"”. Es una intuicién digna de encomio acudir a la mitigacién y
abreviacién de las faltas como un admirable método correctivo medicinal.

Derrochando imaginacién para mejorar la pedagogia correctiva,
observa Teresa que, ademds de la reprensién y el castigo, y tan eficaz
como éstos, cabe la posibilidad de encomendar a la hermana a Dios y pro-
curar ella hacer en gran perfeccion la virtud contraria de la falta que ve en
la Hermana porque, pues estdn juntas, no puede dejar de irse entendien-
do mejor que con toda la reprensién y castigo que se le hiciere"”.

Parte del supuesto de que una Hermana es consciente de que otra
incumple la Regla, y se pregunta équé hacer por ella para que reconside-
re y mejore su conducta? ¢Llamarle la atencién? Puede estar bien, pero ése
encontrard la Hermana en disposicién de escucharla? éDebe, por el con-
trario, encomendarla al Sefior para que ilumine su inteligencia y fortalez-
ca la voluntad? Mejor que mejor, decide la Hermana.

Y adn se vislumbra otro recurso. ¢Cudl? El de procurar ella hacer en

1194 | ocke, 0. c., 78.

1195 Teresa de Jests, Carta al P Rubeo, enero-febrero, 1576.
1196 |bid., Constituciones, 47.

1197 |bid., Carta anteriormente citada al P Rubeo.

1198 |bid., Camino, 11, 7.

353



gran perfeccion la virtud contraria de la falta que ve en la Hermana. Es una
ocurrencia repleta de sabidurfa educativa, traduccién teresiana de la ence-
rrada en el contraria contrariis curantur, una falta se corrige, en este caso
se percibe, haciendo lo contrario. Es una intuicién de antologia pedagogi-
ca por varias razones:

En primer lugar, porque ofrece a la infractora a luz para que descu-
bra y estime el valor de la conducta positiva sobre el antivalor de la
negativa.

Después, porque evita a la persona aludida la humillacién de verse en
el centro de una mirada acusadora de su mal comportamiento.

En tercer lugar, porque tanto la reprension como la correccion, aun-
que sean oportunas, resultan molestas.

Y, por Gltimo, porque se opta por mostrar el bien, la virtud, que siem-
pre invita a ser amada.

El educador que aplica el correctivo

La actitud del educador que se decide a aplicar el correctivo es un fac-
tor que condiciona su eficacia, pues de ella depende, posiblemente, su
aceptacion o repulsa que refuerce la conducta positiva en el inculpado o
que provoque nuevas experiencias de frustracion.

Teresa nos va a disenar, de manera no-formal, en sus escritos y con
sus gestos, el tipo de educador que, segtin le dicta la experiencia, es el mas
adecuado para aplicar la pedagogia correctiva. Las actitudes o los rasgos
mas destacables del educador son la capacidad para transmitir al culpable
la estima que merece, la capacidad de comprensién, sin justificar la falta,
que pondere la adecuacién del correctivo, que considere el bien colectivo
y que ofrezca ayuda amorosa al culpable.

Capacidad para transmitir al culpable la estima que merece

La dignidad del culpable y no sélo la gravedad de su falta debe ser el
foco prioritario en el que el educador fija su atencién, tanto en el momen-
to de concretar el grado de culpabilidad como en el de disponer la apli-
cacion del correctivo. Como ejemplo de delicadeza para con la penaliza-
da, merece que detengamos la atencién en esta disposicion:

De las sobredichas y semejantes culpas hdgase en capitulo

correccion de una disciplina; la cual haga la presidente o

aquella a quien ella mandare. La que acus6 a la culpada

no le dé la penitencia, ni las mozas a las mds antiguas"”.

1199 |bid., Constituciones, 50.

354



Sorprende la finura y elegancia humanas que encierra esta disposi-
cién constitucional. Cuando la pena prevista consista en que la culpable
sea disciplinada por otra Hermana, se ha encontrado la férmula que
exprese de modo evidente el respeto que merece la penalizada. Por eso,
si la Hermana que ha de recibir la disciplina es mayor, no pueden eje-
cutar la pena las Hermanas mas jovenes, las mozas. Considero este deta-
lle como un gesto de primorosa delicadeza. Del mismo modo, queda
excluida de ese cometido la que la acus6 en el capitulo. En ese supues-
to, se designa a la Hermana que preside el capitulo de faltas para que,
por si misma o por otra, delegada a tal efecto, sea quien ejecute la pena
senalada.

Retornando al epistolario que Teresa dirige al Padre General del Car-
melo, del que no recibi6 respuesta alguna, le expone que lo que torno en
esta a suplicar a vuestra sefioria es que le responda al P. Gracién y con blan-
dura; deje otras cosas pasadas, aunque haya tenido alguna culpa, y le tome
muy por hijo y sdbdito. Teresa no suplica nada excepcional a un Padre
General si le ruega que conteste con blandura a la carta que le ha dirigi-
do un stbdito y un hijo del Carmelo, ya arrepentido. Es el Gnico camino
para que el P. Gracidn, y otro cualquiera en su puesto, se perciba y se sien-
ta con la dignidad de una persona que ha merecido ser atendida por el
superior. No se pretende que el culpable se esfuerce por mostrarse y apa-
recer importante, sino, por el contrario, que el superior, el educador, lo
reconozca importante y actie en consecuencia.

En la carta anterior, Teresa alude a ella misma, incémoda por el modo
tan desagradable como se le ha transmitido el mandato de que se reclu-
ya, como castigo, en un convento. Lo que hubiera deseado era encontrar
en la noticia tan bochornosa algin gesto de carifio del P General. ¢Cual?
Por ejemplo, que hubiera sido el mismo P. General quien, personalmente,
de su puio vy letra, en razén de la estima que la Reforma teresiana y la
Reformadora merecian, le hubiera comunicado el castigo. Este es el talan-
te, a la vez cordial y dolorido, de la carta:

Yo digo a vuestra seforia cierto que, a cuanto puedo entender de mf,
que me fuera gran regalo y contento si vuestra seforia por una carta
me lo mandara y viere yo que era doliéndose de los grandes trabajos
que para mi, que soy para padecer poco, en estas fundaciones he pasa-
do, y que, por premio me mandaba vuestra sefioria descansar. Porque,
aun entendiendo por la via que viene, me ha dado harto consuelo
poder estar en mi sosiego.

No pide Teresa al P General otra cosa que se esfuerce por diferenciar
entre la culpa y el culpable, entre el pecado y el pecador, entre la dignidad

355



que siempre entrafa la personalidad del discipulo, incluido el culpable, y
la debilidad que supone la falta cometida.

Capacidad de comprensién, sin justificar la falta

Entre las actitudes que deben adornar la personalidad del educador
que investiga y penaliza la culpabilidad, cobra un realce muy plausible su
inmunidad contra la posibilidad de escandalizarse de las faltas del préji-
mo. Las Constituciones pretenden evitar el que podria ser un error de tac-
tica en el educador y, sobre todo, una imperdonable hipocresia. Aconse-
jan a la maestra de novicias que trate a las novicias con piedad y amor, no
se maravillando de sus culpas. Y aqui es el amor, saberle sufrir la falta y no
se espantar de ella, que asi lo hardn las otras con las que yo tuviere'”.

Sin embargo, en el polo opuesto de esta voluntad de comprender las
faltas ajenas no maravillindose de ellas, sin escandalizarse de las mismas,
podemos encontrar un educador que adopte la actitud contraria, la de
justificarlas, disimulandolas o restandoles la importancia debida. En este
caso, estarfamos en presencia de un educador carente de la més elemen-
tal sindéresis, pues el hecho de comprender la debilidad de la persona no
justifica la comisién de la culpa ni la exencién de responsabilidad. Ello no
s6lo es antipedagdgico, sino injusto.

Que pondere la adecuacion del correctivo

Los criterios para determinar y concretar el correctivo son la cantidad
y calidad del delito y segin la discrecién de la madre priora o del visitador
de las hermanas''. Pero no importa tanto la cantidad de la pena que se
impone al culpable cuanto su calidad, es decir, su especificidad, la ade-
cuacion a la psicologia del individuo, sujeto paciente del castigo, pues del
temperamento del culpable dependeré la actitud con la que reaccione.
De su temperamento habrd dependido, también, la naturaleza de la
transgresion, de tal manera que alguna vez nos encontraremos, como se
prevé en las Constituciones teresianas, una falta no por malicia cometi-
da'”. No son, por ejemplo, del mismo modo penalizables las actitudes de
negligencia, de desinterés, de animosidad o de terquedad.
Teresa estima muy conveniente, si se desea ponderar debidamente la
pena que debe aplicarse, advertir ademds, y muy encarecidamente:
— La repercusién comunitaria de la falta cometida. De tal modo que,
en muchas ocasiones, serd este aspecto comunitario el factor que
mas determine la gravedad de la culpa.

1200 [bidem, 40.
1201 [bidem, 55.
1202 |bidem, 47.

356



— La costumbre y la frecuencia con la que la Hermana comete la falta
de la que se trate. El factor costumbre es muy apreciado por Teresa,
como ya hemos advertido, pues se presta a la gestacion de hdbitos.

- La acumulacién de las faltas es una consecuencia de la frecuencia.
A este dato de la acumulacién, Teresa le reserva una atencién muy
especial por la raz6n apuntada anteriormente, por lo que a las rein-
cidentes séales dada la penitencia de mayor culpa'”.

Y teniendo en consideracién estos aspectos y circunstancias, las Cons-
tituciones teresianas ofrecen el siguiente elenco y tipificacién de faltas, a
las que se les penaliza seg(in su gravedad: leve culpa, media culpa, grave
culpa, mds grave culpa y gravisima culpa. Guiados, pues, por estos crite-
rios, estamos en condiciones de poder establecer y determinar con la
garantia suficiente de ser objetivamente justos, tanto la cuantia de la pena
merecida como su calidad y especificidad.

Para quedarnos con una idea lo mas objetiva posible en cuanto a la
importancia que Teresa concede a las faltas de las Hermanas que inte-
rrumpen el sereno discurrir de la vida comunitaria, informamos Gnica-
mente de las penas que habian de aplicarse a las que incurrfan en grave
culpa, més grave culpa y gravisima culpa. Estas penas van desde los ayu-
nos de dos dias a pan y agua, hasta recluir a la Hermana en una celda-cér-
cel, privada de comunién, de presencia, de voz y voto en el capitulo,
excepto para acusarse o que se quede en medio del refectorio, vestida con
el manto, se asiente, y sobre el suelo desnudo coma pan y agua™”.

La Hermana penalizada de este modo, se ve privada de libertad de
movimientos y de los derechos activos y pasivos que se reconocen a los
miembros de la comunidad. Se trata de un castigo que implica aspectos
fisicos, morales, afectivos y sociales. Por ello, a primera vista, si nos dete-
nemos en lo aparatoso que para nosotros, ciudadanos del siglo XXI, resul-
tan las escenas facilmente imaginables, no es facil comprender y admitir
la dureza que aqui aparece.

Sin embargo, y para abundar en las orientaciones que apuntdbamos
al comenzar el tema, es otra la lectura, més educativa, mas motivadora y
mas liberadora, que hemos de hacer de lo descrito. ¢éCudl? Para responder
con objetividad, debemos situarnos, como ya lo haciamos, en un momen-
to que no es el nuestro. En este sentido, recordemos que en el siglo de
Teresa, el castigo fisico se consideraba un correctivo ordinario. Esto signi-
fica que carecfa de las adherencias peyorativas que se le atribuyen en
estos momentos. Por otra parte, se recluian en los conventos personas no

1203 |bidem.
1204 |bidem, 51 y 52.

357



siempre vocacionadas, circunstancia que dificultaba el recurso dialogal, la
comunicacién personal, la persuasion.

Que considere el bien colectivo

Teresa aporta otros pardmetros educativos mds humanizadores vy
socializadores para disenar y enmarcar la vida comunitaria. Sus monaste-
rios no serviran de cobijo a nadie. Por el contrario, la fraternidad serd el
corazén dinamizador y el pulmén que oxigene la sangre de sus palomar-
cicos. Para conseguirlo, importa que las Hermanas no olviden que se han
reunido libremente y que, entre todas, deben aportar su grano de arena
para que, con su oracién, se restablezca la unidad cultural, politica y reli-
giosa europea.

Insiste en la dimensién social de la falta. Por ello, sugiere que si algu-
na Hermana obstaculiza la comunién con las Hermanas, procure la priora
que se vaya a otro monasterio, y echen de si esta pestilencia. El término
pestilencia le connota a Teresa, y a cualquier ciudadano de su entorno,
consecuencias socialmente abominables, irreparables. Por lo cual, mucho
mads vale que se marche, que no pegar, contagiar, a todas tan incurable
pestilencia.

El educador se preparard, pues, para saber impregnar el correctivo de
este aspecto social educativo que libere a la Hermana de su enquista-
miento individual. Y todo, por supuesto, por la via del amor fraterno, no
por el camino del temor infecundo.

Que ofrezca ayuda amorosa al culpable

Es admirable la manera de deslindar los diferentes aspectos que apa-
recen en la falta y en su correctivo. La persona que transgrede la norma es
el blanco de todas las reflexiones, y, en funcién de su dignidad se incoa el
proceso, enfatizando un poco el término, que determine la cuantia de la
culpa, con las atenuantes y agravantes que hayan de ser tenidas en consi-
deracioén, y la calidad de la pena.

No podia pasarsele por alto la alusién a las atenciones que han de
prestarse a la persona inculpada, cuando el correctivo se considera grave.
Lo que viene a confirmarnos la tesis que mantenemos de que la finalidad
del castigo teresiano es su aspecto educativo, es decir, que sea medicinal,
motivador y suscitador de conductas mejoradas en el sujeto penalizado.

Por esta razén, se ruega a la comunidad que manifieste un talante
humano y fraternal hacia la Hermana, temporalmente alejada de la con-
vivencia. Es éste, indudablemente, un gesto ejemplar y muy laudable que
favorece y facilita el arrepentimiento y la integracién comunitaria de la
culpable.

358



Este talante fraternal aludido estd muy acentuado en las Constitu-
ciones, donde leemos que la priora se haya piadosamente con la Her-
mana castigada y la envie alguna Hermana para consuelo. Si en ella, en
la castigada, hubiere humildad de corazén, ayddenla en su intencién. Le
den favor y ayuda todo el convento. Y la madre priora no contradiga a
hacer misericordia, presto o tarde, mds o menos, segin que el delito
requiere™”.

Actitudes del sujeto penalizado

El sujeto agente, el culpable, es, al mismo tiempo, el sujeto paciente
de la gracia y del perdén para el que debe disponerse y del que se hara
merecedor. Es obvio que si la razén educativa que justifica la aplicacién
del castigo es la toma de conciencia y el arrepentimiento del culpable,
s6lo de su actitud interior depende conseguir la reconciliacién consigo y
con el entorno afectado por su comportamiento.

A continuaci6én, exponemos las actitudes del penalizado que, explici-
ta o implicitamente, hemos encontrado en los escritos teresianos. Son la
disposicion interior para reconocer la culpa y la conciencia de su respon-
sabilidad individual y social.

La disposicion interior para reconocer la culpa

Las Constituciones aluden a la humildad como la disposicién primera,
fundamental y bésica, que debe manifestar la Hermana penalizada, pues
si en ella, en la Hermana penalizada, hubiere humildad de corazén, ayu-
denla en su intencién.

Con esta actitud, el aspecto liberador del correctivo comienza a surtir
efectos positivos. Si en ella, en la Hermana, hubiere humildad de corazén,
que en lenguaje de Teresa equivale a decir que si la Hermana encuentra
y acepta su verdad y reconoce la raiz del comportamiento en el momen-
to de cometer la falta, todo es posible para ella y esperable para las Her-
manas amigas. Es decir, si el dolor de corazén y la pena de haber cometi-
do la falta privan sobre el dolor fisico y sobre la situacién incémoda que
padece la penalizada frente a la comunidad, es sefal de que la disposi-
cioén de la Hermana para encontrar su armonia interior y reintegrarse en
la vida ordinaria de la comunidad, es crefble y admirable.

Conciencia de su responsabilidad individual y social
El paso siguiente que debe dar la penalizada consiste en estar dis-
puesta a responder ante si y ante la comunidad de la debilidad mani-
festada en su comportamiento. Ello implica proponerse y aceptarse
1205 |bidem, 52.
359



como garante de si misma ante el resto de los miembros del colectivo
comunitario.

Es verdad que el hecho de reconocerse culpable es necesario, de lo
contrario, permaneceran perpetuamente en la cdrcel las que no quisieren
ser humildes y no conocer su culpa™®. Pero no es suficiente, porque la
penalizada se encuentra integrada en un colectivo y la reinsercion en él
debe merecerla. Teresa es remisa a la reinsercién, por lo que insiste en
que aunque sea librada de la cércel, no por eso se les restituya voz en capi-
tulo, y si voz activa, no por eso pasiva, si, como es dicho, expresamente no
les sea esto concedido. Se exigen garantias manifiestas de parte de la incul-
pada de que su integracién comunitaria serd positiva para el colectivo.

Originalidad de la pedagogia correctiva de Teresa

Hemos expuesto los elementos que estimamos originales por el modo
como concibié Teresa la pedagogia correctiva. No se trata de repetirlos
enumerdndolos. Sin embargo, a modo de filosofia y de marco de refle-
xién, acentuamos su caracter abiertamente educativo, consistente en que
el inculpado tome conciencia personal y social de su responsabilidad, que
comprenda que la comisién de la falta fue una experiencia de carencia de
seforio personal.

1206 |bidem, 56.
360



13. EL TRATO FRATERNAL EN LA TERAPIA DE LAS PERSONAS
DEPRESIVAS.

Interés individual y relevancia social de la melancolia

Una enfermedad grave

El concepto de la época de Teresa sobre la melancolia, se correspon-
de, con alguna matizacién, con el actual de neurastenia, cuyos sintomas
aparecen en afecciones obsesivas y en cierto tipo de depresién, con graves
inconvenientes para la integracion del sujeto en la vida comunitaria, que es
lo que a Teresa mds le inquieta en su responsabilidad de fundadora.

Se refiere frecuentemente en sus escritos al humor de melancolia. Refle-
ja asf la creencia contempordnea que admitia la existencia biol6gica en el
organismo de unos liquidos, la sangre, la linfa, la bilis y la pituita, denomina-
dos humores, que dirigian la dindmica biolégica y, consecuentemente, reper-
cutfan en la salud psiquica de la persona. En su tiempo estaba aceptada la
idea de que el cardcter dependia, en parte, de la proporcién con la que los
humores circulaban por el organismo. Actualmente, toda esta serie de esta-
dos y procesos se engloban bajo la ribrica comdn de la afectividad'.

Uno de los sintomas graves que presentan las personas melancélicas
es que no tienen conciencia de estar enfermas, pues ellas no quieren
conocer que tienen este mal, porque no las fuerza a estar en cama. Es éste
un detalle muy revelador ya que nos informa de cémo entonces el con-
cepto de enfermedad se asociaba exclusivamente a lo somatico, a lo orga-
nico. Atin no se consideraba enfermo al enfermo mental. Este no era un
enfermo, era un loco, sin mas.

Teresa, desesperanzada, escribe que en otras enfermedades sanan o
se mueren; aqui vienen a perder el juicio del todo, aunque, como veremos,
admitira diagnésticos menos graves. En un lenguaje desgarrado por su rea-
lismo, dice que es morir para matar a todas. Y ésta es la pesadilla que més
le preocupa, la posibilidad de matar a todas, de demoler la vida comuni-
taria, pues estas enfermas se habitGan a mirar las faltas en los otros para
encubrir las suyas'™™. Por otra parte, la melancélica es una pobre mujer
desvalida y desamparada.

La dilatada experiencia de Teresa sobre el comportamiento de per-
sonas, monjas o no, afectadas de melancolia, le ha influido para que el

1207 Poveda Arifo, J. M2., La psicologfa de Santa Teresa de Jests, pag. 74. Ed Rialp. Madrid.
(1984).
1208 Teresa de Jes(s, Fundaciones, 7, 10, 3.

361



término de melancolia le evoque connotaciones negativas, conductas y
comportamientos libertinos. Esa es la razén que esgrime para rechazar el
empleo del término melancolia, pues no habia de tomarse este nombre
en la boca, porque parece que trae consigo libertad, interpretada, natu-
ralmente, en el sentido de libertinaje, de imponer a los demés la propia
voluntad y capricho. Por eso, para evitar ambigtiedades, prefiere que se
llame enfermedad grave, y icudnto lo es!, y se cure como tal"®.

Con lenguaje de ensayista y con la intuicién profunda que lo caracte-
riza, Ortega y Gasset escribe que el término melancolia significa propia-
mente flujo negro, restos de lenguaje galénico, como ya queda anotado, y
recuerda que nuestro idioma habla atin de buen humor y mal humor para
denominar nuestro estado emocional. Derramésele la melancolia por el
corazon, dice Cervantes de Don Quijote en aquellos dltimos capitulos tan
delicadamente tristes'".

Teresa insiste en que ahora se usa mas que suele de ordinario, y no
desea compartir el sentido que se le atribuye llamando melancolia a la
propia voluntad y libertad"". El hecho de confundir, sobre todo en los
ambientes comunitarios monacales, esta enfermedad grave con la legitima
y verdadera expresion de la libertad personal, explica que Teresa se empe-
fie en deslindar los dos campos, el de la libertad verdadera y el de la enfer-
medad grave. No le parece de recibo identificar el comportamiento de
una enferma de melancolia con el de la persona cabal, que practica la
libertad con absoluta conciencia de responsabilidad.

Actitud social negativa de la melancélica

Es cierto que Teresa no habla de la melancolia de oidas. Conoce his-
torias con nombre y apellido que le instan a que se tome conciencia de
que una melancélica basta para traer inquieto un monasterio. No se dafia
a si, lo que serfa suficiente para buscar soluciones a su salud, sino a todas.
A una monja descontenta, y la melancélica lo esta porque se siente incom-
prendida, yo la temo mds que a muchos demonios.

La comunidad, necesitada de tutela, merece y exige todas las pro-
tecciones posibles. Apoyada en este convencimiento, Teresa contrapone
dos valores, el de la vida, por una parte, y el del bien espiritual, por otra,
para concluir que es mejor que se mueran unas hermanas que no dafien
a todas™"”. El mal, como el bien, se contagia, por lo que si una que

1209 |bidem, 7, 8.

1210 O. y Gasset, J., Biologia y Pedagogia. o. c., T. Il, pag. 294.
1211 Teresa de Jests, Fundaciones, 7, 7.

1212 |bid., Carta al P Gracidn, octubre, 1575.

362




comienza a hacer el bien, despierta a las demds'", lo mismo ocurrira al
contrario.

Son importantes la matizaciones que hace Teresa sobre los sujetos
que sufren esta afeccién psiquica, pues condicionan el tratamiento edu-
cativo que conviene aplicarles. Anota que cuando la enfermedad cae en
un sujeto humilde y en condicién blanda, aunque consigo mismo trae tra-
bajo, no danan a los otros, en especial si hay buen entendimiento'*".

Segtin esta reflexién, importa mucho advertir que la melancolia es com-
patible con una capacidad intelectual normal, y que la personalidad global
del sujeto afectado puede adoptar una actitud humilde, lo que supone un
reconocimiento de las propias posibilidades y limitaciones. Esto facilitard la
aceptacion de las ayudas que oferte el educador y el orientador.

A la curiosidad que muestran los educadores de querer conocer por
qué la monja melancdlica resulta tan perniciosa para el desarrollo de la
vida comunitaria, Teresa responde que son muchas las invenciones que
busca este humor para hacer su voluntad. Lo cual implica una distorsién
grave, ya que la comunidad disfruta de armonia fraternal en el cumpli-
miento de la Regla. Esta anomalia fuerza a que sea menester buscar tales
invenciones para cémo lo sufrir y gobernar sin que haga dario a las otras'™".
La expresion de buscar tales invenciones refleja la dificultad de encontrar
respuestas comunitariamente educativas para sufrir con paciencia los
inconvenientes de tales comportamientos y para gobernar, es decir, para
ayudar a reflexionar, a educarse en la doble dimension de persona y de
miembro de la comunidad.

Piden a Teresa orientaci6n
sobre el modo de comportarse con estas enfermas.

Es innegable la importancia médica, moral y social de la melancolia en
aquel momento. El doble aspecto por el que a Teresa le importa el tema
de la melancolia es el disciplinar y el moral. Es obvio que, por una parte,
le apene la situacién de la salud fisica y psiquica que padece la Hermana
melancélica pero, por otra, también le aterra la grave dificultad que ofre-
ce esta enferma para lograr la disciplina que facilite la convivencia apaci-
ble y fraternal en el monasterio.

La referencia puntual a la afeccién de la melancolia, es una contribu-
cién de considerable valor que hace Teresa a la Historia de la Patologia en
la Espana del siglo XVI. Contamos a este respecto con una afirmaci6n

1213 |bid., VI M, 6, 12,
1214 1bid., Vida, 7, 4 y Fundaciones, 7, 2.
1215 |bid., Fundaciones, 7, 1.

363



rotunda, que estd el mundo tan lleno de esta melancolia que no me espan-
to. Que hay tanta ahora en el mundo y hace el demonio tantos males por
este camino, que tienen muy mucha razén de temerlo y mirarlo muy bien
los confesores''®. Y las monjas del monasterio de Salamanca.

Teresa estd informada de que en el convento de las carmelitas des-
calzas de Salamanca se percibe cierta inquietud y desasosiego por razén
de este tema, y entre ellas ha cundido algtin temor, debido a que no saben
cémo comportarse con esas enfermas. Es la razén por la que éstas mis her-
manas de San José de Salamanca, adonde estoy cuando esto escribo, me
han mucho pedido diga algo de cémo se han de haber con las que tienen
humor de melancolia®". Necesitan que la Madre les inicie en el modo de
cuidarlas y ayudarlas, lo cual nos indica que las monjas salmantinas daban
por supuesto que se trataba de una enfermedad grave.

Teresa les confirma su gran preocupacién no sélo porque la amplitud
de la poblacién afectada por la melancolia es considerable, sino porque se
trata de una situacién que, por su naturaleza, se presta a que la monja
enferma, confundida, sea manipulada gravemente tanto en sus criterios
como en el comportamiento externo. Conviene, pues, detectar lo que hay
de morboso en el estado de dnimo de la enferma, ya que ahi radica el
peligro para la Hermana y para la comunidad. Y de manera muy especial,
los confesores deben prevenirse y prepararse para orientar a tales perso-
nas, pues una mentalidad inarménica abre las puertas al maligno'".

Importancia del tema para la educacion

Lo que a nosotros nos importa especialmente es la repercusién y los
cuidados educativos que exige la enferma de melancolia para tratarla y
orientarla como es debido. Es decir, importa descubrir el modo més ade-
cuado de afrontar educativamente el problema de la melancolia, lo que
presupone, en primer lugar, elaborar un sencillo diagnéstico de la situa-
cién que vive la enferma, buscar remedios individuales y comunitarios
que favorezcan su salud fisica y mental, y trabajar, después, por conseguir
su integracion personal y comunitaria.

Por lo que a la consecucién de este objetivo educativo se refiere,
enmarcamos el contenido y la practica educativa de la enferma melan-
célica en el ambito de la Pedagogia diferencial. Y mas en concreto, con
esta exposicion deseamos aproximarnos a la educacién especial, como

1216 |bid., VIM, 1, 8.

1217 |bid., Fundaciones, 7, 1.

1218 Juan José Lopez Ibor, Ideas de Santa Teresa sobre la melancolia. En Rev. de Espirituali-
dad, abril-diciembre, 87-89, pag. 433. (1963).

364




modalidad de la Pedagogia diferencial, que practicé Teresa observando y
analizando su modo de proceder con las personas, monjas o no, afecta-
das de esta enfermedad.

Psicotipo de la monja depresiva

Teresa de Jests, como es légico, trabaja desde la idea que tiene sobre
la melancolia. La experiencia le ha aportado la informacion suficiente para
que opine con conocimiento de causa. Pero lo que més le preocupa en
razén de monja fundadora, es conocer los efectos de esta enfermedad en
el discurrir diario de la vida comunitaria y orientar la préctica educativa de
las Hermanas enfermas. De ahi que nuestra pretension sea la de identifi-
car los rasgos que caracterizan a la persona afectada por la melancolia. Ello
nos es un requisito indispensable para aplicar las medidas pedagégicas y
educativas pertinentes con el fin de conseguir, a la vez, la armonia interior
de la persona y la integracién de la Hermana carmelita en la comunidad.

Opinion autorizada y contrastada de Teresa de Jesiis

Las medidas pedagégicas y educativas que adopte Teresa para reme-
diar la salud fisica, mental y social de las enfermas, serdn creibles en la
medida en la que advirtamos que es conocedora a fondo de la naturale-
za y de los efectos de la melancolia. Para merecer su confianza, nos reve-
la que si hubiera de escribir lo mucho de este dafio que ha venido a mi
noticia, vieran tengo razén de poner en esto tanto. Torno a decir como
quien ha visto y tratado muchas personas de este mal'*". De hecho, expo-
ne con autoridad que debajo del color de este humor'**, se encuentra un
amplio cuadro y gama de trastornos psicosomdticos y psicopatolégicos
que califica como melancolia, flaca complexién, flaca imaginacién, locura
junto con ilusién y, en general, flaquezas de mujeres, como pueden ser la
ternura de corazén o los antojos''.

Después de efectuar este recorrido informativo, procedera que con-
trastemos sus ideas con las de algin profesional de la psiquiatria actual
para asi valorar mas objetivamente sus opiniones. En este sentido, y en un
elemental escarceo, hemos observado que la idea del doctor Lépez Ibor
sobre la naturaleza de la enfermedad es que se trata de una fruicién ante
la depresién, lo que implica la degradacién personal. La melancélica, escri-
be, es una persona depresiva, quejumbrosa, inquieta, agresiva, de ideas
fijas, tozuda, de razén enflaquecida, inconsciente de su estado, critica,
desaprensiva, mentalmente desintegrada, que hace su voluntad, flaca de

1219 Teresa de Jesus, Fundaciones, 6, 9y 7, 4.
1220 |bidem, 7, 7.
1221 Ibidem, 8, 8.

365



imaginacién'*. En su opini6n, para la psiquiatria moderna, la melancolia
es una enfermedad caracterizada por la presencia de una tristeza patol6-
gica y por una depresién de dnimo. En algunos casos, tal estado de dnimo
resulta tan intolerable para el enfermo, que, para él, la vida no vale la pena
de ser vivida. En la crisis de melancolia, tristeza y angustia, la vida se des-
nuda de si misma. Hay muchas maneras de estar mal en el mundo. Una
de ellas, de las més terribles por cierto, es la melancolia. El sufrimiento sin
ldgrimas de la melancolia es el mds profundo e inefable. Nunca la criatura
siente su propia miseria con mds intensidad'*.

Para admiracion del lector, le informamos que con ocasién de la cele-
bracién del IV Centenario de la Reforma Teresiana, fue el doctor Lépez
Ibor quien estudi6 el pensamiento teresiano sobre la melancolia, y, aun-
que reconoci6 que en la melancolia de entonces se incluian no sélo las hoy
llamacdlas melancolias, sino otro tipo de alteraciones, tales como la histeria,
las obsesiones y ciertas personalidades psicopdticas y que la palabra no
tenia entonces el sentido restringido de la psiquiatria moderna™, sin
embargo, aprobé las conclusiones bésicas a las que lleg6 Teresa, mujer de
tanto talento empirico, habil para gobernar almas y enfermos. Estas son
algunas de ellas:

— Teresa descubri6 el alcance de la gravedad de la enfermedad, pues

se trata de unos enfermos que son para haberlos piedad.

- Le resulta evidente que la melancolia es una enfermedad, un des-
equilibrio patolégico de los humores del organismo. Es el concepto
galénico de la melancolia. No era posible otro entonces.

— Teresa senal6 diferentes grados de gravedad en la disfuncién del
humor y del animo del enfermo, pues escribe que hay mds y menos
de este humor.

— Distingue lo patoldgico de la actitud de fruicién de la enferma, que
es lo mas preocupante desde el punto de mira de la comunidad.

— La persona asf afectada, se defiende peor contra las tentaciones del
maligno, ya que no se encuentra en condiciones de resistir, supues-
ta la flaqueza de su imaginacién.

— Lépez Ibor encuentra justificada la oposicién de Teresa a que se admi-
tan postulantes afectadas de esta enfermedad, méds o menos solapa-
da. De ahf la llamada a los confesores para que estén vigilantes.

1222 | 6pez Ibor, J. )., Ideas de Santa Teresa sobre la melancolia, Rev. de Espiritualidad, 22,
1963, pag. 432.

1223 |bidem, pdgs. 434-439.

1224 |bidem, pég. 435.

366

e T



Contamos, por tanto, con la confirmacién de un profesional que
explicitamente avala lo certero de las intuiciones teresianas sobre esta
penosa enfermedad. Y disponemos, ademas, de otro tipo de autoridad,
que, aunque no es la de un profesional, la consideramos estimable por
el valor que aporta desde su experiencia con estos enfermos. Me refie-
ro al autor varias veces citado, Erasmo de Rotterdam, que coincide con
Teresa en describir a los melancélicos como individuos tristes, envidiosos
y amargados'**.

Teresa, pues, se encuentra en condiciones de poder afirmar que se
trata de un mal tan dafioso. Y otro dato muy a tener en cuenta para con-
firmar la objetividad de su apreciacién y valoracién, es que no hace una
interpretacion pseudoreligiosa de la enfermedad, sino que la interpreta
como una situacién de la enferma, propicia para que el demonio inter-
venga. Es decir, que la melancolia no se debe a una intervencién del
demonio, pero si puede servirle de pretexto medianero para su actuacién
posterior, ya que la Hermana asi afectada es una mujer desvalida, puesto
que la pobrecita en si misma no tiene quien la valga para defenderse de las
cosas que la pone el demonio, para que no comience el demonio a sujetar
aquel alma tomando por medio este mal. Yo he miedo que el demonio,
debajo del color de este humor, quiere ganar muchas almas'**. Este con-
vencimiento explica que escribiendo a Maria de San José, la ponga en
guardia para que observe a una Hermana que no tiene ingenio ni talento
para tantas invenciones como ha hecho, lo que da pie para sospechar que
era el demonio el que la ensefaba'”.

La ternura entranada en la expresion la pobrecita en si misma, sugie-
re que Teresa ve necesario acercarse a la Hermana afectada no sélo con
palabras y gestos de una pedagogfa rebosante de comprensién y de bon-
dad, sino que es aconsejable para conseguir su sanacién acudir, tam-
bién, a la medicina. No se debe pretender mejorar el cambio de com-
portamiento de la enferma si antes, o en paralelo, no se procura su salud
fisica.

Dos diagnésticos posibles

La experiencia que le han dejado el trato directo con estas enfermas
y las referencias que de las mismas le han llegado, le lleva a concluir que

hay mds y menos de este humor. Es decir, que la enfermedad puede pre-
sentarse con mas o menos gravedad. Légicamente, es ésta una apreciacion

1225 E. de Rotterdam, o. c., pag. 99.
1226 Teresa de Jes(s, Fundaciones, 7, 3y 2, 7.
1227 |bid., Carta a Maria de San José, 3-5-1579.

367



debida Gnicamente a la observacién y al seguimiento que hace sobre las
enfermas, pues no es un profesional capacitado para elaborar un diagnés-
tico que le proporcione los datos suficientes para proceder al tratamiento
médico adecuado.

Como fruto, por tanto, de su observacién, se encuentra con dos tipos
de gravedad. En un caso se trata de locura, sin esperanza de recuperacion.
Se basa en que parece que si no hay razén, que es ser locos, y asi es. Aun-
que no puede acudir a ninglin cuadro sintomatolégico especifico que
detecte y diagnostique el estado de locura, sin embargo, se apoya en una
apreciacién global, pues lo que mds hace este humor es sujetar, someter,
la razén. Ha encontrado, sin embargo, otros casos de menos gravedad, de
los que ahora hablamos, en los que no se llega a tanto mal ya que no es
locura confirmada ya que la razén en la enferma estd solamente oscureci-
da', y esto importa a las mismas enfermas entenderlo para que no pien-
sen que su situacion las disculpa para la culpa'. No las exime de res-
ponsabilidad moral.

Admitidos estos dos tipos de diagnéstico, circunstancia importante
en orden a cuantificar la culpa para aplicarle la terapia pedagégica mas
adecuada, Teresa hace una reflexion final sobre lo que hay de comin en
las dos gravedades comentadas, y es que en lo que sélo ha comenzado
este dafoso mal, aunque no esté tan confirmado, en fin es de aquel
humor y raiz, y nace de aquella cepa'®. La cepa comin es la alienacién
de la mente.

Finalmente, Teresa, muy intencionadamente, hace una llamada de
atencién importante a las preladas a las que pone en guardia advirtiéndo-
les que la razon, que en la enferma estd oscurecida, es menester esté mds
clara en la prelada''. A ellas se les exigia més lucidez para ayudar mejor
a las enfermas ya que si éstas no tienen en si quién las resista, équé no
hardn las pasiones? Situacién dificil para el educador, desvalido del apoyo
de la enferma.

Voluntad de dominio

Otro rasgo que caracteriza el psicotipo de la melancélica es la voluntad
violenta, de dominio, con que pretende actuar. Teresa, educadora perspi-
caz, se ha encontrado con Hermanas de condiciones libres y poco humildes
y mal domadas, mal educadas, y que no les hace tanta fuerza el humor como

1228 |bid., Fundaciones, 7, 3 y 2.
1229 |bidem, 7, 4.

1230 |bidem, 7, 2 y 3.

1231 |bidem, 7, 3.

368




1232

esto'*”. Es decir, en estos casos, el humor queda reducido a un mero pre-
texto para hacer ellas su propia voluntad, lo que les venga en gana.

Es preciso advertir, por ello, que si se desea llevar adelante un pro-
yecto educativo eficaz, liberador, en estas Hermanas, es necesario con-
cienciarlas de que en sentir que tienen esta libertad, que en realidad no lo
es, sino un capricho irracional, estd el daro. Se precisa enviarles el men-
saje de que lo que verdaderamente pretenden es salirse con lo que quie-
ren. Decir todo lo que se les viene a la boca. Holgarse en lo que les da
gusto, como quien no tiene en si quien les resista'*”. Ese quien les resista
no hace referencia a la ausencia de una autoridad exterior que las haga
frente y las someta, sino a la pérdida de la sana razén.

Seg(in el proceso educativo liberador que sigue Teresa en si misma y
aconseja a los demds, conviene ayudar al enfermo para que reconozca, en
la medida de lo posible, que le falté la fortaleza y que, consecuentemen-
te, sujetéla el humor, a quien muchas veces echamos la culpa de nuestras
imperfecciones y mudanzas. El verdadero culpable es la debilidad de la
voluntad, consecuencia de las pasiones no mortificadas y de que cada una
de las enfermas querria salir con lo que quiere'*,

Tratamiento médicopsiquiatrico y educativo

A Teresa no le intimida la melancolia en sf, sino la actitud positiva o
negativa que adopten las enfermas. Esta es la preocupacién que proyecta
sobre las postulantes o sobre las Hermanas melancdlicas. Puede contarse
con la actitud educativa inicial muy correcta de la priora, que, sin embar-
go, resulta ineficaz por la falta de colaboracién de la Hermana afectada.

Es evidente que la aversién de Teresa a que las melancdlicas ingresen
en el convento, no se debe al hecho de que sean mujeres enfermas, sino
a su actitud ante la enfermedad, que es la que crea en la comunidad un
clima negativo que dificultard la convivencia y la armonfa. Como nos con-
firma Lépez Ibor, la melancolia, en parte, es una actitud de fruicién ante la
depresién, lo que implica la degradacion personal™”. Aqui radica y asi se
justifica su preocupacion. Y en estos supuestos, afronta el trabajo de orien-
tacion y educacion de estas enfermas.

Si observamos el disefio médicopsiquiatrico y educativo que elabora
para las melancélicas, que incluye la elaboracién de un diagnéstico bdsico,
la aplicacién de un tratamiento médico y el trato personal de la educadora,

1232 |bidem, 7, 7.

1233 |bidem, 7, 9 y 3.

1234 |bidem, 27, 10'y 7, 3.

1235 | 6pez lbor, ). ., 0. c., ibidem.

369



de la priora o de la maestra de novicias. valoramos como muy acertada la
actitud educativa de Teresa con la enferma.

El diagnéstico previo mediante la observacién

Es incuestionable que el trabajo educativo y orientador sobre cual-
quier educando exige disponer de un diagnéstico previo, que informe con
la objetividad deseable sobre los diferentes rasgos que perfilen su perso-
nalidad. Sin él, no es fécil prestarle la colaboracién que le resulte eficaz.
El primer paso, pues, que se ha de dar para llevar a buen término el
esfuerzo educativo es recabar toda la informacién que esté al alcance.

Teresa se encuentra con una triple circunstancia que le dificulta este
trabajo previo de elaborar un diagnéstico de la enferma, aunque sea ele-
mental. Los obstaculos, esperables por otra parte, son el aspecto exterior
normal que presenta la enferma, el modo imperceptible como aparece el
humor negro y los escripulos que padece, atribuidos, con frecuencia, a
causas ajenas a la enfermedad.

Evidentemente, una de las dificultades que presentaba la melancolia
a las educadoras del Carmelo era que se trataba de una enfermedad no
siempre manifestada en el exterior, que no obligaba a guardar cama. Tere-
sa lo describe metaféricamente como un humor tan sutil, perspicaz, inge-
nioso, que se hace mortecino, apagado y sin vigor, para cuando es menes-
ter, cuando le conviene para no ser descubierto, y asi no lo entendemos,
no nos percatamos de su presencia, hasta que no se puede remediar'**,
cuando ya no hay remedio. En el aspecto de mortecino es donde Teresa
reconoce su impotencia para desenmascararlo, cuyas consecuencias debe
afrontar la enferma aun sin conciencia de culpabilidad alguna. Para Tere-
sa, sin embargo, suponia una seria llamada de atencién a los enfermos,
que carecen de conciencia de tales, a su entorno, y de modo especial a
los educadores, que deberian corregir comportamientos calificados de
correctos por los sujetos.

Una dificultad anadida es que Teresa carece de medios técnicos que
le faciliten la confeccién de un diagnéstico fiable. Ante esta dificultad, no
le queda otro remedio que el recurso a la observacién como instrumento
de deteccién y exploracién. Un recurso vélido, pero insuficiente, por
incompleto, para obtener el objetivo pretendido, pues hay muy poco que
observar, supuesto su cardcter sutil y solapado. Por eso, no se asombra,
aunque se duele, si un dia se encuentra una Hermana afectada por él, que
en su momento fue admitida al noviciado con las garantias de gozar de la
salud fisica y psiquica exigidas.

1236 Teresa de Jests, Fundaciones, 7, 1.

370




El escripulo-tentacion

La Hermana melancélica es un sujeto que pone a prueba en Tere-
sa y en las prioras su habilidad pedagégica y educativa, pues a las difi-
cultades ya apuntadas, es preciso anadir que las Hermanas pasan harta
muerte consigo mismas de aflicciones e imaginaciones y escripulos,
consecuencia inmediata y directa de la degradacién global que sufre su
persona.

Sin embargo, a estas aflicciones o imaginaciones ellas, las enfermas,
siempre las llaman tentaciones, porque no quieren reconocer que tienen
este mal'*’. Es mas soportable y, en el fondo, mas consolador, creerse
victimas de la presencia instigadora del demonio que de una humillan-
te enfermedad. Pero la dura verdad para la priora, educadora y orienta-
dora, es que la melancolia hace y fabrica sus antojos en la imaginacion.
Y, para evitar ingenuos malentendidos, se adelanta Teresa a describir el
antojo como algo que parece que es, no siendo, ya que la mayor parte
de las enfermas tienen la imaginacién flaca. Todo el mal es estar siempre
imaginando'*. A titulo de recordatorio, uno de los desastres de Francis-
co de Goya, que lleva por titulo El sueiio de la razén produce monstruos,
nos ofrece el dibujo de un hombre profundamente dormido, circuns-
tancia ésta que aprovechan una serie de animales monstruosos para salir
de su cabeza, a la que dominan rodeédndola. En el caso de la melancé-
lica, los monstruos son los escriipulos y las tentaciones.

Importa advertir que cuando Teresa indica que de estas dos maneras
de personas, las escrupulosas y las flacas de imaginacién, no hay que hacer
caso, el mensaje que transmite no es el de abandonarlas, sino el de que
nos esforcemos por tratarlas como a personas. Lo que aconseja es no
decirles que es melancolia, porque si le dicen que es melancolia, nunca
acabard, que jurard que lo ve y lo oye, porque le parece asi"*”. Y en ade-
lante se perderia el tiempo, pues apareceria un rechazo hacia la educa-
dora que obstaculizaria su trabajo de orientadora.

Lo que si es menester es buscar las invenciones de su imaginacién para
gobernarla sin que haga dario a las otras'**. Admirable intuicién pedagé-
gica que responde al consejo rogersiano de meterse en los zapatos del otro
para mejor conocerlo y ayudarlo, evitando, en lo posible, la influencia
negativa en el entorno.

1237 |bidem, 7, 10.

1238 |bid., VI M, 2, 7 y Fundaciones, 7, 9.
1239 |bid., VI M, 3, 2.

1240 |bid., Fundaciones, 7, 1.

371



Apoyo médico y dieta especial

Los pedagogos saben que para conseguir el rendimiento satisfactorio
en el educando que demanda su colaboracién, debe presentarnos una
persona en Gptimas condiciones psicosomaticas. También Teresa es muy
consciente de ello.

Como es natural, lo que nosotros aplaudimos en su comportamiento,
supuestas las limitaciones farmacéuticas de su tiempo, es observar que
antes de recurrir a medios que le podria haber aconsejado un mal enten-
dido celo espiritual, sin embargo, advierte que es necesario adelgazar el
humor con alguna cosa de medicina para poderse sufrir. Nos indica que lo
primero es mitigarlo, desactivarlo. Al mismo tiempo, y esto para no crear
alarma en la comunidad, que tanto le horroriza a Teresa, estése en la
enfermeria'**'.

Ella misma, que nunca renuncié a los remedios caseros y curanderi-
les, los habia buscado para su cuerpo durante los primeros anos de su
estancia en el monasterio abulense de la Encarnacién. Tenia muy claro,
también por experiencia, como queda expuesto, que el malestar del cuer-
po influye muy negativamente en el &nimo y en el espiritu.

El historial personal le ensefiaba a Teresa, mujer de un gran sentido
comin y de sorprendentes intuiciones femeninas, que en no pocas oca-
siones la debilidad de la imaginacién es debida a una dieta alimenticia
descuidada, poco nutritiva. De ahi que no olvide los remedios dietéticos
y tome precauciones aconsejando a las responsables del monasterio o de
la enfermerfa que se tenga en cuenta que estas enfermas no coman pes-
cado, sino pocas veces.

Y para evitar posibles escrdpulos en las responsables a la hora de deci-
dir sobre la conveniencia de una dieta que contradice la norma general
escrita, expone su pensamiento con claridad y lucidez escribiendo que
pese a la prescripcion de la Regla Primitiva que es la que sigue la Reforma,
estas enfermas coman carne en lugar de sélo pescado.

Aln va mas alla en la atencién alimenticia que es necesario prestar a
estas enfermas dejando meridianamente claro el principio evangélico de
que el sdbado es para el hombre y no el hombre para el sdbado. De ahi
que aconseje o mande que también en los ayunos es menester no ser tan
continuos como las demds'***.

No es la Hermana la que esta en funcién del ayuno, sino que es éste
el que se practica procurando el bien espiritual de la Hermana. Y, por

1241 |bidem, 7, 8.
1242 |bidem, 7, 9.

372




supuesto, como sugiere nuestro Quintiliano, no agobiar con tareas la debi-
lidad de los discipulos, sino tener consideracién a sus fuerzas y acomodar-
se a su capacidad™*.

Terapia ocupacional

Teresa, guiada por la informacién que le ha procurado la préctica de
la observacion de las enfermas, ha llegado a la conclusién de que la sede
funcional de la melancolia se encuentra en estar imaginando, que aqui estd
todo su mal. ¢éCémo combatir, pues, este mal? Légicamente, centrando,
distrayendo y entreteniendo la imaginacién en trabajos que absorban toda
su energia.

De esta manera, sugiere la terapia ocupacional convencida de que se
trata de la férmula mds adecuada para el tratamiento psiquidtrico de las
melancélicas. Propone explicitamente esta terapia como el mayor reme-
dio que tienen, ocuparlas mucho en oficios, para que no tengan lugar de
estar imaginando, que aqui estd todo su mal**. Considera, pues, que ocu-
parse en los oficios del monasterio, la limpieza, la huerta, es el mayor
remedio que tienen a su alcance estas enfermas. Y en realidad, ésta es una
de esas intuiciones en que ha cristalizado la honda sabiduria popular, pues
la concentracién de la atencién en un objeto, en una actividad, evita la
dispersion y el descontrol de la imaginacién, que es lo que se pretende.

Apoyo educativo: actitud amorosa de la priora

No perdamos de vista la importancia que concede Teresa a las con-
secuencias tanto del comportamiento individual de la enferma como del
comunitario. De ahi su interés por este tema al que dedica el capitulo sép-
timo de las Fundaciones, que titula «de cémo se han de haber con los que
tienen melancolia; es necesario para las preladasy.

De cual era su estado de dnimo cuando recibia noticias de este tipo
de enfermos, contamos con testimonios de Hermanas cercanas a ella que
confiesan que lastimdbanla mucho los trabajos interiores que la comunica-
ban personas graves y pobres de lejos y de cerca, unos por escrito, y otros
de palabra; y cuando eran de escrdpulos y de melancolias hacianla mucha
lastima, y con gran pena nos mandaba pidiésemos a Dios el remedio de
estas cosas, que decia que tenia experiencia de algunas, y asi sabia el gran
trabajo que era padecerlas™*.

Estas dos vertientes de la conducta de la enferma, el individual y el
comunitario, deben ser tenidos en consideracién para conseguir, por una

1243 Quintiliano, Instituciones Oratorias, o. c. T. 1, lib. 12, pag. 44.
1244 Teresa de Jests, Fundaciones, 7, 9.
1245 Ana de Jesds, Lobera, o. c., pag. 466.

373



parte, que la colaboracién fraternal, educativa, ofrecida a la enferma, sea
la correcta y para que, por otro lado, comprendamos también nosotros
la aparente dureza de algunas decisiones con las que se penalizan las
conductas.

Como elemento que determinard la actitud que debe adoptarse con
estas enfermas, las prioras evaluaran el grado de culpabilidad, ya que de
ordinario no se las considera culpables como no lo son los locos. Puede
haber alguna culpa si la razén estd enferma. El sentido es si la razén estd
sélo enferma, no loca, pues entonces se admite alguna posibilidad de
razonamiento, ya que otros tiempos estdn buenos'*. Incluso, algunas son
almas humildes y tan temerosas de ofender a Dios que no hacen mds de lo
que les mandan'".

Esta reflexion es la que explica que como apoyo a la dieta y a la medi-
cacién, Teresa recomiende a las preladas, a las prioras, una inequivoca
actitud de afecto y comprensién hacia las melancélicas. Es la ternura natu-
ral que confiesa sentir hacia ellas, porque yo las tengo gran piedad, y asi
es razén que todas se la tengan las que estdn con ellas'**, porque como las
pobrecitas en si mismas no tienen quien las valga para defenderse de las
cosas que las pone el demonio, es menester que la prelada ande con gran-
disimo aviso para su gobierno, no sélo exterior, sino interior'**.

Es preciso vigilar, incluso, que la actitud amorosa que recomienda a
las prioras no resulte humillante a las enfermas para evitar asi despertar en
ellas algin sentimiento de incapacidad, de inseguridad o de ineptitud. Por
eso, las prioras han menester, sin que las mismas enfermas lo entiendan,
para evitar malas interpretaciones, llevarlas con mucha piedad, asi como
verdadera madre, y buscar los remedios que pudiere para su remedio'.

A ninguno de nosotros se nos escapa que haber de tenerse por perso-
na de razon, y tratarla como tal, no la teniendo, es trabajo intolerable. De
ahi la necesidad de llevarlas por mana y amor todo lo que fuere menester,
para que por amor se sujeten, que seria muy mejor y suele acaecer, mos-
trdndolas que las ama mucho y dérselo a entender por obras y palabras''.
El maridaje tan teresiano de maria-amor, de obras-palabras, de técnica-
carino, y de pedagogia-corazon, es la actitud propia del educador que pre-
tende sorprender positivamente al educando, incluso al que, como en

1246 Teresa de Jests, Fundaciones 7, 3.
1247 |bidem, 7, 5.

1248 [hidem, 7, 10.

1249 |bidem, 7, 3.

1250 [bidem, 7, 8.

1251 [bidem, 7, 12, 9,1.

374




este supuesto, es débil de razén y de imaginacién, porque ellos entienden
y comprenden con los sensores del corazén.

Rigidez en las decisiones

La misma Teresa sospecha lo que podrian pensar de ella al advertir,
con cierta l6gica sorpresa, que ordena a las prioras que impongan a las
enfermas de melancolia las mismas penas y penitencias que a las que
gozan de buena salud. ¢No se detecta alguna contradiccion, incluso injus-
ticia, en tal decisién? Ella misma reconoce que parece que me contradigo,
pues parece sin justicia, que si no puede mds la enferma, castiguen a la
enferma como a la sana'*.

Obviamente, la sospecha es razonable y, de hecho, adivina nuestra
perplejidad por la razén de la aparente contradiccién e injusticia que ella
misma apunta. Sin embargo, no lo estima asi. Y lo justifica con la ayuda
de la experiencia, como le ocurre frecuentemente. Somos nosotros ya
quienes depositamos la fiabilidad que nos merece su pedagogia en el
recurso que hace a ella. Convencida, pues, de la rectitud de su intencion,
por una parte, y de la oportunidad de la decisién tomada, por otra, des-
cubre el aspecto educativo de su proceder de este modo:

- He intentado hartos remedios y no hallo otros. Efectivamente,
tenemos informacién de que ha empleado la persuasion, la disua-
sion, el amor fraterno y materno a manos llenas y rotas. Ya habia
dejado bien subrayado en la Visita de Descalzas para los visitadores,
y para todos, que sélo con amor podrd corregir y quitar faltas. En
una de sus Ultimas cartas, fechada a finales de agosto de 1582,
pocos dias, pues, antes de morir, y dirigida a la madre Tomasina
Bautista, priora de Burgos, le recordaba que es menester piedad en
las palabras.

—La enferma de melancolia perjudica como ninguna otra la vida
comunitaria. Adelantada esta pertinente aclaracién, expone su pro-
ceder acudiendo a la analogia que observa entre estas dos situacio-
nes de riesgo, la que crea un loco en su entorno humano y la que
suscita la melancélica en su comunidad. Y, admitida tal analogia, se
pregunta por qué para evitar el peligro que crea el loco se permite
que lo aten y castiguen, y no se puede adoptar el mismo procedi-
miento con una enferma de melancolia que entorpece y perjudica
gravemente la convivencia comunitaria. Le parece evidente que si

1252 |bidem, 7, 9 y 6.
1253 |bidem, 7, 7.

375



para que no maten los locos, los atan y castigan, écudnto mds se ha
de mirar que las melancélicas no hagan daio a las almas con sus
libertades? Basada en ese razonamiento, concluye que también
seria injusticia atar a los locos y azotarlos, sino que seria mejor dejar-
los que maten a todos'*.

Es claro, como vemos, que Teresa dispone de su sistema de valores y
a él se atiene. No debe olvidar la priora que no todas las enfermas de
melancolia se encuentran afectadas por la misma gravedad. Sin este con-
vencimiento, se cometerdn errores irreparables en la atencién educativa
que se presta a las enfermas. Por ejemplo, a las enfermas leves, las que
no estan afectadas por locura confirmada, hay que hacerles cumplir la
norma o la pena por todas las vias y maneras que pudieren. Si no basta-
ran palabras, sean castigos; y si no bastaren pequerios, sean grandes; si no
bastara un mes de tenerlas encarceladas, sean cuatro, que no pueden
hacer mayor bien a sus almas'*. Seria improcedente, por el contrario,
esta rigidez, si estuvieran locas del todo, pues en ese supuesto, bastarfa
con el temor'**.

Observando con minuciosidad el vocabulario de sus escritos, adverti-
mos el empleo correcto que hace de dos verbos de distinta semantica,
referidos al comportamiento de la priora con las enfermas de melancolia.
Me refiero al verbo resistir, cuya denotacién es la de oponer una fuerza a
la accién de otra, y al verbo sujetar o sujetarse, en forma pronominal, que
denota el hecho de someterse o someterle a uno a la voluntad de otro.
Para Teresa, gran misericordia de Dios es a los que da este mal, sujetarse a
quien los gobierne, porque aqui estd todo su bien, si tuvieran conciencia
de su situacion, claro. Y se pregunta, entre deseosa y admirada, épor qué
no podrdn sujetarse por Dios'’? La enfermedad es la que nos proporcio-
na toda la respuesta.

Como prueba de habilidad pedagégica y de buena mana, y con el fin
de evitar a la priora el fracaso y la frustracién que le supondria el hecho
de que la enferma se saliera con la suya, le sugiere que puede no man-
darlas lo que han de resistir, pues no tienen fuerza para hacer fuerza.
Stfranlas algunas faltas, por no las sufrir otras mayores estando perdidas;
éste es el mds suficiente remedio que se las puede dar, sin esperar éxi-
tos especiales, evidentemente, en la apropiacién de la libertad.

1254 |bidem.

1255 |bidem, 7, 4.
1256 |bidem, 7, 12.
1257 |bidem, 7, 4 y 7.
1258 |bidem, 7, 9.

376




En cuanto a la aceptacion y cumplimiento de las normas, como es un
tema que hace referencia al funcionamiento externo de la comunidad,
Teresa se muestra mas exigente y especialmente rigida'*’. Y pide para las
que no hicieren esto de grado, obedecer, que sean apremiadas por las pre-
ladas y no se engafien con piedades indiscretas'*®. Cuando saliere a andar
en comunidad ha de ser humilde como todas y obedecer como todas, y
cuando no lo hiciere, no le valdrd el humor; porque por las razones que
tengo dichas conviene.

Recordemos, a este propdsito, que las razones teresianas tienen un
doble referente. Por un lado, entender que el bien comdin es prioritario y
todo se subordina a él. Y por otro, no olvidar que es el demonio el que
instrumentaliza la melancolia de la enferma para perjudicarla a ellay a la
comunidad. En estos casos, es oportuno que se aprovechen las preladas de
las penitencias de la Orden para que perciban claramente que se trata de
supuestos normales, comunitarios, y procuren sujetarlas de manera que
entiendan que no han de salir con todo ni con nada de lo que quieren. Su
deseo puede rayar en la utopia en estos casos, pero es necesario preten-
derlo para el bien de todas. Por otra parte, es conveniente no sentar pre-
cedentes que pueden resultar negativos, porque si entendieren que algu-
nas veces han bastado sus clamores y las desesperaciones que dice el
demonio en ellos, van perdidos'*'.

Teresa es consciente de que el método sugerido es, a todas luces,
riguroso. Lo sabe y lo confiesa sin rubor. Y lo justifica porque las pasio-
nes no mortificadas y cada una de ellas querria salir con lo que quiere.
Pero esta conducta no es expresion de la verdadera libertad por la que
ella ha empenado su trabajo educativo y educador a favor de las enfer-
mas, lo entiendan o no, pues équé serd, si no hay quien las resista? Yo
mostré gran rigor, porque mientras mds veia que no se sujetaban a la
obediencia, més claro vi que era tentacién”. Lo que pretende, pues,
Teresa no es castigar a una enferma, sino impedir que su enfermedad
sea tomada por el demonio como pretexto para interrumpir la vida sere-
na de la comunidad.

1259 Es muy importante saber que Teresa de Jests toma de las Constituciones Antiguas lo
referente a las penas: es patente la interdependencia de las Constituciones Antiguas y las
Teresianas en muchos aspectos, por ejemplo, en el paralelismo y aun identidad, de los 5
capitulos de normas penales. Antonio Fortes, Edicién de las Constituciones femeninas del
ciclo teresiano, Rev. Monte Carmelo, vol. 104, Burgos 1996, pag. 175.

1260 Teresa de Jesas, Fundaciones, 7, 5.

1261 |bidem, 7, 3.

1262 |bidem, 7, 3 y 6, 12.

377



En otro punto aparece también licida su postura, es en el modo de
practicar la libertad estas enfermas, tan imaginativas y tozudas. Sabiamen-
te aconseja que es menester que no comiencen en los tiempos que estdn
malos a tomar libertad, entendida ésta como ejercicio caprichoso de la
propia voluntad, para que cuando estén buenos no sean senores de si,
dando a entender que caminan a sus anchas, que es terrible ardid del
demonio. Y la priora que por piedad mal entendida dejare comenzar a
tener libertad, se entiende usar mal de la libertad, a las tales, en fin, no se
podria sufrir, y cuando se venga a remediar, serd habiendo hecho mucho
dano a las otras"®.

Supresién de la oracién mental

A quienes nos hemos acercado al alma de Teresa, no nos sorprende
la modernidad y actualidad de muchas de sus intuiciones, no percibidas
aun por responsables de la orientacién religiosa de las personas que han
depositado en ellos su confianza. Nos referimos a la percepcién de que
no siempre se encuentra la persona en condiciones psicolégicas para
hacer una sencilla oracién, ni siquiera para acudir al recuerdo de Dios.

Es verdad, apunta Teresa, que aun en lo bueno hemos menester tasa
y medida para no dar con nuestra salud en el suelo. Esto conviene en espe-
cial a las flacas de cabeza o imaginacién Cuando una viere que se le pone
en la imaginacién un misterio de la Pasion y que estd muchos dias que no
puede pensar en otra cosa, entienda que le conviene distraerse'*™. Es evi-
dente que se estd refiriendo a las enfermas de melancolia.

Observamos que la razén aportada por Teresa para que la enferma
suprima temporalmente la oracién mental o disminuya el tiempo a ella
dedicado, es la misma que esgrimié para aconsejar la conveniencia de
ejercitarse en los oficios de la casa, el entretenimiento de la imaginacién.
Entiende que es preciso evitar por todos los medios posibles caer en la
obsesion, pues ello acarrearia perjuicio a la salud fisica, no sélo a la men-
tal. En virtud de este riesgo, y con prudente sabiduria, la priora tiene que
procurar que estas enfermas no tengan muchos ratos de oracién mental; la
mayor parte tienen la imaginacion flaca y hardlas mucho dario, y sin eso, si
esto no se tiene en cuenta, se les antojardn cosas que ellas ni quien las
oyere no lo acaban de entender.

1263 |bidem, 7,3 y 7.
1264 |bidem, 7, 9y 6, 7.

378




14. EVALUACION DEL PROCESO EDUCATIVO

La evaluaci6n integra el proyecto educativo

Es claro el mensaje de Teresa cuando insiste en que importa mucho
entender que vais bien'**, pues concede a la evaluacién un aliciente orien-
tador y motivador. Este es el aspecto psicopedagégico de la evaluacién,
patente en su capacidad para despertar en el discipulo actitudes que faci-
litan y mejoran la calidad de su trabajo.

Fue consciente Teresa de la necesidad que tiene el educando y de lo
conveniente que le es el hecho de conocer el status en que se encuentra
su proceso educativo, ya que tal informacion orienta la linea eficaz que
debe llevar su progreso y motiva la voluntad para insistir y permanecer en
el esfuerzo por conseguir el objetivo propuesto.

La desorientacion vivida por Teresa durante largos anos debida a las
carencias doctrinales y aptitudinales de los confesores que la trataron, le
sirvieron de pretexto para insistir en la necesidad de que el educando sea
informado de todos los detalles de su proceso educativo, pues los des-
aciertos cometidos por el educando en la andadura del camino desenca-
denan cansancio en la voluntad y pérdida de tiempo.

No se pretende con la evaluacién que el educador sélo acumule
datos del educando, que, sin duda, le seran de inestimable ayuda para
autocriticarse y mejorar su metodologia. Es preciso, ademas, que el
mismo educando se beneficie de la informacion para comprobar el esta-
do de su comportamiento, de las actitudes que adopta, de la responsa-
bilidad que demuestra, de su dedicacién y de tantos factores que con-
dicionan su rendimiento.

Por el aprendizaje que nos ha proporcionado la experiencia diaria,
somos conscientes de que evaluar la ejecucién del proyecto educativo
propuesto es parte integrante de! ejercicio de la ensefianza y del aprendi-
zaje. Es uno de los modos de que se dispone para controlar su ritmo y de
esa manera informarnos de su validez y de su rentabilidad. En las manos
del educador, profesional o no, la evaluacién resulta un instrumento
imprescindible para elaborar un diagnéstico también del curriculum.

Sin la practica frecuente de la estimacién evaluadora del complejo tra-
bajo educativo que realizamos, los ensefantes, los educadores caminaria-
mos a ciegas, sin un norte referencial adecuado que valore nuestro que-
hacer. Esta es la razén por la que la necesidad y la practica de la evalua-
cién demandan un lugar en el disefio de cualquier proyecto educativo.

1265 |bidem, Camino, 37, 3.

379



Como anota L. Vives, no olvide el prudente maestro advertir cudnta es la
diferencia que media entre el que comienza, el que avanza y el que
llegé'*. La opinién de Teresa es que importa mucho entender que vais
bien, porque en diciendo a uno que va errado y ha perdido el camino, se
cansa y gasta el tiempo y llega mds tarde™”. Como escribia Juan de la Cruz,
todo es caminar, nunca se llega del todo, por lo que siempre debemos
conocer el tramo del camino que recorremos para saber si la direccién, el
sentido y el ritmo son los adecuados y esperados.

Necesitamos, pues, en el contexto monastico en el que se desenvuel-
ve Teresa, contar con un juez, que sera el prelado o el confesor, con una
orientadora como la priora, que ayuden a la educanda, a la monja, a des-
cubrir la verdad que se es, la autenticidad del crecimiento que tal perso-
na consigue en su condicién de mujer y de religiosa, y el grado de apro-
piacion de la libertad que asimila.

Teresa considera la préctica del control evaluador un medio para que
sus monjas se pongan en contacto con la verdad real que son y viven. Es
de la maxima importancia para ella saber discernir cudn diferentes son
nuestros caminos reales, cémo se vive el dia a dia, de nuestras torpes y
enganosas imaginaciones'®, que a nada concreto y positivo conducen.
Este es uno de los cometidos de la evaluacién, que la Hermana objetive su
mundo interior, tanto el intelectual como el afectivo y el espiritual.

Es consciente Teresa de que muchas veces, lo que es mayor razon,
lo que objetivamente es mas razonable, incluso més evidente, si no lo
hemos gana, si no nos apetece llevarlo a la préctica, nos lo hace pare-
cer disparate nuestro natural'*. Hasta ahf llega el poder de la sensibili-
dad, que tan habilmente colorea y consigue disuadir la razén. Teresa,
como nosotros, sabe bastante de estas estrategias, algunas veces incons-
cientes, que inicamente se descubren por la aplicacién de una evalua-
cién oportuna.

Podemos sefalar, pues, que a Teresa, que, obviamente, desconocia
nuestros tecnicismos y la jerga pedagoégica, le era necesario, sin embargo,
controlar e informar sobre el grado de objetividad de su proceso educati-
vo liberador y el de las Hermanas. La perspicacia de que le ha dotado la
experiencia ajena, el conocimiento que posee sobre los desvios que han
sufrido en el desarrollo de su vida espiritual religiosas de otros monaste-
rios, la debilidad de la imaginacién femenina, que Teresa admite por la

1266 Vives, ). L., Ensefianza de las Disciplinas, o. c., T. ll, pag. 588.
1267 Teresa de Jests, Camino, 37, 3.

1268 |bid., Fundaciones, 5, 6.

1269 |bidem, 5, 11.

380




contundencia de los hechos, le ponen en guardia para mantenerse muy
vigilante sobre el desarrollo de la vida religiosa de las Hermanas.

Es un hecho irrefutable que la evaluacién de las verdades adquiridas
por uno u otro camino y la autenticacién de sus revelaciones contrastadas
con las opiniones de los letrados y de los confesores, fue para Teresa una
preocupacion constante y el ejercicio mas frecuente y doloroso al que
libremente se someti6, dvida de cimentar la espiritualidad sobre sélidas
certezas.

Indicadores que evaliian con fiabilidad

Los profesionales de la ensefianza, ilusionados con su dedicacion a la
tarea educativa, son conscientes de la dificultad que entrana acertar en la
eleccién del cuestionario que va a propiciar las respuestas reveladoras de la
situacion objetiva intelectual, afectiva, religiosa o social del alumno, someti-
do a evaluacién y control. Nadie duda que resulta mas dificil redactar la pre-
gunta pertinente que responderla. Por esta razén, es evidente que no todas
las respuestas obtenidas de la persona evaluada son significativas en la
misma medida, es decir, satisfactoriamente portadoras de los contenidos
que buscan el educador, el maestro, el tutor, el orientador o los padres,
debido a que la formulacién de la cuestion puede adolecer de capacidad
discriminatoria, ya que no identificé correctamente el blanco buscado.

Un ejemplo que nos ayuda a captar la idea que pretendemos trans-
mitir, es el de que no cualquier piedra encontrada en la calzada de una
carretera comarcal, de una autovia o de una autopista, nos sefala los kil6-
metros que hemos recorrido o que nos restan para llegar al lugar al que
nos dirigimos. Este cometido informativo y sefalizador se ha encomenda-
do a unas piedras que el viandante identifica por su volumen, por su color
y por los niimeros que en ellas estan indicados. Por tanto, no cualquier
piedra de la calzada puede responder a la pregunta del caminante de
cudntos kilémetros restan para llegar al destino.

Para que Teresa, educadora excepcional, bajando ya a nuestro terre-
no, se fie del resultado obtenido en la evaluacién aplicada, es decir, para
que acepte como correcto el informe del proceso educativo liberador que
va haciendo la Hermana, exige que le notifiquen con claridad sobre los tres
indicadores que expondremos a continuacién, su situacion actual, el grado
de autoconocimiento que va consiguiendo y el ritmo de su maduracién
personal.

La situacion actual del sujeto
Entendemos por situacién actual del sujeto que se evaltia una infor-
macién global del mismo referida al momento en el que se somete a

381



control. Se trata de conocer con llaneza lo que somos™”, lo que hace-
mos, la calidad del trabajo, el desarrollo de la vida relacional, etc. aqui
y ahora. Por tanto, si se trata de las j6venes postulantes, a Teresa le
importa recabar los datos que mejor revelen la estructura psiquica de la
personalidad, del caracter, del temperamento, del estado de la salud de
la postulante, de su afectividad, de sus aspiraciones, de su vocacién. En
definitiva, es el momento de captar la calidad de la joven que llama a las
puertas del Carmelo. De ahi su insistencia en que la priora quedara mas
satisfecha con lo que la persona era que con lo que aportaba econémi-
camente a la comunidad, pues no todas las postulantes eran considera-
das aptas para ingresar en el Carmelo teresiano renovado.

La recogida de datos, la evaluacién, no se limita, obviamente, a las
jovenes postulantes, sino que abarca a las novicias y a las profesas. Quizas
pareceros ha que hablo con las que comienzan y que después puedan ya
descansar'””'. Puede ocurrir lo contrario, que se descuide la atencién y
dedicacion a las jovenes postulantes o a las novicias, y entonces aconseja
que no se haga mas con la priora y antiguas que con las demds'””*. Esta con-
vencida Teresa de que es muy conveniente practicar un seguimiento con-
tinuo del proceso educativo que hace la Hermana o la persona de que se
trate, pues no siempre es una monja carmelita.

Cuando deja claro que no credis que hablo con las que comienzan y
que después puedan ya descansar, alude, en la jerga pedagbgica actual, a
la evaluacién continua. Lo que no significa que sea éste de la evaluaci6n
un rasgo que proclama la actualidad teresiana, sino, lo contrario, que es
la pedagogia de hoy la que actualiza intuiciones del pasado. Sea como
fuere, el hecho de conocer lo mas objetivamente posible la situacién
actual, somética, animica y social de una postulante o de una profesa, es
un indicador fiable que nos permite continuar conscientemente, con
todos los datos precisos en la mano, y con garantia, su proceso educativo.

El grado de autoconocimiento

El segundo indicador que evalda con fiabilidad la objetividad del pro-
ceso educativo que se realiza, es el grado de autoconocimiento que alcan-
za el educando, el discipulo, la Hermana carmelita. El educando es cons-
tructor de si mismo y se edifica sobre la verdad de sus cimientos o de sus
pilares. De ahf la urgente necesidad del autoconocimiento, sin el cual no
es posible progreso educativo alguno.

1270 Ibid., Camino, 68, 2 y 15, 8.
1271 1bid., VIl M, 4, 10.
1272 |bid., Constituciones, 22.

382




Para fray Luis de Ledn, lo mds propio de la necedad es no conocerse
y tenerse por sabio. Pero conocerse y desestimar sus rasgos positivos, es
igualmente nocivo. Este segundo supuesto, que no seria necio, pero s
nocivo, por la precaria autoestima que supone en el sujeto, reclama una
atencion especial hacia él.

Teresa aconseja a sus monjas que se conozcan y se tengan en mucho,
que conozcan la dignidad grande en que estdn y la gran merced que les ha
hecho el Seror™”. Lo que hace es una llamada a conocer la verdad que
cada cual es, que es la que nos revela y pone de manifiesto la virtud de la
humildad. Como un constructor avezado, la Hermana debe saber perfec-
tamente que todo este edificio, el de la propia santificacion, es su cimien-
to humildad', porque sélo ella es el firme que nos garantiza la solidez de
la edificacion. Por eso, es oportuno que constantemente nos llegue infor-
macién clara y suficiente de la conciencia que, dia tras dia, adquirimos
sobre nuestra situacion real. No sélo lo que hacemos, nuestros deseos,
nuestras inquietudes, sino lo que en cada momento somos.

Para Teresa, cualquier indicador que nos conduzca al autoconoci-
miento y nos ayude a revelar la verdad de nuestra vida, sea bienvenido.
Por ejemplo, conocer la calidad de la oracion mental que se hace es un
indicador fiable para informarnos sobre el autoconocimiento, ya que ése
es uno de sus frutos. Lo contrario también es una estrategia valida, es
decir, si la Hermana desea conocer si se encuentra psiquicamente prepa-
rada para orar, lo verificard en que advierte con quién habla y lo que pide
y quién es quien pide y a quién, no la llamo yo oracién, aunque mucho
menee los labios'”. La oracién mental bien hecha comienza y acaba con
propio conocimiento.

- Conviene tener aviso, es otro criterio fiable, en el andlisis de los gustos
para que observen las Hermanas si el Serior las lleva a contemplacién y a dar-
les particular parte de Si, o por el contrario, estan siendo victimas de un
torpe engano. Si falta profundizacién en el autoconocimiento, los gustos
sentidos en la oraci6n pueden no responder a un progreso real. Y pone el
ejemplo de que las Hermanas son como el agua que estd en un vaso, que si
no le da el sol, estd muy claro; y si da en él, vese que estd todo lleno de
motas'”®. Del mismo modo, el rayo de luz solar que llega del analisis de los
gustos que se sienten en la oracién, debe penetrar hasta el fondo del vaso
de su alma para constatar si la transformacién espiritual es real.

1273 1bid., Vida, 15, 2.
1274 |bid., VIl M, 4, 8.
12751bid., IM, 1, 7.
1276 |bid., Vida, 20, 19.

383



En este afan de buscar indicadores vélidos que lleven al autoconoci-
miento, encuentra otro en el conocimiento de las faltas que se cometen. Si
se analizan con humildad, aparece en ellas un dato revelador muy vilido
porque en ellas se nos da a entender quién somos y hasta dénde llega nues-
tra virtud'””. Las faltas son el espejo y la denuncia de nuestras carencias.

El ritmo de la maduracién personal

Es importante comprender que la educacién realizada con la cola-
boracién de agentes exteriores, se lleva a cabo como un proceso de cre-
cimiento progresivo, aunque lento, o lento, pero progresivo. Es un deve-
nir sujeto a leyes propias, conocidas o no, que se cumplen a un ritmo
no siempre bien identificado, condicionado a la estructura y a las ins-
tancias que definen la psicologia de cada persona y a las circunstancias
temporales y locales que la influyen. Entre los indicadores que Teresa
ofrece para evaluar el grado de madurez que se consigue, hemos halla-
do los siguientes:

— Somos conscientes de que la madurez personal es progresiva si la

tarea educativa va liberando las capacidades intelectuales, afectivas
y relacionales personales de sus respectivos y conocidos lastres, y
garantiza la conquista y el disfrute de mayor autonomia. Educar,
valiéndonos de un simil empresarial, consiste mas en construir fabri-
cas que almacenes. Lo que equivale a decir que por la educacién
cada uno se fabrica, se modela a si mismo, es decir, cada cual se
hace protagonista de su propia e intransferible vida'’*, alcanzando el
seforio que le corresponde en su calidad de ser humano.

— Otro indicador que puede ayudar a evaluar de manera muy fiable
el progreso de la madurez personal es la capacidad de concentra-
cién adquirida. Si antes, por ejemplo, se precisaba del total aisla-
miento exterior para sumirse en la contemplacién, y un buen dia
siente, como Teresa, que no haydis desconsuelo, cuando la obe-
diencia os trajere empleadas en cosas exteriores, pues debéis enten-
der que si es en la cocina, entre los pucheros anda el Sefor, ayu-
dandoos en lo interior y en lo exterior'””, la Hermana advertira y se
alegrard de haber desarrollado su capacidad de concentracién y de
contemplacién. Es evidente que los que llegan a este punto de ora-
cion, de recogimiento, no pedirdn al Sefor que los quite los trabajos
ni que estén libres de tentaciones y persecuciones y peleas, porque

1278 Q. y Gasset, )., En torno a Galileo, o. c., T. V, pag. 13.
1277 |bid., Fundaciones, 5, 15.
1279 Teresa de Jests, Fundaciones, 5, 8.

384



éste es otro efecto muy cierto y grande de ser espiritu del Sefor y no
ilusion'®.

— La reciedumbre con la que la persona afronta los contratiempos de
la vida diaria, es otro indicador vdlido para detectar el espiritu del
Senor que la conduce hacia la madurez del hombre libre. Conside-
ra la Hermana que hasta ahora habia sido un juego de nifios el
hecho de sugerirle al Sefior los caminos por los que convenia que
anduviera su alma y siente mucho la voluntad de que la hayadis trai-
do embebida en juego de nifios'**. Sin embargo, cae en la cuenta
de que no hay por qué buscar los caminos y escogerlos, puesto que
ya su voluntad es vuestra”, y no queriendo nada, lo poseen todo y
llegan a aquella libertad de espiritu tan preciada™*.

— Es obvio sospechar que otro indicador fiable para evaluar la madu-
rez personal, humana y religiosa, sea la tolerancia y el espiritu de
libertad interior que aparecen implicitos en la aceptacion de que
hay muchos caminos en este camino del espiritu™*. Lo evidente es
que quien ama de veras a Dios, todo lo bueno ama, todo lo bueno
quiere, todo lo bueno favorece, todo lo bueno loa™®.

Al confidenciarles que esta monja hace 40 anos que tomé el habito

y desde el primero comenzé a pensar en la Pasién de nuestro Senor, sin
nunca pensar en cosa que fuese sobrenatural, sino en las criaturas o
cosas de que sacaba cudn presto se acaba todo, y que esto le hacia
mucha mds gana de servirle, que por el temor nunca fue ni hacia al
caso'™ Teresa acerca a las Hermanas la historia personal del camino
recorrido. Muestra su historia a las Hermanas como uno de tantos posi-
bles caminos para realizar el proceso educativo personal sin la preten-
sion de erigirse en paradigma para nadie. Una cosa es la llamada
comdn, la misién comdn que todas han elegido, y otra el modo perso-
nal de vivenciar esa vocacién. No les propone, y de ningin modo impo-
ne, un plano dnico de la arquitectura espiritual del Carmelo reformado.
Eso si, sugiere que poco a poco vayan ayudando a cada una'** a encon-
trar su identidad por el camino que las lleve a alcanzar el crecimiento
personal madurativo.

1280 |bidem, 66, 1.

1281 |bid,, Camino, 71, 1.

1282 |bid., Fundaciones, 5, 6.

1283 |bidem, 5, 7.

1284 |hidem, 5, 1.

1285 |bid., Camino, 69, 3.

1286 |bid., Cuentas de Conciencia, 53%, 1. .
1287 |bid., Fundaciones, 18, 8.

385



— Como sintesis, el indicador més fiable, el que mejor informa sobre
el status actual del verdadero progreso madurativo, es el de practi-
car dfa a dfa la verdad que se recibe. El de que hechos son amores
y no buenas razones. Por ello insiste Teresa en que una cosa os
aviso, que no penséis que, aunque sean hablas de Dios, seréis por
eso mejores, que harto hablé a los fariseos, y todo el bien estd en
cémo se aprovechan de estas palabras™®.

Sujetos sometidos a evaluacién

Cuando se trata de hacer un balance estimativo de la estructura, de la
consistencia de una empresa, de su funcionamiento o del nivel del rendi-
miento econémico, humano y social obtenido, obviamente procede que
el equipo directivo se plantee la cuestion de qué elementos instituciona-
les y qué factores empresariales son los que deben someterse a revision y
evaluacion.

Este es el tema que afrontamos ahora, el de conocer cudles son los
sujetos, individuales, colectivos o institucionales, que Teresa somete a
estimacion y evaluacion. Evidentemente, seran las personas, tanto indi-
vidual como asociativamente consideradas, y la Reforma del Carmelo
como tal institucién, las que, por razones diferentes, tienen que sufrir
el andlisis y el examen de su situacién en referencia a la consecucién
de los objetivos que la Hermana, la comunidad o la Orden se hayan
propuesto. '

Las Hermanas Carmelitas

Que sean las Hermanas las primeras que deben vigilar y evaluar su
progreso humano, social, espiritual y eclesial en el Carmelo reformado, es
l6gico. No deben olvidar que se han apartado del mundo voluntariamen-
te para seguir con toda la fidelidad posible el cumplimiento de un objeti-
vo muy concreto, el de los consejos evangélicos. Esa separacion fisica de
la sociedad, que, sin embargo, sigue muy cercana al monasterio a través
de las relaciones mantenidas con los familiares y los deudos, en general,
tiene que ser sometida por cada Hermana a rigurosa evaluacion.

Las Hermanas son el Carmelo y lo justifican. Y tanto de su progreso inte-
rior como del testimonio que transmiten hacia el exterior, depende la ima-
gen que de la Orden trascienda al exterior de sus muros. Y de la imagen
exterior que el pueblo se haya formado, depende, en parte, la estima que
de ellas y de la Iglesia sientan sus allegados. Es, pues, la fidelidad responsa-
ble la que obliga a que estén muy atentas al cultivo espiritual de su persona

1288 |bidem, 3, 4.
386



y a colaborar para que la comunidad sea el corazén y el alma de todas ellas,
que de todas recibe y a todas comunica la frescura de la fraternidad.

Teresa da por supuesto que todos los que se acercan al torno de un
monasterio ya saben que sois religiosas y que vuestro trato es de oracién. No
les sorprenderd, por tanto, cudl serd el tema dominante de las conversacio-
nes y el talante de vuestra presencia ante ellos. Sin embargo, supuesto el
sentido comin que reiteradas veces hemos alabado en ella y sus aptitudes
educativas, comprende Teresa que los visitantes no se encuentren siempre
preparados para seguir con emocion especial tales conversaciones. Sospe-
cha que no faltard alguien que se les acerque interesado, aunque siempre
guiado por buena intencién, para que roguemos a Dios por negocios y plei-
tos por dineros™”. Como excepcional estratega que es, Teresa sugiere a las
Hermanas que si, que escuchen con agrado para que os escuche una ver-
dad y la admita vuestro deudo o hermano, o persona semejante, haber de
disponerle con estas pldticas y muestras de amor, que a la sensualidad siem-
pre contentan para que después quepan las palabras de Dios™*.

Este deseado y necesario talante espiritual de las Hermanas sera el
signo oportuno que remitird a Dios a quienes se acercan al torno para
coloquiar con ellas, y debe ser evaluado continuamente para verificar
que realmente son un testimonio de desprendimiento del mundo, y que
es verdadera la liberacion afectiva y efectiva de los valores que en él esti-
man los mundanos. La carmelita, pues, se interrogara acerca de la cali-
dad de los negocios que trata, puesto que, hermanas mias, no es tiempo
de tratar con Dios negocios de poca importancia. Para lo que a ellas les
junté el Senor fue para ser sefales y signos de otro reino. La perseveran-
cia en esa conciencia es la que continuamente debe ser minuciosamente
evaluada.

Las personas que desempeian cargos de responsabilidad

Es consciente Teresa de que las instituciones no son entes abstractos,
sino que se encuentran actuados por las personas responsables que las
representan y las gestionan. En gran medida, la eficacia individual, social
y religiosa y la rentabilidad pretendida de las instituciones, civiles o ecle-
sidsticas, o de las mismas empresas de cardcter financiero, pivota sobre la
capacidad de generosidad, de gestién y de solidaridad de sus responsa-
bles. De ahi el interés que debe ponerse y demostrarse en la seleccién de
las columnas sobre las que gira la vida de la comunidad monéstica, la prio-
ra, la maestra de novicias y la provisora.

1289 |bid., Camino, 1, 5.
1290 |bidem, 34, 2.

387



De entrada, Teresa apunta un riesgo que corren todas las institucio-
nes, financieras, empresariales o eclesidsticas, sea cual sea su caracter fun-
dacional y la nobleza de los objetivos teéricamente pretendidos, el de que
los responsables se siten practicamente al margen de la estima de la dig-
nidad de las personas que las integran, y que se infravalore su dignidad. A
ellas de modo especial les recomienda la préctica del ordo amoris, expre-
sién de la piedad cristocéntrica teresiana, como actitud personal perma-
nente y como espiritu que anima la practica diaria del servicio que pres-
tan a la comunidad.

Teresa desea que las responsables de la comunidad estén siempre
muy pendientes de:

— Vigilar desde el principio los elementos fundacionales de la Orden.

A la priora y a la maestra de novicias les insiste muy reiteradamente
que muestren una atencion especial, que revisen y evaliien deteni-
damente todo lo que tenga valor de principio, de fundamental, de
cimiento comunitario, porque veran las prioras y maestras de novicias,
si no andan con cuidado al principio, el mucho tiempo que serd des-
pués menester para remediar semejantes flaquezas. No pocas veces
lfevamos perdido el camino porque va errado desde el principio™.
Eso hace que se muestre temerosa de lo que el tiempo suele relajar en
los monasterios por no se mirar, evaluar, estos principios'*.

— Evitar las actitudes discriminatorias.

Aparece muy sensible Teresa a todos los comportamientos que
pueden interpretarse en la comunidad como discriminatorios, pues,
a la larga, ello resulta humillante para unas y disgregador para todas.
Por esta razén, también en ese campo conviene que haya mucho
miramiento, mucha revisioén, porque conviene por muchas razones,
que ella conoce muy bien por experiencias personales y ajenas.

— Cuidar los aspectos temporales que afecten a la Comunidad.
Como ya hemos referido en otro tema, exige a la hermana proviso-
ra que realice una estimacién muy concreta y una evaluacién minu-
ciosa sobre lo temporal que puede afectar al desarrollo normal,
armonico, pacifico, de la vida comunitaria, pues ello es importanti-
simo, aunque en monasterios de pobreza no lo parece; mas en todas
partes es menester haber concierto y tener cuenta con el gobierno y
concierto de todo™.

1291 |bid., Fundaciones, 6, 8 y Camino, 64, 3.
1292 |bid., Visita de Descalzas, 6.
1293 |bidem, 2.

388



La Reforma como institucion

La Reforma del Carmelo, en cuanto que supone un retorno al modo
primitivo de recogimiento, de oracién y de penitencia de los antiguos
monjes, cuyo cumplimiento serd su garantia de futuro, debe ser sabia-
mente asegurada. Por ello, se esfuerza en concretar algunos referentes,
que continuamente deben evaluarse en fraternal corresponsabilidad pues
hemos de mirar los tiempos por venir. Pues bien, entre los aspectos eva-
luables que merecen una atencién permanente para que el Carmelo no
pierda su identidad en el futuro, se encuentran los siguientes:

— Que la Reforma garantice la correcta interpretacién de las Consti-

tuciones.

Con encomiable sentido moderno, se interesa para que quede
declarado por qué personas se ha de entender lo que dice la consti-
tucién. Es decir, exige que se determinen las personas que seran los
intérpretes de las Constituciones. Aprobadas éstas en el 1581, en su
elaboracién habfan participado cuantos monasterios habian queri-
do enviar al capitulo de Alcald sus memoriales. Es la intuici6n tere-
siana de los actuales tribunales constitucionales, que garantizan la
objetiva interpretacién de la carta magna de cada nacién como ins-
trumento de cohesion institucional. Con ello se pretende evitar el
riesgo de la dispersion y la disgregacién, que deteriora la unidad de
una comunidad y de las comunidades entre si.

— Que se mantenga la practica de la oracién mental.

Es verdad que las Hermanas del Carmelo han optado por la préctica
de la oracién mental, pero no porque en esta casa haya costumbres y
ejercicio de oracién, es por fuerza que han de ser todas contemplativas.
Esto es cosa que lo da Dios. Ni por esto dejara de ser muy perfecta'.
Se revisard, pues, sélo el cumplimiento de la Regla y la responsabilidad
personal de la Hermana en la préctica de su vida de oracién, pues e/
proceso educativo de la maduracién espiritual es personal y cae den-
tro del &mbito de la conciencia y de la orientacién individual.

— Que se atienda con ternura a los miembros mas necesitados.

Se muestra muy exigente con la Comunidad, como institucién y
como fraternidad, y extrema el cumplimiento del trato exquisito
entre sus miembros. Encomienda en especial la alimentacion de las
mds necesitadas, porque jamds dejard Dios de dar lo necesario, o en
cuanto a los enfermos la limpieza en camas y panuelos de mesa,
aunque mds se gaste, que es cosa terrible no la haber. Y el capitulo

1294 1bid., Fundaciones, 27, 2.

389



de Alcala no se habia de descuidar de mandarlo, en forma de cons-
titucion'*. Segin la apreciacién de Teresa, éste es el menudo go-
bierno que necesitan estas casas para el que recomienda vigilancia
permanente a través de la evaluacion detallada.

Aspectos evaluables: Aspectos personales

La calidad de la motivacién vocacional reflejada en el amor

Desde el punto de mira de la dignidad de la persona, no desde la efi-
cacia préctica, importa més la razén que mueve a actuar que la rentabili-
dad de la obra realizada. Cuando Teresa alcanza las cumbres del seforio,
de la libertad, la Gnica motivacién que actia su voluntad es el amor de
Dios y a Dios, pues el Sefior no mira tanto la grandeza de las obras como
el amor con que se hacen.

Pues bien, de la vitalidad de ese amor se evaluaré la carmelita no s6lo
en el atardecer postrero de la vida, sino al caer de cada tarde cuando se
apaga la luz del dia. Bajando a detalles, anima a que tan alegremente
tomemos lo sabroso como lo amargo, entendiendo que lo quiere Su Majes-
tad'. En este presupuesto, desaparece del horizonte motivador cualquier
razén que no sea la de que lo quiere Su Majestad.

Cumplir la voluntad de su Majestad significa ejercitar el amor, unien-
do las dos voluntades, la propia y la de Dios. Amar con su amor, pres-
tarle los ojos para que El los llene con su mirada, ofrecerle la lengua para
que El ponga la palabra, dejarle el corazén para que El lo inunde con su
amor. En fin, hermanas, con lo que concluyo es que no hagamos torres
sin fundamento, que el Senor no mira tanto la grandeza de las obras
como el amor con que se hacen™. Y el amor con que se hacen es el
suyo.

Aunque no todas las Hermanas sean aptas para realizar los dife-
rentes trabajos que requiere la comunidad, sin embargo, todas ellas si
son hébiles para amar. Porque el aprovechamiento del alma no estd en
pensar mucho sino en amar mucho'®. Eso si, una cosa es necesario
tener en cuenta, que no plega a Vuestra Majestad que cosa de tanto pre-
cio como vuestro amor se dé a gente que os sirve sélo por gustos'®.
Dios da amor por amor y no lo cambia por los cromos de nuestros gus-
tos y caprichos.

1295 |bid., Carta al P Gracidn, febrero 1581.
1296 |bid., Fundaciones, 5, 10.

1297 |bid., VIl M, 4, 15.

1298 1bid., Fundaciones, 5, 2.

1299 |bid., Vida, 11, 12.

390



Es admirable hasta la emocién, leer y sentir el relato que Teresa nos
ofrece de su propio proceso espiritual cuando nos confia que los actos y
los deseos de ahora no parece que llevan la fuerza que solian antes. La
fuerza mayor la tiene el que se haga la voluntad de Dios. Aquellos senti-
mientos tan excesivos e interiores que me solian atormentar de ver perder
las almas y de pensar si hacia alguna ofensa a Dios, tampoco lo puedo sen-
tir ahora. La paz interior y la poca fuerza que tienen contentos ni descon-
tentos por quitarla. La muerte ni la vida se quiere™. Ya nada la reclama
sino es amar a Dios, y con ese amor pretende impregnar la vida diaria.

La voluntad de determinacion y de perseverancia

Teresa desea que se someta también a estimacién el grado de deter-
minacién y decisién de la voluntad. Y esto por varias razones. En primer
lugar, porque la determinacién de la voluntad causa amor, pues deter-
mindndose a obrar y padecer se adquiere el amor™. En segundo lugar,
porque la determinacién de la voluntad es ya expresiéon de amor, pues,
sino épara qué, Sefior, queréis mis obras?, pregunté al Sefior. Y dijome
que para ver tu voluntad, hija"”. No quiero pasar por alto las palabras
con las que el Rey Sabio se refiere a la obra, a la acci6n, por la coinci-
dencia entre las de Teresa y las suyas. Escribe que ca la obra aduce, con-
duce, al home 4 acabamiento de lo que entiende et es asi como espeio,
espejo, en que se muestra su voluntad et el su poder qual es™”. Y es que
el hombre se juega mas hombria en la voluntad que en la inteligencia.
Rendimos mas cuenta de lo que somos y hacemos cuando amamos que
cuando pensamos. El que tiene humildad verdadera juzga por los efec-
tos y determinaciones y amor"*.

Teresa se refiere a determinaciones, es decir, a decisiones, no a faciles
y estériles voluntarismos, a desahogos inoperantes. De ahf su insistencia
en que no pensemos que estd todo hecho en llorando mucho, y eso que
ella valora las lagrimas hasta decir que su fuerza estd en sus lagrimas, sino
que echemos mano del obrar mucho y de las virtudes™”. La moneda que
corre por los monasterios teresianos son las obras, en cuanto que son la
expresion de la determinacion de la voluntad.

1300 |bid., Cuentas de Conciencia, 66, 5-10.

Partida 22, tit. VII, ley XI, p. 53.

1301 |bid., Fundaciones, 5, 3.

1302 |bid., Cuentas de Conciencia, 51.

1303 Alfonso el Sabio, Las Siete Partidas, Real Academia de la Historia, Madrid, 1807, T. II,
1304 Teresa de Jests, Vida, 39, 10.

1305 |bid., VI M., 6, 9.

391



Y, en tercer lugar, Teresa concede a la voluntad de determinacién un
valor educativo excepcional. De tal modo, que no tiene reparo en decir
que el alma que en este camino de oracién mental comienza a caminar
con determinacién, tiene andado gran_parte del camino™. Y esto no lo
digo tanto por los que comienzan, porque les importa mucho comenzar
con esta libertad y determinacién™”, sino por todos. Aunque luego no
tenga fuerzas el alma, da un vuelo, se determina a volar, y llega a mucho,
aunque, como avecita que tiene pelo malo, acabe cansa, cansada, y
queda®. Pero lo definitivo fue comenzar a volar.

Esa alma determinada a ayudaros a llevar la cruz y no dejaros solo con
ella es otro de los contenidos de la evaluacién fiable, que nos revelard el
punto donde se encuentra el alma en el desarrollo de su proceso educati-
vo liberador. Y afirma tajantemente que quien viere en si, fruto de una
correcta mirada evaluadora, esta determinacién, no hay que temer"”.

La sabia iniciacién a la espiritualidad del Carmelo

Freinet, en la alegoria veinte de su precioso libro Pardbolas pedagdgi-
cas, nos avisa de que en el grano o en la planta naciente es donde el jar-
dinero sagaz empieza ya a cuidar y preparar el fruto que ha de venir. Pues
con esa misma clarividencia, Teresa escribe que en todas las cosas se gana
mucho en mirar en los principios para que los fines sean buenos™. Y en
que hay que cuidar, sobre todo, de no tomar a la ligera ningn vicio, por
pequeio que sea y que ningdn enemigo vencié mds veces que aquel que
no fue tenido en cuenta™ se advierte un consenso mayoritario entre los
pedagogos y los educadores

Por eso, Teresa, que distingue diferentes momentos en el proceso
educativo liberador, concede gran importancia a la iniciacién en el mismo
por varias razones. Entre otras, porque el alma comienza a dar los prime-
ros pasos hacia la perfeccion, y si el cimiento es falso, no dura el edificio™".
Por otra parte, el alma se encuentra tierna, y cualquier cosa puede danar-
la. Y en tercer lugar, porque debemos contar con el pasado del educando
para que su historia no quede ignorada.

A este respecto, conviene advertir que hay educadores que creen que la
educacion comienza en la edad de la conciencia y la razén, y que entonces

1306 |hidem.

1307 |bid., Vida, 11, 15.

1308 |bidem, 13, 2.

1309 |bidem, 11, 13.

1310 |bid., Carta a dofia Mariana Judrez, en Avila, diciembre 1572.
1311 E, de Rotterdam, o. c., pag. 227.

1312 Teresa de Jests, Camino, 71, 1.

392



se podrd formar y guiar al nifio como se guia una maquina, sin tener en cuen-
ta la experiencia pasada""”. Pero no es asi. Es preciso vigilar desde el princi-
pio la formacién de habitos mediante las costumbres que, quizas incons-
cientemente, se van adquiriendo, pues si entendiéramos cudn gran dario se
hace en que se comience una mala costumbre, mds querriamos morir que ser
causa de ello™". Lei en una ocasion de pequerio en la escuela que con difi-
cultad se corrige lo que se ha dejado formar habito™". El padre debe al hijo
no solo el alimento del cuerpo, sino también la ensefianza para que tenga
buenas costumbres y maneras'"®.

Es verdad que no siempre el proceso educativo es linealmente progre-
sivo. Ese es un deseo més que una realidad. Pero la experiencia de Teresa
educadora, que es un aspecto excepcionalmente vélido para ayudarnos a
discernir la situacion en que se encuentra la persona en un momento criti-
co, apunta que no hay miedo de tornar atrds, aunque mds tropiece, porque
va comenzado el edificio en firme fundamento™". Lo que ocurre es que se
requiere en el educador, en la priora, en la maestra de novicias, extraordi-
naria lucidez para discernir la situacién, pues ya os dije otra vez que es como
una lima sorda, el demonio, y es menester entenderle a los principios''.

Atenta a las jovenes principiantes, Teresa, seglin los testimonios que
nos han llegado de las personas de su entorno inmediato, realiza con ellas
todo un admirable trabajo de iniciacién a la espiritualidad del Carmelo
reformado quitando a las monjas que venian del mundo a la religién todas
o las mds devociones vocales, y ddndoles puntos de meditacién para que
todo el dia anduviesen y rumiasen en presencia de Dios™". Este es otro de
los temas que evaluardn prioritariamente las orientadoras de la vida espi-
ritual, el proceso y el progreso en la oracién mental.

Es también importante ayudar a las principiantes para que conozcan
los rasgos que presenta el amor verdadero y, posteriormente, ellas lo eva-
ltien en si mismas. Les apunta estos indicadores, concretos y sencillos, faci-
les de senalar e identificar: el amor verdadero es olvidadizo del propio yo
y se fija en el ser-del-otro. Esta fuerza tiene el amor, si es perfecto, que olvi-
damos nuestro contento por contentar a quien amamos'. Es desprendido

1313 C. Freinet, La psicologia sensitiva y la educacion, pag. 66.
1314 Teresa de Jests, Camino, (CV) 13, 4.

1315 San Jer6nimo, Carta a leta, o. c., T. ll, pag. 239.

1316 Alfonso X el Sabio, o. c., P 22, tit. 7, ley 52, pag. 188.
1317 Teresa de Jesds, Vida, 11, 13.

1318 |bid., I M, 2, 16.

1319 Marfa de San Francisco, Pracesos..., o. c., T. lll, pag. 214.
1320 Teresa de Jests, Fundaciones, 5, 10.

393



y socialmente integrador. No ama las cosas del mundo, ni tiene contiendas,
ni anda con envidias"?'. Fomenta el bien, pues quien de veras ama a Dios,
con los buenos se junta, siempre los defiende, todas las virtudes abraza"*.
Evita el riesgo del desamor y es muy necesario no ponerse en ocasiones en

323

donde suele ofender a Dios'**.

Los pasos que se van dando en la apropiacién de la libertad

No es necesario incidir en el realce que Teresa concede a la progresi-
va apropiacién de la libertad plena, interior y exterior. El objetivo marco
de la andadura espiritual es, como ya hemos repetido en varias ocasiones,
llegar a ensenorearse poniendo el mundo debajo de los pies. El mundo
exterior y el interior, el si-mismo que cada cual es y activa.

Por la importancia que conlleva este ejercicio de liberacién personal
es por lo que recae sobre el mismo una mirada mas escudrifiadora y eva-
luadora. De cuando en cuando, para dar a entender dénde se encuentra
el nicleo de la perfeccién espiritual que todas aforan y persiguen, Teresa
les pregunta frontalmente, como en este caso, si sabéis qué es ser espiri-
tuales de veras. La respuesta también es directa, sin dar cabida a las ambi-
gliedades o interpretaciones que no van en su direccién, la de hacerse
esclavos de Dios, a quienes sefalados con su hierro que es la cruz, los
puede vender por esclavos de todo el mundo™*. Aqui, el hacerse esclavos
implica una tarea, un trabajo continuado, un proceso educativo que con-
duce y termina en la apropiacién y asimilacién de la libertad, mediante la
liberacién total de las realidades mundanas y de si mismo, que suscita la
vivencia gozosa de sentirse esclavos de Dios.

El encerramiento absoluto que han elegido la Hermanas en la clausu-
ra, no senala in recto al sacrificio, a la vida mortificada, al desprendimien-
to doloroso, sino a la conquista y disfrute de la libertad. No se encierran
para ocultarse, sino que hace de la clausura la senal, el indicador externo
de su entrega en exclusividad para alcanzar el sefiorio sobre toda realidad
humana, incluidas ellas mismas, pues ddndoles Dios, a doncellas y mon-
jas jévenes, un poco de luz y amor, se encierran para siempre en casa sin
renta, como quien no estima la vida'*.

El proceso liberador que sigue la carmelita se autoevalta facilmente
prestando atencién a estas pautas:

1321 |bid., Camino, 69, 3.
1322 |bidem, 69, 2.

1323 |bid., Vida, 13, 1.
1324 |bid., VIl M., 4, 8.
1325 \bid., Vida, 39, 10.

394



— Que el temor servil luego va fuera
Es evidente el salto cualitativo que sufre el temor pasando del temor
servil**, que nos mantiene en el miedo a la mirada de un Dios jus-
ticiero, al don de temor de Dios, que es la experiencia espiritual
filial que padecemos cuando advertimos que podemos desagradar
en algo a Dios padre, que tanto nos ama. Teresa lo formula dicien-
do que andar un alma acobardada y temerosa de nada, a no ser de
ofender a Dios, padre bondadoso, es grandisimo inconveniente®”.

- Que el alma se desprende de todo, incluso del deseo de la gloria del
cielo.
Le importa exclusivamente amar a Dios, por lo que algunas veces
teme ser engafiada en la vida religiosa tal como la siente. Pero se
autoevaltia y observa que no lo puedo creer, porque, a mi parecer,
no reina en mi con fuerza asimiento de alguna criatura ni de toda la
gloria del cielo, sino amar a este Dios'**, y plega a Dios que no se
pierda algiin alma por guardar estos negros puntos de honra, sin
entender en qué estd la honra"*. Teresa somete a las Hermanas a
ejercicios practicos de liberacién, pues mortificaba a las Hermanas
en privarlas de todos sus gustos, quitdndolas cualquier cosa con que
tuvieran gusto, como era la celda, el vestido o un libro o una estam-
pa, cuando las tenian con asimiento™. Era una estrategia adecuada
y oportuna para que estuvieran atentas al grado de asimiento fijan-
dose en el dolor que les producia la renuncia a la celda o a otro
objeto cualquiera del que ella les desposeia.

Las obras en cuanto que reflejan el interior de la persona

Es Alfonso El Sabio uno de los autores que mejor han analizado la
naturaleza y la importancia que hemos de reconocer a las obras conside-
randolas como un valioso factor de diagnéstico. Nos comunica su pensa-
miento opinando que por lo que digo que es ganancia, las obras, es por-
que se nos da a entender quién somos y hasta donde llega nuestra vir-
tud™'. Y porque, como deciamos anteriormente, ca la obra aduce al home
a acabamiento de lo que entiende et es asi como espeio en que se mues-
tra su voluntad et el su poder qual es'"*.

1326 |bidem, 11, 1.

1327 |bidem, 26, 1.

1328 |bid., Cuentas de Conciencia, 662, 5.

1329 |bid., Camino, 64, 3.

1330 Marfa de San Francisco, Procesos..., a. c., T. lll, pag. 214.
1331 Teresa de Jesds, Fundaciones, 5, 15.

1332 Alfonso X el Sabio, 0. c., T. I, P 22, tit., 12, pag. 489.

395



Nuestras obras, la actividad que desarrollamos, tienen para el rey
Alfonso un estimable valor de diagnéstico puesto que revelan el ser mas
radical. De esa apreciacion alfonsina pudo nacer la expresién dime qué
haces, y te diré quién eres. De otro modo, y no menos elocuente, nos
transmite el mismo pensamiento Ortega y Gasset, observando que detrds
de cada hecho, esta el creador de la cosa, el creador del hecho”.

En segundo lugar, y siguiendo en su consideracién de diagnéstico, las
obras son una cuantificacién o medicién de la virtud que poseemos. En
este sentido, ellas nos autorizan a afirmar que nadie es més bondadoso
que lo que manifiestan las obras de cada dia. Que Teresa concuerda en
todo con la apreciacién del rey Sabio, lo evidencia esta reflexion:

¢Cémo queréis contentar a su Majestad con s6lo palabras™*? Porque
en los efectos veremos si es verdad lo que queda dicho. Que se
entienda por los efectos cudndo es espiritu de Dios™”. Obras, hijas
mias, que es la moneda que corre por aca"*. En los efectos veremos
si es verdadero lo que queda dicho™ . Esta es la verdadera muestra de
ser cosa y merced de Dios que conformen las obras con los actos y las
palabras'™*®.

No sélo contribuye Teresa a enriquecer el lenguaje metaférico del rey
Alfonso, sino que amplia la funcién de las obras atribuyéndoles la capaci-
dad de verificar la objetividad de la practica de la oracién mental. Por eso
escribe que en los efectos y obras de después se conocen estas verdades
de oracién, que no hay mejor crisol para probarse™. Y no s6lo prueban
que la oracién es verdadera, sino también que el alma se deja y se aban-
dona verdaderamente en las manos de Dios, y no sélo de palabra, como
acaece en algunos, sino con toda verdad, se confirma por las obras'*.

Lo que dice Teresa de las hablas, lo aplica a la oracién. No es sufi-
ciente que Dios hable y que la persona escuche, pues de una cosa os
aviso: que no penséis que, aunque sean hablas de Dios, seréis por eso
mejores, que harto hablé a los fariseos, y todo el bien esta en cémo se
aprovechan de estas palabras™'. Como ella ha escarmentado en cabeza
ajena, insiste tanto en que las obras seran las que confirmen que sean

1333 Q. y Gasset, )., La critica personal, o. c., T. 1.

1334 Teresa de Jests, VII M, 4, 8.

1335 |bidem, 3, 1.

1336 Maria de San José, Procesos..., 0. ., T. |, pag. 489.
1337 Teresa de Jesds, VIIM, 3, 1.

1338 |bidem, 4, 7.

1339 |bid., IV M., 2, 8.

1340 1bid., Meditaciones sobre los Cantares, 1, 6.

1341 |bid., VIM., 3, 4.

396



mercedes de Dios, no sean ilusiones o melancolias o ensayos que hace la
misma naturaleza™*,

No sélo las obras buenas, sino las propias deficiencias son tenidos en
cuenta para el objetivo de evaluar el proyecto espiritual. Considera, y da
por supuesto, que nos aprovechamos de estas faltas para conocer nuestra
miseria, ya que ellas nos dan mayor vista™*. Para el rey Sabio, las obras son
nuestro espejo. En ellas se refleja la imagen de la fuerza y el poder que
tiene la voluntad. En realidad, evalGan el poder de decisién y de determi-
nacién que Teresa tanto acentta.

Ampliando este valor diagnéstico, el rey Sabio reconoce a las obras un
valor educativo que no podemos preterir. Considera que la accién es una
expresién de acabamiento de lo que el hombre entiende. Es decir, si no se
ponen en practica la idea, deja al hombre como inacabado, como trun-
cado. Las ideas concebidas en la inteligencia deben pasar a las manos para
que asi se consiga la plenitud de la persona, que comienza pensando y
termina actuando. La actividad es la expresion de la verdad del hombre.

Teresa reconoce también en las obras el dinamismo de ayudar al
hombre en su crecimiento y maduracién espiritual. Las obras, como la
oracién, pueden preparar el hombre pare encender el amor de Dios"*. Los
actos sirven para despertar el amor, otros para ayudar a crecer las virtu-
des"*. Para esto es la oracién, hijas mias; de esto sirve este matrimonio
espiritual: de que nazcan siempre obras, obras™*.

Por Gltimo, quiero llamar la atencién de cémo las mismas palabras
empleadas por distintos autores no coinciden en el contenido seméntico.
Me refiero ahora al término hechos, en equivalencia y sinonimia con
obras y con actividad, manejados prolijamente en este momento por nos-
otros. Hemos visto el uso alfonsino como acabamiento, como espeio,
como crisol, y en él hemos considerado, entre otras, la funcién de evaluar
los comportamientos. Sin embargo, traigo un texto en el que las denota-
ciones son otras:

Para mi, los hechos deben ser el final de la educacién; primero, mitos;

sobre todo mitos. Los hechos no promueven sentimientos. Una peda-

gogia practicista despreciard estos mitos y en lugar de tales imagenes
fantdsticas, procurard desde el primer dia implantar en el alma del
nifio ideas exactas de las cosas. iHechos, nada mds que hechos! El

1342 |bid., Cantares, 6, 13
1343 |bidem, 4, 11.

1344 |bid., Fundaciones, 5, 17.
1345 1bid., Vida, 12, 2.

1346 |bid., VIl M., 4, 6.

397



mito suscita en nosotros las corrientes inducidas de los sentimientos

que nutren el pulso vital™".

Como advertimos, es distinta la perspectiva en la que se sitia Ortega
y Gasset pues en ella los hechos adquieren otra legitima lectura pedagégi-
ca y educativa.

Aspectos colectivos

Aspectos comunitarios que deben considerarse fundamentales

En primer lugar, lo que pretende evaluar Teresa son los aspectos institu-
cionales de su Reforma. No es suficiente con que se asegure la admisién de
postulantes verdaderamente vocacionadas, el seguimiento cercano, indivi-
dual, del proceso liberador que desarrolla cada Hermana, o que las respon-
sables de la comunidad estén a la altura de sus exigencias, sino que es nece-
sario, ademas, someter a evaluacién permanente a la Institucion, a la Refor-
ma como tal, pues de ella, como de un Gtero socioespiritual, dependera el
adecuado crecimiento humano y religioso de cada miembro.

Entre los aspectos comunitarios fundamentales para mantener el espi-
ritu de la Reforma, que Teresa considera necesario evaluar, anotamos:

— La atencion a las cosas pequenas.

Azorin fue uno de los hombres que se fijé en lo pequefio para des-
tacarlo en primer término sobre el fondo gigante de la vida y lo hace
reverberar al sol"*. Por eso, como principio general, y aunque, a
primera vista, parezca de escaso relieve, afirmamos, después de una
lectura reposada de sus escritos, que Teresa aboga por la revisién de
lo que considera el fundamento insospechado, menudo, de sus
comunidades, pues no hay que desdefar como cosas sin importan-
cia todo lo que sirve de fundamento a las cosas grandes"*. Mirad
que de muy pocas cosas se abre puerta muy grande', y ésta es la
causa por la que estdn los monasterios, y atn las religiones, tan per-
didas en algunas partes, haciendo poco caso aun de las pocas cosas,
y de aqui viene que caigan en las muy grandes'".

— Que la Reforma tenga claro siempre su norte religioso.

En segundo lugar, en la misma linea de /o institucional, es obvio
aceptar que los monasterios no pueden estar hipotecados a los cri-
terios discriminatorios, a las valoraciones y a las leyes propias de

1347 O. Y Gasset, )., Biologfa y Pedagogia, o. c., T. ll, pag. 295.
1348 |bid., Azorin o primores de lo vulgar, o. c., T. Il, pag. 160.
1349 San Jerénimo, Carta a Leta, o. c., T. Il, pdg. 234.

1350 Teresa de Jests, Fundaciones, 27, 11.

1351 |bid., Visita de Descalzas, 21.

398



la mentalidad mundana. Por eso, exclama Teresa que ioh!, vélga-
me Dios, qué al revés anda el mundo! Bendito sea el Seror, que
nos sacé de él. Plega a Su Majestad que esté siempre tan fuera de
esta casa, san José, de Avila, como estd ahora, porque Dios nos
libre de monasterios adonde hay punto de honra; nunca se honra
en ellos mucho Dios"*. Se sentia satisfecha de sus monjas porque
parece las escoja el Sefior cuales convenia para cimiento de seme-
jante edificio, que en estos principios entiendo estd todo el bien
para lo de adelante; porque como hallan el camino, por él se van
las de después'.

Como siempre, proyectando la mirada hacia el futuro, Teresa, llegada
aqui, no se retrae de bajar al terreno de lo concreto y enumera algunos
comportamientos comunitarios que han adquirido fuerza de ley en otros
monasterios porque se han institucionalizado, y que es preciso que sus
carmelitas eviten. Con toda sinceridad escribe: Sabed que en las Religio-
nes tienen sus leyes también de honra: van subiendo en dignidades como
los del mundo. El que ha llegado a leer teologia no ha de bajar a leer filo-
soffa, que es un punto de honra que ha de subir y no bajar. Pues entre mon-
jas, la que ha sido priora ha de quedar toda su vida inhabilitada para otra
cosa de oficio. Y luego, el demonio descubre razones que aun en la ley de
Dios parece que tiene razén"*.

~ Que las comunidades favorezcan el ejercicio de la libertad

En tercer lugar, las comunidades teresianas deben ser expresiones
colectivas de cualquier liberacion. La eleuteria del Nuevo Testa-
mento, es decir, la liberacién del pecado por Cristo, se manifiesta
comunitariamente en la igualdad con la que son tratados sus
miembros y en el esfuerzo por construir una comunidad de muje-
res libres, desligadas de cualquier atadura que impida emerger la
comunidad, la fraternidad y la eclesialidad. Juan de la Cruz
recuerda que has venido al convento a que todos te labren y ejer-
citen”. Cualquiera de estas dos cosas, la obediencia y el aprove-
chamiento de los préjimos, piden tiempo para dejar el que nos-
otros tanto deseamos dar a Dios. Lo que hicisteis por uno de esos
pequenos, leemos en el evangelio de San Mateo, lo hicisteis por
mi"**, Para que lleve buenos cimientos la comunidad, procurad ser

1352 |bid., Camino, 63, 3.

1353 |bid., Fundaciones, 9, 1.

1354 |bidem, 64, 1.

1355 Juan de la Cruz, Cautelas, 5.

1356 Teresa de Jesus, Fundaciones, 5, 3.

399



la menor de todas, mirando cémo o por dénde las podéis hacer
placer y servir®”.

La préctica de los consejos evangélicos

Hemos acudido con merecida frecuencia a destacar el sentido coman
que, como fundadora, ejecutiva y educadora, demostré poseer Teresa. Y
como rasgo que ratifica este sentido comdn, apoyados en cuanto ante-
riormente hemos acentuado sobre la importancia que concedia a las
obras, consideradas como la verificacion de la interioridad personal, insis-
te en que para esto es menester no poner vuestro fundamento sélo en
rezar y contemplar, porque si no procurdis virtudes y hay ejercicio de ellas,
siempre os quedaréjs enanas'”.

Las principales virtudes comunitarias que hay que procurar son las
que conocemos como consejos evangélicos. En cuanto a la virtud de la
pobreza, Teresa insiste en que esto importa mucho, no tener cosas pro-
pias, porque en cosas pocas puede el demonio ir relajando la perfeccién
de la pobreza™. Inmediatamente anima a las Hermanas a discernir su
situacion y, especialmente, las pone en guardia para que se mantengan
atentas y aprendan a desenmascarar la sutileza de algunas tentaciones. Les
escribe, por ejemplo, que hiceos el demonio entender que sois pobre, y
tiene alguna razén, porque habéis prometido pobreza, con la boca se
entiende; si, que verlamos que engafiamos al mundo y a nosotros mis-
mos"*®. Con pensar que tenemos esta virtud estamos descuidados y enga-
nados, que es lo peor™®. La sensibilidad de las entrafias maternales de
Teresa, la ternura y hasta el carifio hacia las Hermanas, quedan patentes
en las palabras que les dirige para pedirles que /a riqueza temporal no nos
quite la pobreza de espiritu™®. Esto es, precisamente, lo que han de vigi-
lar y evaluar permanentemente.

Su clarividencia la conduce a ampliar el sentido y la practica de la
pobreza més alla de las realidades tangibles, materiales, econémicas. Pre-
tende Teresa que sus Hermanas carmelitas prescindan y se liberen de cuan-
to puede esclavizar su corazén para lo que les recuerda que estando en el
monasterio de Toledo, y aconsejdndome algunos que no diese el enterra-
miento de él a quien no fuere caballero, dijome el Sefior: mucho te desati-
nard, hija, si miras las leyes del mundo. ¢Habéis vosotras de ser estimadas

1357 |bid., VIl M, 4, 8.

1358 |bidem, 4, 10.

1359 |bid., Constituciones, 2, 3.

1360 |bid., Camino, 66, 6.

1361 |bidem, 67, 2.

1362 |bid., Carta a las Carmelitas Descalzas de San José, desde Valladolid, 7-10-1580.

400



por linajes o por virtudes™**? Es mas significativo que las Hermanas se libe-
ren de la trama urdida por los puntitos de honra que de la comida de
manana.

Teresa desea que sus monjas se den por enteradas de que siempre
hablo presuponiendo andar en todas las ocasiones por obediencia y cari-
dad™. Para ella, la obediencia es el verdadero camino para sujetar la
razén, porque esto no se hace con buenas razones, que nuestro natural y
amor propio tiene tantas razones, que nunca llegariamos alld"**. La obe-
diencia es el camino que lleva a subordinar la razén y la voluntad a un
bien superior, y aqui, hijas mias, se ha de ver el amor, que no en los rin-
cones, sino en mitad de las ocasiones'**.

Si la Hermana evalda con objetividad y sinceridad su espiritu de obe-
diencia, tomara conciencia, indirectamente, de la verdadera unién de su
voluntad con la de Dios, que es el indicador mas fiable de la libertad que
va consiguiendo, meta a la que debe conducir el proyecto educativo libe-
rador. Por el contrario, si después de esa suspensién queda poca obedien-
cia y propia voluntad, me parece a mi que estard unida con su amor pro-
pio, que no con la voluntad de Dios™’. La capacidad personal de desobe-
diencia que atn puede encontrarse en la persona, es considerado, en vir-
tud de la misma légica anterior, un indicador elocuente del grado de escla-
vitud real y de la carencia de libertad en que atin se encuentra sumida.

Es preciso conseguir que la misma comunidad, como tal instituciéon,
también evalie el grado de obediencia que practica. No sélo la Hermana
tiene la obligacién de obedecer, sino también debe hacerlo el colectivo
comunitario. En ese supuesto, habria que acertar con los indicadores ade-
cuados para que resulten fiables los resultados.

En el caso de Teresa no es dificil identificarlos, por lo menos algunos,
como, por ejemplo,

~ El espiritu de docilidad que presta la comunidad a las ensefianzas de

la Palabra de Dios.

— La libre y gozosa aceptacion de la normativa de las Constituciones.

— La obediencia al magisterio de la Iglesia y la disposicién a imitar el

ejemplo de los santos. Es decir, no saliendo de lo que tiene la Iglesia
y los santos'*.

1363 |hid., Cuentas de Conciencia, 52
1364 |bid., Fundaciones, 5, 15.

1365 |bidem, 5, 11.

1366 |hidem, 5, 15.

1367 |bidem, 5, 13.

1368 |bid., Cantares, 1, 8.

401




Instrumentos de evaluacion

Como hemos referido varias veces, Teresa no dispone de instrumen-
tos adecuados, técnicos, para realizar sus analisis, sus evaluaciones, y ha
caido en la cuenta de que no es facil ni suficiente, el autoconocimiento.
Es conveniente entonces acudir a recabar la informacién que pueda apor-
tarnos la mirada de los ojos del entorno humano para que su opinion
sobre nosotros nos ayude a mejorar el autoconocimiento.

Consideramos que los principales instrumentos de la evaluaci6n tere-
siana fueron la observacion, el trato personal directo y la experiencia per-
sonal y ajena.

La observacion

Reconoce y confiesa Teresa que no hay quien tan bien se conozca a si
como nos conocen los que nos miran, si es con amor y cuidado de apro-
vecharnos"®. Segln ella, la observacién del préjimo que nos ausculta, si
es amorosa y cuidadosa, acaba siéndonos muy provechosa porque cola-
bora en la aportacién de datos que identifican, que perfilan y describen
muy ajustadamente la persona que somos.

Teresa, que es una educadora exigente a veces y siempre entrafiable,
profesa cierta admiracion a las personas observadoras, y les transmite su agra-
decimiento por la seguridad que le proporcionan. Hemos aludido ya a su tes-
timonio sobre el padre Gaspar. de Salazar, jesuita, superior del colegio abu-
lense de San Gil, porque este padre rector nunca dudé en que era espiritu de
Dios, porque con mucho estudio y cuidado miraba todos los efectos™”.

Gracias a su espiritu observador, Teresa consigue ser una excepcional
educadora. Aprendi6 por el deseo innato de informarse, de saber, de ayudar
a quien lo necesitara. Ella, que practica la medicina natural, obligada, por
otra parte, en aquel tiempo, toma buena nota de cémo pueden fomentarse
y mejorarse las relaciones entre las distintas comunidades aconsejando, por
ejemplo, formas de atajar ciertos malestares fisicos. Es curioso su recetario en
el que aconseja el uso del dnime, resina del curbaril, traida de las Indias, tam-
bién se tomé un poco, que se lo queria yo enviar a pedir, que hacen unas pas-
tillas con ello de azicar rosado que me hacen muy gran provecho a las ret-
mas. Del balsamo se tomé acd un poco, porque Isabelita Dantisco, hermana
del P Jer6nimo Cracian, dice que tenian alld mucho y tres brinquinillos: y las
patatas, que vinieron a tiempo, que tengo harto mala gana de comer, y muy
buenas llegaron; y las naranjas que regocijaron a algunas enfermas'”".

1369 |bidem, 16, 7.
1370 |bid., Vida, 33, 10.
1371 |bid., Carta a Maria de San José, 26-1-1577.

402



Cracias, también, al espiritu de observacion con el que evalGa y diag-
nostica, sorprende a las Hermanas detectando en ellas aptitudes excep-
cionales para el gobierno de la comunidad en una monja, por ejemplo,
que pasaba desapercibida como candidata para desempenar ciertas res-
ponsabilidades. No me cabe la menor duda de que lo que alguna Her-
mana interpret6 en su momento como luz de espiritu de profecia, en Tere-
sa era, sencillamente, el fruto de su minuciosa y detallada observacién. Es
el caso de Maria de san José (Gracian) que conoci6 en la dicha Madre que
tenia luz de espiritu de profecia, porque estando esta testigo con un traba-
jo interior que le daba mucha pena, y hablando con la dicha Madre sin
decirle nada, ni aun pensar decirselo, la dicha Madre se lo dijo tan claro,
que esta testigo entendié que habfa entendido y sabido la dicha Madre lo
que tenia esta testigo en su corazén™”. Evidentemente que esta sola refe-
rencia no es argumento suficiente para concluir que Teresa disfrutaba de
tal carisma, y sf lo es, sin embargo, para confirmar nuestra tesis de que su
espiritu de observacién le fue un instrumento muy valioso para evaluar,
diagnosticar y educar.

El trato personal directo

Teresa es una educadora psicolégicamente agraciada y muy bien
dotada. Todos los que la conocieron y trataron coinciden en encomiar sus
dotes excepcionales para el didlogo. El trato personal, directo, de td a tG,
su transparencia de alma, su abierta sinceridad, la bisqueda de la verdad
como actitud permanente, la llevan a que sea elegida como la confidente
preferida. Sus palabras de acomodarse a la complexién de aquel con quien
trata, con el alegre, alegre, y con el triste, triste"”, manifiestan su empefo
por realizar y cumplir el consejo paulino.

Desea Teresa que el trato directo con los mas allegados se institucio-
nalice como un instrumento eficaz para examinar y evaluar la ortodoxia
de la doctrina y la correccién del comportamiento. Es por lo que sugiere
que nosotros cinco, el P Garcia de Toledo, el P Domingo Béfiez, domini-
cos ya conocidos por nosotros, el sacerdote abulense Gaspar Daza, el
seglar don Francisco de Salcedo y ella misma, procuremos juntarnos algu-
na vez para desengaiarnos unos a otros y decir en lo que podriamos
enmendarnos y contentar a Dios"™. En aquellos tiempos de sospecha per-
manente y, por eso mismo, de temor y de inseguridad, acudir, como lo
hacia Teresa, a procurarse mutua iluminacién doctrinal y espiritual

1372 Maria de san José (Gracian), Procesos..., 0. ¢., T. |, pag. 321.
1373 Teresa de Jests, Avisos, 9.
1374 |bid., Vida, 16, 7.

403



mediante encuentros amistosos y confidenciales, era un modo oportuno
para evaluar el proceso personal, intelectual y religioso, que cada cual rea-
lizaba en si mismo.

Si fijamos la atencién en el texto anterior, es facil advertir un dato en
extremo revelador. Me refiero a los términos de la redaccién en los que
flota la inseguridad a la que aludf anteriormente, vivida como una terrible
experiencia de acoso, al que se sentfan sometidos los personajes por ella
enumerados, por lo que sugiere y desea la celebracién de unos encuen-
tros para desenganarnos y ver en lo que podriamos enmendarnos. Lo légi-
co hubiera sido reunirse simplemente para hacer evaluacién del proyecto
de vida personal y del ritmo de su desarrollo en cada uno de ellos.

Lo que a nosotros nos importa ahora es constatar el hecho de que Tere-
sa acude al trato personal, directo, sea individual o en grupo, como sucede
en este caso, porque lo considera un instrumento eficaz de observacion,
que puede interpretarse como un factor de evaluacién muy positivo.

La experiencia personal y ajena

Otro instrumento para evaluar del que se sirve Teresa, es la experien-
cia propia o la conseguida por el trato de religiosas o seglares muy cono-
cidos y tratados por ella. En este sentido, es justo recordarnos que conce-
demos valor de instrumento evaluador a la experiencia personal en la
medida en que Teresa la haya contrastado con pareceres ajenos fiables.
De otro modo, serfa tanto como nombrar a Teresa juez en su propia
causa.

Tiene interés en dejarnos muy claro, lo hemos adelantado ya, que /o
que yo dijere aqui, avisos para cosas de oracién, no es mi intencién que se
tenga por regla infalible, si bien pudiera serlo ya que, aunque yo no todo
lo he experimentado, en otras almas si lo he visto"”. Son dos los mensajes
que nos transmite. El primero, que no toda su doctrina es fruto de la expe-
riencia personal. El segundo, que, sin embargo, lo que nos comunica ha
sido experimentado por alguien. Quién sea, no importa. Y aqui es donde
nosotros ponemos el acento, que considera la experiencia como un ins-
trumento educativo de discernimiento y de evaluacion.

Es cierto que la experiencia dota a Teresa de una sorprendente capa-
cidad de visién, de penetracién. Por eso, conoce muy bien esta alma desde
muy lejos a los que lo son de palabras sélo o los que ya estas palabras han
confirmado con obras. Es cosa que a quien tiene experiencia lo ve muy cla-
ramente*. La verdad se confirma con obras, pero no sélo con ellas. A

1375 |bid., Fundaciones, 5, 1.
1376 |bidem, 21, 7.

404



veces acude a las vivencias interiores, pues nunca pude dudar no ser cosa
de Dios, alude a la aparicién que tuvo en el convento abulense de Santo
Tomés, ya que dejéme consoladisima y con mucha paz'”.

Una de tantas lecciones que la experiencia le ensefia es que la inquie-
tud y el desasosiego son claros indicadores de que el Sefior no esté cerca-
no. Por ello, aconseja a sus monjas que se guarden de unas humildades
que pone el demonio con gran inquietud de la gravedad de pecados pasa-
dos: si merezco llegarme al Sacramento, si me dispuse bien; cosas de éstas
que, viniendo con sosiego y regalo y gusto como le trae consigo el conoci-
miento propio, es de estimar; mas si viene con alboroto e inquietud y
aprestamiento del alma y no poder sosegar el pensamiento, creed que es
tentacién y no os tengdis por humildes™.

Teresa hace, ademds, uso de la evaluacién y del diagnéstico basado en
la experiencia para avalar el pronéstico, por lo que, en referencia a una
situacién concreta, escribe que hay almas tan enfermas y mostradas a estar-
se en cosas exteriores que no parece que puedan entrar dentro de si"*”.

1377 |bid., Vida, 33, 15.
1378 |bid., Camino, 67, 5.
1379 |bid., I M, 1, 6.

405



= mﬁmwl ni'wﬁrjun : _
v iw w-p o r_-;.w.n. !:ﬁ.:;mnh i ed

_.- |
Bl = 5 el
AR 1y g i v :
|"| s = i f L."_ | bl .;'! di. ,' s A s h{l
”'—_"-5 J : ' (e h

. '|'. . “'ﬂ‘_m‘.!’ ﬂﬁ?‘ i rﬁfﬂ:\!l |

| - Y e

IR | ‘-l‘. | M"" '-'?-

1 e TR '

i r|.. 1

(S - . :
.ﬂi"l hlr-ll'l 2 i) o y i n
i S0 S PTL ethe o D eeviy T AR Tk 8

I_ II."1I 1 ! _I Ly i :v : fiis o "11.‘“&{.;’ ‘“ 4 -\__l.:._
E'ilyl_ i i . g . ’

“ s
L A o wi)\»)-mm fﬁhd &*
.'_:L. ] If'_'_'. ‘_‘_ -‘ﬂﬂ!‘_,'];fﬂ ‘|“‘ ;jﬁ"‘\f (‘)‘"ll_nlm‘Pi -.ﬂ‘ i-'l'-l' X
) -.II‘“ {ri rak Mo *1 BTe w r ?[-l |
i § : x e l%“l{"‘l‘l e ("F“N ar : 1118 :_ J' ! fy
|| i s o s e e ﬁ,--"*’“;:_t—
] -1|'|| . ‘||I - . _ "w LN T i |u(|,lr¢_ g-ﬂ‘-il .BIEP i
T LKL 'j. .. [~ ‘0\0 1 ¥ rﬁ",l
R g @’.hll S AT ALY !an “mn\w .unu Nl .JL v
e AT lh.l-”““ AR IR L "l f'“‘ﬁ 2
e ..i a4 Liitles—h mJ,f"I H*M & R
“ '-' » NH-l i Draes e f e e ViRt ﬁﬂ 2y

-Bl,nlh"l:ﬂ' W humldﬂ‘h{ﬁ@w

ww'ir«?_. it o ernlsavets, 1o OB
Y F d—IIU“'“ }J,l-,.\‘, LAY ﬂ!,l iq Lu !1&

:' D " il dl‘ﬁ“% SR mtfhﬁ& ||'.|.<
" I - .. J.::-!"'J_F ﬂf'l“ﬂb"h—l ‘ﬂﬁ't“ iq*ii.‘l il .
o e 11'1 pesinitcic e & Ve ok

4 n.,.m.-'
| | = '_ [ aﬂéﬁﬂhﬁu




Epilogo
para el tercer milenio



""u ' e
?nu.l “ur it . ) . ‘ .
||'l : . L e A o n) .”” II‘"‘
- i J’ hTI_u- I'J_; el | ol ll W s r Ir-‘ L %r
s NI Ly i e

U S .J";:' YilK .‘, |’
. i

"bﬁ _) J; X

il
2l

i ' . ":'H .u-f-" -. - JT‘ Illlm ||r _|;II 'b i ' qu;
i AU Ll ||III T e |

LJ: ;‘JII a "1'1 g !.i l‘ ‘-}m:'FUJJhE:}VI“ ;H
' 1?,¥ b I," .ll\fl N ..E_'

¥ Uu"..." ].‘ Al Stk ke

nn I gy




Por un camino diferente al de la Teologia mistica y al de la Literatura, el
de la Pedagogia, nos acabamos de encontrar con el personaje de Teresa de
JesGs. En su momento, y con el interés de ampliar el conocimiento que del
personaje teniamos, nos preguntamos si también se dan en sus escritos y en
su funcién de mujer reformadora que orient6 el proceso educativo espiritual
de tantas religiosas, los suficientes elementos pedagdgicos y educativos que
nos autoricen a demandar para ella un lugar en la ciencia de la Pedagogia y
en el arte de la prictica educativa. Después de reposadas y objetivas reflexio-
nes, ofrecemos nuestra respuesta afirmativa. Por ello, con razonable y funda-
mentada ilusién, nos hemos propuesto con este trabajo ofrecer el granito de
arena necesario para que Teresa de Jests, merecidamente inscrita en la némi-
na de los misticos y de los literatos, sea catalogada con el mismo mereci-
miento entre los pedagogos y educadores no-formales espanoles del siglo XVI.

Nos ha sido comodo y gratificante poder constatar que Teresa de Jes(s
practic6 con éxito relevante la educacién no-formal, y con su practica edu-
cativa ha proyectado, por una parte, nueva luz sobre horizontes concep-
tuales que atafen y enriquecen la pedagogia cientifica, y, por otra, ha
colaborado a perfilar una imagen de educador comprometido en el rena-
cimiento del humanismo liberador, que, a nuestro parecer, basado en las
sugerencias de la reflexion filos6fica personalista, deberd caracterizar la
pedagogia y la educacién que se practique en el tercer milenio.

La lectura desinteresada de sus escritos asi como el testimonio de las per-
sonas que integraron el entorno sociocultural y religioso de Teresa, por una
parte, y la reflexién a la que hemos sometido su praxis educativa, por otra,
nos han proporcionado hallazgos pedagégicos con entidad y relevancia sufi-
cientes para que su Pedagogia merezca el calificativo de innovadora.

Deseamos, pues, concluir nuestro trabajo ofreciendo unas pistas con
las que esperamos justificar el sentido innovador que hemos advertido en
la Pedagogia de Teresa y extraer algunas conclusiones prdcticas que, a
nuestro parecer, resultaran Gtiles y confortables a los educadores en su tra-
bajo diario, marcado por el sacrificio y la esperanza.

409



:"r——rr===—:.'_‘.‘rn—w:r'. R i == 1 (I I 1
| SR - o
N - .} &
I.? s | LA Il
1 1 - I s r
e e -t i |
.'-:=|.-. _.J |:"| 1 ¥ .
1l L |
| Iy .':,‘ h |I
LR = l
- L® it -,
DS .
I L !TII - I
. I__IQ'
= - IS
) ,”‘ —n | i}
i . 1
CEIE

il"Li i-.&lum po e e ed wly Ie le&mﬁﬁ}
d;:ﬁhw.-rrr-u B g ity ‘st Bl
B R R e = g U e o
ca hpi‘rﬁ N iy v eafvine 'emn‘uufhwbw‘fml 0 i HiG ,
Ryl e o bt mulzmrr.'@mj wAEnBine i
J‘.'p« T ey i R epil; Iﬂﬁ‘!t T
g ¥y e ;«:ﬁhmwzm nidl' ail| iﬁ
TR 1 Al l’-‘illl“m h.-':\'lm:-lf[' m@%ﬂww% 5]
BT s o, il 0 ) :u uqmmmnamsi;em ‘T"'I_.
4 ﬁt"l:ln:i-lﬂihlr ![,lr."n.' oliss. 5t m(& qeﬂﬂ .mn“.\mi Hﬁwl'ﬂﬁlu ﬁhﬂ{n' an "
A Sl o1y w«ﬂ(&@eﬂ ﬁbmaa"r{wp {ohinsiis s

St nhrm thasid
ﬂﬂlrl‘é‘?&t :ﬂﬁa\lmﬁ&! \E

Yk s dm’ﬁﬂ_,hgy-uq' n iy Ol
Wtze) IO/ Qi)ﬂ%’ﬂfma\h:‘m
cﬂﬁk it Aesiane, G &y oy ,.nﬁyjmiaﬁ' Avia -
W) il nﬂhﬂtﬂrﬁv ;ﬂﬂrﬂ Bu s
Rk w0 it o e L) el ﬁfupm ;
.u: ey m-ll gilmain & e kil adner Tﬁ-ﬁ&mgm?f
J. Iwwqﬂh ity gl s min aqhiausg_ﬁ@:
mwl-lt- 1% s o 5 e ﬁnbﬁﬁb Hrl
s e s Vi iinw'm_ : thanplq{adb ﬁmbl.ﬂ.ﬁ B 'm
i ':ﬁ\ O N IR T lﬁmﬂ'lﬁ" =10 o
by o ﬁhE?WM el i ﬁ]ﬁﬂ fl
M hﬁhﬁhum il W‘*J-k’l sl
ik b vl b gaesiam Kismibe]
! chﬂii ﬂiwmmmun 'H

th chiige R0
i lin g mginar.‘!m!.w s&ﬁﬂ' .
q}ll.'!umﬂnﬁﬁamﬁ

#l %U#WM& B‘B‘Jm\iﬁﬁ!ﬂﬂﬂ

||-—-I'Irl.

R S .u'al' oL ~T"-?ff :



1. SENTIDO INNOVADOR DE SU PEDAGOGIA

Proponemos a continuacién los aspectos que hemos seleccionado
como mds expresivos de la innovacién que aporta la practica educativa de
Teresa de Jests a la Pedagogia, al tiempo que justificamos nuestro parecer.
Son los siguientes:

Inspiradora de la educacién no institucionalizada, no-formal

Afirmar que el discurrir de la vida diaria de cualquier persona es un
emisor y un receptor de estimulos y de respuestas, y que, por ello, es un
agente educativo permanente que moldea, consciente o inconsciente-
mente, la personalidad de cada uno, es una evidente obviedad que, sin
embargo, entrana tal importancia por los efectos que se siguen, que no
debe correr el riesgo grave de que nos pase desapercibida.

Hablamos y aludimos constantemente a una realidad palmaria en el
campo de la educacién como es la ensefanza y el aprendizaje continuo
y variado que el individuo realiza al margen de las instituciones académi-
cas, oficiales, y de los programas de escolarizacién sistematica. La vida en
familia, las relaciones entre los esposos y las paternofiliales, el ejercicio del
trabajo profesional, las labores domésticas de las madres, las reuniones
mantenidas entre los amigos, la presencia en los lugares destinados al ocio
y al deporte, la informacién que nos proporcionan los medios de comu-
nicacién social, todo ello es hoy una inmensa escuela paralela a la institu-
cional, en la que, con el nombre méas o menos feliz, ofrecemos y recibi-
mos una ensenanza o un aprendizaje no-formal, al que nos hemos referi-
do repetidas veces en nuestro trabajo.

Pues bien, la educacién, sea ensenanza o aprendizaje, no institucio-
nalizada, no-formal, es la modalidad de educacién que aparece en la
préctica educativa diaria de Teresa de Jesus, ejercida de mdltiples mane-
ras, con la palabra escrita y oral, con el silencio fecundo del testimonio,
con gestos que asentian o disentian, y con la eficacia evidente que hemos
constatado y proclamado.

Quiero poner el acento especialmente en las siguientes conclusiones,
derivadas de las reflexiones sobre la ensefianza no institucionalizada, no-
formal:

— La praxis educativa teresiana nos deja muy en evidencia, a los pro-
fesionales y no profesionales de la ensefianza, como es el caso de
los educadores no-formales, que el pedagogo es un educador prac-
tico, no tedrico; es decir, el fin que se propone es el mejoramiento
de la persona en su globalidad, no la instruccién sola; es guia de una

411



vida virtuosa, no sélo de una vida erudita. Las acentuaciones del
texto son mias.

- Teresa, como no podia ser de otro modo, urgi6é siempre a las Her-
manas para que buscasen la verdad, cualquier verdad, sin descan-
so. Como cumplimiento de ese estilo, advertimos que ella informa,
ayuda a comprender una idea, aconseja, orienta sobre las opciones
o elecciones que pueden tomarse vocacionalmente, inicia al apren-
dizaje de una tarea. Pruebas de este comportamiento las hemos
encontrado permanentemente. Por ejemplo, para Teresa la ense-
fanza es mas amplia, abarca mas aspectos que el de la mera infor-
macién institucional. Por eso, si alguna viniere a esta casa, que no es
un colegio, sino una casa de oracién, lo que quiero aconsejaros, y
aun pudiera decir ensenaros, porque como madre tengo ahora este
cargo, cémo habéis de rezar vocalmente, porque es razén que enten-
ddis lo que decis"'. Ella se preocupara de formar educadoras que
cumplan con esta tarea educativa, que promocione la adultez de los
miembros de la comunidad. Y las Constituciones son, antes que un
documento normativo, un instrumento educativo tanto para las
Hermanas en particular como para la comunidad.

— Cualquier persona tiene derecho a ensefar los contenidos concep-
tuales, afectivos, relacionales, que le ha proporcionado su adecua-
do aprendizaje. Y la capacidad y posibilidad de transmitir correcta-
mente lo aprendido, son las que fundan y constituyen el derecho a
ensenarlo.

— El hecho de ejercer un magisterio oficial no certifica siempre que el
ensefante esté dotado de la preparacién intelectual considerada
necesaria. Teresa, apropiada ya de la libertad para criticar compor-
tamientos que deben ser considerados como abusos reales de pro-
fesionalidad y en posesi6n de la doctrina con que alimenta su vida
espiritual, acusa de ignorantes a personas, letrados, admitidas
socialmente como maestros. Abiertamente les dice que cierto que
entiendo que no os entendéis ni sabéis cudl es oracién mental ni
cémo se ha de rezar la vocal, ni qué es contemplacion, porque si lo
supiereis, no condenarfais por un cabo lo que alabdis por otro™®.

— La razén que esgrime Teresa para ejercer el magisterio entre las Her-
manas carmelitas, puede considerarse como una llamada a las familias

1380 San Clemente de Alejandria, El Pedagogo, edicién bilingiie, Edit. Ciudad Nueva, 1994,
pag. 73.

1381 |bidem.

1382 Teresa de Jestis, Camino, 37, 2.

412



para que tomen conciencia de una obligacién institucional no ena-
jenable, aunque si delegable. Ella, en el momento preciso, eleva su
discipulado, lo aprendido, a magisterio, a ensefanza, porque lo que
entonces aprendié, y sigue aprendiendo, ahora como madre, tengo
el encargo de ensenaros. Y es que como Fray Luis de Leén, ella tam-
bién ha comprendido que el parir y el criar son dos trabajos que no
pueden separarse.

- La preocupacion de que su maternidad de reformadora y de fundado-
ra debe disponerla y obligarla al magisterio, nace del convencimiento
de que creo que quien mds le entiende a Dios, quien mas ha consen-
tido en dejarse ensenar por El, més le ama y le alaba™, y mejor puede
hablar de El. Es ella, como advertimos, una mujer muy convencida de
que la ciencia, la buena formacién y la adecuada orientacién, ayudan
a mejorar la persona, a avanzar en la virtud y a ensenarla.

Como consecuencia de la idea anterior, Teresa muestra una explica-
ble preocupacién, que eleva a exigencia institucional, la de que sus
monasterios adquieren un alto nivel intelectual. Para ello mandaba que en
todos sus conventos se examinase a sus religiosas en la doctrina cristiana y
queria que la recreacion fuese en preguntarse y responderse unas religiosas
a otras dos puntos de la doctrina cristiana, como hacen los nifios, y para
esto mandaba que todas tuviesen la misma doctrina™.

Un nuevo modelo educativo: El humanista.

En la persona de Teresa y en su proceso educativo liberador, encon-
tramos reflejada la tensién que provocé en ella el paso de la Teresa medie-
val, hipotecada parcialmente a encorsetamientos del tiempo que fenece,
a la Teresa humanista, hija de la nueva conciencia histérica, que pretende
educar al hombre para que descubra su verdad total.

Haciendo memoria, recordemos que los modelos educativos histéri-
camente mds actuados en tiempo de Teresa eran:

— El escolar-académico.

Este modelo apuntaba, como objetivo prioritario, a instruir para saber,
porque el saber era estimado como una llave que abria las puertas del
poder. En este modelo, incluimos la instruccién clerical, ilustrada, propia
de los letrados, en la que, de modo especial, el colectivo eclesiastico
ponia la mira para ensefiar o para ejercer el ministerio clerical.

— El cortesano.

Este modelo, como el anterior, también pretendia instruir, pero con

1383 |bid., Vida, 37, 3. :
1384 Marfa de san José, Procesos..., o. c., T. I, pag. 489.

413



la finalidad de aprender a comportarse conforme a los canones
urbanos, civicos, palaciegos, y, asf, saber estar y comportarse correc-
tamente en las diferentes circunstancias sociales.

- El gremial.

Este modelo era propio del aprendiz que trabajaba a la sombra del
maestro del gremio. Se ofrecia una ensenanza practica, profesional, que
preparaba a los aprendices en el oficio que ejercerian como medio de
supervivencia econémica. La preparacién recibida se consideraba sufi-
ciente cuando el aprendiz era capaz de realizar una obra maestra.

~ El humanista de Teresa.

La aportacién de Teresa consiste en proponer un nuevo modelo,
que apellidamos humanista-liberador. Hablamos de un humanismo
que no es s6lo un sistema de conceptos sino una cadena de expe-
riencias de humanidad verdadera®™”.

Y lo hemos calificado asi porque, aun suponiendo el aspecto religio-
so de su antropologia y que los objetivos especificos prioritarios de su
tarea educativa son espirituales, sin embargo, advertimos que el funda-
mento doctrinal bésico de su pedagogia y su préctica educativa contribu-
yen, indirectamente, a conseguir un producto humano, un modelo de
persona, de méaxima calidad puesto que desarrolla las capacidades huma-
nas especificas hasta conseguir una personalizacién individual indiscutible
y lo integra en el marco social respectivo.

El modelo educativo humanista que Teresa consigue, sugiere que la
vida humana puede ser interpretada y realizada en clave de una normati-
va social impuesta, o de una moral y ética aceptadas o de una axiologia,
de unos valores, libremente elegida. Ella, sin excluir ninguna clave, se
inclina, sin embargo, y elige la clave axioldgica de cuanto implica la vida.
La eleccion de esta clave es la razén que nos ayuda a entender el lengua-
je por el que se autocalifica de mujer ruin.

El mensaje no es que no haya cumplido la norma, ni que haya
cometido un pecado, sino que no ha sido tan fiel, la fidelidad como
valor, a la llamada de Dios como seria de esperar en una mujer como
ella, tan privilegiada por el Sefior. Mi vida, parece decirnos, es recta y
correcta, pero no pesa y vale tanto delante de Dios como yo querria. De
ahi que valores como lo eterno, lo sustantivo, lo que garantice el encuen-
tro definitivo con Dios, sean el eje de la dindmica fundamental de su
modelo educativo.

Uno de los pasos que dio Teresa a favor de la persona en aquel
momento histérico del primer renacimiento y la batalla que gané fue el

1385 O, C. de Cardedal, o. c., pag. 17.
414



compatibilizar en el hombre, como sujeto de educacién, el Dios absoluto
con el senorio del hombre. El Dios al que no le molestaba el hombre, y el
hombre para el que Dios no era un impedimento que le obstaculizara ser
él mismo. Guiada por este convencimiento, es indiscutible que Teresa
supone un avance practico muy considerable sobre la concepcién del
sujeto de la educacion medieval y renacentista, incluso. Aparece asi como
una mujer de talante claramente moderno, que ha hecho un proceso edu-
cativo de corte humanista sin renunciar al objetivo prioritario de conside-
rar a Dios como un norte irrenunciable.

La practica de la educacion como proceso

La intuicién y la practica teresiana de la evaluacion es uno de las ele-
mentos que mas destaca y acentia el cardcter de proceso que hoy recla-
ma para si la tarea educativa y que con tanto empefo defendemos por ser
una de las caracteristicas mas relevantes que hemos hallado en el proceso
educativo liberador que siguié y propone Teresa.

Entre tantas admirables obviedades, casi rutinas, que nos han sor-
prendido en el analisis del modelo educativo humanista de Teresa y en el
ejercicio de su préctica educativa diaria, una es la de que la educacién del
hombre se realiza no a golpes de buenas ocurrencias, de parches intermi-
tentes de actividades desconectadas unas de otras, coyunturales, sino
como un proceso indefinido, pero coherente, en el que las actividades del
discipulo se coordinan y se traban en torno a un eje, que es el objetivo
prefijado. Como sostiene Juan de la Cruz, en la apropiacién de la perfec-
ci6én todo es caminar, nunca se llega del todo. Pero cada paso del caminar
viene condicionado y exigido por el anterior para que realmente pueda
hablarse de progreso.

Se trata de un proceso personalizador, liberador y transformador. De
ello da fe Teresa cuando, en referencia a un momento muy concreto, his-
térico para el desarrollo de su vida espiritual, relata que los que me cono-
cen veian estar otra en mi. Es que sus Hermanas seguian con admiracion
su proceso de transformacién, patente, aunque largo, continuo, al que
vefan sometida a la hermana Teresa.

En principio, si admitimos la perfectibilidad de la persona, el proceso
educativo es indefinido pues nunca debe darse por finalizado el acaba-
miento de ome. En consecuencia, la educacién de la persona es un proce-
so continuo de personalizacién, pues cada dia el hombre se hace mas per-
sona. Un proceso de crecimiento especifico, de madurez de las capacida-
des propias del hombre, varén o mujer. Recupera asi Teresa aquella lejana
intuicién alfonsina, que tanto hemos admirado, de concebir la educacién
como acabamiento del ome. Y acent(a, demas, el hecho de la educacién

415



del hombre como un proceso de interiorizacién en beneficio del propio
crecimiento interior, en contraste evidente con la versién tradicional para
ella de que la educacién se limitaba a preparar al hombre para la urbana
convivencia cortesana o para la actual eficacia y utilidad empresarial.

El hombre, en su condicién tanto de varén como de mujer, es per-
fectible de modo significativo en el desarrollo de la potencialidad de su
libertad, de la que nadie ni nada puede desposeerle, ya que es inherente
a la naturaleza y no un mero privilegio social del que disfruten los ciuda-
danos que se sientan distinguidos por razén de la sangre, de la riqueza o
del poder. Si, pues, para Teresa la sefal evidente de la real apropiacién de
la libertad es el sefiorio interior, que consigue la persona en las fases avan-
zadas del proceso educativo, y la seguridad individual y social con la que
lo expresa, es preciso conocer que el empefio y el ejercicio de la practica
liberadora a la que se entrega el educando, supone en éste una actitud
permanente de esfuerzo, que identificamos como proceso educativo.

Amplia el sujeto de educacién y los aspectos educables de la persona

En coherencia con su marco antropolégico conceptual, histérico y
religioso, Teresa invita a practicar una educacién de perspectiva histérica
més amplia que la habitual y tradicional. Consecuentemente, replantea
indirectamente la revisién de dos pilares de la ciencia y de la practica edu-
cativa, el sujeto de la educacién y los aspectos educables de la persona.

De este modo, Teresa logra distanciarse de la reduccién histérica en
la que se habfa anclado a la persona porque se resiste a que se la consi-
dere, casi exclusivamente, en calidad de varén, mero ciudadano, cortesa-
no o ciudadano Gtil, y educable Gnicamente para cumplir y desarrollar un
papel social entonces y empresarial hoy.

Amplia el sujeto de educacion

Hasta Teresa, el sujeto, practicamente exclusivo, de educacién habia
sido el hombre varén, en su consideracién social de ciudadano privilegia-
do, cortesano, clérigo, o de aprendiz de un oficio. Sin embargo, Teresa
presenta al hombre, varén y mujer, en su dimensién individual y social,
como educable. Al hombre en toda su riqueza, complejidad y especifici-
dad humana. El hombre que piensa, siente y quiere, que, ademds, es
miembro de la sociedad y creyente, es decir, un hombre religioso, creado
por Dios y vocacionado a la eternidad.

Amplia Teresa el radio sociolégico del sujeto educativo, limitado prac-
ticamente al varén, y el dambito de la pedagogia diferencial, incluyendo
como tal a la mujer, cuya naturaleza nada desmerece en calidad si la rela-
cionamos con la del varén. Para Teresa, como hemos advertido, también

416



la mujer debe ser considerada sujeto de educacién y debe participar en la
vida cultural y social en las mismas condiciones y por las mismas razones
que el varén. De este modo, y en la medida de lo posible, Teresa logr6
rescatar a la mujer de una humillacién individual y social injusta por
incomprensible.

Esta consideracién de la mujer como sujeto de educacion es un triun-
fo que no debe reducirse a la esfera de lo personal, de tal o cual mujer,
en este caso de Teresa, sino que exige ser valorado como una conquista
histérica. Al entender y reivindicar Teresa que la libertad es una propiedad
inherente a la naturaleza humana y no un mero privilegio social, el angos-
to paradigma de la mujer cortesana y doméstica simplemente, da paso a
otro paradigma, al que considera y valora a la mujer como verdadero suje-
to, miembro pasivo y activo de la sociedad civil y religiosa.

Amplia los aspectos educables de la persona

La novedad de Teresa es que es el hombre entero el educable. El
hombre que piensa, siente, quiere y reza. El varén debe aprender algo
mas que a ser soldado, cortesano, zapatero o panadero. Y la mujer no
limitarse a criar los hijos, cocinar, limpiar, bordar o retirarse al monasterio.

Un hecho de importancia trascendental en el hombre educable de
Teresa, es que vertebra el estudio del hombre en torno al esquema yo-td,
lo libera de los esquemas reduccionistas sujeto-objeto, yo-ello, y valora el
acontecimiento del encuentro de las personas, vinculado al amor y a la
palabra®™®. Con la valoracion del encuentro, Teresa abre cauces innova-
dores a la praxis de la educacién, pues incorpora la préctica de la comu-
nicacién que enriquece el hecho educativo y lo humaniza.

‘También amplia la educacién al sentido religioso de la persona. Es
muy importante en este punto que reconozcamos que /o religioso no sélo
es un factor que consolida la fe personal y que anima la interioridad cre-
adora, sino un elemento que colabora en la afirmacién de la entidad del
individuo. Es decir, que la educaci6n de la religiosidad contribuye a indi-
viduar y personalizar al hombre. Como reconocia Américo Castro, el sen-
timiento de autonomia e independencia, tan vivo en los comienzos del
XVI, tomaria en Espana una senda religiosa; y por paradégico que a pri-
mera vista parezca, el fenémeno mistico no puede explicarse sino como
fruto de la inquietud individualista de la época renacentista™. Hay en el
hombre un sentido religioso, como hay un sentido estético y un sentido

1386 A, Lopez Quintds, El encuentro y la plenitud de la vida espiritual, Publicaciones Clare-
tianas, Madrid, 1990, pag. 265.
1387 Américo Castro, Teresa la santa y otros ensayos, pag. 55, 50. Alfaguara. Madrid. (1972).

417



del olfato. Si hay un mundo de bellezas, hay también un mundo de reali-
dades religiosas™™.

Miguel de Unamuno, en sus revisiones posteriores, viene a reconocer
que la genuina metafisica castiza de lo humano, de lo humano integral, esta
presente en nuestra mistica, ante todo, y no en sistemas filoséficos™**. En
esta linea de reflexion, nos alegra saber que los historiadores franceses
estdn prontos a reconocer en el misticismo espafol nuestra manifestacién
filos6fica mas peculiar cuyos ecos se escuchan en la Pedagogfa. De todos
es conocido el pensamiento de Bergson manifestado al catedratico de filo-
soffa de la entonces Universidad Central, Manuel Garcia Morente, en el
que reconoce que los misticos espafoles son maestros mas cualificados
que los filésofos franceses”. Este convencimiento lo compartieron los
autores espanoles, de los que contamos con testimonios como el de Una-
muno en Del sentimiento tragico de la vida, que afirma que la espirituali-
dad espaniola es la filosofia espafiola. A lo que anadimos que fue también
la Pedagogia de Teresa.

El disefio del educador se corresponde con
el de un testigo experto

Teresa, en estos momentos nada faciles ni cémodos para los padres
ni para los educadores, nos invita a reflexionar sobre el estilo de quie-
nes han aceptado, profesional o no profesionalmente, la educacion de
las nuevas generaciones. Para ella, el educador, sea el confesor, el letra-
do, el maestro, la priora o la maestra de novicias, tienen como horizon-
te del acompainamiento que hacen al educando el de orientarlo en el
encuentro consigo mismo y en el aprendizaje de la comunicacién dialo-
gal con el otro. La tarea del educador no se agota en conseguir que el
educando aprenda mds, sepa mas, actie mejor. Esto es muy positivo,
pero no es suficiente. Ni siquiera es lo prioritario. El educador teresiano
se sitlia cerca de la raiz del educando, donde palpita el ser personal en
su embrién. Ensefar a descubrirlo, regarlo y alimentarlo, esa es su gran
empresa, cuyo fruto, o uno de tantos, es que el educando abandone el
reino de la heteronomtia y se instale en el de la independencia, en el de
la autonomfa, hasta dar con el de la libertad adulta. Y esto es lo que para

1388 Ortega y Gasset, La pedagogia social como programa politico, O. C., Revista de Occi-
dente, Madrid, 1965, T. |, pag, 520.

1389 |bidem, pag. 172-173.

1390 Chevalier, Jacques, Vous avez de bien plus grands maitres que tous nos philosophes;
vos mystiques, Saint Jean de la Croix, sainte Thérése, que se sont élevés d “un bond beau-
coup plus haut que le seul auquel nous parvenons par [ “effort de notre spéculation. Caden-
ces I, pag. 180.

418



Teresa produce la educacién mediante una vinculacién dialogal inter-
personal, entre conciencias.

En este sentido, es facil observar que el perfil del educador que pro-
pone Teresa es el de una persona experta, receptiva, comunicadora y con-
cienciadora. Pinta al educador como el maestro que se presencia ante los
alumnos y ante los discipulos como un hombre-paradigmatico, testigo cer-
cano y vivo de la palabra que les ofrece, es decir, experimentado vy libre.

Pero es evidente que la experiencia del educador es mas que una
mera acumulacién de contenidos por via distinta a la de la raz6n. Para
Teresa, la experiencia es bastante més que eso, pues supone una implica-
cién psicolégica de todo el sujeto, del ser-persona, de la persona en su glo-
balidad en el conocimiento. La experiencia, en el educador o en el disci-
pulo, redunda en todo el sujeto.

La necesidad de que el educador sea un hombre experto, experi-
mentado, radica en el hecho de que tanto los educadores como los disci-
pulos evidencian cada dia que se ensefa y se aprende con mas calidad el
contenido que se experimenta. Por la experiencia, el educador pasa de
realizar el ejercicio de elocuente al de vidente, y el discipulo deja de con-
siderarse mero receptor para actuar también como vidente. Si se trata de
un educador, la experiencia lo transforma de ensenante profesional en un
testigo experto. Este es el mensaje que envia Teresa al considerar cosa
extrafia cuan diferentemente se entiende lo que después de experimenta-
do se ve™'. El discipulo entiende y aprende con su esfuerzo, pero cuando
ha tenido la experiencia, entonces ve.

Y no sélo se ve mas en profundidad por la experiencia lo que racio-
nalmente se habia entendido, sino que también se cree de modo diferen-
te, como nos revelan las palabras de que por una pintura tan extrana se
me dio a entender, una comprensién mas en profundidad, y por una luz
clara que ha hecho bien diferente operacién que de sélo tenerlo por fe'”.
El hecho, pues, de entender y creer de modo diferente a como se realizan
estos mismos actos antes de vivenciarlos por la experiencia, conduce con-
secuentemente al maestro a ensenar con mas autoridad desde otros angu-
los, pues ahora ensena no ya como el que sélo sabe, como el que s6lo
transmite teGricamente, sino como el que, ademas, ha visto, ha sentido,
ha percibido, es decir, como un testigo.

El educador, en su condicién de colaborador experto, es necesario en
la medida en la que el educando lo precise para conseguir el crecimiento
interior personal aludido, pues del mismo modo que Teresa pone en

1391 Teresa de Jesus, Vida, 13, 12.
1392 |bid., Cuentas de Conciencia, 362, 1.

419



manos del educador un hombre que desea llegar a ser ciudadano respon-
sable y un cristiano comprometido, espera que su guifa le corresponda con
un modelo adecuado de hombria, de ciudadania y de creencia. Sé6lo asi el
maestro llega al discipulo y despierta en él deseos de ser, ansias de vivir y
el gozo de mirar la tierra con pasiones nuevas en el corazén. Es el estilo
de educador que encontrd, por ejemplo, en Juan de la Cruz quien, con-
seguia estremecer el ser del interlocutor ya que, como escribe Marfa de la
Madre de Dios, sus palabras tenian particular sustancia, pegaban amor e
inclinaban a la virtud dando aliento.

El educador teresiano nos viene a recordar que la colaboracién con el
educando a la tarea de su personalizacién no sélo debe aportar informa-
cién especulativa, sino, y muy especialmente, que se mantendrd atento
para promover y animar la liberacién del alumno y del discipulo de todo
cuanto le obstaculice el desarrollo que exige su persona. Porque si el hom-
bre fuese solamente un animal que aprende, podria bastarle aprender de su
propia experiencia y del trato con las cosas. Pero nadie ignora que nuestro
maestro no es el mundo, escribe Fernando Savater, ni las cosas, ni los suce-
sos naturales, ni siquiera ese conjunto de técnicas y rituales que llamamos
cultura sino la vinculacién intersubjetiva con otras conciencias. Y en primer
lugar con la conciencia del educador experto, que por eso lo es.

La profundizacién en el objetivo de la educacién

Si mantenemos que el sujeto de educacién de Teresa es el hombre
entero, que piensa, siente, ama y reza, socializado y religioso, l6gicamen-
te hemos de concluir que se lo educara con la pretensién de que des-
arrolle y active todas sus potencialidades y dimensiones.

Si, por otra parte, consideramos la densidad y amplitud del proceso
de cambio social que hoy acontece, hemos de concluir que estamos obli-
gados a reformular los fines de la educacion. Y, esto supuesto, a nadie se
le oculta ya que la antropologia teresiana aludida en la segunda seccién
de nuestro trabajo, determina l6gicamente la aparicién de una Pedagogia
cientifica que sugiere unos fines de la educacién mas en consonancia con
la identidad de la persona humana y con su integracién social creativa.

Es, pues, conveniente recordar que la pedagogia teresiana centra
su atencién muy focalmente en la consecucién de los siguientes fines
educativos:

— La personificacion, es decir, que se facilite el cuajo del ser de la per-
sona del discipulo. Es la dindmica de la transformacién de la perso-
na, que apoya su identidad.

— La liberacién de la persona, que la ayuda a apropiarse de la libertad
hasta que consiga enserorearse y tener el mundo bajo los pies.

420



— La socializacién, por la que el hombre, varén y mujer, se integran
activamente en la comunidad, cualquiera sea su rango, a lo que
tiende con insistencia el proceso educativo liberador teresiano.

Y es ella misma, Teresa, la que desea mostrarse como el fruto sabroso
de una educacién que se propuso fines mas amplios, pues Teresa de Ahu-
mada se sometié a un proceso educativo que rebasé el objetivo de la mera
adaptacién a la vida entorno y a las maneras civicas, urbanas, propias de
una hidalguia sin sustancia. Es claro que entre la adaptacion y la personi-
ficacion liberadora, Teresa de Jests opta por ésta.

El empeno por conseguir el objetivo amplio del hombre acabado, per-
fecto, es una de las razones por las que hemos calificado a la Pedagogia
de Teresa como humanista liberadora. Y ahora comprendemos el alcance
de que las Hermanas fueran tales cuales yo las pintaba en mis deseos'”.
No pasa por la imaginacién de Teresa dedicarse a moldear mujeres corte-
sanas, que supieran estar y desempenar buen papel en la sociedad seg(in
las normas que imponian los postizos sociales.

La incorporacién de la experiencia como método cientifico

La incorporacién de la experiencia a la prictica educativa es un
hecho que reclama para la Pedagogia de Teresa cierto aire de moderni-
dad. Y esto porque al introducir Teresa en el @mbito de la ciencia peda-
gogica la experiencia en las distintas virtualidades de ciencia, de sabiduria
y de método que refuerza la ensenanza y el aprendizaje, lo que en reali-
dad pretende y consigue es ampliar los contenidos educativos, ampliando
los cognitivos con los contenidos sapienciales y los metodoldgicos.

Resumiendo las aportaciones de Teresa en este campo de la Pedago-
gia y de la educacién, anotamos que:

- Es sabido que /a experiencia de la subjetividad en Teresa fue un
camino que condujo a la introspeccién moderna y que apoy6 la
individualizacién del yo, animada en el renacimiento, de innegable
valor y sensibilidad humanista, pues colaboré al nacimiento de la
persona. Es decir, con la expresi6n experiencia de subjetividad apa-
rece en la obra de Teresa de Jestis un sujeto moderno, que se cons-
tituye al filo de sus experiencias, abierto a lo absoluto e infinito. Escri-
be Teresa con osadia, que Dios se hace el sujeto y quiere que sedis
vos la sefiora y andar El a vuestra voluntad™™.

— La experiencia teresiana se transforma en fuente de conocimiento,

1393 Ibid., Camino, 1, 2.
1394 pedro Cerezo Galdn, La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jesus, en La recep-
cién de los misticos, o. c., pag. 173.

421



pues la razén depone la exclusividad que tenia de camino dnico
hacia la percepcién y hacia la apropiacion de la verdad. La com-
plejidad perceptiva de que dispone la persona asf lo exige y pide su
reconocimiento real. Teresa reconoce que es la persona entera, con
toda su admirable subjetividad, y no sélo la razén, la que actda
como detector y receptor de la verdad, sea ésta del rango que sea.
Encontramos expresiones tan elocuentes como la de que la volun-
tad, con sosiego y cordura, entienda que no se negocia bien con Dios
a fuerza de brazos"”, es decir, a fuerza de razones.

— La experiencia es, también, un método cientifico, instrumento de
autoridad. En opinién de algunos autores, los misticos esparioles se
adelantan como grupo social a los autores profanos en la valoracién
de la experiencia como parte del método cientifico y describen su
interioridad sin rebozo™*.

— La experiencia se convierte en criterio de verdad, ya que al cobrar
cierta corporeidad el conocimiento, se asimila con més facilidad. Se
hacen como voluminosas las ideas, hasta el punto de visualizarse y
sentirse. Teresa dialoga con los letrados mostrando su asentimiento
o su disconformidad apoyada en que sé que es verdad porque lo he
mirado con cuidado™”. Mirar con cuidado significa en ella contras-
tar la verdad percibida por la experiencia con la de las personas aca-
démicamente autorizadas, pues tratarlo yo he con grandes letrados
y personas espirituales de muchos afnos"™”.

— La experiencia cobra un interés didctico especial, pues la verdad,
enriquecida por la experiencia, se asume como criterio de conduc-
ta. Con ella, Teresa realiza un proceso intelectual y afectivo, que la
conduce desde la hipocresia de los postizos sociales como el culto
a la honra, hasta un encuentro real con la Verdad. Y no sélo el
aprendizaje, sino la misma ensenanza gana en calidad. Frecuente-
mente, expresa lo que el Sefior me ha ensefiado por experiencia®”.

1395 Teresa de Jests, Vida, 15, 6.

1396 Melquiades Andrés, Actas del Congreso Internacional Teresiano, T. |, pag. 170. Sala-
manca, octubre 1982.

1397 Teresa de Jesus, Vida, 11, 15.

1398 |bidem, 10, 9.

1399 [bidem.

422



2. CONCLUSIONES OPERATIVAS

Conocido ya el talante educativo con el que Teresa de Jests desem-
pen6 su papel de madre-maestra, reflejamos a continuacién las conclusio-
nes operativas que consideramos mds originales y destacadas en su estilo
educativo, si las comparamos con la praxis de su tiempo, y que deseamos
ofrecer a los educadores puesto que las valoramos como de rigurosa
actualidad. Las formulamos y redactamos del modo siguiente:

1. Que el objetivo exigido a la practica de la educacién en la Peda-
gogia de Teresa de Jesis es el de que la persona alcance el grado
de libertad que le permita considerarse sefior de si mismo y de su
entorno.

La fruta madura del proceso educativo que siguié Teresa de Jes(s fue
la apropiacién de la libertad. Objetivo irrenunciable por el que luché y en
el que deposité la razén y la esperanza de su mision, pues sélo la libertad
es sefiorfo y en su nombre se pone el mundo debajo de los pies.

En Teresa, la vocacién a la libertad més que una idea desarrollada en
la inteligencia es una energia que motiva la voluntad, puesto que la liber-
tad mds que como una idea trabaja como un ideal, como una firme volun-
tad de ser. La libertad mds que a pensar nos urge a ser. Tanto Teresa de
Ahumada, que se decide a caminar por los derroteros que la conduciran
a las cimas de la liberacién, como Teresa de Jesls, ya caminante, que se
percibe atada, acorralada, atribulada y cautiva, que son mujeres libres en
raiz, en empefio y en esperanza, logrardn serlo en la realidad.

En el hondén de Teresa, que se sentia sierva, amedrentada y encogi-
da, bullia una mujer fuerte y decidida, que cuaj6 en la mujer libre, por-
que el héroe estd en lo esforzado del propésito y no en lo puntual del
conocimiento, ya que la verdad es lo que nos hace vivir y no lo que nos
hace pensar'*®.

Ella misma serd la que nos confie que después de esta unién, ora-
cién de quietud, quedaba con unos efectos tan grandes, que con no
haber en este tiempo veinte afios, me parece traia el mundo debajo de
los pies'*. Una conclusién, pues, evidente para el educador que se
acerque a la pedagogia de Teresa es que debe empearse en colaborar
con el educando para que consiga ser una persona libre, sefior de sf
mismo.

1400 Unamuno, Miguel de, Don Quijote y Sancho, pags. 90 y 112. Edit. Renacimiento.
1401 Teresa de Jests, Vida, 4, 7.

423



2. Que para conseguir que el aprendizaje sea eficaz en el discipulo y
satisfactorio en el maestro, es preciso despertar en el primero la
sed de aprender.

Teresa escribe y habla con gracejo de engolosinar a las Hermanas para
que se decidan a emprender el camino que las conduzca al mayor grado
posible de enriquecimiento interior personal. Y en un momento como el
nuestro, en el que preocupa a la familia, al alumno y al profesor el deno-
minado fracaso escolar, una clave que puede fecundar la sacrificada préc-
tica educativa, se encuentra en saber motivar, engolosinar, es decir, en
despertar la sed, el deseo de trabajar en el discipulo, porque sed me pare-
ce a mi que quiere decir deseo de una cosa que nos hace tan gran falta que,
si nos falta, nos mata'*.

Conviene, por otra parte, que el educador tenga presente que la
ensefanza es la respuesta que el docente da a la pregunta que, conscien-
te o incoscientemente, el alumno se formula en la inteligencia o en la sen-
sibilidad, en la cabeza o en el corazén. Es decir, ensefiar es responder a
las preguntas que el educando se hace o debe hacerse, pues parece que
es urgente ensefar también a preguntar.

De la lectura de los escritos teresianos es facil deducir que la persona
motivada por la sed del interés o del beneficio que le despierta el conte-
nido o la actividad propuesta, encuentra innecesario el permanente recur-
s0 a los incentivos, pues el educando es, para si, el motivo mds incentiva-
dor. Por otra parte, el educando que se identifica con la buena voluntad
del maestro que le ofrece su colaboracién y su ciencia, acaba por desper-
tar en si la sed de aprender por el contento que me da contentarle™®. Es
decidirse a trabajar porque la presencia entranable del maestro la que me
motiva a ello. Estamos ante la presencia engolosinadora del maestro.

3. Que el desarrollo de la dimensién individual del educando debe
determinar en él un proceso simultaneo socializador.

Para Teresa de Jests, el educador, sea el confesor, el letrado, el maes-
tro, la priora, la maestra de novicias o el padre o la madre, tienen como
horizonte y meta del acompanamiento que hacen al educando el de orien-
tarlo para que, en primer lugar, se encuentre consigo mismo vy, después,
para que aprenda la comunicacién dialogal con el otro, su socializacién.

La educacién no se agota, pues, cuando se consigue que el educan-
do aprenda mds, sepa mds, actiie mejor como individuo. Esto es necesa-
rio y, por lo mismo, muy positivo, pero no es suficiente, pues la persona

1402 |bid., Camino, 31, 5.
1403 |bid., Vida, 35, 10.

424



debe desarrollar su dimensién social. Por esta razdn, Teresa de Jests, la
educadora, se sitla, se sienta, cerca de la raiz del educando, pues es alli
donde palpitan su ser individual y social.

Ensefiar, pues, al educando a que descubra, riegue y alimente el
aspecto individual y social de su persona, es el gran objetivo del educador
teresiano. De este modo, el educando, sin abandonar la empresa de alcan-
za la debida autonomia y la tan acariciada libertad, se instala en la nueva
tierra de la solidaridad. El acompanamiento del educador le es necesario
al educando para que, al tiempo que colabora con él en la bisqueda de
su identidad, lo entrene en la comunicacion con otras conciencias.

Es preciso, pues, que, segin la pedagogia de Teresa, las acciones
individuales educativas sean, al mismo tiempo, socializadoras, capaces
de despertar la conciencia social del educando para que se integre en la
propia comunidad en calidad de miembro activo, liberador, aglutinador
y socializador.

4. Que es imprescindible que el educador propicie la pedagogia del
amaor.

La pedagogia del amor es una actitud educativa cuyo hallazgo en los
escritos y en la practica habitual de Teresa nos ha sorprendido muy grata-
mente. Toma tanto relieve esta pedagogia del amor en ella y su fecundi-
dad es tan evidente, que su consejo a las prioras de que procuren ser ama-
das para ser obedecidas alcanza rango de axioma pedagogico.

Teresa, su experiencia de educadora, invita a los educadores a que
sean dialogantes, a que estén prestos a escuchar siempre y a escuchar de
todo, no sélo lo que agrada ofr, sino lo que molesta por el tono, por las
maneras o por lo injusto que puede resultar el mensaje y el juicio del
interlocutor. Sin embargo, a la larga es el amor el que gana todas las bata-
llas, también en la tarea educativa.

La actitud amorosa, comprensiva y colaboradora del educador ante el
educando, es captada inmediatamente por la sensibilidad de las antenas de
éste, y, automdticamente, produce en él un desbloqueo psicolégico en el
mismo a favor de una mayor aceptacién de la persona y de la ensenanza del
educador. El discipulo se dispone a atender, a escuchar, a dialogar, a cam-
biar, incluso, el habito de desgana en el trabajo por no disgustar a una per-
sona para quien su vida y su presencia resultan sinceramente interesantes.

5. Que es imprescindible iniciar al educando en el ejercicio respon-
sable del trabajo personal.

Una conclusién que roza la evidencia, conocido el estilo educativo
de Teresa, es que el educador no debe ser considerado un sustituto de la

425



personalidad del educando, sino un simple, aunque necesario, colabora-
dor. Por eso, advertimos que en la medida en que Teresa, la educadora,
crecia ella misma en libertad y en seriorio, resultaba més liberadora, es
decir, implicaba y comprometia a las Hermanas en su propio crecimien-
to espiritual. Y esto la obligaba a aceptarlas tal y como eran, inteligentes,
disponibles, sociables, comunicativas, no a pesar de como eran.

Cada educando es él mismo y de él debe responder. Tenfa muy claro
Teresa que educar no era conformar un hombre a un modelo econémico,
politico, civico o religioso preestablecido, ni moldearlo a su imagen y
semejanza, sino, mas bien, ayudarlo para que sea él quien se libere de los
obstaculos psicolégicos y sociales que le impedfan ser él mismo. Pero esto
exigia de ella creer realmente en las posibilidades objetivas de las Herma-
nas mostrandoles el respeto debido con palabras, con gestos y con el sin-
cero convencimiento de que su cometido consistia exclusivamente en
colaborar con ellas al ejercicio de su insustituible trabajo personal.

Consciente de su misién de madre-maestra, asume admirablemente
el papel de colaboradora, confidndonos que todo lo que yo puedo dejar
que hagan las Hermanas me da gran contento, aunque en alguna manera
se harfa mejor por mi mano. Las dispone para que comprendan que serdn
ellas quienes luchen personalmente por la liberacion de cuanto les obsta-
culice el crecimiento de la mujer que son, y que asf alcancen la deseada
unién con Dios. Les hace caer en la cuenta de que sin el esfuerzo perso-
nal, Dios no las liberard de ellas mismos. La gracia de Dios actuaré en las
Hermanas, si ellas activamente, no pasivamente, la aceptan.

6. Que el acto educativo exige que el educando aprenda, valore e
incorpore a su conducta la informacién cognitiva, afectiva y social
que el maestro le transmita.

Y nosotros también, escribe Teresa, como buenos hortelanos, hemos
de procurar que crezcan estas plantas y tener cuidado de regarlas para que
no se pierdan, sino que vengan a echar flores que den de si gran olor'. Si
advertimos, la definicién descriptiva que Teresa hace de la educacién, es,
al mismo tiempo, una conclusién operativa de la que debe tomar nota el
educador.

Ahora explicita que educar consiste en procurar que las plantas crez-
can. Son ellas las que crecen desde sus raices, no a golpes de tirones del
jardinero. Es lo que sucede con el crecimiento de la persona, que, recibi-
da la informacién que le transmiten, la juzga, la valora vy, si procede, la
incorpora significativamente a su universo cognitivo, afectivo y conductual.

1404 |bidem, 11, 6.

426



La floracién y el aroma de la actividad educativa consiste en la calidad de
la conducta que adopta el educando, pues cada cual es hijo de sus obras.
Teresa, consecuentemente, es consciente de que la actividad educativa
debe ser individualizada, en cuanto lo permitan las circunstancias, si quiere
conseguir el objetivo de conducir a la perfeccién posible a la persona.

La individualizaciéon de la ensefanza favorece, en primer lugar, el
ejercicio de aprehension de los contenidos cognitivos, afectivos, relacio-
nales que debe hacer el educando. Y posibilita, también, el ejercicio de
valoracién de tales contenidos y favorece su asimilacién y su incorpora-
cién significativa al comportamiento y a la conducta del educando.

7. Que la recompensa inmediata al educador y al discipulo por el tra-
bajo realizado refuerza su motivacién, su optimismo y su esperanza.

La motivacién y el optimismo de Teresa se basa y fundamenta en ese
tipo de esperanza que podemos apellidar cervantina, puesto que se des-
pierta y se alimenta de la cercania del premio prometido, tangible, al
alcance de las manos, que, en el caso de Teresa es el encuentro interior,
vivencial, con el Maestro. Todos deseamos ansiosamente recibir informa-
cién sobre el trabajo realizado, el alumno espera noticias rapidas de sus
controles académicos, el profesional de la gestion empresarial realizada, el
politico del eco de su intervencién en el partido, o en las esferas nacional
o internacional.

Si la informacién que se espera supone, ademas, el reconocimiento
y la gratificacién a un trabajo bien hecho, entonces estamos ya hablando
de un premio que viene a reforzar positivamente la conducta. Teresa es
partidaria de motivar y despertar actitudes y de reforzar los comporta-
mientos. Y nos invita a concluir que la evaluaciéon inmediata del trabajo
realizado por el educando, por la Hermana, por el hijo, es un factor edu-
cativo de la maxima rentabilidad pedagégica.

Teresa educadora desea alimentar el optimismo de los agentes de
la educacion, frecuentemente desmotivado con sobrada razén, y de las
Hermanas, transmitiéndoles su experiencia de que el premio prometi-
do, que es el encuentro con el Maestro, se recibe en cada minuto del
tiempo y en cada tramo del camino. Es conveniente que el educador,
por el hecho de serlo, se sienta un hombre privilegiado de por vida si
vive en permanente conciencia de su misién, que es la de preparar
hombres para la sociedad vy, si es creyente, para el cielo.

Y como contraste con los comportamientos optimistas y esperanza-
dos por ella vividos, opone el de quienes prefieren el aburrido y sin-
sentido salto de los sapos, del lento paso de las gallinas, del poco ren-
table cazar lagartijas, pues en nada motivan, a nada conducen, no

427



merecen premio especial y, lejos de despertar pasiones nuevas produ-
cen congoja en el dnimo. La conclusién es que Teresa nos sugiere, que
el educador y el educando vean recompensados sus desvelos con pron-
titud y generosidad.

8. Que para que los incentivos ofrecidos a los educandos resulten
motivadores deben ser especificos y graduados.

Si la abundancia y la calidad de los regalos que recibe un nifo el
magico dia de los Reyes, se dosificaran a lo largo del afio, los padres con-
seguirfan del hijo, al menos, dos ventajas, que disfrutara mas de cada uno
de ellos y que, de cuando en cuando, a lo largo del afio, se viera grata-
mente sorprendido por un nuevo regalo. De lo contrario, la leccién que
nos deja la experiencia es que el nifio se aturde ante el alud de regalos
que le ha venido encima y, ademas, comprensiblemente, se le embota la
capacidad de disfrutar como fuera deseable.

Con la referencia de la observacién anterior, la experiencia docente
no-formal constata lo acertado que resulta pedagégicamente el hecho de
acertar a especificar y graduar las motivaciones que en cada momento o
en cada etapa o fase del desarrollo intelectual o afectivo deben ofrecerse
al educador y al educando para mantener fresca la ilusién. De otro modo,
las motivaciones corren el riesgo de no serlo.

Es preciso, pues, que los educadores concluyan de la experiencia
teresiana que el modo de rentabilizar las motivaciones propuestas exige,
primero, conocer la capacidad electiva y la calidad selectiva del alumno,
del educando, de las Hermanas, y, en segundo lugar, atentos a esa infor-
macién, especificar y graduar las motivaciones que en cada momento les
puedan resultar mds adecuadas.

9. Que la practica de la evaluacién correcta se considera parte inte-
grante de un proceso educativo eficiente.

Si dirigimos la atencién hacia el pasado, hacia el tiempo de Teresa,
advertimos que la originalidad de esta conclusién no la ponemos exclusi-
vamente en la conveniencia de seguir de modo cercano el proceso ins-
tructivo y formativo del alumno, del discipulo, sino, ademds, en la insis-
tencia con la que Teresa incide en su necesidad. Y si nos detenemos en
nuestro tiempo, en el presente, hemos de reconocer que la estimacién, la
evaluacién adecuada y frecuente del trabajo individual realizado por el
alumno, por el discipulo, resulta un factor pedagégico de la méxima ren-
tabilidad educativa. Y lo es asi,

- En primer lugar para el docente, pues de ese modo se siente invita-

do a revisar, calificar y mejorar los diferentes aspectos que integran

428



su trabajo, desde la elaboracién de la programacién, hasta la esti-
macién y evaluacién del rendimiento parcial y final obtenido por el
alumno.

- En segundo lugar, para el alumno y el discipulo. Con la cuantifica-
cién y calificacién que se hace de su trabajo y de su rendimiento,
toma conciencia de la validez y de la fiabilidad del proceso instruc-
tivo y educativo que va realizando. Y ello le es un factor no sélo ilu-
minador, sino motivador, pues le ayudard a evitar los desvios que
pudieran haber aparecido ya en el proceso del desarrollo y del cre-
cimiento de su persona.

Indirectamente, por otra parte, la préctica de la evaluacién destaca y
acentta positivamente el cardcter de proceso que tiene la educacién y
que con tanto empefo vamos defendiendo como una de las caracteristi-
cas mas acusadas que hemos hallado al analizar el proceso educativo libe-
rador teresiano.

10. Que el educador proponga mas que imponga el correctivo libera-
dor que precisa el educando.

La pedagogia correctiva de Teresa es una clara llamada a despertar y
crear espacios de reflexién y de libertad en los penalizados, pues lo dese-
able es que el culpable recupere el sefiorio de su voluntad, sometida al
desorden de pequenas o considerables esclavitudes.

En este campo, he encontrado la originalidad de Teresa en el modo
de diagnosticar, de determinar y de aplicar el castigo, el correctivo libera-
dor que necesita el educando para mejorar su comportamiento. Por ello,
centro la atencién en los aspectos siguientes:

- Que conciba la pena como un instrumento liberador de las esclavi-

tudes y debilidades que indujeron al educando a cometer la falta.
Los educadores tendran muy en cuenta la personalidad del penali-
zado si no quieren correr el riesgo de que los esfuerzos invertidos
no se vean respaldados por el éxito. Para ello es preciso, con mucha
atencion, cuidado y finura, observar el temperamento particular de
los nifos, y apreciar exactamente la naturaleza de sus faltas”, y el
espiritu de terquedad'.

- Que es una llamada que se hace al culpable para que se manten-
ga en el empefo de apropiarse la libertad. El éxito consistird en
limitarse a proponer, sin necesidad de imponer, el castigo, pues si
la falta supuso en él una renuncia al uso correcto de la libertad, el

1405 |hidem.
1406 | ocke, o. c., 48.

429



castigo debe aceptarse como una opcién liberadora”. Lo cual
implica la voluntaria eleccién y la aceptacién del correctivo ade-
cuado, convenciéndolo por la dulzura de vuestras maneras, por el
aire tranquilo que guarddis, que lo que hacéis es razonable en si, al
mismo tiempo que Gtil y necesario para los nifos. Tomaré mis
medidas de tal modo que la propuesta siempre proceda de él, y no
de mi, y una vez se haya obligado, procuraré que siempre tenga un
vivo interés en cumplir su palabra™®.

—Que es ésta una concepcion del correctivo que rebasa positiva-
mente el cardcter punitivo y medicinal clasico, que se otorgaba a
la pena, y adquiere la categoria de un instrumento restaurador
del valor que se habia deteriorado individual y comunitariamen-

te. Teresa ve claro que el culpable es una persona victima de su
debilidad.

11. Que la autoridad es una actitud que equidista del autoritarismo y
del paternalismo, pues obstaculizan el desarrollo de la personali-
dad del educando.

En principio, el autoritarismo es la actitud que adopta el educador
apoyandose en el poder y en la facultad que le confiere el oficio que des-
empena. Y exige del stbdito, que en este supuesto es el educando, una
sumision incondicional, con lo que le dificulta la posibilidad de descubrir
y asumir la propia identidad. Por el contrario, el paternalismo transmite los
elementos culturales, las pautas sociales, morales y religiosas y las reglas de
convivencia al amparo de una actitud proteccionista del educador, que
impide, por otro camino, la personalizacién del educando.

El criterio pedagégico de Teresa es la necesidad de que entablezcan
un didlogo el educador, que es quien representa la autoridad, y el edu-
cando, dispuesto, en principio, a aprender. Y la sugerencia del intercam-
bio de ideas o sentimientos es que mandar como prelado, sin haber mos-
trado la autoridad por donde manda, estd claro que jamds se hace'”.

Para Teresa, como observamos, la autoridad es una cualidad moral
que consigue que el educador sea un gufa, un conductor, un colaborador
capaz de sorprender positivamente al educando con el vigor que le ofre-
ce su madurez y el testimonio personal. Es preciso que aparezca muy visi-
blemente una persona depositaria de la capacidad de decidir, es decir,
una autoridad, una cabeza, pues como las monjas vean cabeza, se refiere

1407 |bid., 0. c., 62.
1408 |, |. Rousseau, o. c., pag. 155.
1409 Teresa de Jests, Carta al PGracidan, 21-10-1576.

430



a las Hermanas del monasterio abulense de la Encarnacién, se rinden pres-
to, aunque al principio gritan mucho'""".

12. Que cualquier comunidad es, al mismo tiempo, sujeto agente y
paciente de educacion.

Teresa, en su razén de reformadora, cay6 pronto en la cuenta de que
la comunidad es, al mismo tiempo, agente educativo, educadora activa,
transmisora, especialmente, de contenidos socializadores, y sujeto pasivo
de educacion, discipulo colectivo, comunitario que aprende. La comuni-
dad, en razén de tal, es una educadora extraordinaria porque, como suje-
to paciente, receptor, es la depositaria excepcional de la sustancia con-
ceptual y afectiva que, gracias a la experiencia diaria de las diferentes
generaciones, con el paso del tiempo, ha ido acumulando. Después, en
su condicién de sujeto agente, transmite esta sustancia cognitiva y afecti-
va valiéndose del canal que son las Constituciones, la tradicién, las cos-
tumbres, el estilo que caracteriza a cada monasterio.

Esta constatacién de que la comunidad es un fecundo agente de ense-
fanza y un bien dispuesto sujeto de aprendizaje, demanda que sea infor-
mada, formada y orientada debidamente en las posibilidades de su enri-
quecimiento individual, social y espiritual.

13. Que si el educador es un hombre interiormente libre, sera una
persona que promovera la aparicién de personalidades libres.

Para concluir, queremos recordar el nervio que inicia, riega y fecunda
la pedagogia y la practica educativa de Teresa de Jests, que fue la apro-
piacién de la libertad. Cuando el Seiior me libré de mi, es decir, cuando
consenti que el Sefor me ayudara en la conquista de mi libertad interior,
entonces nacié una mujer nueva, la educadora, a la que siguié una gene-
raci6én de mujeres conscientes de su mision, de su tarea y de la necesidad
de su presencia histérica.

1410 |bidem, 27-9-1575.
431



e 3 - b4

...,‘};H,_d Rkt __-__'*._J,

fL,

e S T
.,..'T ot— i -ﬁhﬂﬁ}}":}"+%‘? Frp' . ﬂl If"
il . ql }.L*U'J(: ’"l‘tz.‘-" .‘.J:J;F .e =1
,II i b 5 JL"W 'rr‘
i .g,l
W= T =

tiil*“
L Al l'(a

ﬁﬁﬂ"';
l‘l'b’ f!l =

1}'!

N
whd V] P I
P Ll

s P —r 'Jif\h!"ﬁ.‘i}‘ﬁ’*#

oAy LA _ d rh
-Lﬁ-ﬂ% '-*-l £ty
J._FILTL"" u. qu-}ffﬁfﬁq&_
.|$/_L _l.l.jl {4l FEIE Y '='I F&i
"rwir* i dnwg‘myﬁ

| kY .
| e, s ty? ol
|I. :.‘ [ag! o

'.-“Iﬂ'
ik

l"at “ l b;

oD bt P

S 'zg :

et i V1 T i ¥

) M@aﬁ&m '1

r | ZANE
- ‘! =y :If:—_hrl.f; s I‘ I

'J—_'I—Ir“— l_.T_I_l

2410
L e -
i el -

LT i s
*"‘H MR

i "? .: “" 4 e
T ﬂ ’L .'_H:;'* :."I" [ ] ‘}:Vtﬁ Bl le oy ==
| K ?}]rf’l'? ’ﬁ, i ¢ uf"r‘-"' S At i e e
" X i1 B ey s L ™ —=' _I::',‘— gl
e ﬁ.‘ﬂ:"‘..ﬁ’ AL r:;ﬂﬂf‘iéiéw s




3. ACTUALIDAD DEL EDUCADOR PRESENTADO POR TERESA DE
JESUS

El educador descrito por Teresa de Jes(s, ¢es un personaje que resul-
ta utépico para los dias de este tercer milenio o, por el contrario, es un
modelo que despierta esperanza, por la necesidad que todos palpamos ya
de recuperar la humanidad de la persona que tanto afioramos?

Es ésta una de las preguntas que me obligo a formular al finalizar el
trabajo, si el educador descrito por Teresa tiene alguna posibilidad de ser
incorporado al campo de la Pedagogia cientifica y al de la practica edu-
cativa del tercer milenio que hemos comenzado, o deberd, por el contra-
rio, relegarse al museo de las bellas utopias educativas. Y acentto lo de
obligarme a formular para justificar la razén que me motivé a planificar el
trabajo y para justificar el esfuerzo en él invertido.

Esto supuesto, ¢quién o qué puede ayudarnos a salir de la duda de si es
0 no utépico el educador descrito por Teresa? Es decir, éa qué referentes
hemos de recurrir que nos ayuden a encontrar una respuesta razonable que
acalle nuestra justificada curiosidad? Por nuestra cuenta, hemos acudido:

Al sistema educativo previsto por los cambios sociales

Es evidente que si tomamos como referente el sistema educativo que
han previsto las dreas donde se operan los cambios sociales que, a su vez,
son las que determinardn la politica educativa del préximo futuro, es
decir, si preguntamos al modo renovado de produccién, a las previsibles
tecnologias de la comunicacién y a la democracia politica, hemos de res-
ponder que en la politica educativa que se programe desde esos presu-
puestos, sospechamos que no encontraré futuro el educador disenado por
Teresa. En esas condiciones, se ofrece un lugar social reservado a unos
educadores que estén dispuestos a colaborar, fundamentalmente, en el
modo de produccién y distribucién del conocimiento que apoye los cam-
bios sociales deseados y no, por el contrario, a desarrollar, prioritariamen-
te, la personalidad, la humanidad, los valores especificos del joven edu-
cando, objetivo del educador de Teresa.

A la actual crisis de valores

Si, colocados en otra perspectiva, aceptamos como referente el hecho
consumado de la crisis que alcanza a los valores tradicionales que, inicia-
da en la persona, afecta también a la familia historica, a la autoridad, a la
practica de la religién y a las macrosociedades, y, por el contrario, los valo-
res que se ofertan hoy como mds cotizados son la productividad, la efica-
cia en las ventas, la rentabilidad y la seguridad de la inversién, entonces el

433



educador perfilado por Teresa se vera obligado a ceder el puesto a un
educador cuyo obijetivo sea el de forjar individuos dtiles para la produc-
cién y practicos para el comercio. Y en esta situacion, el educador tere-
siano se encontrard incémodo, fuera de juego, pues debera trabajar con-
tra la corriente social de un neocapitalismo que demanda con urgencia,
como decimos, la presencia de expertos y habiles gestores.

Dos llamadas de atencion esperanzadoras

Sin embargo, y aqui si se vislumbra un futuro optimista para el edu-
cador de Teresa, aparecen en el horizonte dos llamadas de atencién espe-
ranzadoras, el retorno al interior de la persona y la demanda de la escue-
la total, es decir, la incipiente insistencia en la formacién de la personali-
dad en las instituciones escolares.

El retorno al interior de la persona

La persistente experiencia de los dltimos cincuenta anos del milenio
finalizado, evidencia que la democracia politica y la prosperidad econé-
mica no resuelven por si mismas ninguno de los problemas basicos tocan-
tes a los valores humanos. No hay, pues, otro lugar hacia el que volverse
excepto hacia el interior de la persona, hacia el yo, como lugar donde obte-
ner tales valores'". El hecho de que la antropologia personalista acuda a
la interioridad de la persona como a la Gnica fuente de la que manan valo-
res definitivos, dispone el camino y urge la presencia de la pedagogia
humanista y del educador disefiado por Teresa.

Este lenguaje antropolégico personalista de A. Maslow, es la traduc-
cion del que encontramos en Las Moradas de Teresa, pues no es pequeria
ldstima y confusién que por nuestra culpa no entendamos a nosotros mis-
mos ni sepamos quién somos. Es mayor bestialidad en nosotros cuando no
procuramos saber qué cosa somos'*".

Es una experiencia definitiva y alentadora para el futuro del educador
disefiado por Teresa el constatar que el problema del hombre, que es el
problema mds humano de todos, en expresion orteguiana, es decir, el de
reconocer su naturaleza y no minusvalorar su dignidad, el de asumir con
seriedad la tarea que debe realizar mientras actda en el escenario del
mundo y camina hacia su postrimeria, es un problema atn no resuelto.
Que la antropologia, pues, del personalismo filoséfico y pedagégico actua-
les consideren la interioridad de la persona como una inagotable fuente
de valores, abre la esperanza a la presencia del educador de Teresa.

Esta esperanza es real, pues nadie ignora que nuestro maestro no es el

1411 Maslow;, A., £l hombre autorrealizado, pag. 38, Ed. Kairos, Barcelona, 1982.
1412 Teresa de Jestis, IM, 1, 2 y 3.

434



mundo ni las cosas, ni los sucesos naturales, ni siquiera ese conjunto de téc-
nicas y rituales que llamamos cultura, sino la vinculacién intersubjetiva con
otras conciencias. Lo propio del hombre no es tanto el mero aprender
como el aprender de otros hombres, ser ensefiado por ellos™™. Y en primer
lugar, ser ensefado por la conciencia del educador de corte teresiano.

Verdaderamente, mientras sigamos hablando de hombre, de persona,
y no sélo de ejecutivos, de individuos eficientes, de hébiles gestores, para
referirnos a la persona humana, la esperanza en el futuro del educador de
Teresa es alentadora. Y si, por otra parte, preguntamos como lo hace Orte-
ga y Gasset como serd el hombre que eduque nuestros hijos y no c6mo
sera el ejecutivo que los profesionalice, nos seguiremos aferrando a la can-
tera de la interioridad de la que obtendremos los valores.

Es, pues, aqui, en el humanismo liberador y no sélo en el espiritu de
la modernidad social productiva, donde el educador de Teresa encontra-
rd lugar y tarea, pues sugiere que si la vida puede ser interpretada en clave
de normativa impuesta, de leyes que hay que cumplir, o de moral acep-
tada o de axiologia libremente elegida, ella, sin excluir ninguna opcién, se
inclina por poner el acento en la lectura axioldgica de la vida, en el cum-
plimiento de las fidelidades, porque el educador teresiano siente que la
vida no se nos ha dado para consumirla como una rutina obligada, sino
para asumirla libremente, para amarla mas que para pensarla. Y asumirla
es vivirla conforme a un sistema de valores libremente elegidos por la
capacidad estimativa del educando, orientado siempre por la sabidurfa del
educador humanista de Teresa de Jess.

La demanda de la escuela total

Algunos analistas de la ensefanza institucionalizada, escolarizada,
abren actualmente dos lineas de reflexién. Una se refiere a la cuestion de
los contenidos de la socializacién escolar, la segunda se orienta hacia el
diserio de la misma institucién. Lo que en realidad demandan estos ana-
listas es que la escuela tienda a asumir las caracteristicas de una institucion
total, conforme al modelo tradicional, pues la formacién de la personali-
dad de los jévenes y de los futuros profesionales constituye hoy una exi-
gencia creciente'".

Serfa tanto como iniciar el retorno al ideal de que la institucién esco-
lar no se reduzca a ser un almacén de conocimientos del que se proveen
los alumnos y educandos para adaptarse a la exigencias de los nuevos

1413 Savater, Fernando, El valor de educar, péag. 30. Ed. Ariel, Barcelona, 1997.
1414 Tedesco, Juan Carlos, £l nuevo pacto educativo, pag. 126. Ed. Alauda Anaya, Barcelo-
na, 1995.

435



modos de produccién y de consumo, sino una fdbrica de personalidades,
que colabora con el hombre, varén y mujer, a que consiga serlo.

En los umbrales, pues, del tercer milenio, deseamos y esperamos que
el educador perfilado por Teresa de Jests anime y vivifique lo que canta
amor en las raices del hombre, riegue su cepellén eterno para que nazcan
y crezcan las flores que aromaticen una sociedad mds humana en la que
el vivir sea un constante canto de agradecimiento a la vida. iOjala que en
el hombre de este tercer milenio se haga realidad la imagen que Teresa de
Jesus, la educadora, pinté en sus deseos!

436



Bibliografia



: l' -a'pﬁ 'r_L- 'urqi,'% 1%
-j ] ""l'_? -||'—-41.

|J'[ =! ” g l"t'lfn'l

.u 'n--.|

,.*lh.'!-- "l,“

'| |||

T
(bo? " B ':nll-‘ P"‘

i q--r T"lii l.‘lll "W 3l
1 e e '-L~ ‘
.;-ur”.ftfa ™ 'th-:m.w “

. Ui
- Jl "I Elj} ' g e A I‘l '

.""'.:"“4"{!'-?:":‘- 'ﬂﬂi‘ﬁ
1 1—':‘1
e rﬁ%fgg
O T wr:.hc

w-ﬂmu#%ﬂ

I

2T ™ [
= L%

1] Y

W NI =



1. Entorno sociocultural de Santa Teresa

Aguado, J. M., Relaciones entre Santa Teresa y Felipe Il, en la revista La
Ciencia tomista, julio-agosto 36. (1927).

Alvarez, Tomas, y Mas, A., Avila en Santa Teresa. Introduccién al libro de
la Vida. Ed. Caja de Salamanca. Avila. (1996).

Belmonte Diaz, J., Judios e Inquisicién en Avila. Ed. Caja de Ahorros de
Avila. (1989).

Beltrdn de Heredia, Vicente, Un grupo de visionarios y pseudoprofetas
durante los Gltimos afos de Felipe 11 y repercusion de ello sobre la
memoria de Santa Teresa. En Revista Espanola de Teologia 7. (1947).

Cabeza Sanchez-Albornoz, M2 Cruz, La Tierra Llana de Avila en los siglos
XV-XVI. Ed. Institucién «Gran Duque de Alba». Diputacion. Avila.
(1985).

Caminero, Juventino, Actitud intelectual de Santa Teresa en su ambiente
social, en las Actas del | Congreso Internacional sobre Santa Teresa y
la Mistica Hispdnica, pags. 535-571.

Egido, T., Santa Teresa contra los letrados. Los interlocutores en su obra. En

- Criticon 20, pags. 85-121. (1980).

Fernandez Alvarez, Manuel, El entorno histérico de Santa Teresa, en Stu-
dia Zamorensia 3, pags. 357-447. (1982).

Le Flem, Jean-Paul, Sociedad abulense y sociedad segoviana en el tiempo
de las Fundaciones, en las Actas del I Congreso Internacional sobre
Santa Teresa y la Mistica Hispanica, pags. 583-591.

Llamas Martinez, Enrique, Santa Teresa de Jesus y la Inquisicion espariola.
C.S.I.C. Madrid. (1972).

Moltman, J., Teresa de Avila y Lutero, en Revista de Espiritualidad 168-169.
(1983).

Sangnieux, J., Santa Teresa y los libros, en AA. del Congreso Internacional-
Teresiano, edicién dirigida por Te6fanes Egido, Victor Garcia de la
Concha y Olegario Gonzdlez de Cardedal. Vol Il., pags. 748-764.
Salamanca, (Octubre 1982).

439



Tapia Sénchez, S. de, Los factores de la evolucién demogréfica en Avila en
el siglo XVI, en Cuadernos Abulenses. Ed. Institucién «Gran Duque de
Alba». Diputacién. (Enero 1986).

Weber, Max, La ética protestante y el espiritu del capitalismo. Ediciones
Peninsula. Barcelona. (1969)

2. Teresa y la mujer

Alvarez, Tomas, «Santa Teresa y las mujeres en la Iglesia. Glosa al texto teresia-
no de Camino 3», en revista El Monte Carmelo 89, pags. 121-132. (1981).

—— Fray Luis de Le6n y Santa Teresa. El profesor salmantino ante la monja
escritora, en las Actas del | Congreso Internacional sobre Santa Teresa
y la Mistica Hispénica, pags. 493-503.

Auzeral, P, Teresa de Jesds, mujer y maestra. Ediciones Paulinas. Madrid.
(1981).

Deneuville, Dominique, Santa Teresa y la mujer. Ed. Herder. Barcelona.
(1966).

Egido, T., «Santa Teresa y su condicién de mujer», en revista Surge, pags.
255-275. (1982).

Elizondo, Felisa, La aventura del espiritu en una mujer: Santa Teresa, testi-
go de excepcién de una vida distinta, en la Revista Eidos 16. (1970).

Martin del Blanco, Mauricio, Santa Teresa de Jestis, mujer de ayer para los
hombres de hoy. Ed. Mensajero. Bilbao. (1975).

Tunc, S., Bréve histoire des Femmes chrétiennes. Editions du Cerf. Paris.
(1989). Se habla de Santa Teresa en las pags. 254 y ss.

Vigil, La vida de las mujeres en los siglos XVI y XVII. Ed. Siglo XXI. Madrid.
(1986).

3. La educacién y la libertad

Almarza Menica, J. M., Los usos de la libertad, en Revista de Espiritualidad
205. (1992).

Alvira, M2 Isabel, Quelques conceptions anthropologiques du XVI siécley
Sources de la pensée de sainte Thérése, y La rencontre de |"homme
lui-méme, en su obra Vision de | homme selon Thérése d Avila, Ed.
FX. De Guibert. O.E.I.L. Paris. (1992).

Carreno, Antonio, Las paradojas del «yo» autobiogrdéfico: El libro de la Vida

de Santa Teresa de Jesis, en las Actas del | Congreso Internacional
sobre Santa Teresa y la Mistica Hispéanica, pags. 255-265.

440



Freire, Paulo, La educacién como practica de la libertad. Ed. Siglo veintiu-
no de Espafia editores, coeditado con Tierra Nueva. Montevideo,
Uruguay. (1973).

Garcfa Rojo, E., «Espiritualidad y liberacién. Por la senda de la libertady, en
Revista de Espiritualidad 205, pags. 449-472. (1992).

Guardini, Romano, Liberté, grace et destinée. Ed. du Seuil. Parfs. (1982).

Lopez, A. M2, Amor y libertad en Teresa de Jesds. Ed. Narcea. Madrid.
(1986).

Mantovani, )., Educacién y plenitud humana. Ed. Ateneo. Buenos Aires.
(1972).

Maslow, A., El hombre autorrealizado. Ed. Kairds. Barcelona. (1982).

Murillo, J. M., La Comunidad en Teresa de Jests. Ed. El Carmen. Vitoria. (1982).

Rahner, Karl, Tolerencia, libertad, manipulacién. Ed. Herder. Barcelona.
(1978).

Rogers, C., Libertad y creatividad en la educacién. Ed. Paidos. Barcelona,
(1982).

Ros, Salvador, Amor y libertad, en Revista de Espiritualidad 176-177; pags.
533-571. (1985).

Rosales, L., Cervantes y la Libertad. SFP. Madrid. (1960).

Segundo, J. Luis, (en colaboracién), Libertad y liberacién, en Mysterium
Liberationis, T. I., pag. 373. Ed. Trotta. Madrid. (1990).

Schmuck, Richard, y Schmuck, Patricia, Hacia una psicologia humanistade
la educacién, Ed. Anaya. Salamanca. (1978).

Sizaire, Anne, Maria Montesori. La educacién liberadora. Ed. Desclée de
Brouwer. Bilbao. (1975).

4. Teresa, educadora

Alvarez Canovas, Josefina, Psicopedagogia de Santa Teresa. Ed. Studium.
Madrid. (1961).

Aivarez, T., Santa Teresa maestra de vida espiritual, en Estudios Teresianos
lll. Ed. Monte Carmelo. Burgos. (1996).

Baudry, Joseph, L “amitié divine chez Sainte Thérés d “Avila, y Le maitre spi-
rituel selon Sainte Thérése d “Avila, en la revista Carmel. (1970).

—— Pédagogie thérésianne de | imitation des saints dans le livre de la
«Vida», en Teresianum 33, pag. 587-619. (1982).

Castro, S., (en colaboracién), Teresa de Jesds, Mujer, Cristiana, Maestra.
Redes. A.D.E. Madrid. (1982).

441



Cerezo Galén, P, La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jesus, en
La recepcién de los Misticos, Teresa de Jests y Juan de la Cruz. AA. del
Congreso Internacional Teresiano-Sanjuanista. Ed. la Universidad Pon-
tificia de Salamancay El Centro Internacional de PP. CC., Avila. (1977).

Cipar, Cleopha, El retrato de Teresa de Avila como maestra, visto por unas
metaforas en Camino de Perfeccién, en las Actas del | Congreso Inter-
nacional sobre Santa Teresa y la Mistica Hispanica, pdgs. 303-309.

Concejo, Pilar, Férmulas Sociales y Estrategias retéricas en el epistolario de
Teresa de Jests, en las Actas del | Congreso Internacional sobre Santa
Teresa y la Mistica Hispanica, pags. 275-291.

Diaz Jiménez, M., Ensayos de pedagogia teresiana, Revista de la Institucién
Teresiana, junio. (1947).

Domefio Lerga, Clemente, Algunos aspectos educativos en santa Teresa de
Jests, en Analecta Calasanctia 24, pag 463-487. (1982).

Carcia Figar, Antonio, Formacién intelectual de Santa Teresa de Jests, en
Revista de Espiritualidad 4. (1945).

Garrido, Pablo M., Magisterio espiritual de Santa Teresa de Jests entre los
carmelitas espanoles, en Revista Carmelus, (1971).

Garrone, G.M., Santa Teresa Dottore della Chiesa, en Revista Ephemerides
Carmeliticae XXI. (1970).

Gonzélez, A. Pio, (en colaboracién), Santa Teresa, «Una pedagogia de la
accién», en Cinco ensayos sobre Santa Teresa de Jesus. Editora Nacio-
nal. Madrid. (1982).

Cutiérrez Zuloaga, 1., Cultura y educacién en Teresa de Avila, en Revista
Espanola de Pedagogia 40, pag. 7-15. (1982).

Herrdiz Carcia, M., Santa Teresa educadora. Formacién y pedagogia de la
vida espiritual, en Vida Religiosa 52, pag. 102-111. (1982).

Jests Sacramentado, Criségono de, Santa Teresa, madre y doctora, Ed.
E.D.B. Madrid. (1970).

Junta Nacional del IV Centenario, Espafa, Catequesis de adultos. Teresa
de Jests. Madrid. (1981).

Lépez lbor, J. )., Ideas de Santa Teresa sobre la melancolia, en Revista de
Espiritualidad 87-89, abril-diciembre. (1963).

Llamas Martinez, E., Historia del doctorado teresiano. Proceso histérico.
En Santa Teresa, madre y doctora, (en colaboracién). Editorial de Espi-
ritualidad. Madrid. (1970).

Madre de Dios, Efrén de la, La presencia formadora de Nuestra Madre
Teresa, en Santa Teresa Formadora de Carmelitas. Editado en Alcala de
Henares. Imp. C.D., Imagen, 7. (1996).

442



Martin Velasco, J. «Buscate en ti-Biscate en mi». La correlacién entre el
descubrimiento del hombre y el descubrimiento de Dios en Santa
Teresa. En AA. del Congreso Internacional Teresiano, vol. 1i, pags. 809-
834. Salamanca. (1982).

Narco Merenciano, F, Psicoandlisis y melancolia en Santa Teresa, en Ensa-
yos médicos y literarios. Cultura Hispana. Madrid. (1958).

Navarro Puerto, Mercedes, Psicologia y Mistica. Ediciones San Pio X.
(1992). Es la publicacién de su Tesis doctoral:

Pablo Maroto, Daniel de, Resonancias histéricas del Camino de Perfeccién,
en AA. del Congreso Internacional de Pedagogia,vol. 1. pags. 41-63.
Santander-San Sebastidn. (1949).

— Santa Teresa de Jestis, doctora para una Iglesia en crisis. Coleccién Kar-
mel. (1981).

Piga, Antonio, La pedagogia ascético-mistica di santa Teresa d “Avila, 1515-
1582, en Dominicani. Bolletino bimestrale... San Marco e Sardegna
16, pag. 15. (1982).

Poveda Arifio, ). M., La Psicologia de Santa Teresa. Ed. Rialp. Madrid.
(1984).

Prijatelli, Francisco, La antinomia: conciencia del propio valer-humildad en
el epistolario de Santa Teresa. Ed. El Monte Carmelo. Burgos. (1964).

Reynal Llacer, Vicente, Influencias de Séneca en Santa Teresa de Jesds, en
las Actas del I Congreso Internacional sobre Santa Teresa y la Mistica
Hispdnica, pags. 135-149.

Rodriguez Lépez-Vazquez, Alfredo, La estructura de la imaginacién en las
Moradas: Principios de andlisis, en las Actas del I Congreso Interna-
cional sobre Santa Teresa y la Mistica Hispanica, pags. 355-367.

Rof Carballo, )., La estructura del alma humana segin Santa Teresa, en
Revista de Espiritualidad 2, pags. 415. (1963).

Romadn, J. M2., Una psicografia de Santa Teresa, en Cinco ensayos sobre
Santa Teresa. Editora Nacional. Madrid. (1984)

Ros, Salvador, Amor y libertad en el epistolario teresiano, en Revista de
Espiritualidad, nimeros 176-77. (1985).

San Luis Gonzaga, Amalio de, Santa Teresa de Jestis educadora, en Revis-
ta El Monte Carmelo. (1922).

Sénchez Beato, Carmen, Gobernar Educando. Rasgos del genio pedagogi-
co de Santa Teresa, en Revista de Espiritualidad, abril-diciembre, 87-
89. (1963).

Santa Teresa, Nazario de, La psicologia de Santa Teresa: posturas-feminis-
mo-elegancia. Ed. Gréficas Sebastian. Madrid. (1950).

443



— El espiritu teresiano desde una antropologia de la infancia y de la
juventud, en Revista de Espiritualidad 22. (1963).

Sinnige-Breefd, Afra, Evolucién normal y unitaria del «yo» teresiano, en
Revista de Espiritualidad, abril-diciembre, 87-89. (1963).

Steggink, Otger, La integracién de la afectividad en la vida espiritual de
Santa Teresa de Jests, en revista Carmelus 18. (1971).

Vaca, César, Personalidad de Teresa, en Revista de Espiritualidad, abril-
diciembre, 87-89. (1963).

Vézquez Fernandez, Antonio, Notas para una lectura de las Moradas de

Santa Teresa desde la psicologfa profunda, en Revista de Espiritualidad
165, pags. 463-530. (1982).

444



Contenido



} '”“h"llﬂ\- h“

L Ilj wl \ I'I rl%

"Mﬁt;u.

o ol

!J'

i I'I
Ilﬂil,r' ||| ;

-




PRESENTACION

INTRODUCCION:

Teresa de Jesis en la Historia de la Educacién espaiiola.............

I. ENTORNO SOCIOCULTURAL DE SANTATERESA...........................

1. Indicadores del entorno sociocultural del siglo XVi...............

Teresa, una mujer de encrucijada cultural..........cccoooovvirvircnne.
Otra Visionidel mUNa O o s i s s viis o oh ki st atens

Lazautonomialde lrazon il i o b W
Un hombre més individualizado ...

Del teocentrismo al antropocentrismo.... o
La inexistente libertad en la Reforma protestante
Autonomia del poder politico ...

Desestima

tradicional de la mujer

Tradicion sobre la consideracion soc;a! de Ia mu;er
La miujer:yla cultdra’: . buss il SR SE R 0 e
La miierivalasyirtadeual i i Isln e nb SRR R e
Ea'mujeryilalibertad, i i i s
Modelos €dUCAtIVOS TEIMENINOS). .. ..o imriesssrrsruesssssrossssssssnsnsissnss
Tiempos recios para la fe tradicional...........coooccoreiinnnceiiirenccirnnen.

Tiempos recios.. :
La Philosophia Chﬂsb‘ erasmiana ..

Felipe I

y la heterodoxia...

Presencia educativa de la Iglesia

La Iglesia espanola en el siglo XV....
La iglesia abulense de 1470 a 1 481..

Situacién social y cultural abulense en e.f ano 1561

La figura del sacristan docente ...

17

21

21
23
23
25

s 20
i 2
ol 30

. 3

31
34
37
39
40
41

e M1
i3
. 44

45

i 4D
. 46

48

ol

447



2. Ubicacion de Teresa en la cultura de su tiempo ............................ 53

¢Una mujer hipotecada a su tiempo?............cccoceerrveensvisiniiirinennnns 53
Lastres apuestas/de Teresa . .........hmmimsavsiiamsimmsmmniis, 94
La verdad de Dios .. S DD
La verdad de la mu;er i L e SR et T D
La verdad de la cristiandad rota e e D0
Actitudes teresianas que superan el MO0ttt (BT
Reacciona la mujer acorralada........................ e o
Amplia los horizontes del hUMANISMO rENACENLISta. ..o 61
Despierta espiritus animoSOs ...........cc..cuwwcccimivncemsioresssnsessarinssesee 02

Il. DOS CLAVES PARA ENTENDER LA EDUCACION EN TERESA
DE JESUS.... et SN ey oo BE

LA CIAVE ANTROPO[OGICA ................................................................. 71
3. Idea que tiene Teresa de Jesiis sobre el hombre................ 73
Valor prioritario que Teresa concede a la persona...........ccccooueree.. 73

Estimacion practica de la persona..........ccccscneriisecinns 75
Puntos de mira para estudiar el hombre teres:ano .. 78
AlvEl cueipo iy elalmal s SRR S 78

El cuerpo, engaste del alma y cerca del castillo................... 78

El'cuerpo, carcel deliespiru: il i i liiii.. 80
El alma carnal: los sentidos internos ... 83

Las pasiones................ AE A SR S ;
La frontera que especnf:ca al hombre S S TS
El alma-castillo ... ..cautianmie b Ml sl 88
El-aloasy eliespiritty duass b s rllatume: 1 90
El:almaccolmena. . ot sl anitat Sl 91
Las potencias del alma..................... I e )
B. El hombre es un ser habttado por Dros TS, = rasdaes A D,
Memoria histérica de Teresa de Jesds.........cocoevccveeeevveene. 95
La experiencia le revela el hombre.................. et 298
Compatibilidad entre Dios y el proyecto de hombre....... 99
Experiencia y metafisica del ser hombre..............ccc.cccceeenn... 101

C. Dimensién social del hombre teresfano...‘..............................103

El td afirma y plenifica el yo.........ccccovvvecovenicrccniircnene. 103

La comunidad es una fraternidad............ccccoocoevvcccrcniicnnne. 107

4. Propone un nuevo paradigma de libertad .................................... 109
La libertad es la vocacién radical del hombre ..., 109
Conceptos preteresianos de libertad ............ccccouevvericciiricciironien 111

448



Libertad:politica s e ot i Sfa s Bttt L A%
Dominio de si .. bl o F1D
Liberacién de la esclavitud del pecado SRR LR o GRS 1
La libertad medieval y la renacentista................cccccoovivecicnriienncn. 115
Un nuevo paradigma de libertad ... 116
La libertad no es un mero privilegio social...............cccouuee. 116
Alcance de la palabra libertad en Teresa...........c..cccccoerrvirivericnnnenn. 117
El marco histérico................. I e Pt S BRIl 4 P
La antropologia res:duai’ p.*atomca E o EaE O VL 0 Mo 7.
El recurso lingtiistico de la ATEONINA oo it 123
Dos estadios del proceso educativo HDrAAOF v 124
La autonomfa, un paso hacia la libertad .............c.cccc.oecuuuuccc... 124
La disponibilidad interior como actitud liberadora..................126
Factores liberadores que aparecen en Teresa ..........ccoevciiencne. 128
FACLOFES PEIgUICOS. i S n s LD
FACLOres CUIUIRIOS - siiiuisstopirsatorionibimuabain st sss iomssernatzettors D]
FACLORES SOCIANRS s vio wsriiiivsbre s s s o s s T D
Factores rehg:osos s e ) T e T
Teresa vivencia la libertad COMO SEAOMO........vrrsiemncs. 136

5. Teresa se apropia de la libertad...................ccoois 141

La libertad de Teresa coincide con su historia personal“.............. 141
La historia escrita de su libertad ... 145
Zonas en que actta el desas:mlento Drador ... 147
A. El desasimiento en la zona periférica del yo .............................. 152
Desasimiento de los postizos sociales mundanos ...................... 152
Desasimiento de los deudos .................ocisiniuicciosicinivnininnnie 154
B. El desasimiento en la zona mterlor del yo o D e e 5T
Liberacion de'los MIedos c-L . . i snassistsmnistise s $ D0
Liberacién de las pasmnes159
ERDCIACION (e SIS iavissersensesesmisyireiscsns insessbsshssomssossonsspiassonescten RO
La-armonia de VOIUNtades ... ... .5 i msibisisses 1 D2

LA CIAVE PEDAGOGICA.. s st s anins ol sl a8 5165

6. ¢Queé significa educar para Teresa? ... 167

Conceptos preteresianos de educacion..........o...ccoovveeceerrenerrenneen. 168
N CTOR: Y CIIANZAE G oot covess ottt nadsassissiansasssintatosss A OO
«Status perfectus wrtutrs» R T
«Acabamiento de ome» y «Acabamtento de bien»...................“ 171
Primeras tentativas de orientacion escolar ... S eI e (A2

449



Capacidad de interrelacién y receptividad ........................ 255

Eomunicabilidad s is i s e e bae 257
Optimismo .........cc....... e R R ik 208
Confianza en eI Maestro o A st eladinriad] 33 1150

111. LA PRAXIS EDUCADORA DE TERESA DE JESUS ...........ccoorovenn.n. 263

giisuipertil educador. .. .t S R s 267

Una reformadora con conciencia de maestra............cccorvcecriuanee. 267
Conoce la prohibicién de que las mujeres ensefien..................... 267
¢Qué significa ensenar para Teresar ...........coierisssisssisonees 269
Abierto desafio a los letrados ......................... o d M0 LY ) 270
Dotacién de Teresa para el magisterio.........cccovcivrniiinniiccninen. 271
AL ABHLUAES DIATA GOBOINIAT .yvv.icthiro bz avsassseohilissesmuamadisesssnratiozin 271
Ser amada para ser obedecida.............cccooiviinnieiinnniiinninninnnn 271
Legisla para mujeres adultas.............cccoovvuormrverccrnnnciirernrnnn 272
Primero lo material, después lo esp:rltual e D
Criterios para seleccionar las postulantes y las profesas s 28T
Criterios para distribuir responsabilidades............................ 280
Personalidad de la candidata..........cccocovvvivivennninercenrincnnnnn. 281
Experiencia en la candidata a Prxora o S OB
Aptitud de educadora en la Maestra de novicias............... 282

e L RSt A VL e B CReli iR s S 283

B. Aptitudes para integrar la comunidad ... 283
Una mujer libre y ejemplar..........ccooecconscumrcerncnsercnsecninirennnines 285
Espiritu de fraternal democracia.......cc.ccocvcumevicciiieniiinniirninnnnn. 286

Entranable v agradecida. ... .. il tiensbeedetemnsmissivsstilsiss RO L.
Espontanea y humorista.................. SRR )
Capacidad admirable para desdramatlzar e B )]

C. Un ensayo de orientacién vocacional.........c..uivieeennc. 292
Informe psicotécnico modélico en su tiempo..................... 292
Dotes caracteriales y temperamentales.............cccoccueevinnne. 293
Capacidades cognitivas y afectivas .............cccc.cooccuvensiensnnnes 294
Destrezas y habilidades .............ccconinncincrnniiiinicnnnnn. 294

10. El recurso educativo a la experiencia............cc..cconviinnniin: 297
La experiencia hace fiable su magisterio...........c.ccccccvveviniinnccn. 297
LA X periencia Y 105,8M08 .. bt JUHEETE, S nsoisiess 298

L eXpereNCIa:es MUN.AIGON ... ivicieumisobots o s aitiieshiisssssvsatosias 298

Fiabilidad del MmagiSterio ..........owuwreiureeeseimseirsciissenseseriressseesiens 300
Matiza la imagen que tiene de si misma ........c..cccccccveiuenccncie. 300

452



Certifica y hace creible su palabra
Favorece el discernimiento ....si.sx it 301
Laiprisa .y, el.celo/enganose’........ibuimimsiiosiiistorsioiboinsinns: 303
Le apot6 informacion: i st - 304
Contenidos adminiStrativos ....................cweeeisssssssesesssssiisens 305
Contenidos antropolBgiCos ................ccuewveeeveiisisssssseesssessininns 307
Contenidos teoldgicos................ 309
Modos de estar presente D:os en ef hombre y
enel:mundo ... it sttt nll 2. 300
El modo de unirse el alma a DIOS PRI e et S 0]
lliminacién del misterio tnmtano 311
Los efectos del pecado mortal ‘en el alma ....coswiiiinmions 311
Sobreilaleracion; =ittt Saln e s L 312
Le acercé la sablduna e SN2
Principios sapienciales que dan consmtenoa aI maglsterlo
de Teresa .......cniss Aphiestsrs 318
. Fue una urgencm CI‘ItICEl ante los Ietrados S, s 5
Modernidad pedagégica de la expenenc:a e e e 17

SElarteldeimotivar: i 321

Compatibilidad del binomio motivacién-libertad........................... 321
La existencia de motivaciones es un indicador de
la autoestima .............. A e e I B
Componentes bésicos de la MOLVACION ............ (e D
Componente objetivo o el niicleo mot:vado de !a persona U P
La necesidad MNata DASICA. . usiwmsimisesiss st iisssesiseiionse 326
La necesidad adquirida de desarrollo....................ccccvviiieunnnn. 327
La identidad entre el perceptor y lo percibido.........................328
Componente subjetivo o la actitud de compromiso y
de respuesta................... e e B 29
Factores mot:vac:ona:‘es sub,ret:vos ............................................... 329
Un modelo de maestro motivador............ccccccicccuiciinnncinnniireeecen. 330
Psicopedagogia motivadora de Teresa .............................................. 332
Aprendié la estrategia motivadora del Sefior..............ccocvuieeen.. 333
Evolucién de la calidad motivadora en su proceso ec{ucatzvo ..... 336
(L Yo N S e e e e e s
FaTs /o (LA g (e PN RSB LGOI, i NSOV SN e
s CE T gz (o L s i S A S i o SR SR 340

. El castigo como llamada a la conciencia liberadora............... 343
El castigo, recurso didactico en el siglo XVI espafiol.................... 343

453



13.

454

Pero, ¢qué es el castigo para Teresa de Jesls? ...........covumnnnnnns
Una llamada a la conciencia.. R
Llamada a la responsabilidad sohdarfa
Llamada a la libertad ... 5
Instrumento restaurador de fa fi dehdad y de )'a hbertad ..........

Aspectos educativos de la pedagogia correctiva ..
Amorosa y tierna...

Medicinal sin wo:'enc;a 5
Reforzadora de acntudes construct:vas

El educador que aplica el correctivo... J
La capacidad para transmitir al cu!pab."e la estsma
que merece ..
Capacidad de comprensrén sin ;ust:ﬁcar J’a fafta ........................
Que pondere la adecuacion del correctivo ...,
Que considere el bien COIECHIVO .............ccovvcmiivneieircirenmesienenses
Que ofrezca ayuda amorosa al cu!pabfe

Actitudes del sujeto penalizado....
La disposicion interior para reconocer .fa cufpa .........................
Conciencia de su responsabilidad individual y social................
Originalidad de la pedagogia correctiva de Teresa.....................

El trato fraternal en la terapia de las personas depresivas .....

Interés individual y relevancia social de la melancolfa................
Una enfermedad grave...
Actitud social negativa de Ia melancoha ........................................
Piden a Teresa orientacién sobre el modo de comportarse con
S LT 1 e S o S e 0t e e s e
Importancia del tema para la educacion................ccouvevucunine.
Psicotipo de la monja depresiva....
Opinién autorizada y contrastada de Teresa de jesus ...............
Dos diagNOStICOS, POSIBIES ..\ u.siesiibnssraresrissmseiiressssesssssmarssppanstse
VOIUNTEd e TOMINIO . st s it sims ississessmsinissis
Tratamiento médicopsiquiatrico y educativo...........cccowcnrrcnnneees
El diagnéstico previo mediante la observacion ..........................
El eSCrUpUIO tERACION ... c.otsinsie e mvssosnsssssssnsioiomsims s idtan e
Apoyo médico y dieta especial ............ouccmcreussecnrernernssienns.
TerapIa DCHPACIANAL :: 5 s civiaiivssss oo s N e et i s
Apoyo educativo: actitud amorosa de la priora................c.......
Rigidezien 145 deCisIONes ...t s e S AR R AL
Supresion de la oracion mental ...............cceionceciniciiinensiinnn,

.345
i A
R v

..348

348

O 1510,
i 390
S 2
R o)

..354

204

356
356

.358

358

=859

359
359
360

361

.361
el

362



14. Evaluacion del proceso educativo ...,

La evaluacion integra el proyecto educativo..................

Indicadores que evalGan con flabllldad

879

379

.381

Lasituacion actual del sujeto sl Ll s on b, 381

El grado de autoconOCIMIENTO .............crcuwienmnssivrinsssisieesssisseesssss 382

El ritmo de la maduracién persona."................................ . 384

Sujetos sometidos a evaluacién ... i 306

Las Hermanas Carmelitas.... A ... 386

Las personas que desempenan cargos de responsabrhdad 3BT

La reforma como institucion .. ERTRIE = Sulat LAt o 901510

Aspectos evaluables 390

ASDRGIOS pefSonalesy 11 s M B s et e 390
La calidad de la motivacién vocacional reflejada en el

02O Rt R ot e e e M et e M o il U 390

La voluntad de determinacién y de perseverancia............. 391

La sabia iniciacién a la espiritualidad del Carmelo.............

Los pasos que se van dando en la aprobacién de la
libertad ...

ASPECIOS COIOEIVOS L un. L - it e busto it bbb
Los aspectos comunitarios que deben considerarse

392

S 94
Las obras en cuanto que reﬂejan el interior de la persona...

findamentales et Aol Lyl e e
Instrumentéside eValuaCion oo st il
...402

La observacién... B M
El trato personal drrecto

La experiencia personal y ajena

EPILOGO PARA EL TERCER MILENIO..............oooooooooromeecseroerereseneeene

1. Sentido innovador de la pedagogia de Teresa de Jesds ...........

Inspiradora de la educacién no institucionalizada, no-formal ...
Un nuevo modelo educativo, el humanista ........c.cccoceevciiinienneee.

La practica de la educacién como proceso..............oowwwwsreeens
Amplia el sujeto de educacién y los aspectos educables de |
persona...

a

395
398

398
402

....403

404

407

411

411
413
415

e 416

El disefio del educador se corresponde con el de un testrgo

experto....
La profundlzaaén en nel ob]etwo de Ia educacmn

La incorporacién de la experiencia como método ment:f;co

.. 418

2. Conclusiones Operativas............ .o mosmmmsemsesionmsesinias

s 420

421
423
455



3. Actualidad del educador presentado por Teresa de Jesis.......

El sistema educativo previsto por los cambios sociales ................

Lo actual/crisiside Valores s syt aasimes

Dos llamadas de atencién esperanzadoras..............coecreeverucnnnes
BIBHIOGRAFIA .. ... e Bt i St i S e

456

433

.433

433

434

. 437

.. 445






I|| i JI?PEL il T |||.° J‘TI” {F il“‘w
I'Jl ||||u|. i « Ve *

- i . A \..-'1"'
1| -l " - e

T :.'?-‘ i -=w=wkm
.i ..Bilﬂh,ht-ul |11'¢'Iqtvv%
o, i . e Ht!JMFJB’
e -'L— ".?""'51‘ = "'Mod#hﬁ-«uml
] I i r. e e W
T = Ly __rl._-n <| 4‘-:' -m-l-w-ﬂ—L.uu; A
8 SUIE L : ' '5‘-1"- oy o) i )
i _|||_.|r I Sy '_ i 'Ih.h” _.__.n.:- ‘l-ﬂlb n ;mu-gﬁ-f_:h_ttﬁf

|JJ'|J .

b ';.'.'" [—1r
- |".l-i"' "_f T}u:"
g v
Al l.l,- '_-._l A
S ,'l" 4
i h 4

. P! ]
) 4 ] ) ~m i A =
|||'|| B DI T ST

.
II 1 i ”IIIII‘}F' '",“'.‘l _!III'

‘”"lu] il = i et .
i ! T R L "-?a«.@' _ : .
- _I i Irju'l'l' L {”u 'I_ Tl i l|""' 'it—-l'lll -".' 1 i‘ﬁ?—“tll'.l‘ll fl. . :rljl.‘nl.:i'l_‘_ b
) '. X .- '. I =[[ = vt '!i:_ i PL,H'II ", Tl I llll__ nr = '_‘ |
I 2 i % AR Ny "__Hft_ 1.’13 . Il"“ !
j gl [l S i -
AT e

A" _“‘ EI i |
f L,J.I:: il I‘ L ' -
N 'Hl”fwl. ;" L ‘Pw t-f. |1'~ |‘||| Pl |1

J
=

= ."rui |||'_| “i ik '::Aﬁ' ;_':I_

‘1ll .

g 'L.f-'.‘

R
-|.'_ |||"'II h

.]H : ) “n- ,IlI :

Kl == f - |u M=

""' L







In:

ISBN 84 -89518-67

788 ?4N

489Y5186



	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462



