
ba 

~ ~ 

DIPUTACION PROVINCIAL DE AVILA 
~ 

INSTITUCION GRAN DUQUE DE ALBA 









ffiSÚSBARRENASÁNCHEZ 

, 
TERESA DE JESUS, 

UNA MUJER 
EDUCADORA 

INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA 
DE LA 

EXCMA. DIPUTACIÓN PROVINCIAL 
" AVILA 2000 



I.S.B.N: 84-89518-67-X 
Depósito Legal: AV-188-2000 
Imprime: Miján, Industrias Gráficas Abulenses 



" PRESENTACION 





Jesús Barrena Sánchez, sacerdote y profesor durante largos años es 
también Doctor en Filosofía y Ciencias de la Educación por la UNED. Ade-
más de dedicarse a sus tareas pastorales y docentes ha entregado mucho 
de su tiempo a la investigación y a la lectura reposada de los místicos abu-
lenses. Se puede decir que es un gran conocedor del perfil humano de 
Teresa de Jesús. El libro que nos ofrece ahora insiste en el descubrimiento 
de ese perfil, visto desde la perspectiva educativa. 

Cuando Jesús Barrena me invitó, hace ya más de cuatro años, a que 
le acompañara en sus investigaciones sobre Santa Teresa educadora, me 
sorprendió gratamente su iniciativa por varias razones. Por una parte él ya 
había demostrado ser un gran conocedor de la Santa. Tenía varias publi-
caciones que resaltaban la figura humana de una mujer conocida como 
mística universal. Mis conocimientos, en cambio, sobre ella no pasaban de 
la lectura espontánea de sus obras y de haber retenido silenciosamente 
algo de lo que sobre ella se dice en nuestra tierra de Ávi la. Él ya era espe-
cialista y yo un simple aficionado. Para mí era una oportunidad aprender 
a su lado. Por otra parte, colaborar en la construcción de un conocimien-
to sobre Teresa desde la perspectiva educativa suponía un desafío original 
e inédito que también me agradaba. El desafío era real porque de Teresa 
se conoce su mística, su literatura, su humanidad ... pero esta mujer, por 
serlo, se mantuvo alejada de las instituciones docentes y no tuvo el privi-
legio, si de privilegio podemos hablar, de ser «latina» o universitaria pues 
no acudió a la universidad como otros místicos a pesar de reconocer en 
repetidas ocasiones la gran uti lidad de la ciencia. De hecho prefería que 
sus confesores fueran doctos. 

lDónde encontrar la veta del perfil educador de Teresa? La misma 
pregunta resultaba sorprendente si lo que se quería era encontrar res-
puesta desde el prisma clásico del mundo académico. 

Santa Teresa llegó a ser una mujer de gran cultura hasta el punto de 
serie reconocido el título de Doctora de la Iglesia. Afirma que siempre fue 
amiga de letras y amiguísima de leer buenos libros. Y en la iconografía 

5 



religiosa, es frecuente encontrala representada con el libro de escritora. 
La misma historia de la Iglesia española la contrapone, precisamente por 
su cultura, a otros dos grandes santos populares: San Isidro Labrador y 
Santiago, patrón de España. San Isidro y Santa Teresa fueron canonizados 
en el mismo tiempo, probablemente como respuesta a las exigencias de 
ofrecer al pueblo creyente dos modelos distintos y distantes de ser cris-
tiano. San Isidro respondía al modelo de vida de la Castilla rural, conser-
vadora y un tanto anti-intelectual. Santa Teresa, en cambio, representaba 
las exigencias de un nuevo modelo de vida reformado, más intelectual, 
más moderno diríamos hoy. Representaba al mundo de los comerciantes 
(de donde ella procedía) y de los primeros grupos de la burguesía que se 
planteaban su ascenso social mediante el uso de las letras. También sirvió 
de contrapunto con Santiago cuando en el siglo XVII se propuso hacerla, 
juntamente con él, copatrona de España. El contraste provenía de la 
necesidad de conciliar el mundo de las armas y el de las letras, el de la 
conquista por la espada o por el libro. Dos modelos de vida que el pue-
blo español identificó con dos santos diferentes. Que Santa Teresa ha sido 
una mujer culta nadie lo ha dudado. 

Pero siendo esto suficientemente conocido, el desafío propuesto por 
Jesús Barrena seguía siendo innovador, pues se trataba no sólo de consta-
tar que Teresa era una mujer culta sino de reconocer los vericuetos que 
ella siguió para aprender, el proceso que le condujo al conocimiento y a 
la sabiduría, las fuentes de su aprendizaje, y también la originalidad de su 
estrategia transmisora de las verdades y virtudes que aprendió. Su proce-
so de aprendizaje no comenzaba en la enseñanza académica sino en la 
experiencia. Experiencia que tenía lugar en los conventos y en las andan-
zas fundacionales y no en los espacios universitarios. Se trataba de estu-
diar el aprendizaje adquirido no tanto por la enseñanza recibida cuanto 
por la experiencia vivida. Teresa escribió el libro de la vida que era algo 
más, mucho más, que el Libro de su Vida. Todas sus obras están marcadas 
por la experiencia a la que considera fuente fundamental de su aprendi-
zaje, lo cual nos demuestra que no todo aprendizaje se consigue por la 
enseñanza y aquí encontramos una veta muy actual de las nuevas corrien-
tes pedagógicas. Con lo que se constata que el aprendizaje de Teresa no 
comienza fundamentalmente en los maestros sino en su profunda vida 
interior. Para ella, por tanto, el saber no es algo independiente del ser y 
del vivir. Y considera, además, que la búsqueda de la verdad al margen del 
amor hacia los otros y al margen de la caridad (hoy podríamos decir soli-
daridad) es infecunda. No quiere evitar el contraste de lo que aprende 
desde la vida con la doctrina de sus maestros, pero reivindica con fuerza 

6 



la autoridad del saber que le llega por cauces distintos a los universitarios 
y a los docentes. Y aquí radica la fuerza con la que defiende tanto la ver-
dad de una experiencia femenina en un contexto social adverso a las 
mujeres como la verdad de una mística que siente la presencia de Dios en 
un contexto teológico lleno de sospechas hacia cualquier experiencia reli-
giosa mínimamente original. 

La obra que nos presenta Jesús Barrena, sobre todos estos aspectos 
educativos, sorprenderá a cualquier público. Es un libro que no dejará 
indiferente al lector. A partir de esta investigación el autor ha conseguido 
rescatar a Teresa de Jesús como una de las grandes educadoras del siglo 
XVI, cuyas aportaciones coinciden, además, con algunas de las mejores 
intuiciones que hoy consideramos más novedosas en pedagogía. Su apor-
tación a la historia de la educación es muy meritoria y las páginas que 
tiene el lector ante sí, a mi juicio, lo han sabido descubrir. 

Quiero terminar manifestando que este libro es fruto de la jubilación 
más que de la competición. La Tesis tuvo la gran suerte de real izarse en 
un contexto de gratuidad por parte de un hombre que quiso «perder» su 
tiempo en lo importante sin instrumentarlo al servicio de promociones 
académicas o económicas. Quiso buscar su premio en el conocimiento 
mismo y en la posibilidad de ofrecerlo a los demás. El lector no va a 
encontrar en este libro el texto original de la Tesis doctoral. Se ha descar-
gado de muchos academicismos propios de las tesis y nos ofrece una lite-
ratura ágil y comprensible por el gran público no especial izado, uno de los 
objetivos del autor. Jesús Barrena nos presenta una Teresa, mujer educa-

dora, de gran interés para todos aquellos que por una razón o por otra 
comiencen o acompañen procesos educativos. Gracias al autor por esta 
investigación. 

Florentino Sanz Fernández 

Facultad de Educación (UNED) 

7 





Introducción 





TERESA DE JESÚS EN LA HISTORIA DE LA EDUCACIÓN 
ESPAÑOLA 

La sorpresa 

No es extraño que sobrecoja, el verbo lo empleó un miembro del tri-
bunal que juzgó mi Tesis doctoral sobre Teresa educadora\ el hecho de 
encontrarse con una mística fuera de lugar, por decirlo en expresión colo-
quial. O bviamente, la ubicación pertinente de Teresa de jesús desde ese 
punto de mira es la Teología mística. Sin embargo, el poliedro de su per-
sonalidad ofrece otros lados que merecen ser estudiados. 

Sí, es comprensible que a más de un lector le sorprenda la alusión a 
Teresa en la faceta de educadora, dado que la Historia de la Educación se 
sitúa cercana a los centros donde diariamente se imparte la enseñanza y 
toma nota de lo cotidiano que acontece en la institución escolar y ella no 
ejerció la enseñanza. 

La familiaridad, casi exclusiva, con la escritora y con la mística, expli-
ca la sorpresa del sobrenombre educadora. Y podemos hasta justificarla, 
sin entrar en matices, porque, popularmente, identificamos la tarea de 
educar con el trabajo de instruir que realiza el maestro, el profesor, el cate-
drático, en una institución docente. Por tanto, es fácil concluir que si no 
enseñó, no fue educadora. Tal modo de pensar, sin embargo, carece de 
precisión, pues instruir y educar no se identifican, ya que la función de 
educar no es exclusiva del centro académico institucional, reglado. Edu-
can quienes colaboran al desarrollo de la persona humana, los que huma-

nizan, aunque no sean profesionales de la enseñanza. 
En el caso de Teresa, mi sorpresa desapareció en el momento en que 

advertí que sus palabras y los gestos con los que se comunicaba, revela-
ban su faceta de educadora excepcional. Descubrí que, además de escri-
tora y mística, poseyó una sorprendente sabiduría educativa, que demos-
tró en su actividad de mujer, de monja y de reformadora. 

El hecho 

Tenía, pues, por delante la ilusión de colaborar a mostrar el perfil edu-
cativo de Teresa. El trabajo se ha limitado a constatar que mi sorpresa ini-
cial no era una fantasía, una alucinación, sino que responde a una reali-
dad. Encontré en sus escritos y en los testimonios orales que sobre su vida 

, El autor leyó su Tesis doctoral La libertad en el proceso educativo de Teresa de Jesús el 28 
de junio de 1999 en la Universidad Nacional de Educación a Distancia, en el Centro Aso-
ciado de Ávila. La presente publicación recoge las líneas fundamentales de la Tesis. 

11 



nos han llegado, una práctica educativa diaria, como mujer que se edu-
caba, primero, y como mujer educadora, después, que lentamente toma-
ba relieve sobre el cañamazo de un proceso educativo admirablemente 
tejido. No digo proceso diseñado porque éste implicaría un trabajo técni-
co que no estaba ni en su deseo ni al alcance de sus posibilidades. 

Éste es el objetivo que hemos pretendido en este trabajo, constatar y 
describir que Teresa siguió un proceso educativo que la condujo a la apro-
piación de la libertad en tal grado de perfección que pudo decir de sí 
misma, enseñoreándose, que tenía el mundo debajo de los pies. Describir 
los pasos liberadores del proceso educativo que la condujeron a las cum-
bres de la libertad y en los que ella inició a tantas personas, es la historia 
que deseo desempolvar en estas páginas. Una historia cuya significativi-
dad pedagógica es obvia. 

Como no hay pedagogía sin hombre al que educar, el trabajo que 
presentamos gira sobre dos quicios, dos claves de reflexión, una antro-

pológica y otra pedagógica. En la reflexión antropológica, nos esforzamos 
por detectar la idea de hombre y de libertad que bulle en los escritos y 
en la práctica educativa de Teresa. lQué es y quién es el hombre libre 
para ella? Porque, como advertía Ortega y Gasset, importa conocer qué 
idea del hombre tendrá el hombre que eduque a nuestros hijos. En la 
reflexión pedagógica, describimos el ideal de educación con el que tra-
bajó. Nuestra intención, la obligada y lógica pretensión, es la de preten-
der traducir a ideas y conceptos pedagógicos ese ideal y así poder res-
ponder a la pregunta, entre otras, de qué pensaba Teresa sobre la natu-
raleza de la educación. 

Para todos, el objetivo de la educación, considerada como ciencia o 
como arte y habilidad, es iniciar y guiar a la persona en el desarrollo de 
sus potencialidades específicas. Llevarla desde la tierra infructuosa que es 
hasta su transformación en vergef2. Y el guía que se haya destacado signi-
ficativamente en la consecución de este objetivo, independientemente de 
su adscripción a tal o cual ideología o creencia religiosa, es merecedor del 
sobrenombre de educador. Al cumplir Teresa con este presupuesto, es por 
lo que la proponemos como una mujer educadora. 

Traemos, pues, a Teresa de jesús principalmente para tomar nota de 
cómo educaba, sin prescindir, claro está, del para qué lo hacía. Después 
de leer su obra y de informarnos sobre el modo de comunicarse con su 
complejo entorno humano, nos detenemos a analizar y evaluar su capa-
cidad, sus aptitudes de educadora, de guía, de maestra, y así admirar 
cómo una mística, y no sólo un técnico o un pedagogo profesional, puede 

2 Teresa de Jesús, Vida, 11, 6. 

12 



ser en la práctica una admirable educadora, que aprende y enseña con 
habilidad el camino que conduce a humanizar. 

Con la permanente duda de fondo de si el poeta nace o se hace, nos 
preguntamos cuándo y cómo nació, o se hizo Teresa, para sí y para otros, 
pedagoga y educadora. Pues bien, en mi opinión, es fácil comprobar que 
la mujer educadora nace y crece en el rescoldo de la mujer mística y al 
amparo de la escritora. Es decir, admitiendo las aptitudes de Teresa, al leer 
sus escritos uno percibe su escasez de palabras para transmitir el mensaje 
que bullía en su alma. Y precisamente porque no encontraba palabra para 

darlo a entender, nacen en ella la escritora mística y la pedagoga, el arte 
de escribir y la habilidad para darse a entender. Es admirable el servicio 
que se prestan la mística, la literata y la pedagoga, pues sin la mística hoy 
no escribiríamos sobre la maestra. Nos confía que cuando comencé a 
escribir esta postrera agua, (se refiere a los grados de oración), me parecía 

imposible saber tratar cosa más que hablar en griego. Porque una merced 
es dar el Señor la merced, que recibe la mística, y otra merced es enten-

der qué merced es; otra es saber decirla, ésta es la literata, y dar a enten-
der cómo es3, que es lo que consigue la hábil pedagoga. 

Es evidente que la pedagoga nace en el deseo de dar a entender y 
engolosinar las almas para que inicien el camino de la oración. Tal deseo 
la lleva a construir, por ejemplo, un bello diseño de parábola pedagógica 

perfectamente técnico por la actualidad y modernidad de sus elementos 
estructurales, que presenta diciendo que veamos ahora de la manera que 
se puede regar, para que entendamos lo que hemos de hacer y el trabajo 

que nos ha de costar, si es mayor que la ganancia, o hasta qué tanto tiem-
po se ha de tener. Advertimos que alude a los objetivos pretendidos, al 
procedimiento adoptado para transmitir el mensaje, a los caminos que 
conducen a su apropiación, al ritmo temporal condicionado al desarrollo 
del proceso y a su evaluación permanente. Por experiencia, confirma que 
es gran bien saber lo que ha de hacer para ir aprovechando en cualquier 
estado de éstos. He gran lástima a almas que se ven solas, sin educador 
que las oriente, cuando llegan aqur. 

La constatación de este hecho, de la admirable práctica educativa que 
realiza Teresa, es la razón que apoya nuestra sugerencia de que su nom-
bre, valorado en las páginas de la literatura universal, escrito en el santo-
ral de la Iglesia católica y paradigmático para los estudiosos de la Teología 

3 lbíd., 18, 8. 
4 lbíd., 11, 7. 
5 Ibídem. 

13 



mística, encuentre un lugar en la nómina de quienes, por su saber o por 
su bien hacer, protagonizan la Historia de la Educación española. 

Lugar de Teresa de jesús entre los pedagogos españoles 

Es éste, pues, el momento de preguntarnos por el lugar que debe ocu-
par en la Pedagogía la teoría de la educación de Teresa de Jesús. Tratán-
dose de ella, monja y santa, que condiciona el fin de la educación al fin 

último del hombre, el lugar adecuado es el de la Teología de la Educación. 
A la hora de la verdad, cada pedagogo realiza su trabajo educativo desde 
la idea de hombre que tiene imaginado. Es decir, un educador rousseau-
niano, un budista, un materialista agnóstico o un católico, se sitúan en 
marcos antropológicos diferentes, que determinan el fin para el que cola-
boran en la educación. Ésta es la razón por la que Ortega y Gasset se pre-
gunta por la idea del hombre que tendrá el hombre que va a humanizar a 

vuestro hijo6
• Teresa educa para que cada Hermana sea un jardín donde 

crezcan las flores de las virtudes. 
Teresa, pues, tiene muy claro que no deben separarse el fin de la edu-

cación7 y el fin último del hombre8
, ya que su hombre, el sujeto de edu-

cación, es hijo de Dios, con la doble ladera, eso sí, humana y divina. Expli-
cita que educa para que las monjas carmelitas fueran tales cuales las pin-

taba en sus deseos9
, es decir, propone un objetivo de perfección cristiana. 

Ya tenemos, pues, ubicada a Teresa en el marco de la Teología de la 
Educación. Sin embargo, y esto lo deseo acentuar sin paliativos, el hom-
bre cristiano que educa Teresa no es una entelequia, pues cuenta con una 
ladera humana, individual y social. Y es esto lo que me lleva a reivindicar 
el aspecto humanista de su Pedagogía, de su Teología de la Educación. Si 
bien el humanismo que propone Teresa no es un humanismo humano, 

6 O. y Gasset, J., La pedagogía socia/ como programa político, o. c., T. 1., p. 51 O. 
7 Comparto la opinión, de que el fin de /a educación se ha/la rigurosamente limitado a su 

esfera específica, siendo por ello una causa propia de /a actividad educativa, lo cual no ocu-
rriría si quedara absorbido en el más amplio tema del último fin del hombre. La referencia 

a/ fin último del hombre no entra en /a teleología propia de la educación. El perfecto esta-
do de hombre en tanto que hombre, propio de la actividad educativa, no constituye nues-
tro fin último. Millán Puelles, A., La formación de la personalidad humana, pág. 53. Rialp. 
Madrid. (1963). 
8 Consecuentemente, contando con antropologías que hacen lecturas tan dispares de la 
vida, es lógico que no«se haya podido llegar a un acuerdo respecto de la fijación del fin de 

la educación. En tanto que existan las oposiciones de las culturas, de las razas y de los pue-
blos, de las religiones y clases sociales, será diferente el sentido de /a vida y la finalidad de 

la educación11. Krieck, E., Bosquejo de la ciencia de /a educación, pág. 8. Ed. Losada. Bue-
nos Aires. (1952). 
9 Teresa de Jesús, Camino, 1, 2. 

14 



que es el que pretende conseguir la práctica de una educación cuyos 
objetivos se programan y se cumplen exclusivamente en la esfera de lo 
temporal, sin embargo, el hombre teresiano aporta un sin fin de valores 
humanos que reivindican, por ejemplo, la dignidad y la libertad de la per-
sona, sus derechos inalienables y socializa la convivencia. 

Teresa de Jesús hace, pues, educación y espiritualidad. Es verdad que 
encontramos expresiones que, desamparadas de una hermenéutica 
correcta, sorprenden a un humanismo humano, como ocurre con quebrar 
la voluntad o con Dios me libró de mí. A lo largo de la exposición tendre-
mos ocasión de desentrañar el mensaje ortodoxo de tales expresiones, 
pues Teresa no puede sugerir la anulación de la voluntad ni de la libertad 
empírica de la que hablan los pedagogos. No tuvo que renunciar a su 
libertad como mujer para poder ser libre como monja. Siempre que se 
contribuye a perfeccionar las capacidades específicas de la persona, se 
produce un hecho educativo humano. Y Teresa colaboró a esa perfección. 

Espero y deseo que «TERESA DE JESÚS, UNA MUJER EDUCADORA» 
contribuya a profundizar en el conocimiento y en la estima hacia una 
mujer que con su práctica educativa no-formal enriqueció el concepto de 
educación y amplió su ejercicio a la mujer, reivindicando para ella pre-
sencia y participación social. 

15 





Entorno sociocultural 
de santa Teresa 





Comparto la idea de que para comprender la vida de una persona 
cualquiera, no digo justificarla, es preciso hacer el inventario de los objetos 

que integraron su medio propio o paisaje, de las personas que acompañaron 
su crecimiento humano y religioso, y del gran útero sociocultural en el que se 

modeló, con más o menos impronta, la personalidad. 

Ésta es la razón por la que en este primer capítulo de nuestro trabajo, 
hemos considerado obligado hacer el esfuerzo 

de mostrar la figura de Teresa de Ahumada y de Teresa de Jesús 
en el marco sociocultural de su tiempo, del siglo XVI, 

para que, desde ahí, aceptemos lo que en ella aparece 
como hipoteca social medieval y, por otra parte, 

poder interpretar el desarrollo y el crecimiento que alcanzó su persona 
y valorar la significatividad de las cotas alcanzadas 

en el ámbito de la socialización de la mujer, 
de su incorporación a la posibilidad de adquirir cultura, 

a la reivindicación de su presencia activa en el discurrir de la historia diaria. 

El norte que nos sirve de referente en nuestras reflexiones 
es siempre el de Teresa Educadora. 

Es decir, la consideración de Teresa como una mujer 
que se apropió de la libertad gracias a un proceso educativo 

modélicamente asimilado, 
y cómo desde él colaboró para apoyar la promoción humana, social y religiosa 

de las personas de su entorno, monacal o laico. 

19 





1. INDICADORES DEL ENTORNO SOCIOCULTURAL DEL SIGLO 

XVI 

Teresa, una mujer de encrucijada cultural 

Importa recordar que Teresa de Jesús fue una mujer que nace en un 
tiempo que calificamos de encrucijada cultural. En ella se despiden y se 
saludan la Edad Media y el Humanismo renacentista, que alborea la 
modernidad10

• Y cualquier encrucijada cultural despierta sentimientos 
de añoranza del pasado, de emoción del presente y de zozobra razona-
ble ante el próximo futuro. 

De la E. Media nos queda, posiblemente, poco por decir, pero 
mucho por contrastar. Los más tradicionalistas y reaccionarios estiman 
que el orden económico medieval se encontraba subordinado al huma-
no, y las relaciones interpersonales resultaban, por tanto, más familiares. 
Por otra parte, la cristiandad era una realidad espiritual europea que no 
solamente unía a occidente sino que unificaba la cultura. El hombre se 
sentía también más protegido y seguro, pues el individuo se hallaba aún 
muy integrado y entrañado en la comunidad. 

No comparten, obviamente, esta opinión los racionalistas, para 
quienes la Edad Media se redujo a un segmento temporal caracterizado 
por el oscurantismo y la superstición de la población. En su opinión, el 
hombre medieval no vivió la libertad personal con autonomía, en espe-
cial el hombre rural, el campesino, que se mantenía dentro de un útero 
social a todas luces irracional. 

El paso del tiempo determina que algunos de los principios y de los 
valores tradicionalmente aceptados entren en crisis, y comienza a per-
cibirse cierto clima renovador, de renacimiento sociocultural. Urgía 
decidirse a conseguir ya ciertas libertades procurando, por ejemplo, la 
liberación de la opresión de la inteligencia que estaba muy aferrada a la 
tradición y a los magisterios dogmáticos de la Iglesia; la liberación de la 
represión de los instintos sometidos a una inapelable moral religiosa; la 
liberación de la resignación a los sometimientos políticos y económicos 
originados por una organización política y económica basada en una 

visión providencialista de la Historia, que asignaba a cada clase social 

10 Para nosotros, y con el fin de atenernos a una misma interpretación del término moder-
nidad, ésta significa el inicio de una nueva lectura de la realidad, debido a las nuevas ins-
tancias de dominio sobre la sociedad, sobre la naturaleza, sobre la tradición. Como nue-
vas instancias de dominio consideramos, por ejemplo, el experimento moderno, la crítica 
humanista, la historiografía, la doctrina moderna del Estado y del derecho. 

21 



su lugar y a todas les prometía lejanas compensaciones ultraterrenas 11
• 

Esto supuesto, podemos afirmar que el año en que nace Teresa de 
Ahumada, el1 515, contemplado y analizado desde las categorías cu ltura-
les, alcanza ya una consideración diferente, pues en él se percibe clara-
mente el nuevo orden que alborea en Europa, aunque aún lleguen los 
ecos del itierra, tierra!, grito de los hombres de Colón. Como botón de 
muestra de la encrucijada cultural en la que aparece Teresa, aunque a 
nosotros nos sorprenda, los moradores del Nuevo Mundo, los indios, obli-
garon a los sabios de la Metrópoli, a los teólogos y juristas vallisoletanos y 
salmantinos, a que respondieran a cuestiones tan fundamentales como si 
eran o no portadores de alma y si podrían considerarse acreedores de los 
derechos básicos naturales y de los derechos que amparaban a los súbdi-
tos de la Corona española. El P. Francisco de Vitoria plasmará en sus Rela-
ciones la última palabra afirmando que sí, que eran personas, hijos de 
Dios, sometidos a la protección de su Majestad el Rey de España. 

Culturalmente, es de todos conocido que Teresa de Ahumada fue hija 
de la clase media abulense, la más interesada por la cultura, puesto que 
en el saber podían encontrar sus integrantes una vía de acercamiento al 
poder. Fue hija ya de cierta movilidad cultural, impensable en la E. Media, 
propiciada por la técn ica revolucionaria que introdujo la imprenta. Es evi-
dente que cincuenta años atrás, Teresa no hubiera contado con sus mejo-
res maestros, los libros, que, en los momentos de sangrantes dudas doc-
trinales o referidas a la práctica de la oración mental, ellos ratificaron su 
ortodoxia y la verdad de su experiencia espiritual con más certeza que los 
inseguros y tímidos guías educadores, amigos o confesores. 

Aunque Teresa, la mujer, nace en Ávila, sin embargo, la fundadora y 
la reformadora despiertan y abren sus ojos en una Europa cuya unidad 
religiosa se desintegraba, dado que parte del núcleo doctrinal o normati-
vo que sustentaba la cristiandad era dinamitado por los luteranos. Ello oca-
siona que se sienta llamada desde dentro y desde arriba, desde ella y 
desde Dios, a restaurar las grietas abiertas en la catolicidad de la Iglesia por 
soldados, predicadores, a los que ella tacha de traidores. 

Aquella encrucijada cultural afectó, y de qué manera, a la idea trad i-
cional sobre la naturaleza del hombre, sobre los derechos que le conce-
día su autonomía en relación con la dependencia que le religaba a Dios. 
Y es obvio sospechar que tanto el concepto renacentista de hombre autó-
nomo que cunde en Europa como la renovada idea de un Dios no absor-
bente ni absolutista, no se armonizan con el pensamiento religioso que se 
profesa en casa de los padres de Teresa de Ahumada. 

11 Martín Velasco, Juan, en Revista de Espiritualidad, 192-93, pág. 434. (1989} 

22 



Expondremos a continuación con más detalle algunos de los sectores 
en los que se evidencia el renacimiento cultural que provoca la encruci-
jada en que nace Teresa de Jesús y que la influirán en la orientación y acti-
vidad de su vida. 

Otra visión del mundo 

Todo lo que acontecía en la Naturaleza tierra, en la madre Naturale-
za, se había considerado y valorado en la E. Media como lo natural, lo 
lógico. Era lo que tenía que ocurrir. De ahí que se lo aceptaba como lo 
normativo. Prueba de ello es que en el arte, lo natural se interpretó como 
lo clásico. Y en las costumbres, lo natural se aceptaba como lo moral. Las 
leyes que se deducían de lo natural eran consideradas perfectas en el arte 
y justas en la ética y en la moral. En la E. Media se llegó a valorar la Natu-
raleza hasta los límites de venerarla porque era la obra creada que refle-
jaba el orden prefíjado por Dios. 
. A esta Naturaleza-tierra , se le añadió la Naturaleza-firmamento, el 

lugar, la casa de los astros, sometidos a la mirada previsora divina que vigi-
laba su armonía. Armonía del universo material, visible, que se ampliaba 
con la corte celestial de los santos. Por otra parte, está bien que de esta 
armonía participe la comunidad humana, por lo que la E. Media crea ins-

tituciones para organizar su vida común; es, por tanto, una cultura de alto 

nivel y todo se ve como un servicio al Dios de la creación 12
• 

Sin embargo, la Naturaleza-tierra comienza a perder este protagonismo 
en el momento en el que la ciencia copernicana traslada la primacía al sol, 
porque es ella, y no el sol, la que se mueve. Consecuentemente, ya no es 
ella la norma, lo natural, y pierde así la fiabilidad que se le había otorgado. 
Esto explica que se inicie un proceso calificado como secularizador en rela-
ción con la actitud religiosa que el hombre venía adoptando hacia la Natu-
raleza. El sentimiento religioso hacia ella se debilita y se hace vulnerable. 

La autonomía de la razón 

El proceso secularizador que modifica la actitud religiosa del hombre 
medieval hacia la Naturaleza, se extiende a la razón. Ésta comienza a 
ganar bazas importantes a la fe del medievo, fundamentada en la revela-
ción y depositada en el Libro Sagrado, la Biblia. La autonomía que el hom-
bre consigue lentamente, lo invita a apostar con más decisión a favor de 
la razón, sometida a la opresión irracional de la tradición cristiana medie-
val y al magisterio eclesiástico. 

El hombre renacentista sufre, pues, una transformación cualitativa en 

12 Romano, Guardini, El fin de la modernidad, pág. 68. Editora! PPC. Madrid. (1995) 

23 



su creencia religiosa. lEn qué se manifiesta? En que abandona su anterior 
actitud de mero adorador y se siente protagonista, creador. Actitud que, 
más adelante, en tiempos kantianos, cristalizará en el conocido adagio 
aude sápere. Es evidente que se está alumbrando un hombre distinto que 
creará con la inteligencia su propia cultura frente a la cultura avalada por 
la revelación divina, cuestionada ahora como única fuente de información 
científica. 

Esta lenta relegación y separación de la fe que protagoniza la razón, 
será el camino que recorran la política, la economía, la pedagogía, y se 
expresará, también, en el campo de la ética, que será la que introduzca 
otras normas y cánones de comportamiento. Porque si la doctrina de la 
Iglesia católica había sido considerada hasta el momento como el criterio 
de lo verdadero y de lo falso, ahora el hombre, consciente de su autono-
mía, amplía el radio de su libertad. Su personalidad no puede reducirse a 
ser el centro exclusivo de la mirada del Dios creador. 

Es el momento en que se comienzan a incubar interrogantes que el 
hombre se formula con inusitada fuerza, pues en sus respuestas se juega 
la comprensión y la autonomía de su libertad. Uno de estos interrogantes 
es el de cómo compatibilizar la soberanía absoluta de Dios con la auto-
nomía real del hombre. Aceptando que Dios es el creador, lqué margen 
de potencia creadora, de autoría, debe atribuirse al hombre? 

Finalizada, pues, la Edad Media, surge un ordenamiento del mundo 
caracterizado por su inspiración profana, mundana, y aparece una actitud 
de rebeldía interior, intelectual, frente a la revelación cristiana, que con-
dicionará los caminos que seguirá el desarrollo de la cultura y la concien-
cia del ámbito y del uso de la libertad. 

Si la razón reclama la autonomía, parece lógico relativizar, devaluar, 
si no excluir, el dato revelado, y la fe ya no resulta una tranquila obvie-
dad13. En adelante, tanto la revelación como la fe tendrán que dar cuenta 
a la razón de las verdades que proponen. El hombre desea palpar la rea-
lidad, comprobar la verdad con la inteligencia y elaborar una opinión crí-
tica más objetiva. 

Por ello, se da paso a la experimentación en el campo de las ciencias 
de la naturaleza y a la Historia hay que dotarle de un basamento racional 
que ofrezca la suficiente garantía, lo que se consigue con el acercamiento a 
las fuentes. Y la sociedad, tutelada por la mirada providencialista del Crea-
dor en la E. Media, precisa ahora del derecho para elaborar una sólida doc-
trina de Estado. Como advertimos, la verdad científica alumbrada por la 

13 lbfdem, pág. 71. 

24 



razón, inicia el proceso de distanciamiento de la verdad revelada, pues 
parece evidente que las aportaciones de los astrólogos y los astrónomos 
sobre el mundo sean más exactas y más precisas que la verdad revelada. 

Y las tensiones inducidas por una sociedad culturalmente distinta a la 
medieval, se proyectan también hacia la sociedad, y dan lugar a las con-
vulsiones religiosas que conocemos como Reforma y Contrarreforma. 

Un hombre más individualizado 

La sociedad medieval, feudal, desconoció la libertad individual tal 
como la concebimos hoy nosotros, por lo que la calificamos de sociedad 
preindividual. Queremos afirmar que si no se hablaba de libertad era por-
que el individuo, llamado a reivindicarla, aún no había nacido socialmen-
te como tal individuo. No se había desprendido plenamente de la madre 
naturaleza, considerándose más un hecho natural que humano. Por eso, 
las leyes se imponían como rígidos corsés que impedían toda movilidad. 

Si partimos del supuesto de que existencia humana y libertad son 
conceptos que expresan una misma realidad, esta fase histórica preindivi-
dual no ha superado el estadio de prehumana, al no alcanzar el nivel exi-
gido de personalización y de libertad interior. Esta situación le lleva a 
Romano Guardini a comprender que el hombre medieval no ve en la auto-
ridad ninguna cadena, sino una referencia al absoluto y un emplazamiento 
de éste en la tierra, que le da la posibilidad de construir una tota/idad 14

• 

Lo cierto es que mientras el hombre no haya descubierto el valor de 
su libertad, la autoridad es un poder muy proclive a someter y a esclavi-
zar. Obviamente, el paso de lo preindividual al individuo, exige un pro-
ceso de individuación, que implica la liberación de los mitos tribales que 
dictaban el comportamiento de cada individuo15

• 

Efectivamente, todo cambia de orientación hacia la segunda mitad 
del siglo XIV y en todo el XV, con la nueva concepción de la vida, por la 
que el miembro del colectivo exige la libertad individual para moverse y 
trasladarse del lugar en el que habita. Nos encontramos, pues, en un 
momento muy significativo para la Europa de las libertades, ya que se abre 
el disco verde al proceso hacia una individuación más justa, estadio pre-
vio a la plena personalización. Se asiste al nacimiento de un hombre celo-
so de su autonomía individual, pero con ambivalentes manifestaciones de 
hiperindividua/ismo narcisista 16

• 

14 lbfdem, pág. 54. 
15 Pérez Gómez, A. Ignacio Socialización y Educación en la Época posmoderna, pág. 51 del 
congreso de Vitoria. Las ponencias las recoge Ensayos de Pedagogía crítica, Ed. Popular. 
Madrid. (1997) 
16 Mardones, j. Mil, Postmodernismo y Cristianismo, pág. 32. Sal Terrae. Santander. (1995) 

25 



Si el individuo se siente incómodo ante la autoridad que le impide la 
movi lidad, es porque ya estrena conciencia de su personalidad. La liber-
tad que supone la movilidad geográfica, por una parte, y la lenta des-
membración del colectivo social, por otra, conducen al individuo a la cota 
de dignidad que le pertenece. 

A estas liberaciones se suman la libertad de lucro, que ahora se justi-
fica en sí mismo en virtud de la normativa que legaliza la competencia 
económica, con lo que se alumbra el ethos renacentista de la nueva cul-
tura económica, y la libertad política, personificada en Maquiavelo, cuyo 
objetivo es el de llegar al poder, no considerado ya de origen divino. Con-
quistar el poder y conservarlo es un deber para mitigar la lucha de todos 
contra todos. 

Con la conquista de la libertad, lo que en realidad alcanza la persona 
es la subjetividad, por la que el hombre interpreta la naturaleza y el deve-
nir histórico desde la propia conciencia. Y en este campo de la subjetivi-
dad, los místicos españoles, y entre ellos, claro, Teresa, han dicho una 
palabra que es de justicia reconocer. 

Miguel de Unamuno lo confirmó escribiendo que /os místicos espa-
ñoles del siglo XVI preludiaron una verdadera Reforma española, indígena 
y propia, que fue ahogada en germen luego por la Inquisición 17

• Reforma 
que se producía en sintonía con las nuevas tendencias a la humanización 
del mundo y la individualización del yo, constitutivas del Renacimiento. En 
Teresa de jesús aparece un sujeto moderno, que se constituye en la con-
quista de un sí-mismo personal, abierto a lo absoluto e infinito. Sujeto por-
que puede dar cuenta de sus experiencias y unificarlas como el sentido de 
su propia historia 18

• 

Del teocentrismo al antropocentrismo 

El proceso de personalización que estamos analizando implica lo que 
subtitularíamos periodísticamente como el proceso al Dios medieval, pues la 
estructura mental medieval de mundo-hombre-Dios, o Dios-hombre-mundo, 
entra en crisis renacentista y sus términos se simplifican al binomio hombre-
mundo, que expresa la nueva situación cultural renacentista. Es decir, el tea-
centrismo medieval es sustituido por el antropocentrismo renacentista. 

17 Miguel de Unamuno, Contra esto y aquello, en O. Completas, vol. 111, pág. 567. Edito-
rial Escélicer, Madrid. (1968) 
18 Cerezo Galán, Pedro la experiencia de la subjetividad en Teresa de jesús, págs. 172-173 
en l a recepción de los Místicos, Teresa de jesús y Juan de la Cruz. Actas del Congreso 
Internacional Teresiano-Sanjuanista. Universidad Pontificia de Salamanca y Centro Inter-
nacional de Ávila. (1977). 

26 



Aquel hombre medieval, creado por Dios y a él sumiso, queda ya 
muy a trasmano. El teocentrismo medieval pierde consistencia ante la cul-
tura humanística renacentista y se recluye al ámbito de la experiencia reli-
giosa personal. Teresa no nos ocultará su reacción ante esta pérdida cul-
tural del norte religioso, y se pregunta si no sería gran ignorancia que pre-
guntasen a uno quién es y no se conociese, ni supiese quién fue su padre, 
ni su madre, ni de qué tierra 19

• 

El desplazamiento cultural de Dios, introducirá la duda sobre la natu-
raleza y el sentido del hombre, barro metafóricamente amasado por las 
manos de Dios. Supuesto el desplazado Dios, a Teresa le importa saber 
cuál es el papel que se reserva ahora a la Iglesia institucional, ya que apa-
recen nuevas tomas de postura, provocadas por los luteranos . La ruptura 
de la cristiandad occidental es un hecho histórico que explicará, en gran 
medida, el proceso educativo liberador de Teresa. 

El hecho de concebir el binomio Dios-hombre como si estuviera inte-
grado por términos antitéticos que se excluyen entre sí, influyó en Teresa 
hasta el punto de replantease una antropología en la que Dios volviera a 
ser considerado el apoyo del hombre. Se empeña, y lo consigue, en dejar 
a Dios ser verdadero Dios y en permitir que el hombre sea verdadero hom-
bre20. De este modo, el teocentrismo y el antropocentrismo se hacen com-
patibles en Teresa por la persistencia armoniosa de las dos libertades, la de 
Dios y la del hombre, como en su momento veremos. 

La inexistente libertad en la Reforma protestante 

Nos interesa de modo especial este tema por su relación con el pro-
ceso educativo liberador teresiano, pues la Reforma protestante aporta su 
específica interpretación de la libertad. 

Comenzamos recordando que la libertad económica abocó a un capi-
talismo que planteó al concepto de libertad personal matices que mere-
cen consideración21

• Es verdad que el orden económico medieval había 

19 Teresa de Jesús, 1 M., 1, 2. 

20 Mardones, J. Ma, o. c., pág. 149. 

21 Max Weber, La ética protestante y el espíritu del capitalismo, Ediciones Península, 

1969, págs. 8, 93. Es importante que no perdamos de vista que cuando nosotros aludi-

mos ahora, en este momento del trabajo, al capitalismo, nada tiene que ver éste con el 

actual sistema capitalista occidental, pues afán de lucro, tendencia a enriquecerse, 

sobre todo a enriquecerse en el mayor grado posible, son cosas que nada tienen que ver 

con el capitalismo. Son tendencias que se encuentran por igual en los camareros, los 

médicos, los jugadores ... Por esta razón, apenas es necesario recordar que no se pueden 

señalar afinidades íntimas entre Lutero y el espíritu del capitalismo en e l sentido emple-

ado por nosotros. 

27 



defendido una interpretación providencial ista de la Historia y había justi-
ficado la proh ibición eclesiástica de los intereses del d inero acudiendo a 
la autoridad de la Biblia22

• Dicha prohibición impid ió la aparición del 
lucro, puesto que se había proh ibido la práctica de los créditos. Pues bien, 
el capitalismo apareció justamente en el momento en el que fue posible 
obtener los beneficios deseados con la condición, eso sí, de respetar la 
normativa jurídica vigente. 

Sigu iendo el proceso de la aparición del capitalismo, sabemos que la 
economía artesanal y gremial medievales facilitaron el acceso al capitalis-
mo cuando los miembros más favorecidos ampliaron el número de jorna-
leros en su casa, admitieron en calidad de miembros a los que disponían 
de un capital considerable y las corporaciones se transformaron en mono-
pol ios. La consecuencia fue que con la aparición de la industria privada, 
del monopolio de las grandes compañías, que amenazaban al pequeño 
comerciante, no pocos jornaleros encontraron cerrado el camino hacia el 
patronazgo. Al dinero se lo consideró como de rango superior al origen y 
la extracción social de la persona. 

En estas circunstancias, aparece un despotismo feudal y la masa cam-
pesina, en sintonía con la clase media urbana, arrecia su ira contra estos 
monopolios de los siglos XV y XVI y contra la improductividad de las pose-
siones eclesiásticas, calificada de inmoral. Tenemos, pues, que el capita-
lismo, entendido como una fase de progresen, actuó, sin embargo, como 
una fuerza social ciega, impersonal, que transformó el lícito deseo de 
riqueza en pasión, y todo ello alardeando de libertad. 

En este contexto económicosocial, aparecen el luteranismo y el calvi-
nismo, dos formas de protestantismo. Como la concepción económica de 
Lutero era medieval, su reacción fue la de apoyar a las clases medias urba-
nas, al campesinado y a los pobres de las ciudades, en oposición al 
naciente monopolio competitivo. Si en el siglo XIII el valor supremo lo 
encarnaba la eficacia del trabajo y, consecuentemente, el factor tiempo24

, 

ahora la eficacia de la persona en el trabajo se valoró también moralmen-

te. Como escribiría después fray Luis de León en referencia a la mujer, en 

22 jacques le Goff estudia magistralmente el desarrollo histórico de la usura en su obra La 
bourse et la vie. Economie et religion au Moyen Age, Ed. Pluriel, Hachette Littératures, 
1986. Escribe que L 'autorité biblique fournissait a la fois 1 'origine, 1 'explication et le mode 
d 'emploi du casen question .... Le dossier scriptuaire de 1 'usure comprend esentiellement 
cinq textes. Quatre appartiennent a 1 'Ancien Testament; pág. 24-25. 
23 L 'etrange situation que ce !le de 1 ' usurier médiéval la qualité de précurseur d 'un syste-
me économique qui, malgré ses injustices, s' inscrit, en Occident, dans la trajectoire d'un 
progres, ibídem, pág. 53. 
24 La grande promotion, e' est ce !le du travail et des travailleurs, Ibídem. 

28 



suma y como en una palabra, el trabajo da a la mujer o el ser, o el ser 
buena; porque sin él, o no es mujer sino asco, o es tal mujer, que sería 
menos mal que no fuese25

• 

Como anécdota significativa del valor del tiempo, no olvidemos que 
fue entonces cuando los relojes de Nüremberg comenzaron a tocar los 
cuartos de hora. Y icómo olvidar aquellos 5 relojes que llevó fray Antonio 
a Duruelo, primer monasterio masculino de la Reforma teresiana, aunque 
olvidara las mantas para preservarse del intenso frío! 

Señalamos, sin embargo, como aspectos positivos del incipiente capita-
lismo el hecho de liberar al individuo del corporativismo, no porque éste 
fuera en sí mismo negativo, sino porque el capitalismo permitió al individuo 
luchar apoyado en su presunta libertad, en su yo activo y responsable. 
Como negativa contrapartida, el capitalismo siente la soledad al quedarse 
sin el apoyo del colectivo. Esa es la razón por la que el capitalista siente la 
necesidad de cobijarse en la fama y en la honra, nuevos valores sociales. En 
opinión de E. Fromm, la libertad, al desaparecemos el apoyo del colectivo, 
nos pone en una soledad que nos acobarda, por lo que considera la fama y 
la honra como el recurso que alivia ese miedo a la libertad. 

Otro aspecto negativo del incipiente capitalismo es que minusvalora 
a la persona, pues aunque afirma al individuo, sin embargo, aparece el 
anonimato del obrero, considerado simple pieza de un sistema, a la que 
se le desposee de la conciencia de pertenencia al gremio y se percibe 
como una persona insegura y no libre, pues siente la amenaza constante 
del poderoso libre mercado. Y lo que es más importante, al individuo se 
le esfuman las certezas que le explicaban el sentido de su vida. 

Esto supuesto, desde los principios luteranocalvinistas lcómo se com-
bate esta angustiosa inseguridad del hombre que dice haber conseguido 
la libertad? La Alemania que conoce Lutero vivía momentos de subleva-
ción por las amenazas que el capitalismo trasmitía a la clase media urba-
na y al campesinado rural. Lutero y Calvino se identificaron con el sector 
social que combatía los privilegios de los adinerados. Pero la dificultad que 
palpaban consistía en cómo convencer a aquellos hombres de que su sal-
vación espiritual estaba asegurada. ¿Quién la aseguraba y cómo? Porque 
el hombre de Lutero, que arrastra las consecuencias negativas del pecado 
original, se ve corrompido en su ser, despojado de la dignidad humana. Se 
encuentra imposibilitado para realizar el bien, lo que le impide colaborar 
a su salvación. Es el pesimismo que rezuma en el De servo arbitrio en con-
testación al De libero arbitrio, de Erasmd6

• La voluntad humana es para 

25 Fray Luis de León, La perfecta casada, O. Completas, BAC, Madrid, 1944, pág. 260. 
26 José Luis Abellán, en su Historia Crítica del Pensamiento Español, en el vol. 2., La Edad 

29 



Lutero como un asno que puede ser montado y conducido por Dios o por 
el diablo. El Dios al que se somete el hombre autodespreciándose, es un 
tirano, pues predestina a unos a la felicidad eterna y a otros a la eterna 
condenación. Los no elegidos son despreciables y la solidaridad no es 
posible. 

El hombre luterano, liberado ya de las ataduras eclesiales, se siente, 
sin embargo, angustiado por la falta de un colectivo que le preste con-
fianza y seguridad en su salvación. lCómo desembarazarse de esta ator-
mentadora duda? La única salida está en depositar la voluntad en las 
manos de un Dios tirano, pues sólo la fe de un hombre humil lado, auto-
destruido, puede salvarlo. Así es como el hombre de la Reforma consigue 
seguridad, pero sin libertad. Mientras que el Dios de Teresa es un Dios 
liberador, el de Lutero es tirano y opresor. 

Autonomía del poder político 

Si durante la E. Media, el Imperio y la Iglesia fueron expresiones vica-
rias, representativas del señorío divino, el poder político del Renacimien-
to de finales del XV, ya autónomo, que se define por su espíritu práctico, 
por el servicio real que presta al colectivo humano, pretenderá encontrar 
sus propios caminos de expresión y de autonomía. La política renacentis-
ta se impondrá como objetivo irrenunciable conseguir y administrar el 
poder por sí misma, sin necesidad de recurrir a instancias religiosas. 

No olvidemos que el· paso de la sociedad medieval, tradicional y reli-
giosa, al Renacimiento-modernidad, estuvo mediado, como hemos ya 
indicado, por cierta secularización incipiente. Como constata Romano 
Guardini, e/ acento religioso que antes se ponía en el Estado, y el carácter 
soberano, que tenía su origen en la consagración divina, tienden a desapa-
recer y desaparecerán realmente. El Estado moderno recibe todo el poder 
del puebfo27

• A este proceso de desteologización del poder político presta 
su valiosa colaboración la progresiva individuación del hombre renacentis-
ta, que pone la meta en su plena personalización, muy lejana del ya alu-
dido preindividuo medieval. 

Una consecuencia esperable de esta progresiva desteologización del 
poder civil y de su proclamada autonomía, es la que calificaríamos de des-
moralización, en el sentido de que el criterio adecuado para aplicar el 

de Oro (Siglo XVI), pág. 35, escribe: La obra de Desiderio Erasmo, ejerció una enorme 
influencia durante la primera mitad del siglo XVI, especialmente a partir de la Reforma lute-
rana, ante la cual se presenta, primero, como un esfuerzo de conciliación y, después, como 
una alternativa. El año 1524, en que Erasmo se enfrenta con las tesis luteranas en su De /íbe-
ro arbitrio, marca el paso decisivo entre una y otra actitud. 
27 Guardini, Romano, o. c., pág. 126. 

30 



poder político es la utilidad que proporciona al pueblo. Sin embargo, 
sabemos que no siempre lo útil, lo eficaz, es lo más justo, lo más acorde 
con la recta conciencia. Lo útil puede ser injusto . Por eso, a esta concep-
ción del poder político, que encarna Maquiavelo en El Príncipe, y con la 
que coincide el pensamiento de Lutero después de abolir el poder de la 
Iglesia catól ica, se opone la otra fi losofía, la defendida por Erasmo de Rot-
terdam, de inspiración cristiana, según la cual e/ arte de reinar consiste en 
el arte de mantener la justicia en el interior del reino, conservar la paz con 
otras naciones y fomentar la fraternidad cristiana. 

lCómo se sitúa Teresa frente a este referente del poder político? De la 
lectura de sus escritos deducimos que, apoyada en la realidad del Dios-Abso-
luto, no abandonará nunca el convencimiento de que también el poder polí-
tico, porque del eclesiástico no se hace problema, es un poder vicario. Así se 
lo manifiesta en las cartas dirigidas al rey Felipe 11, donde le recuerda que 
considera que vuestra Majestad está en lugar de nuestro Señor8

• 

Sin embargo, sí es partidaria de que el poder eclesiástico y el civil se 
mantengan en sus respectivas esferas jurisdiccionales. Sugiere que para la 
reforma de la cristiandad debería ser suficiente el brazo eclesiástico. Por 
tanto, Teresa distingue muy correctamente el origen del poder, que lo consi-
dera otorgado por Dios, las diferentes funciones, eclesiásticas o civiles, que se 
le encomiendan, y el uso debido o indebido que se hace del mismo. 

Desestima tradicional de la mujer 

Tradición sobre la consideración social de la mujer 

El sistema social medieval, en sus aspectos laboral y económico, había 
sido relativamente mejorado en tiempos de Teresa, pero también hemos 
anotado que con la desaparición de la teocracia medieval el individuo 
perdió la seguridad que le ofrecía la sociedad, el colectivo. Abandonados 
a su propio esfuerzo, el obrero y el aprendiz se encontraron sometidos a 
la voluntad de los monopolios. Los campesinos tuvieron que en enfren-
tarse a una presión económica despiadada y el rango inferior de la noble-
za se vio históricamente devaluado. 

En sus escritos, Teresa nos trasmite con trazos y pinceladas elocuentes la 
imagen que tenía de la sociedad contemporánea, aunque no se refiere tanto 
a los aspectos sociolaborales y económicos aludidos, cuanto a los comporta-
mientos sociales adoptados en referencia a algún grupo humano concreto, 
como veremos ahora en referencia al femenino. Sus palabras tienen más 
valor de testimonio, de una observadora directa, que de elucubración. 

28 Teresa de Jesús, Carta a Felipe 11, 19-7-1577. 

31 



El marco histórico femenino inmediato a Teresa al que aludiremos, 
nos pondrá de manifiesto la sensibilidad vigente tanto sobre la naturaleza 
de la mujer como sobre la irrelevancia de su presencia social, no valoran-
do en sus méritos el rol desempeñado de madre, de monja o de creyen-
te, sin más. 

Es justo advertir que la visión sobre la naturaleza y sobre la educación 
de la mujer que le llega a Teresa refleja la sensibilidad t radicional, pues 
arranca nada menos que en la exégesis que elaboraron, por ejemplo, san 
Jerónimo o san Agustín, por citar dos exegetas relevantes, sobre la narra-
ción que nos ofrece el libro del Génesis acerca de la formación de la 
mujer. Exégesis de la que se hacen eco en sus escritos autores como Rai-
mundo Lu lio, Juan Luis Vives, Juan Huarte de San Juan y Fray Luis de 
León, que consideramos el límite, para nuestro estudio, de esta tradición. 

Como ejemplo de la influencia que alcanzó la exégesis jeronimiana o 
agustiniana sobre la narración del Génesis, no me resisto a pasar por alto 
un texto tomado de El Decreto de Graciano, del 1140, en el que se lee 
que fas mujeres deberán quedar sujetas a sus varones. El orden natural para 
fa humanidad es que fas mujeres sirvan a los varones y los niños a sus 
padres, pues es justo que lo inferior sirva a lo superior. La imagen de Dios 
está en el varón y es única. La autoridad de fa mujer es nula; que en toda 
cuestión se someta al dominio del varón. No puede enseñar, ser testigo, dar 
garantías, sentarse en unjuicio29

. 

Esta sensibi lidad la encontramos muy acentuada en Raimundo Lulio 
que nos confirma que el varón, en cuanto tiene más buen sentido y es más 
inteligente que fas hembras, también puede ser mejor que fas mujeres. El 
hombre, por su naturaleza, se halla en mejor disposición de tener noble 
valor y ser más bueno que fa hembra30

• Carmen Conde se pregunta si Tere-
sa leería en algún momento a Raimundo Lufio. No hay constancia de elfo. 
Acudiendo a escritos acerca del Beato Mallorquín, se admite a Lufio como 
buen antecedente místico de nuestra 5anta31

• 

Desconocemos si Teresa, que pudo leer a Luis Vives, lo hizo de 
hecho. De todas formas, Vives, renacentista32 de inspiración cristiana, es 

29 Gómez-Acebo, Isabel, Relectura del Génesis, pág. 25. Ed. Desclée de Brouwer. Bilbao. 
(1997). 
30 Raimundo Lulio, Libro del Orden de Caballería, pág. 23. C. Austral. Espasa-Calpe. 
Argentina. (1949). 
31 Conde, Carmen, Sobre la escritura de Santa Teresa y su amor a las letras. En Revista de 
Espiritualidad, abril-diciembre, 87-89, pág. 351. (1963). 
32 Marcel Bataillon omite el estudio de Luis Vives en su obra Erasmo y España, y lo razo-
na, pág. VIl, diciendo que: Vives, a partir de sus años de estudiante en la Sorbona, perte-
nece a Europa. 

32 



hijo ya de otra cultu ra y sus reflexiones, en temas muy puntuales, supo-
nen un paso significativo a favor de un feminismo menos discriminatorio. 
Sin embargo, es contundente en sus afirmaciones, que confirman la línea 
tradicional, aunque se muestra más flexible en cuanto a la amplitud de la 
educación femenina. No duda en aceptar que /a mujer es naturalmente 

animal enfermo y su juicio no está de todas partes seguro, y puede ser muy 

ligeramente engañado, según mostró nuestra madre Eva. El pensamiento de 

la mujer no es muy firme; movible es y /igero33
• 

Se percibe en Vives un pensador que no ha logrado superar la inse-
guridad de la transición cultural. No ha cortado del todo el cordón 
umbilical que le une al pasado muy inmediato, aún presente en la 
mayoría de las mentalidades. Se esfuerza por matizar el pensamiento 
radical tradicional aludiendo a mujeres cristianas que merecen una con-
sideración de más estima, y rompe una lanza en su favor preguntándo-
se ¿qué diremos de las mujeres cristianas? En la edad de San jerónimo 

todas las santas mujeres fueron muy sabias. Nuestro Señor Dios, a la par-

ticipación de los sacramentos de su relig;ón admitió también a las muje-

res, significando que ese sexo es capaz de los misterios más elevados y 

que fue creado para la misma bienaventuranza eterna que los varones, 

que se las ha de instruir con preceptos34
• Ahí nos queda la lógica ambi-

güedad del pensamiento y de la sensibi lidad de Vives en cuanto a la 
valoración y estimación de la mujer. 

Juan Huarte de San Juan es un admirable navarro, filósofo y médico, 
amonestado, como tantos, por la Inquisición para que matizara más orto-
doxamente las ideas expuestas en el Examen de ingenios para las ciencias. 

Guiado por el pensamiento de algunos teólogos y por la investigación per-
sonal, concluyó que llenándolos Dios a ambos (Adán y Eva) de sabiduría, 

es conclusión averiguada que le cupo menos a Eva, por la cual razón dicen 

los teólogos que se atrevió el demonio a engañarla y no osó tentar al varón, 

temiendo su mucha sabiduría35
• No le queda la menor duda que la mujer 

es una persona llena de sabiduría, pero en menos capacidad que el varón. 
Y lo admi te porque se trata de una conclusión averiguada. Lo de conclu-

sión lo rebajamos nosotros al rango de opinión personal de algún varón 
iluminado. 

33 Vives, Juan Luis, Instrucción de la mujer cristiana, págs. 27, 14. C. Austral, Espasa-Calpe. 
Buenos Aires. (1944). 
34 lbfdem, pág. 22. 

35 Juan Huarte de San Juan, Comentario al art. 6, de la q. 62 de la Suma de Santo 
Tomás,en el Proemio al Examen de Ingenios para las ciencias. Ed. Espa-Calpe. Buenos 
Aires. (1946). 

33 



Fray Luis de León, monje agustino, intel igente, sabio, valiente y con-
testatario, refuerza la trad ición antifeminista val iéndose de textos de Salo-
món. Y estamos ciertos de que quien le ayudó a cambiar su opinión y virar 
hacia otro sentido más positivo y optimista, fue, precisamente, la misma 
Teresa, ya desaparecida, cuando Luis de León tuvo la gracia y la oportu-
nidad de conocerla en sus escritos y en sus hijas36

• Parece que a fray Luis, 
en un principio, le parecieron evidentes las deficiencias de la naturaleza 
de la mujer. Expresiones como que e/ oficio natural de la mujer y el fin para 
el que la crió, es para que sea ayudadora del maridq que las mujeres nacie-
ron para sujeción y humildad, que es evidente la flaqueza y el poco saber 
y el menudo ánimo de la mujer y que la mujer descubre su virtud entre el 
lino y la lana 37

, hoy sobrecogen el espíritu. 
Como curiosidad significativa, y para f inalizar esta reflexión, recorde-

mos que el Papa Pío XI negó la concesión del Doctorado a Teresa de Jesús 
en razón del sexo38

• Sin embargo, más sensible la jerarquía eclesiástica a la 
sensibil idad de los nuevos tiempos, el Papa Pablo VI se desmarca de la 
inconsistencia de la trad ición y se decide a declararla Doctora de la lglesia39

. 

La mujer y la cultura 

Puede orientarnos bastante para nuestro propósito la distinción que 
solemos hacer entre la formación intelectual, teórica y especulativa, y la 

36 Fray Luis de León: «Yo no conocí ni vi a la Madre Teresa de jesús mientras estuvo en la 
tierra; mas ahora que vive en el cielo, la conozco y veo casi siempre en dos imágenes vivas 
que nos dejó de sí, c¡ue son sus hijas y sus libros; que a mi juicio, son también testigos fie-
les, y mayores de toda excepción, de su gran virtud.>> Carta Dedicatoria a las Madres Prio-
ra Ana de jesús y Religiosas Descalzas del Monasterio de Madrid, Obras Completas, pág. 
1349. Ed. de la BAC. Madrid. (1944). 
37 !bid., La Perfecta casada, o. c., págs. 231-260. BAC. Madrid. (1944) 
38 La petición del Doctorado se resolvió de este modo tan simple: Risulta da un pro-Memo-
ria del ricorclato Procuratore Cenera/e OCD, Elia de S. Ambrogio, del 22 febbr. 1923: «Mons. 
Aurelio Ca/li, Segretario del/e Lettere 'acl Príncipes', mi ha riferito, in elata di oggi, che avenclo 
par/ato al S. P. Pio XI circa la c¡uestione di proclamare la S. M. Teresa de Cesú 'Doctora Mysti-
ca ', Questi gli risposi amichevolmente: 'Obstat sexus ', soggiungendo tosto: 'Lascio peró 
questa delicata questione impregiudicata al mio Successore' >>. ti Dottorato di Santa Teresa, En 
Revista Ephemerides Carmelitanae, XXI, pág. 104, nota 282. (1970). 
39 Después de haberse negado la concesión del título de Doctor a Teresa de Jesús, preci-
samente por su condición de mujer, el Papa Pablo VI se decidió a otorgarlo. Como reco-
noce el cardenal Garrone que de este título no se excluya a la mujer: «Perche i teologi con-
sultati per la circostanza non abbiamo avuto malta esitazione o scrupolo di rompere con 
una lunga tradizione, mai formulata o discussa, secando la c¡uale questo tito/o era riserva-
to da sempre al sesso maschile: niente, infatti, tra le condizioni volute per attribuire ques-
to tito/o, esc/udeva, di per sé, una donna>>. Santa Teresa Dottore del/a Chiesa. En Revista 
Ephemerides Carmeliticae, XXI, pág. VIl, (1970). 

34 



formación profesional, práctica y manual. Y supuesta la información ante-
rior sobre la naturaleza y aptitudes de la mujer, es fácil deducir que le esta-
ba vetada la formación intelectual. Y esto por dos razones. En primer lugar, 
porque le era imposible adquirirla, dado el presunto deficiente cociente 
intelectual, y, en segundo lugar, porque no le era necesaria para ejercer las 
funciones tan restringidas y la misión tan poco relevante que la injusta 
madre naturaleza, al parecer, le ha encomendado. 

San jerónimo insiste en la preparación práctica, doméstica, de la mujer, 
y le recomienda que aprenda a labrar cosas de lana (lanam facere), a mane-

jar la rueca, a tener sobre las rodillas el canastillo de las mazorcas, a voltear 
y guiar los estambres con el pulgat0

• En cuanto a la lectura de la Bibl ia, esti-
ma que es muy conveniente extremar la prudencia para evitar el escándalo 
que puedan sufrir las lectoras por su falta de preparación para asimilar el 
contenido de algunos de los libros en particular. Es por lo que advierte que, 
por últimq y ya sin peligro, aprenda el Cantar de los Cantares. De leerlo 

antes, desde el comienzq corre el peligro de ser herida, al no entender el epi-
talamio de las bodas espirituales, que se expresa con palabras carnales". 

En este punto me parece oportuno recordar que Teresa leyó escritos 
de San jerónimo, lo que nos permite afirmar que conocía su pensamien-
to y estilo, y que se permitía la licencia de matizar sus asertos. Por ejem-
plo, en cuanto a la expresión jeronimiana de las palabras carnales que se 
encuentran en el Cantar de los Cantares, el comentario de Teresa, basado 
no en el significante de las palabras, sino en el mensaje espiritual que 
entrañan, es distinto. 

Por eso no teme escribir que ha como dos años que me parece me da 
el Señor para mi propósito a entender algo del sentido de algunas palabras . 
¿Qué más era menester para encendernos en amor suyo y pensar que 

tomó este estilo (de expresarse) no sin gran causa? Porque claro está que 
el beso, una de las pa labras carnales para san Jerónimo, es señal de paz y 

amistad grande entre dos personas que se aman42
• 

Alfonso X el Sabio insiste también en la feminidad de la mujer como 
hecho a tener en cuenta para restringir el campo de su formación a los tra-
bajos específicamente femen inos. Refiriéndose a la educación que deben 
recibir las hijas de la nobleza, escribe que débenlas mostrar que sean maño-

sas en facer aquellas labores que pertenecen a nobles dueñas, ca es cosa 
que les conviene mucho porque reciben hí alegría et son más sosegadas por 

40 San jerónimo, Carta aLeta, en Cartas, pág. 240. BAC., edición bilingüe. Madrid. (1952). 

41 lbfdem, 243. 

42 Teresa de jesús, Meditaciones sobre los Cantares, Prólogo, 2; y cap. 1, 4. 

35 



ende, et demás tuelle malos pensamientOS43
, Amas et ayas deben ser dadas 

a las fijas de los que las críen et las guarden con grant femencia44
• 

Retornando a Luis Vives, lector de Quinti liano y de San Jerónimo, nos 
sorprende ahora con una de sus lúcidas intuiciones. Partiendo del conven-
cimiento de que la mujer es un ser muy delicado, se atreve a afirmar que no 

hay mujer buena si le falta crianza y doctrina, ni hallaréis mujer mala sino la 

necia45
. En su opinión, el curricu lum ideal femenino comprendería, en pri-

mer lugar; el conocimiento de sí misma; cuáles han sido sus comienzos y cuál 

es su fin; y luego conocer; en compendio, la suma de la religión cristiana, sin 

la cual nada se hace rectamente. Dos son las virtudes de la mujer; casi exclu-

sivas: por su ser, la religión y por su sexO¡ la castidad46
. 

Es consciente Vives de que está planteando el problema, delicado 
entonces, de si la mujer debe ser letrada o no, y sabe que son muchos los 

que lo dudan y que otros lo profesan como verdad averiguada ya, que no 
es conveniente. Sus estudios deben ser en aquellas letras que forman las 

costumbres a la virtud; los estudios de la sabiduría que enseñan mejor y 

más santa manera de vivir7
• 

Hace esfuerzos para alumbrar un t iempo de progresividad, aunque 
siempre fiel a la orientación moralizante del XVI. Por ello, vigila sobrema-
nera las lecturas de las educandas e insiste en que si supiere leer la niña, 

quítense/e inmediatamente todos los libros de caballería y amatorios. 

Débesela apartar también .de las obras que tengan excesiva curiosidad, por 

ejemplo, que estudien cuestiones de la más recóndita teología. Sin embar-
go, aprenda a labrar la lana y lino, hilar, tejer; coser; tener el cuidado y la 

administración de la casa48
• 

Es muy de tener en cuenta que los Jesuitas, atentos a la educación 
moral, retiraron las obras de Luis Vives de sus colegios y centros de for-
mación. Este dato, al tiempo que nos confirma la marginación cultural de 
la mujer, favorece la opinión de una actitud más abierta. 

El dominico P. Domingo Báñez, conocedor del espíritu de Teresa y 
muy estimado por ella, con fecha del 7 de ju lio de 1575 informó al Con-
sejo del Tribunal de la Inquisición sobre el Libro de la Vida, a petición del 
mismo Consejo. Sugiere en su informe-censura que no convenía que 

43 Alfonso X el Sabio, Las Siete Partidas. Partida 2ª, título V, ley XI I, T. 11, pág. 37. Real Aca-
demia de la Historia. Madrid. (1807). 

44 Ibídem, título VIl, ley XI, pág. 53. 
45 Vives, J. L., Educación de la mujer cristiana, o. c. T. 1, pág. 1310. Ed. Aguilar. Madrid. 
(1947) 

46 Ibídem, Deberes del marido, o. c., pág. 1312. 

47 Ibídem, Deberes del marido, Obras Completas citadas. T. 1., págs. 1307 y 1 000. 

481bídem, págs. 1313 y 1140. 

36 



anduviese en público este libro mientras ella viviese, sino que se guardase 
en el Santo Oficio hasta ver en qué paraba esta mujer. Y enojado por los 
traslados que se hacían del libro, al comunicar a la Madre Teresa que que-
ría quemar el original, porque no convenía que escritos de mujeres andu-
viesen en público, ella respondió que lo mirase bien y lo quemase si le 
pareciere. Lo miró con atención y no se atrevió a quemarlo49

. 

Sin embargo, el texto original del comentario que escribió sobre el 
Cantar de los Cantares, sí fue al fuego. Lo quemó Isabel de Santo Domin-
go, priora en el convento de Segovia, a ruegos de Teresa para evitar escán-
dalos. Pero gracias a los traslados que ya se habían hecho, tenemos las 
Meditaciones sobre el Cantar de los Cantares. 

Teresa aparece, pues, en un momento en el que la cu ltura dominan-
te es fruto de la reflexión de los varones. Consciente de esta limitación 
impuesta, se rebelará constantemente contra ella. En alguna ocasión, con 
la necesidad y en la dificultad de expresar con sus palabras, con el riesgo 
de ser acusada de ejercer de letrada, las experiencias más íntimas, se apro-
vechará de alguna comparación, aunque yo las quisiera excusar por ser 
mujer50

• Parece que acudiendo a los ejemplos velaba y d isimulaba un 
poco el magisterio que como mujer no debía ejercer. 

Una carmelita muy teresiana, María de san José, primera priora en el 
monasterio de Sevilla, nos es otro fiel y válido reflejo del menosprecio 
sociocultural que sufría la mujer. Expresiones y alusiones en su Libro de 
recreaciones, nos lo confirman. Le dice a su ficticia interlocutora Justa que 
ha muchos días que ando con grandes deseos de hacer un memorial de 
algunas cosas que vi y oí a la buena Madre; pero paréceme imposible salir 
con ello, lo uno por mi rudeza, y lo otro, que es lo que más me acobarda, 
es ser mujer, a quien ya por ley que ha hecho la costumbre, parece que les 
es vedado el escribir, y con razón, pues es su oficio propio hilar5

'. 

La mujer y la virtud 

Si tuviéramos que sintetizar el mensaje que Teresa nos trasmite sobre lo 
que muchos letrados, teólogos, confesores y seglares muy de Iglesia opina-
ban sobre la vida espiritual de la mujer, en general, nos bastaría acudir a este 
testimonio, que no hay virtud de mujer que no tengan por sospechosa . 
Leyendo algunas de las primeras páginas del Libro de la Vida, uno no puede 

49 P. Domingo Báñez, Procesos de Beatificación y Canonización de Teresa de jesús, T. 1., 

pág. 10. 

so Teresa de Jesús, Vida, 11, 6. 

51 María de san José, Libro de recreaciones, Ed. El Monte Carmelo, Burgos, 1966, págs. 

160-161. Es una parte del libro Humor y Espiritualidad. 

37 



por menos de estar recogiendo el eco de san Jerónimo en la carta que escri-
be a Leta recomendándole que en la educación de su hija nada aprenda a 

oír, nada a hablar que no pertenezca al temor de Dios. Nada vea en ti, 

(madre), ni en su padre que, de hacerlo, cometa pecado52
• Y es que la pre-

sunta fragilidad de la naturaleza de la mujer demanda un cuidado especial 
en los padres para que no se quiebre el delicado vaso de la hija. 

Comienza Teresa protestando contra el hecho de que se considere 
que los males vienen siempre de la mujer, de las hijas, y no de los hijos. 
De esa mentalidad toma pie para hacer pública defensa del fem inismo, 
dejando claro que es cosa cierto mucho para llorar no sabiendo los gran-

des bienes que pueden venir de las hijas ni los grandes males de los hijos53
• 

En el Libro de la Vida es la primera en exigir a los padres y agradecer-
les el desvelo que muestran para que sus hijos, hijas e hijos, crezcan en la 
virtud. Es la primera que apoya esta preocupación y confiesa que ayudá-

bame no ver en mis padres favor sino para la virtud; tenían mucha54
• Lo 

que le duele es que sea opinión común pensar que no hay virtud de mujer 

que no tengan por sospechosa. 

En más de una ocasión, Teresa pasa de mera espectadora y narrado-
ra a emitir juicios que revelan su pensamiento en contra de ese sentir 
común sobre la mujer virtuosa. l.Por qué tanto miedo? Cualquier camino 
espi ri tual que se adoptase se presentaba repleto de peligros para la mujer. 
Como consecuencia ·dolorosa, hubo que aceptar aquel t iempo como una 
preocupante sequía espiritual en las almas, sobre todo de las mujeres, 
debida, en parte, a la carencia de competentes teólogos y hábiles guías y 
educadores de las almas. 

Teresa se lamenta de que están tan caídas en el mundo las cosas de 

oración y perfección, que aun sin ver peUgro, temen de andar este camino 

de oración y perfección. ¿Qué sería si dijésemos algún peligro55? Está bien 
informada de lo que piensan de ella. El dominico P. Juan de Sal inas, maes-
tro en Teología, le preguntó al P. Báñez quién era una tal Teresa de jesús, 

que me dicen es mucho vuestra. No hay que confiarse de virtud de muje-

res, le apostilló56
• El P. Domingo Báñez nunca abrigó sospechas contra 

Teresa y reconoce que ninguno ha sido más incrédulo que yo en lo que 

toca a sus visiones y revelaciones, aunque no en lo que toca a la virtud y 

52 San jerónimo, o. c., Carta a Leta, págs. 239-242. 

53 Teresa de jesús, Fundaciones, 20, 3. 

54 Teresa de jesús, Vida, 1,2. 

55 lbid., Fundaciones, 4, 3. 

56 Procesos, o. c., T. 1, pág. 9. 

38 



buenos deseos suyos57
• Este clima de sospecha institucionalizada le duele 

a Teresa y explica que, dirigiéndose a Dios, le reconozca y considere 
como justo juez, y no como los jueces del mundo que, como son hijos de 
Adán Yt en fin, todos varones, no hay virtud de mujer que no tengan por 
sospechosa53

• 

Éste es el pensamiento que dominaba en su entorno inmediato 
sobre la mujer y la virtud. Eran mínimas las posibilidades que se conce-
dían a la mujer para que pudiera desarrollar su vida espiritual por el 
camino de la oración mental con alguna garantía. Es ésta otra limitación 
que Teresa superará con el tiempo liberándose de las barreras y de las 
sospechas institucionales y, sobre todo, apoyándose en el ejemplo admi-
rable de sus hijas, de las que escribe al P. Gracián que cuando yo consi-
dero la perfección de estas monjas, no me espantaré de lo que alcanza-
ren de Dios59

• 

La mujer y la libertad 

La imposibilidad de que la mujer ejerciera el derecho a la libertad en 
tiempos de Teresa, fue una rémora que retrasó la conquista del objetivo 
humanista del Renacimiento. La estima de la dignidad de la mujer y el 
reconocimiento social de sus derechos, se encuentran bajo mínimos éti-
cos y continúa siendo uno de los grandes temas sin resolver plenamente 
en el siglo XVI español. 

Teresa, supuesta la calidad de su persona y su visión histórica, es cons-
ciente de esta carencia de libertad que provoca en ella rebeldía interior, 
expresada, eso sí, con discreto disimulo y con una ironía no siempre 
advertida por el lector. Toda Teresa es el canto a la libertad de una mujer 
prisionera. Algunos textos, supuestas las d istintas claves de expresión a las 
que se veía obligada a recurrir, la ética, la moral, la espiritual y la históri-
ca, resultan con frecuencia de difícil interpretación, como cuando escribe 
que me vi mujer y ruín e imposibilitada de aprovechar en nada en e/ servi-
cio del Señor60. 

En este texto, valora los tres aspectos que experimenta en su persona, 
el del sexo, por el que se siente mujer, el del amor tierno con que D ios la 
ama, aunque su respuesta sea ruín, y el de su imposibilidad para luchar 
contra la ruptura de la unidad religiosa europea que han ocasionado los 

57 Báñez, Domingo, Censura en el autógrafo de la Vida, Obras Completas de Santa Tere-

sa, pág. 308. BAC. Madrid. (1984). 

56 Teresa de jesús, Camino de Perfección, 4, 1. 

59 Ibídem, Cartas, al P. Jerónimo Gracián, 13-12-1576. 

60 Ibídem, Camino, 1, 2. 

39 



luteranos. Imposibilidad que claramente connota proh ibición masculini-
zante más que incapacidad personal, pues a renglón seguido escribe que 
me determiné a hacer eso poquito que yo puedo y es en mí, que es seguir 

los consejos evangélicos con toda la perfección que yo pudiere y procurar 

que estas poquitas que están aquí hicieren lo mismd1
• 

Lo que Teresa valora como poquito es, nada menos, que profesar de 
por vida los tradicionales consejos evangél icos. Sin embargo, su retirada al 
convento, consciente y voluntaria, no excluye una contundente protesta 
contra el antifeminismo social y clerical. Yo /e digo, escribe al P. Gracián 
con represión amarga y contenida, que me estoy deshaciendo por no tener 

libertad para poder yo hacer lo que digo que hagan62
• 

He escrito represión y debo explicarlo. Al dominico P. García de Toledo, 
con el que ha dialogado largamente en el Libro de la Vida, le insta a que dé 
voces vuestra merced en decir estas verdades, pues Dios me quitó a mí esta 

libertad63
• Si tuviera conciencia de que era Dios quien /e quitaba la libertad, 

no se hubiera sentido imposibilitada y aceptaría alegremente su voluntad. 
Y para sumar limitaciones, a una mujer lectora como era ella, le cerró 

las puertas de la cultura escrita el Inquisidor General y Arzobispo de Sevi-
lla, don Fernando Valdés, cuando el17 de agosto de 1559 firmó el Decre-
to que encabezaba el índice de libros prohibidos, escritos en romance, y 
que yo sentí mucho, como anotó en el Libro de la Vida . 

Modelos educativos femeninos. 

Es un tópico y un lugar común repeti r, pero hemos de hacerlo, que 
en el siglo de Teresa se encaminaba socialmente a la mujer hacia la vida 
hogareña o hacia la religiosa. Ser casada o monja eran las opciones bási-
cas. Es incuestionable que una concepción minimista defendida tanto por 
el Derecho civil como por el canónico, herencia de Roma, y la superior esti-

ma de los valores morales a expensas de la inteligencia, habían mantenido 

a la mujer durante siglos al margen de una formación intelectual en para-

lelo con el hombre64
• 

Como se pensaba que la mujer había nacido para la casa o el con-
vento, el currículum académico que se le ofrecía era muy limitado y espe-
cífico. Su escuela era la casa o el convento, y su maestra la madre o la 
maestra de novicias. La exigua presencia social que le esperaba no nece-

61 Ibídem. 

62 lbíd., Cartas, al P. Jerónimo Gracián, 15-4-1578. 

63 lbid., Vida, 27. 

64 Valle López, Ángela del, Órdenes y Congregaciones Femeninas dedicadas a la Enseñan-
za. En Hil de la Acción Educadora de la Iglesia en España, T. 1, pág. 725. BAC. Madrid. 
(1995). 

40 



sitaba otros modelos educativos más amplios. En España es Luis Vives el 
pedagogo que plantea, aunque dentro de un tímido marco cu ltural feme-
nino, una educación más ampl ia y global para la mujer. 

Los conventos de religiosas abrían sus puertas a las familias pudientes 
que buscaban educar a sus hijas en cierta cu ltura doméstica, con ribetes 
de cortesana, y en los principios de la doctrina cristiana. Teresa fue pen-
sionista durante un año largo en el internado que las Madres Agustinas 
tenían en su monasterio, fundado en el 1509, con el fin de educar segla-
res adolescentes y jóvenes. De su maestra, la Madre M aría Briceño, ejem-
plo adelantado de tutora moderna, comenta que comenzando a gustar de 
la buena y santa conversación de esta monja, holgábame de oír cuán bien 
hablaba de Dios65

• Y mi apostilla, para acentuar el papel decisivo del edu-
cador, es que sin este encuentro probablemente no tendríamos hoy a 
Teresa de Jesús, dejando a un lado los designios de Dios. 

Éste es el entorno cultural femenino inmediato a Teresa, que, para 
más humillación del feminismo, se prolongará durante siglos, como se 
deduce del texto del Papa Pío X en el que se manda a los obispos de Ita-
lia que jamás se concederá la palabra a las mujeres, por respetables y pia-
dosas que sean, en los congresos y asambleas diocesanas. Si algún obispo 

considera oportuno permitir reuniones especiales de señoras, en ese caso 
podrían hablar, pero siempre bajo la vigilancia de serios personajes ecle-
siásticos66. Justo es reconocer, sin embargo, que el Papa Juan Pablo 11, en 
su Carta a las mujeres, de 1995, reconoce que, por desgracia, somos here-
deros de una historia de enormes condicionamientos que, en todos los 
tiempos y en cada lugar, han hecho difícil el camino de la mujer, despre-

ciada en su dignidad. 

Tiempos recios para la fe tradicional 

Tiempos recios 

La institución del papado es un referente obl igado para interpretar el 
personaje de Teresa, pues es consciente de que la autoridad del Papa, 
como la de Felipe 11, gravita sobre los acontecimientos de la Historia uni-
versal, pues el Papa seguía siendo el unus pastor evangélico y el orbis 
dominus. A él se acudía a recabar gracias espirituales o a que trazara la 
línea de demarcación en las tierras conquistadas por los españoles y por-
tugueses para atribuirlas a una o a otra jurisd icción. Descubierta la isla de 

65 Teresa de Jesús, Vida, 3, 1. 

66 María Salas, De la promoción de la mujer a la teología femin ista, págs. 16-1 7. Sal Terrae. 

Santander. {1993). 

41 



Haití, la Hispaniola, Cristóbal Colón retornó a España y los Reyes Católi-
cos se apresuraron a obtener del Papa ciertas concesiones para continuar 
la política de los descubrimientos. Les responde con la bula lnter caetera, 
firmada en 1493, en la cual condiciona su aval a que las tierras descu-
biertas sean evangel izadas en el nombre del Dios de los cristianos y que 
los misioneros acompañen a los conqu istadores. 

Pero retornando al hombre, recordemos que en la E. Media se le 
había considerado portador de la imagen y semejanza de Dios y sin la ver-
tiente religiosa, la vida era como un motor que se ha quedado sin aceite. 
Si se pone en marcha, se calienta y cada momento que pasa se quema un 
poco67. Sin embargo, el proceso de la secularización intelectual sigue ade-
lante y la eliminación de la creencia en Dios, clave de bóveda de todo el 
sistema premodernO¡ será el paso decisivo para la completa liberación del 
hombre y la sociedad que se propone la modernidad66

• 

Ante esta situación, agravada por el caso Lutero, Teresa prevé una 
situación de tiempos recios para la cristiandad que había cristalizado en 
instituciones europeas de signo político, social y académico. Intuye Tere-
sa las consecuencias negativas que se derivarían para el Imperio y para la 
Iglesia, por lo que fatiguéme mucho, y como si yo pudiera algo o fuera algo, 
lloraba con el Señor y le suplicaba remediase tanto mal69

• A la muerte de 
Pedro de Alcántara en Arenas de San Pedro, su comentario fue que no 
está ya el mundo para sufr:ir tanta perfección70. 

En España no faltan experiencias dolorosas de la ruptura europea de 
la unidad de la fe. Teresa tenía información de que en Valladolid se habí-
an celebrado autos de fe y que se habían penalizado desvíos de la orto-
doxia católica. Ana de jesús, Lobera, relata que en Ávila, cuando las here-
jías de Cazalla y sus secuaces, a doña Cuiomar de U/loa y a otras señoras 
viudas y religiosas habían querido hablar estos herejes, y a la misma Madre 
también la codiciaban hablar antes que supiesen trataba con tantos confe-
soreS71 . Esta situación le crea dudas de conciencia e introduce en su alma 
el miedo a no caminar en la verdad. Miedo que compartían Francisco de 
Salcedo, el caballero santo, y el maestro Daza, sacerdote ejemplar, sus 
consejeros. Los mismos Padres Jesuitas, residentes en Á vi la desde no hacía 
mucho tiempo, extremaron su vigi lancia. 

67 Guardini, Romano, o. c., pág. 128. 

68 Martín Velasco, Juan, Espiritualidad cristiana en tiempos de increencia. En Revista de 

Espiritualidad, 192-193, pág. 434. (1989). 

69 Teresa de Jesús, Camino de Perfección, CE, 1, 2. 

70 Ibídem, Vida, 27, 16. 
71 Ana de Jesús, Lobera, Procesos de Beatificación y Canonización, o. c., T. 1, pág. 471-
472. 

42 



La Philosophia Christi erasmiana 

Teresa reconoce que siempre he sido aficionada y me han recogido 
más las palabras de los Evangelios que los libros muy concertados72

, y 
buscó el criterio último de verdad y de certeza en la Sagrada Escritura, 
interpretada por el magisterio eclesiástico y autenticada por los letrados. 

En febrero de 1516 se publicó el Novum lnstrumentum, de Erasmo 
de Rotterdam73

, que era el Nuevo Testamento de la Biblia católica. El 
mensaje que Erasmo deseaba transmitir era el de la Philosophfa Christi, 
basada en el evangelio que llegó a España en su obra /nstitutio principis 
christiani, el Enquiridion, que dedicó al archiduque Carlos, soberano de 
los Países Bajos. 

No fue imposible que Teresa conociera directamente el Enquiridion . 
Y sin lugar a dudas, el espíritu de la filosofía cristiana le pudo llegar de 
modo indirecto, por algunas lecturas de Francisco de Osuna. Con Erasmo, 
comparte la idea de que la escolástica no es la llave de la ciencia de Dios, 
que los cristianos contamos con la Palabra de Dios, alimento que pode-
mos tomar todos, que cualquier mujer debería leer los evangelios y las car-
tas, los labradores recitar esa Palabra en el campo, el tejedor en su taller 
y el viajero en el camino y que buen teó logo es el que vive la vida de los 
ángeles, no el que diserta sobre ellos. El mundo cristiano, más que sabias 
especulaciones lo que necesita es vivir la verdad que nos anuncia la Pala-
bra, que deben recordarnos los predicadores en los sermones y los maes-
tros en las escuelas. 

Más adelante, tendremos oportunidad de verificar cómo Teresa es 
conciencia crftica ante los teólogos que se consideran capaces de com-
prender la infinitud de la verdad que es Dios. Su experiencia le permite 

72 Teresa de Jesús, Camino de Perfección, CV, 21, 4. 
i3 Marcelino Menéndez Pida!: Con la misma pluma con la que traducía a Eurípides y a 
Luciano, interpretaba el Nuevo Testamento y corregía las obras de San Agustín y San Hila-
río. Sus servicios a la ciencia escrituraría y a la pat rística son indudables y mucho mayores 
que los que prestó a las humanidades ... A lo sumo se le podría tachar de indiscreto ensa-
ñamiento con personas y cosas dignas de respeto, el cual no podía menos de disminuirse 
en el vulgo a la vista de tales ataques. Leyendo tales cosas no es de extrañar que muchos 
hayan tenido a Erasmo por escéptico y despreciador de toda religión ... Sé que Erasmo vivió 
y murió en el seno de la Iglesia católica, defendiendo el libre albedrío contra Lutero, el 
cual le injurió brutalmente sin respeto a su ciencia y a sus canas. Historia de los Hetero-
doxos Españoles, vol. 1, pags. 682, 685, 688. BAC. Madrid. (1998). Esta publicación del 
Novum lnstrumentum, homenaje al Papa León X, se completaba con dos aditamentos, la 
Paraclesis ad philosophiae chistianae studium, que consistía en una exhortación al estudio 
de la filosofía cristiana, y el Methodus verae theologiae, cuyo objetivo era fundamentar el 
estudio de la Teología sobre la Sagrada Escritura y no sobre la filosofía escolástica. 

43 



informarnos de cuán diferente cosa es oír estas palabras y creerlas, a 

entender por esta manera cuán verdaderas son74
• 

Felipe 11 y la heterodoxia 

Teresa se hallaba muy bien informada de las actividades de los her-
manos Cazalla, nada ortodoxas. Beatriz de la Encarnación, que tomó el 
hábito de carmelita en Valladolid el ocho de agosto de 1569, le refirió lo 
que había presenciado ella misma, que en este lugar de Valladolid lleva-

ban a quemar a unos por grandes delitos75
• 

Años atrás, en el 1559, se habían celebrado dos autos de fe en Valla-
dolid y uno en Sevi lla. Y en el Libro de la Vida, alude expresamente a los 
cenáculos clandestinos vallisoletanos de tendencia luterana. Estaba tam-
bién al tanto de cuanto sucedía en Sevi lla y Extremadura. 

En el lndex del 1559, conocido como el antimístico, aparecen bajo 
sospecha Juan de Ávila y Francisco de Borja, hoy canon izados, Francisco 
de Osuna, franciscano cuya doctrina tanto iluminó a Teresa, y Luis de Gra-
nada, tan alabado por ella. Y muere en prisión, en Roma, fray Bartolomé 
de Carranza, arzobispo de Toledo, adonde, sede vacante, Teresa se des-
plazó para fundar otro de sus monasterios. 

Reacciona con dolor y firmeza ante las decisiones de la Inquisición, 
pero asegura a sus monjas que cuando nos quitaren libros, no nos pueden 

quitar este libro, se refiere al Paternoster, que es dicho por la boca de la 

misma Verdad, que no puede errar76
• No tengas pena, le había dicho el 

Señor, que yo te daré libro vivo 77
• 

El teólogo dominico Melchor Cano, consultor del Inquisidor General, 
justifica la ortodoxia inquisitorial porque /a experiencia ha enseñado que 

la lección de semejantes libros, en especial con libertad de leer la Sagrada 

Escritura y trasladarla en vulgar; ha hecho mucho daño a las mujeres y a los 

idiotas78
• Otros historiadores, sin embargo, argumentan que como la Inqui-

sición española estaba en manos de los antihumanistas, se pretendió 
fomentar una actitud contraria a los hábitos de la lectura. 

El 22 de diciembre de 1559, el rey Felipe 11 prohibía marchar a estu-
diar a universidades extranjeras, excepto a Bolonia, para evitar el conta-
gio con la herejía. Esta restricción explica que la Universidad española, 

74 Teresa de jesús, VIl M., 1, 7.68 Martín Velasco, Juan, Espiritualidad cristiana en tiempos 
de increencia. En Revista de Espiritualidad, 192-193, pág. 434. (1989). 
75 lbíd., Libro de las Fundaciones, 12, 3. 
76 lbíd., Camino de Perfección, 73, 4. 
77 lbíd., Vida, 26, S. 
78 Antonio Mestre, en Historia de la Acción educadora de la Iglesia Española, pág. 466, 
aludiendo a la censura del Catecismo de B. de Carranza, que redacta Melchor Cano. 

44 



muy prestigiada en derecho canónico y civil y en medicina, se valora en 
ese momento en teología, pues jiménez de Cisneros había dado enorme 
importancia a la Teología en la Universidad de Alcalá, eje de su enseñanza 
y de su razón de ser, si bien vivificada en este caso por el estudio directo 
de la Biblia79

• 

El investigador J. Ignacio Tellechea escribe que creo haber esclarecido 
suficientemente en otro trabajo80

, la razón íntima, hasta ahora desconoci-
da, de tan drástica medida, en referencia a la Real pragmática de Felipe 11 
de 1559, en la que prohibía salir a estudiar al extranjero. El alarmante 
informe presentado al consejo de la Inquisición por el dominico Baltasar 
Pérez, referente a grupos de españoles residentes en Lovaina por los años 
1551-1558, a los que envuelve en acusaciones de heterodoxia, concluye 
con la recomendación de que se interponga la Inquisición para conseguir 
la vuelta de aquellos a su patria, y la prohibición de salir por motivo de 
estudios a universidades extranjeras81

• 

El férreo control sobre la ortodoxia se extiende también al trasiego de 
libros que se hacía de Francia a España, por lo que Fel ipe 11 escribe al 
Inquisidor General y al Consejo de la Inquisición, manifestándoles que 
téngoos en mucho servicio el cuidado que tenéis en recoger los libros pro-
hibidos y escribir a los inquisidores que cada uno en su distrito publique 
edictos con grandes censuras para que nadie los tenga y fue bien proveer 
en los puertos de mar y frontera de Francia que no los consientan meterB2

• 

Teresa, adelantándose a tiempos futuros, intuyó que la Iglesia no 
necesita del brazo secular para conseguir sus objetivos evangélicos y debe 
evitar el riesgo de ser manipulada al servicio de la política. 

Presencia educativa de la Iglesia 

La Iglesia española en el siglo XV 

La importancia social de la ignorancia en el siglo XV preocupaba por 
igual a las clases políticas y a las autoridades eclesiásticas, porque unos y 
otros estaban convencidos de que la incultura ponía en riesgo la obe-
diencia política y la ortodoxia de la fe católica. Así se reconocía explícita-
mente en el Sínodo celebrado en Sa lamanca en el 141 O, porque el cono-
cimiento de la fe católica es necesario para la salvación de las ánimas de 
los christianos, la ynorancia es muy pelygrosa. 

79 José Luis Abellán, o. c., pág. 37. 
80 J. Ignacio Tellechea, Españoles en Lovaina, Revista de Teología 23, 1963. 
81 lbid., Tiempos recios. Inquisición y Heterodoxias, Ed. Sígueme, Salamanca, 1997, pág. 269. 
82 lbid., Carta de Felipe 11 al Inquisidor General Valdés y al Consejo de la Inquisición, Valla-
dolid, 6-septiembre-1558. En Revista Salmanticensis, vol. 16, pág. 353. (1969). 

45 



Un testigo que certifica el bajo nivel cultural religioso de los pueblos 
españoles en el XVI fue Juan de Ávila, tan cercano a Teresa. Considera-
do como el apóstol de Andalucía, promotor de los estudios universitarios 
en Baeza, reconoce que muy grande falta hay en España de doctrina y 
de educación para niños, de lo cual nace tanta ignorancia cuando son 
grandes, que muchos viejos no saben las oraciones de la Iglesia ni aun 
persignarse83

• 

El cardenal j iménez de Cisneros, arzobispo de Toledo, reconoce con 
pena en el Sínodo celebrado en Alcalá el 14 79, que había clérigos y curas 
que no sabían explicar el evangelio a sus fieles los domingos, por lo que les 
pide que, al menos, lo lean o que busquen otra persona que sepa y quie-
ra hacerlo84

• 

Ahora comprendemos las quejas de Teresa sobre la carencia de con-
fesores y directores de conciencia bien preparados. Sin embargo,· es un 
hecho históricamente bien informado, que en la segunda mitad del siglo 
XV y durante todo el XVI, la literatura catequética se enriquece en España 
de modo excepcional. 

Los cabildos catedral icios atendían las primeras letras y preparaban en 
gramática a los clérigos y seglares. En el 1474, el Papa Sixto IV, precisa-
mente a petición de las iglesias castellanas, dispuso que se promocionaran 
en las iglesias catedrales los estudios superiores de teología y derecho 
canónico. Para ello, cada ·cabildo contaría con dos maestros más, uno de 
ellos teólogo, el magistral, y otro jurista, el futuro canónigo doctoral. 

Las escuelas parroquiales se subvencionaban con los décimos parro-
quiales o los diocesanos, pues la legislación canónica ordenaba que en las 
parroquias grandes se dedicase parte del tercio diezma/ a la enseñanza de 
los pobres. A partir del XVI, se publ icaron en España algunas cartillas de 
doctrina cristiana, muy breves, que eran instrumentos muy útiles para 
aprender a leer. El mismo Juan de Ávi la publicó una, que se difundió por 
toda España, entre los años 1527-1540, titulada Doctrina cristiana que se 
canta: oidnos vos, por amor de Dios. Lleva añadido e/ rosario de Nuestra 
Señora y una instrucción muy adecuada para niños y mayores. Se conocía 
en Castilla incluso después de publicado el catecismo de Astete, en el año 
1576 y el de Ripalda, 1586. 

La Iglesia abulense de 1470 a 1481 

Nos detenemos un poco más en el análisis de la situación cu ltural en 

83 Juan de Ávila, Memorial primero al Concilio de Trente, O. Completas, pág. 56. BAC. (1970). 
84 Sánchez Herrero, José, Concilios Provinciales y Sínodos Toledanos de los siglos XIV y XV, 
pág. 91. Universidad de La Laguna. (1976). 

46 



que se encuentra la ciudad y la diócesis de Ávila en los años señalados, 
por ser éste el entorno más inmediato en el espacio y en el tiempo a Tere-
sa de Jesús. Según consta, aunque no con plena certificación, en la dió-
cesis de Ávila no se concedió permiso a los clérigos para salir a estudiar a 
otros lugares, nacionales o extranjeros, hasta el 1470. Nos basamos en el 
testimonio del obispo Alonso de Fonseca que afirma que fasta aquí non 
avían acostumbrado de dar licencia a ningunas personas para que fuesen a 
aprovechar en sciencia a algunos Estudios Generales65

• 

En contraste con esta afirmación, encontramos rótulos del año 1381 
en los que aparecen 16 clérigos abulenses como estudiantes beneficiados, 
y 32 en el1403 . 

Lo interesante es que en el Sínodo de 1481, se reconoce la impor-
tancia que debe concederse a la ignorancia observada por el obispo en las 
visitas pastorales, y de lo que deja constancia insistiendo en que según 
dice el apóstol Sant Pablo escriviendo a su discípulo Timoteo, el sacerdote 
ha de ser idóneo y suficiente de letras, porque, según los santos derechos, 
la ignorancia es madre de todos los errores, y mayormente en todos los 
sacerdotes es muy peligrosa86

• 

Ante este decadente nivel intelectual, el obispo Alonso de Fonseca 
determina que todos los beneficiados sepan gramática y lengua latina, leer 
y cantar competentemente, y lo hace con talante imperativo, pues esta-
tuimos y mandamos que cualquier beneficiado en nuestra iglesia Catedral 
o otro cualquier cura y rector, o otro cualquier clérigo beneficiado de nues-
tro obispado que fuere mayor de edad de diez años y menor de XXXV años 
que no sabe cantar, ni construir, ni fablar por Gramática de lengua latina 
dentro de cuatro meses primeros siguientes de oy día de la data desta nues-
tra constitución, cesante legítimo impedimento, lo comiencen a aprender y 
lo continúen sin intervalo, a lo menos por ocho meses de cada año, por tal 
manera y forma, que dentro de cuatro meses sepan competentemente leer 
y construir la dicha Gramática y fablar la lengua latina87

• 

En este Sínodo, el obispo facilita la salida o la permanencia de los clé-
rigos que se hallan realizando sus estudios fuera de la diócesis, y permite 
que los que se hallaren estudiando en esas condiciones, gocen de sus 
beneficios; más aún si los tales clérigos probaren y mostraren como conti-
nuaran los cuatro dichos años en un Estudio General especial, estando y 
residiendo en tal Estudio, oyendo sus lecciones continuadamente al menos 

85 AHN, Sección Clero-Á vi la, libro 1892-1, año 11 70, folios 18-18v. 
86 Synodicon Hispanum, VI, Ávila, pág. 79. 
87 Archivo Diocesano de Ávi la, armario de la Oficina, Libro de las Constituciones Sinoda-
les del Obispado de Ávila, pág. 35-37. Impreso en Salamanca. (1557). 

47 



ocho meses de cada uno de los dichos años, y fizieren su poder y diligen-
cia en aprender la dicha lectura y gramática, que pueden continuar estu-
diando sin perder sus beneficios ni parte de ellos66

• 

Queda, pues, claro que también en la Diócesis de Ávila, en los albo-
res del siglo XVI, en tiempos de Teresa, existe el interés de que la clerecía 
se preocupe de enriquecerse culturalmente. 

Situación social y cultural abulense en el año 1561 

En este año Teresa cumpl ió 46, y prepara la fundación del que será el 
primer convento de su reforma, el Monasterio de San José, de Las Madres, 
para los abulenses, inaugurado en agosto de 1562. Es una fecha que con-
sideramos clave para nuestro objetivo de enmarcar su persona en coor-
denadas espacio-temporales significativas. 

La sociedad abulense está montada sobre los privilegios de la noble-
za y del clero, sobre la esclavitud, aunque Teresa alaba el comportamien-
to de su padre, pues jamás se pudo acabar con él que tuviese esclavos, y 
sobre la tiranía de la honra, que prohibía el trabajo manual. 

Los mismos frailes carmelitas viven excesivamente pendientes de 
agradar a la nobleza, como ponen de manifiesto los comportamientos con 
doña Luisa de la Cerda, hija del segundo duque de Medinaceli, Juan de la 
Cerda, o con Ana de Mendoza, Princesa de Ébol i, esposa de Ruy Gómez 
de Silva, príncipe de Éboli, amigo de Felipe 11, o con los Duques de Alba. 

En el censo que Felipe 11 mandó hacer en Castilla en mayo del 1561, 
siendo Corregidor en la ciudad de Ávila el licenciado Pedro Díaz Vázquez, 
se detalla el número de vecinos con su profesión y domicilio. La pobla-
ción asciende a 3156 vecinos. Superaba a Burgos y triplicaba la de León. 

Si en el año 1530, la población era de 1523 vecinos, necesitamos 
conocer los factores que explican este considerable ascenso demográfico. 
Posiblemente, influyó el éxodo rural, relacionado siempre con el bajo ren-
dimiento de la agricultura, sin olvidar, también, el capítulo de los impues-
tos, que gravaban excesivamente al campesino, mientras que el precio de 
venta de los productos agrícolas era exiguo. 

Por otra parte, no se olvide que el desarrol lo de los telares, de los 
talleres o de la mol ienda era considerable en la ciudad. 

La distribución cuantitativa y cualitativa de la población abulense en 
el 1561, era la siguiente: 256 vecinos estaban considerados pobres. De 
ellos, 183 eran viudas. Se tenía conciencia de que la pobreza era una rea-
lidad incuestionable. Sin oficio estaban 1043 vecinos, de los que 454 eran 
viudas. Un total de 1857 vecinos integraban distintos oficios y profesiones. 

66 Sánchez Herrero, )osé, o. c., pág. 441-442. 

48 



La población dedicada a la práctica del culto divino estaba integrada por 
335 monjas, 180 frailes y 15 canón igos. 

La confitura, la pastelería y la panadería se consideran profesiones de 
economía discreta y las compartían varones y mujeres. Abundaban los ofi-
cios humildes, exclusivos de las mujeres, que apenas proporcionaban lo 
indispensable para comer. Había lavanderas (1 3), labranderas (7), hilan-
deras (29), taberneras (8), fruteras (6), horneras (6), comadronas (3), teje-
doras de lienzos (15), una criada, que vivía en su casa y que respondería 
a la actual empleada de hogar. Abundaban las criadas que vivían en el 
domicilio de las familias a las que servían, boticarios (9), joyeros (6), abo-
gados (11 ), escribanos (22), licenciados (14), maestros de gramática (7), 
médicos (7), notarios (3), procuradores (16), racioneros (25), tenderos 
(17), mesoneros (9) y taberneros (27)89• 

Relacionando la población activa abulense del 1561 con el número 
de mujeres que se encuentran empleadas (141 ), deducimos que a la 
mujer le resultaba difícil la independencia económica y, consecuente-
mente, el ejercicio de su libertad. Ello explica el número elevado de viu-
das pobres y el de monjas. De éstas, unas eran viudas, algunas no habían 
encontrado trabajo y otras se habían retirado al convento por el miedo de 
los padres a perder los puntitos de honra familiar. 

En este punto, el elocuente testimonio de Teresa desestima este com-
portamiento, y sugiere que sí los padres tomasen mi consejo, ya que no 
quieren mirar a poner sus hijas adonde vayan camino de salvación, sino 
con más peligro que en el mundo, que lo miren por lo que toca a su honra 
y quieran más casarlas muy bajamente que meterlas en monasterios seme-
jantes, si no son muy bien inclinadas, o se las tenga en su casa90

• 

La ciudad de Ávila disponía de 6 parroquias, 4 iglesias, 7 ermitas, y 
11 monasterios. Y en el aspecto cu ltural, podía considerarse una ciudad 
suficientemente dotada para responder a las necesidades habituales del 
momento. En el 1561, Ávila contaba con un Convento-universidad o 
Universidad Menor, fundada en el 1504 y establecida en el monasterio 
dominico de Santo Tomas de Aquino. En ella se leía filosofía y teología. 
Al Convento-universidad de Santo Tomás, le concedió Carlos 1 los privi-
legios que tenía la Universidad de Salamanca, aunque no disfrutó de 
categoría universitaria hasta el 1550, otorgada con carácter pontificio 
por el nuncio J. Poggio y confirmada en el 1576 por el Papa Gregorio 
XIII. 

89 Manuel Fernández Álvarez, El entorno histórico de Santa Teresa, en Studia Zamoren-sia 
3. (1982). 
90 Teresa de Jesús, Vida, 7, 4. 

49 



Preocupada Teresa por la futura educación de sus sobrinos, .por carta 
informa a su hermano Lorenzo residente en Quito de estas facilidades 
académicas, refiriéndole que olvidéme de escribir en estotras cartas el 
buen aparejo que hay en Ávila para criar bien esos niños. Tienen los de la 
Compañía un colegio, adonde los enseñan gramática, y los confiesan de 
ocho a ocho días. También leen filosofía, y después teología en Santo 
Tomás, que no hay que salir de allí para virtud y estudios91

: 

El Colegio de la Compañí¡;¡ al que se refiere Teresa, es el de San Gil, 
fundado por A. de Aguila en el 1567. Estaba ubicado en la Cuadrilla de 
San Pedro y sus ruinas han sido recientemente restauradas con laudable 
gusto estético En él se enseñaban gratuitamente las primeras letras y dis-
ponía de un aula de gramática, de filosofía y de teología. Los quicios sobre 
los que giraba la formación jesuítica, previstos en la Ratio Studiorum, eran 
la virtud y las humanidades. 

Ávila disponía también de escuela catedralicia a cargo de los 15 
miembros del cabildo. En una vivienda contigua a la catedral, habitaban 
los niños de coro, o seises o infantes, que así se llamaba a los niños que 
asistían y participaban en el culto. Su tutor era el maestro de capilla, que 
sustituía al sochantre por considerarse mejor preparado técnicamente en 
la música, y sus obligaciones eran las enseñanzas de la lectura y de la 
música. Nos consta que en el 1618, había capilla polifónica en la catedral 
y uno de los niños de coro fue el insigne Tomás Luis de Vitoria. 

Como otras ciudades, Ávila ofrecía un Colegio de Doctrinos, fundado 
por Hernandálvarez el año 1547. La edad de los niños estaba entre los 6 y 
los 13 años. Este colegio se ubicaba también en la Cuadrilla de San Pedro. 
En él se instaló posteriormente el Seminario Conci liar Diocesano, que lo fue 
hasta su derribo para construir el referido Colegio Diocesano. Otro colegio 
era el de Doncellas, en el monasterio de MM. Agustinas de Santa María de 
Gracia, donde Teresa de Ahumada dice que estuve año y medio. 

En el sector de la enseñanza privada es justo recordar a los Beaterios, 
integrados por mujeres que, viviendo fuera de una comunidad de religio-
sas, sin embargo, vestían hábito rel igioso, profesaban el celibato, se dedi-
caban a la oración, a las obras de caridad y, en muchos casos, a la ins-
trucción de los más necesitados. Fontiveros, en la provincia de Ávila, pue-
blo natal de Juan de la Cruz, contaba con uno de estos beaterios, integra-
do por 45 miembros. 

Hacia la segunda mitad del XVI, la enseñanza privada, entendida 
como el servicio que prestaba una persona a títu lo particular, cobró gran 

91 Jbíd., Carta a Lorenzo, 17-1-1570. 

50 



interés en Ávila. Era un colectivo de maestros, de artistas, de calígrafos, 
que, valiéndose de las cartillas o de los alfabetarios, ofrecían su doctrina o 
sus habilidades por precios y tiempos contratados. 

La figura del sacristán docente 

En un principio, la figura y la presencia del sacristán responde a 
presupuestos sociales muy significativos. Debido a la escasez de maes-
tros y clérigos que se dedicaran a la enseñanza, los obispos se vieron en 
la necesidad de perfilar la imagen de un sacristán-docente. En el Síno-
do celebrado en Badajoz el 1501, se manda que en la catedral y en 
todas las iglesias de la ciudad y diócesis aya sacristanes que enseñen a 
los niños principalmente en la doctrina. Y el celebrado en Coria el 
1527, siendo ob ispo Francisco Bobadilla y Mendoza, dispone que e/ 
sacristán ha de enseñar a leer y escribir a los niños de su parroquia y 
para que mejor se pueda cump/il"¡ mandamos que no sea ningún sacris-
tán sin que primero sea examinado si tiene suficiencia y cualidades nece-
sarias para el dicho oficio. 

Ésta es la razón por la que tenemos empeño en desempolvar y 
ampliar la imagen histórica del sacristán, deteniéndonos con justicia en la 
consideración de su aspecto de hombre docente, incorporado por la 
estructura eclesial del XVI a los agentes de la enseñanza, porque los sacris-
tanes en alguna manera son ministros y sirven en la iglesia de Dios y, por 
ese mismo hechq deben participar y gozar de los frutos de e//a92

• Debían 
cubri r la enseñanza de los niños comprendidos entre los 7 y 12 años no 
sólo de la doctrina cristiana, sino también de la lectura, de la escritura y 
del canto. Y para cerciorarse la jerarquía de que se hallaban en condicio-
nes de ejercer adecuadamente su cometido, mandamos que los sacrista-
nes sean examinados en la doctrina cristiana, si la saben y son hábiles para 
poderla enseñar93

• 

El examen de los candidatos pretende alcanzar dos objetivos, el pri-
mero, detectar el nivel de contenidos cognoscitivos que posee el sujeto, y 
el segundo, confirmar sus aptitudes para la enseñanza. En este punto, un 
tema no exento de interés es el de baremar los criterios que se tendrán en 
cuenta en el dar de las licencias de las Sacristanías. Se manda que se guar-
de la constitución Synodal por la qua/ está proveydo que el mozo doncel 
siendo suficiente se prefiera al conjugado, y los que huvieren de ser admi-
tidos para Sacristanes sepan bien cantar y la doctrina Christiana, y mánde-
se/es que la enseñen a los niños los Domingos y fiestas en las parroquias 

92 Libro de las Constituciones Sinodales del Obispado de Ávila, ya citado, pág. 205. 
93 Jbfdem, pág. 53. 

51 



donde sirvieren con pena de dos reales cada vez que dexaren de hacer94
• 

Para completar esta información, en el caso de que no se disponga de clé-
rigos, se admitirá a los sacristanes, a quienes mandamos sean ordenados 
de órdenes menores y no conjugados; y no pudiendo ser hallados con estas 
condiciones, a lo menos no sean bígamos95

• 

Advertimos que aparece, como primer criterio, el de preferir varones 
no casados, pues éste es el significado de doncel en el contexto lingüísti-
co, contrapuesto al de conjugado, conyugado, casado. Desconozco si el 
tema del celibato exigido para el ejercicio de la docencia se ha expuesto 
con amplitud en la Historia de la Educación en España. Merecería la pena 
estudiarlo. Posiblemente, la razón de esta exigencia se halle en el hecho 
de considerar al sacristán ministro de la Iglesia y que, por sintonía con el 
sacerdocio ministerial, se haga extensivo el celibato al sacristán, con la 
finalidad de que se dedique exclusivamente, como el sacerdote, a aten-
der la formación de los niños y de los adolescentes. Otro criterio, com-
plementario, es el de que si el sacristán no es célibe, al menos que no sea 
bígamo. En cuanto a la preparación profesional, se pone el acento en dos 
materias concretas, la música y la doctrina cristiana. Y, por último, el ideal 
sería que fueran ordenados de órdenes menores. 

94 Constituciones Sinodales del O. de Ávila, o. c., pág. 205. 
95 Ibídem, pág. 51v. 

52 



2. UBICACIÓN DE TERESA EN LA CULTURA DE SU TIEMPO 

iUna mujer hipotecada a su tiempo? 

Dibujado, someramente, el mapa sociocultural español y europeo 
que enmarca históricamente a Teresa, necesitamos ahora conocer el 
medo cómo se sitúa en él, pues cada uno es hijo no sólo de sus padres 
sino de su tiempo. Por esto, nos es indispensable indagar sí la socialización 
fami liar y ambiental recibida habían despertado en ella actitudes de acep-
tación, de instalación familiar y social resignada, o sí, por el contrarío, 
ofrece otros horizontes y exige nuevas maneras de presencia en relación, 
sobre todo, con la misión y el papel que debería desempeñar la mujer. lEn 
qué medida es Teresa una mujer hipotecada o deshipotecada de su tiem-
po, tomando como referente específico, no único, el reconocimiento de 
la dignidad y de la misión de la mujer?, es la pregunta que espera nuestra 
respuesta. 

No podemos obviar la dificultad que entrañaba la pretensión de inde-
pendizarse del orden establecido. Esto explica que sí tomamos como 
punto de referencia la palabra escrita de Teresa, posiblemente, en una lec-
tura superficial, sin examinar la espalda de las palabras, nos inclinemos a 
admitir que, efectivamente, fue una mujer hipotecada, relativamente, a su 
tiempo. Podemos quedarnos bajo la impresión de que concordaba con la 
tradición y que aceptaba las corrientes de pensamiento en lo referente, 
por ejemplo, a la pureza de la sangre, a la discriminación de los cristianos 
viejos, a la naturaleza y aptitudes de la mujer, a su devaluación social y a 
las restricciones impuestas a su libertad97

. 

Sí, por el contrarío, sin orillar los significantes ambiguos que aparecen 
en sus escrítos98

, nos adentramos y detenemos en el análisis del lenguaje 

97 Teresa de Jesús, (/Basta ser mujer para caérseme las alas, cuánto más mujer y ruin», Vida, 
10, 8. ~~cosa tan flaca como somos las mujeres, todo nos puede dañam, Camino, Prólo-
go, 3. «De su natural, las mujeres son de ánimo flacas>>, Meditaciones de los Cantares, 3, S. 
«Las mujeres somos más flacas, de complexión más flaca; las mujeres no somos de ingenios 
delicados>>, Camino, 48, 2. «Lo que buenamente no pudierais entender, no os canséis ni gas-
téis el pensamiento en adelgazar/o; no es para mujeres>>, M. de los Cantares, 1, l. «Las muje-
res no somos buenas para consejo, aunque alguna vez acertamos>>, Carta al P. j. B. Rubeo, 
febrero, 1576. <cLoque me espanta a mí es ver cómo la creyeron, una mujer (La samarita-
na); y no debía ser de mucha suerte, pues iba por agua>>, M. de los Cantares, 7, 6. <cEs cosa 
admirable para que las niñerías de las monjas no se entiendan>>, Visita de Descalzas, 49. 
«Las mujeres somos inhábiles>>, Camino, 23, 1. Son significativas algunas expresiones como 
mujercilla, mujercitas, lágrimas mujeriles, escrúpulos feminiles. 
98 En cuanto al diminutivo mujercilla, nos parece interesante la opinión de A. Weber: el 
proceso de deterioro que sufre el término mujercilla podría esquematizarse asf: a principios 

53 



gestual, de sus juicios, de sus reacciones, de sus deseos y de sus aspira-
ciones, y, sobre todo, nos acercamos al núcleo de su conciencia, nos 
encontramos con convicciones y tomas de postura que contrastan frontal-
mente con lo aparentado por sus palabras. Aceptó, por ejemplo, y por 
experiencia personal, la corriente que propugnaba la interiorización de la 
religión, propugnada por el sospechoso erasmismo. Combatió con toda la 
energía de su convencimiento, cuando le llegó el momento, el principio 
de pureza de sangre. Introdujo en las Constituciones el criterio prioritario 
de los valores personales de la postulante sobre el aval económico y social 
con el que llamaba a las puertas del Carmelo. Se atendía, primero, a lo 
que la joven era, y después, o nunca, a lo que aportaba en moneda con-
tante y sonante. Hace valer la conciencia personal frente al socorrido 
derecho de los padres sobre los hijos. 

Desde que Teresa creyó escuchar del Señor que tu honra es mi honra, 
comenzó a leer la vida con sensibilidad y perspectiva diferente. Es evi-
dente que en su alma comienza a percibirse ya una sensación de inco-
modidad por la ruptura de la catolicidad europea de la Iglesia y por las 
energías de las mujeres que se desaprovechan. No comprende que se 
tome pie de la Palabra revelada para argumentar y justificar la marginación 
social de la mujer. Es lo que ocurre con el manido texto de la carta que 
San Pablo dirige a los cristianos de Corinto en el que dispone que las muje-
res callen en la Iglesia. Veremos cómo rompe lanzas en contra de estas 
interpretaciones personales y parciales del texto paulino. No se resigna 
tampoco y grita contra la pasividad de los llamados a detener con la pre-
dicación o con el testimonio de su vida el deterioro de la unidad de la fe 
católica. Teresa, pues, es una mujer históricamente condicionada, pero no 
hipotecada a su tiempo en sus deseos. 

las tres apuestas de Teresa 

La creciente madurez de Teresa, el compromiso vocacional que con-
trae con ella misma y la experiencia espiritual que le proporciona su unión 

de siglo, mujercilla tiene acepción positiva en la pluma de Erasmo y en el lenguaje de Cis-
neros: mujeres sin cultura, pero ganosas de saber, son capaces de leer la Biblia. Luego, tras 
la llegada de los alumbrados y los escritos de Osuna, mujercilla pasa a tener significado 
peyorativo: mujeres ignorantes, con el agravante de ignorancia y superchería, que preten-
den enseñar, provocando la reacción de los teólogos. Por fin, se agrava su deterioro semán-
tico con el choque polémico de teólogos y espirituales, Cano contra Carranza y Granada, 
por ejemplo. A /as mujercillas se les declara rotundamente ineptas para la teología e 
incluso para la lectura de la Biblia. Para A. Weber, este es el significado en santa Teresa. 
Tomás Alvarez, La filigrana de diminutivos en Jos escritos de Santa Teresa, Revista Monte 
Carmelo, vol. 104, 1996, pág. 28. 

54 



con Dios, la conducen al descubrimiento de un tipo y modelo de mujer, 
de creyente y de monja por el que hará una apuesta radical y definitiva. 
Apuesta que construye sobre el trípode de la verdad de Dios, de la ver-
dad de la mujer y de la verdad de la cristiandad rota. 

La verdad de Dios 

Teresa encuentra a Dios en su camino de tanteo y de búsqueda de 
una realidad que fuera capaz de iluminar, de confirmar y de asegurar la 
razón y el sentido de su existencia. Es éste un Dios que hoy y aquí le ofre-
ce la seguridad personal que necesita y no había encontrado, y le prome-
te, además, para mañana la transtemporalidad, la eternidad soñada desde 
su infancia. 

Aunque el Dios primero que percibe Teresa es el Dios-Creador, sin 
embargo, aparece en ella descosmizado, desmaterializado, no confundi-
do con los astros. Es el Dios que guía y conduce la Historia. 

En un segundo momento, el Dios Creador cede al sentimiento del 
Dios-Padre. Es un padre desconceptualizado y desideologizado, que nada 
tiene que ver con la sorpresa y el hallazgo que nos viene por los caminos 
de un frío si logismo, elaborado por el esfuerzo de nuestra limitada inteli-
gencia. Esto no significa que Teresa infravalore la luz de la razón, pero ésta 
no le ha bastado para descubrir la paternidad divina. 

Por último, Teresa se abraza a un Dios-Esposo viviente y vivificador. Es 
el esposo del matrimonio espiritual descrito en las séptimas moradas. Con 
esta vivencia del Dios-Esposo, Teresa no se inscribe en ninguna corriente 
teológica ni en escuela de espiritual idad alguna. Va más allá y desborda el 
ardo amoris del franciscanismo, la mística complutense cisneriana, el neo-
escolasticismo bañeciano, el erasmismo, el jesuitismo. Todos la han ayu-
dado, pero ninguno la sacia. 

Es importante señalar, en este momento, que el descubrimiento del 
Dios-Esposo inscribe a Teresa en el marco de la cultura moderna, caracte-
rizada por el desarrollo de la capacidad de comunicación y de diálogo que 
han aportado los filósofos dialógicos. Con la captación de esta primera 
verdad del Dios-Verdad, y de la verdad que es ella misma, se encuentra 
preparada y dispuesta a pintar y diseñar el modelo de mujer que se ade-
cue al plan de Dios, diferente al mostrado por los letrados y lejano del 
diseño cultural medieval 

La verdad de la mujer 

Teresa se presenta como la mujer que ha encontrado su identidad en 
la verdad revelada. Nos lo transmite sin equívoco posible cuando escribe 
que a mi parecer jamás nos acabamos de conocef"¡ si no procuramos cono-

55 



cer a Dios99
• Dios es el espejo que nos devuelve nuestra imagen real y 

quien no se contempla en él corre el riesgo de distorsionarla. 
El conocimiento profundo de la Palabra revelada y la contemplación 

asidua de Dios, la han ayudado a descubrirlo como el Amador que nos 
acompaña dándonos vida y ser100

. Y si el ser en el que consiste el ser-mujer 
es un regalo de Dios, no se entiende que la mujer sirva para tan poca cosa 
como opinan los controladores oficiales del saber. Si al ser por el que 
somos, parece discurrir Teresa, le añadimos la vida que le proporciona 
Dios, entonces no nos imaginemos huecas en lo interior101

, comenta a sus 
monjas del monasterio abulense de san José. 

Descubre Teresa el mundo interior, del que son, también las mujeres, 
acreedoras, y que permanece desconocido, incluso, para las personas que 
se han retirado de por vida del mundo exterior. El mundo interior es el 
mundo nuevo, escenario de los encuentros decisivos entre Dios y ella, 
aunque sea mujer. Se encuentra desposada con Dios como todas las almas 
por el bautismo102

• Y recurre a un argumento práctico de autoridad para 
insistir en la defensa de la interioridad de la mujer, de la suya propia, el 
comportamiento de jesús, porque no aborrecisteis, Señor, cuando anda-
bais en el mundo, las mujeres, antes las favorecisteis siempre con mucha 
piedad103

• 

De este modo, Teresa acaba de descubrir nada menos que la identi-
dad de la mujer como individuo, como persona y como femenina. Es ésta 
la identidad fundante, compartida por todas las mujeres, pues no se trata 
de valorar su vida personal como un privilegio, sino como una realidad, 
aneja al hecho de ser-mujer. 

La verdad de la cristiandad rota 

El ideal de mujer que Teresa alienta en sus deseos, está en función y 
depende de los objetivos que se le encomienden. Y éstos, a su vez, vie-
nen condicionados y marcados por las circunstancias por las que atravie-
sa la cristiandad, donde a Dios se le tiene ya poca ley. Es ésta la situación 
de urgencia que le mueve a suplicar a sus monjas que no es tiempo de tra-
tar con Dios negocios de poca importancia 104

• No se nos ha dado el tiem-
po para que nos entretengamos. Y, sobre todo, y aquí, volvemos a encon-

99 Teresa de Jesús, 1M, 2, 9. 
100 lbíd., 11M, 4. 
101 lbíd., Camino, 48, 2. 
102 Ibídem, 38, 1. 
103 lbid., (CV) 3,7. 
104 Ibídem, 1, S. 

56 



tramos con ráfagas de la modernidad teresiana, pues no perdamos de 
vista que el tiempo sólo pertenece a D ios 10 ~. 

Todo lo que no sea implicarse en la restauración de la unidad euro-
pea de la fe catól ica, es para ella un negocio intranscendente. En el 
monasterio teresiano de san José de Ávila se crea un clima espiritual de 
densidad épica, porque insiste a las Hermanas en que vean /a gran empre-
sa que vais a ganar106

. 

La actitud de Teresa no es una invitación a la participación en una 
contienda militar, sino espiritual, por lo que es preciso suplicar a Su Majes-
tad que no se levante ningún traidor107

, entre los que esfuercen la gente y 
pongan ánimo a los pequeños. Buenos quedamos los soldados sin capita-
nes. No es hora de ver imperfecciones en los que han de enseñar108

• Valién-
dose de ellos, el Señor dará luz a estas tinieblas y no permitirá más daños 
en la cristiandad109

• Y confía en que siendo tales cuales yo las pintaba en 
mis deseos, ayudásemos en lo que pudiésemos a este Señor mío110

• 

Aquí pretendíamos llegar, a saber que Teresa se esfuerza por diseñar 
el tipo de mujer que necesitaba aquella Iglesia y aquella sociedad espa-
ñola y europea. Con las apuestas descritas, Teresa se desmarca del corsé 
histórico y comienza la andadura de la apropiación de la libertad que la 
llevará a conseguir el señorío personal. 

A continuación, nos detendremos en analizar cómo este diseño de 
mujer ofrece una vertiente superadora del medievalismo cultural. 

Actitudes teresianas que superan el Medievo 

En Teresa aparecen actitudes y modos de escribir, de hablar y de estar 
en sociedad que rompen los esquemas históricos medievales, pues no se 
resigna a seguir siendo la mujer infravalorada ideológicamente e ignorada 
socialmente. Identificar tales actitudes es lo que pretendemos en las pági-
nas siguientes. 

Reacciona la mujer acorralada 

Teresa toma postura ante las situaciones de represión femenina a las 
que se ha llegado por la interpretación sesgada de unos textos de la Sagra-
da Escritura. No había manifestado su opinión definitiva y contundente y 

105 jacques le Goff, le temps n 'a appaartient qu 'a Oieu, o. c., pág. 48. Invitamos a leer el 
capítulo Le vo/eur de Temps. 
106 Teresa de Jesús, Camino, 5, 1. 
107 Ibídem. 
108 Ibídem, 3, 3. 
109 Ibídem, 4, 3. 
no Ibídem, 1, 2. 

57 



su toma de partido hasta este momento porque aún no se sentía con la 
energía espiritual que ahora la impulsaba. 

Por fin, se decide a hablar, a escribir, a manifestar abiertamente su 
pensamiento sobre la mujer. Y lo hace manifestando que el Señor encon-
tró en las mujeres más fe que en los hombres, pues estaba vuestra sacratí-
sima Madre, en cuyos méritos merecemos. No lo creo yq Señor, de vues-
tra bondad y justicia, que sois justo juez, y no como los jueces del mundq 
que como son hijos de Adán Yt en fin, todos varones, no hay virtud de 
mujer que no tengan por sospechosa 111

• Es un texto de excepcional valor 
histórico del Camino de Perfección, recogido en el Códice de El Escorial, 
tachado por la censura y que, por esa razón, no se encuentra publicado 
en el Códice de Valladolid. 

En las Cuentas de Conciencia escribe que parecíame a mí que pues 
San Pablo dice del encerramiento de las mujeres, que me han dicho poco 
ha y aún antes lo había oído que ésta sería la voluntad de Dios, dijome el 
Señor: di/es que no se sigan por sola una parte de la Escritura, que miren 
otras, y que sí podrán por ventura atarme las manos112

• El texto aludido lo 
encontramos en el capítulo dos de la carta que san Pablo escribe a su dis-
cípulo Tito, donde le sugiere que las ancianas enseñen a las jóvenes a ser 
moderadas y púdicas, a cuidar de la casa, a ser bondadosas y sumisas a sus 
maridos. 

El núcleo crítico del ~o mentar i o de Teresa, es que la idea verdadera 
de la mujer que el Señor nos transmitió, nada tiene que ver con la inter-
pretación que han hecho algunos letrados, estudiosos de la Sagrada Escri-
tura. En su opinión, los presuntos exegetas están muy lejos de haber com-
prendido el mensaje revelado. Y esto lo deduce porque los letrados nos 
ofrecen como diseño de Dios una imagen de mujer que el Señor no ha 
previsto. Y lo que más debe preocupar es que la interpretación letrada de 
la Palabra revelada no es puntual, esporádica, como si respondiera a una 
individual ocurrencia, como podría deducirse de las palabras de Teresa 
que me han dicho poco ha. Es una opinión compartida, como se deduce 
del aún antes lo había oído. Pues bien, Teresa, apoyada en el dijome el 
Señor, adopta una actitud crítica de desacuerdo y exige la elaboración de 
un nuevo perfil femenino, más acorde con la voluntad de Dios. 

La cuenta de conciencia de la que tomamos el texto anterior la fechó 
en julio de 1571. Y cinco años antes, había expresado su pensamiento 
sobre la actitud intelectual autoritaria que manifestaban algunos letrados, 
anotando que aunque algunos quieren llevar las cosas por tanta razón y tan 

111 Teresa de Jesús, Camino, 4, 1. 
112 lbíd., Cuentas de Conciencia, 16. 

58 



medidas por sus entendimientos, que no parece sino que han ellos con sus 
letras de comprender todas las grandezas de Dios113

• En otra ocasión ya 
había comentado que en estos tiempos no habéis de creer a todos114

• 

Teresa vería más correcto aceptar que /a Sabiduría divina nos balbu-
cea y, como madre solícita, acomoda sus palabras a nuestra infancia 115

, en 
lugar de esforzarnos tan razonablemente por amoldar a nuestra inteligen-
cia los inescrutables juicios de Dios. Descendiendo al terreno de la ironía 
cordial, el Señor ayuda a los letrados a interpretar la Palabra revelada indi-
cándoles paternalmente que no olviden, o que aprendan, un principio 
elemental en hermenéutica, el recurso al contexto lingüístico-literario, y, 
por tanto, que no se sigan por sola una parte de la Escritura, porque esas 
palabras, desligadas del contexto lingüístico, no expresan la voluntad de 
Dios sobre la mujer. Es consciente Teresa de que la fidelidad a la llamada 
sentida en su interior le exige comportamientos que derriben los muros 
del medievalismo, al imentados por los que desean que sus opiniones per-
sonales se acepten como verdades absolutas. Y sospecha que su actitud 
conllevará un precio, y aun así, lo hace algunas veces, y lluévenla en la 
cabeza mil persecuciones; tiénen/a por poco humilde, y que quiere ense-
ñar a aquellos de quien había de aprende~"¡ en especial si es mujer116

• 

El siguiente texto, además del extraordinario valor histórico que con-
tiene, despierta el respeto y asombro hacia su proceso educativo libera-
dor. Dirigiéndose al Señor, le pregunta Teresa que si no basta que nos tiene 
el mundo acorraladas e incapaces para que no hagamos cosa que valga 
nada por Vos en público ni osemos hablar algunas verdades que lloramos 
en secretO¡ sino que no nos habéis de oír petición tan justa 117

• Palabras que 
son ya una protesta y un llanto histórico. Se siente escalofrío al leer el tér-
mino acorraladas. El escalofrío de la humi llación más indignante que sal-
pica al responsable del acorralamiento La denotación del verbo acorralar 
es la de encerrar el ganado en el corral. Metafóricamente, nos transmite 
el sentimiento de sentirse ceñ ida por unos límites tan estrechos y tan vigi-
lados que se le hace difícil, moralmente imposible, su salida. 

Se les prohibía hacer en público algo que mereciera la pena. Hay ver-
dades que le gustaría proclamar, vocear a p leno pu lmón en las calles y en 
las plazas. Sin embargo, lo único que, de hecho, se le consiente y permi-
te, es llorar sobre esas verdades. El acorralamiento se extiende también a 

113 lbíd., Meditaciones sobre los Cantares, 6, 7. 
114 lbíd., Camino, 73, 4. 
115 Erasmo de Rotterdam, o. c., pág. 77. 
116 Teresa de Jesús, Vida, 20, 25. 
117 lbfcj., Camino, 4, 1. 

59 



no poder escribir sin el riesgo de caer en las manos de la sospecha insti-
tucionalizada, de la Inquisición, aunque no temió su intervención, pues 
no veía motivos para ello. En todo se sometía a los dictámenes de sus cen-
sores, por extraños que le resultasen, siempre que su criterio fuera la orto-
doxia de la fe y la obediencia al Papa. Nos cuenta que iban a mí con 
mucho miedo a decirme que podría ser que me levantasen algo y fuesen a 
los inquisidores. Dije que de eso no temieren, que si pensase había para 
qué, yo me la iría a buscar118

• 

Se atreve Teresa a elevar una protesta ahora que experimenta la segu-
ridad que le proporciona el encuentro con su identidad. Es una actitud 
contestataria, claro indicador del humanismo renacentista teresiano, que 
se caracteriza por el empeño en esclarecer la identidad del hombre, en 
reivindicar el respeto a sus derechos y por la crítica respetuosa a la auto-
ridad, sea eclesiástica o civil, cuando no procura el bien espiritual y mate-
rial de los ciudadanos. Un espíritu crítico constructivo, pues es la manifes-
tación de una libertad que tiene mucho de denuncia y de olímpico des-
precio ante los convencionalismos sociales de su tiempo 119

• 

No le importa el rango social de las personas si es preciso hablarles 
con claridad para que escuchen a los débiles. Es lo que hace con el que 
fue gobernador eclesiástico de Toledo, Gómez Tello, durante la ausencia, 
por prisión inquisitorial, del arzobispo Bartolomé de Carranza. Como lo 
veía muy remiso para coFJceder la licencia de fundación de un monaste-
rio en Toledo, me determiné de hablar al gobernador. Como me vi con ét 
dije/e que era recia cosa que hubiese mujeres que querían vivir en tanto 
rigor y perfección y encerramientO¡ y que los que no pasaban nada de esto, 
sino que se estaban en regalos, quisieren estorbar obras de tanto servicio 
de Nuestro Señor120

• 

Teresa querría meterse en la mitad del mundo, por ver si pudiese ser parte 
para que un alma alabase más a Dios y, si es mujer, se aflije de tal atamiento 
que le hace su natural, porque no puede hacer estq y ha gran envidia a los 
que tienen libertad para dar voces publicando quién es este gran Dios121• 

No resulta fácil la interpretación del texto, pues parece que el ata-
miento natural implica la conciencia y el convencimiento de que, efecti-
vamente, la dotación intelectual, genética y personal de la mujer es menor 
que la del varón. Pero no es verdad. Lo que Teresa pretende es llamar la 

118 lbíd., Vida, 33. S. 
11 9 Ros, Salvador, Amor y libertad en el epistolario teresiano, Revista de Espiritualidad, 176-
177, julio-diciembre, pág. 536. (1985) 
12o Teresa de jesús, Fundaciones, 15, 4. 
121 lbid., V/ M, 6, 3. 

60 



atención a quienes pudiendo hablar y escribir libremente, sin embargo, no 
lo hacen. Yo, que quiero gritar, -nos dice-, no puedo, porque me lo impe-
dís; y vosotros, que podéis, no lo hacéis. 

Amplía los horizontes del humanismo renacentista 

Consciente de que la verdad bíblica sobre la mujer no coincidía con 
las opiniones personales de algunos letrados, Teresa inicia lo que cal ifi-
camos de crisis en la civilización moderna en relación con la corriente de 
progreso hacia la libertad de la mujer122

• Nuestra convicción es que la 
original idad y la aportación histórica de Teresa a la promoción de la 
mujer consisten en apoyar la dinámica dialéctica medieval de hominiza-
ción que hemos descrito, cuya línea vertebral de desarrollo siguió los 
pasos ya apuntados de preindividualización, individuación y personali-
zación. 

Cuando el individuo alcanza el reconocimiento social de persona, 
ésta consigue disfrutar de la libertad de ... los obstáculos exteriores que 
impedían su autonomía, como eran los dogmatismos y los providencia-
lismos. Sin embargo, cuando parece que ya puede d isfrutar de la liber-
tad, la persona pierde la seguridad que le proporcionaba el sentirse arro-
pada especialmente por la Iglesia católica. Esta inseguridad producida 
por la falta de apoyo, conduce a la persona a una fuerte experiencia de 
soledad, que la obliga a reactivar un mecanismo de evasión que le haga 
regresar a los estadios anteriores de dependencia para así volver a recu-
perar la seguridad. Pero esta regresión y retorno al pasado es, lógica-
mente, un obstáculo para progresar en el avance hacia la libertad crea-
dora, que es la que le permitiría ser señor de sí mismo. 

Teresa sí alcanzó la cima de esta libertad creadora. Pero, lCÓmo 
consigue ella lo que no alcanzó el hombre medieval-renacentista, es 
decir, cómo dio el paso de la libertad de ... , que es la libertad de exen-
ción de las ataduras esclavizadoras referidas, a la libertad para ... , que es 
la verdaderamente creadora? lPor qué Teresa, en su camino de apro-
piación de la libertad, no es también víctima de la angustiosa inseguri-
dad y de la soledad, y regresa a las apoyaturas de las posiciones ante-
riores, sino que prosigue su proceso de liberación hasta la consecución 

122 Partamos del supuesto de que Teresa de Ahumada era una mujer genética y psicológi-
camente libre. Avalarnos la afirmación, llevados de la mano del P. Silverio de Santa Teresa 
que escribe de ella que: hasta e/ modo tan sincero con que cumplía sus deberes religiosos 
sin respetos humanos, ni exageraciones beateri/es le daba singular hechizo en aquella 
sociedad tan creyente ... No era tfmida, ni ñoña, ni mogigata. Revista El Monte Carmelo, 
enero-diciembre, 1964, págs. 578, 582. Conferencia inédita hasta ahora, dada en el salón 
Borronini, junto a la Chiesa de San Felipe Neri el 14 de abril de 1945. 

61 



real del señorío deseado? Es decir, lpor qué Teresa sigue adelante en su 
proceso liberador y no retrocede al pasado? 

La respuesta la hemos encontrado en que el la descubre y experi-
menta la apertura a la trascendencia, a Dios. Este es el secreto que expli-
ca la aportación teresiana al marco histórico liberador de la persona, y 
en concreto de la mujer. En la trascendencia, Teresa encuentra el ser 
superior que sacia y colma con creces la soledad y el vacío psicológico 
que producen /as renuncias humanas exigidas si se quiere llevar a cabo 
el proceso liberador propuesto. Y si la persona se siente colmada y apo-
yada, no ve necesario regresar al pasado para volver a encontrar aque-
llas seguridades que evitaban la soledad, aunque fuera, eso sí, al precio 
de perder la libertad. 

Con este talante humano y re ligioso, Teresa amplía los horizontes 
del humanismo renacentista pues ofrece a la persona la seguridad que 
necesita para avanzar sin miedo por el camino de la apropiación de la 
libertad. Por el lo, es la mujer que se nos presenta como nuevo y válido 
referente social femenino, que urge y acelera el descabalamiento del 
engranaje femenino tradicional. Fue consciente de que sólo la plena 
libertad aseguraba el crecimiento de la persona, y es por ahí por donde 
introduce /a crisis en la cultura moderna, que había renacido de las 
cenizas del medievalismo, pero se había estancado, y se esfuerza y con-
sigue desencarcelarse y derribar los muros sociales que acorralaban a la 
mujer. 

Despierta espíritus animosos 

Fray Luis de León edita La Perfecta Casada en el 1583, en casa de 
Juan Fernández, en Salamanca. Pero fue escrita bastantes años antes, 
incluso antes que Los Nombres de Cristo, posiblemente hacia los años 
1570-72. Por entonces, Teresa ya había escrito El Camino de Perfección, 
la segunda redacción del cual puede situarse entre 1566-67. Hago este 
sencil lo discurso porque me llama la atención la coincidencia que se 
observa en el conten ido transmitido por los dos autores. Reconoce fray 
Luis que cuanto a la naturaleza la mujer es más flaca, lo habíamos ya 
anotado, tanto en el ánimo y en su virtud es mayor y más aventajada. 
Una buena mujer no es una mujer; sino un montón de riquezas. Como la 
piedra preciosa que en sí es poca cosa, pero por la grandeza de su virtud 
secreta cobra gran precio123

• 

Nos recuerdan estas palabras de Fray Luis las que san Pablo dirige por 

123 León, Luis de, o. c., págs. 221-22. 

62 



carta a los fieles de Corinto afirmando que /a carne no aprovecha, el espí-
ritu es el que da vida 12

' . 

Teresa considera urgente la incorporación de la mujer a la historia que 
en ese momento se vive en Europa. Así lo refleja aludiendo a estos tiem-
pos en que son menester amigos fuertes de Dios para sustentar los flacos 125

• 

Los tiempos que Teresa califica de recios, Fray Luis de León los considera 
calamitosos. En la dedicatoria que hace de Los Nombres de Cristo a Pedro 
Portocarrero, rector de la Universidad de Salamanca, comienza lamen-
tándose de las calamidades de nuestros tiempos, que, como sabemos, son 
muchas y muy graves . Por eso, el sentimiento de Teresa de que no es razón 
desechar ánimos virtuosos y fuertes, aunque sean de mujeres126

, nos puede 
servir, en los umbrales del tercer milenio, para encabezar un manifiesto 
exigiendo una presencia más representativa de la mujer. 

Quiero interpretar la partícula concesiva aunque del texto citado en 
clave de dignidad, pues Teresa supl ica dos cosas, que se sumen todas las 
posibilidades de la cristiandad para hacer frente con garantía de éxito al 
avance de los luteranos, y que entre los sumandos se considere el ánimo 
de las mujeres, que es virtuoso y fuerte. Ese aunque sean de mujeres, no 
es un todo vale, despectivo y humillante. Lo que Teresa transmite con el 
aunque es una denuncia, pues se estaba ignorando y desechando tanta 
riqueza de ánimo, de valor y de virtud femenina. Es éste un recordatorio 
escalofriante. El evangel ista Marcos, y Teresa apoya su tesis ahí, nos pre-
senta varias mujeres que acompañaron a Jesús desde el comienzo de su 
vida pública y permanecieron fieles hasta el fin, incluso cuando huyeron 
los mismos discípulos. Su actitud fue seguir y servir, que son términos teo-
lógicos para referirse al discipulado. De este modo, Marcos presenta como 
discípulas de j esús a María Magdalena, a María, la madre de Santiago y 
Juan, y a Salomé. A María Magdalena la envía a sus discípulos. A la Sama-
ritana se le revela como el Mesías y a Marta como la resurrección, la vida y 
el Hijo de Dios vivo 121

• 

La historia nos evidencia que las mujeres se hicieron presentes en 
situaciones políticas, sociales y religiosas de especial dificultad. Nos que-
dan, como símbolo o historia, Rut, Catalina de Siena, Juana de Arco, Tere-
sa de Calcuta. Teresa de jesús, aun admitiendo que algunas mujeres han 
sido víctimas de engaños y se han desviado de la doctrina ortodoxa de la 

124 San Pablo, 1 Cor., 3, 1. 
125 Teresa de Jesús, Vida, 15, S. 
126 lbfdem, 4, 1. 
127 Ana Mª Teresa, Teología de la mujer en la teología de la liberación, en Mysterium Libe-
rationis, vol. 1, pág. 297. Editorial Trotta. Madrid. (1990). 

63 



Iglesia, sin embargo, reconoce que por la mayor parte, las mujeres son 
honrosas y temerosas 128

• 

Es incuestionable el hecho de que Teresa nos proporciona con su tes-
timonio y con sus escritos un gesto histórico de afirmación femenina. 
Gesto que desborda las estrecheces cu lturales, sociales y religiosas medie-
vales en relación con la naturaleza, la formación y las responsabi lidades 
sociales negadas a la mujer, y amplía los horizontes femeninos renacentis-
tas. Su audacia llega hasta depositar en manos femeninas un proyecto de 
recuperación, enriquecimiento y evolución de la persona, de lo humano, 
de la subjetividad y de la interioridad, con dos niveles distintos de exi-
gencia, el de la renovación espiritual para sus monasterios renovados y el 
de la ética civi l, que es la garante de una convivencia digna pues recono-
ce la igualdad en los derechos primarios de la persona. 

Para confirmar esta apología de la mujer con autoridades que mere-
cieran más credibilidad que la suya, Teresa acude al testimonio de Pedro 
de Alcántara, a quien oyó que hay muchas más mujeres que hombres a 
quien el Señor hace estas mercedes y que aprovechan más en este camino 
que los hombres129

• Por ello, es menester que no estén los espíritus ame-
drentados porque yendo con limpia conciencia y con obediencia, nunca el 
Señor permite que el demonio tenga tanta mano que nos engañe130

• Su 
experiencia es que e/ Señor enseña todas las cosas que hay para repisar el 
mundo cuando encuentra ánimo131

• Y es éste el que advierte en la mayo-
ría de las mujeres que conoce dentro y fuera de sus monasterios. Fray Luis 
de León reconoce, por fin, que cuanto en la naturaleza la mujer es más 
flaca, tanto en el ánimo y en su virtud es mayor y más aventajada. Una 
buena mujer no es una mujel'¡ sino un montón de riquezas. Como la pie-
dra preciosa que en sí es poca cosa, pero por la grandeza de su virtud 
secreta cobra gran precio. 

El feminismo teresiano está lejos de los planteamientos feministas 
actuales porque, directamente, no reivindica ningún tipo de igualdades 
con el varón, sin embargo afirma con toda rotundez el valor del ser de la 
mujer y la verdad radical que la constituye y la define. El hallazgo expe-
riencia! del ser-mujer, en nada distinto al de ser-varón, excepto en el dina-
mismo derivado de la estructura psicológica, lleva a Teresa a exigir la nece-
sidad de la presencia histórica en una futura deseable sociedad. 

128 Teresa de Jesús, Visita de Descalzas, 49. 
129 lbíd., Vida, 40, 8. 
130 lbid., Fundaciones, 4, 2. 
131 lbíd., Vida, 27, 16. 

64 



Teresa no reivindica lo que da por supuesto, el derecho de la mujer 
a estar presente en el renacimiento de una nueva sociedad, sino que 
exige, y con qué energía, la urgencia de su presencia social. No teoriza 
alegremente sobre la presunta diferencia entre las naturalezas del varón 
y de la mujer. Lo que pretende ardientemente es responder realmente 
a las necesidades históricas, urgidas en el terreno concreto de la ruptu-
ra de la cristiandad europea. Para nosotros, el lugar que ocupa Teresa en 
su mundo sociocultura l se evidencia en el diseño y en el perfil de mujer 
que nos legó. 

65 





11 

Dos claves para entender la educación 
en Teresa de Jesús 





El objetivo que nos proponemos alcanzar en esta segunda parte 
es el de aproximarnos a la antropología y a la pedagogfa teresianas, 

pues ellas son las que fundamentan y explican el hecho educativo de Teresa. 
Si ahondamos en el pensamiento que sustancia los escritos de Teresa 

y en el espíritu que impregna su obra reformadora, 
comprobaremos que aparece con destacado relieve 

su sincera preocupación por el hombre, 
que cobra un valor absoluto, relativizado sólo por su referencia a Dios, 

el absoluto por definición. 
Informados sobre el proyecto antropológico de Teresa de Jesús, 

que es el que determina su proyecto educativo, 
investigaremos después los factores 

sobre los que sustenta su práctica educativa. 

69 





LA CLAVE ANTROPOLÓGICA 

Teresa se opone a la devaluación histórica de la persona, que tampo-
co ahora encuentra donde apoyarse para creer en sP32

, desoyendo el con-
sejo agustiniano de ne te quaesiveris extra, no te busque fuera de ti mismo. 
Y si el único metro capaz de medir exactamente una época es ver hasta qué 
punto posibilitó la plenitud de la existencia humana y le dio auténtico sen-
tido133, la estructura de la vida en nuestra época impide superlativamente 
que el hombre pueda vivir como persona 134

• 

Si somos sinceros, reconoceremos que hoy la persona está sometida 
a una existencia impersonal, expresada en ese humillante es que lo hace 
así todo el mundo, y se ve obligada a recurrir al colectivo profesional si 
quiere encontrar el apoyo legal o laboral y la seguridad personal que nece-
sita. El hombre se encuentra socialmente sumido en una irrelevancia pre-
ocupante. Y aunque cuenta en su haber con ciertas liberaciones laborales, 
sin embargo, no siempre éstas le han servido para conseguir la verdadera 
libertad interior. Un hambriento no por haber saciado su hambre ha con-
seguido ser un hombre libre. 

Desarrollaremos el contenido conceptual de la clave antropológica en 
tres bloques de reflexión, la idea que tiene Teresa sobre el hombre, el para-
digma de libertad que propone y la apropiación personal de la libertad. 
Confiamos en que el hombre pintado en los deseos de Teresa nos trans-
mita un mensaje humanizador y esperanzador. 

132 Gómez Caffarena, J., Un humanismo del siglo XX. Introducción. pág. 15. Ed. Cincel. 
Madrid. (1985) 
133 Guardini, Romano, o. c., pág. 50. 
134 O. y Gasset, J., La rebelión de las masas, o. c., T. IV, pág. 164. 

71 





3. IDEA QUE TIENE TERESA DE JESÚS SOBRE EL HOMBRE 

Después de que hayamos constatado el valor real prioritario que Tere-
sa concede a la persona, nuestro propósito es el de acercarnos a la antro-
pología de Teresa desde la perspectiva biosíquica, que nos facilitará el 
conocimiento de la topografía humana de cuerpo-alma, desde la pers-
pectiva teológica, que nos informará del hombre interiormente habitado, 
y desde la perspectiva social, que nos presentará la comunidad como rea-
lidad que plen ifica la dimensión individual de la persona. 

Valor prioritario que Teresa concede a la persona 

Esperamos que pueda afirmarse con fundamento suficiente que la 
persona libre o la libertad de la persona centra el humanismo de Teresa. 
Esta es la razón por la que me ha parecido oportuno, desde el rigor meto-
dológico, procurar una primera aproximación a su antropología a través 
de la obra escrita, donde encontraremos información abundante sobre el 
valor real que otorga a la persona. 

José Ortega y Gasset rayó los límites de la admirable obviedad y de la 
genial sabiduría135 cuando afirmó que e/ hombre es el problema más 
humano de todos. Y que si Dios se hizo hombre, hombre es lo más que se 
puede ser en la tierra 136

• Y es que si Dios /o creó a su imagen y semejanza, 
como se nos narra en el libro bíblico del Génesis, tenemos que compartir 
con Pascal la sorpresa de que l 'homme dépasse infiniment l'homme, que 
el hombre se supera a sí mismo, porque su consistencia última se encuen-
tra en ser llamado por Dios 137

• De estas afirmaciones, la conclusión más 
lógica y más lapidaria es la de que no extraña que sea el hombre la única 
criatura que Dios ha querido por sí misma 138

• 

Retornando al personaje de Teresa, no sólo acepta las maravillas que 
sobre el hombre ya se habían dicho, sino que nos ofrece su confirma-
ción. Lo que le inquieta es si no sería gran ignorancia que preguntasen a 
uno quién es y no se conociese, ni supiese quién fue su padre, ni su 
madre, ni de qué tierra. Pues si esto sería gran bestialidad, sin compara-
ción es mayor la que hay en nosotras cuando no procuraoos saber qué 

ns lbid., La pedagogía social como programa político, o. c., T. 1, pág. 510. La razón por la 
que acudo con frecuencia a este autor no es otra que la de haber presentado en la Uni-
versidad Complutense de Madrid la Memoria de Licenciatura, sobre Los fines de la educa-
ción en los escritos de }osé Ortega y Casset. 
136 lbíd., pág. 520. 

137 Guardini, Romano, o. c., pág. 157. 

138 Concilio Vaticano 11, Caudium et Spes, nll 24. BAC. Madrid. (1965). 

73 



cosa somos139
• Agustín de Hipona, como cada hombre en un momento 

determinado, se preguntó ardientemente sobre sí mismo, y aquella den-
sidad interrogativa la explicita en términos que aún nos conmueven a 
quienes hacemos un descanso en ellas, que yo mismo había sido para mí 
mi gran pregunta 140

• 

Es verdad que Teresa se ahorra estas preguntas profundas porque se 
sabe ya y se siente hija de Dios. Y es ahí donde aparece su desconcierto 
en relación con el comportamiento que observa en los demás y que le 
mueve a preguntar en Camino ¿qué hijo hay en el mundo que no procure 
saber quién es su padre, cuando le tiene bueno y de tal bondad y majes-
tad y señorío? La capacidad intelectual del hombre, es preciso reconocer-
lo, es insuficiente para desvelar el trasfondo de quién somos y admirar 
nuestra dignidad. 

Repetiremos con insistencia que Teresa no hace filosofía, no se pier-
de en especulaciones, aunque de sus escritos puedan los estudiosos 
extraer datos antropológicos altamente interesantes. Es el caminante que 
teje su historia personal al ritmo de su propio paso y se pasma con el 
asombro de sí misma, pues para ella el hombre es paisaje y mirada. Para 
ella, ser persona y vivir como tal, implica que siempre tengamos memoria 
que tenemos de Dios el ser, y que nos crió de nonada 141

• El paisaje es Dios 
participado en el hombre y la mirada consiste en pasar los ojos de la 
memoria por el espectáculo de la antropología vertical que se hará hori-
zontal en la fraternidad universal142

• 

La revelación anterior es el basamento de la antropología de Teresa y 
la razón por la que concede valor prioritario a la persona, en contraposi-
ción al comportamiento social que critica sin reserva alguna, porque acá 
no se hace cuenta de las personas por mucho que merezcan, sino de las 
haciendas143

, aunque a/ encarnarse Dios, la categoría del hombre se eleva 
a un precio inconmensurablew. A tal dignidad de hombre le repugna ser 

139 Teresa de Jesús, 1 M, 1, 2. 

140 San Agustín, Factus eram ipse mihi magna quaestio, Confesiones, Ediciones Escuria-len-

ses, L. IV, c. 4, pág. 94. (1987). 

141 Teresa de Jesús, Vida, 1 O, 5. 
142 Zubiri, J., recuerda que la metafísica griega tiene una limitación fundamental y gravísi-
ma: la ausencia completa del concepto y del vocablo mismo de persona. Ha hecho falta el 
esfuerzo titánico de los Capadocios, san Basilio, san Gregario Nacianceno y san Gregario de 
Nisa para despojar al término hipóstasis de su carácter de puro subiectum y de sustancia, y 
para acercarlo al sentido jurídico romano de persona, diferenciado de la revelación a la que 
este pensamiento se refiere. El hombre y Dios, pág. 323. Madrid, (1984). 

143 Teresa de Jesús, Camino, 37, 4. 

144 O. y Gasset, J., o. c., T. 1, pág. 520. 

74 



instrumentalizada en conceptualizaciones metafísicas y en conductas 
sociales, pues, como reconoció E. Kant, los seres racionales 1/ámanse per-
sonas porque su naturaleza los distingue ya como fines en sí mismos, es 
deci" como algo que no puede ser usado meramente como medio 1 ~ 5 • 

Seguro que, al fi nal de esta exposición, tendremos la certeza de que 
Teresa fue una de las mujeres que más apostó por la dignidad de la per-
sona, conscientes de que todo avance en el reino de los valores es simul-
táneamente una conquista en el reino de la propia persona 146, y ella defen-
dió los valores contenidos en los derechos humanos y reivindicó las liber-
tades civiles. En esto concuerda con el pensamiento de Erasmo que se sor-
prende de que te atreves a llamar cristiano, no siendo ni siquiera hom-
bre1~ 7 . Hombre pertrechado con el bagaje tan extraordinario de riquezas 
con que se le adornó. 

Estimación práctica de la persona 

No siempre la conducta que adoptamos en la práctica está en cohe-
rencia con las ideas que intelectualmente profesamos. Sin ir más lejos, la 
distancia que se advierte entre las declaraciones institucionales sobre los 
derechos humanos y la deficiente atención real que se les presta en ámbi-
tos locales e internacionales, es infinita. 

Un indicador suficiente de la estima práctica que Teresa mostró a la 
dignidad de la persona, lo encontramos recordando la situación social en 
que se encontraba entonces la mujer, pues lo que evalúa la calidad de un 
comportamiento es la fecha y el lugar en que se practica. No signif ica lo 
mismo hablar de racismo o de tolerancia religiosa en Ávila, tierra natal de 
Teresa, en el discriminatorio siglo XVI, que hacerlo en el pluralismo de los 
umbrales del XXI. A este propósito, es fácil advertir el talante humano de 
las Constituciones del Carmelo renovado y las preocupaciones que se 
reflejan en Visita de Descalzas, donde se pide que la mirada de la priora 
se oriente hacia la persona en sí, al margen de consideraciones económi-
cas, sociales o culturales. 

Para ello, deja escrito que contentas de la persona, si no tiene alguna 
limosna que dar a la casa (como dote), no por eso se deje de recibi" como 
hasta aquí se hace. Téngase gran aviso de que no vayan por interés, por-
que poco a poco podría entrar la codicia, de manera que miren más a la 

145 Kant, E., Fundamentación de la metaffsica de las costumbres, pág. 44. Editorial Porrúa. 
México. (1980). 
146 García Rojo, E., La constitución de la persona en Edith Stein. En Revista de Espirituali-
dad, 200, pág. 340. (1991 ). 
147 Rotterdam, Erasmo de, o. c., pág. 204. 

75 



hermana que a la bondad y calidad de la persona 1
•
8

• Advierte que en las 
que recibieren, /es vaya amonestando el visitador a las monjas que tengan 
en más los talentos de las personas que lo que trajeren 149. Y esto con tal 
convencimiento, que nunca dejéis de recibir las que vinieren a querer ser 
monjas como os contenten sus deseos y talentos, y que no sólo sea por 
remediarse la postulante, sino por servir a Dios con más perfección, por-
que no tenga bienes de fortuna, si los tiene de virtudes 150

• Conviene adver-
ti r que se introduce en el texto un referente nuevo para la admisión de la 
postulante, que no sólo sea por remediarse la postulante. 

Sabemos que Teresa fue testigo en su propia casa de la lucha mante-
nida por conseguir el certificado del linaje social que no les pertenecía, 
por lo que deja claro que siempre he estimado en más la virtud que ellina-
j e151. El texto que ofrezco a continuación en el que se alude a María de 
Jesús Pardo y Cifuentes, la su Parda, nacida en Rioseco, rebosa una entra-
ñable ternura, pues nos ha contentado. Ella está fuera de sí de contento 
después que entró, que nos hace alabar a Dios. Creo que no he de tener 
corazón para que sea freila [no corista], y así estoy determinada a que la 
muestren a leer, y conforme a como le fuere, haremOS152

• El mismo talante 
refleja la carta dirigida a María Bautista, priora del monasterio de Vallado-
lid, en la que con un corazón confiado le pregunta ¿sabe qué veo? Que 

las quiere Dios pobres y honradas, que les dio a Casi/da que lo es y vale 
más que todos los dineros·153

• 

Ningún monasterio de Teresa abundó en riqueza material, más bien 
se pasó necesidad, y, a veces, penuria. Entonces aparece ella, la fundado-
ra, participando en los trabajos que les proporcionaban algún ingreso eco-
nómico, pues el hambre que pasan sus monjas la muerde a ella, como se 
refleja en la carta a María de san José, priora de Sevilla, en la que sugiere 
que busquen dineros prestados para comer. No anden hambrientas, que 
me da mucha pena154

• Y al P. Gracián, en referencia a los Padres Carmeli-
tas de Alcalá, le sugiere que aprovechen de dar más de comer a esos 
padres que suelen 155

• 

No siempre es fácil apostar prácticamente por la dignidad real de las 

146 Teresa de Jesús, Constituciones, 21. 

149 lbíd., Visita de Descalzas, 44. 

150 lbíd., Fundaciones, 27, 12. 

151 lbíd., 15, 15. 

152 lbíd., Cartas al P. D. Báñez, 28-2-1574. 

153 lbíd., aMa Bautista, fina les de septiembre. (1574). 

1S4 lbíd., aMa de san }osé, 28-6-1577. 

155 lbíd., a/ P. jerónimo Gracián, febrero. (1581 ). 

76 



personas, aunque es una batalla que ella y sus monjas pretenden y se 
esfuerzan por ganar. Como ejemplo, aludo a uno de esos reflejos huma-
nos, que aparecen en cualquier momento y del que, intencionadamente, 
deja certificado Teresa en el libro de las Fundaciones. Ocurrió que tenía 
ya licencia para fundar en Toledo, y sin ninguna persona que me ayudase, 
no sabía qué hacer ni a quién encomendar que me buscase una casa. Apa-
rece un fraile franciscano, llamado fray Martín de la Cruz, muy santo. Éste 
envióme un mancebo que él confesaba, llamado Andrade, nonada rico, 
sino harto pobre. Nos mostró su disposición a que en todo lo que él podía, 
que lo haría por mí, aunque sólo con su persona podía ayudarnos. La reac-
ción de Teresa fue que yo se lo agradecí, y me cayó harto en gracia, y a mis 
compañeras más, ver el ayuda que el santo, Martín de la Cruz nos enviaba, 
porque su traje no era para tratar con descalzas, con ellas. Unos días des-
pués, apurada Teresa porque seguía sin encontrar casa para la fundación, 
acordéme del mancebo que me había enviado fray Martín de la Cruz, y 
dije/o a mis compañeras. Ellas se rieron mucho de mí y dijeron que no 
hiciera tal. Yo no las quise oír, que por ser enviado de aquel siervo de Dios, 
confiaba había de hacer algo y que no había sido sin misterio156. 

Esta instantánea recogida por Teresa es de una significatividad sor-
prendente, pues transmite el episodio para que descubramos el mensaje 
que desea comunicarnos, que Dios hace las cosas a su modo, que no 
siempre coincide con el nuestro. Todos esperábamos que las carmelitas no 
hubieran detenido la mirada en los andrajos de aquel mancebo, sino que 
la hubieran introducido en el interior de su persona, y allí, en el interior, 
admiraran la dignidad de Andrade más que su tener y su vestido exterior. 
Sin embargo, no sucedió así. 

He recordado esta escena no para sombrear la figura de Teresa, sino, 
por el contrario, para reconocer el realismo y admirar el esfuerzo educa-
tivo con el que, como hija de su tiempo, se va liberando lentamente de 
los reflejos sociales culturales. Esto es lo que enamora en el la, ver cómo, 
a fuego lento, se despoja de la sustancia social de su tiempo para llegar a 
ser hija de su propia libertad. 

Otro modo de valorar Teresa la dignidad de la persona es reivindi-
cando el respeto a sus derechos. Y aunque más adelante aludiremos a ello, 
quiero ahora, de pasada, recordar la exhortación que escribe en favor de 
las atenciones que merecen las jóvenes novicias. Recomienda a las supe-
rioras que las novicias no dejen de visitar a los superiores como lo hacen 
las profesas, porque si tuvieren algún descontento se entienda; que no se 

156 lbíd., Fundaciones, 15, 6-7. 

77 



pretende sino que estén muy de su voluntad, y darles lugar para que mani-
fiesten la voluntad, si no la tuvieren de quedar157

• Como advertimos, la 
valoración que Teresa hace de sus comunidades no es la numérica, sino 
que dirige la atención a la libertad con la que han optado a ese estilo de 
vida y a la alegría con la que rezan, trabajan y conviven. Se encuentra feliz 
entre aquellas jóvenes, cu lturalmente dispares, pero espiritualmente muy 
comprometidas. Siente que gusta más el Rey de estas groserías de un pas-
torcito humilde, que sabe que si más supiera más dijera, que de las teolo-
gías muy ordenadas, si no van con tanta humildad158

• 

Tiene muy presente que con su mirada, mire que le mira Dios, El nos 
redime del anonimato social que tanto puede desvirtuar la verdadera 
personalidad. Y de esa mirada aprende Teresa a mirar con profunda 
comprensión a los hombres, y toma nota del evangel io que subordina el 
sábado al hombre y no al contrario. Esta es la razón por la que anima a 
las hermanas carmelitas a que acepten la regla monacal sólo como un 
instrumento que las ayuda a su santificación, evitando que se convierta 
en la razón absoluta de su conducta. Cuida muy bien advertir, por ejem-
plo, que esta licencia (la de hablar una hermana con otra) dé la madre 
para, cuando para más avivar el amor que tienen al Esposo, una herma-
na con otra quiere hablar de Él, o consolarse, si tiene alguna necesidad o 

tentación 159
. 

Puntos de mira para ·estudiar el hombre teresiano 

El primer punto de mira desde el que pretendemos investigar el hom-
bre teresiano, es decir, la idea que sobre el hombre había concebido Tere-
sa, es el biopsiquíco, que comprende tanto el aspecto somático, el cuer-
po, el hombre exterior, como el espiritual, el alma, el hombre interior. 

A. El cuerpo y el alma 

El cuerpo, engaste del alma y cerca del castillo 

En los escritos de Teresa encontramos la expresión hombre exterior con 
el alcance que ella misma le confiere. Alude al efecto que produce en el alma 
la oración de quietud, que es como un amortecimiento interior y exterior que 
no querría el hombre exterior, digo el cuerpo, que alguna simple vendrá que 
no sepa qué es interior y exterior160

• Distingue, pues, un hombre exterior y otro 
interior. El hombre exterior, sin complicaciones ni matizaciones intelectuales, 

157 lbíd., Constituciones, 17. 

158 lbíd., Camino, 37, 4. 

159 lbíd., Constituciones, 7. 

160 lbíd., Camino, 53, 3. 

78 



lo identifica con el cuerpo, lo visible, lo tangible. En general lo que nuestros 
sentidos perciben, cuando contemplan el esquema somático del hombre. 

Se trata, por ello, de una realidad biológica, anatómica y fisiológica, 
tan innegable que le lleva a escribir que nosotras no somos ángeles, sino 
que tenemos cuerpo161

• Y ante esta sorprendente obviedad, cabe pregun-
tarse por la razón, aparentemente innecesaria, que le ha movido a pro-
nunciarse sobre hecho tan evidente. 

No olvidemos que Teresa, cuando escribió sobre la evidencia del 
cuerpo, contaba ya con la extraordinaria experiencia que éste le había 
proporcionado. Compleja experiencia, con vertiente dolorosa y gozosa, 
que nos disponemos a desgranar por el interés que ofrece a los modernos 
antropólogos y a quienes profesan la psicología religiosa. 

Una descripción del cuerpo la encontramos ya en Las Moradas donde 
se apena porque todo nuestro interés lo ponemos en cuidar la groserfa del 
engaste o la cerca de este castillo, que son estos cuerpos162

. Expresión 
metafórica para describir el modo de percibir el cuerpo, muy repleta de 
contenido experiencia!, que encierra, al mismo tiempo, una estimación 
valorativa. Le hace al caso a Teresa para su propósito, que es, como se 
deduce del contexto lingüístico, hacer una valoración del cuerpo en con-
traste con el alma. Ésta es una perla de incalculable valor, mientras que el 
cuerpo se limita a ser su engaste. Mientras que el alma es el castillo donde 
mora el Rey, el cuerpo es la cerca, la valla que lo delimita y protege. 

En la descripción de Las Moradas, la entidad del cuerpo se reduce, 
pues, a ser engaste y cerca. Descripción que no carece, sin embargo, de 
estimable valor y sentido. Porque, lCÓmo lucirían su belleza las perlas si 
no las engarzáramos? Y el castillo sin cerca es, funcionalmente, menos cas-
tillo, pues se le dificultaría la consecución de su objetivo primero, que es 
la defensa. Forzando la comparación, aplicaríamos a estas metáforas de 
engaste y de cerca la bella sugerencia orteguiana, que la fisiología del 
antropoide es sólo un pretexto para que exista el hombre, como la rama 
nudosa del árbol es sólo un pretexto para que, apoyado en ella, dé el pája-
ro su canto 163

• El cuerpo humano, en su condición de engaste y de cerca 
para el alma-castillo, es como un humilde, pero necesario, pretexto para 
que el hombre alcance la plenitud de su ser. 

Basándonos en esta perspectiva que revela exclusivamente la cara 
exterior del cuerpo, y que, en parte, traduce el contenido del antropos 

161 lbíd., Vida, 22, 1 O. 

162 lbíd., 1M, 1, 2. 

163 j. O. y Gasset, La pedagogía social como programa político, o. c., T. 12, pág. 510. 

79 



orteguiano, es por lo que hablamos de extracuerpo. Nos queda, sin 
embargo, algo fundamental por añadir, y es que el extracuerpo, constitu-
tiva y funcionalmente considerado, va más allá y rebasa con mucho el ele-
mental carácter de engaste y de cerca, pues el extracuerpo es también 
constitutivo de la persona, como tendremos ocasión de exponer cuando 
escribamos del intracuerpo. 

El cuerpo, cárcel del espíritu 

Continúa Teresa ampliando su percepción del cuerpo. Y a la de engas-
te y cerca, añade la de cárcel, término que nos llega a todos cargado de 
múltiples connotaciones. Y no se trata ya de una bella metáfora, sino de 
una realidad somática, captada por la experi encia que precisa detenidas 
matizaciones para evitar que se malinterprete su pensamiento. 

Son muy frecuentes en Teresa expresiones que aluden al cuerpo en cali-
dad de cárcef164

• Pero no nos interesa tanto el significante cuanto el significa-
do. Nos importa desentrañar el alcance conceptual que entraña el término 
cárcel en su antropología. Y esto debemos deducirlo nosotros mismos acu-
diendo a expresiones como paréceme que me tiene atada este cuerpo, por 
no ser para servir a Dios en nada165

; el alma se ve atada para no gozar como 
querría de Dios166

• El cuerpo es un mal huésped167
, y es lástima que estos cuer-

pos no nos lo dejen gozar168
• Y parécele el cuerpo como una gran pared que 

la estorba para que no goce su alma de lo que entiende entonces169
• 

Espero que con la lectura de estos textos, fáciles de interpretar, nos 
hagamos con el verdadero sign ificado del término cuerpo en su antropo-
logía. Personalmente, he llegado a las siguientes conclusiones: 

-Que el lenguaje antropológico teresiano se nos presenta con una 
evidente hipoteca verbal platónica, neoplatónica, como refleja el 
uso frecuente de los términos aludidos de cárcel, encarcelar, atar el 
alma al cuerpo, salir del cuerpo. 

- Que la connotación teresiana de este léxico es, como permite deducir 
el contexto lingüístico, la de retrasar y estorbar temporalmente la plena 

164 El alma encarceladita, Vida, 11, 15. lQué hará un alma metida en esta cárcel? Excla-

maciones, 15. Y deséale gozar y no ve cómo, puesta la voluntad en cárcel tan penosa como 

esta mortalidad, Exclamaciones, 1. Y desatado de esta cárcel el deseo de ver a Dios, Cami-

no, 32, 3. Fatigada de verse sujeta a tantos inconvenientes como trae en estar en la cárcel 
de este cuerpo, Camino, 57, 2. 

165 Teresa de Jesús, C. C. , 1, 6. 

166 lbidem, 54, 15. 

167 lbid., Vida, 11, 15. 

168 lbid., C.C., 43. 

169 lbidem, 54, 15. 

80 



unión del alma con Dios. Esta experiencia la encontramos reflejada 
también en J. L. Vives, aunque en otro orden de realidades, pero que 
nos presta luz por su analogía, cuando escribe que /a agudeza del inge-
nio se embota con la grosura corporal y la excesiva pesadumbre del 
cuerpo agobia al a/ma '70

• Y Juan de la Cruz, universitario salmantino, 
acusa el mismo sentimiento que Teresa con la precisión teológica y la 
belleza lingüística que le son características, porque el alma, después 
del primer pecado original, verdaderamente está como cautiva en este 
cuerpo mortal, sujeta a las pasiones y apetitos naturales'7

'. 

-Que Teresa admite como axioma la unidad psicofísica de la persona, 
rechazando el craso dualismo platónico y neoplatónico. Es decir, 
según su antropología, el alma habita el cuerpo no coyunturalmente, 
por una penalización justa, sino porque el cuerpo es un constitutivo 
de la persona, deseado por el Creador. Erasmo de Rotterdam escribe 
con admirable clarividencia que a estas dos naturalezas (alma y cuer-
po), tan diferentes entre sG las unió el Artista supremo en feliz armo-
nía. Fue la serpiente, enemiga de la paz, la que las dividió172

• 

- Que para Teresa, la persona humana es un todo, manantial de donde 
procede el pensamiento y el amor. Es toda la persona la que siente, 
sufre y goza. A veces me quejo a Nuestro Señor de lo mucho que parti-
cipa la pobre alma de la enfermedad, que no parece sino que ha de 
guardar sus /eyes173

• Por supuesto, el alma no se rige por las mismas leyes 
que el cuerpo, ni éste por las del alma, pero el uno y la otra, supuesta 
la unión psicofísica, se comportan como mutuas cajas de resonancia. 

Para diagnosticar la situación anímica de alguien, reconoce, con fre-
cuencia, que lo que ocurre viene de indisposición corporal, que somos 
tan miserables, que participa esta encarceladita de esta pobre alma de las 
miserias del cuerpo 174

• Esta mutua resonancia de alma y cuerpo, nos con-
firma la estrecha unidad que existe entre ellos y el grado sorprendente 
de integración a la que puede llegarse. Teresa habla de redundancia, al 
constatar que esforzado el cuerpo con el esfuerzo que tiene el alma 
bebiendo del vino de esta bodega, adonde la ha traído su Esposo, redun -
da en el flaco cuerpo, como acá el manjar que se pone en el estómago 
da fuerza a la cabeza y a todo éf1 75

• En todas estas maneras que de esta 

170 Vives, J. l., Introducción a /a Sabiduría, o. c., T. 1, pág. 1205. Ed. Aguilar. Madrid. 

(1947). 

171 Juan de la Cruz, 1 S, 1 S, 1. 

172 Rotterdam, E. de, o. c., pág. 91. 

173 Teresa de Jesús, Fundaciones, 29,2. 

174 lbfd., Vida, 11,15. 

175 lbíd., V// M, 4, 11. 

81 



postrera agua de fuente he dicho, es tan grande la gloria y descanso del 
alma, que muy conocidamente aquel gozo y deleite participa de él el 
cuerpo, y esto muy conocidamente176

, aunque otras veces todo se quita 
de presto y se enfrían las manos y el cuerpo de manera que no parece 
tiene alma177

• 

-Que el yo personal resu ltante distingue de cuál de los componentes 
le llega la información, pues refiere que aunque las sufrí yo las curas 
tan recias, no las pudo sufrir mi sujeto178

• Teresa se identifica con su 
yo, que acusa las dolencias corporales, lo que confirma que Teresa 
fue una mujer que estuvo siempre muy enferma, pero que no fue 
una enferma, pues el yo se sobrepuso al cuerpo enfermizo. 

- Que Teresa proporciona a los antropólogos abundante material concep-
tual para que continúen profundizando en el estudio de la realidad que 
surge de la unión psicofísica179

• Describe, por ejemplo, que de aquellos 
pechos divinos, adonde parece está Dios siempre sustentando el alma, 
salen unos rayos de leche que toda la gente del castillo conforta, que 
parece quiere el Señor que gocen de alguna manera de lo mucho que 
goza el alma, y que de aquel río caudaloso, adonde se consumió esta fon-
tecita pequeña, salga algunas veces algún golpe de aquel agua para sus-
tentar los que en lo corporal han de servir a estos dos desposados180

• 

Filósofos y psicólogos personalistas ponen lo mejor de sí mismos al ser-
vicio de la investigación para descubrir técn icas que faciliten la integración 
alma-cuerpo, la introspección, el amor, la creatividad, el humor, la tragedia y 
el juego181

• Teresa describe las vivencias que le han llegado por otro camino, 
y testifica que he conocido algunas almas que han vivido muchos años en 
concierto de alma y cuerpo182

• De ella misma puede afi rmar que en llegán-
dome a comulgar queda el alma y el cuerpo tan quieto; como verá quien lo 
hubiere probadq todo el hombre exterior goza de este gusto y suavidad183

• 

Resumiendo, Teresa nos ha transmitido su doble experiencia del cuer-
po. Lo comenzó mostrando como engaste, cerca y cárcel para terminar 

176 lbíd., Vida, 1 7, 8. 
177 lbíd., V/ M, 4, 13. 

178 lbíd., Vida, 4 , 6. 

179 Para una información más completa sobre la unidad psicofísica de la persona humana 
en los escritos teresianos, puede consultarse el artículo de Francisco González F. Cordero 
La Teología espiritual de Santa Teresa de Jesús reacción contra el Dualismo Neoplatónico. 
En Revista Española de Teología, vol. XXX, (1 970). 
180 Teresa de jesús, V// M, 2, 7. 
181 Maslow, A., El hombre autorrealizado, pág. 39. Editorial Kairós. Barcelona. (1 982). 
182 Teresa de Jesús,/// M, 2, 1. 
183 lbid., /V M, 2, 4. 

82 



describiéndolo modernamente184 como un compañero de viaje con el que 
comparte los gozos y las penas. El cuerpo es la caja de resonancia que 
acusa la presencia de Dios y que se hace eco de las cosas de mucho secre-
to que allí pasan entre Dios y el alma 185

• 

Nosotros, pues, aceptamos que la conclusión más importante es que 
las descripciones que nos da Teresa de la oración interior y su desarrollo 
hasta hacerse oración de quietud, son el reflejo de la evolución interior 
hacia la unidad, tan difícil de logra(¡ de psique y cuerpo186

• Nos ha dejado 
un bel lo canto a la unidad psicofísica de la persona, poetizado en el des-
posorio de alma-cuerpo. 

El alma carnal: los sentidos internos 

El cuerpo dispone de la cara que mira hacia dentro, fronteriza con el 
espíritu y matrimoniada con él. Es la zona denominada el intracuerpo de 
la persona. Allí nada es ya puro cuerpo ni tampoco puro espíritu. El cuer-
po se acepta como el cuerpo del alma, y el alma es el alma del cuerpo. De 
este modo, el cuerpo, según el pensamiento del eminente teólogo Karl 
Rahner, no se limita a ser un instrumento del espíritu, sino la modalidad 
que éste toma en el mundo. 

Al amparo de estas ideas, la vertiente somática de la persona sólo es 
evaluable en su justa objetividad desde la ladera del espíritu. Y esto obli-
ga a acuñar términos y expresiones más ajustadas a la realidad, como el 
neologismo corpospiritual. Y esta realidad nos permite aseverar con justa 
lógica que la biología toma rango de biografía en el hombre. 

Nos movemos dentro de la sensibilidad teresiana, que nos da pie para 
reflexionar como lo hacemos, sin atribuirnos originalidad ninguna. Porque 
es Teresa quien alude al alma corporal cuando se refiere a las personas 
que se muestran disponibles para que el Señor aparte en ellos todo lo que 
es corpóreo en el alma y la deje en puro espíritu 167

• Y Ortega y Gasset, que 
conoció los escritos de Teresa, escribe que en ella (en el alma), se funden 

184 Deseo citar un texto sobre el particular que, sin la menor duda, hubiera firmado Tere-
sa de Jesús: L 'homme est tout entier soi. La compréhension du corps ne livre pas un objet 
san.s intérieur, un organisme qui serait homogene au corps de /'animal et ne s 'en distin-
guerait que par une plus grande complexité; elle retrouve dans la gesticulation et jusque 
dans les formes la présence insaisissable et pourtant évidente de 1, esprit; et inversement la 
réflexion, qui reprend /'homme par l'intérieur, rejoint de proche en proche cette mysté-
rieuse transmutation par laque/le incessamment 1 'esprit se fait chair et se rend visible parmi 
les choses. En Y. Jolif, Comprendre l'homme, pág. 159. Ed. du Cerf. París. (1967). 
185 Teresa de Jesús, 1 M, 1 ,3. 
186 Afra Sinnige-Breed, Evolución normal y unitaria del <cyo» teresiano. En Revista de Espiri-
tualidad, abril-diciembre, 87-89, pág. 250. (1963). 
187 Teresa de Jesús, VI/ M, 2, 7. 

83 



radicalmente lo somático y lo psíquico, lo corporal y lo espiritual. Cierta-
mente que apenas sabemos qué es el alma corpora1188

• Teresa ignora qué 
es el alma corporal, pero percibe su intracuerpo, esa zona tectónica de la 
persona en la que el alma se contagia del cuerpo, de cuyo lastre tiene que 
ser purificada si desea ser dueña de sí misma y señora de su entorno, y en 
la que el cuerpo se hace partícipe de la espiritual idad del alma. Pocos son 
los antropólogos que consiguen conceptualizar que hay una parte de 
nuestra persona que se halla como infusa, enraizada en el cuerpo y viene 
a ser como un alma corporal189

• Teresa lo logra certificando su experiencia. 
Ortega y Gasset se detiene más en la reflexión sobre el alma enraiza-

da en el cuerpo mientras que Teresa hace hincapié en lo corpóreo en el 
alma. Se trata de perspectivas y objetivos diferentes. A él le importa hacer 
claridad en la naturaleza del intracuerpo, mientras que a Teresa le preo-
cupa la purificación del alma como medio de unirse con Dios. Esta alma 
corporal, carnal, este intracuerpo, lo tenemos tan ahí, que ya se habla y se 
le aplica la farmacopsiquiatría, que es uno de los campos más prometedo-
res de la medicina actual. El hombre puede tratar bien a su cuerpo de 
manera no material sino anímica, y puede tratar bien a su espíritu de mane-
ra corporal, por ejemplq con el descanso, puesto que en el hombre no hay 
nada sólo corpóreo o sólo espiritual; todo es a la vez corpospiritual190

• 

No todas las funciones que realiza el hombre t ienen, pues, igual 
rango. No florecen en el mismo humus el acto de comer, el de pensar o 
el de amar, pues hay funciones vitales que lo son en sentido más preca-
rio191. La razón de esta precariedad la hallamos en la categoría de la poten-
cia que las genera, según radique en el intracuerpo o en zonas de mayor 
predominio del espíritu. 

Hemos indicado ya que Teresa adolece de formación intelectual uni-
versitaria, y que es su experiencia la que le permite conceptualizar y emi-
tir juicios sobre cómo son o suceden las cosas. Por ejemplo, nos comenta 
que las mujeres no sabemos entender las diferencias de potencias e imagi-
nación y otras mil cosas que hay interiores, y vine a entender por expe-
riencia que el pensamiento o imaginación no es el entendimiento y pre-
gunté/o (a Juan de la Cruz, buen escolástico), y dijome que era asf92

. Lo 
que Teresa sospecha es que las fantasías, las imágenes imaginarias que ve 

188 O. y Gasset, J., Vitalidad, alma y espíritu, o. c., T. 11, 456 y 462. 

189 Ibídem, pág. 453. 
190 González Faus, J. Y., De la tristeza de ser hombre a la libertad de hijos. En Cristianisme 
i justicia, febrero. Barcelona. (1995). 

191 O. y Gasset, J., Biología y Pedagogfa, o. c., T. 11, pág. 277. 

192 Teresa de Jesús, IV M, 1 8. 

84 



con independencia de un estímulo simultáneo, no pueden ser hechura del 
entendimiento, sino del pensamiento o imaginación, a la que califica de /a 
loca de la casa, aludiendo a las resistencias que ofrece para su sosiego. La 
imaginación, en su función de sentido interno, puede formar especies sen-
sibles, en lenguaje escolástico, y éstas son las imaginaciones que producen 
en nosotros los objetos mediante la sensación y la percepción. 

Para Teresa, los sentidos son, metafóricamente, /a gente que vive en los 
aposentos del castiffo193

, y son vasallos del alma, a los que el alma envía recau-
dos desde el centro interior. Son también las ventanas por las que el alma se 
comunica con el exterior, sentidos externos, o de los que se vale para formar 
sus fantasías, los sentidos internos, de los que la imaginación es el más cua-
lificado. Los sentidos, internos o externos, y todo lo corporal, expresión tota-
lizadora que usa en el capítulo cuarto de las séptimas moradas, son una parte 
del admirable intracuerpo y una zona muy específica de la persona, situada 
entre lo puramente biológico y lo específicamente espiritual. 

Las pasiones 

Lo corpóreo en el alma, en expresión teresiana, o el alma corporal 
orteguiana, el intracuerpo, no se agota en los sentidos ni se reduce a ellos, 
sean éstos los internos o los externos. También pertenecen al alma corpo-
ral/os instintos de defensa, o el placer194

• Es, pues, toda la variopinta fauna 
humana que nosotros englobamos en el término pasión la que se incardi-
na en lo corpóreo del alma. 

Teresa emplea la palabra pasión, referida al conjunto de fuerzas y a los 
movimientos desestabilizadores de la paz del alma195

• Porque, aunque 
ocasionalmente se consiga pacificarlos, no se entienda que las potencias y 
sentidos y pasiones están siempre en esta paz; el alma, sí; mas en estotras 
moradas no deja de haber tiempos de guerra y de trabajos196

• Guerra y tra-
bajos que promueve la irracional natura naturans. 

La expresión /o corpóreo en el alma, es una intuición muy válida para 
la psicología antropológica, que alude y remite a un referente biopsíquico 

193 lbíd., /V M, 2, 4. 
194 J. O. y Gasset, Vitalidad, alma, espíritu, pág. 453. 
195 Teresa de jesús está muy lejos de usar el término pasión elaborado desde la ética, la 
psicología o la moral, como se entreveía ya en el De anima de Luis Vives, cuyo pensa-
miento supone un avance sobre el escolástico tomista. Para L. Vives, las pasiones son actos 
de las facultades otorgadas a nuestra alma por la Naturaleza para seguir el bien y evitarnos 
el mal; o. c., pág. 16. Ortega y Gasset escribió que L. Vives esboza la primera teorfa moder-
na de las pasiones. Ver o. c., T. IX, pág. 536. Teresa, sin embargo, identifica la pasión y el 
vicio, más o menos. Para ella, la pasión supone una perturbación o un afecto desordena-
do en el alma. 
196 Teresa de jesús, V// M, 2, 13. 

85 



de nuestra persona aún no bien conocido, pero que nos confirma que es 
falso e inaceptable pretender seccionar el todo humano en alma y cuerpo. 
No porque no sean distintos, el alma y el cuerpo, que sí lo son, sino por-
que no hay modo de determinar dónde nuestro cuerpo termina y dónde 
comienza nuestra alma. Sus fronteras son indiscernibles como lo es el lími-
te del rojo y del amarillo en la serie del espectro: el uno termina dentro del 
otro197

• 

Tendríamos, pues, que decir que las pasiones son la gente del castillo, 
que se ubica en la franja más corpórea del alma, donde la biología alcan-
za más entidad y resuena con más volumen. Radican en ese fondo oscu-
ro y magnífico, el cual, a su vez, se confunde con el cuerpo, de donde 
asciende lo más noble y altanero de nuestra persona 198

, que es el puro espí-
ritu teresiano, .el castillo todo de un diamante y muy claro cristal, según el 
modo de describi r el alma en las primeras moradas. 

Advertimos que ese fondo oscuro y magnífico de la antropología orte-
guiana, se superpone al de las primeras piezas de las bajas, de las moradas 
teresianas, donde entra el alma con tantas sabandijas, que ni le dejan ver 
la hermosura del castillo ni sosegar; harto hacen con haber entrado199

• Los 
que habitan en ese fondo oscuro orteguiano, potencialmente magnífico, 
en opinión de Teresa están todos hechos una oscuridad y así son sus obras. 
Para el la, las pasiones son las fieras ponzoñosas que hacen ruido y forman 
mucha baraúnda200

• 

Esta reflexión que nos ha suscitado la antropología teresiana sobre el 
intracuerpo, subsuelo de nuestra intimidad, es el paso previo y la primera 
aproximación al hombre interior del que hablaremos a continuación. 

La frontera que especifica al hombre 

Esta perspectiva antropológica es la que más información nos pro-
veerá sobre la naturaleza humana. Éste es, en definitiva, el hombre sobre 
el que actúa la pedagogía y el sujeto agente y paciente de la educación 
liberadora. 

En verdad, Teresa no se encuentra especialmente preocupada por 
profundizar en el conocimiento de la naturaleza humana y del alma. Com-

197 j. O. y Gasset, o. c. 

198 lbid., o. c. 

199 Te~e sa de Jesús, 1 M, 1, 8. 

200 Segundo de jesús, en Las pasiones en la vida espiritual, según San Agustín, Revista de 
Espiritualidad, 55-56, abril septiembre, 1955, escribe: San Agustfn deriva el nombre de 
pasión de/latino passio y de/griego paqoz, y acepta este nombre para designar toda ten-
dencia o apetencia del alma desordenada, anormal. Es, creemos nosotros, la idea más fre-
cuente repetida por el santo sobre la pasión. Pág. 255. 

86 



parte con Juan Luis Vives el convencimiento de que no es cosa que nos 
importe demasiado saber qué es el alma, aunque sí, y en gran manera, 
saber cómo es y cuáles son sus operaciones201

• En última instancia, no 
necesita revalidar su fe en la existencia del alma. Sin embargo, como el 
alma nuclea la vida interior, entendida ésta como el desarrollo de la acti-
vidad intelectual y afectiva, siempre nos interesará recabar la mayor infor-
mación posible sobre la actividad y dinamicidad de sus operaciones. 

Satisfacer, pues, la curiosidad de conocer el funcionamiento del alma, 
es lo que ahora nos sitúa a las puertas del hombre interior o de la interio-
ridad del hombre, expresiones semánticamente equiparables para mí, sin 
que necesitemos entrar en matizaciones más precisas de otro orden. El 
hombre interior es el antípoda del hombre light, prototipo de hombre final 
de siglo, que no tiene vida interior, y, por ello, vive para la calle, más pen-
diente de su apariencia externa que de su estado interior202

• 

Informarnos sobre el funcionamiento del alma es lo que ahora nos 
importa, puesto que vivir humanamente es hacer algo consigo, o hacerse a sí 
mismo. Porque el hombre nunca es simplemente un ser que hace cosas sino 
que, en ese hacer cosas, se hace siempre a sí mismo, ya que lo sustantivo del 
hombre reside en la razón, en la libertad, en la sociabilidacf203. La sustantividad 
que caracteriza al hombre interior es la frontera que lo especifica y lo ubica 
distanciado del simple reino animal. Distancia que encontramos en que el 
hombre quiere ser feliz mientras que el animal no necesita quererlo. Y en el 
ámbito de la libertad, el hombre es un ser abierto, programado sólo genéri-
camente, de una manera muy indeterminada, muy amplia. El animal, sin 
embargo, es un ser de naturaleza cerrada, pues sus respuestas son condicio-
nadas, aprendidas, no reflexivas. Proceden del instinto, no de la lógica. 

Todo lo anterior nos permite, en terminología zubiriana, considerar al 
hombre como un ser responsable, mientras que el animal es un ser responsi-
vo, ya que el animal se limita a responder, mientras que el hombre elabo-
ra su respuesta. Más aún, mientras el hombre tiene conciencia de sus limi-
taciones, el animal se limita a experimentarlas. El hombre dispone y dis-
fruta de vida personal, que consiste en poder salir de sí, y simultáneamen-
te ser y permanecer en sí mismo204

• Y en el empeño puesto en cuidar esta 
permanencia en sí mismo, el hombre del siglo XXI arriesga y se juega su ser 
diferente. El futuro de la persona se imbrica en esta improrrogable tarea 

201 ). L. Vives, Sobre el alma y la vida, o. c., T. 11, pág. 1175. 

202 Rojas, Enrique, El hombre light, Ed. Temas de hoy, Madrid, 1998. 

203 J. l. González Faus, o. c., pág. 8. 
204 E. García Rojo, o. c., pág. 334. 

87 



del presente, puesto que a ella encomendamos la permanencia de los sig-
nos de identidad de la persona humana. 

De todos es conocido que el hombre contemporáneo ha vivido 
demasiadas huidas de sí mismo, que le han llevado a un estado insosteni-
ble de desfondamiento interior Ello ha despertado en muchos antropólo-
gos personalistas, entre los que se encuentra A. Maslow, la actitud de pro-
clamar sin paliativos que /os psicólogos americanos han aprendido que la 
democracia política y la prosperidad económica no resuelven por sí mismas 
ninguno de los problemas básicos tocantes a los valores. Y la lógica postu-
ra ante esta experiencia es la de confesar que, por eso mismo, no hay otro 
lugar hacia el que volverse excepto hacia el interior, hacia el yo, como lugar 
donde obtener valores205

• 

Los educadores se interesarán en tomar nota de que el objetivo priori-
tario de la educación sea, o siga siendo, la humanización del hombre. Obje-
tivo difíci l de asimilar por un hombre como el actual que huye de sí mismq 
de su propio vacío; que hace transcurrir su vida sobre la superficie de sí 
mismq que renuncia a adoptar actitudes radicales y últimas. Está suficiente-
mente constatado que /a existencia del hombre actual es constitutivamente 
centrífuga y penúltima. De ahí el angustioso coeficiente de provisionalidad 
que amenaza disolver la vida contemporánea2()6. Es éste un diagnóstico y un 
pronóstico que deben despertar la conciencia de los educadores. 

Es est~ hombre interior el que Teresa somete a su proceso educativo 
liberador. El es el sujeto y el objetivo de su tarea educativa. Y por aquí des-
cubriremos una de sus aportaciones más significativas a la antropología 
educativa y a la praxis de la educación. 

El alma-castillo 

Teresa no pretende definir el alma, a pesar de su trato frecuente con 
teólogos dominicos, maestros neoescolásticos de indiscutible talla doctri-
nal. Y para curarse en salud ante los lectores que se acercan a sus páginas 
con lupa inquisitorial, nos adelanta que ni siquiera /os vocablos sé nom-
brarlos; ni sé entender qué es mente207

• Se limita a describir el proceso de 
maduración espiritual de su alma. Y esto lo consigue con el acierto y el 
éxito de un analista profesional y de un sabio educador. 

Es evidente que el alma-castillo de la que nos deja el diseño es la suya. 
Y éste es uno de los motivos por el que no necesita presentársenos como 
un antropólogo o un teólogo, sino como un guía que, al tiempo que nos 

2os Maslow, A., o. c., pág. 38. 

206 Zubiri, j., Naturaleza, historia, Dios, pág. 31. Editora Nacional. Madrid. (1981) 

207 Teresa de Jesús, Vida, 18, 2. 

88 



muestra las riquezas del museo, nos acompaña como un experto en el 
recorrido mostrándonos la ruta que ella misma ha abierto. 

Lo que inquieta a Teresa es que nos acerquemos al hombre interior a 
bu/tq porque lo hemos oído y porque nos lo dice la fe, sin considerar qué 
bienes puede haber esta a/ma208

• Somos peores que bestias, le escribe a su 
hermano Lorenzo, pues no entendemos la gran dignidad de nuestra 
a/ma209

• Ella sí ha entendido que el alma es como un castillo todo de dia-
mante o muy claro cristal, que tiene muchas moradas, y en el centro y 
mitad de todas éstas tiene la más principal, que es adonde pasan las cosas 
de mucho secreto entre Dios y el a/ma210

. 

El término moradas que emplea es ya lo suficientemente alusivo a las 
relaciones amorosas que se establecerán entre el alma y Dios, su morador. 
Ortega y Gasset se refiere a que hay en nuestro interior zonas, estratos, 
cuya diferencia nos es, de sobra, aparente211

• Términos que connotan cier-
ta fr ialdad geológica, pues su pretensión es la de describir la topografía del 
paisaje interior de la persona. Se refiere a la topografía de nuestra intimi-
dad, donde el término intimidad nos remite al plinto de la estatua espiri-
tual, a la raíz del árbol consciente. Teresa nos señala la morada centro, el 
kilómetro cero donde se ubica y levanta el castillo diamantino, la vivienda 
humana que Dios habita. 

Teresa de Ahumada penetró en el alma-castillo y de allí, de la morada 
centro, adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el alma, 
salió Teresa de jesús, fruto de un esfuerzo titánico por liberarse de ella 
misma, hija de la tierra. Allí entró Teresa como esperanza y sal ió una mujer 
colmada de experiencia de quietud y de verdad, una canasta de vendimia 
otoñal, repleta de sabiduría. En el castillo interior le nacieron alas a su feo 
gusano, que murió en el empeño de tejer el capullo, entraña de la blanca 
mariposa. 

El anverso de Teresa, la contraportada, la hemos encontrado en la 
Autobiografía de jean Paul Sartre, descripción de la experiencia de su ate-
ísmo. Abundan las palabras crudas y las descripciones macabras. Nos 
cuenta que /a ilusión retrospectiva está hecha migas. Martirio, salvación, 
inmortalidad se derrumban. El edificio cae en ruinas. Agarré al Espíritu 
santo en la bodega y lo expulsé de allí. El ateísmo es una empresa cruel de 
largo aliento. Creo que lo he llevado hasta el fin 212

• 

208 lbíd., 1M, 1, 2. 

209 lbíd., Carta a su hermano Lorenzo, en Quito, 18-1-1570. 

21o lbíd., 1M., 1, 1 y 3. 

211 J. O. y Gasset, o. c., pág. 453. 

212 jesús Barrena, El rostro humano de Teresa de Ávila, Ed., Sígueme, 1981, p. 302. 

89 



Advertimos cómo los dos, J. P. Sartre y Teresa de Jesús, han entrado en 
el alma-castillo-interior. Entró un hombre y salió un cadáver. Entró una 
mujer y salió una señora, liberada de sí misma. lQué ocurre allí dentro, 
castillo de vida para una y castillo de muerte para otro? La respuesta me 
sale al encuentro en el bello comentari o que Ortega y Gasset hace de 
Saúl, futuro rey del pueblo de Dios, que salió a buscar unas borricas extra-
viadas a su padre y volvió a casa con un reino. El hallazgo encontrado en 
el castillo interior depende de lo que cada uno busque. 

El alma y el espíritu 

Sabemos que la noción de alma, como forma del ser vivo, es aplicable 
también a las plantas, en cuanto que ellas también viven, y a los animales 
en cuanto que viven y sienten. El principio vital radical por el que los ani-
males además sienten, es lo que se llama, siguiendo la terminología aristo-
télica, el alma de los vegetales y el alma de los animales. En el hombre 
Yuch, además de alma, es espíritu. NouVy Pneuma, son un principio de ser 
y de obrar superior e inmaterial, capaz de entender y de libertad, principiq 
pues, de vida corporal y espiritual213

• 

Teresa, además de usar el término alma, vocablo durante tanto tiem-
po desacreditado que debe ser restablecido aquí en principio114

, emplea el 
de espíritu, dejando claro que sea todo uno el alma y el espíritu. Muchas 
veces he pensado, si COf!IO el sol estándose en el cielq que sus rayos tie-
nen tanta fuerza que, no mudándose él de allí, de presto llegan acá, si el 
alma y el espíritu, que son una misma cosa, como lo es el sol y sus rayos115

• 

Sin embargo, percibe experimentalmente la existencia de alguna dife-
rencia entre el alma y el espíritu, señalada actualmente por la antropolo-
gía filosófica. Escribe que se ven cosas interiores, de manera que cierto se 
entiende que hay diferencia en alguna manera y muy conocida, del alma al 
espíritu116

• Ella siente este espíritu, pero admite que es una cosa tan difi-
cultosa de decir y aun de creer que, pienso, hermanas, no os dé alguna ten-
tación de no creer lo que digo217

• 

lQué es, pues, para Teresa este espíritu tan difícil de desentrañar a 
nuestro entendimiento? Imposibilitada para conceptualizar, se ayuda de la 
topología psicológica y nos dice que es el centro del alma116

, que el alma 

213 Carlos Valverde, Antropología Filosófica, Editorial Edicep, Valencia, 1995, pág. 205. 

214 G. Marcel, Homo viator, París, 1944, pág. 100. 

215 Teresa de jesús, VI/ M, 1, 11 y VI M, S, 9. 

216 Ibídem. 

217 lbíd., VI/ M, 2, 14 . 

218 lbíd., 11 M, 1 O 

90 



envuelve y alimenta el espíritu219
, que es lo superior del alma220• Añade 

hiperbólicamente en las séptimas moradas que el espíritu es lo muy inte-
rior, una cosa muy honda. Ortega y Gasset se encargará de hacernos la tra-
ducción del sentimiento teresiano diciendo que /o más personal de la per-
·sona es el espíritu, monarca riguroso de un Estado inquieto. Punto céntrico 
en nosotros que es lo que estrictamente debe llamarse yo221

• 

Lo más que puede conseguir Dios en un alma y de un alma, es dejarla en 
puro espíritu. Teresa entiende que es entonces cuando se siente absoluta-
mente liberada y libre, señora que se enseñorea del mundo y de todas las 
cosas. Es la llegada al final de su proceso educativo, admirablemente liberador. 

El alma-colmena 

Según algunos evaluadores de la cal idad humana que caracteriza al 
mundo actual, el hombre ha sido y es el ser más acosado, más humillado, 
del siglo XX. Acosado sign if ica que se le ha expoliado parte de la médula 
de su identidad y de su dignidad. 

Como el pez que abandonó el océano para buscar el agua donde 
poder vivir, así el hombre de la modernidad, relegando su interioridad, 
anda como un vagabundo preguntando por sí mismo fuera de sus aguas. 
Uno de nuestros pensadores contemporáneos escribe con pena no disi-
mulada que el maravilloso enigma que es el hombre, hoy está en peligro, 
cuando podía prometerse lo mejor; esa grandeza amenazada que no acaba 
hoy de encontrar donde apoyarse para creer en sí222

• 

Teresa ha desempolvado, pues, la otra imagen de hombre, la más pri-
mitiva, la más original. Y todos somos testigos de que si /a filosofía del hom-
bre cambia, cambia todo, la filosofía de la moral y de los valores, de las 
relaciones humanas interpersonales, la filosofía de la educació.n y del des-
arrollo persona/223

• Y reconocer que cuando la opinión de una persona 
acerca de sí misma cambia, también cambia su conducta, y reflexionar 
acerca de este hecho, es también un punto de partida para la investigación 
científica y la elaboración teórica224

• El objetivo de nuestra reflexión es pre-
cisamente éste, constatar la nueva persona, la otra persona que llega a ser 
Teresa, la liberada y libre, como consecuencia de un proceso autoeduca-
tivo que comenzó cuando asumió otra concepción del hombre. 

219 lbíd., Vida, 20, 14. 
220 Ibídem. 

221 J. O. y Gasset, o. c., pág. 461. 

222 j. Gómez Caffarena, o. c., pág. 1 S. 

223 Rogers, C., Terapia, personalidad y relaciones interpersonales, pág, 12. Editorial Nueva 

Visión. Buenos Aires. (1978) 

224 Ibídem, pág. 28. 

91 



Las anteriores observaciones de Maslow y de Rogers nos ayudan a 
comprender que la tarea educativa de autoliberación que emprende Tere-
sa se debe al hecho de haber descubierto la realidad de una mujer distin-
ta al tópico medieval, cuya experiencia de realización personal posee un 
valor teórico y normativo para los profesionales de la educación. Por el 
contrario, los que ignoran las riquezas del hombre interior, reclaman la 
educación utilitaria y piden que el resultado de la educación sea utilitario 
o, dicho más crudamente,para elfos, un hombre educado es un hombre 
que sabe hacer máquínas 225

. 

Nos sigue sorprendiendo Teresa con sus hallazgos sobre la ant ropolo-
gía del hombre interior, que determinará rumbos nuevos en su proceso de 
personal ización. El hallazgo al que me estoy refiriendo es el valor que 
entraña la humildad, que siempre labra como fa abeja en fa colmena fa 
míe/226

. El símil de la abeja retirada en su colmena, ocupada silenciosa-
mente en labrar la miel, apl icado al trabajo de autotransformación que 
realiza el alma en su morada centro, es de una plasticidad bel lísima y muy 
significativo, porque la miel que labra es la adquisición de la propia ver-
dad, del autoconocimiento, ya que humildad es andar en verdad. 

El alma es colmena para sí misma, y desde al lí sale a volar para traer 
las flores, sabiendo que para un alma que t iene sensibilidad de abeja todo 
es flor, pues libando como ella lo hace y aprovechando el si lencio fecun-
do de la colmena, el fruto del esfuerzo personal siempre cuaja en miel. La 
miel que son los seres humanos acabados, realizados y maduros, como 
consiguió serlo Teresa, pues es en el los donde de verdad se revela y maní-
fiesta fa naturaleza humana en toda su pureza, riqueza y espfendor227

• 

Con la metáfora de la colmena, nos llama la atención sobre el riesgo de 
dispersión interior que corremos los hombres de nuestro tiempo, apremiados 
por tantos quehaceres. Y la consecuencia de esta dispersión interior la apun-
ta Teresa, pues sí ninguna potencia, inteligencia o voluntad, entrase en la col-
mena, sino que por traerse unas a otras (para que una potencia evite que otra 
se marche fuera de la colmena) se fueran todas, mal se podría labrar fa míe/228

• 

Las potencias del alma 

Es evidente que lo que realmente especifica al hombre es su singular 
modo de conocer la verdad y de autodeterminarse libremente. Nuestro 

22s B. Russell, o. c., pág. 18. 
226 Teresa de jesús, 1 M, 2, 8. 

227 Cabezas Sandoval, j.A., Las grandes escuelas de la psicología moderna y sus implica-cio-
nes pedagógicas, pág. 202. Universidad Pontificia de Salamanca. (1984). · 
228 Teresa de jesús, Vida, 15, 16. 

92 



propósito, al informarnos sobre la idea que Teresa tenía del hombre inte-
rior o de la interioridad del hombre, es adentrarnos en la entidad de las 
potencias superiores, sin detenernos en la simple fenomenología o en la 
psicología empírica, aunque acudamos constantemente a la experiencia. 

Teresa sabe que Dios no prescinde de las potencias superiores, pues 
nos las dio para que con ellas trabajásemos, y se tiene todo su premio. Hay 
que dejarlas hacer su oficio hasta que Dios las ponga en otro mayor229

• De 
ellas, unas se ejercitan sin acudir a un órgano corporal, otras, sin embar-
go, sí. Estas facultades, que son distintas entre sÍ¡ lo son también de la esen-
cia del yo. Son accidentes diversos y distintos de una misma sustancia230• 

Teresa, que reconoce la ignorancia de las mujeres pues no sabemos 
entender las diferencias de potencias e imaginación y otras mil cosas que hay 
interiores, sin embargo, sí hace alusión explícita a tales potencias como 
recurso para explicar a las Hermanas el proceso de unión del alma con Dios 
y cómo mediante esa dinámica consigue la apropiación de la libertad. Pues 
una merced es dar el Señor la merced, y otra es entender qué merced es. 
Otra es saber decirla. Y aunque nos parece que no es menester más de la pri-
mera, (recibir la merced) es gran provecho entenderlo y merced231

• Acaece 
muchas veces esta unión, que coge Dios la voluntad, y aun el entendimien-
to. La memoria queda libre, y junto con la imaginación, que es para alabar a 
Dios la guerra que da y cómo procura desasosegar/o todo. Hay tantas y tan 
delicadas en lo interior que sería atrevimiento ponerme yo a declararlas232

• 

Un dato de su antropología que merece subrayarse es que la experiencia 
le ha facilitado, incluso, que capte la d iferencia entre el alma y sus potencias. 
Afirma, aunque no con la rotundez acostumbrada, que también me parece 
que el alma es diferente cosa de las potencias, y que no es todo una cosa233

• 

Percibe que no siempre las potencias y los sentidos y pasiones están en paz y 
el alma sí es cosa dificultosa de entender. Pero es verdad lo que he dicho234

• 

Relata que he andado en esto de esta baraúnda del pensamiento 
bien apretada algunas veces, y habrá poco más de cuatro años que vine 
a entender por experiencia que el pensamiento o imaginación, porque 
mejor se entienda, no es el entendimiento. Y el contenido de la expe-
riencia era que yo veía las potencias del alma, y entre el las el entendi-
miento, empleadas en Dios y estar recogidas con él, y por otra parte el 

229 lbíd., IV M, 3, 7. 

230 Carlos Valverde, o. c., pág. 142. 

231 Teresa de jesús, Vida, 17, S. 

232 Ibídem. 

233 lbíd., VI/ M, 1, 11. 

234 lbíd., 2, 1 o. 

93 



pensamiento alborotado traíame tonta 235
• También es admirable consta-

tar en su antropología el hecho de distinguir dos caras en la voluntad, 
la interior y la exterior. Por analogía con el extracuerpo y el intracuerpo, 
ahora podríamos recurrir a la intravoluntad y extravoluntad. Por falta de 
recursos lingüísticos, a la ca ra exterior la identifica como la corteza de 
la voluntad236

• 

Se le ocurre esta comparación cuando se detiene a reflexionar y cons-
tatar la diferencia cualitativa que se da entre el gozo sentido en la corteza 
de la voluntad y el experimentado en el interior de la misma. Relata que 
los contentos de acá, que nos proporcionan las criaturas, se sienten en la 
periferia de la voluntad, en la corteza. Sin embargo, el contento sentido en 
la oración es una satisfacción que es en lo interior de la voluntad. Estotros 
contentos de la vida paréceme a mí que los goza lo exterior de la voluntad, 
la corteza, digamos 237

• 

La diferencia que creyó percibir anteriormente entre el entendi-
miento y el pensamiento, la observa también entre la voluntad y el amor. 
Pensaba yo ahora si es cosa en que hay alguna diferencia (entre) la volun-
tad y el amor. Y paréceme que sí; no sé si es bobería. Y nuevamente vuel-
ve a los recursos literarios recordando el uso del arco, instrumento béli-
co o deportivo. Comenta que paréceme el amor una saeta que envía la 
voluntad, que si va con toda la fuerza que ella tiene, libre de todas las 
cosas de la tierra, empleada en solo Dios, muy de verdad debe herir a su 
Majestad238

. 

Deteniéndose en el análisis de la naturaleza del amor, advierte dos 
intensidades, dos modos de amar, que determinarán dos procesos educa-
tivos diferentes. Escribe que de dos maneras de amor quiero yo ahora tra-
tar: uno es puro espiritual, porque ninguna cosa parece le toca la sensuali-
dad ni la ternura de nuestra naturaleza; otro es espiritual y que junta con 
él nuestra sensualidad y flaqueza 239• 

No podemos finalizar estas reflexiones sin reconocer que es el hom-
bre entero, total, en la globalidad de su personalidad, el sujeto que entien-
de y ama. Como anotaron los escolásticos, es la persona, sustancia com-
pleta, incomunicable, la que realiza cada una de sus acciones. Es toda la 
persona la que ve, oye, entiende y ama. 

Teresa supone, y da por hecho, que esto es así. Este hombre entero es 

235 lbíd., Meditaciones sobre los Cantares, 6, S. 

236 lbíd. , Camino de Perfección, 53, 6. 

237 Ibídem. 

238 lbíd., Meditaciones sobre los Cantares, 6, S. 

239 lbíd., Camino de Perfección, 7, 1. 

94 



el sujeto real que debe someterse al proceso educativo y liberador. Y que 
la voluntad, con sosiego y cordura, entienda que no se negocia con Dios a 

fuerza de brazos, nos recuerda las raisons du coeur de Pascal, y responde 
adecuadamente a la intuición zubiriana del sentir intelectivo y de la inte-
ligencia senciente. 

B. El hombre es un ser habitado por Dios 
Ésta es otra perspectiva, la teológica, desde la que Teresa se acerca a 

roturar y analizar la naturaleza y la actividad del hombre. Considero 
imprescindible para tener una visión completa de su antropología el recur-
so a esta perspectiva teológica, es decir, a la dimensión de habitabilidad 
espiritual que reconoce, porque la ha experimentado, en el ser humano. 
No en vano, con reiterada insistencia, recordaba a sus carmelitas que no 
pensemos que estamos huecas en lo interior. 

Memoria histórica de Teresa de jesús 
Nos importa especialmente conocer el modo como ha resuelto en 

términos de libertad empírica la presunta antinomia que algunos pensa-
dores encuentran, o encontraron, en el binomio Dios-hombre. Es decir, 
cómo del encuentro de Dios y de Teresa de Ahumada nació, sin menos-
cabo alguno para el Dios absoluto y para la autonomía de Teresa, Teresa 
de jesús, una mujer libre. 

A las alturas actuales de la madurez del pensamiento, queda eviden-
ciado para todos que el hombre no es un mero mono desnudo o un sim-
ple mono agraciado. Su interioridad.es uno de los rasgos que especifica a 
la persona humana, ennobleciéndola sobre el resto de los seres vivientes. 
De ahí arranca el interés de la perspectiva teológica, pues amplía el hori-
zonte de la reflexión que venimos haciendo sobre la naturaleza, la estruc-
tura y la dinámica interna del hombre. Es un peldaño más que ascende-
mos en el discurso que llevamos a cabo sobre la antropología de Teresa. 

Se trata de un hallazgo sorprendente, pues el hombre habitado nos 
obliga a adjudicarle una categoría que trasciende las del hombre pensan-
te y amante. El hombre es un ser habitable que, de hecho, está habitado. 
En este sentido, la consecuencia agustiniana es que ego non essem, nisi 
esses in me240

, que yo no sería, no existi ría, si Tú no me fueses, no me exis-
tieses. Esta consistencia fundante que ofrece Dios al hombre, es una 
manera de estar habitado por Él, como el albañil que habita la pieza que 
tabica. No la habita como lo hará después el morador, pero sí con una 
presencia causal, constructiva. 

240 San Agustín, Confesiones, pág. 14. Ediciones Escurialenses. ( 1987}. 

95 



Este nuevo planteamiento metafísico de la naturaleza del hombre que 
ofrece la filosofía dialógica actual, cristalizó en Teresa como memoria his-
tórica, y motivó su voluntad para que comenzara el admirable proceso 
liberador que la condujo a la cima de ser, de saberse y de sentirse señora 
del mundo. Invadida por el sentimiento de ser hecha por Dios y habitada 
por él, anima a las Hermanas a que siempre tengamos memoria que tene-
mos de Dios el seT¡ y que nos crió de nonada, y que nos sustenta, y todos 
los demás beneficios de su muerte y trabajos, que mucho antes que nos 
criase los tenía hechos por cada uno de los que ahora viven241

• 

Teresa percibe que quiere nuestro Señor que no pierda la memoria de 
su seT¡ para que siempre esté humilde y entienda más lo que debo a su 
Majestad y la grandeza de la merced que recibo 242

• Y esta gran merced con-
siste en que entienda que es el Sol de justicia el que da al alma el ser243

• 

Por ello, toda la memoria se le iba al alma en cómo más contentar a Dios244
• 

Y todo, porque quedan unas verdades en el alma tan fijas de la grandeza 
de Dios, que, aunque no tuviera la fe que le dice quién es y que está obli-
gada a creerle por Dios, le adorara desde aquel punto por taf245

• 

Gusta como un anticipo de la bienaventuranza celestial el sabor de 
tales verdades, porque parece que le ha querido el Señor mostrar algo de 
la tierra adonde ha de iT¡ como llevaron señas los que enviaron a la tierra 
de promisión los del pueblo de lsraef246

• No cabe la menor duda de que /a 
transformación de la conciencia liberó en Teresa las fuerzas que hasta 
entonces parecían haber estado en ella paralizadas247

• 

Hemos escrito que el hombre, además de ser habitado, está habita-
do. No es, pues, la soledad un rasgo que lo defina, como quisieron hacer-
nos ver A. Camus o J. P. Sartre, quien alude a la ausencia de Dios en estos 
términos tan dramáticos en su obra Diablo y Diós: 
Goetz: lPor qué este silencio? El que se hizo presente a la burra del 

profeta; lpor qué se niega a mostrárseme? 
Heinrich: (un sacerdote renegado): Porque tú no cuentas. 
Goetz: lQuién cuenta, entonces? 

241 Teresa de Jesús, Vida, 1 O, S. 

242 lbíd., VI/ M, 4, 2. 

243 Ibídem, 1, 3. 

244 Ibídem, 4, 6. 

245 lbíd., V/ M, 4, 6. 

246 Ibídem, 5, 9. 

247 Waltraud Herbstrith, Teresa de Jesús: inseguridad radical, Revista de Espiritualidad, 130, 

enero-marzo, pág. 72. (1974). 

96 



Heinrich: Nadie. El hombre es nada. Y tú lo sabes. Lo sabías cuando 
los dados. Si no, lpor qué habías hecho trampa? Hiciste 
trampa. Catalina lo vio. Forzaste la voz para cubrir el 
silencio de Dios. Las órdenes que pretendes recibir eres tú 
quien las envía. 

Goetz: Sí, yo. Sólo yo, cura. Tienes razón. Sólo yo. El cielo ignora 

mi nombre. A cada momento me pregunto qué podría ser 
yo a los ojos de Dios. Ahora sé la respuesta: nada. Dios no 
me oye. 
Nes ese vacío por encima de nuestras cabezas? Ese es Dios. 
La ausencia de Dios. Nes esa brecha en la puerta? Ese es 
Dios. El silencio de Dios. La ausencia es Dios. Dios es la 
soledad de los hombres. Estaba solo. Yo solo decidí el mal. 
Sólo yo inventé el bien. Si Dios existe, el hombre es nada. 

Si el hombre existe, Dios no existe. íDios no existe! Dios 
ha muerto. 
i iQué verdaderos somos ahora los hombres! F48 

En su Autobiografía, el mismo j . P. Sartre confiesa lo que Teresa consi-
deraría una experiencia de ateísmo. Son palabras crudas y la descripción 
raya lo macabro. Nos confía que /a ilusión retrospectiva está hecha migas. 

Martirio, salvación, inmortalidad se derrumban. El edificio cae en ruinas. Aga-

rré al Espíritu santo en la bodega y lo expulsé de allí. El ateísmo es una empre-

sa cruel de largo aliento. Creo que lo he llevado hasta el fin. Sin embargo, 
Teresa vivencia la experiencia contraria. Agarró al Espíritu, aceptó su fecun-
dación y en su entraña nació Dios, y desde aquel día yo quedé tan animosa 

para dejarlo todo por Dios, que no fue menester mandármelo más249
• 

Teresa de jesús es explícita y tajante a la hora de transmitirnos su 
experiencia interior, pues ve bien el alma que otro mayor Señor gobierna 

aquel castillo que ella250
, aunque de lo que no hay experiencia mal se 

puede dar razón cierta251
• Y esto no es como otras visiones, porque lleva 

fuerza con la fe, de manera que no se puede dudar de que está la Trinidad 

por presencia y por potencia y esencia en nuestras a/mas252
• 

248 Fe y ateísmo en el teatro moderno, Lección irnaugural del Curso Académico 1968-69 
de la Universidad Pontificia de Salamanca. 
249 Teresa de Jesús, Vida, 24, 7. 
250 lbíd., V/ M, 3, 18 
251 Ibídem, 9, 4. 
252 lbíd., Cuentas de Conciencia, 41, 2. 

97 



La experiencia le revela el hombre 

El hombre que encontramos en la antropología de Teresa, sujeto agen-
te y paciente de la pedagogía y del quehacer educativo, es un hombre abier-
to a la trascendencia del que ella alcanzó un profundo conocimiento gracias 
a la información que le proporcionó su experiencia religiosa. 

Con todo el respeto para las opiniones divergentes, nos confía que a mi 
parecer, jamás nos acabamos de conocer, si no procuramos conocer a Dios; 
mirando su grandeza, acudamos a nuestra bajeza, y mirando su limpieza, 
veremos nuestra suciedad253

• Dios es el espejo que refleja y devuelve nues-
tra verdadera imagen, la que perfi la al detalle la verdad y la realidad que 
somos, porque e/ hombre es un ser que toma conciencia de sí mismq que 
se constituye como un individuo consciente y auténtico, precisamente cuan-
do se sitúa frente a Dios. Lo que ocurre es que sólo lo que todavía resta lim-
pio en nosotros, puede percibir nuestra debilidad; sólo lo que todavía está 
sano en nosotros, puede sentir nuestra enfermedad; sólo lo que todavía 
quede de libertad en nosotros, podrá percibir cuánto somos esc/avos254

• 

Es obligado resaltar la coincidencia de algunos autores modernos con 
el pensamiento teresiano. 

Soren Kierkegaard nos confía que esa conciencia del yo tal como antes 
lo considerábamos, se movía dentro de la categoría del yo humano, o del 
yo cuya medida era el hombre. Pero este yo alcanza una nueva cualidad y 
una nueva calificación al ser precisamente un yo delante de Dios255

• Es este 
yo, caracterizado con otra cualidad en virtud de la presencia ante Dios, el 
revelado a Teresa. Es un Dios constituyente del ser-hombre, por ello entra 
en la definición del hombre como rompedor de límites y fronteras, como 
una apertura permanente hacia la invención del futuro. Decir Dios existe, 
significa que el hombre es siempre algo más que hombre256

• Y es precisa-
mente ese plus de hombre el que Cristo manifiesta al propio hombre257

, y 
que Teresa incorpora a su antropología. 

Por otra parte, el hombre necesita más información sobre aspectos 
que tanto le importan, por ejemplo, cuál será y en qué consistirá su trans-
tiempo. Porque e/ hombre sólo lleva inserto el apetito general de su fin últi-
mO¡ de modo que, por naturaleza, desea la bondad completa. Pero en qué 
consiste esa bondad completa, si en la virtud, o en la ciencia, o en el pla-

253 lbíd., 1M, 2, 9. 

254 J. l. González Faus, o. c., pág. 13. 

255 S. Kierkegaard, La enfermedad mental, Ed. Guadarrama, Madrid, 1965, pág. 155. 

256 R. Garaudy, Palabra de hombre, Ed., Edimsa, Madrid 1976, pág. 221. 

257 C. Vaticano 11, Caudium et Spes, 22. 

98 



cero en otras cosas, eso no se lo dice la naturaleza258
. Aquí interviene Tere-

sa afi rmando que Su Majestad ha sido el libro verdadero adonde he visto 
las verdades 259

• 

Obviamente, el mundo de una mujer como Teresa y el de un hombre 
no creyente, son totalmente diferentes porque el mundo de cada hombre 
es la realidad que centra su existencia y desde la que se alimenta como ser 
espirituaf260

• Y la real idad de Teresa es que viénenme días que me acuerdo 
infinitas veces de lo que dice san Pablo26

\ aunque a buen seguro que no 
sea así en mí, que ni me parece vivo yo, ni hablo, ni tengo querer, sino que 
está en mí quien me gobierna y da fuerza, y ando como casi fuera de mr62. 

Ésta es la mujer que llegó a ser Teresa, empeñada en conseguir el señorío 
interior, objetivo de su proceso educativo. 

Compatibilidad entre Dios y el proyecto de hombre 

Si no hubiéramos encontrado compatibilidad absoluta entre los tér-
minos del binomio Dios-hombre, el objetivo de nuestro trabajo, mostrar la 
libertad señorial que consiguió Teresa, carecería de justificación. Pero es 
evidente que Dios no es una fuerza opresora, exterior al hombre, que obs-
taculiza su desarrollo humano, sino un dentro que actualiza las posibilida-
des del hombre. Que refuerza el uso y el rendimiento humano de las 
potencias naturales. 

Retornando a Juan de la Cruz, no han faltado quienes interpretan sus 
nadas como una situación de aniqui lamiento de la persona humana pues-
to que se la vacía de sus valores específicos. Él mismo respondió insistien-
do en que las nadas son muerte que da vida, pues queda entendido cómo 
Dios hace merced al alma de limpiarla y curarla con esta fuerte lejía y amar-
ga purga en la parte sensitiva y espiritual, para ir/a vistiendo de nuevo, des-
nuda y desollada de su antiguo pellejo. Así se le renueva como al águila, su 
juventud263

, pues si el alma niega sus deseos, hallará lo que desea su cora-
zón264, y sería lastimoso que por comer el alma un bocadillo de gusto en las 
criaturas, se privase de que la coma Dios a ella265

, sometiéndola a un pro-

258 Tomás de Aquino, De Veritate, q. 22, a. 7, c. 
259 Teresa de Jesús, Vida, 26, 6. 

260 O. G. de Cardedal, Realidad y experiencia de Dios en Santa Teresa, AA. del Congreso 

Internacional Teresiano, Salamanca, 1982, v. 11., pág. 838. 

261 San Pablo, Carta a los Gálatas, 2, 20. 

262 Teresa de Jesús, Cuentas de Conciencia, 3, 1 O. 

263 lbíd., 2 Noche 13, 11. 

264 lbíd., Dichos de luz y amor, 15. 

265 lbíd., Llama 3, 63. 

99 



ceso de humanización y de encuentro consigo misma, de modo que el 
obrar humano se ha vuelto divino266

• 

innumerables testimonios, incluido el de Teresa, nos confirman que es 
evidente que jamás el hombre se posee a sí mismo tanto como cuando se 
abandona al Dios vivo267

, pues /a donación de la propia libertad a Dios es 
el mayor acto libre que una persona puede llevar a cabo268

• Es una res-
puesta anticipada a la opinión de C. Marx que se resistía a aceptar un Cre-
ador porque éste menguaría su libertad convirtiéndole en un deudor per-
petuo. 

Sobre la compatibilidad entre el Dios absoluto y la libertad humana, 
Teresa tiene muy claro que Él no ha de forzar nuestra voluntad, toma lo 
que le dan, pero nuestro entendimiento y voluntad se hace más noble y 
más aparejado para todo bien, de lo contrario, metidos siempre en la mise-
ria de nuestra tierra, nunca la corriente saldrá de cieno de temores, de pusi-
lanimidades y cobardía269

• 

No comparte el comentario de Lutero a las palabras del salmo 72, 23 
me he hecho como un jumento y yo siempre estoy contigo, que /a voluntad 
humana está puesta entre Dios y Satán como si fuera un asno. Si es Dios el 
que se monta en ella, quiere lo que Dios quiere y va adonde Dios quiere. O 

lo contrario. No está al alcance de la voluntad humana buscar a uno de los 
dos jinetes. Son los jinetes los que la buscan a ella270

• Teresa, sin embargo, 
opina lo contrario, que es la voluntad humana la que elige el jinete. 

Dios es un buen vecino, pues siéntese una suavidad en lo interior del 
alma tan grande, que se da bien a entender estar vecino nuestro Señor de 
ella. Todo el hombre interior y exterior conforta, como si le echasen en los 
tuétanos una unción suavísima. Vese el alma criada y mejorada271

• A lo que 
añade Juan de la Cruz que así ha hecho cesar lo que de hombre viejo había 
en nosotros, vistiéndonos de la habilidad sobrenatural en todas potencias, 
de manera que el obrar humano se ha vuelto divino272

• La gracia, pues, no 
destruye la estructura dinámica de la persona ya que Dios, escribe Tomás 
de Aquino, no fuerza la voluntad sino que la dispone mejor. El apoyo divi-
no no la desnaturaliza ni la sustituye, más bien la dignifica. 

266 Juan de la Cruz, 1 Subida, 5, 7. 

267 Schillebeeckx, Dios y el Hombre edit. Sígueme, Salamanca 1969, pág. 103. 

268 Ezequiel Carda Rojo, Revista de Espiritualidad, 200 (1991 ), pág. 346. 

269 Teresa de jesús, 1 M, 2, 1 O. 

270 De servo arbitrio, citado por González Faus, pág. 556 en Proyecto de Hermano, Sal 

Terrae (1991 ). 

271 Teresa de jesús, Cantares, 4, 2. 

272 Juan de la Cruz, 1 Subida, 5, 7. 

100 



No dudamos que la antropología de Teresa mantiene personales y 
activos los dos polos del binomio Dios-hombre. No es necesaria la muer-
te de Dios ni la secularización de la cultura, como exigieron Feuerbach, 
C. Marx y Freud, para salvar la dignidad del hombre. Ya se encarga la His-
toria de sospechar que el hombre no heredaría ningún legado enriquece-
dor con la muerte de Dios. Teresa, que aludía al vecindaje de Dios, ahora 
va más allá y comenta que e/ alma siente en sí esta divina compañía273

, 

desde la cual contemplamos nosotros el espectáculo que significó la con-
quista de la libertad y el admirable proceso educativo que condujo a Tere-
sa al éxito. 

Experiencia y metafísica del ser-hombre 

Teresa nos acerca al conocimiento del hombre interior y de la interio-
ridad del hombre de la mano de su experiencia. Y en el propósito de pro-
fundizar en su antropología, nos importa conocer la posibi lidad de saltar 
desde esta experiencia a la metafísica del ser-hombre. 

Ya es incuestionable que la mentalidad positivista y materialista como 
método exclusivo de investigación se encuentra en merecida retirada, 
pues a nadie se le oculta que la capacidad discursiva de la razón humana 
no debe limitarse a los sentidos externos. Esto supuesto, es lógico que el 
conocimiento que podemos adquirir sobre el ser-hombre no debe supe-
ditarse únicamente a las informaciones aportadas por los sentidos, aunque 
el conocimiento que elabora el hombre sea, inicialmente, sensorial. El 
conocimiento que adqui rimos sobre la naturaleza del hombre no se redu-
ce a conocer sus cualidades externas, ignorándolo en su ser persona. Tere-
sa escribe que cierto, veo secretos en nosotros mismos que me traen 
espantada muchas veces; y icuántos más debe haber! Y es que creo que 
en cada cosita que Dios creó, hay más de lo que se entiende (de lo que se 
ve), aunque sea una hormiguita274

• 

Se nos abren esperanzadoras perspectivas para el conocimiento del 
hombre si nos servimos del nuevo sensor proporcionado por Teresa, la expe-
riencia, que calificamos de integral, pues es ética, estética, religiosa y rela-
cional del yo-tú. Es decir, Teresa se autopercibe como sujeto psicológico, 
ético, religioso y social, que ama el bien y se siente atraída por la belleza. 
De este modo, no cabe duda de que conoceremos más al hombre en su ser 
y en su intimidad. A nadie se le oculta hoy que la experiencia ética es la 
puerta por la que M. Kant penetra en el interior del hombre, que actúa moti-
vado por los criterios del bien y del mal, y no sólo por la utilidad y el placer. 

273 Teresa de Jesús, V// M, 1, 7. 
274 lbíd., /V M, 2, 2. 

101 



La misma hermenéutica contemporánea de Paul Ricoeur y de Emma-
nuel Lévinas, nos muestra una realidad y una verdad más completa, más 
integral, del hombre. Y filósofos del diálogo como Martín Buber o el 
mismo Lévinas, o fi lósofos de la religión como M ircea Eliade, nos han des-
cubierto dimensiones del hombre como la coexistencia, la convivencia, la 
moralidad, la religiosidad o el amor, desde las que ampliamos el conoci-
miento interior y podemos hacer antropología integral y llegar, así, a la 
metafísica del ser-hombre. La curiosidad intelectual nos lleva a preguntar 
dónde han descubierto estos filósofos del diálogo tales dimensiones 
humanas. Y la respuesta es que las han aprendido en la Bibl ia, pues allí 
descubrieron que el tú común para todos es Dios, el Dios de Abraham, el 
del pueblo de Dios, el de Jesucristo, el de Teresa y el nuestro. 

La meta, pues, a la que llegamos, es que todos somos testigos de un 
significativo retorno a la metafísica a través de una antropología integral, 
expresada ahora con las categorías de la experiencia antropológica, por lo 
que es correcto conclu ir que nuestra fe, la de Teresa, por sus característi-
cas dialógicas, es profundamente una fe antropológica 275

• 

Lo que procede ahora, metodológicamente, es preguntarse en qué 
medida la antropología de Teresa, desde la perspectiva teológica, se 
encuentra en esta línea de reflexión dialogal-metafísica. Es decir, nos 
importa constatar si la experiencia de Teresa, en cuento sujeto psicoló-
gico, ético, religioso y social, nos abre el camino hacia la metafísica del 
ser-hombre. Ella, que no tiene el más mínimo propósito de devaluar el 
trabajo de la razón humana, sin embargo, tampoco desea sobrevalorar-
la, que es de lo que acusa a algunos teólogos, que quieren llevar las cosas 
por tanta razón y tan medidas por sus entendimientos, que no parece 
sino que han ellos de comprender con sus letras todas las grandezas de 
Oios276

• 

Está fuera de duda que la comprensión de las grandezas de Dios reba-
sa la capacidad intelectual de los más estudiosos. Por eso, no hemos de 
buscar razones suficientes para entender las cosas ocultas de Dios; un 
gusano de tan limitado poder como nosotros, no ha de entender sus gran-
dezas277. La certeza nos llegará por otra vía, aunque no sabrá el alma decir 
ni puede entender cómo lo entiende278

• Hay vivencias que por muchas dili-
gencias que hagamos nosotros, no las podemos adquirir; y en ello mismo 
se ve que no es de nuestro metaC sino de aquel purísimo oro de la sabi-

275 Juan Pablo 11, Cruzando el umbral de la esperanza, ed it. Plaza & janés (1994), pág. 56. 

276 Teresa de Jesús, Cantares, 6, 7. 

277 lbíd., V/ M, 4, 7. 

278 Ibídem, 8, 6. 

102 



duría divina279
• El raciocinio teresiano es de una lógica irrefutable, pues es 

preciso que entre la capacidad cognoscitiva y el objeto cognoscible exista 
cierta proporción. 

Según la tesis teresiana, actuada en el personalismo f ilosófico y en la 
comunicativa y dialógica de los últimos t iempos, si el hombre es persona, 
lo es por su espíritu. De otro modo, el hombre quedaría reducido a mero 
individuo. Por esto, J. Maritain concibe la sociedad como una comunión 
de personas, no como una simple suma de individuos . Y es en lo íntimo 
de la conciencia donde se vivencia la experiencia del hombre, evitando 
así toda subjetividad. 

Para finalizar, concretamos que Teresa parte de las experiencias ética, 
estética, religiosa y social que tiene sobre el hombre, que dan como resu l-
tado un perfi l concreto de él y que este ¡perfi l coincide con la verdad que 
se le ha revelado a ella. Que las categorías que dan consistencia al hom-
bre teresiano y nos ayudan a descubrir su ser, son la coexistencia, la con-
vivencia y la relación d ialogal, de donde deducimos que si la metafísica 
arranca del ser del hombre y desde él desciende a estudiar sus acciones, 
el método fenomenológico, por el contrario, toma pie de las acciones y 
en ellas descubre el verdadero ser-hombre. 

Recordemos, a este propósito, la impresión que manifestó la ya aludi-
da discípula del fenomenólogo Husserl, Edith Stein, cuando acabó de leer 
el Libro de la Vida, ceci c'est la vérité, esto es la verdad. lla verdad de qué?, 
nos preguntamos. lQuiso decir la fenomenóloga que el hombre de la antro-
pología de Teresa es el verdadero? La expresión de E. Stein, les una afirma-
ción ontológica, que va, por tanto, más allá de la admiración de la vida de 
Teresa y alcanza a la verdad misma de ser-hombre, como si la intención de 
E. Stein fuera el afirmar que ese es el verdadero ser del hombre? Aquí no hay 
más de rendir nuestros entendimientos y pensar que para entender las gran-
dezas de Dios, nuestros entendimientos no valen nada280

• Y, por lo que 
importa a nuestro trabajo, es éste el lugar de decir que este hombre, abier-
to a la trascendencia, es el sujeto de la educación. 

C. Dimensión social del hombre teresiano 

El tú afirma y plenifica el yo 

Contemplamos al hombre de Teresa desde la perspectiva sociat que 
caracteriza el humanismo de Teresa. Sin esta perspectiva social, el con-
cepto de hombre teresiano nos resultaría deficitario. Y nos impediría 
entrar en uno de los capítu los más ricos de su proceso educativo libera-

279 lbíd., /V M, 2, 6. 

280 lbíd., Cantares, 6, 7. 

103 



dor, el de la autoliberación en aras de la integración en el cuerpo social, 
en la comunidad. 

La lectura de los escritos y el eco social que alcanzaron los gestos de 
Teresa en su entorno humano, nos han llevado a la convicción de que su 
humanismo acentúa tres dimensiones importantes en el hombre, la totali-
dad, la alteridad y la libertad. El hecho de que Teresa vertebre el estudio 
del hombre en torno al esquema humanista yo-tú y lo libere de la sumisión 
a los esquemas reduccionistas sujeto-objeto, yo-ello, implica renunciar al 
estilo de pensar objetivista, la revaloración del encuentro y la vinculación 
de éste al amor y a la palabra28

\ y es de trascendental importancia. 
Teresa descubre el diálogo con el tú paso a paso, a golpes de intros-

pección y de escucha interior. El primer paso del descubrimiento del tú es 
el encuentro con el Dios-absoluto, con el ser-en-sí, sustrato metafísico de 
todos los seres. El segundo, consiste en descubrir el Dios-Padre, que intro-
duce en el personaje de Teresa un nuevo modo de dialogar, el paternofi-
lial. Por último, encuentra el Dios-Esposo, experiencia que provoca una 
situación de vértigo en el hombre que la vive, pues son los esposos los que 
dialogan en la morada centro, casa de la esposa habitada por el esposo. 

Si la dimensión individual de la persona había definido al hombre 
como sujeto psíquico, la dimensión social, que es inherente a la naturale-
za humana, lo identifica como sujeto social. Nos lo recuerda Ortega y 
Gasset cuando escribe que jesús parece amonestarnos: no te contentes 
con que sea ancho, alto y profundo tu yo; busca la cuarta dimensión de tu 
yo, la cual es tu prójimo, la comunidad282

• 

Es indiscutible que en la antropología de Teresa el otro es una refe-
rencia constante que sustancia y plenifica al yo como en su cuarta dimen-
sión. Teresa está constantemente pendiente dei otro tanto en lo material 
como en lo espiritual. En una de las cartas que escribe al P. Domingo 
Báñez, tan estimado y tan urgido por ella para que estuviera atento a su 
propio progreso espiritual, le manifiesta la gana que tengo de hablarle 
algún día en esos miedos que trae, que no hace sino perder tiempo y de 
poco humilde no me quiere creer283

• iQué empeño y qué esfuerzo el que 
hace el tú de Teresa para enriquecer el yo del P. Báñez! Lo mismo le ocu-
rre con el P. Jerónimo Gracián, a quien debe aconsejar en verdad y en 
dureza con tal de que se prepare para desempeñar con eficacia la tarea 
encomendada dentro de la Reforma. Le escribe holgándose de que que-

281 A. López Quintás, El encuentro y la plenitud de la vida espiritual, Publicaciones Clare-

tianas, Madrid, 1990, pág. 265. 

282 J. O. y Gasset, La pedagogía social como programa político, o. c., T. 12, pág. 520. 

283 Teresa de Jesús, Carta al P Domingo Báñez, 28-2-1574. 

104 



dara bien experimentado para llevar los negocios por el camino que han de 
ir; y no agua arriba, como yo siempre decía284

• 

Hemos de reconocer que, gracias al contacto de Teresa con el otro, 
su yo se enriquece en el aspecto y dimensión de sujeto social. Y como 
todos los partos, el nacimiento del yo social es doloroso, por lo que reco-
mienda a sus monjas que pidan a nuestro Señor que les dé con perfec-
ción este amor del prójimo, y que fuercen su voluntad para que se haga 
en todo la voluntad de las hermanas, aunque perdáis de vuestro derecho, 
y olvidad vuestro bien por el suyo, aunque más contradicción os haga el 
natural. No penséis que no ha de costar algo y que os lo habéis de hallar 
hecho285

• 

Otro rasgo moderno de su antropología es que este tú aparece con 
doble rostro, el de Dios y el del prójimo. Si Dios es el tú del hombre266

, su 
cañamazo, entonces el alma, el yo de cada uno, se ve criada y mejorada 
con su ayuda287

• El mismo Dios se nos ofrece como fuente de vida en 
jesús, que es su rostro visible, su palabra y el ensayo más enérgico que se 
ha hecho para definir al hombre268

• Definición que implica un compromi-
so recíproco entre los binomios yo-tú y tú-yo, expresados como manda-
miento evangélico en el amaos unos a otros como yo os he amado. 

Sabe muy bien Teresa que un modo de afirmar el yo consiste en apos-
tar por el tú en todas las situaciones imaginables de la vida y descubre que 
el tú es, nada menos, que la conciencia crítica del yo, sea con rostro de 
Dios o de hombre, es lo mismo. Por eso, desde el otro, gritará contra los 
que llenan de pobres Castilla, o contra quienes predican desde el púlpito 
sin que sean, por su mal ejemplo, altavoces de Dios. 

Y llegados aquí, no queremos pasar por alto la coincidencia que 
hemos observado entre el pensamiento y el sentimiento que muestra 
Teresa hacia los pobres, y el de uno de los grandes teólogos de su tiempo, 
el dominico P. Domingo de Soto. Alude Teresa a la situación de injusticia 
a la que colaboran los cristianos que guardan sus muchos dineros en el 
arca, gozándose de lo que tienen, dando alguna limosna de cuando en 
cuando, pero desinteresándose de esa injusticia por eso de que ya se guar-
dan de hacer pecados graves, sin mirar que esos bienes no son suyos, sino 
que se los dio el Señor como a mayordomos para que partan a los pobres. 
Y daremos estrecha cuenta a Dios por el tiempo que lo tienen demás en el 

284 lbíd., al P. jerónimo Gracián, 15-10-1578. 

285 lbíd., V M, 3, 12. 

286 Guardini, Romano, o. c., pág. 156. 

287 Teresa de jesús, Cantares, 4, 4. 

288 J. O. y Gasset, La pedagogía social como programa político, o. c., T 1. , pág. 510. 

105 



arca, sobre todo si los pobres están padeciendo. Por tanto, no comáis de 
lo que es de los pobres 289

• 

Domingo de Soto escribe que estas limosnas que los ricos hacen a los 
pobres no las hacen tan de sus haciendas. Han de entender las gentes que 
Dios no dejará entre tantos ricos tan desamparados tantos pobres, ni per-
mitiera que las haciendas estuviesen tan mal distribuidas, sino que las con-
fió a los ricos para mantenimiento de los pobres. E hízolo así Su Majestad 
para trabarnos más en caridad y darnos a entender que todos éramos de 
un dueño >" por ende, nos habíamos de haber como miembros de un cuer-
po, entre los cuales hay tan extrema amistad, que nunca el uno tiene 
menester del otro que luego el otro no le socorra290

• 

Con estas referencias, tanto Teresa como Domingo de Soto nos informan 
de que /a sociedad renacentista no había cambiado del todo la estructura de 
la sociedad medieval. Ambas correspondían a una concepción estamental de 
las relaciones sociales, de base fundamentalmente inmovilista y estática. Sin 
embargo, aunque la aristocracia de sangre se mantenía, no cabe duda de que, 
al menos desde el punto de vista del protagonismo social, había empezado a 
sentirse desbancada por una aristocracia del dinero que va a provocar otro 
modo de distribución de la riqueza que causará un aumento de la pobreza291

• 

Es la permanencia en esta situación social la que provoca la reacción de Tere-
sa, coincidente con la acti~ud contestataria de Luis Vives292

• 

Como advertimos, la antropología social de Teresa nos evidencia que 
en la medida en que se debilita el tú, la conciencia del otro, se coloca el 
yo en una situación de carencia ética, moral y espiritual que obstaculiza 
el desarrollo de su dimensión socia l. El hombre que nos muestra y defien-
de Teresa es el hombre libre, el gran señor de sí mismo y del mundo entor-
no, que inicia la andadura de un humanismo que se desnuda del lastre 
social histórico, pues /a libertad tiene sus raíces en la verdad del hombre y 
tiende a la comunión293

, y se vigoriza cuando el hombre acepta las inevita-
bles obligaciones de la vida sociaf294

• 

289 Teresa de Jesús, Cantares, 2, 8. 
290 Domingo de Soto, Deliberación en la causa de los pobres, Cap. VIII. 
291 Abellán, J. Luis, o. c., pág. 121. 

292 Luis Vives, /o que la Naturaleza puso al alcance de todos, nosotros lo separamos, lo 

escondemos, lo cerramos, lo defendemos, lo apartamos de los otros con vallas, con puer-

tas, con cerraduras, con armas, con leyes, en fin; y así nuestra avaricia y nuestra malicia 

introducen carestfa y hambre en la abundancia de la Naturaleza y ponen pobreza en la 

riqueza de Dios. De subventione pauperum, 1 parte, cap. IX. 
293 Juan Pablo 11, V. Spfendor, n2 86. 
294 C. Vaticano 11, Caudium et Spes, n2 31. 

106 



La comunidad es una fraternidad 

Sorprende la matización que hace san Agustín al mandato evangélico 
del amor fraterno escribiendo que e/ amor a Dios es primero en el orden 
del precepto, pero el amor al hermano es primero en el orden de la 
acción295

• Teresa completa este pensamiento diciendo que la más cierta 
señal que hay de si guardamos estas dos cosas, amor de su Majestad y del 
prójimo, es guardando bien la del amor del prójimo296

• 

La comunidad y la fraternidad son para Teresa realidades específica-
mente diferentes. La comunidad surge si un grupo de personas se empe-
ña en conseguir un objetivo común; la fraternidad, sin embargo, se inicia 
en el encuentro comunitario para vivenciar la verdad de la común pater-
nidad divina . El hecho de compartir las experiencias religiosas, suscita un 
ánimo común, la unanimidad. Y esta unanimidad se expresa en la unidad 
común, en la comunidad. El apotegma más rico en promesas es que donde 
haya dos o más reunidos en su nombre, jesús está en medio de ellos. Dios 
es el cemento último entre los hombres, el aunador, el socializador297

• 

En la antropología de la alteridad teresiana, la fraternidad es un ele-
mento clave para motivar el esfuerzo ascético liberador y el indicador más 
elocuente del grado de libertad personal conseguido, pues Teresa consta-
ta que según es malo nuestro naturat si no es naciendo de raíz del amor 
de Dios, no llegaremos a tener con perfección el amor del prójimo298

• 

El amor fraterno genera simultáneamente igualdad, horizontalidad, lo 
que exige a las Hermanas procurar ser la menor de todas y esclava suya, 
mirando cómo o por dónde las podéis hacer placer y servir. Y las ayuda a 
ser objetivas, realistas, sugi riéndoles que no queráis aprovechar a todo el 
mundq sino a las que están en vuestra compañía, y así será mejor la obra, 
porque estáis a ellas más obligadas299

• 

El hombre fraternalmente socializado de Teresa, es un hombre para-
digmáticamente libre y liberador, pues ha recorrido el camino nada fácil 
de transformar su hambre de amor en hambre de amar. Es decir, el ham-
bre de amor, de ser amado para satisfacer necesidades básicas como la 
inseguridad y la soledad, se transforma en hambre de amar despertando 
la actitud de ayudar al otro, pasando asf de ser un pobre necesitado del 
amor del prój imo, a ser un amante generoso, que se alegra de la madura-
ción psicológica, social y espiritual del miembro de la fraternidad. 

295 González Faus, 1. , o. c., pág. 431. 

296 Teresa de jesús, V M, 3, 8. 

297 O. y Gasset, J., o. c., T. 1, pág . . 519. 

298 Teresa de jesús, V M, 3, 9. 

299 lbíd., VI/ M, 4, 8 y 14. 

107 



Con frecuencia calificamos al amor de ser un sentimiento ciego, cuan-
do, en realidad, el único ciego es el desamor. El amor es la luz con la que 
envolvemos al prójimo, nos descubre su situación de indigencias y caren-
cias, y nos mueve a ponerles remedio. Teresa observa que algunas perso-
nas mientras más adelante están en esta oración, más acuden a las necesi-
dades de los prójimos300

, pues nunca nuestro Señor hace merced tan gran-
de sin que alcance parte a más que la misma persona30

'. 

Esta perspectiva social y fraternal que detectamos en su antropología, 
es un presupuesto al que acudimos para valorar el contenido liberador y 
el esfuerzo educativo que descubrimos en el proceso educativo de Teresa. 
El amor al prójimo y la liberación personal se interrelacionan como la 
causa y el efecto, porque quien no ama al prójimo no reduce a unidad su 
existencia, no vive propiamente desde él mismq no sabe en qué consiste 
la libertad302

• 

300 lbíd., Cantares, 7, 8. 

301 lbíd., Fundaciones, 22, 9. 

302 L. Rosales, Cervantes y la Libertad, SFP., 1960, pág. 1 08. 

108 



4. PROPONE UN NUEVO PARADIGMA DE LIBERTAD 

Es éste el segundo bloque de reflexión dentro de la clave de la antro-
pología de Teresa. La libertad es un tema nuclear en el marco de la misma 
y consigue que se reflexione sobre la libertad como una propiedad inhe-
rente a la naturaleza humana y no como un privilegio social. No en vano, 
la libertad, le dice Don Quijote a Sancho, es uno de los más preciosos 
dones que a los hombres dieron los cielos; con ella no pueden igualarse los 
tesoros que encierra la tierra, ni el mar encubre. Por la libertad, así como 
por la honra, se puede y debe aventurar la vida; y por el contrario, el cau-
tiverio es el mayor mal que puede venir a los hombres. 

Situados, pues, en los distintos puntos de mira antropológica, que 
hemos denominado perspectivas, conoceremos, en primer lugar, que el 
tema de la libertad es uno de los de máximo interés, pues considera la 
libertad como la vocación más radical del hombre. En segundo lugar, 
adelantamos un elemental escarceo sobre los conceptos preteresianos 
de libertad, que nos ayudarán, indirectamente, a identificar con más 
precisión la vivencia de libertad que aparece en los escritos y en la 
práctica educativa de Teresa. Finalmente, expondremos los datos que 
aparecen en los escritos de Teresa que nos permiten hablar de un nuevo 
paradigma de libertad propuesto por ella. Importa, también, mostrar 
que la liberación teresiana se vive como un proceso decisivo de perso-
nalización, e identificaremos los factores liberadores que aparecen en la 
biografía. 

la libertad es la vocación radical del hombre 

Para los pedagogos, el objetivo marco para el que se educa la persona 
es la apropiación de la libertad, pues sólo el hombre libre es el hombre cabal. 
Los pensadores, en general, concuerdan en que la libertad es la que eleva al 
hombre al señorío de sí mismo, porque lo constituye en señor de sus actos303

• 

El acto libre es la experiencia más profunda de la persona pues en él se vin-
culan la persona y su proyecto vitafl04

• 

Es fáci l compartir la opinión de que e/ acto libre es la forma esencial 
según la cual realizo en mí la cualidad de persona305

• Nos realiza en cali-
dad de persona porque causa en ella verdadera aseidad. Más aún, para 

303 Tomás de Aquino, quod est suorum actuum dominus 1-11, q. 1. a. 1. 

304 Rosales, Luis, o. c., pág. 71 . . 

305 Guardini, Romano, /'acte libre est la forme essentiel/e selon laque/le je réa/ise sur moi 

ma qualité de personne, Liberté, grace et destinée, pág. 15. Edit. du Seuil. París. 

109 



algunos pensadores, es parte de la aseidad de la persona. Esto nos permi-
te aseverar con alguna confianza que la persona es libertad, aunque no 
todos comparten la afirmación, al no inscribir la libertad en el campo 
estricto de la ontología, pues no la consideran un a priori ontológico de la 
condición humana, sino un logro de nuestra integración sociaJ306

• Tomás de 
Aqu ino sintetiza bella y lapidariamente su pensamiento escribiendo que 
lo libre es lo que es causa de sí mismo307

• 

Hay más consenso en afirmar que la libertad consigue que el hombre 
sea creador y autor de su vida, según expresión zubiriana, porque es la 
que ensimisma a la persona. Esto quiere decir que la libertad nos verifica 
y nos hace que decidamos cada día nuestra vida más auténticamente, 
desde más dentro, desde más cerca de nosotros, pues el objeto formal de 
la libertad es la realización del ser mismo de cada hombre306

• De ahí que 
ser persona es tanto como estar condenado a ser libre309

• Es la misma rad i-
calidad que encontramos en expresiones como que estamos condenados, 
llamados a la libertad310

, o que e/ hombre no es libre de no ser libre311
• 

Si el Renacimiento y la Modernidad animaron el desarrollo de lo que 
nosotros en su momento calificamos de preindividuo hasta alcanzar el 
estado de persona, y los pedagogos consideran que ésta se realiza median-
te la maduración de su libertad, nos interesa conocer dónde y cómo se 
sitúa Teresa en este terreno de la libertad para mejor comprender después 
el desarrollo de su proceso educativo liberador. 

Desde luego, no es en el terreno especulativo, teórico, de la concep-
tuación de la libertad donde nos encontraremos a Teresa. No es un campo 
que la apasione. Sin embargo, sí hace libertad liberándose, y la proclama 
y la reivindica. Y aunque no siempre un acto de liberación, liberarse del 
hambre, por ejemplo, como indicábamos páginas arriba, genere libertad 
interior, Teresa, sin embargo, procura esa liberación como una fórmula 
que le permite crecer en el amor, otra vocación irrenunciable. Se siente 
llamada y vocacionada a la libertad radical por la misma voz que la con-
voca al amor. Es el amor el que la conduce y la sitúa en la libertad y ésta 
es, por tanto, la palabra más bella que proclama el amor. 

Responde a la verdadera historia la afirmación de que la apropiación de 
la libertad es la línea de frontera que distingue las dos Teresas, la Teresa de 

306 Savater, Fernando, El valor de educar, pág. 93. Edit. Ariel. Barcelona. (1997). 

307 T. de Aquino, liberum est quod sui causa est, Contra Gentes, 11, 48. 

308 Rosales, Luis, o. c., 21. 

309 J. P. Sartre, L 'étre et le néant, pág. 51 S. París. 

310 Mounier, M., nous sommes condamnés, appellés a la liberté, o. c., T 111, pág. 153. 

31 1 O. y Gasset, j., Vives, o. c., T V, pág. 495. 

11 o 



Ahumada y la Teresa de Jesús, pues cada una de ellas está nucleada por un 
modo diferente de concebir y vivi r la liberación y la libertad. Esto es lo que 
transmite cuando escribe que quiero ahora tornar adonde dejé de mi vida 
porque se entienda mejor lo que está por venir. Es otro libro nuevo de aquí 
adelante, digo otra vida nueva; la de hasta aquí era mía; la que he vivido 
desde que comencé a declarar estas cosas de oración, es que vivía Dios en 
mÍ¡ a lo que me parecía312

• Nos distingue, pues, dos vidas, la de hasta aquí, 
de Teresa de Ahumada, y la que vive desde aquí, la de Teresa de jesús. La 
locución adverbial hasta aquí es la línea que marca la frontera de ellas dos. 

Evitando las disquisiciones teóricas que a nada práctico, desde el 
punto de mira educativo, nos conducirían, sin embargo, de la mano de 
Teresa tomaremos conciencia de que la apropiación de la libertad deter-
mina en el sujeto el nacimiento de una personalidad psíquica, social, ética 
y religiosa diferente, confirmando que e/ acto libre es la forma esencial 
según la cual realizo en mí mi cualidad de persona. 

Conviene, pues, que desde ahora mantengamos claro que se nos ha 
dado la libertad para que ayudemos a la naturaleza humana a superar las 
presiones y los conflictos que la amenazan desde el interior y desde el 
exterior, colaborando para que explicite todas sus potencial idades y vir-
tualidades, no para ahogarla . El hombre se identifica con su libertad y ésta 
lo hace con la subjetividad de la persona. Y la subjetividad es uno de los 
auténticos identif icadores de la modernidad, que nosotros reclamamos 
para Teresa, por considerarla un espléndido exponente de los valores de 
la interioridad del hombre. Por ello, educar y educar para la libertad, para 
ser libres, son expresiones sinónimas. 

Conceptos preteresianos de libertad 

Al desempolvar y reconstruir la historia de la apropiación de la libertad 
de Teresa, considero oportuno recordar momentos concretos anteriores a 
ella, preteresianos, que suponen modos históricos distintos de concebi r y 
vivir la libertad. De este modo, percibiremos más objetivamente la realidad 
antropológica de la libertad teresiana. Así pues, con este propósito aporta-
remos cuatro referencias históricas, la libertad política, el dominio de sí 
mismo, la liberación de la esclavitud del pecado y la libertad medieval. 

Libertad política 

Es claro que las palabras libertad y liberación aluden1 aunque no sea 
más que por sus opuestos, a una opresión, y, por ello, a un conflicto 313

• 

312 Teresa de Jesús, Vida, 23, 1. 

313 Juan L. Segundo, Libertad y Liberación, en Mysterium Liberationis, Edit. Trotta, T. 1, 373. 

111 



Entre las palabras que reflejan contenidos opuestos a libertad y a la libe-
ración, J. Casares, en su Diccionario ideológico de la lengua española, 
anota las de necesidad, fatalidad, precisión, destinq obligación, condición, 
circunstancia y limitación. 

Es cierto, también, que la verdadera historia del hombre, de los pue-
blos, coincide absolutamente con la historia de sus liberaciones políticas, 
sociales, culturales. No hay otra Historia humana, verdadera, más que la 
historia por la conquista de la libertad, escrita muchas veces con la sangre 
derramada a causa de la violencia que ha ejercido el poder sobre la impo-
tencia, compañera, tantas veces, de la ignorancia. 

En el caso de Grecia, con el término clev8epoc; se hacía referencia a la 
situación de pertenencia de los ciudadanos a la /Io1tc;que, en opinión de Aris-
tóteles, era la comunidad de hombres libres. A ella pertenecían con el pleno 
derecho que otorgaba la ciudadanía. Ser libre en Grecia consistía no tanto en 
ser señor de sí mismo cuanto en ser miembro de una comunidad integrada por 
hombres independientes políticamente, es decir, que se sentían respetados en 
sus derechos fundamentales. Ser libre era tanto como ser sujeto de derechos. 

En esta situación histórica, la ley y la libertad no se contraponían, no 
se contradecían, no se excluían, sino que se complementaban puesto que 
la razón de acudir a la ley era la de procurar un ordenamiento de la vida 
ciudadana que favoreciera mejor la seguridad y facilitara el cumplimiento 
de los derechos de ciudadano. Vivir bajo la ley era contar con la garantía 
del orden, que siempre facilitaba el ejercicio de la libertad exterior. 

Tomada la libertad en esta acepción histórica griega, se consideraban 
excluidos de ella, por diferentes razones, dos clases de individuos, los 
extranjeros y los esclavos, cuya liberación consistía en conseguirles la anu-
lación de todos los lazos y ataduras que les impedían disponer de sí mis-
mos. Lo que indica que en aquellas condiciones la raíz fundante de la 
libertad no era la persona como tal, independientemente de su origen 
social, del color de la sangre o de la piel, de su procedencia geográfica o 
de su afiliación política o de su credo religioso, pues la libertad no se con-
sideraba una propiedad natural sino un privilegio de ciertos ciudadanos. 
Era un derecho inalienable para quien lo poseía, pero que se concedía 
exclusivamente al ciudadano-miembro de la polis, no a la persona ut talis, 
ignorando y silenciando así el verdadero humanismo. 

Dominio de sí 

Pasa el tiempo y la !Io1tc;, la ciudad, la comunidad, pierde su sobe-
ranía, su independencia como Estado. Entonces surge un concepto y una 
vivencia diferente de libertad. Ya no se aplica al individuo en razón de 
miembro de la comunidad, que disfruta del privilegio de los derechos ciu-

112 



dadanos, sino a la persona, ahora más considerada y valorada en sí misma. 
Se pasa, pues, de un concepto sociopolítico de libertad a otro individual, 
más en consonancia con la d ignidad personal. 

Ahora la libertad es más humana, más propiedad del hombre, y defi-
ne mejor el grado de autodominio que cada cual ha conseguido. Es éste 
el concepto estoico de la libertad. Se valora, por ejemplo, el equilibrio psí-
quico personal, el dominio que el individuo ha alcanzado sobre los ins-
t intos y sobre las pasiones que desencadenan los movimientos desorde-
nados del deseo, del placer, del miedo, del dolor y del dinero. La libertad 
supone ya cierta liberación de cuanto obstacu liza al hombre ser más 
dueño y señor de sí mismo. 

Este dominio que la persona ha conseguido de sí y sobre sí, es, al 
mismo tiempo, un reflejo de la armonía que la persona mantiene con el 
orden del cosmos, considerado en la f ilosofía estoica como un ser anima-
do, perfecto, bienaventurado, divino. Y, obviamente, si el universo está 
regido por el Aoyoc; el hombre, único entre los ··seres vivientes que es par-
tícipe consciente de la Racionalidad cósmica, tiene el deber de conformar-
se a su armonía314

• Aquí, pues, aparece la libertad estoica en sus aspectos 
de autodominio personal y de armonía cósmica. 

Sin embargo, también esta libertad estoica es deficitaria en relación 
con el ideal del humanismo auténtico, pleno, entendido como una cade-
na de experiencias de humanidad verdadera, y por ello permanentemente 
abiertas, fecundas, y no sólo como un sistema de conceptos315

• 

Liberación de la esclavitud del pecado 

Llegamos al concepto bíblico de libertad. En el Antiguo Testamento, nos 
encontramos realidades sociales humillantes, esclavitudes consentidas en un 
pueblo sobre el que Dios tiene puesta su esperanza y en el que aparece 
luchando con esfuerzos de gigante por liberarlo de las potencias opresoras. 

Contamos con testimon ios que muestran la opresión femenina y el silen-
cio social ante la vejación que reciben las mujeres. Un ejemplo lo tenemos 
cuando un anciano, dueño de la casa, les dice a los forasteros visitantes que 
aquí están mi hija, que es virgen, y la concubina, yo os las sacaré fuera de la 
casa para que abuséis de ellas y hagáis con ellas como os parezca bien; pero 
a este hombre no le hagáis semejante infamia316

• Afrentas de este calibre y la 
agresiva discriminación que implican hacia la desamparada mujer, hieren 

314 Cornelio Fabro, Historia de la Filosofía, T. 1, pág. 131. Edit. Rialp. Madrid. (1965). 

315 González de Cardeclal, 0., El poder y la conciencia, pág. 17. Edit. Espasa-Calpe. 

Madrid. (1984). 

316 Sagrada Biblia, en el Libro de los jueces, 19, 1-30. 

113 



cualquier sensibilidad humana actual. En otras circunstancias, la devaluación 
social de la mujer se manifiesta cuando la liberación de su cautividad se efec-
túa exclusivamente por la voluntad caprichosa de quienes dominan por la 
fuerza y rio porque se le reconozca el derecho a ser libre. 

En el campo del varón, por ejemplo, la exoneración de tributar con los 
impuestos que se le hayan señalado se le ofrece al individuo como recono-
cimiento y recompensa a quien mate al enemigo que se acerca desafiando 
al rey317, no como expresión de libertad en el ejercicio de sus derechos. 

En el Nuevo Testamento, de modo especial en los textos paulinos, la 
liberación y el ejercicio de la libertad se relacionan estrechamente con el 
hecho de la remisión del pecado, interpretado como esclavitud y muerte 
espiritual. Reencontramos los términos Eleuteros y Eleuteria, pero vaciados 
ya de los significados anteriores de libertad política y autodominio. Para 
san Pablo, la libertad consiste en la acción de Jesús que nos libera de la 
esclavitud que entraña el pecado, pues ahora es cuando sois libres del 
pecado318

• Y sí el pecado consiste en oprimir la verdad con la injusticia319
, 

la verdad es la que os hará libres320
. 

La libertad paulína nos abre la posibi lidad de servir a Dios por medio 
de Jesucristo, pues nos libró para que seamos libres32

\ es decir, rompió las 
ataduras que nos impedían servir a Díos.Y si hemos sido llamados a la 
libertad322

, lo que procede es que vivamos como hombreslibres323
, que nos 

mantengamos firmes y no nos dejemos oprimir nuevamente bajo el yugo 
de la esclavitud324

• 

Es interesante observar que la novedad cristiana la encontramos en 
que se compatibilizan la libertad de la persona y el hecho de ser esclavos 
de Jesucristo. María se proclamó esclava ante el anuncio de la maternidad 
que le hizo el ángel, ecce ancil/a Domini, aquí está la esclava del Señor, 
apeleuteros Kristou y doule Kiriou. Como ya hemos comentado, la expre-
sión más significativa de libertad personal consiste en ponerla en la volun-
tad de otra persona por amor a Dios, que esto es la obediencia. 

Con frecuencia, el ejercicio de la libertad puede verse amenazado 
por el miedo que nos infunde el uso de la misma libertad consegu ida, en 

317 Deuteronomio, 21, 10-15 y 1 Samuel, 17, 25. 

31 8 San Pablo, Rom 6, 18. 

319 Ibídem, 1, 18. 

320 San Juan, 8, 32. 

321 San Pablo, Cal 5, 1. 

322 Ibídem, 5, 2. 

323 San Pedro, 1 a, 2, 16. 

324 San Pablo, Cal S. 

114 



opinión de E. Fromm. Como si nosotros, convencidos de vocación de 
esclavos, no pudiéramos soportar el peso de tanta libertad. Para evitar el 
riesgo de tamaña tentación, san Pablo nos recuerda que no hemos recibi-
do el espíritu de siervos para recaer en el temor; sino el espíritu de adop-
ción por el que clamamos iPadre/325 La vivencia de este espíritu nos abre a 
la libertad creadora que se manifiesta en la elaboración de los nuevos pro-
yectos que deben comprometernos en el empeño de consegu ir un cielo 
nuevo y una tierra nueva, en bella expresión apocalíptica. 

Vemos, pues, que el planteamiento bíblico de la libertad se fundamenta 
en que el hombre está creado a imagen de Dios, por lo cual el ejercicio de su 
vida consiste en realizar libremente su proyecto sobre nosotros conforme a tal 
imagen. Para llevar a cabo ese proyecto, el hombre encuentra dificultades en 
sí mismo y fuera de él, tan proclive a seguir las inclinaciones y ofertas del mal 
y a sumirse en el pecado. Para colaborar con su esfuerzo libre y voluntario, el 
Señor le envía el espíritu y el poder liberador que le permite trabajar sin des-
fallecer, aunque con dificultad. El hombre es libre cuando consiente en ser 
liberado del pecado que lo esclaviza. Como nos sugiere san Agustín, no bus-
ques una liberación que te lleve lejos de la casa de tu libertador26

• 

La libertad medi(;?val y la renacentista 

La liberación supone un desarrollo espiritual y material no sólo indivi-
dual, sino también colectivo, consecuentemente, histórico. Es decir, que 
atañe a las necesidades de los hombres en tanto que colectivo, en su con-
dición de ciudadanos y en relación con su vida real, concreta. Por otra parte, 
y lo hemos repetido ya, no siempre una liberación concreta genera verda-
dera libertad interior; hace al hombre interiormente más libre. Simplemente 
puede liberarlo de una necesidad, pues liberar es un verbo relativo, señala a 
un complemento implícito o explícito. Es decir, si liberamos a alguien es por-
que lo liberamos de algo. De ahí que el resultado concreto, por ejemplo, de 
liberar a alguien de una enfermedad, no se refiere tanto a concederle la liber-
tad interior cuanto a conseguir la salud. Dicho de otro modo, el así liberado 
no resulta tanto un hombre libre cuanto un hombre sano327

• 

No se puede, pues, historiar de modo fiable el ejercicio de la libertad 
en la E. Media y en el Renacimiento sin hacer balance, por una parte, de 
las liberaciones sociales, económicas y religiosas que consigue el hombre 
medieval y renacentista, y, por otra, sin concretar las liberaciones indivi-
duales y sociales que desembocaron realmente en la consecución de la 

325 lbid., Ro m 8, 15. . 
326 San Agustfn, Enarratio in Psalmum XCIX. 

327 J. L. Segundo, o. c., pág. 382. 

115 



verdadera libertad. Sobre lo uno y lo otro, balancear las liberaciones y eva-
luar el desarrollo de la libertad, volveremos más adelante. 

Es oportuno recordar las bases sobre las que se avanza en este campo 
o sobre los criterios que retrasan el ritmo de las liberaciones y de la libertad. 
En cuanto a la E. Media, no es tan fáci l hacer juicios de valor referidos a la 
apropiación de la libertad, pues, advirtamos, por ejemplo, que instituciones 
como el Imperio y la Iglesia se aceptaban con toda normalidad por los ciu-
dadanos y por los creyentes como expresiones del señorío divino. Por ello, 
no se tenía conciencia de que la obediencia a la autoridad limitara el ejer-
cicio de la libertad individual. Del mismo modo, la esclavitud se considera-
ba una actitud de dócil sumisión a personas consideradas superiores, dis-
tantes, pues se las creía poseedoras de un valor histórico, la autoridad. 

La conciencia de personalidad que se alcanza durante el Renacimiento, 
influye en el crecimiento de la autoestima, por la que el individuo tiende a 
liberarse de ataduras y rémoras medievales, como eran consideradas las ins-
tituciones de uno y otro signo, y las relaciones con el Ser supremo, que, en 
su opinión, obstaculizaban la personalización, y a liberarse para autorreali-
zarse plenamente, según el modelo de hombre que imaginaba y diseñaba. 

Es innegable que un error de óptica que cometió el hombre renacen-
tista fue el de no identificar los detalles que definen y distinguen la auto-
nomía, que es una categoría instrumental, enraizada en nuestro deseo de 
tener, de la verdadera· libertad, que es una categoría del espíritu, funda-
mentada en las entrañas mismas del ser. 

Por eso, el grado desmedido de autonomía que pretendió el hombre 
renacentista lo condujo a una actitud de rebeldía rayana en la ingenuidad, de 
la que tendrá que arrepentirse gracias a la luz que le dispensará el paso del 
tiempo. Es incuestionable, pues, que las liberaciones renacentistas fueron legí-
timas, necesarias y positivas, pero no siempre generaron libertad interior, por 
carecer de una idea más humana y humanizada de hombre, del ser-hombre. 

Un nuevo paradigma de libertad 

La libertad no es un mero privilegio social 
Nos encontraremos ahora con el paradigma de libertad que propone 

Teresa de jesús. Y adelantamos que libertad y conciencia aparecen en ella 
como realidades superpuestas, razón por la que entrega su libertad úni-
camente a quien entrega su conciencia. Nuestro objetivo y nuestro inte-
rés es, pues, detectar el contenido que entraña el término libertad tanto 
en sus escritos como en su praxis educativa. 

Es cierto que el hombre libre mantiene y refleja los rasgos con los que ya 
se venía perfilando históricamente al hombre, es decir, que es un individuo, 

116 



diferenciado ya de la madre naturaleza por la especificidad de su entidad, 
con rango de persona que demanda para sí cierto grado de autonomía y que 
reivindica presencia activa, creadora, responsable y libre en la sociedad. 

Teresa nos propone un paradigma distinto de libertad porque amplía 
y enriquece el contenido histórico que implicaba hasta ella. No rompe ni 
desestima la antropología precedente, aceptada en sus aspectos positivos, 
sino que aporta el hallazgo de la reflexión que hace sobre su experiencia 
espiritual. Se ha reconocido, por f in, que /a experiencia religiosa es un 
aspectq no un postizo, de la totalidad del vivir humano. El sentimiento de 
autonomía e independencia, tan vivo en los comienzos del siglo XVI, toma-
rá en España una senda religiosa; y por paradógico que a primera vista 
parezca, el fenómeno místico no puede explicarse sino como un rasgo de 
la inquietud individualista de la época renaciente 328

• 

En realidad, la novedad de este paradigma de libertad radica en que 
Teresa la considera como una propiedad inherente a la naturaleza huma-
na, no como un simple reconocimiento que -se hace desde fuera, sea 
desde el poder o, incluso, desde el mismo Dios. Y esto es así porque, si 
Teresa enriquece la visión del hombre que nos legaron Grecia, Roma, la 
Europa medieval y la renacentista, era de esperar que su reflexión alcan-
zara al concepto nuclear de la libertad y a su práctica. 

No es, pues, el suyo un paradigma de libertad que rompe con los 
datos recibidos, sino que los amplía y los profundiza hasta dar en un 
humanismo que no es sólo un sistema de conceptos sino una cadena de 
experiencias de humanidad verdadera329• Y queremos añadir aún que si 
Teresa descubrió en el otro al tú, prójimo primero y después hermano, 
cuyo núcleo sustantivo es la conciencia y no la imagen social, y contem-
pla a la colectividad como Imperio y como Iglesia, encabezada por jesús, 
es fácil concluir que su idea de libertad está muy ligada a la responsabili-
dad personal que opta y decide desde sí y por sí. 

Sin embargo, adelantamos dos llamadas. Que el significante libertad 
aparece en los escritos y en la práctica educativa de Teresa con un amplio 
valor polisémico que ofrecemos a continuación, y que este nuevo para-
digma de libertad responde al final de un largo proceso de liberación inte-
rior, del que daremos cuenta en su momento. 

Alcance de la palabra libertad en Teresa 

La necesidad de comprender correctamente el sign ificado de una pala-
bra, nos obliga a contextualizarla con todos los recursos que estén a nuestro 

328 Castro, Américo, Teresa la Santa y Otros Ensayos, Alianza Editorial, Madrid, 1982, pág. 9. 
329 O. C. de Cardedal, o. c., pág. 17. 

117 



alcance. El hablante o el escritor transmiten su mensaje con honrada since-
ridad porque depositan en el término empleado un mensaje intencional 
consciente. Sin embargo, a esa presunta sinceridad puede no acompañarle 
la autenticidad del escritor, debido a que el mensaje que nos transmite se 
encuentra inconscientemente racionalizado, desvirtuado, subjetivado. 

Hemos creído necesario acudir a referentes históricos y a recursos lin-
güísticos concretos para captar lo más objetivamente posible el significado 
que en cada caso daba a la palabra libertad y, así, conocer mejor el pro-
ceso educativo de su liberación interior. Los referentes históricos a los que 
hemos acudido para que nos ayuden a identificar el contenido preciso de 
la palabra libertad son el marco histórico, la antropología residual platóni-
ca y el recurso a la antonimia. 

El marco histórico 

Parece obvio que cualquier escritor hipoteque su vocabulario, sus 
expresiones, al marco histórico en el que vive y desde el que se comuni-
ca con los lectores. Con ello hemos de contar. Por ello, seremos cons-
cientes de que este marco coloreará afectivamente el vocabulario de cual-
quier autor y lo connotará. 

Esto es lo que le ocurre a Teresa cuando acude a la palabra libertad 
para transmitirnos algunas de sus vivencias más personales. Es lo que nos 
aconseja que no debemos pasar por alto el interés histórico de los tér-
minos, de las palabras con las que la relaciona. Recordemos, por ejem-
plo, que la concepción medieval del hombre y del mundo era abierta-
mente teologal. Sin dificultad se aceptaba a Dios como Creador y Señor, 
en el que residía la santidad, la sabiduría y el poder. El hombre, sin el 
menor esfuerzo, había in teriorizado la conciencia de criatura y de servi-
dor. Esto significa que este marco histórico-teologal será el que nos 
ayude a desvelar, parcialmente, uno de los contenidos del término liber-
tad en Teresa. 

Esto supuesto, ofrecemos a continuación los vocablos más frecuentes, 
y a su trasluz nos adueñaremos del significado que deseaba transmitirnos 
en aquel momento. 

Señor 
Advierte Teresa, y así lo transmite, que al analizar el proceso educati-

vo que la lleva a la apropiación de la libertad, encuentra una parte de don, 
de gratuidad, de regalo que el Señor le ha hecho, y otra parte, muy impor-
tante, de esfuerzo personal. La libertad que la condujo al señorío interior 
y exterior es, a la vez, regalo y sangre. 

Teresa se dirige a Dios considerándolo Señor, porque concluye en 

118 



pura lógica que como es Señor, consigo trae la libertad, y como nos ama, 
hácese a nuestra medida. Por eso digo que trae el Señor consigo la liber-
tad, pues tiene el poder de hacer grande este palacio330• En este texto, y en 
el que escribe que me dio el Señor libertad y fuerza para ponerlo por 
obra331

, Teresa acentúa el poder que acompaña a las muestras de señorío 
divino, gracias al cual consigue activar la potencial idad de libertad que hay 
en ella. Esta libertad que el Señor le trae con su señorío, no es, evidente-
mente, la libertad potencial de la que hemos sido dotados en cuanto seres 
racionales, sino la energía que Teresa necesita para conseguir la libertad 
empírica, real. Como ella carece del poder que le es propio al Señor, sien-
te no contar con la energía, con la libertad suficiente, para poder hacer lo 
que digo que hagan332

• 

Aunque el Señor ha cautivado con su amor a Teresa, sin embargo, res-
peta su libertad para que pueda amar otra cosa que no sea él. Aunque el 
amor de Dios tiene al nuestro tan atado, que no deja libertad, es decir, 
án imo y humor, para amar en aquel punto a qtra cosa sino a Vos333

• No 
deja ánimo ni ganas de hacer otra cosa que no sea amar a Dios. Ya no 
serás libre para pecar334

, sign if ica que ha d isminuido, sin desaparecer del 
todo, la tendencia hacia el mal. La prueba de que no niega la libertad que 
tiene la persona para desviar su amor de Dios, es que, según somos, si no 
nos dan lo que queremos, con este libre albedrío que tenemos, no admiti-
remos lo que el Señor nos diere335

• 

Con frecuencia, recurre a exclamaciones tan populares como Dios me 
libre, Dios nos libre, Dios me libre por la Pasión, de decir si soy más anti-
gua, si he más años, si he trabajado más, si tratan a la otra mejor336

• Dios 
nos libre, hermanas, cuando algo hiciéramos no perfecto, decir que no 
somos ángeles, no somos santas337

. Dios nos libre, por espíritu que a uno le 
parezca tenga y en hecho de verdad le tenga, regirse en todo por él, si no 
es letrado338

• No merecen el nombre de amor estos amorcillos desastrados, 
baladíes, de por acá, aún no digo en los malos, que de éstos Dios nos 
libre339

• Con estas exclamaciones, Teresa pide al Señor que la ayude para 

330 Teresa de Jesús, Camino, 48, 3. 
331 lbíd., Vida, 24, 7. 

332 lbíd., Carta al P. Cracián, 15-4-1577. 

333 lbíd., Vida, 14, 2. 

334 lbíd., Exclamaciones, 17. 

335 lbíd., Camino, 51 , 2. 

336 Ibídem, 17, 4. 

337 Ibídem, 26, S. 

338 Ibídem, 8, 2. 

339 Ibídem, 11, 1. 

119 



que ella misma, como sujeto agente, evite libremente el riesgo de caer en 
tal o cual desviación. Manifiesta el deseo de verse fortalecida con la mise-
ricord ia del Señor para saber amar con el amor verdadero. 

Si Dios es el Señor, el hombre debe vivir en actitud reverencial de 
sumisión, protegido en virtud de la obediencia con que le sirve, y en tales 
circunstancias, liberado ya de sí mismo, se atreve a desafiar a los demonios 
diciéndoles que siendo siervo del Señor, yo quiero ver qué me podéis 
hacer340

. Sintiéndose Teresa apoyada por el Señor y liberada del hombre 
viejo que la atenazaba, no encuentra ya dif icu ltad para servir libremente a 
su Señor. Los que no están aún liberados de sí mismos, es razón que teman 
a los demonios, y siempre pidan los libre el Señor de ellos34

\ es decir, que 
les dé fuerza el Señor para librarse de ellos. 

La liberación más radical que alcanza el hombre es la de sí mismo, 
de su mundo instintivo, irracional, libertino, porque el mayor grado de 
esclavitud es el que Teresa describe tan paradógicamente ioh, libre 
albedrío tan esclavo de tu libertad342! Que la libertad sea esclava de sí 
misma es la esclavitud menos imaginable. De ahí el agradecimiento de 
Teresa, pues me libró de m?43

, porque me ayudó a liberarme de mis 
esclavitudes. 

Su testimonio admirable y constante es que yo sé que se puede 
alcanzar esta libertad y negación y desasimiento de nosotros mismos, con 
el favor del Señor, poco a poco344

• También es consciente de que a la 
postre, necesitó la infinita ayuda del poder divino para sentirse ser ella, 
libre y totalmente. La unión con Dios y la victoria contra quienes en el 
mundo, la sociedad del siglo XVI, humillaban y miraban de través a los 
cristianos nuevos, es evidente345

• Nos confía que después de esta unión, 
oración de quietud, quedaba con unos efedos tan grandes, que con no 
haber en este tiempo veinte años, me parece traía el mundo debajo de 
los pies346

• 

Rey-majestad 

Teresa es muy sensible a la institución de la realeza, y los sentimien-
tos de entusiasmo, respeto y emulación que hacia ella sentía santa Teresa, 

340 lbfd., Vida, 29, 19. 

341 lbfd., Camino, 66, 2. 

342 lbfd., Exclamaciones, 17. 

343 lbíd., Vida, 23, 1. 

344 lbíd., Camino, 23, 2. 

345 Castro, Américo, Teresa la Santa y Otros Ensayos, Alianza Editorial, Madrid, 1982, pág. 
21, 22. 

346 Teresa de jesús, Vida, 4, 7. 

120 



nacen del concepto de la misma, formado por la tradición, la educación 
familiar y el ambiente de su época347

• El Emperador y Rey Carlos 1 visitó 
Ávila y allí lo vería ella, aún adolescente. Lo que no sabemos es si cono-
ció personalmente a Felipe 11. 

Le satisface personificar a Dios bajo el símbolo de Rey-majestad por lo 
que encierra de soberanía absoluta sobre la creación. Por eso, al rey terre-
nal, vicario de Dios, le manifiesta un respeto que raya en devoción. Su 
deseo es que Él reine y sea yo su cautiva, que no quiere mi alma otra liber-
tad348. Es paradógico el sentido de cautividad amorosa que cobra aquí el 
término libertad. Ya no se limita a suplicar que se la ayude a liberarse de 
sí misma para no ofenderle, sino que desea vivir en cautividad divina, pues 
es el mejor modo de ser y sentirse libre. Se es cautiva en libertad por la 
donación libre que hace de sí misma al Rey, poniendo la voluntad en la 
suya; ahora la mía os doy yo libremente en la vuestra, aunque ha tiempo 
que no va libre de interés, porque ya tengo probado y gran experiencia de 
ello la ganancia que es dejar libremente mi voluntad en la vuestra349. 

La aportación de Teresa consiste en revelarnos que hay esclavitudes 
interiores que son liberadoras, pues sólo son dichosos los que con fuertes 
grillos y cadenas de los beneficios de la misericordia de Dios se vieron pre-
sos. Por el contrario, hay libertades, aparentes, que esclavizan, pues si no 
vives enclavado con el temor y amor de quien te crió, le exclama al libre 
albedrío, que es nada menos que el manantial de la libertad, eres esclavo 
de tu libertad. lQué mayor ni más miserable cautiverio que estar el alma 
suelta, abandonada, de la mano de su Criador?350 

Teresa encuentra en la cautividad espiritual un indicador elocuente de 
su libertad interior, del señorío espiritual alcanzado que describe exclaman-
do ioh, qué sufre un alma, válgame Dios, por perder la libertad que había de 
tener por ser señora351! Por ello, se extraña de que no sea ese el comporta-
miento general de los cristianos y se desahoga con esta interrogación excla-
mativa ¡¿qué es estq mi Emperador?!m Y nos abre el interior de su alma 
confiándonos que quisiera yo saber figurar la cautividad, la libertad interior 
y experiencia mística, que en estos tiempos traía mi alma353

• 

347 José Mil. Aguado, Relaciones entre Santa Teresa y Felipe 11, Revista La Ciencia Tomista, 

106, julio agosto, 1927, pág. 31. 

348 Teresa de Jesús, Exclamaciones, 17. 

349 lbíd., Camino, 55, 3-4. 

350 lbíd., Exclamaciones, 17. 

351 lbíd., Vida, 9, 8. 

352 lbíd., Camino, 37, 1. 

353 lbíd., Vida, 8, 12. 

121 



Aún consigue mayores matizaciones en la descripción de la verdade-
ra libertad que consiste en amar necesariamente el Bien, que es Su Majes-
tad. Un ejemplo de ello lo encontramos en la necesidad con la que Dios 
se ama a sí mismo, pues no tiene Dios ni puede tener libertad, ni fuera per-
fección de Dios poder tener libertad para olvidarse y dejarse de amar354. 
Dios se ama necesariamente. No sería libre si pudiera no amarse. No es 
libre para amarse o no amarse. Sólo es libre si se ama. 

Espero haber ayudado a comprender que el léxico teresiano con el 
que expresa en aquel marco histórico-teológico sus sentimientos, le fue un 
vehículo adecuado a Teresa para describirnos su pensamiento sobre la 
verdadera libertad y su personal actitud en la tarea de autoliberación a la 
que se entregó tan decididamente. 

La antropología residual platónica 

El segundo referente que nos ayudará a descubrir y valorar la intuición 
teresiana de libertad, es el que denominamos antropología residual plató-
nica . Estoy convencido del aparente platonismo teresiano, por tratarse de 
una mera hipoteca verbal. No es ocioso recordar que Teresa es una mujer 
que llega desde su inefable experiencia mística y que este hecho explica 
el lenguaje con el que describe las cautividades, ataduras y sujeciones que 
encuentra en el momento de volar hacia Dios. 

Las expresiones platónicas de verse sujeta el alma a tantos inconve-
nientes como trae en estar en la cárcel de este cuerpo355

, o la de paréceme 
me tiene atada este cuerpo, porque a no le tener, haría cosas muy señala-
das356, nos serán una oportuna apoyatura para seguir desentrañando el 
concepto y la vivencia de libertad de Teresa. Estimamos que de los textos 
anteriores, y de bastantes otros, se desprenden estas conclusiones: 

-Que la verdadera sede de la libertad es la persona, constituida por 
un compuesto substancial psicofísico, individual e intransferible. 

-Que la libertad es una realidad inherente a la naturaleza humana. 
Por ello, el hombre es libre por naturaleza, no en virtud de los pri-
vilegios emanados de los poderes exteriores a él. 

-Que la ayuda que recibe el hombre para liberarse de coacciones 
internas y externas, no excluye el esfuerzo personal. 

-Que el alma se siente sujeta interiormente por las dificultades que 
le ocasiona la interdependencia entre alma-cuerpo. Pero esta ata-

354 Ibídem. 

355 lbíd., Camino, 56, 2. 

356 lbíd., Cuentas de Conciencia, 1, 6. 

122 



dura se interpreta como la dificultad que implica la lucha para con-
seguir el señorío que trae consigo la libertad. 

- Que este paradigma de libertad nos lleva a interpretar la educación 
como crecimiento interior y maduración de la persona, del que ella 
es el primero y principal agente. 

El recurso lingüístico de la antonimia 

Otro camino válido y adecuado para aproximarnos al concepto y 
vivencia de la libertad que profesa Teresa, es el análisis del recurso litera-
rio que emplea con tanta frecuencia, la anton imia. Por las características 
especiales del auditorio o por la dif icultad que entraña la idea que desea 
transmitir, puede ocurrir que el método más pedagógico para comunicar-
se y hacerse comprender sea el de decir las cosas al revés. Al revés te lo 
digo para que lo entiendas. Es explicar los efectos del calor describiendo 
los del frío. En eso consiste el recurso de la antonimia. 

Es evidente que comprendemos y valoramos mejor lo que supone 
vivir en libertad si escuchamos a un recluso o a üna víctima de un secues-
tro el relato de su estancia en el zu lo o en la cárcel. Esa es, a veces, la tác-
tica y el recurso teresiano. De hecho, para historiar sus primeros pasos por 
el camino de la virtud, cómo su espíritu planea movido por la brisa del 
Espíritu y contempla la tierra desde las alturas místicas, acude a las imá-
genes del lento paso de la gallina, al permanente contacto del alma con la 
tierra, como hace el sapo, con las que nos informa de las carencias de 
algunos confesores que la impidieron remontar más alto el vuelo. Para 
transmitirnos que la libertad es luz, describe con pinceladas antonímicas 
la sombra de una vida sin libertad. 

Entre los antónimos de la libertad descubiertos en sus escritos, hemos 
encontrado esclavitud, cautividad, sumisión, opresión, servidumbre, 
mediatización, dependencia y sometimiento. Y los vocablos con los que 
describe el alma carente de libertad, son atada, acorralada, arrastrada, 
esclava, atribulada, cautiva, sierva, amedrentada y encogida. Prácticamen-
te son los mismos. Lo que procede ahora, pues, en correcta metodología, 
es considerar los aspectos de la libertad que nos desvelan estos antónimos 
y valernos de ellos para segui r perfilando el paradigma teresiano. 

Una de las aportaciones que hace el nuevo paradigma teresiano al 
concepto tradicional de libertad es que la libertad y la esperanza se imbri-
can, pues la libertad es un ideal que forma parte nuclear de la esperanza. 
La esperanza anima a luchar y a vivi r como si ya se fuera realmente libre. 
Esperar ser libre, entendido el esperar en sentido unamuniano de crear lo 
que estamos esperando, es ya estar siendo libre. Y el hecho de ser libre, 
apoya la esperanza para seguir afianzando la libertad. En realidad, si 

123 



radiografiáramos la voluntad, observaríamos que /o que queremos ser, 
forma parte integrante y esencial de lo que ya somos. Lo que indica que /a 
historia siempre es futuro357

• 

En Teresa, la libertad más que desarrollar la inteligencia motiva la 
voluntad, puesto que más que una idea es un ideal, una firme voluntad de 
ser. Tanto Teresa de Ahumada, que se decide a caminar por derroteros 
que la conducirán a las cimas de la liberación, como Teresa de Jesús, ya 
caminante, aunque se perciba atada, acorralada, atribulada o cautiva, son 
mujeres libres en esperanza y en realidad. En el trasfondo entrañable de 
aquella mujer que se siente sierva, amedrentada y encogida/ bulle y cuaja 
la mujer libre/ fuerte y decidida/ porque e/ héroe está en lo esforzado del 
propósito y no en lo puntual del conocimiento, ya que la verdad es lo que 
nos hace vivir y no lo que nos hace pensar358

• 

Resumiendo, observamos que a través de los antónimos empleados 
en los escritos teresianos, se nos revela la libertad como esperanza que 
despierta y motiva la búsqueda de la verdad. La verdad de un Dios ofre-
cido como vida liberadora más que como idea, capaz de transformar a 
Teresa de Ahumada, adolescentemente dubitativa y medrosa, en Teresa 
de Jesús/ decidida y fuerte. Libre. 

Dos estadios del proceso educativo liberador 

El paradigma de libertad que vivencia Teresa implica un proceso per-
sonal de liberación que se realiza siguiendo los estadios por los que dis-
curre su maduración psicológica. Prescindiendo ahora de la etapa de la 
infancia/ que se caracteriza/ en general, por una actitud de independen-
cia/ nos concretamos a la adolescencia, identificada por el espíritu de 
autonomía/ y a la edad madura1 que se expresa en disponibilidad. 

La autonomía, un paso hacia la libertad 

No siempre ha sido bien interpretado el concepto de autonomía/ con-
fundido con el de libertad. Esta falta de precisión en el deslinde concep-
tual correcto, puede incidir negativamente en los planteamientos que los 
educadores hagamos de la libertad en los procesos educativos que acom-
pañemos. 

Lo primero que me parece importante recordar es que la una y la 
otra, la autonomía y la libertad, son dos estadios de un mismo y único pro-
ceso educativo. La autonomía responde a un estadio psicológico y espiri-
tual muy delimitado y concreto/ el de la adolescencia/ que lentamente 
cristaliza en torno al eje del yo. Es la expresión de su nacimiento y el 

357 L. Rosales, o. c., pág. 48. 

358 Unamuno, Miguel de, Don Quijote y Sancho, págs. 90 y 112. Edit. Renacimiento. 

124 



esfuerzo por su afirmación, en coherencia con el modo de verse y amar-
se el adolescente, y de su amar y vivir la vida. La autonomía es el estado 
cognitivo y afectivo que define con más acierto la adolescencia. La auto-
nomía es adolescente como la independencia es infantil. 

Teresa de Ahumada, adolescente, nos transmite subliminalmente en 
una ajustada y entrañable autodescripción el estadio de autonomía alcan-
zada. Relata que pasando de esta edad, que comencé a entender las gra-
cias de naturaleza que el Señor me había dado, que según decían eran 
muchas, cuando por ellas le había de dar gracias, me comencé a ayudar 
para ofenderle. Observamos en la confidencia cómo toma conciencia de 
sí, de su preciado haber, que concreta en las gracias de naturaleza y en las 
buenas inclinaciones que el Señor me había dado, y se cierra sobre sí 
misma aprovechándose mal de ellas. 

La adolescente Teresa de Ahumada siente urgencia por afirmar el 
nacimiento del yo y por hacerse presente en su mundo, del que necesita-
ba la mirada y la admiración. Y para ello comencé a traer galas y a desear 
contentar en parecer bien, con mucho cuidado de manos y cabellq y olo-
res y todas las vanidades que en esto podía tener, que eran hartas, por ser 
muy curiosa359

• 

La autonomía nos remite, en directo, a la independencia, al indivi-
dualismo, que es el fruto psicológico y social que recoge el adolescente al 
tomar conciencia de que él es para sí su propia ley. Teresa adolescente, sin 
embargo, no se detiene ahí y en nombre de la autonomía inicia el arduo 
proceso de liberación y de apropiación de la libertad que la introducirá en 
el estadio de madurez y de señorío personal. 

Si se nos permite trasladar el desarrollo psicológico de Teresa a la evo-
lución social de la época en la que ella viva, decimos que históricamente, 
la autonomía fue la conciencia moderna a la que ya despertó el ciudada-
no de los siglos XIV y XV. En el inconsciente colectivo se apuntaba a la con-
ciencia de personalidad, aunque es el individuo, sin embargo, el que aún 
está en vigor en el empeño de romper las que consideraba ataduras 
medievales, la autoridad, la actitud dogmática de la Iglesia, la revelación 
como único manantial de verdad. La conciencia moderna de autonomía 
se solidifica en la modernidad ilustrada que aporta la Revolución France-
sa e introduce en occidente el liberalismo salvaje y el posterior neolibera-
lismo, que suponen una regresión al egocentrismo infantil. La Historia 
todavía no ha dado el paso definitivo hacia la fase de libertad, que impli-
ca el reconocimiento real de la dignidad de la persona con la defensa tras-

parente de sus derechos. 

359 Teresa de Jesús, Vida, 2, 2. 

125 



La recta conciencia de libertad implica que la autonomía del indivi-
duo ha entrado ya en el proceso de maduración y de adultez que conclu-
ye en la personalidad. Es el proceso que discurre entre la individuación y 
la personalización. Para Gabriel Marcel, este proceso coincide con el trán-
sito que se hace desde el tener al ser, ya que la libertad es una categoría 
del espíritu, que impide la vigencia de la autocomplacencia del yo, el nar-
cisismo característico de la autonomía de la adolescencia, y se define por 
una disponibilidad total y dulce, en lenguaje pascaliano. Es el paso que 
describiremos a continuación. 

La disponibilidad interior como actitud liberadora 

Lógicamente, el paso de la autonomía a la libertad implica cierta 
capacidad madurativa en el sujeto. El proceso que sigue conduciendo a la 
apropiación de la libertad exige que el sujeto revise sus motivaciones. Es 
preciso, por ello, acudir a referentes nuevos, de mayor calado, capaces de 
animar en el individuo la ilusión por mejorar su ser-persona esforzándose 
por conqu istar la libertad. 

Para Teresa, los referentes motivadores a los que acude para realizar 
su proceso liberador son Dios, el prójimo y la sociedad. Lógicamente, si el 
proceso de liberación de la persona va sustituyendo lentamente unos refe-
rentes por otros de mayor embergadura, tienen que cambiar también las 
leyes del aprendizaje de la libertad. Porque lo cierto es que no se apren-
de del mismo modo la' autonomía que la libertad. El aprendiz de autono-
mía, por ejemplo, siente que cada cual es lo que tiene, se es lo que se 
tiene, mientras que el aprendiz de libertad experimenta que se es lo que 
se da, lo que se regala. Y el mismo aprendizaje de la libertad es un pro-
ceso graduado, motivado por referentes cambiantes que se van comple-
mentando, que para Teresa fueron, como indicamos, Dios, el prójimo y la 
sociedad. 

Una de las imágenes que acude a nosotros cuando pretendemos 
caracterizar la libertad es la del águila, la de cualquier ave que planea plá-
cidamente por el espacio, libre de obstáculos exteriores, que impidan y 
dificulten los movimientos y desplazamientos físicos. Y aunque sea ésta 
libertad la que calificamos de menor, la más precaria, la que menos llega 
a las entrañas del ser-hombre, sin embargo ya es libertad. Lo que nos indi-
ca que hay libertades y libertades. Unas que lo son en precario, porque 
apenas liberan y mejoran la interioridad de la persona, pero venden bien 
la imagen de libertad, porque, como el águila, los individuos se desplazan 
sin la menor oposición exterior. Otras, por el contrario, son pura, exquisi-
ta libertad, pues al igeran a la persona del lastre que la impide ser ella 
misma y mejoran su núcleo interior. 

126 



Posiblemente, muchas personas calificarían como libre, no siéndo-
lo, al águila, y como privado de libertad a una persona que, aun siendo 
señor de sí mismo, consciente de sus ideas y de las opciones tomadas 
voluntariamente, se encuentra, sin embargo, retenido, injustamente, en 
una institución penitenciaria, sin posibilidad de moverse y desplazarse 
como desearía. El secreto está en que el águila, que se mueve y trasla-
da sin obstáculos por el cielo, sin embargo, no tiene conciencia de su 
vuelo. 

La persona que ha dado el paso de la autonomía a la libertad se 
muestra disponible, incondicionado. El término disponibilidad hace 
referencia a la actitud interior que adopta la persona para prestar un ser-
vicio a quien sea o donde sea. Disponible significa, pues, que permites 
que te pongan en cualquier lugar, físico o social, ya que no te sientes 
sometido a necesidades básicas personales que condicionen tus opcio-
nes fundamentales. Nos encontramos, pues, ante el espectáculo más 
sorprendente de libertad interior, de señorío personal, de madurez indi-
vidual, social y espiritual. 

Teresa reconoce que ha ascendido a ese grado de libertad interior 
gracias a que e/ Señor me hizo grandísimas mercedes y éstas me daban 
tanta libertad360

• Allí son las promesas y determinaciones heroicas, la 
viveza de los deseos, el comenzar a aborrecer el mundo361

• Hemos de 
cuidar no infravalorar su esfuerzo personal para merecer las mercedes 
aludidas y por todos conocidas. La vivencia de disponibilidad es tan 
ard iente, que hasta la simple lectura de sus palabras produce vértigo 
por la determinación rad ical que se percibe en expresiones como cúm-
plase en mí, Señor mío, vuestra voluntad de todos los modos y maneras 
que quisiereis; si queréis con trabajos, dadme esfuerzo y vengan; si con 
persecuciones y enfermedades y deshonras y necesidades, aquí esto}~¡ no 
volveré el rostro 362

• No es menos importante la disponibilidad para que 
el Señor disponga los trabajos, que son las penalidades y las incomodi-
dades, las persecuciones, en especial las que le llegan de las personas 
cercanas a ella y a su obra fundacional; y las deshonras, que en otro 
momento no hubiera podido soportar. 

Preocupada por la adecuada formación espiritual que deben recibir 
sus monjas para in iciarse en el camino que las conduce a la libertad y al 
encuentro con el Señor, les pregunta que si saben qué es ser espirituales 
de veras. Hacerse esclavos de Dios, a quien, señalados con su hierrq que 

360 Ibídem, 34, 3. 

361 Ibídem, 19, 2. 

362 lbíd., Camino, 55, 4. 

127 



es el de la Cruz, porque ya ellos le han dado su libertad, los pueda vender 
por esclavos de todo el mundo36J. El mero hecho de recurrir a este ejem-
plo, de una plasticidad literaria bellísima y de referencia social indiscutible, 
es suficiente para que sus monjas entiendan que el indicador más objeti-
vo para evaluar el progreso espiritual es el de poner la libertad en manos 
de su Señor y aceptar con alegría cuanto él disponga sobre la propia vida. 

Es fácil advertir que en el paradigma de libertad que oferta Teresa, la 
liberación personal interior es la tarea de más calado, en la que pone toda 
su mirada y atención. La intuición del pueblo llano de que obras son amo-
res y no buenas razones, es la que aparece en la pregunta de Teresa a sus 
monjas, ¿cómo queréis contentar/e con sólo palabras364? El paradigma de 
libertad que propone Teresa subraya con todos los colores posibles la cima 
que se alcanza al final del proceso, que no es otra que e/ Señor me libró 
de mí, del hombre viejo, hasta mostrarse disponible, incondicionada, para 
participar activamente en mejorar la historia de cada día. La libertad es 
plen itud individual, social y espiritual. 

Factores liberadores que aparecen en Teresa 

Nosotros exigimos la libertad radical, que es la capacidad de elección 
y de decisión. Es decir, el hombre, no elige poder ser o no ser libre, pues 
ello nos viene dado como dotación natural y no somos libres de ser libres. 
Tema distinto es cómo. hacer real, empírica, esta libertad potencial en las 
liberaciones concretas diarias. 

Es este el momento que dedicamos a ahondar en la identificación de 
los factores que motivaron a Teresa de Ahumada y a Teresa de jesús para 
que comenzara la dolorosa y larga tarea de apropiación de la libertad y a 
conocer las fuerzas con las que contó para realizar el paradigma de liber-
tad que propuso y al que los educadores debemos acercarnos con reli-
gioso temblor. 

En definitiva, lo que ahora nos proponemos es responder a la pre-
gunta de qué factores influyeron en Teresa para que se determinara a vivir 
la libertad en libertad, actitud que revela que su audacia como mujer y su 
lucidez como reformadora, fundamentan la duración y el valor de su figu-
ra365, tan aleccionadora para los pedagogos. Y para evitar la dispersión de 
la reflexión, nos ha parecido conveniente sectorizar los factores que ani-
maron el proceso educativo liberador que lleva a cabo Teresa en cuatro 
ámbitos, el psíquico, el cultural, el social y el religioso. 

363 lbíd., V// M, 4, 9. 
364 Ibídem. 

365 Rossi, R, Teresa de Á vi/a, biografía de una escritora, pág. 12. Edit. Icaria, (1997). 

128 



Factores psíquicos 

Comenzando por los factores psíquicos, que son los que más directa-
mente nos informarán sobre el desarrollo de su personalidad y la apropia-
ción de la libertad, la primera afirmación que mantenemos es la de que 
los resultados de las exploraciones aplicadas a la personalidad de Teresa 
reflejada en los escritos, la sitúan por encima de la media normal. 

Teresa es una mujer que siempre busca seguridades. Si leemos el Libro 
de la Vida, el de las Fundaciones o el de Las Moradas, es fáci l advertir que 
nos hallamos ante una autobiografía, ante una crón ica, ante una obra lite-
raria magistral y, sobre todo, ante una epopeya sostenida a dos bandas, 
protagonizadas por los espíritus del bien y del mal, en presencia de D ios 
como testigo. Teresa de Ahumada y Teresa de jesús aparecen allí como 
una niña, una adolescente, una joven o una mujer adulta verdadera y 
veraz, que necesitaba adueñarse de certezas que le proporcionaran lo que 
más anhelaba, seguridad. Sospecha que la mentira y la doblez nos dejan 
desamparados, inseguros, por lo que en esto de hipocresía y vanagloria 
jamás me acuerdo haberle ofendido366

• 

Buscaba la tranquil idad de la seguridad en el consejo de personas 
que suponía adecuadamente preparadas, por lo que tomar yo libertad 
ni hacer cosa sin licencia, no lo hice. Siempre he procurado buscar quien 
me dé luz para que no gane el demonio adonde me parece que gano 
yo367

• Cuando me preguntaban algunas cosas, yo respondía con llaneza y 
descuido; aunque luego les parecía que los quería enseñar y que me 
tenía por sabia368

• 

Admira la seguridad de la vida eterna de los bienaventurados con tal 
añoranza, que le hace exclamar con su hermano Rodrigo ipara siempre, 
siempre, siempre369

/ Por eso, se dispone a elegir el estado que más le 
garantice lo permanente, lo eterno, aun a costa de tener que preferir la 
vida monástica al matrimonio. El hecho de optar por el monacato, rad ica 
en que es el estado más seguro y se libran, ella y sus monjas, de estar suje-
tas a un hombre, que muchas veces les acaba la vida, y pfegue a Dios que 
no sea también el a/ma370

• 

Teresa es una persona naturalmente buena, noble, sencilla, y bien 
dotada de gracias naturales y de una excelente inteligencia práctica. Lo 
reconoce sin autocomplacencia ni rubor alguno cuando escribe que, 

366 Teresa de Jesús, Vida, 7, 1 . 

367 Ibídem, 7, 2 y 10, 8. 

368 Ibídem, 28, 17. 

369 Ibídem, 1, S. 

370 lbíd., Fundaciones, 31, 46. 

129 



como cualquier adolescente, comencé a entender las gracias de naturale-
za que el Señor me había dado, que, según decían eran muchas. Yo he lás-
tima cuando me acuerdo de las buenas inclinaciones que el Señor me 
había dado y no las había rentabilizado debidamente pues mi sagacidad 
para cualquier cosa mala era mucha371

• 

Es, también, la mujer que se desvive por agradar a todos, y este rasgo 
es otro factor motivador de sus elecciones. Elige agradar, porque en esto 
de dar contento a otros he tenido extremo, aunque a mí me hiciese pesar, 
tanto, que en otras personas fuera virtud, y en mí ha sido gran falta, por-
que iba muchas veces muy sin discreción 372

• De hecho, si en el inicio de 
sus primeras elecciones, la motivación era su interés personal, pasando el 
tiempo, será el agradar a Su Majestad, a su Esposo prestando atención 
especial a los más necesitados. 

Por ser Teresa una mujer de miradas y horizontes ambiciosos, se fati-
gaba antes su cuerpo que su espíritu. Es una mujer tenaz, sin romper su 
equilibrio psíquico. Cuando aún le restaban cuatro largos años de vida, 
escribe al P. Jerónimo Gracián que estoy muy vieja y cansada, aunque no 
de deseos. Este espíritu de líder le provoca a veces cierta sensación de 
ansiedad, como aparece en la carta a María de san José, para quien tiene 
entrañas de amiga y de madre, en la que le escribe que vuestra reveren-
cia me perdone a mí, que con quien bien quiero soy terrible, que querría 
no errase en nada. Reconoce que no soy nada tierna, antes tengo un cora-
zón tan recio que, algunas veces, me da pena373

• 

La adultez, interpretada como capacidad de reflex ión, de autocon-
trol, de objetivar los acontecimientos, completada por la espontaneidad 
de la niña que le proporcionaba su sensibilidad, le aportó también un 
abanico de rasgos configuradores de una personalidad comprensiva y 
exigente, terrible y tierna, fraternal y maternal, de niña y de fundadora, 
inflexible y suave, ágil para narrar y hábil para silenciar /o que no era 
para carta o para papel, expresiones que las encontramos frecuente-
mente en sus cartas. 

De esta Teresa de Ahumada, en la que enraíza Teresa de Jesús, era 
fácil esperar una determinación muy determinada para comenzar un pro-
ceso liberador radical como fue el suyo, que la condujera a las alturas de 
hominización a las que llegó y la preparara para ser una educadora tan 
excepcional. 

371 lbíd., Vida, 2, 4. 

372 Ibídem, 3, 4. 

373 lbíd., VI M, 6, 8. 

130 



Factores culturales 

No hay por qué repetir el tópico de que Teresa fue una lectora empe-
dernida y que la lectura fue un medio de adquiri r cultura y formación rel i-
giosa. Lo que ahora pretendemos es resaltar la importancia que cobra la 
cultu ra como factor que contribuyó sign if icativamente para que tomara 
decisiones definitivas. 

Las lecturas de su niñez y de la primera adolescencia, el Flos Sancto-
rum, las vidas de santos, donde veía los martirios que por Dios las santas 
pasaban, y la literatura de tema caballeresco, despertaron la imaginación 
de Teresa con tal fervor, que ello explica la determinación tomada en su 
infancia de marcharse de casa con su hermano Rodrigo hacia tierra de 
moros, porque deseaba yo mucho morir asÍ¡ pues me parecía que com-

praban muy barato el ir a gozar de Dios374
• 

Sobre la influencia de la lectura de los libros de caballería, su testi-
monio es claro, pues comencé a quedarme en costumbre de leerlos. Era 
tan en extremo lo que en esto me embebía quer si no tenía libro nuevo, no 
me parecía tenía contento375

• Estas lecturas la ayudarán a descubrir des-
pués que todo fue una simple fantasía adolescente que nada tiene que ver 
con el amor verdadero. 

A medida que avanza en edad y contacta con su tío Pedro en el pue-
blecito de Hortigosa, cuando se dirige a pasar unos días con su hermana 
María en Castellanos de la Cañada, o a Becedas, para que la trate el 
curandero, toma otro rumbo el contenido de las lecturas y nos confirma 
que he leído muchos libros espirituales 376

, de cuyos autores cita el nombre. 
De hecho, la lectura de las Cartas de san Jerónimo, le fue decisiva para 
determinarse a arrancarse afectivamente de su fam ilia y marcharse al 
monasterio abulense de La Encarnación. Y la luz que le proporcionó El 
Tercer Abecedario, del franciscano Francisco de Osuna, iluminó los cami-
nos más subidos de la oración mental. La seguridad que buscaba, la 
encontró, en parte, en Las Confesiones de san Agustín, ~n el Contemptus 
mundi, el Kempis y, quizás, en el Audi, filia, de Juan de Avila. 

A las lecturas, añadimos las conversaciones frecuentes mantenidas con 
teólogos de renombre, profesores en el Estudio Universitario que los 
Padres Dominicos tenían en Ávi la, como el Padre Pedro lbáñez, o el P. 

Domingo Báñez, lector de Teología en la Universidad de Salamanca, 
tomista rígido que, sin embargo, aprueba el método teológico experien-
cia! de Teresa, hasta el 1580 en que se vuelven a separar teología y expe-

374 lbíd., Vida, 1, S. 

375 Ibídem, 2, 1. 

376 Ibídem, 14, 7. 

131 



rienda. Profesores en la Universidad cisneriana de Alcalá, que aunaba 
humanismo y teología, trad ición y progresismo, por cuyas aulas pasaron 
Juan de Ávila, el mismo Padre Jerónimo Gracián, Juan de la Cruz, aunque 
no como alumno, pues lo fue de Salamanca, pero sí como rector del Cole-
gio Universitario que allí fundaron los Carmelitas Reformados de Teresa. 
Estos personajes contribuyeron a incrementar su formación y a despertar 
la decisión de optar por una entrega más radical a Dios. Sin la orientación 
que recibe de Pedro de Alcántara, la determinación sobre el modo de vivir 
la pobreza en los monasterios carmel itas reformados, hubiera sido distin-
ta, aunque fue ella la que libremente tomó la última decisión. 

Es evidente que Teresa no busca e/ saber por sí mismo, sino que pre-
tende adquirir una información completa que le permita tomar las deci-
siones que redundarán en el mayor aprovechamiento espiritual de sus 
monjas. Aunque elabora sus criterios con la colaboración de la informa-
ción y de la cultura profana y teológica que le llega por la vía oral o por la 
escrita, sin embargo, es su conciencia personal, no la información recibi-
da, la que motivará la decisión última. Prueba de ello es que conociendo 
por lectura directa, por información de teólogos, y por contacto con múl-
tiples personas, otros modelos de espiritualidad y de interpretación teoló-
gica, sin embargo actuará con una absoluta libertad, el subrayado es mío, 
y cuando integra las fórmulas de ellos, quedan arrancadas a su campo sig-
nificativo y comienzan a ser injertadas como esquejes en el tronco de su 
propio árbo/377

• 

Es consciente Teresa de la línea evangélica que separa a los experi-
mentados espirituales de los especulativos teólogos. En más de una oca-
sión, desempeña el papel de conciencia crítica de éstos. Conocemos la 
respuesta al dominico P. Pedro lbáñez, en reÍación con la consulta de fun-
dar sus monasterios en pobreza o con renta. Le escribe que para no seguir 
mi llamamiento y los consejos de Cristo con toda perfección que no que-
rría aprovecharme de teología, ni con sus letras en este caso me hiciese 
merced378

• Y no es infrecuente que encuentre dificultad para compaginar 
la obediencia al superior con la aceptación de las sugerencias que le 
hacen el letrado, el teólogo o el confesor. 

Factores sociales 

Entre los factores que la mueven a tomar decisiones significativas en 
su vida, encontramos los que calificamos de factores sociales . Se refieren 
a las relaciones que mantuvo con personas que gozaban de cierta pres-

377 O. González de Cardedal, o. c. AA. del Congreso ... etc., pág. 848. 

376 Teresa de jesús, Vida, 35, 4. 

132 



tancia y reconocimiento en el reino, como fueron algunos señores o Gran-
des de España. Reconozco el interés teórico y práctico que merecen estos 
factores sociales en la vida de Teresa, pues contribuyeron a despertar en 
ella el profundo sentimiento de que todo es nada. 

Cuando se ultimaban en Ávila, con la colaboración de su amiga doña 
Guiomar de Ulloa, los trámites exigidos por Roma y por la Orden Carme-
litana para la erección del primer monasterio de la Reforma teresiana, 
Teresa, para cumplir el mandato recibido en vísperas de la Navidad de 
1561 del Padre Provincial del Carmen, Angel de Salazar, se hallaba en 
Toledo acompañando a doña Luisa de la Cerda, hija del segundo duque 
de Medinaceli, Juan de la Cerda, que había enviudado de Antonio Arias 
Pardo Saavedra. Este encuentro coyuntural y la convivencia durante aque-
llos meses en su palacio, unió a aquellas dos mujeres con los lazos de 
entrañable amistad. De hecho, doña Luisa tomó grande amor conmigo y 
yo se lo tenía harto de ver su bondad379

• 

La experiencia que le proporcionó el trato con la duquesa, la confir-
mó en la verdad de cuando era niña, que todo es nada. Escribe que cuan-
do estaba con aquella señora que he dicho, hízome sacar joyas de oro y 
piedras, que las tenía de gran valor, en especial una de diamantes que 
apreciaban en mucho. Ella pensó que me alegraran; yo estaba riéndome 
entre mí y habiendo lástima de ver lo que estiman los hombres, acordán-
dome de lo que nos tiene guardado el Señorl80

• De esta experiencia sacó 
una ganancia muy grande, que le val ió para confirmarse más en la opción 
tomada, retirarse a una vida más eremítica, de ocultamiento y silencio 
total. 

Más que las joyas, que la dejaron tal cual, lo que le sorprendió en el 
palacio de su amiga, fue ella misma, doña Luisa, a la que vi mujer sujeta 
a pasiones y debilidades como todas las demás. Y se convenció de lo poco 
en que se ha de tener el señorío que constantemente las esclaviza por el 
cuidado de tener la compostura conforme a su estado, que no las deja vivir. 
Comer sin tiempo ni concierto, porque ha de andar todo conforme al esta-
do y no a las complexiones; han de comer muchas veces los manjares más 
conformes a su estado que no a su gusto381

• lConclusión? Que muy a mi 
honra pudiera yo servirlas, con la libertad que si yo fuera su igual. Del todo 
aborrecí el desear ser señora. Es verdad que ya había aborrecido el ser 
señora conforme a los criterios de este mundo, pero ahora se siguen mul-
tiplicando y acumulando los motivos. 

379 Ibídem, 34, 3. 

380 Ibídem, 38, 4. 

381 Ibídem, 34, 4. 

133 



Algo parecido a la experiencia de Toledo, le ocurrió cuando fue invi-
tada a conocer la mansión de la duquesa de Alba hacia finales del 1574 
o principios del siguiente. Comenta que una vez me llevaron a una pieza 
de estas~ un camarín, creo que se llama, en casa de la duquesa de Alba, 
doña María Enríquez, que me quedé espantada en entrando, y considera-
ba de qué podía aprovechar aquella baraúnda de cosas382

• Reconoce que 
una de las mentiras que dice el mundo es llamar señores a las personas 
semejantes, que no me parece son sino esclavos de mil cosas, que todo el 
señorío ponen en autoridades postizas383

• Sin menospreciar el señorío exte-
rior, su jerarquía de valores la inclina a preferir el señorío interior. 

Descubre, y ayuda a descubrir, los dos señoríos, el exterior y el inte-
rior. A éstos alude en la carta que dirige a doña María de Mendoza, her-
mana de don Álvaro, obispo que fue de Ávila, en la que le escribe que oh, 
si tuviese un señorío interior como lo tiene exterior, que en poco tendría ya 
vuestra señoría éstos que acá llaman trabajos384

• 

Factores religiosos 

Soy de los que se preguntan si el hombre, dotado de un código gené-
tico biológico, que colorea también el psiquismo, cuenta, además, con 
una codificación religiosa. Y la pregunta me surge porque se constata que 
hay personas que, como decimos en lenguaje fam iliar y coloquial, se 
comen los santos, mientras que otras, con la misma cu ltura, permanecen 
impávidas. · 

En cuanto a la impavidez religiosa, descubre Teresa dos modalidades 
de ateísmo cuando escribe que el sol resplandeciente que está en el cen-
tro del alma no pierde nunca su resplandor y hermosura. Pero si sobre un 
cristal que está al sol se pusiese un paño mu>, negro, claro está que aunque 
el sol dé en él, su claridad no hará operación en el cristaP85• A la primera 
modalidad, la denominamos ateísmo metafísico, que da por supuesta la 
inexistencia de un ser fundante, creador, y a la otra la apell idamos ateís-
mo psicológico, por consistir en el hecho de dificultar en la persona la per-
cepción de Dios. 

El recurso literario teresiano del paño muy negro, nos remite al obstá-
cu lo que impide a la sensibi lidad captar la presencia inequívoca de D ios, 
pero no puede negarse que todo hombre que piense que la vida es una 
cosa seria, es un hombre íntimamente religioso386

• Aunque si se encuentra 

382 Jbíd., V/ M, 4, 8. 

383 Jbíd., Vida, 34, 4 y 37, 6. 

384 lbíd., Carta a doña María de Mendoza, marzo-1569. 

385 lbíd., 1M, 2, 3. 

386 O. y Gasset, )., o. c., vol. 1., pág. 436. 

134 



tan mostrado a estarse en cosas exteriores, no hay remedio ni parece que 
puede entrar dentro de sí y esa dispersión es la que provoca el ateísmo psi-
cológico. 

Teresa se inscribe entre las personas naturalmente creyentes, abiertas 
a la trascendencia. Es una mujer rezadora, aunque no masculladora de 
palabras devotas, porque la que no advierte con quién habla y lo que pide, 
y quién es quien pide y a quién, no la llamo yo oración, aunque mucho 
menee los labios. No me estéis hablando con Dios y pensando en otras 
cosas, les dejaba escrito en el Camino de Perfección. Practicaba muchas 
devociones populares. A la Virgen la quería con entrañas particulares hasta 
el punto de que en los Procesos de beatificación y canonización, los testi-
gos insisten en que no dejaba de rezar el rosario, aunque fuese a las doce 
o a la una de la noche. Teresa sin Dios sería el hueco de una flauta, una 
choza deshabitada, una pregunta sin respuesta, un grito sin eco o el cauce 
de un río seco. 

El esquema dominante de su trama rel igiosa, alrededor de la que se 
teje su proceso educativo liberador, es el de creer para amar y amar para 
a ser libre. La fe, que le revela entre tules y gasas el rostro de jesús, la 
lleva al amor, y éste es un gran factor liberador. Así es como he traduci-
do el testimonio que de ver a Cristo me quedó imprimida su grandísima 
hermosura y la tengo hoy día. Quedé con un provecho grandísimo. Des-
pués que vi la gran hermosura del Señor'¡ no veía a nadie que en su com-
paración me pareciese bien ni me ocupase. Después acá todo lo que veo 
me parece que hace asco en comparación de las excelencias y gracias que 
en este Señor veía367

• 

Después que conoció a Jesús, nadie /e ocupó tanto el corazón. Cuan-
do su sobrina Teresita, hija del hermano Lorenzo, monja carmelita en el 
monasterio abulense de san José, le preguntó que cómo podía hermanar 
tantas ocupaciones con la oración, dijo que no se podía imaginar persona 
tan enamorada de otra y que se pudiera hallar un momento sin ella, como 
ella lo era con Cristo, consolándose con él y hablando siempre con él y de 
é/388

• Fue Dios quien le desencadenó profundas y definitivas emociones, 
por lo que no es extraño que de hablar de él o de oír de él casi nunca me 
cansaba, y esto después que comencé oración389

. Del tiempo pasado en el 
internado de Nuestra Señora de Gracia, lo que más recuerda es que se 
holgaba de oír a la Madre María de Briceño cuán bien hablaba de Dios390

• 

387 Teresa de Jesús, Vida, 37, 4. 

388 Efrén de la M. de Dios, Tiempo y Vida de Santa Teresa, pág. 515. BAC. Madrid. (197n. 

389 Teresa de Jesús, Vida, 8, 12. 

390 Ibídem, 3, 1. 

135 



La experiencia que le ha consegu ido el amor de Dios y a D ios, le per-
mite sugerir a sus monjas que cuando la obediencia os trajere empleadas 
en cosas exteriores, entended que, si es en la cocina, entre los pucheros 
anda el señor, ayudándoos en lo exterior y en lo interior391

• Nada, pues, le 
puede obstaculizar el ejercicio de la libertad interior para hacer mi volun-
tad una con la de Dios. Ésta es la unión que yo deseo y querría en todas. 
Y ésta es también la armonía interior que consigue vivir Teresa. 

A la pregunta de qué es e/ amor, responde que quizá no sabemos qué 
es amar, y no me espantaré mucho; porque no está en el mayor gusto, sino 
en la mayor determinación de desear contentar en todo a Dios y procurar 
en cuanto pudiésemos no ofenderle y rogarle que vaya siempre adelante la 
honra y gloria de su Hijo. Estas son las señales del amor392

• Ahora es cuan-
do siente irresistiblemente la necesidad de ser libre y rompe a gritar que 
estáse ardiendo el mundq quieren tornar a crucificar a Cristo, y ¿hemos de 
gastar tiempo rogando a Dios por negocios y pleitos por dineros? No her-
manas mías, no es tiempo de tratar con Dios negocios de poca importan-
cia393. Por lo menos, las puertas de la oración están franqueadas para 
hablar libremente con Dios, sin miedo a ser obstacul izada por ninguna 
fuerza externa, sea la clerical o la sospecha inquisitorial institucionalizada. 

Teresa vivencia la libertad como señorío 

Con frecuencia rel~ta el confl icto interior que le creaban la apetencia 
de las realidades temporales, por una parte, y la llamada de Dios, por otra, 
hasta confiarnos cuán atada me veía para no me determinar a darme del 
todo a Dios394

• Era todo haciéndome una fuerza tan grande que, si el Señor 
no me ayudara, no bastaran consideraciones para ir adelante395

• Nos impor-
ta destacar el papel de estos dos agentes, ella- y Dios, pues yo no estaba des-
cuidada de mi remedio, y la colaboración que recibe de Dios, que andaba 
más ganoso de disponerme para el estado que me estaba mejorl96

• Es como 
decir que sin el agua de las t inajas que f lanqueaban las puertas de la casa 
donde se celebró la boda en Caná de Galilea, no hubieran bebido los con-
vidados el vino exquisito que se sirvió al final del banquete. 

La habitual naturalidad con que Teresa relata su vida, se presta a que 
la infravaloremos, pues es muy cierto que, en vaciando nosotros todo lo 
que es criatura y desasiéndonos de ella por amor de Dios, el mismo Señor 

391 lbíd., Fundaciones, 5, 8. 

392 lbíd., /V M, 1, 7. 

393 lbíd., Camino, 1, 5. 

394 Ibídem, 9, 7. 

395 Ibídem, 4, 1. 

396 Ibídem, 3, 3. 

136 



la ha de henchir de srm. Al transmitirnos que el Señor tomará de su cuen-
ta el henchir el alma, puede pasar inadvertida la condición previa, el vacia-
miento y desasimiento doloroso del mundillo al que ella estaba adherida, 
pues ese vaciamiento y desasimiento ponía hartas veces tan gran fuerza 
que me costaba harto de mi salud396

• O ¿pensáis, hijas mías, que es menes-
ter poco para tratar con el mundo y vivir en el mundo y tratar negocios del 
mundo y hacerse a la conversación del mundo y ser en lo interior y exte-
rior extraños y enemigos del mundo399? Ésta es la mujer libre, la señora que 
ha puesto el mundo debajo de los pies. 

Dentro de la reflexión antropológica que hacemos en torno al para-
digma teresiano de la libertad, reservamos este lugar y este momento para 
realzar el indicador más elocuente de la libertad conseguida, el señorío. 
Cierto que nos humilla constatar que /a razón y la experiencia muestran no 
sólo la debilidad de la libertad humana, sino también su drama400

. Drama 
que tanto dolor costó a Teresa y que describe con ternura diciendo que 
quisiera yo saber figurar la cautividad que en estos tiempos traía mi alma, 
porque bien entendía yo que lo estaba y no acababa de entender en qué. 
En los sermones entendía yo que no era lo que había de ser01

• 

La primera expresión de señorío en Teresa es que ha logrado verse 
libre de la sustancia material terrena, de las riquezas, pues en lo de la 
pobreza, me parece que me ha hecho Dios mucha merced, porque aun lo 
necesario no querría tene" si no fuese de limosna, y así deseo en extremo 
estar adonde no se coma de otra cosa402

. Pero ha llegado más allá de la 
liberación de lo material y ya tiene el mundo debajo de los pies. Para ella, 
el mundo abarca y comprende cualquier real idad o estimación que no sea 
el mismo Dios. Por ejemplo, los criterios que adoptan en sus conductas las 
gentes del mundo, son mundo. Por esta liberación sale el alma del crisol 
como el oro, más afinada y clarificada para ver en sí al Señot03

, pues la ima-
gen del Señor no la percibimos en el espejo del alma si éste no se encuen-
tra absolutamente limpio de toda especie humana. 

Teresa es ya una mujer más que mejorada, pues se siente transforma-
da, y todos los que me conocían veían claro estar otra mi a/ma404

• Y es que 
no sólo ha conseguido mejorar la calidad en su modo de hacer sino en su 

397 lbíd., V// M, 2, 7. 

398 lbíd., Vida, 24, 1 O. 

399 lbíd ., Camino, 3, 3. 

400 Juan Pablo 11, V. S., nº 86. 

401 Teresa de jesús, Vida, 8, 12. 

402 lbíd., Cuentas de Conciencia, 2!!, 4. 

403 lbíd., Vida, 30, 14. 

404 Ibídem, 28, 13. 

137 



ser. Después de todo, el hombre, quiera o no quiera, tiene no solamente 
que hacer su propia vida, sino también su propio ser05

• Ha llegado Teresa 
a hacer su ser, no sólo a mejorar su vida. Ella, sobre todo el la, fue la pri-
mera que se sorprendió de que cuando hablo de estas cosas, de sus expe-
riencias, de pocos días acá, paréceme son como de otra persona406

• No 
puede rehuir la tentación de comparar esta Teresa libre y señora con la 
anterior, tan pendiente de su honra, de querer agradar, de quedar bien y 
cuidar sus amistades, y nos confía que hállome tan mejorada, que me 
parece era antes una perdición. La diferencia de mi vida es notoria407

• 

La experiencia más impresionante de vaciamiento interior, que la 
encumbra a un señorío que raya la utopía de la liberación humana, nos la 
manifiesta escueta y lapidariamente, escribiendo, como si se tratara de un 
acontecimiento ordinario, que e/ Señor me libró de mí. Es una de esas 
experiencias límite para cuyo comentario nos faltan recursos. Se trata 
nada menos que de la última conquista del último peldaño de su proceso 
educativo liberador. Se había liberado de lo que tenía y de lo que desea-
ba y ahora se libera de lo que es, de ella misma, sin renunciar a su perso-
nalidad, pues el proceso educativo liberador después que me ha dado esta 
libertad, vame bien con esto, dejar las preocupaciones en manos de Dios, 
y procuro olvidarme de mí cuanto puedo408

• En cosas que dicen de mí, de 
murmuración, que son hartas, no parece me hace casi impresión más que 
a un bobo; entre mí, me.río409

• Anda el alma tan olvidada de su propio pro-
vecho, que le parece que ha perdido el ser, según está olvidada de sí410

• 

Nadie se somete a la apropiación de la libertad con la sinrazón del por-
que sí, si no ha descubierto valores que justifiquen la inversión de tanto 
esfuerzo y de tanto dolor. Sólo el amor, no los amoríos, como llama a todo 
lo que /e ha birlado el nombre al verdadero amor, es capaz de arrancarnos 
de nosotros y sembramos en el jardín de la persona amada. Por eso tiene 
tanto interés en que sus monjas entiendan cómo el verdadero amor de Dios, 
si está en su fuerza, ya libre de cosas de la tierra del todo y que vuela sobre 
ellas, es señor de todos los elementos y del mundo411

• 

Es emocionante, no digo sólo ejemplar, cómo ha mejorado la opinión 
y el juicio que ahora emite sobre los demás, pues paréceme que el cuida-
do que yo traigo de servir a Dios, traen todos. Si veo en algunas personas 

405 O. y Gasset, J., o. c., T. VI., pág. 351. 

406 Teresa de Jesús, Cuentas de Conciencia, 1 ª, 22. 

407 Ibídem, 1ª, 12, 37. 

408 lbid., Cuentas de Conciencia, 1 i!, 20. 

409 Ibídem, 2ª, 6. 
410 Ibídem, 66ª, 1. 

411 Ibídem, 31, 2. 

138 



cosas que a las claras parecen pecados, no me puedo determinar que 
aquellos hayan ofendido a Dios412

• 

Señala el cenit de la libertad cuando nos revela que en un punto me dio 
la libertad que yo no pude alcanzar conmigo. Esto sabe Él bien, que ni honra, 
ni vida, ni gloria, ni bien ninguno en cuerpo ni alma hay quien me detenga, 
ni quiera ni desee mi provecho, sino su gloria413

• Lo que interpreta como un 
regalo que le hizo el Señor, la libertad, fue también un mérito personal, ya 
que se dispuso dolorosamente para recibirla. Nos encontramos tocando el 
techo del proceso educativo liberador de Teresa, el señorío. Cosas de rego-
cijo, de que solía ser amiga, y de cosas del mundo, todo me da en rostro y 
no lo puedo ver14

• De cuya compañía, de la Trinidad, venía al alma un poder 
que señoreaba toda la tierra41 5

• Montada sobre la colina de su propia vida, 
Teresa contempla y señorea la tierra puesta bajo sus pies. 

En señal de madurez psíquica y espiritual, se desmarca ya sin escrú-
pu lo de la opin ión de los demás, como hagamos lo que debemos, suceda 
lo que sucediere416

• Se considera más autónoma, más segura, por lo que 
ya no es menester andar con letrados ni decir a nadie nada, escribía en 
1581, a pocos meses de su muerte417

• Y entre tantos derechos humanos, 
reivindica el derecho a equivocarse, pues es imposible acertar en todo ~ 18 . 
Y acaba por explicitar la razón, que ya sabíamos, de su seguridad, de su 
autonomía, de su libertad, y es que há//o/e amigo verdadero y hállome con 
esto con un señorío que me parece podría resistir a todo el mundo que 
fuese contra mí, con no me faltar Dios419

• 

Insistiendo en el tema del señorío que genera este paradigma de liber-
tad, su amplitud se extiende a todas las realidades, materiales y espiritua-
les, lo que hace que sea linda cosa que una pobre monjita de San }osé 
pueda llegar a enseñorear toda la tierra y e/ementos•20

• Más aún, el seño-
río debe llegar hasta las mismas decisiones que hemos de tomar. De ahí 
que se muestre muy exigente con el Prelado que visita sus monasterios, 
para que sepa ser entero y no se /e dar más de decir de no; sino con esta 
libertad que dije al principio y señorío santo de no se le dar más contentar 
que descontentar a las prioras ni monjas421

• 

412 Ibídem, 1ª, 25. 

413 Ibídem, 1ª, 32. 

414 Ibídem, 1ª, 18. 

415 Ibídem, 21ª, 1. 
416 lbíd., Carta al P. Juan de jesús Roca, finales de septiembre, 1576. 

417 lbíd., Cuentas de Conciencia, 66ª, 7. 

418 lbíd., Carta al P.). Cracián, agosto, 1576. 

419 lbíd., Cuentas de Conciencia, Jil, 1. 

420 lbíd., Camino, 31, 2. 

421 lbíd., Visita de Descalzas, 24. 

139 



Concluimos afirmando que únicamente desde este señorío interior 
del hombre es posible imaginar y provocar un futuro humano más huma-
no. El hombre señor es el que no queriendo nada, lo posee todo. Ningu-
na cosa teme ni desea de la tierra, ni los trabajos le turban; nadie le puede 
quitar la paz422

• Los otros aspectos del futuro, el económico, el político y 
el social, que también son humanos en la medida en que se refieren al 
bienestar del hombre, se diseñan y promueven desde el poder. 

Si tuviéramos que concretar más la naturaleza del señorío que gene-
ra la libertad diseñada en el paradigma teresiano, diríamos que es un 
señorío que favorece: 

- La mayor identificación de la persona consigo misma y con la espe-
cie humana. El hombre se hominiza más si favorece e/ concierto de 
alma y cuerpo. 

-La alegría que le proporciona el desasimiento, pues acordándome 
de que estaba libre de regalos y galas, me daba un nuevo gozo. 

-La percepción superior de la realidad y la estima de valores más 
consistentes al estar desasida de las cosas que se acaban y asida a las 
eternas. 

- La mayor resistencia a la fácil indoctrinación e instrumentalización 
de la personalidad, porque ahora no se me da más de ellos, de los 
demonios, que de moscas. 

-La integración social de más calidad, pues si contemplar y hacer ora-
ción mental y vocal y curar enfermos y servir en cosas de la casa, y 
trabajar en desear sea en lo más bajo, todo es servir al huésped que 
se viene con nosotras a estar y a comer y a recrearse, ¿qué más nos 
da en lo uno que en lo otro423 ? 

422 lbíd., Fundaciones, 5, 7. 

423 lbíd., Camino, 27, 6. 

140 



5. TERESA SE APROPIA DE LA LIBERTAD 

Nos adentramos en uno de los capítulos más importantes de nuestro 
trabajo porque sorprenderemos a Teresa haciéndose libre, liberándose, 
apropiándose la libertad. Lo que conseguirá superando la resistencia que 
le opone su naturaleza humana, neutralizando las opresiones que le lle-
gan desde el exterior y apoyando, con la ayuda de Dios, la energía que en 
sí misma descubre. 

Es, pues, oportuno recordar una vez más que la libertad es la capaci-
dad que se nos ha dado para superar y mejorar la naturaleza que somos, 
no para ahogarla . Para algunos psicólogos personalistas, es incuestionable 
que la naturaleza del hombre en sus necesidades básicas, en sus emocio-
nes y potencial idades, es buena o neutral y no intrínsecamente mala y, por 
ello, es mucho más conveniente sacarla a la luz y cultivarla que intentar 
ahogarla. Y la experiencia clínica les confirma que si se niega o se intenta 
abolir este núcleo esencial de la persona, enfermará424

• Pues sacar a luz las 
virtualidades que entraña la naturaleza liberándola de lo que no promete 
fruto, es el cometido de la apropiación de la libertad. 

Teresa se presenta como testigo de sí misma, hasta el punto de admi-
tir que su palabra no es tanto el reflejo de su pensamiento cuanto la con-
firmación de su vida. Al camino que Teresa de Ahumada recorrió para 
hacer efectiva la apropiación vivencia! de la libertad y así transformarse en 
Teresa de jesús, le aplicamos la experiencia de que /a historia personal se 
hace siempre a redropelo de la Naturaleza425

• Si la cultura le ha supuesto 
al hombre un esfuerzo considerable para dominar las fuerzas irracionales 
de la naturaleza, lqué decir de las luchas sostenidas por Teresa a contra-
pelo de su naturaleza para alcanzar la libertad, que es el mayor grado de 
cultura que puede consegu ir en sí misma la persona humana? 

la libertad de Teresa coincide con su historia personal 

Ya el mismo término de historia alude más directamente a la dinami-
cidad de la vida libre que a la rigidez del concepto de libertad. Queremos 
decir que en el vocablo de historia encontramos más vivencia que con-
ceptualización. Y ésta es la razón que tenemos para hablar de historia y no 
de concepto al referirnos a la libertad tanto en la vida de Teresa como en 
sus escritos. La historia diaria nos remite a las liberaciones personales, 
mientras que la libertad permanece en las altas abstracciones filosóficas 
del concepto. 

424 Maslow, A., o. c., pág. 30. 

425 j. O. y Gasset, Misión de la Universidad, o. c., T IV, pág. 717. 

141 



Teresa siente y vivencia la libertad, y confirma que no parezca la san-
tidad cosa nacida y necesaria, sino cosa de libertad y en que puede hacer 
algo y deshacer el que es santo426

. iCuánto trabajo y cuanta vida reflejan 
las palabras de que por ruines y imperfectas que fueren mis obras, este 
Señor mío las iba mejorando y perfeccionando y dando valor427

• El Señor 
que camina junto a Teresa es el coautor de la historia de su libertad. 
Teresa acepta la conquista de la libertad a la que hemos sido llamados 428

, 

recorriendo, confiada, el tramo de camino que hay entre la libertad 
como potencia hasta la libertad como liberación real, empírica, como 
señorío. 

Sugerimos que la apropiación de la libertad no se agota en un acto 
concreto de elección, no es un acontecimiento puntual, sino un compro-
miso permanente del hombre que atañe a toda la persona. El hombre, 
cuando el ige y toma una decisión, no se sitúa solamente ante un hecho 
esporádico, aislado, sino ante la trama de su vida, como una bordadora 
de tapiz que con cada una de las puntadas avanza hacia el dibujo total 
que reproduce. 

Esto es lo que consigue Teresa en sus escritos, historiar su libertad. 
Contarnos la historia del tapiz de su vida recordándonos cada una de las 
puntadas de sus episodios, de· sus diarias liberaciones. Es consciente de 
que el área donde se ejerce la libertad cambia constantemente, pues cada 
situación vital tiene un número de libertades, liberaciones, conseguidas y 
un número de libertades posibles429

• Y de que, por otra parte, el hombre 
es, hace ahora tal cosa, porque antes fue e hizo tal otra, y para hacer maña-
na otra tercera. Todo en el hombre viene de algo y va a algo430

• Y esto sin 
que el sujeto quede predeterminado a realizar ninguna conducta concre-
ta en virtud de su comportamiento anterior, aunque sí pueda cond icio-
narse en alguna medida. 

Este proyecto en el que se alternan las liberaciones posibles y las libe-
raciones reales, es el que contemplamos en el marco antropológico tere-
siano, donde la historia escri ta de su autoliberación alcanza en algunos 
momentos la emoción épica. Se siente que la verdad nos hace libres, que 
la libertad y la verdad son dos vertientes de una única montaña, de un 
mismo proyecto, comparables al grano de trigo y su espiga. 

426 Luis de León, De la vida, muerte, virtudes y milagros de la Santa madre Teresa de jesús, 

pág. 113. Ediciones de la Universidad de Salamanca. (1991 ). 

427 Teresa de Jesús, Vida, 4, 1 O. 

428 San Pablo, Gal 5, 3. 

429 Rosales, L., o. c., T. 1, pág. 57. 

430 O. y Gasset, J. Vives, o. c., vol. V, pág. 496. 

142 



Decir a estas alturas que Teresa se siente vocacionada a la libertad, no 
nos revela ningún secreto, pues en su conquista ha puesto la cima de su 
personalidad como mujer creyente, ya que la libertad le procura la sana-
ción de la ruptura interior que el pecado le causó y que la condena de por 
vida a ser esclava de sí misma. En esa ruptura interior veo el mal que nos 
causa el pecadq pues así nos sujetó a no hacer lo que queremos de estar 
siempre ocupados en Oios431

• 

Son dos los momentos destacados en la historia teresiana de la apro-
piación de la libertad, que responden a dos objetivos específicos. El pri-
mero de ellos es la liberación de cuanto no lleva promesa de futuro. El 
segundo momento es de creación, pues la libertad es capacidad creado-
ra. El hombre libre es poeta. Y nunca mejor interpretada la etimología de 
poeta, creador. Poeta y profeta, dispuesto a poner las cosas del revés, que 
nos ayuden a ver un cielo nuevo y una tierra nueva432

• 

No creo que sea decir demasiado afirmar que persona libre es la que 
hace coincidi r la conducta personal con su proyecto vital. Como escribe de 
sí misma, desde aquel día, en el que se determinó a vivir para la Vida y amar 
al Amor, yo quedé tan animosa para dejarlo todo por Dios, para realizar el 
proyecto que imaginó para mí, que no fue menester mandármelo más433

• Lo 
que se propone y consigue es, y parece paradógico, liberar la libertad, pues-
to que no somos libres porque hacemos lo que queremos, porque disfruta-
mos de libre albedrío, de capacidad de elegir, sino porque podemos hacer 
lo que queremos434

, porque decidimos interiormente. 
No siempre que el hombre hace lo que quiere, es interiormente libre, 

ya que puede encontrarse sometido y esclavizado a fuerzas irracionales 
dominantes. Nos evidencia, sí, que posee libre albedrío435

, que es la facul-
tad de la razón y de la voluntad para elegir, pero la experiencia paulina es 
que vemos el bien, pero seguimos el mal. Únicamente la libertad liberada 
hace posible que la elección del libre albedrío sea coherente con la natu-
raleza racional del hombre. Y este fue el objetivo pretendido por Teresa 
para ella y para sus monjas al apropiarse la libertad. 

A Teresa de Ahumada se le reveló la necesidad de libertad cuando se 
sintió, por vez primera, inadaptada, embarazada, en su propia familia. No 
veía el modo de practicar los deseos de martirio que le despertaron las 
lecturas del Flos Sanctorum. Encontró en sus padres un no rotundo a su 

431 Teresa de jesús, Vida, 17, S. 

432 Apocalipsis, 21, l. 

433 Teresa de Jesús, Vida, 24, 7. 

434 Rosales, L., o. c., pág. 19. 

435 Tomás de Aquino, 11-11. q. 24, 2. 

143 



deseo de irse a tierra de moros, lo que interpretó como que el tener 
padres nos parecía el mayor embarazo436

. Conducta razonable desde los 
padres, pero ilógica desde la imaginación infanti l de la niña, alimentada 
de fantasía. Más adelante, en su primera adolescencia, vuelve a recibir 
otro no, ahora a mantener relaciones con un primo. Un no a la ingenua y 
angelical libertad que demandaba la urgencia afectiva de su adolescencia. 
Por tercera vez se le reitera el no cuando decidió ingresar en un monas-
terio hacia los dieciocho años. Las primeras experiencias, pues, de Teresa, 
fueron las de querer y no poder ser libre. 

A esta primera revelación del sentimiento de libertad a través de los 
obstáculos, le siguen en cadena otras decisiones que sí podrá secundar. 
Son las que provienen de la libre e irreversible determinación de tomar el 
mejor y más seguro estado, aunque en este movimiento de tomar estado, 
más me movía un temor servil que amor. Impresiona leer actitudes tere-
sianas como que e/ Señor me dio ánimo contra mí y poco a poco, me 
determiné a forzarme para tomarlo. El Señor me forzó a forzarme437

. La acti-
tud de Teresa acepta que es inmoral que un ser no se esfuerce en hacer 
cada instante lo más posib/e438

• 

Y a título de coincidencia con esta opinión, añado que la libertad del 
hombre es un don que se ha de recibir como un germen y hacer madurar 
con conciencia de debe.r439

, por lo que Teresa destaca la colaboración de 
la gracia divina para explicar la fortaleza con la que ejecuta las decisio-
nes. Nos repite que con todas cuantas diligencias había hecho muchos 
años hacía, no pude alcanzar conmigo. Su comportamiento es un testi-
monio de que nuestra libertad necesita ser liberada y que Cristo es su 
libertador440

• 

Por fin, pisa la tierra de la deseada libertad. Su alma tan agradecida, 
como si hubiera permanecido pasiva en la historia de la apropiación de la 
libertad, desea que sea Dios bendito por siempre, que en un punto me dio, 
no dice me regaló, la Íibertad que yo no pude alcanzat41

• Si lo más admi-
rable de la historia de su liberación es conseguir tales metas, lo más origi-
nal es haber perdido el miedo a permanecer en la libertad conseguida. 

436 Teresa de jesús, Vida, 1, S. 

437 Ibídem, 3, S. 

438 O. y Gasset, j., Estudios sobre el amor, pág. 24. Colección Austral, Espasa. Madrid. 

(1944). 

439 Juan Pablo 11, Veritatis splendor, 86. 

440 lbidem. 

441 Teresa de jesús, Vida, 24, 1 O. 

144 



la historia escrita de su libertad 

Uno de los caminos que más nos ayuda a conocer el pensamiento que 
Teresa tiene sobre la libertad es el de la lectura de la narración de sus libera-
ciones diarias. Para ello, necesitamos bucear en su autobiografía, acta nota-
rial de tales liberaciones, y en los Procesos de Beatificación y Canonización, 
que recogen los testimon ios de personas que la conocieron y trataron. 

Cuando Teresa consigue el alto nivel de libertad interior que paten-
tizan sus escritos, aparece con rango de agente liberador la comunidad 
y las personas, religiosas o seglares, que entran en comunicación con 
ella. Contemplada en el escaparate del tiempo, en la Historia, como un 
sorprendente espectáculo de mujer liberada, Teresa se nos presenta 
como un agente motivador que anima a embarcarse en la tarea de la 
liberación personal. Encontramos a la maestra liberada y liberadora en El 
Camino de Perfección ejerciendo su magisterio no-formal442

, no letrado ni 
institucionalizado. Si observamos con la lupa de los educadores inquie-
tos y con el alma humilde de los aprendices sinceros, captamos a Teresa 
situada ante sus monjas como educadora animándolas a que inicien un 
proceso educativo liberador de ejemplar y admirable maduración perso-
nal y comunitaria. 

Todos advertimos un talante diferente entre los meros enseñantes, 
que se limitan a transmitir contenidos cognitivos, y los educadores, que 
ayudan al discípulo, no importa quien sea éste, un hijo, un hermano, un 
amigo, un enfermo, un labrador, un economista, un voluntario, para que 
se inicie en el proceso de crecimiento y desarrollo de su ser-persona-libre. 
Y repetiremos hasta la saciedad que si no se inicia un proceso educativo, 
el fruto de la sementera educativa será deficiente. El educador, con su 
experiencia, orienta al discípulo para que, como el gusano de seda, vaya 
poco a poco tejiendo el capullo443

, que dará paso a la mariposa. 
En el libro de Las Fundaciones, Teresa se nos muestra como el educa-

dor perfilado con los rasgos de un ejecutivo admirable y libre. Es la edu-
cadora que constantemente sorprende con su intu ición penetrante, con la 
interpretación ajustada de los acontecimientos. Y, sobre todo, es la mujer 
que favorece el desarrollo de las capacidades de las personas, de sus car-
melitas, de quienes la acompañan en los desplazamientos por media 

442 La educación no-formal, según el concepto de la UNESCO, aunque no escolar, es 
intencional, estructurada, sistemática, con objetivos previos. Se distingue de la educación 

formal en que no es escolar ni supone un sistema graduado, jerarquizado. Supone los pro-
cesos educativos que se siguen en la vida social diaria, ordinaria. (1ª Reunión de la Confe-

rencia General de la UNESCO, Nairobi, 7976.) 
443 Teresa de Jesús, 11 M, 8. 

145 



España, de quienes no habían descubierto la verdad de la realidad hasta 
que no se encontraron con la mirada de sus ojos. 

En cada Carta, materialmente escrita o dictada por Teresa, se produ-
ce la liberación de una situación de duda, de un mal entendido, del 
miedo, de la cobardía, de una actitud poco ejemplar que incomoda al 
destinatario. El epistolario teresiano es una lección de sab i ~uría educado-
ra que muestra el camino adecuado para acercarnos con sabiduría a 
tomar contacto con situaciones personales. El alto grado de libertad per-

sonal conseguido, le permite el lujo de actuar como conciencia que escu-
cha, que despierta, que orienta, que denuncia o que perdona. 

El epistolario es un documento muy conveniente para que un profe-
sional, un empresario, un sacerdote, un padre o madre de fam ilia, el res-
ponsable de orientar un grupo humano, un político, aprendan comporta-
mientos sociales que mejoran y enriquecen la convivencia. Es un docu-
mento paradigmático que fotografía a una mujer liberada y liberadora. 

En el libro de Las Moradas es donde Teresa se muestra como mujer 
que ha alcanzado el más alto grado de libertad que imaginarse pueda un 
humano. La mujer y la monja educadora que allí aparecen son como la 
pasa, convertida toda el la en azúcar y miel, si la comparamos con la uvas, 
agridulces, verdes, de las que procede. La Teresa de Jesús que habita Las 

Moradas es la adolescente Teresa de Ahumada que aceptó iniciar un pro-
ceso definitivo de liberación. lCómo se nos muestra la educadora libera-

da y liberadora en Las Moradas? Con el testimonio del guía experimenta-
do que no se limita a encabezar el grupo de excursionistas, sino que con 
su ejemplo de escalador experimentado arrastra y motiva a los más inse-
guros. Teresa es la cuerda invisible que vertebra la columna del colectivo. 
Es el tirón invisible, pero sensible a las miradas, a las fuerzas, al coraje y al 
cansancio de unos y de otros. 

Se nos muestra también como mujer que colabora a la liberación de 
otras personas con la orientación precisa que les proporciona su enseñan-
za y experiencia. Es la mujer cercana que no duerme, sino que vigila. Que 
no aguarda sentada, sino que sale al encuentro. Es consciente de que 
puede prestar ayuda y presentarse a los que se in ician como si fuera la 
experiencia que necesita su esperanza. 

Para concluir, este acercamiento a la antropología y a la apropiación 
a la libertad que se nos muestra en los escritos teresianos puede concien-
ciar a los educadores de que la tarea fundamental del futuro consistirá en 
recuperar lo más auténtico del hombre, lo más humano, el hombre. Y si 
es verdad, como lo es, que el Renacimiento posibil itó el descubrimiento 
de la persona, sin embargo, la exagerada confianza que en su autonomía 

146 



depositó la Edad Moderna, la llevó a equivocarse en la angosta estimación 
y valoración que formu ló sobre el hombre. Por eso, el hombre de Teresa 
responde a un humanismo liberador. 

Zonas en que actúa el desasimiento liberador 

Ascesis liberadora del desasimiento 

El término desasirse lo hemos tomado de sus escritos, empleado con 
llamativa frecuencia para invitar a sus monjas a poner nuestra voluntad en 
la suya y desasimos de las criaturas444

• El contenido semántico pedagógico 
de este verbo es el de realizar el proyecto educativo personal practicando 
la ascesis liberadora de cuanto obstaculice el desarrol lo progresivo de la 
libertad. 

El desasimiento no es sinónimo ni se superpone como una transpa-
rencia a la carencia. No es lo mismo desasirse libremente de una realidad 
que carecer de ella o dejarla de poseer por causas ajenas a la propia 
voluntad. El desasimiento connota despego voluntario, pérdida de interés 
afectivo. El desasimiento genera el alejamiento afectivo y efectivo de las 
criaturas. 

Es importante insistir en el desasimiento como actitud afectiva libre, 
no sólo como desposesión material no deseada. Crean, escribe a sus mon-
jas de san José, que si hay deseo de hacienda445 

••. Es, pues, el apego del 
corazón el que desvía el sentido que deben llevar las acciones y el que pri-
vará a la persona de la deseada libertad por lo que nunca medrarán 
mucho. Teresa tiene derecho a decir a las Hermanas que, desde entonces, 
desde su segunda conversión, hacia el1554, me creció el deseo de ser más 
pobre y me quedó señorío para tener en poco las cosas de bienes tempo-
rales, pues su falta hace crecer el bien interior46

• 

Así concebido, el desasimiento es un objetivo específico de media-
ción, que no se justifica en sí ni por sí mismo, sino que encuentra sentido 
como camino que conduce a la persona a que se apropie de la libertad. 
Es tanto una actitud como una actividad que se realiza sabiendo que 
mediante la autosuperación y el renunciamiento, el hombre ha de apren-
der a ser dueño de sí mismo y de su propio poder447

• 

Se trata, pues, de un aprendizaje de señorío, con la pretensión de lle-
gar a ser realmente lo que ya somos en potencia, por el ejercicio ascético 
de la renuncia, efectiva y afectiva. El hombre debe prescindir en su cora-

444 lbíd., Camino, 55, 3. 

445 lbidem, 18, 1. 

44 6 lbidem, 66, 7. 

447 Guardini, Romano, o. c., pág. 119. 

147 



zón de las falsas apoyaturas que simulan sostener, como columnas de 
papel, su hombría. Por eso, al P. Jerónimo Gracián le deja muy claro que 
Dios nos libre de haber menester de las criaturas448

• Él comprende el men-
saje y en una de sus cartas la alaba por su desasimiento real, pues de todas 
maneras la tiene Dios desterrada de todo lo que ama449

• Por supuesto que 
es Teresa la que consiente el destierro afectivo. 

Tiene especial interés en que sus monjas tomen nota del desasimien-
to. Les recuerda que de entre las cosas que os encargué, solas tres me 
extenderé en declararlas. La una es amor unas con otras; otra, desasimien-
to de todo lo criado; otra, verdadera humildad, que aunque la digo a la 
postre, es la principal y las abraza todas450

• Con tales premisas, era de espe-
rar que la apología que hiciera del desasimiento liberador fuera antológi-
ca, pues en él está el todq si va con perfección, porque abrazándonos con 
solo el Criador y no se nos dando nada por todo lo criado, Su Majestad 
infunde de manera las virtudes que, trabajando nosotros poco a poco lo 
que fuere en nosotros, poco tendremos más que pelear. ¿pensáis, herma-
nas, que es poco bien procurar este bien de darnos todas al Todo sin hacer-
nos partes45? Es importante subrayar la ladera positiva del desasimiento, 
consistente en evitar la dispersión afectiva de la persona. 

De la virtud del desasimiento y de la humildad, de la que se conside-
ra hermano, exclama Teresa que ioh soberanas virtudes, señoras de todo 
lo criado, emperadoras del mundo, liberadoras de todos los lazos y enre-
dos que pone el mundo452! El desasimiento no es, pues, una desposesión 
antinatural, sino un camino liberador que conduce al señorío y el indica-
dor más elocuente del grado de apropiación de libertad que se alcanza. 
Por eso, cuando percibe que el P. Gracián no tiene ya en cuenta su pare-
cer y prescinde de sus opiniones, le escribe que me ha dado un contento 
grandísimo y libertad para mostrar más mis deseos y decir cuanto me pare-
ce, de ver que no hace caso de mi parecer53

• 

En Teresa se constata que entre las características que aparecen en las 
personas clínicamente sanas según las investigaciones realizadas por psi-
cólogos personalistas, se encuentran la mayor aceptación de uno mismo, 
una mayor espontaneidad, una mayor riqueza de reacción emocional y un 
mejoramiento en las relaciones interpersonales454

• Sintetizaríamos estos 

448 Teresa de Jesús, Carta al P. Jerónimo Cracián, 5-9-1576. 

449 Ibídem. 

450 lbid., Camino, 6, 1 

451 Ibídem, 12, 1. 
452 Ibídem, 15, 1. 

453 lbid., Carta al P.}. Cracián, 20-9-1 S 76. 

454 A. Maslow, o. c., pág. 57. 

148 



efectos en un mayor grado de libertad, del que Teresa aparece como un 
testimonio a tener muy en cuenta. 

La noche oscura que conduce a la luz 

Para Juan de la Cruz, es un principio axiomático que las criaturas, 
todo lo que no es Dios, entenebrecen el alma, la ensucian, la inhabilitan 
para acercarse a la luz, pues no comprende la luz el que tiene tinieblas; así 
no puede comprender a Dios el alma que pone su afecto en las criaturas. 
Y esa alma no tiene capacidad para ser poseída por la pura y sencilla luz 
de Dios si primero no las desecha de sí455

. Poner el afecto en las criaturas 
es una manera de asirse a el las y perder libertad. Sospecha que por el des-
orden que tiene la razón se hayan soliviantado los instintos y el alma se 
encuentre fea, abominable, sucia y oscura456

• En tales condiciones, la per-
sona debe purificarse, desterrarse, liberarse de tales sometimientos escla-
vizadores. 

Quienes creemos en alguna divinidad, sa.bemos que para contactar 
con ella es obl igado purif icar el alma, sacarle brillo hasta que resplandez-
ca como la luz. Pero, lqué significa purificarse? En el Fedón, Platón apun-
ta que consiste en separar lo más posible el alma del cuerpo y acostum-
brarla a concentrarse y recogerse en sí misma, retirándose de todas las par-
tes del cuerpo como de una atadura457

• También M. Gandhi a quienes 
deseaban participar en conseguir la independencia de la India, les pedía 
que purificaran su espíritu, pues de lo contrario acabarían liberándose de 
la opresión política para caer en otra, la espiritual. 

El ejercicio del desasimiento afectivo pone a la persona en situación 
de noche oscura, purificadora del alma. Insistimos en el desasimiento 
afectivo, porque el carecer de las cosas no desnuda al alma si tiene ape-
tito de ellas, pues no ocupan al alma las cosas de este mundo ni la 
dañan, porque en ellas entra sólo la voluntad y el apetito. Cuando la per-
sona no tenga ninguna criatura en el corazón, las poseerá todas con gran 
libertad458

. 

La poda del hombre que prepara la floración 

En páginas anteriores, distinguíamos dos momentos en el proceso de 
la apropiación de la libertad, el de la liberación efectiva o afectiva del las-
tre que impide o retrasa la apropiación de la libertad, y el de la creación 

455 Juan de la Cruz, 1 Subida, 4, 3. 

456 Ibídem, 9, 3. 

457 Platón, El Fedón, Ediciones ZEws, Barcelona, 1972, pág. 63. 

458 Juan de la Cruz, 1 Subida, 3, 4. 

149 



o creatividad, por el que la persona libre abre nuevas rutas que la llevan 
a tener una presencia más activa en la sociedad. 

Cuando ahora hablamos de poda del hombre, entendemos por ella 
un ejercicio más de desasimiento y de creación en el proceso de la apro-
piación de la libertad. Es decir, si Teresa se libera de la temporalidad, lo 
que pretende es liberarse para ser más ella y más creativa. Así entendemos 
el trabajo del horticultor, que poda el árbol para estimular su floración, no 
para cortar sus ramas, sin más. La poda no es, de ningún modo, un ejer-
cicio de irracional desposesión. 

No es objetivo el hecho de presentar la liberación de ... como una 
acción o actitud negativa, por lo que para fas personas sanas, la privación 

sensorial, por ejemplo, en vez de tener una sola dimensión atemorizante, 

debería tener otra de pfacef'¡ que es el acceso al mundo interior59
• De esta 

dimensión de placer escribe Teresa que sin herir dolor hacéis y sin dolor 

deshacéis el amor de fas criaturas. Es un dolor sabroso460
• 

Hemos citado anteriormente a un psicólogo, no a un místico, cuyo 
testimonio es que fas características reales de quienes se autorrealizan, y 
todo ejercicio liberador es autorrealizador, siguen en muchos puntos una 

senda paralela a fa de los ideales propuestos por fas religiones, por ejem-
plo, fa trascendencia del yo, fa fusión de la verdad, de fa bondad y de fa 

belleza, fa renuncia, la poda de la que hablamos, a los deseos inferiores 

en favor de otros superiores~ 6 \ Y anota muy certeramente que sólo en 

los individuos más saludables, más maduros y más desarrollados, se da 

una preferencia constantemente repetida por fa elección de los valores 

superiores462
• 

El camino de Teresa hacia la libertad es una poda de cuanto no tenga 

cepellón eternq de lo que no cante amor en fas raíces. Poda que respeta 

lo maternq lo que tiene futuro en fas matrices. Poda por la que se pisa mi 

pulpa extrema para zumq se estruja la sangre para beso y se rotura fa 

entraña con su reja. Bellísimos versos de Ramón de Garciasol en su poema 
Mala lluvia, que apoyan los aspectos positivos de la poda afectiva. 

Es muy explícita Teresa en su referencia a los efectos de la poda libe-

radora cuando escribe que es muy cierto que, en vaciando nosotros todo 

lo que es criatura y desasiéndonos de elfo por amor de Dios, podándolo, 
el mismo Señor la ha de henchir de sí463

. Sin embargo, no se excluye que 

459 A. Maslow, o. c., pág. 246. 

460 Teresa de jesús, Carta a Lorenzo, 1 7-1-15 77. 

461 A. Maslow, o. c., pág. 215. 

462 Ibídem, pág. 232. 

463 Teresa de jesús, V// M, 2, 7. 

150 



en casos de sujetos muy concretos, no preparados ni dispuestos a com-
prometerse en un proceso educativo responsable, la poda que supone el 
ascetismo y la autonegación de las exigencias del organismo, pueden pro-
ducir una personalidad raquítica y defectuosa; sólo supone realización para 
un número reducido de personas excepcionalmente fuertes, que son las 
que más buscan los valores de desarrollo y menos necesitan los valores 
regresivos saludables464

• 

La pobreza como hartura y honraza 

Nos esforzamos para encontrar las raíces que unen y engarzan la 
pobreza y la libertad. Este esfuerzo es el que nos obligó anteriormente a 
tratar el sentido del desasimiento y de la poda. Desasimiento y poda que 
han llevado a Teresa a una situación interior y exterior de pobreza enri-
quecedora, no de carencia ni de necesidad. Parece que rayamos lo para-
dógico si afirmamos que fue la pobreza la que hartó a Teresa hasta la 
saciedad espiritual. Y a la pobreza acudió para. mostrarla como un expo-
nente excepcional del disfrute de la libertad. Porque, la qué otra expe-
riencia más sublime se puede aspirar que a vivir con hartura gozosa el des-
asimiento, la poda y la pobreza? 

Sabemos que las personas excepcionales se nutren de valores capa-
ces de desarrollar su personalidad, por los que se remontan a situaciones 
vivenciales auténticamente paradógicas, en las que la libertad raya en lo 
absoluto, si pudiera hablarse con esta rotundez entre los humanos. 

lQué ha descubierto Teresa en la pobreza, nos preguntamos los edu-
cadores, para que le proporcione la libertad, que tanta satisfacción y feli-
cidad rezuma? Es para inquietarnos o, al menos, para despertar curiosi-
dad, que donde nuestros ojos ven vacío y oquedad, ella vivencie llenura y 
plenitud. Ocurre que la pobreza es el sepulcro en el que recibe tierra 
aquel honor y aquella honra ficticia, que eran el eje en torno al cual gira-
ban la aceptación social y la seguridad personal. Paradógicamente es la 
verdadera pobreza la que trae una honraza consigo que no hay quien la 
sufra, porque Dios es nuestro Honrador. En adelante, mi honra es la tuya 
y la tuya mía465

, le susurra Dios a Teresa. 
Esta honraza y la libertad señorial que acompañan a la pobreza, son 

otra experiencia sapiencial con la que Teresa desfonda el concepto histó-
rico de honra, basado en el postizo del linaje, y lo llena de contenido 
desde la nueva perspectiva del único Honrador. El que tiene a Dios se 
enriquece, se siente honrado y se libera de las esclavitudes personales y 

464 A. Maslow, o. c., pág. 264. 

465 Teresa de Jesús, Camino, 2, 6. 

151 



sociales. El pobre que vive contento, en expresión cervantina, es una per-
sona que tiene, y tiene mucho; es pobre sin carecer de nada. No es un des-
poseído ni un indigente. 

No son identificables pobreza y carencia, pues ésta no proporciona 
gozo, ni satisfacción ni hartura, sino malestar, angustia y agresividad. ¿y de 
qué se llena Teresa, la pobre? ¿Qué es lo que la sacia? ¿Por qué la pobre-
za le hace sentirse libre? Dudo que se pueda encontrar una respuesta más 
sabia que ésta, que ha de tener mucho de Dios el que se viniere a con-
tentar con ser pobre466

• Es verdad. Es la sabiduría acumulada en la refle-
xión de tantos hombres, formulada posteriormente en frases lapidarias, de 
sabor a verdad añeja, que no es más rico el que más tiene, sino el que 
menos necesita, ni es más pobre el que menos tiene, sino el que más 
necesita. La saciedad, la felicidad y la libertad radican en que so/o Dios 
basta, pues al que a Dios tiene, nada le falta. 

Volvemos a concluir que la libertad es una semilla depositada en el 
hombre, que espera ser actuada desde dentro. El modo como Teresa 
vivencia la libertad desde la hartura de la pobreza, nos vuelve a certificar 
que la libertad no nos llega como un privilegio social, pues demanda el 
esfuerzo de disponernos a recibirla. 

A. El desasimiento en la zona periférica del yo 

Desasimiento de l9s postizos sociales mundanos 

Simplemente por razones de metodología, nos fijaremos en primer 
lugar en el entorno material y social del yo, haciendo el recorrido de fuera 
a dentro de la persona, para observar con el mayor detalle posible el pro-
ceso que sigue el desasimiento, la apropiación de libertad de ... Se trata, 
pues, de tomar nota de cómo Teresa logra retirar de su alrededor todo lo 
que le obstacul iza para alcanzar el señorío de la libertad. 

Teresa hace un juicio amplio de valor sobre las realidades temporales 
empleando el término postizo. Es éste un término aparentemente muy 
genérico, que, sin embargo, apunta a realidades concretas, como aparece 
en el mensaje que nos transmite al escribir, refiriéndose a j esús, que aun-
que es Señor; le puedo tratar como amigo, porque no es como los que acá 
tenemos por señores, que todo el señorío lo ponen en autoridades posti-
zas467. En este caso, es la misma Teresa quien nos aclara la semántica del 
término postizo, pues el modo de expresarse sugiere que hay autoridades 
verdaderas y simuladas. Una autoridad simulada es un postizo, pues no se 
fundamenta ni se apoya en valores reales de la persona. No responde a 

466 M. de Cervantes, El Quijote, IV, pág. 71. 

467 Teresa de jesús, Vida, 37, 6. 

152 



una propiedad arraigada en la naturaleza. De ahí que el señorío de los que 
consideramos socialmente señores, es, a veces, ficticio, un postizo, que no 
sale de sí, de la persona, por lo cual de otros le viene la autoridad. Por el 
contrario, si nos fijamos en el Señor, es imposible dejar de ver que sois gran 
Emperador en Vos mismo468

• 

La acepción del vocablo mundano, es la equivalente al conjunto de 
realidades materiales o morales que valoramos con criterios sociales. Los 
hombres, individualmente, o la sociedad, como colectivo, elaboran, 
periódicamente, un sistema y una jerarquía de valores, que sirven de 
identificadores culturales de lo que en ese tiempo concreto se considera 
lo sustantivo material o lo sustantivo moral. La sociedad cotiza al alta o a 
la baja una realidad dependiendo del esnobismo o de las tendencias cul-
turales y económicas del momento, por lo que es importante advertir que 
el señorío, la libertad interior, consiste en relativizar el valor de las cosas, 
de los bienes temporales teniéndolos en poco. Estimar una realidad en 
p~co, supone ya enmarcarlo en una adecuada jerarquía de valores. En 
definitiva, lo que Teresa nos da a entender es que ser señor, ser libre, con-
siste en reconocer a cada realidad el valor objetivo que se merece y así 
estimarlo, no el meramente social, propuesto por el colectivo. 

De este modo, desasirse de la temporal idad equivale a disponer de 
ella únicamente en la medida en que nos permite crecer en la apropia-
ción de la libertad. Insiste Teresa en que e/ verdadero pobre tiene en tan 
poco estas cosas materiales, que aunque por algunas causas las procura, 
jamás le inquietan469

• Lo importante, pues, no es la posesión o la carencia 
de las cosas, sino el desasimiento afectivo, de modo que ni el tener ni el 
carecer le merman el placer que proporciona el hecho de ser y sentirse 
señor de sí mismo. 

Otro postizo es el honor, que es el reconocimiento ficticio que llega 
desde el exterior para expresar respetos a situaciones carentes de verda-
dera entidad. Es el honor por algo que no merece alabanza, pues el ver-
dadero honor es ser alabado de los que son dignos de alabanza. El sumo 
honor es alabar a Cristo. El verdadero honor es e/ premio de la virtud, no 
del dinero470

• El desasimiento alcanza de manera especial al postizo social 
de la honra, los puntitos de honra que tanto condicionaban y esclavizaban 
en el clima social del XVI. Teresa sabe bien que esa esclavitud influye 
negativamente en la convivencia de la comunidad, por lo que impone en 
sus monasterios el mismo rasero fraternal a todas las Hermanas. Fomenta-

468 lbfdem. 

469 Teresa de jesús, Cartas, 20-2-1.577. 

470 Erasmo de Rotterdam, o. c., págs. 255 y 252. 

153 



rá el nivel cultural entre sus monjas, sí, pero no consentirá la honrrilla que 
los seglares buscan en la cu ltura. 

Com~ntando a María de san José la carta recibida del P. Mariano, le 
relata que muy buena venía la carta si no trajera aquel latín. Dios libre a 

todas mis hijas de presumir de latinas. Nunca más le acaezca ni lo con-

sienta471. A la misma Hermana, reelegida priora, le comenta, con el afec-
to que siente por ella, que ioh, qué vana estará ella ahora con ser medio 

provincia/a! Ahora con la riqueza y oficio y suceder todo tan bien, harta 

ayuda ha menester para ser humilde472
• 

Teresa de Ahumada, que en su despertar a la coquetería adolescente 
nos comentó cómo procuraba atraer la mirada del entorno adornando su 
cuerpo con las alhajas de oro de su madre, consigue sentirse, en la madu-
rez de Teresa de j esús, indiferente y libre ante la mirada y opinión de los 
demás. No depende para nada del tan temido qué dirán, porque para 

una monjue/a como yo, que ya tengo por honra andar remendada, basta-

ban los dineros que habían traído Juan Pedro de Espinosa y Varrona para 

salir de necesidad por algunos años473
• He querido subrayar el término 

remendada porque con ese vocablo alude intencionadamente a la pobre-
za, dejando a salvo, por supuesto, la limpieza y la elegancia. A sus monjas 
les solía repetir con graciosa sorna que una monja mal tocada, era como 
una mujer mal casada. Curiosas y coquetas, no, pero limpias y elegantes, 
siempre. 

Queda, pues, claro que para Teresa lo postizo es equivalente a lo 
vacuo, a lo insustancial, a la hipocresía social. Y, aunque se refiere a reali-
dades externas, como la autoridad y el honor que nos reconocen los 
demás, sin que las poseamos interiorment~, sin embargo, podemos escla-
vizamos a ellas. 

Desasimiento de los deudos 

Teresa fue una hija, una hermana, una monja, una superiora y una fun-
dadora entrañable. En su familia era la más querida. Mujer muy cariñosa y 
de un inconsciente muy fuerte. Rof Carballo, con ojo de excelente profesio-
nal, comenta que lo que más me impresiona en la escritura de la Santa es la 

intensidad de las fuerzas inconscientes que en e//a amenazaban desbordarse, 

tanto en el sentido de la efusión activa como en el de la represión enérgica. 

Trazos llenos, vibrantes, contradictorios, muestran el juego activísimo de las 

fuerzas inconscientes. Pero ello aparece como enmarcado con suavidad infi-

471 Teresa de Jesús, Carta a Ma de san }osé, 19-11-1 S 76. 

4721bídem, 20-2-15 77. 

473 lbíd., a Lorenzo, 23-12-1561. 

154 



nita dentro de un yo de extraordinario poder y riqueza, robustísimd74
• Cuan-

do de camino para fundar una nueva casa, tomaba contacto con miembros 
de otras comunidades religiosas o con personas de cualqu ier rango social, 
siempre dejaba la impronta de ser una mujer extraordinariamente agradable. 

En la historia de su desasimiento, es entre los fam iliares y los deudos 
donde más quebranta su voluntad para fortalecer la libertad. Comenta 
que espantada estoy del daño que hace el tratarlos, y no lo creyera si no 
tuviera experiencia. No sabría yo qué dejamos del mundo si no dejamos lo 
principal que son los parientes. Y quien os dijere que lo demás, que os pre-
ocupéis de los parientes, es virtud, no lo creáis. Creed que los deudos es 
el mundo más malo de desapegar475

• Los colocará en el lugar afectivo que 
los corresponda, donde no obstaculicen el decidido caminar hacia Dios. 

Recordamos que al leer en san jerónimo que /o más conveniente para 
el alma era su marcha al convento, tomó la dolorosa decisión de huir de 
casa para que e/ cariño de tus seres queridos no demore tu marcha hacia 
la meta476

• Sin embargo, no teme afrontar la ba.raúnda de problemas tes-
tamentarios que surgen a raíz de la muerte de su padre, ni la preocupa-
ción por la estancia de varios hermanos en el Nuevo Mundo ni las nece-
sidades que acosan a la fam ilia de la hermana pequeña Juana. Es ya la 
mujer libre que se hace presente en el ruedo y en la baraúnda de la vida 
con la fortaleza y la libertad de la verdad. La encontramos entrañable-
mente pendiente del aprovechamiento académico y del crecimiento espi-
ritual de sus sobrinos y de sus relaciones prematrimoniales. 

En la carta que escribe al P. Antonio de Segura, miembro relevante en 
la Orden de los Padres Alcantarinos en Cadalso de los Vidrios, donde ha 
ingresado su sobrino Juan de Jesús, hijo de Juana, pide para su sobrino 
que Dios le dé fuerzas porque no se hace con él como yo pensé se hiciera 
por ser cosa mía. Si es menester que procure favor de los prelados, vuestra 
merced me avise, que, quien tiene a la señora María de Mendoza y a otras 
personas semejantes, fácil será para que se tenga cuenta con dejarle siquie-
ra sosegar un poco477

• Se encuentra preocupada por la poca atención que 
le dedican los Padres y se siente libre para ayudar a otras personas a refle-
xionar sobre su comportamiento. 

A la madre María de san José le explica la conducta que sigue con su 
sobrina Teresita, escribiéndole que mucho quiero a Teresita y a su padre, 

474 j. Rof Carballo, La estructura del alma de Santa Teresa, Revista de Espiritualidad 2 

(1961), pág. 415. 

475 Teresa de jesús, Camino, 13, 2 y 4¡ 14, S. 

476 E. de Rotterdam, o. c., pág. 123. 

477 Teresa de jesús, Carta al P. Antonio de Segura, febrero-marzo, 1570. 

155 



pero más cierto la digo que estoy descansada de estar lejos. Debe ser el 
miedo que traigo de no me asir, para no me asir, a cosa de ella y así es 
mejor quitar la ocasi6n476

• Y vuelve sobre este tema en carta a María Bau-
tista, priora en Valladolid, en la que, refiriéndose a María de san José, le 
comenta que hale dado que estoy ciega por Teresita y por mi hermano y 
no hay sacárselo de la cabeza. Y sí había de estar, si fuera otra, según son; 
más mire qué tanto que, con cuanto le debo, me he holgado de que esté 
retraído porque no venga acá, a Sevilla, desde donde escribe la carta, 
mucho. Y es verdad que embaraza él algo; en viniendo nuestro padre o 
alguien, le digo que se vaya y es como un ángel. Todo esto es así, piensen 
lo que pensaren479

• 

Teresa deja a sus monjas un indicador práctico para evaluar con sin-
ceridad el estado de su vida espiritual. Les sugiere que /a hermana que 
para su consolación hubiere menester deudos y no se cansare a la segun-
da vez, téngase por imperfecta¡ crea que no está desasida, no está sana, no 
tendrá libertad de espíritu, no tendrá entera paz; menester ha médico460

• Es 
un diagnóstico que reflejaría en la Hermana más necesidad de amor que 
verdadera hambre de amar, de entregarse gratuitamente a los otros. Se tra-
taría de un caso evidente de dependencia y de esclavitud afectiva de una 
Hermana que aún no ha encontrado su centro y su satisfacción en Dios. 

B. El desasimiento en la zona interior del yo 

Liberación de los miedos 

Es indudable que la persona tiene un núcleo y una instancia básica 
que la constituye y la define. Y este núcleo, para Teresa es la morada 
centro donde ocurren los grandes secretos entre Dios y el alma. Es el yo. 
Por eso, después de asistir al proceso de desasimiento liberador del 
entorno sociat nos trasladamos ahora al interior de su persona para con-
templar cómo se realiza este mismo proceso. Nos acercaremos a la libe-
ración de sus miedos, después, a la de las pasiones y, por último, lo hare-
mos al yo nuclear para ser testigos de cómo alcanza la cima de la apro-
piación de la libertad trepando con dolor por los senderos de las diarias 
liberaciones. 

Se nos puede preguntar por qué hemos fijado la atención en el miedo 
y en los miedos a la hora de historiar su proceso educativo liberador. Y 
hemos encontrado una respuesta convincente, que en los miedos, o en su 
carencia, se manifiesta especialmente la estima o desestima, la fortaleza o 

478 lbíd., a María de san ]osé, 7-9-76. 

479 lbíd., a María Bautista, 29-4-1576. 

480 Ibídem, 12, 3. 

156 



la debi lidad, la seguridad o la inseguridad, la confianza o la desconfianza 
que la persona t iene en sí misma, pues el miedo determina en gran medi-
da el comportamiento adoptado. 

Teresa no encontró reparo en manifestar la razón de su determinación 
para ingresar en el monasterio abulense de la Encarnación. Relata que en 
este movimiento de tomar estado, más me movía un temor servil que amor. 
Dejémoslo en un temor y miedo amorosos. Es ella la que nos refiere su 
duelo con D ios, tan escalofriante como divino. Nos comenta que en esta 
batalla, así como suena, estuve tres meses forzándome a mí misma, pues 
los trabajos y pena de ser monja no podía ser mayor que la del purgato-
rio481 . Retornó a la verdad de cuando era niña, cifrada en que todo es nada. 
Como lo que se acaba le merecía poca estima y los bienes prometidos 
eran eternos, encontró ahí un motivo suficiente para liberarse del miedo 
al sacrificio que tanto la acechaba. 

Si Dios la quiere en el convento, no temerá ingresar a pesar de los 
pesares, huirá de casa sin el visto bueno del padre, cuya actitud fue que 
después de sus días hiciera lo que quisiera482

• Traspasado el punto de no 
retorno, se marchó, aunque aún no tenía, a mi parecer, amor de Dios 
como cuando comencé a tener oración483

• La confianza en el poder de 
Dios barrió los miedos. Transcurre el t iempo en aquel monasterio y se 
siente sosegada. Por causas más sospechadas que confirmadas, contrae 
una larga enfermedad que la postra en cama hasta el borde de la muerte. 
Esta situación le impide integrarse en la vida de comunidad, y mi miedo 
fue si me había de quedar inhabilitada para todo484

• Y como quien ha expe-
rimentado las inhibiciones desencadenadas por el miedo, reacciona con 
energía escribiendo que como nunca nos determinamos, sino que estamos 
llenos de mil temores y prudencias humanas, así no obráis Vos vuestras 
maravillas485

• Una de las experiencias que le queda a Teresa en la historia 
de la apropiación de la libertad, es que es cosa dañosa ir con miedo este 
camino486, sobre todo el de la oración mental. 

Por fin, consigue Teresa liberarse del miedo hasta confesar que a mí 
todo el miedo que tenía antes se me ha quitado, que no puedo tenerlo 
aunque quiera487

• Verse imposibilitada para tener miedo, es lo más sor-

481 lbíd., Vida, 3, 6. 
482 Ibídem, 3, 7. 

483 Ibídem, 6, 1. 

484 lbíd., Carta a Lorenzo, 27-2-1577. 

485 lbíd., Fundaciones, 2, 7. 

486 lbíd., Camino, 37, 2. 

487 lbíd., Carta al P. Gracián, Octubre 1475. 

157 



prendente que nos revela al escribir que vida es vivir de manera que no se 
tema la muerte ni todos los sucesos de la vida, y estar con esta ordinaria 
alegría que ahora todas tenéis488

• Experiencia que, en mi opin ión, alcanza 
el rango de una definición operativa de libertad. 

Dos temas, ya aludidos, sobre los que Teresa tenía que andar con pies 
de plomo por la sospecha de herejía a la que se prestaban quienes las 
practicaban, eran el de la oración mental y el de la experiencia mística. La 
sospecha arreciaba si eran mujeres quienes la practicaban o escribían 
sobre ella. A este propósito, sabemos que el 12 de marzo de 1575, la 
Inquisición de Córdoba envió una información pedida por el tribunal de 
Madrid, el cual había abierto, por motivos no del todo claros, un proceso 
contra el Libro de la Vida. En esa carta informativa aparece el nomqre de 
Teresa significativamente emparejado con el nombre de Bernardo de Car-
leval489; y el 23 de enero de 1576, la Inquisición de Sevilla envió una carta 
al Consejo de Madrid en la que, entre otras cosas, se leía que en este Santo 
Oficio se han recibido las testificaciones que serán contra Teresa de jesús. 
La razón es por parecer, según la calificación doctrina nueva, supersticiosa, 
de embustes y semejante a la de los alumbrados490

• 

La reacción de Teresa, liberada ya de los miedos, es que ningún caso 
hagáis de los miedos que os pusieren ni de los peligros que os pintaren. 
Donoso está el mundo para que os lo dejen tomar en paz. Quien os dijere 
que el camino de la oración es peligro, tened/e a él por el mismo peligro y 
huid de él; y no se os olvide, porque por ventura habréis menester este con-
sejo. Camino de oración camino de peligro, nunca Dios tal quiera. El demo-
nio parece ha inventado poner estos miedos. Huir el bien para librarse del 
mal, nunca yo tal invención he visto491

• Es preciso avanzar y a las personas 
que os trataren, hermanas, procurad quitarles el miedo de comenzar tan 
gran bien492

• Nunca como en este caso y en este tema, la esclavitud debe 
ser desechada con tanta decisión y con tanta urgencia. 

En lo concerniente a su salud, en un momento temió quedarse inuti-
lizada por la enfermedad previendo las molestias que ello acarrearía a la 
comunidad. Aunque nunca tengo salud ni ganas de haberla tuve. No hay 

488 lbíd., Fundaciones, 27, 12. 
489 Recordemos que Bernardino Carleval fue un discípulo del maestro Juan de Ávila, que 
durante un tiempo regentó el colegio de la ciudad de Baeza, fundado por el mismo Juan 
de Ávi la. El tribunal inquisitorial lo procesó el1 551 y le obligó a retractarse por cuanto yo, 
Bernardino de Carleval, predicando en este lugar, dije con palabras ásperas, excusando a 
los judíos, que no habían muerto a Cristo. 
490 R. Rossi, o. c., pag. 179, nota. 
491 Teresa de Jesús, Camino, 36, 1-4. 
492 Ibídem, 34, 1. 

158 



que temer, mi padre, sino alabar a Dios que nos lleva por donde él fue493
, 

sin embargo, era otro modo de sentir miedo. 
Impresiona el alto grado de libertad que consiguió cuando se trataba 

de defender la verdad, la justicia, los intereses de Dios. Ya no hay miedo 
que la detenga. Así lo comun ica al P. Gracián, en referencia al P. Gonzalo 
Dávila, rector del colegio jesuita abulense de San Gil, que yo digo a vues-
tra paternidad que tengo tan poco miedo a esos fieros, que yo me espan-
to de la libertad que me da Dios, y así dije al rector que, en cosa que enten-
diese se había de servir, que toda la Compañía ni todo el mundo sería parte 
para que yo dejase de llevarlo adelante494

• Consciente de que por sí misma 
no hubiera conseguido liberarse como realmente sucedió, se siente segu-
ra depositando los temores en sus manos495

• 

Liberación de las pasiones 

Es innegable que el hombre sufre presiones desde su propio dentro. 
Presiones disfrazadas de pasiones, de apetencias desordenadas y de hábi-
tos desviados. Es la salida a superficie de la energía bruta, aún no tratada, 
no cultivada, de la natura naturans, que algunos psicólogos personalistas 
cal ifican como necesidades inmediatas de primer grado, necesidades bási-
cas, primarias. 

La R. A. de la Lengua denomina pasión a cualquier afecto desordena-
do del ánimo, que excluye al hombre del dominio que debe tener sobre 
sí mismo, de la capacidad de enseñorearse, en lenguaje teresiano. El afec-
to desordenado es ciego, por lo que exige ser conducido y educado, aun-
que no pueda ser erradicado del todo. 

En este caso, educar es fortalecer la voluntad para que libere a la 
razón de la esclavitud a la que la somete la pasión, pues en opin ión de 
Tomás de Aquino, está en el poder de la voluntad el excluir la atadura de 
la razón por la pasión496

• Como anota Juan de la Cruz desde la ladera ascé-
tica liberadora, si negares el apetito en las cosas, gozarás de la verdad de 
ellas, entendiendo en ellas lo cierto497

• A Teresa le molesta ser sierva de sí 
misma y añora llegar a ser su señora498

, pues casillas se ofrecen en que os 
podéis muy bien probar y entender si estáis señoras de vuestras pasiones499

• 

493 lbíd. Carta al P. Gracián, 9-8-1578. 

494 Ibídem, 16-2-78. 

49s lbíd., V// M, 3, 7. 

496 Tomás de Aquino, De malo, q. 3, a. 10: Unde in potestate voluntatis est quod ligamen 
rationis excludat. 

497 Juan de la Cruz, Dichos de luz y amor; 48. 

498 J. J. Rousseau, Emilio o la Educaéión, ed. Bruguera, Barcelona, 1943, pág. 491. 

499 Teresa de jesús, /// M, 2, 6. 

159 



Conoce que las pasiones desconciertan el concierto teóricd00 que es el 
hombre. Y para evitar tal desconcierto, advierte a sus monjas que hay, por 
ejemplo, dos maneras de amarnos sin que intervenga pasión ninguna, por-
que eh habiéndola va todo desconcertado este concierto. 

Y ello es fácil de entender, ya que las primeras funciones de regula-
ción, que esto son las pasiones, pertenecen a la vitalidad profunda del 
hombre, el fondo energético de la vida psíquica. Son los estratos más pro-
fundos de la vida psíquica, que están desadaptados al medid01

• Esta des-
adaptación es la que desconcierta y desvía la ejecución del proceso libe-
rador que cada cual debe activar en sí mismo. 

Es fácil sentir que dentro de cada uno de nosotros hay como dos hom-
bres que viven en perpetua lucha: un hombre salvaje, irreductible a regla y 
a compás, una especie de gorila; y otro hombre severo que busca pensar 
ideas exactas502

• Y Juan de la Cruz, siglos antes, ampliaba la reflexión, pues 
si el alma se sujeta al espíritu sensual no puede entrar en ella el espíritu 
puro espiritual503

• 

Es evidente que si no comprende la luz el que tiene tinieblas, así no 
puede comprender a Dios el alma que pone su afecto en las criaturas504

• Y 
si no mortificare los apetitos, no pararán hasta hacer en ella lo que dicen 
que hacen a su madre los hijos de la víbora, que, cuando van creciendo en 
el vientre, comen a su madre y mátanla, quedando ellos vivos a costa de 
su madre. Apagados los apetitos, queda libre el entendimiento para ver la 
verdad505

• 

Ante este panorama, que coincide con el hombre viejo paulino, no 
nos queda sino suplicar que me hagan libre protegiéndome contra las 
pasiones que me asedian y sea yo dueñCJ de mí mismo, no obedeciendo a 
mis sentidos, sino a mi corazón506

• 

Teresa advierte que todo lo que nos sujetare de manera que entenda-
mos que no deja libre la razón, todo cuanto someta y esclavice la razón, 
tengamos por sospechoso y que nunca por aquí, por la tenebrosidad de la 
razón, se ganará la libertad de espíritu507

, pues carecemos de la luz nece-
saria para encontrar la verdad que nos hace libres . 

500 lbíd., Camino, 7. 

501 J. Ortega y Gasset, Biología y Pedagogía, o. c., T. 11, pág. 289. 

502 lbid., La Pedagogía Social como programa político, o. c., T. 1., pág. 513. 

503 Juan de la Cruz, 1 Subida, 6, 1. 
504 lbíd., Dichos de luz y Amor, 38. 

505 lbíd., 1 Subida 1 O, 3 y 1 Noche, 12, 4. 

506 J. Rou5seau, o. c., pág. 457. 

507 Teresa de jesús, Fundaciones, 6, 15. 

160 



Liberación de sí misma 

Éste es el reto más desafiante que debe afrontar Teresa en su proceso 
educativo, alcanzar la libertad desasiéndose de sí. Porque somos cons-
cientes, ella también, de que las fuerzas que más nos impiden el desarro-
llo personal, anidan en nosotros y de nosotros se alimentan. Con sobrada 
razón, Rousseau, siglos después, suplicaría que me libren de todos los ene-
migos que me rodean, y principalmente de los más traidores que llevo den-
tro de mP08

• 

Con la ironía y el gracejo que la caracterizan, ya había advertido que 
desasiéndonos de esto, de riquezas y de miedos, ya parece que lo tenemos 
todo hecho, que no hay que pelear. No os echéis a dormir, que será como 
el que queda muy sosegado de haber cerrado muy bien sus puertas por 
miedo a los ladrones y se los deja en· casa, pues quedamos nosotras. En esta 
casa, lo más está hecho; mas queda desasimos de nosotros mismos; por-
que nos queremos muchd09

• Con este nos queremos mucho, concreta el 
terreno al que nos cita, al afectivo. 

Teresa no pretende con este desasimiento que nos ignoremos, que nos 
infravaloremos ni, mucho menos, que anulemos la persona que somos. Es 
una llamada a respetar las prioridades afectivas, que encabeza Dios, pues él 
es el valor supremo, que lo relativiza todo sin anularlo. Por ello, invita a la 
persona a que se alegre porque hay quien ame a Dios como Él merece510

, 

como primer amor. El menosprecio del mundo y aun de sí mismo es una 
joya511

, la joya escondida que, por suerte, ella ha descubierto. 
No se pretende, insistimos, anular la personalidad para que Dios 

ocupe el vacío que deje la desaparición del yo. Se trata de hacer un 
esfuerzo de introspección que nos ayude a identificarnos mejor y no nos 
sobrepasemos en estima y valoración. Por eso, si un día nos tuvieren por 
groseras, poco va en ello; si por hipócritas, menos512

• Teresa desea que evi-
temos la estima inmerecida, pues lqué se puede decir ni qué injuria se 
puede hacer a una como yo, que merecía que los demonios siempre me 
maltratasen, en que me traten mal en este mundo, que es cosa justa513? 

Es propio de los espíritus sensatos desconfiar de sí mismos no dando 
por ganadas las batallas que no lo han sido. Y porque Teresa conoce que 
no todo lo que reluce es oro, nos confía muy bajito que yo he conocido 

508 J. Rousseau, o. c., pág. 457. 

509 Teresa de Jesús, Camino, 14, 1-2. 

510 Jbíd., Exclamaciones, 7. 

511 lbfd., Vida, 10, S. 

512 Jbíd., Camino, 34, 3. 

513 Ibídem, 63, 2. 

161 



algunas almas que ya parece habían de estar señores del mundo, probarlos 
su Majestad en cosas no muy grandes, y andar con tanta inquietud y apre-
tamiento de corazón que a mí me traían tonta y aun temerosa harto514

• 

Aunque estas personas habían alcanzado ya cierto señorío desprendién-
dose de bienes materiales, sin embargo, les quedaba aún el núcleo del yo, 
sensibilizado y apegado aún al tufi llo de la tierra, de la honra, por ejem-
plo, que, como hemos dicho, es la piedra de toque que mejor evalúa la 
verdad del desasimiento, pues Dios nos libre de persona que le quiere ser-
vir, acordarse de honra ni de tener honra515

. 

La armonía de voluntades 

También valoramos como nuevo factor liberador la armonía que Tere-
sa conseguía entre las dos voluntades, la de Dios y la suya. Esta armonía 
es la resultante del cumplimiento de la voluntad de Dios, pues cuando 
hacemos su voluntad, estamos unidos con él. Y, lcuándo se cumple esta 
voluntad? Cuando hacemos estas dos cosas que nos pide el Señor, amor 
de su Majestad y del prójimo; guardándolas con perfección, hacemos su 
voluntad, y estaremos unidos a é/516

. 

Teresa acepta que no todos los esfuerzos ni todas las determinaciones 
me aprovecharon para poder sufrir las terribles enfermedades que tuve517

, 

pues no siempre la había motivado el desinteresado amor a Dios. Al leer 
a san Agustín, la ayudó la actitud de Alipio, el amigo entrañable del santo, 
quien, fortalecido con tal admonición de Agustín, y sin ninguna turbulen-
ta vacilación, se abrazó con determinación y buen propósito518

• 

El grado de libertad interior que consigu ió Teresa lo calibramos no por 
la aparatosidad de los signos externos, aunque expresan verdaderamente 
la unión del alma con Dios, sino por e( amor al prójimo que tanto crece 
en ella y que lo toma como indicador y criterio para evaluar el avance en 
el progreso de su liberación interior. Supuesto el pensamiento de que e/ 
obrar, el padecer y el amar es el camino de la verdad y de que las obras, 
como la oración, pueden preparar el hombre para encender el amor de 
Dios519

, concluye que /a fe sin amor es un faro apagado y que la única blas-
femia es la blasfemia contra el Amor520

. 

514 lbíd., /11M, 2, 1. 

515 lbíd., Camino, 18, 3. 

516 lbíd., /11M, 3, 7. 

517 lbíd., Cuentas de Conciencia, 4ª, 10. 

518 San Agustín, Confesiones, pág. 340, BAC, bilingüe. 

519 Teresa de Jesús, Cuentas de Conciencia, 26ª, 1 y Fundaciones 5, 17. 

520 Abbé Pierre, Mis razones para vivir, ed. PPC, p. 558, 561. Madrid 1997. 

162 



El ejercicio de la libertad siempre es un acto éticamente positivo. Por 
eso, con qué extrañeza hubiera leído el comentario que hace E. Fromm al 
comportamiento extraño de Adán en el paraíso terrenal, diciendo que el 
acto de desobediencia, como acto de libertad, es el comienzo de la 
raz6n521

• Calificar como acto de libertad una desobediencia y afirmar que 
aquella desobediencia despertó la razón en el hombre, hubiera hecho 
sonreír también a Teresa. Se encontraría, sí, desarmada de la dialéctica 
necesaria para responder a Fromm de tú a tú, pero dueña de la sobrada 
experiencia que proclama a la desobediencia como torpe rebeldía y una 
ficción de libertad, si con tal desobediencia no se reivindican otros valo-
res prioritarios. 

Descartada la presunta incompatibilidad entre la voluntad de Dios y 
la libertad del alma, lo que sí ocurre en Teresa es una reestructuración de 
su siqu ismo, que con lleva una profunda restauración y recuperación del 
hombre primero, sometido a un proceso de humanización de modo que 
el obrar humano se vuelve divino522• jamás el hombre se posee a sí mismo 
tanto como cuando se abandona al Dios vivo523

, pues /a donación de la 
propia libertad a Dios es el mayor acto libre que una persona puede llevar 
a cabd24

• 

Teresa sabe que Él no ha de forzar nuestra voluntad, toma lo que le 
dan, y nuestro entendimiento y voluntad se hace más noble y más apare-
jado para todo bien, de lo contrario, metidos siempre en la miseria de 
nuestra tierra, nunca la corriente saldrá de cieno de temores, de pusilani-
midades y cobardía525

• 

Con estas reflexiones sobre su antropología, damos por terminado el 
importante capítu lo que hemos dedicado al nuevo paradigma de libertad 
detectado en Teresa, acentuando que la vocación más radical del hombre 
es la llamada para que se apropie la libertad. Y concluimos que esta antro-
pología mantiene activos los dos polos del binomio Dios-hombre, pues 
Dios es una fuerza interior creadora y fecundadora de las potencias natu-
rales, no siendo necesaria la muerte de Dios para que el hombre lo sea 
plenamente. 

521 Fromm, E., El miedo a la libertad, pág. 56. Edit. Paidos-Studio, (1981 ). 

522 Juan de la Cruz, 1 Subida, 5, 7. 

523 Schillebeeckx, Dios y el Hom.bre, edit. Sígueme, Salamanca 1969, pág. 103. 

524 Ezequiel Carda Rojo, Revista de Espiritualidad, 200 (1991 ), pág. 346. 

525 Teresa de Jesús, 1 M, 2, 1 O. 

163 





LA CLAVE PEDAGÓGICA 

Informados de la clave antropológica con la que trabaja Teresa, cono-
cedores de su idea de hombre, nos corresponde ahora, metodológica-
mente, aproximarnos a sus escritos para desentrañar en concreto tres 
temas, qué piensa sobre la naturaleza de la educación, de dónde le viene 
la eficacia a su práctica educativa y cuáles son los agentes que llevan a 
buen término ese trabajo. 

La tarea más urgente es humanizar al hombre, actividad que no se 
agota en el desarrollo específico de sus potencialidades ni en procurar su 
adaptación al medio, pues la principal asignatura que se enseñan los hom-
bres unos a otros es en qué consiste ser hombre. Antes que nada, la edu-
cación es la revelación de los demás, de la condición humana como un 
concierto de complicidades irremediables526

• 

Si estimamos que reflexionar sobre la naturaleza de la educación es 
oportuno siempre, ahora nos parece necesario, ya que los hombres y los 
pueblos serán y se expresarán conforme al modelo de educación recibi-
da. Compartimos la opin ión de que la ausencia de sentido que se perci-
be en vastos sectores de la sociedad y las visiones de corto plazo que 
caracterizan numerosas decisiones de los responsables políticos y econó-
micos, colocan en primer plano la necesidad de discutir algunas cuestio-
nes básicas en las que la reflexión filosófica vuelve a tener importancia, 
pues la profundidad del proceso de cambio social que tiene lugar actual-
mente, nos obliga a reformular las preguntas básicas sobre los fines de la 
educación527

• 

En cuanto a la actitud de quien se adentra en el campo de la Peda-
gogía y de la educación, el consenso de que debemos acercarnos a la 
pedagogía con religioso temors28 es común. El término religioso en la 
pluma de Ortega y Gasset, nos evita comentarios. Sus connotaciones son 
las de sensibi lidad extraord inaria y responsabil idad exquisita, pues se trata 
de mirar la mirada del niño, que oculta la sorpresa de un misterio sospe-
chado. Si el niño es lo más sagrado que acoge el mundo, acercarnos a él 
es lo más religioso. 

526 Ezequiel G. Rojo, o. c., p. 34-35. 
527 Juan Carlos Tedesco, El nuevo pacto educativq pág. 25-26. Ed. Anaya. Salamanca. 
(1995). 
528 Ibídem, pág. 520. 

165 





6. iQUÉ SIGNIFICA EDUCAR PARA TERESA? 

Teresa no conoce o, aj menos, no emplea el verbo educar. No define, 
no especula sobre la naturaleza de la educación. No para mientes en ello. 
Educa y basta. En nosotros está el acertar a seleccionar los verbos o los 
predicados verbales cuyo conten ido semántico nos permite deducir el 
contenido de la actividad educativa que desarrollaba. De la cantera de su 
vocabulario hemos de sospechar, más que sospechar, que lo que en rea-
lidad hacía era educar. Nos limitaremos, por tanto, a describir el modo, la 
habilidad, con la que desempeña esta admirable tarea. 

Como no es un técn ico ni un profesional de la enseñanza, sino un 
educador no-formal, tampoco elucubra sobre el sujeto de educación. 
lQué es, quién es, cómo es el hombre que se educa? lQué amplitud 
humana o espiritual es la educable? En parte, lo descubri remos observan-
do la final idad que pretende conseguir en el sujeto, en sí misma, pues ella 
es el sujeto educable más cercano. Lo que deja muy claro desde el prin-
cipio es que desea que las Hermanas lleguen a ser como ella las ha pinta-
do en sus deseos. 

Hay un tema que no hemos querido pasar por alto en su práctica 
educativa, pues resulta nuclear en su Pedagogía, el del amor. Nos mostra-
rá la eficacia del amor en la práctica educativa diaria, y esto tanto en el 
maestro, amante y amable, como en el discípulo, aprendiz de hombre. 
Amor para motivar, para hacer una llamada a la conciencia del culpable 
que debe ser penalizado y para hacer terapia con las Hermanas melancó-
licas, depresivas. Es una evidencia y uno de los hal lazgos más gratif icantes 
el poder verificar que la Pedagogía de Teresa es la novedosa Pedagogía del 
amor. 

Tengo interés en subrayar que para Teresa, y para todos, educar es 
una habilidad, es un arte. Por esto, y al margen de ser o no ser monja, el 
acto de educar que practica Teresa es un hecho artístico humano, también 
en ella. Del mismo modo que el admirable arte gótico de la nervadura de 
una nave catedralicia, en sí mismo valorado, es obra de un artista, no 
importando cuál sea su fi liación social, política o religiosa. Contemplando 
al artista, son sus manos las que imantan nuestra mirada, no su fe religio-
sa. Quiero destacar que Teresa fue educadora porque en su trato con las 
personas derrochó esa habilidad. 

Nos disponemos, pues, a investigar la clave pedagógica que bulle 
tanto en sus escritos como· en el trato diario que mantuvo con personas de 
cond ición humana y religiosa tan diferentes. 

167 



Conceptos preteresianos de educación 

Nutrición y crianza 

lQué era educar para algunos de los autores anteriores a Teresa de 
Jesús, a los que nosotros ahora, por esa razón, apellidamos preteresianos? 
Responder a esta pregunta es la f inalidad que pretendo consegu ir en las 
líneas siguientes. 

El concepto de desarrollo, físico o espiritual, y sus condicionantes, 
como es, por ejemplo, la alimentación, ha estado en la base histórica y 
semántica del término educación. Posteriormente, las circunstancias, los 
cambios sociopolíticos, la concreción y delimitación de las nuevas cien-
cias, van perfi lando los conceptos, los fines y los contenidos de la misma. 

Citando al polígrafo latino Varrón, escribe Rousseau que desde que 
empezamos a vivir, comienza nuestra instrucción; nuestra educación se ini-
cia simultáneamente con nosotros; nuestro primer preceptor es nuestra 
nodriza. Por eso la palabra educación tenía antiguamente un significado 
que ya ha desaparecido: quería decir alimento. Educit obstetrix, dice 
Varrón; educat nutrix, instituit pedagogus, docet magister529

• Con cuatro 
palabras, obstetrix, nutrix, pedagogus y magíster, Varrón nos dejó esboza-
da una elemental historia del proceso educativo 

No resulta fáci l sin la ayuda del contexto lingüístico, interpretar con 
precisión el alcance pedagógico de los verbos alimentar, nutrir y criar dado 
que autores como san Jerónimo y san Agustín los refieren a la instrucción 
y educación de los niños y adolescentes. En el vocabulario de contenido 
pedagógico y educativo que emplea san Jerónimo en sus Cartas, leídas por 
Teresa, cuando escribe como consejero, encontramos empleados indistin-
tamente los términos nutria, enutrio, nutrir, doceo, instituo, instruo, ense-
ñar, y educo, que para nosotros hoy es educar. Así, al referirse a la niña 
Pacátula, escribe que mientras instruyo, instituo, a la niña Pacátula, más 
aún, inmo, la críd30

, enutrio. La partícula latina inmo no impide conside-
rar los verbos instruir y criar como sinónimos. En la carta a Geruquia, el 
verbo empleado no ofrece duda, recuerda que la mujer viuda debe ser 
mujer de un solo marido, que haya educado, educo, a sus hijos531

• 

El vocabu lario de san Agustín es, fundamentalmente, el mismo que el 
de san Jerónimo, nutria, nutrix, docere, subdocere y educare. Añade el 
verbo crecer. Refiriéndose a su madre, Mónica, escribe que no fue ella la 

529 Rousseau, J. J., o. c., p. 72. 
530 San Jerónimo, Cartas de San jerónimo. Carta a Pacátula: dum infantem Pacatulam insti-

tuo, inmo, enutrio, T 11., pág. 646. BAC. Madrid. (1962). 
531 Ibídem, a Ceruquia, unius vir, quae /iberos educavit¡ pág: 555. 

168 



que se hizo a sí misma ni se educó a sí misma532• Y de su padre recuerda 
que nada se cuidaba de que yo creciera ante ti o fuera casto533

• 

Llegados a Tomás de Aquino, advertimos que no se ha despojado de 
la palabra nutrimentum, referida a la educación de la prole. Pero tampo-
co clarifica el sentido preciso en el que toma la palabra educación, si sólo 
como crianza física o, además, como perfeccionamiento espiritual, puesto 
que sus textos confirman las dos acepciones. Considera al padre como la 
causa de los tres grandes bienes que recibe el hijo: generando, engen-
drándolo, el padre es la causa del ser del hijo, considerado el ser como el 
máximo bien que hace al hijo; educando, educándolo, es la causa de su 
alimentación biológica, de la nutrición; y por la disciplina, el padre es la 
causa de su enseñanza534

, aunque no explicita el verbo que describa la 
acción de enseñar. 

El primer sentido, pues, del término educatio en santo Tomás fue el 
de la alimentación que se proporcionaba al hijo. Posteriormente, es clara 
la sinonimia de alimento espiritual de los tér-minos nutrimentum y educa-
tia cuando escribe que con bastante probabilidad se puede estimar que los 
padres alimentan la fe del hijd35

, pues es evidente que el nutrire fidem, ali-
mentar la fe, rebasa la mera nutrición biológica. 

Expresiones como corporis nutrimentum y nutrimentum animae536
, 

nutriantur e instruanturs37
, son definitivos para aceptar la sinonimia de 

nutrimentum y educación, tomada en su significación actual. En santo 
Tomás, pues, la educatio implica ya la nutritio, el alimento, más la instruc-
tio, la instrucción. Así lo deducimos de que por la prole se entiende no 
sólo la procreación sino también su educación536

, es decir, todo lo que no 
es sólo engendrarla, la nutrición y la formación. 

Alfonso X el Sabio recurre a los verbos nodrid, criar y mostrar, para 
aludir a la crianza que engloba la nutrición material, la instrucción corte-
sana, la buena crianza, que cuida el carácter moral y ético de la conduc-

532 San Agustín, Confesiones, <cneque enim se ipsa, Monica, fecerat aut educaverat se 

ipsam», libro IX, pág. 8. 
533 Ibídem, libro 11, pag. 3. 
534 Tomás de Aquino: «est enim pater filio causa trium bonorum maximorum. Primo enim gene-

rando est causa essendi, quod reputatur esse maximum. Secundo educando est sibe causa 

nutrimenti. Tertio est sibi causa disciplinae>>. Conf. Ethicorum, líber VIII, lect. 11, nº 1961. 
535 lbfd., «Satis probabiliter potest aestimari quod ei, filio, in fide nutrienb>; In IV Sent., dist. 
VI, q. 1, a. 2, q. 3. ad 3. 
536 lbfd., In Epist. ad Cor.l, cap. 7, lect. 1. 
537 lbíd., Sum. Theol., 111, q. 67, a. 8. 
538 lbíd., «in prole non solum /ntelligitur procreatio prolis, sed etiam educatio prolis>>, In IV 
Sent., dist. 31 , q. 1, a. 2, ad 1. 

169 



ta. Sugiere que amas et ayas deben ser dadas a las fijas de los reyes que las 
críen et las guarden con grant femencia 539

, donde ayo tanto quiere decir en 
lenguaje de España como home que es dado para nodrir mozo et ha de 
haber todo su entendimiento para mostrarle como faga bien 540

• 

Don Juan Manuel emplea el verbo criarse con una clara acepción de 
formación y educación cuando opina que et bien cred que para los 
legos, persona laica, en oposición a clérigo, non ha tan buena escuela en 
el mundo commo criarse omne et bevir en casa de los sennores, ca y se 
ayuntan muchos buenos y muchos sabios. Fablar vos he de aquí adelan-
te, en este tercero capítulo, en lo que yo entendiere que cumple para la 
crianza de los grandes omnes541

• Juan Luis Vives en el verbo criar, sobre 
todo referido a la mujer, engloba la educación doméstica, los modales 
delicados, la honestidad, pues no hay buena mujer si le falta crianza y 
doctrina. Palabras deshonestas ni movimiento de mala crianza no les diga 
ni haga542

• 

Fray Luis de León aconseja que /a casada ha de tratar con Cristo para 
alcanzar de Él gracia y favor con que acierte a criar el hijo543

• Es más defi-
nitivo el uso de criar al escribir que es trabajo parir y criar, el de la mujer; 
pero entiendan las mujeres que es un trabajo hermanado, y que no tienen 
licencia para dividir/o544

• 

Son dos las tareas de la madre, dar a luz al hijo y educarlo. Para él, la 
crianza supone ya una renovación del ser dado, pues el Señor borró del 
alma de Teresa todas las aficiones del mundo, cosa que a ella le resultaba 
casi imposible, dejándola como criada de nuevo por la palabra del que con 
e//a cría y renueva las cosas, y así comenzó a vivir en este mundo, quanto 
al trato y inclinación interior, como si en él no viviera545

• 

Resumiendo, pues, afirmamos que /o que en nuestro lenguaje deno-
minamos crianza no se limita exclusivamente a algo puramente materiaC 
como es la alimentación, sino que puede significar el cultivo de las faculta-
des espirituales de la persona546

. Por tanto, los vocablos nutrir y criar con-

539 Alfonso X el Sabio, o. c., tit. VIl, ley XI, pág. 53. 
540 Jbfd., Part. 2ª, tit. VI l, ley IV, pág. 46. 
541 Don Juan Manuel, Libro del caballero y del escudero, o. c., cap. 31, pág. 26 y cap. 3, 
pág. 104. Clásicos Hispanos. CSIC. Barcelona. (1955). 
542 Vives, j. L., Instrucción de la mujer, págs. 19, 12. C. Austral. Buenos Aires. (1944). 
543 Fray Luis de León, La perfecta casada, pág. 214. BAC. Madrid. (1944). 
544 Ibídem, pág. 321. 
545 Jbíd., De la vida, muerte, virtudes y milagros de la Santa Madre Teresa de jesús. Edicio-
nes Universidad de Salamanca. (1991 ). 
546 M illán Puelles, A., La formación de la personalidad humana, pág. 16. Rialp. Madrid. 
(1963). 

170 



vergen en aludir a la noción superior de educación, de perfeccionamien-
to humano. 

«Status perfectus virtutis» 

Con las palabras del epígrafe, Tomás de Aquino define la educación 
de la prole como actividad diferenciada ya de su procreación. Es una defi-
nición explicativa de educación, entendida como la conducción y promo-
ción de la prole hasta que el hombre, en cuanto tal, alcanze el estado de 
perfección, que es un estado de virtud547

• 

La expresión status perfectus virtutis es la traducción del vir perfec-
tus, el varón perfecto, al que alude san Pablo en su carta a los cristia-
nos de la comunidad de Éfeso548

• Según el pensamiento paulino, es pre-
ciso orientar y proseguir el proceso de cristianización personal hasta 
alcanzar el varón perfecto. El hombre, como tal, es promovido a un 
estado, status, de desarrollo, de perfección, para el que no bastó la 
acción que engendró el ser-persona. Ta l estado de perfección humana, 
específica, de bien-ser y de bienestar específica, lo consiguen la tradu-
tio y la promotio. 

Conviene advertir que Tomás de Aquino y Teresa de Jesús, emplean-
do los mismos términos de estado de virtud al que nos promueve la edu-
cación, sin embargo, no nos transmiten la misma idea. Para el primero, la 
palabra virtud denota el habito psicológico, intelectual, moral, que dispo-
ne al sujeto para que realice con perfección las actividades que le son pro-
pias al hombre. Sin embargo, con la misma palabra virtud, Teresa se refie-
re al grado de espiritualidad que el alma alcanza .. 

«Acabamiento de ome» y «Acabamiento de bien» 

Vemos que en esta somera prehistoria de la pedagogía y de la edu-
cación teresiana que hacemos, nos encontramos formulaciones que van 
matizando el contenido y el objetivo de la educación. En mi opinión, la 
referencia a la educación más exacta, más bella, incluso la más poética, 
es la de Alfonso el Sabio para quien la educación es el acabamiento de 
ome. Fray Luis de León la completará con el acabamiento de bien, por 
lo que invita a la perfecta casada a que críe a su hijo y acabe en él el bien 
que formó549

• 

El término acabamiento señala la plenitud y la perfección del hombre. 
Y Teresa emplea un término de la misma familia léxica, cabal, que es el 

547 Tomás de Aquino, «Tradutio et promotio prolis usque ad statum perfectum hominis, in 
quantum horno est, qui est status virtutis11, Sum. Theol., Supplementum 111. q. 41. a. 1. 
546 San Pablo, Carta a los efesios, 4,3 . 
549 Luis de León, La perfecta casada, pág. 321. o. c. 

171 



calificativo que aplica al monasterio considerado arquitectónicamente 
ideal para sus comunidades. Pues bien, para que el hijo consiga este aca-
bamiento, además de proporcionarle el alimento del cuerpo, el padre 
debe enseñarlo y educarlo para que adopte buenas costumbres y mane-
ras. Porque un pueblo, y la idea es de muy largo alcance antropológico y 
social, no se multiplica por el hecho de incrementarse el número de hijos, 
si los que los avieren hecho non los sopiessen criar e guardar que vengan a 
acabamiento de omes550

• 

Pero para que la prole, el hijo, el discípulo, alcancen el acabamiento, 
es preciso mostrarle, enseñarle, señalarle, señalizarle el camino. Para el rey 
Alfonso, el camino consiste en la adquisición de buenos modales y de bue-
nas costumbres. El objetivo era enseñar y aprender a estar en la corte, por 
lo que /a primera cosa en que deben instruir los Ayos a los hijos mozos del 
Rey, es en las reglas de urbanidad para comer y beber con limpieza y com-
postura551. Nos sorprende el empleo de un nuevo verbo, crecer, que com-
parte el mismo contenido de enseña/'¡ formar y educar, desarrollar algún 
rasgo de la personalidad. Lo emplea al mandar que se enseñe la alegría y 
se ahuyente la tristeza en los mozos, a quienes deben/os costumbrar que 
sean alegres mesuradamente et guardarlos de tristeza quanto más pudie-
ren, que es cosa que no dexa crescer a los mozos, nin ser sanos552

• Nos 
pone en guardia sobre el perjuicio que causa la tristeza en la maduración 
psíquica de los adolescentes. 

Don Juan Manuel coincide al detalle con el rey Alfonso en la selec-
ción de los contenidos que deben mostrarse a los mozos, ca todo lo que 
pueden facer a los mozos los que los crían, es que sean bien costumbrados 
en comer et en beber et en amostrar/es buenas maneras et buenas cos-
tumbres. Eso sí, y la advertencia supone una sensibilidad pedagógica 
exquisita, conviene tener en cuenta la edad para seleccionar los conteni-
dos, pues unas cosas conviene de fazer a los ninnos et otras a los moc;os et 
otras a los mancebos553

• 

Primeras tentativas de orientación escolar 

Aunque no pertenece a la prehistoria educativa teresiana, pues es su 
coetáneo, sin embargo, estimo oportuno hacer referencia a Huarte de san 
Juan, 1529-1588, pues es un referente importante para conocer el techo 
alcanzado en el aspecto que hoy denominamos calidad de enseñanza, 

550 Alfonso el Sabio, o. c., tít. 1, ley 111, pág. 251. 
551 lbid., o. c., Partida 2a, tít. VI/, ley V, pág. 188. 

m lbid., o. c., ley X, pág. 51. 
553 Don J. Manuel, o. c., cap. 111, pág. 1 04. 

172 



mejorando el rendimiento y procurando la orientación profesional de los 
alumnos. 

Si Quintiliano había sugerido al maestro diestrq encargado del niño, 
que lo primero de todo tantee sus talentos e índole554

, a Huarte de san Juan 
le preocupa el rendimiento escolar y la orientación profesional del alumno, 
que condiciona al ingenio, a la edad y a las aptitudes del alumno. Por otra 
parte, y el detalle merece destacarse, para él no pasa desapercibida la rele-
vancia que debe tener la valoración social del rendimiento académico del 
alumno. Por esto, Huarte de san Juan merece el honor de ser considerado 
padre de la psicología diferencial y precursor de la orientación profesional. Y 
es éste, como veremos, un aspecto que Teresa cuidará escrupulosamente 
para decidir sobre la admisión o no de una joven postulante, y para distri-
buir los cargos que exigen en la Hermana especiales aptitudes. 

Resumiendo, pues, lo expuesto en la prehistoria de la pedagogía de 
Teresa, hemos encontrado los siguientes acentos: 

-Que sea cual sea el significado etimológi<;:o del término educación, 
duco, conducir, guiar, educo, sacar una cosa de otra, o edo, ali-
mentar, se ha llegado a un amplio consenso que consiste en que el 
hombre necesita ser nutrido, alimentado y criado en su dimensión 
humana, cívica y espiritual. 

-Que el bienestar del hombre se consigue desarrollando sus capaci-
dades específicas, cu ltivando su semilla de hombre. Fue la intuición 
de Luis Vives, sacar al exterior lo que llevamos escondido dentrd55

• 

-Que el hombre debe pretender alcanzar su acabamiento, su estado 
de perfección, la plena eclosión de sus posibilidades. Pues si practi-
camos la agricultura, la apicultura, la floricultura, o la horticultura, 
lpor qué no la hominiscultura, que es la educación? 

Agustín de Hipona se quejaba de que se elevaban sobre su cabeza las 
zarzas de sus lascivias sin que hubiera mano que las arrancara556

• Debemos 
pretender que acontezca en el hombre, por lo menos, lo que ocurre en la 
naturaleza, que muchos productos del campo, la mano y el cuidado del 
hombre los mejora557

• 

Descripción que hace Teresa de la educación 

Teresa, lo repetimos una vez más, no sistematiza su sensibilidad peda-
gógica. Lo que en ella contemplamos es una mujer, una religiosa, que 

554 Quintiliano, M. F., Instituciones oratorias, 11, 12, 9. Biblioteca Clásica Hernando. (1942). 
5S5 Vives, j. L., Sobre el alma y la vida, o. c., T. 11, pág. 1207. Ed. Aguilar. Madrid {1947). 
556 Agustín de Hipona, o. c., pág. 115. 
557 Quintiliano, M. F., Enseñanza de las disciplinas, o. c., T 11, pág. 532. Ed. Aguilar. Madrid. (1947). 

173 



transmite sus deseos, que propone un ideal, que escucha, que dialoga, 
que orienta y colabora con las personas en su crecimiento humano y espi-
ritual con un talante pedagógico tan original, que el lo le merece el reco-
nocimiento de ser una extraordinaria educadora. 

Teresa no pretendió que sus Carmelos fueran considerados formalmen-
te como instituciones educativas. No siendo Teresa un técnico en pedagogía 
científica, sin embargo, sí sorprendió como educadora nata, que educa edu-
cándose, que, liberándose a sí misma, libera y humaniza su entorno huma-
no, y nos lega su vida, sus escritos y su obra reformadora como un valioso tes-
timon io de ello. Se empeñó en buscar y encontró los medios para mejorar y 
perfeccionar la realidad individual y social del hombre. 

Después de habernos informado, muy someramente, del concepto 
de educación que subyacía en el tiempo anterior a Teresa, corresponde 
ahora, metodológicamente, aproximarnos a su pensamiento. Para ello, 
nos ayudará el fami liarizarnos con el vocabulario más usual en su comu-
nicación con las postu lantes, con las novicias, con las monjas, con los 
seglares, para informarlas y enseñarlas. En su papel de madre y de funda-
dora, se apresta a aconsejarlas y orientarlas en la triple vertiente de muje-
res, creyentes y religiosas. 

Vocabulario y expresiones sobre educación 

Dar el ser y criar la persona 

En sus escritos advertimos que hace uso frecuente de algunos de los 
verbos que merecieron nuestro comentario anterior, con las mismas con-
notaciones educativas que en ellos depositaban sus autores, la adquisición 
de comportamientos sociales, la urbanidad cortesana, la instrucción inte-
lectual y la formación y orientación profesional. Entre los verbos y expre-
siones más empleados por ella con connotaciones educativas, hemos 
seleccionado dar el ser, criar, crecer, hacerse persona, quebrar la voluntad, 
mudar el pensamiento, aprender, labrar. 

Teresa, como observamos, amplía el vocabulario recibido. Por ejem-
plo, escribiendo al jesuita P. Pablo Hernández, residente en Madrid, le 
comenta, con el reconocimiento de los méritos de los padres jesuitas en 
su acertada orientación espiritual y, por tanto, con el orgullo de sentirse 
hija de sus aciertos, algo que a él le gustaría escuchar, que en la Compa-
ñía me han criado y me han dado el ser558

• Bella y sorprendente interpre-
tación de la educación y del hecho educativo. Es una definición operati-
va que responde a la mejor tradición de los autores aludidos. Educar es 
acabar el ser que se es. Es humanizar. 

558 Teresa de Jesús, Carta al P Pablo Hernández, 4-X-1578. 

174 



Criar 

Teresa está muy familiarizada con el verbo criar, connotando creci-
miento específicamente humano y espiritual. Haciendo memoria de su 
adolescencia, la edad en la que se han de comenzar a criar virtudes, 
recuerda que me llevaron a un monasterio que había en este lugar, Ávila, 
adonde se criaban personas semejantes559

, hijas de abulenses que disfruta-
ban de algún rango social. Y encontramos en sus escritos una muy opor-
tuna e histórica alusión al cambio que ya entonces se operaba en los pro-
cesos de crianza, educativos, pues aún no he yo 50 años y en lo que he 
vivido he visto tantas mudanzas, que no sé vivir. Pues los que ahora nacen 
y vivieren muchq ¿qué han de hacer? Aun para títulos de cartas es ya 
menester que haya cátedras, adonde se lea cómo se ha de hacer, a mane-
ra de decir, porque ya se deja el papel de una parte, ya de otra, y a quien 
no se solía poner magnífico, se ha de poner ilustre. Mas está ya el mundo 
de manera que habían de ser más largas las vidas para aprender los puntos 
y novedades y maneras que hay de crianza, si han de gastar algo de ella en 
servir a Dios560. 

El verbo criar es el que ofrece menos dificultad para interpretarlo con 
pleno sentido educativo. Cuando aludía, sobre todo en su ampl io episto-
lario, a personas conocidas que destacaban por un comportamiento ejem-
plar cristiano, los describía como personas muy santas, criadas en reli-
gión561. Y muy intel igentemente, se distancia de los usos anteriores de este 
verbo que lo limitaban a la adquisición de buenos modales y con plausi-
ble ironía critica a quienes dicen que los monasterios han de ser corte de 
crianza, de modales externos, del hombre exterior. Yo, cierto, que no 
puedo entender esto: he pensado si dijo algún santo que había de ser corte 
para enseñar a los que quieren ser cortesanos del cielo y lo han entendido 
al revés562

. Alude a uno de los modelos educativos cal if icados de cortesa-
no, al que opone un modelo más deseable para ella, el de la educación 
cortesana del cielo. 

Para Teresa, criar significa cultivar las virtudes, que son los frutos del 
verdadero hombre interior. Interesada por la educación de la hija natural 
de su sobrino Lorenzo, le insta a que vuestra merced no se descuide de 
procurar que se críe bien la niña. Mejor se criará con su tía Juana, que vive 
en Alba de Termes, y cuando haya doce años, ordenará el Señor lo que se 
ha de hacer de ella, que es gran cosa criarse en virtud, que ahí estará el 

559 lbid., Vida, 2, 2 y 2, 6. 
560 Ibídem, 37, 9-11. 
561 Ibídem, 19, 6. 
562 lbidem, 3 7, 1 O. 

175 



rédito para lo que hubiere de ser ella. Indica intencionadamente la edad 
de doce años porque en el Carmelo no se puede dar hábito menor de 
doce años, aunque criarse en el monasterio, sí563

• 

Si bien, como queda evidenciado, Teresa hace una lectura de la natu-
. raleza de la mujer distinta a la de algunos padres de la Iglesia y relevantes 
escritores y teólogos, sin embargo, en lo referente a la virtud, tomado el 
término en sentido de maduración espiritual, coincide con Fray Luis de 
León, que pone la hermosura de la mujer no en las figuras del rostro, sino 
en las virtudes secretas del alma564

. 

Sin embargo, no se libra Teresa de emplear alguna vez el verbo criar 
denotando corrección en las formas de comportamiento exterior, pero se 
justifica por el deseo de que sus monjas adquieran también el conoci-
miento de los usos y costumbres cívicas, y así eviten que se las califique 
de mujeres simples, que no merezcan negociar con las autoridades. Es 
preciso que caigan en la cuenta de que si hablando con tan gran Señor, 
habéis de estar mirando con quién habláis y quién sois, siquiera por hablar 
con crianza, kómo podréis llamar al príncipe alteza, ni ver las ceremonias 
que se hacen para hablar con un grande, si no entendéis bien qué estado 
tiene y también qué estado tenéis vos? Porque conforme a esto se ha de 
hacer y conforme al uso, que aún es menester que sepáis el uso; si no, 
enviaros han por simples y no negociaréis cosa565

• 

Esta crianza exige respetar el ritmo del proceso que impone el des-
arrollo, pues las virtudes, en un alma que no está criada, sino que es como 
un niño que comienza a mamar, vanse criando poco a pocd66

• Y aunque 
querrían luego dar salto hasta allí, no les conviene; porque aún no están 
criadas, sino que es menester que se susteoten más días con la leche que 
dije al principio. 

Crecer 

Si Teresa concibe la educación como la ayuda que prestamos para dar 
el ser y criar a la persona, con el verbo crecer apoya el desarrollo y creci-
miento del ser ya engendrado. En la alegoría del huerto y del hortelano, 
nos advierte que nosotros, como buenos hortelanos, hemos de procurar 
que crezcan estas plantas567

• Agustín de Hipona emplea este verbo para 
quejarse de su padre que nada se cuidaba de que yo creciera ante ti o 

563 lbíd., Cartas a Lorenzo, sobrino, en Quito, 15-12-1581 y al P. Cracián, 27-9-1575. 
564 Luis de León, La perfecta casada, o. c., pág. 325. BAC. Madrid. 
565 Teresa de jesús, Camino, 37, 1. 
566 lbíd., Camino, 71, 1. 
567 lbíd., Vida, 11, 6. 

176 



fuera casto568
• Y una de tantas malas hierbas, recordemos el texto de Alfon-

so el Sabio, es la tristeza, de la que hay que guardar a los mozos quanto 

más pudieren, que es cosa que non los dexa crescer, nin ser sanos. 

Que Teresa conciba la educación como crecimiento y maduración de 
la persona, es para tenerlo muy en cuenta, pues hasta ella la educación no 
había acentuado tanto el crecimiento personal cuanto los saberes genera-
les y los comportamientos cortesanos. Más aún, el crecimiento individual 

y social de la persona es un mentís a la pedagogía de adaptación a la vida 
social tradicional, estática, moldeadora, dogmática, resto de un ciclo his-
tórico cerrado, que sujeta al espfritu y ata al alma para no crece,.S69

• El hom-
bre es tierra abierta a permanentes sementeras y a nuevas esperanzas, 
porque en él están grandes secretos que no conocemos570

, a sabiendas de 
que llegamos a ser sólo una parte de lo que podemos ser. 

En el crecimiento humano siempre se ha de caminar para llega,.S71
• 

Teresa entiende que crecer es desatar el alma y desatar el alma es liberar-

se y la conquista de la libertad es un indicador del constante crecimiento 

personal en el amor y en los perfectos, ya está crecido el amor, y él es el 

que obra572
• Pero es un crecimiento sin frontera. 

En el bagaje léxico de Fray Luis de León, encontramos también el tér-
mino crecer empleado en analogía perfecta con el crecer teresiano. Escri-
be que e/ agricultor sabio, a las plantas que miran y se inclinan al suelo nos 

las deja caer sino que, con horquillas y estacas, original descripción de la 
naturaleza de la educación, que las arrima, las levanta para que crezcan al 

cie/o573• Teresa apoya el crecimiento hacia el cielo, pues Dios la hace al 

alma crecer en las cosas de su servicio. En fin, en todas las virtudes queda 

mejorada y no dejará ~e ir creciendo, ya que la tarea de educar nunca 
acaba, si no torna atrás. Plega a Su Majestad que en esto las vea yo creci-

das y pidan lo mismo para mf574
• Cuando Teresa escribe la última parte de 

esta cita, contaba solamente con unos meses de vida. 

Personalizar 

Intuye Teresa el significado profundo de persona porque percibe que 
en el hombre hay una realidad fundante, radical y troncal, que produce 
los frutos. Así entendemos el texto de que parécenos que lo damos todo a 

568 San Agustín, Confesiones, lib. 11, cap. 3. 
569 Teresa de jesús, Fundaciones, 6, 15. 
570 lbíd., /V M, 2, S. 
571 Juan de la Cruz, 7a Subida, cap. 11. 
572 Teresa de jesús, Vida, 15, 1 ~· 
573 Luis de león, La perfecta casada, pág. 238, BAC. Madrid. 
574 Teresa de Jesús, Camino, 73, 15¡ IV M, 3, 9; Carta a las carmelitas de Soria, 28-12-1581. 

177 



Dios, y es que le ofrecemos sólo /a renta, los_frutos, y nos quedamos con 
la raíz y posesión575

• 

Hemos querido verbalizar el sustantivo persona empleado por Tere-
sa para encabezar los títu los con verbos de contenido semántico, afín a 
su sensibilidad pedagógica. La acción de personalizar, como actualmen-
te se emplea en educación, aunque no se atiene perfectamente a la 
denotación que le atribuye la Real Academia de la Lengua, es la que 
mejor sintetiza las acciones de criar y crecer. Para los pedagogos, perso-
nalizar consiste en la contribución que el educador presta para que el 
educando vaya sustanciando su persona. Siempre que ésta se cría y 
crece como tal, se personaliza. En lenguaje zubiriano, es el paso de la 
personeidad a la personalidad. 

La idea de personalización aparece en la carta que escribe a María de 
san José manifestándole su deseo de ir a Sevilla, por ver a vuestra reve-
rencia y hartarme de reñir con ella, expresión cargada de afecto, y aún, por 
mejor decir; de hablarla, que ya debe estar hecha persona con los traba-
jos576. Seguro que las contrariedades, las dificultades, las vicisitudes, han 
esculpido en ella una persona madura y admirable. 

Labrar 

Es indudable que hemos de ayudar a la naturaleza humana para que 
fructifique la semilla que se ha depositado en ella. El término elegido por 
Teresa para expresar la ayuda que debemos prestar a la naturaleza es el 
verbo labrar. Se refiere, aunque carezca de la posibilidad de expresarse 
con matices precisos, al desarrollo de las capacidades específicas del 
hombre. 

El verbo labrar, laborar, denota el trabajo que realizamos sobre una 
materia hasta reducirla a la forma conveniente para usarla. Con este sig-
nificado se labra, por ejemplo, la tierra para preparar la sementera. Pero 
no sólo se labra la tierra, sino cualquier materia que va a ser usada con un 
fin determinado. San Jerónimo aconseja a Leta que su hija aprenda tam-
bién a labrar cosas de lana, lanam facere, a manejar la rueca 577

• 

El uso metafórico del verbo labrar en la acepción de cultivar la natu-
raleza humana para mejorar su rendimiento, es frecuente en los escritores 
de temas pedagógicos, apoyados en la imagen del labrador que cu ltiva la 
tierra. La justificación está en que descubren cierta analogía entre los 
binomios tierra-labranza, naturaleza-arte y hombre-educación. El hombre 

575 lbíd., Vida, 11, 2. 
576 lbíd., Carta aMa de san ]osé, 21 de diciembre de 1579. 
577 San jerónimo, Carta a Leta, o. c. T 11, pág. 240. 

178 



es labrado también por el arte de la educación, que podría considerarse 
como la hominiscultura, que fecunda y embellece la naturaleza humana. 

Agustín de Hipona, al referirse a su juventud, abandonada y libertina, 
habla de la tierra que produce abrojos y espinas, del ager desertus que 
adolece de la cultura Dei, y echa de menos la falta de unas manos que 
arrancaran las espinas. Sugiere la necesidad de la labranza, que recoge 
Teresa en los Avisos afirmando que /a tierra que no es labrada, llevará abro-
jos y espinas, aunque sea fértil, así el entendimiento del hombre578

• Y nues-
tro pedagogo Quintiliano, que no usa el verbo labrar con las connotacio-
nes de labrar la tierra, no es ajeno a la idea de labranza, pues interpreta la 
educación como arte que pule, que labra, y afirma que /a naturaleza, ayu-
dada por el arte, puede más. El arte roba y cercena algo de la naturaleza 
bruta, esto es labrar, como lo hace la lima con lo que pule579

• 

Fray Luis de León insiste en la misma idea observando que es cierto que 
produce malezas el campo que no se rompe y cultiva580

• Aludiendo al encuen-
tro de Teresa con su tío Pedro de camino hacia el pueblecito de María, la her-
mana mayor, escribe que parece le tenfa Dios en el paso, el camino, para por 
su medio encenderla más en sus buenos deseos y traer a perfección lo que Él 
labraba en ella y el demonio impedfa581

• Y Juan de la Cruz advierte al monje 
que /a primera cautela sea que entiendas que no has venido al convento sino 
a que todos te labren y ejerciten. Unos te han de labrar de palabra, otros de 
obra, otros de pensamiento contra ti. En todo eso tú has de estar sujeto, como 
la imagen lo está ya al que la labra, ya al que la pinta, ya al que la dora582

• 

Quebrar la voluntad 

Importa interpretar la expresión quebrantar la voluntad en el sentido 
positivo que Teresa le da de fortalecer la voluntad dominando los instintos 
y los caprichos que nos esclavizan. Se pretende aprender a ser señor de sí 
mismo y no esclavo. De ninguna manera Teresa sugiere con esta terminolo-
gía que el hombre deba destruir la voluntad. Todo lo contrario. Se muestra 
muy interesada en que se eduque la voluntad, pues hemos de poner más 

578 Tomás Álvarez, En torno a los avisos atribuidos a la Santa, Rev. Monte Carmelo, 100, 
pág. 282. (1992). En opinión del P. Tomás Álvarez, se ha evidenciado la no autenticidad 
teresiana de los Avisos. La autoría parece corresponder al jesuita P. Plaza, con quien hizo 
el noviciado el P. Baltasar Álvarez, confesor de santa Teresa de Jesús y a través del cual la 
Santa los conoció. Sin embargo, aunque ella no sea la autora, los aceptó y los recomendó 
a sus carmelitas. Por tanto, para lo que a nosotros ahora concierne, como si de hecho 
hubiera sido la autora. 
579 Quintiliano, M.F., lnstitllciones oratorias, o. c., 1, cap. 2, 9. 
580 Luis de León, La perfecta casada, p. 259. 
581 lbíd., De la vida, muerte y virtudes ... , o. c., pág. 116. 
582 Juan de la Cruz, Cautelas contra sí mismo, 1. 

179 



en lo interior que en lo exterioT¡ por lo que debe enseñarse a las novicias en 
ir quebrando ellas mismas su voluntad, aun en cosas menudas583

• Retorna-
mos a la importancia del hombre interior sobre el exterior, por lo que impor-
ta más fortalecer la voluntad, quebrarla, que mortificar el cuerpo. 

Este quebranto de la voluntad supone mayor eficacia educativa que 
el acto de obedecer a la norma impuesta desde el exterior, aunque acep-
tada libremente. Se trata de un duro aprendizaje diario, apenas percep-
tible desde la mirada ajena, realizado en cosas menudas, pero que 
modelan y troquelan la voluntad hasta que logre ser señora de sí y del 
entorno. El tono de la carta que escribe a Ana de Jesús, priora del monas-
terio de Granada, nos revela el énfasis que pone en quebrantar la volun-
tad de las novicias y de las Hermanas, pues se trata de que mire la prio-
ra que cría almas para esposas del Crucificado, por ello que las crucifique 
en que no tengan voluntad, que no se dejen arrastrar por sus caprichos, 
ni anden con niñerías. Mire que es principiar un nuevo reino y que vues-
tra reverencia y las demás están más obligadas a ir como varones forzados 
y no como mujercillas584

• 

Insistimos en que una lectura no bien contextualizada de la expresión 
quebrantar la voluntad, resultaría incomprensible por deshumanizadora, 
rayana en el nihilismo destructivo, en lugar del deseo constructivo que 
entraña, de la invitación que hace a proseguir una labranza prometedora 
y optimista como es ·la de que la voluntad engorda y toma fuerza 585

• Ésta 
es la exégesis precisa del texto, que la voluntad engorde y se fortalezca 
ejercitándose en el ejercicio de obrar en contra de cuanto no colabore a 
conseguir el enseñoreamiento personal. 

Mudar el pensamiento 

La educación dinamiza el desarrollo de las potencias superiores del 
hombre y provoca la mudanza del pensamiento, que implica la transfor-
mación intelectual de la persona y no sólo mejorar su comportamiento. En 
expresión más poética, con esta transformación intelectual se crean nue-
vas virtudes en el hombre que le permitan vivir enérgica y jovialmente en 
medio de la radical inquietud586

• 

El pensamiento de Teresa es que la pedagogía suscite en nosotros una 
actitud crítica ante los problemas587

, pues más que productos nuevos, antes 

583 Teresa de Jesús, Constituciones, 40. 
584 lbíd., Carta a Ana de jesús, 30-5-1582. 
585 lbíd., Vida, 11, 15. 
586 O. y Gasset, J., Miseria y esplendor de la traducción, o. c., T. V, pág. 445. 
587 lbíd., Una interpretación de la Historia Universal, lbíd., T. IX, pág. 36. 

180 



que productos nuevos, interesan hombres nuevos, personas capaces de 
autonomía; no sólo cabezas llenas, sino sobre todo mentes que ponen sus 
conocimientos al servicio de su desarrollo integra/588

• A este propósito, 
advierte a sus monjas que e/ cuidado de las rentas ajenas, me parece a mí 
que sería estar pensando en lo que los otros gozan; sí, que por nuestro cui-
dado, no muda el otro su pensamiento, que es lo que ella pretende, ni se 
le pone deseo de dar Iimosna 589• 

Dos son, pues, los objetivos que la carmelita debe pretender con el 
interlocutor, que mude su pensamiento y que, consecuentemente, se 
mueva a compartir sus bienes con los más necesitados. Que se le ponga 
el deseo de dar limosna, que será el más claro indicador de la transforma-
ción del pensamiento. Si la preocupación que demuestra una carmelita 
por los problemas económicos ajenos no mejora en raíz las relaciones 
famil iares o interpersonales, y no provoca la mudanza interior de la otra 
persona ayudándola a que cambie sus actitudes y los criterios para que lea 
la vida con actitudes de una solidaridad más amplia, entonces tal carme-
lita, en la apreciación de Teresa, pierde el tiempo. 

Aprender 

El alimento que nutre y favorece el crecimiento específico de la per-
sona es la verdad, que nos trae la respuesta defin itiva que satisface la inte-
rrogación permanente que Teresa percibe en lo profundo del alma. Y es 
que la verdad tiene el mismo rostro que la pregunta a la que responde, 
pues sólo son válidas les preguntas verdaderas, es decir, las que buscan la 
verdad en verdad. 

Preguntamos para todo, para curiosear, para entretener, para apren-
der y saber la verdad que se encierra en cada cosa. Éstas son las pregun-
tas cuya respuesta proporciona la savia para el crecimiento. Aceptada esta 
reflexión, no es extraño que el objetivo fundamental de la enseñanza y de 
la educación sea el de buscar y mostrar la verdad, sin la cual el hombre 
no sabe dar razón de su estancia en la tierra. En este sentido, si pidiéra-
mos a Teresa que nos describiera la educación, respondería que es la per-
manente tarea que nos ayuda a aprender la verdad. Al aconsejar a las 
monjas que de negocios del mundo no tengan cuenta ni traten de ellos, 
intercala una excepción, si no fueren cosas que puedan dar remedio a los 
que las dicen y ponerlos en la verdad o consolarlos en algún trabajo590

• 

588 Mª Ángeles Galino, Concepto actual de la programación, Rev. de Educación, enero-
abril, 1970, pág. 7. 
589 Teresa de Jesús, Camino, 2, 2. 
590 Jbid., Constituciones, 4, 4. 

181 



También en este campo, Teresa tiene en cuenta su experiencia, la de 
una mujer que se siente enseñada en grandes verdades591

. Se considera 
una mujer enseñada por el Señor, a la que se le ha mostrado el camino de 
la verdad con generosidad, gracias a lo cual es lo que es. También a las 
Hermanas el Señor les ha enseñado el camind92

, pues de muchas maneras 
os enseñará en la oración con qué le agradéis593

, ya que Dios nos dio a su 
Hijo para que nos enseñe el camino594

• 

Y no sólo nos vemos en la necesidad de aprender las verdades que 
sustancian nuestra vida, sino que es preciso cu idar esmeradamente los ins-
trumentos que proporcionan tal apredizaje, como son el estudio, la lectu-
ra, la escucha a personas bien formadas. De ahí la preocupación por que 
la maestra de novicias sea de mucha prudencia y tenga mucho cuidado de 
leer las constituciones a las novicias y enseñarlas todo lo que han de hacer. 
Mande la priora que la ayuden a enseñarlas a leer. Su Majestad la dará luz 
a la priora para que si no van bien las novicias, las guíe595

• 

Pretende, pues, Teresa que la educación colabore a que sus monjas 
se despierten primero ellas y aprendan, y así ellas también despiertan a 
tantos que nos despierten. Se refiere a la ayuda que prestan con su ora-
ción para que despierten los letrados. Y recuerda cómo con el cuidado 
que mi madre tenía de hacernos rezar y ponernos a ser devotos de nuestra 
Señora y de algunos sa0tos, comenzó a despertarme de edad de seis o siete 
años596

• De este modo, Teresa valida el principio de Quintiliano de que 
todo el tiempo que se ganó en la infancia para aprender, aprovecha para la 
juventud597

• 

A modo de anécdota que ilustra la tesis de Teresa sobre la necesidad 
de aprender y de enseñar, de despertar para más estimar y mantener en 
alza nuestra dignidad de personas, recordamos que uno de los Desastres 
de Goya, titulado El sueño de la razón produce monstruos, representa un 
hombre con la cabeza baja, apoyada sobre los brazos que reposan en las 
rodillas, sumido en un profundo sueño, situación y momento que aprove-
chan los monstruos para hacer su aparición y rodear, agobiando, al perso-
naje dormido. 

591 lbid., Cantares, 4, 4. 
592 lbíd., Camino, 73, 5. 
593 Jbíd., 11 M, 1, 3 y VI/ M, 3, 9. 
594 lbíd., V M, 3, 7. 
595 Jbíd., Constituciones, 9, 7. 
596 Jbíd., Vida, 1, 1. 
597 Citado por Ángeles Galino, Textos Pedagógicos Hispanoamericanos, Madrid, 1968, p. 53. 

182 



Acompañar al educando 

Es opinión ya generalizada que la actitud correcta del educador fren-
te al educando es la de ofrecerse como acompañante, colaborador y te~­
tigo activo de su proceso madurativo. Con esta actitud se trata de evitar la 
influencia directiva excesiva del educador, que obstaculizaría la iniciativa 
personal del educando y de descartar, con el mismo empeño, la distancia 
del educando que haga inoperante la presencia del educador. 

Sobre la cercanía que es conveniente mantener entre el educador y el 
educando, Teresa recuerda con angustia el día en que le sugirieron que no 

saliese de lo que dijere el confesor en todo, pues estaba en mucho pefigrq si 

no había quien me gobernase598
• Y así lo cumplía en total obediencia, acepta-

da la gravedad de su caso y la experiencia del educador que aconsejaba. A 
este respecto, es oportuno subrayar el uso frecuente que Teresa hace del 
verbo gobernar, cuyo empleo excluye la actitud aparentemente imperativa 
del educador. El gobierno teresiano se mantiene equidistante entre la imposi-

ción y la no-dirección. Así interpretamos expresiones como el Señor fe ayudó, 

al confesor, para que entendiese mí condición y cómo me había de gobernar. 

Y apostilla que no digo que quien no tuviere espíritu, si es fetradq no gobier-

ne a quien fe tiene, si va conforme a vía natural por obra del entendimiento. 

Siempre quiero mucho a los que gobiernan mí alma599
• Es clara, pues, la acep-

ción de acompañar y orientar del verbo gobernar en sus escritos. 
Cuando se trata de casos conflictivos como los que presentan las 

enfermas de melancolía, Teresa entiende que es menester buscar sus 

invenciones para cómo lo sufrir y gobernar, en cuyo caso se trataría de 
imponer la propia voluntad, sin que hagan daño a las· otras600

• Lo veremos 
en el tema dedicado a reflexionar sobre la actitud educativa de Teresa en 
el trato con las melancólicas. Lo que aparece, pues, como evidente, es 
que concibió la tarea educativa como el acompañamiento activo, pero no-
directivo, autorreflexivo, que presta el educador al educando. 

Para concluir este epígrafe, si tuviéramos que formular el concepto de 
educación con el que trabaja Teresa teniendo como punto de referencia la 
descripción y el análisis realizado, diríamos, acudiendo a sus palabras, que 
es el amor y e/ deseo para ayudar en lo que yo pudiere a que las hermanas 

vayan muy adelante en el servicio al Señof>Ol . Advertimos tres elementos fun-
damentales en esta definición operativa, el primero de ellos es el de conce-
bir el trabajo del educador como ayuda y guía, el segundo el de introducir 

598 Teresa de Jesús, Vida, 23, 14. 
599 Ibídem, 23, 18; 34, 11 y 37, 5. 
6oo lbíd., Fundaciones, 7, 1. · 
601 lbid., Camino (CV), Prólogo, 3. 

183 



la pedagogía del amor como factor dinámico de la motivación y el tercero 
la actitud de permanecer cercana al educando, que es la disposición del 
educador que más favorece la comunicación con él. Por otra parte, en el 
educando se destacan su actitud receptiva y la participación activa, pues se 
pretende que vaya adelante y que camine por su propio pie. 

Objetivo educativo subyacente en sus escritos 

Tratándose de Teresa, es obvio que al investigar el objetivo educativo 
pretendido por ella nos topemos frontalmente con un tema que debemos 
remitir a la Filosofía de la educación, el de si debe establecerse alguna rela-
ción práctica entre el fin de la educación y el fin último del hombre. En for-
mulación interrogativa indirecta, el tema es el de si hemos de tener en 
cuenta en la tarea educativa el fin trasterrenal del hombre. Obviamente, 
Teresa tiene muy clara la respuesta, ya que debemos preparar al hombre 
para que recorra eficazmente su camino por la doble ladera humana y 
divina, que lo conduce al encuentro con Dios, meta y destino último. 

Sin embargo, comparto la opinión de que, limitándonos al campo espe-
cífico de la Pedagogía y de la educación del hombre ubicado en su espacio 
terrenal, el tema es más ficticio que real. Estimo que la tarea educativa básica 
debe llegar únicamente hasta donde le marquen las ciencias que implican al 
hombre, pues resulta obvio que e/ fin de la educación se halla rigurosamente 

limitado a su esfera específica como una causa propia de la actividad educati-

va, lo cual no ocurriría si quedara absorbido en el más amplio tema del último 

fin del hombre. La referencia al fin último del hombre no entra en la teleología 

propia de la educación, pues el perfecto estado de hombre en cuanto hombre, 

criatura racional, es el propio de la actividad educativaro2
• El pedagogo, cual-

quiera que él sea, se esfuerza específicamente en humanizar al hombre para 
que alcanze un status mínimo de bien-ser, de bien-estar, de hombría digna. 

Aunque como tesis general no se introduce el tema del fin último, 

trasterrenal, del hombre en el ámbito específico de la educación, sin 
embargo, Teresa ni se lo plantea, da por suspuesto que sí, ya que es desde 
la vocación última del hombre desde donde ella reflexiona y se dispone a 
educarlo para que siendo tales cuales yo las pintaba en mis deseos, hagan 

un huerto en tierra muy infructuosa, que lleva muy malas hierbas, en el que 

se deleite el SeñorEll3• Como dejamos claro en la introducción, la ubicación 
natural de Teresa en la Historia de la Educación es el ámbito de la Teolo-
gía de la Educación, desde la que, eso sí, debemos reivindicar su huma-

nismo humano y su estilo indiscutible de educadora excepcional. 

602 A. Millán Puelles, o. c., pág. 53. 
603 Teresa de Jesús, Camino, Prólogo 1, 2 y Vida, 11, 6. 

184 



Esto supuesto, lo que pretendemos ahora es averiguar el objetivo edu-
cativo marco que subyace en los escritos teresianos, entendiendo por tal 
la finalidad global que persigue y que asume los objetivos específicos que 
hemos descrito en el anterior análisis semántico de su vocabulario. No 
cabe duda que tal objetivo marco, por aparecer con más frecuencia y por-
que es el que dinamiza los objetivos específicos, es el de que las monjas 
carmelitas sean tales cuales yo las pintaba en mis deseos y que, por tanto, 
su Majestad las haga como yo las deseo604

• 

Pues bien, podemos describir el arquetipo de monja que Teresa ha 
pintado en sus deseos y que alcanza el objetivo previsto por ella, con estos 
rasgos: 

- Será la morada del Señor, por lo que insistirá en que no se conside-
re hueca en su interior, lo que supone una gran deuda que la psi-
copedagogía ha contraído con Teresa, que ha contribuido al descu-
brimiento del hombre interior, con los valores inherentes que con-
lleva. De ahí que todo el empeño y el esfuerzo del Carmelo tere-
siano vaya dirigido a hacer del alma un huerto para que se deleite el 
Señor, el huerto del gran Emperadof05

• 

- El sentimiento de saberse morada del Señor, dispone a las Hermanas 
para vivir en comunión con él bajo el símbolo afectivo de los espon-
sales y del matrimonio espiritual. Pero Jesús es un esposo crucificado 
para reconciliar el mundo con su Padre, por lo que recuerda a Ana de 
Jesús que por Él pido a vuestra reverencia que mire que cría almas para 
esposas del Crucificadd06

• 

- La práctica de la contemplación en la oración de alabanza es el 
modo de comunicación espiritual amorosa, por lo que si la herma-
na ha tomado conciencia del hombre interior habitado, es de espe-
rar que alguna de ellas se aproveche para alabarle un poquito más607

• 

-La actitud de la Hermana es la de vivir en caridad activa. Es ésta una 
novedad que aporta Teresa a los objetivos específicos, la de desper-
tar la conciencia de solidaridad, de sentirse miembro del Carmelo 
que se integra en la Iglesia universal. 

Así es como hemos interpretado el deseo de ayudar en lo que yo 
pudiera para que las almas de mis hermanas vayan muy adelante en el ser-
vicio del Señof08 y seamos algo para que contentemos a Su Majestad609

• 

604 lbíd., Carta a las carmelitas de Sevilla, 13-1-80. 
605 lbíd., Vida, 11, 6. 
606 lbíd., Carta a Ana de jesús, priora de Granada, 30-5-80. 
607 lbíd., Moradas, prólogo, 4. 
608 lbíd., Camino, prólogo, 3. 
609 lbfd., 3, 1. 

185 



Queremos hacer notar y destacar la importancia actual del plantea-
miento que hace Teresa que insiste en retomar el tema de los fines de la 
educación precisamente en un momento en el que las circunstancias his-
tóricas, culturales, políticas y sociales, sin excluir las religiosas, nos obligan 

a reformular las preguntas básicas sobre qué concepción del hombre y de 

la sociedad deseamos transmitir_ sobre la naturaleza y los fines de la edu-

cación, sobre quiénes asumen la responsabilidad de formar a las nuevas 

generaciones y sobre qué legado cultural, qué valores ofrecemos610
. 

El planteamiento teresiano colabora a retornar a la reflexión filosófica 
que opere como el marco global donde se sitúen los análisis pedagógicos 
concretos que orienten nuestra actividad. 

El sujeto de educación 

Conocedores ya de cuál era la idea de Teresa sobre educación y hacia 
dónde orientaba a sus monjas y cómo colaboraba con ellas, nos importa ahora 
informarnos con más amplitud sobre el que ella consideraba que debía ser el 
sujeto de educación. Me refiero al sujeto en abstracto, al tipo de hombre en 
el que tenía que esculpir la imagen pintada en sus deseos, visualizado y encar-
nado en sus monjas y en las personas que integraban su entorno social. 

Para dar una respuesta lo más objetiva posible a esta cuestión, he aco-
tado y seleccionado dos indicadores que nos servirán de pautas y de cam-
pos de referencia que facilitarán el conseguir nuestro propósito. Estos indi-
cadores son dos, el primero observar qué aspectos de la persona conside-
ra educables Teresa, y, el segundo, la acentuación del aspecto de medio, 

no de fin, en la educación. 

Aspectos educables de la persona 

El modo de procurar el cultivo individual y social de las monjas y la 
orientación que les presta, es un claro indicador de cual era el sujeto edu-
cable que tenía pintado en sus deseos . Orientamos, pues, la reflexión para 
recabar información sobre la amplitud de los aspectos educables que apa-
recen en sus escritos. 

Es indudable que Teresa se fija en la globalidad de la persona como 
referencia real de su trabajo educativo. El blanco de su mirada es la per-
sona con su bagaje de ser y de trascendencia. La carencia histórica espa-
ñola de esa mirada educativa amplia cobra aire de queja cuando se cons-
tata que en las escuelas que tanto enorgullecían al pasado siglo, no ha 

podido hacerse otra cosa que enseñar a las masas las técnicas de la vida 

moderna, pero no se ha logrado educarlas611
• Se olvidó que dentro de cada 

610 Tedesco, Juan Carlos, El nuevo pacto educativo, pág. 25. Ed. Alauda-Anaya. Madrid, 1995. 
611 O. y Gasset, J., La rebelión de las masas, o. c., T. IV, pág. 173. 

186 



cual hay como dos hombres que viven en perpetua lucha: un hombre sal-
vaje, irreductible a regla y a compás1 una especie de gorila; y otro hombre 
severo que busca pensar ideas exactas, cumplir acciones legales, sentir 
emociones de valor trascendente; es aquel el hombre de la naturaleza; es 
éste el que participa en la ciencia, en el deber, en la belleza, el hombre de 
la cultura612

• 

El fracaso, pues, de la educación no se local iza exclusivamente en la 
deficiente forma de cumplir con los objetivos sociales, sino que no sabe-
mos, no se supo, hacia dónde efectivamente orientar sus acciones613

. Y 
como Teresa considera que estos dos hombres, el hombre de la naturale-
za y el hombre de la cultura, son sujeto de educación, lo que procede 
como primer paso, es que antes de poner la turbina, antes de pensar en 
consegui r objetivos sociales, se alumbre el salto de agua, que, en nuestra 
reflexión pedagógica, es el ser de la persona. No· podemos olvidar los edu-
cadores que e/ problema de la pedagogía no es educar sólo al hombre 
exterior, sino al hombre interior, al que piensa/ siente y quiere614

. En defini-
tiva, educar el sujeto integral. ·· 

En Teresa, el hombre, lo humano, aparece en el principio y en el f in, 
como objetivo de su educación, pues ésta es el acuñamiento efectivo de 
los humano allí donde sólo existe como posibilidad. En definitiva, educar 
es el esfuerzo que hacemos para pasar de lo humano que somos, a lo 
humano que podemos ser615

• Ser hombre no t iene otra pretensión que ser 
humano, sin embargo es curioso el uso que hacemos del adjetivo humano, 
pues convertimos en objetivo lo que es inevitable punto de partida. Nace-
mos humanos, punto de partida, pero eso no basta; tenemos también que 
llegar a ser/o616

, punto de llegada. Teresa nos insta a caer en la cuenta de 
que la educación debe fomentar con desinterés y sin prejuicios el tono vital 
primigenio de nuestra personalidad617

, de la personalidad humana del suje-
to. No concibe un santo, una santa, que no tenga como peana la huma-
nidad que es, la mujer, en su caso. 

En este sentido, no podemos pasar por alto la incorporación a su pra-
xis educativa del aspecto somático del individuo. No se cansaba de repe-
tía a sus monjas que no somos ángeles . La incorporación del cuerpo a la 
educación como elemento constitutivo de la persona, que participa en la 

612 Ibídem, o. c., T. l. págs. 518 y 512. 
613 Juan Carlos Tedesco, El nuevo pacto educativo. Ed. Anaya. Madrid {1995). 
614 O. y Gasset, j., Vieja y nueva política, y La pedagogía social como programa político, o. 
c., T. 1, pág. 293 y pág. 512. 
615 Savater, Fernando, El valor de educar, pag. 29. Ed. Ariel. Barcelona. (1997). 
616 lbid., o. c., pág. 21. Ed. Arie l. Barcelona. (1997). 
61 7 O. y Gasset, )., Biología y Pedagogía, T. 11, p. 2!:)4. 

187 



vida del espíritu y que, indirectamente, influye en ella, es evidente en 
Teresa. A este respecto, valga recordar cuanto hemos indicado sobre la 
unidad psicofísica de la persona constatada en sus escritos. 

Amplía la educabilidad de la persona al desarrollo de las potencias 
superiores del hombre, el entendimiento, para captar la verdad, y la 
voluntad, para vivenciar el amor. Con la sabiduría que le caracteriza, 
Amós Comenio, nacido el mismo día que Teresa de Ahumada, un 28 de 
marzo, aunque casi un siglo después, sugiere que debe prepararse prime-
ro el entendimiento de las cosas, después la memoria y por último la len-
gua y las manos618

• Primero saber, después expresarse verbalmente y, por 
último, actuar. De ahí el empeño de Teresa para que, primero, sus mon-
jas se formen bien, sean mujeres de criterios. Después, porque hay que 
comer, aunque no sólo por comer, sus manos aprenderán a bordar y a cul-
tivar la huerta. Un autor como B. Russell nos invita a que nos pregunte-
mos si debemos llenar las inteligencias con conocimientos de utilidad prác-
tica o se deban dar a los discípulos ideas propias que sean buenas por su 
propio acuerdo619

• Por supuesto, lo primero es pensar, después habrá que 
trabajar. 

Es evidente el empeño que muestra para despertar en el educando la 
actitud para estar pronto a buscar la verdad, que es la raíz y el fundamen-
to de la libertad. La conquista de su verdad ayuda al hombre a conseguir 
el objetivo previsto par~ él y que Comenio razona escribiendo que todos 
los que han nacido hombres, lo fueron con el mismo fin principal, a saber, 
para que sean hombres, esto es, criaturas racionales, señoras de las demás 
criaturas, imagen expresa de su creado~ 20 • 

El mismo empeño se advierte en relación con la educación y el des-
arrollo de la dimensión afectiva de la persona, cuya sede pone en la volun-
tad. Y dentro de este amplio campo que comprende la afectividad, Teresa 
se esfuerza al máximo en animar al educando a crecer en el amor. Otra pre-
ocupación educativa aparece en la atención que se presta a la dimensión 
relacional y social del educando, en cuanto que es miembro de una socie-
dad. Por ello, inculca a sus monjas de modo insistente la obligación de par-
ticipar en la restauración de la unidad religiosa que se ha roto en Europa. 

Para Teresa, sujeto de educación es la persona abierta también a la 
trascendencia, no cerrado en sí mismo y en su rentable utilidad social. En 
este sentido, su pensamiento se ve avalado por testimonios posteriores, 
elocuentes, pues quien piense bien el sentido de las palabras educación 

618 Comenío, j. A., Didáctica Magna, pág. 86. Ed Porrúa. Méjico. (1971 ). 
619 Russell, B., o. c., pág. 19. 
620 Comenío, J. A., o. c., pág. 76. 

188 



del hombre, no puede menos que soltar una carcajada cuando lea que el 
fin de la educación, nada menos que el fin, es educar ciudadanos. Sería 
decir; con otras palabras, que el fin de la educación es enseñar a los hom-
bres a usar el paraguas . Se olvida que mañana, al ser hombres los niños, el 
Estado para el que se los educó ha cambiado. Se los educó para ayet; no 
para mañana621

• 

La pedagogía de Teresa supone, consecuentemente, un avance antro-
pológico considerable en la ampliación del radio de la educabilidad de la 
persona si lo comparamos con las prácticas anteriores, que nosotros hemos 
calificado de prehistoria teresiana. Entre el sujeto preteresiano de educación 
y el teresiano, se da una diferencia notable, que expresamos con el ejem-
plo orteguiano, interpretando que entonces se enseñó a usar el paraguas y 
Teresa, por el contrario, desarrolló la capacidad para aprender a interpretar 
el cielo, a predecir el tiempo y abrir el paraguas, si fuera necesario. 

Proceso educativo de Teresa 

Interpretación educativa de su proceso 

El término proceso, emparentado etimológicamente con proceder, 
significa, en una primera acepción, caminar; ir adelante. El processus es 
una progresión, pero por etapas sucesivas, secuenciadas. Es lo que expli-
cita Teresa al escribir que entiendo yo que era imposible salir en tan poco 
tiempo de tan malas costumbres y obras622

• En pedagogía y en educación, 
se entiende por proceso la actividad interior que parte y concluye en la 
unidad esencial del hombre623

• Es un hecho que acontece en el interior de 
la persona, sub specie interioritatis, a medida que ésta experimenta su 
propia perfección. 

Es de la máxima importancia que los educadores, formales o no-forma-
les, advirtamos que no todo el progreso educativo puede interpretarse, des-
afortunadamente, como parte de un proceso previsto y vigilado, pues no 
siempre el progreso consigue el objetivo deseable, la unidad psicológica de 
la persona. Todos hemos sido sujetos de comportamientos que no hemos 
integrado en el núcleo central de nuestro ser-persona, del Yo. Se trataba de 
hechos dispersos, incoherentes, que no nos personalizaron, al permanecer 
aparcados en los arrabales del yo, por acudir a la terminología teresiana. 

Sólo adquiere consideración de proceso educativo la actividad que 
colabora a cristalizar el hombre interior y que lo conduce al status de 

621 O. y Gasset, J., Pedagogía y anacronismo, o. c., T. 111, pág. 132. 
622 Teresa de Jesús, Vida, 23, 1. 
623 G. Alí, Proceso Educativo, en el Diccionario de Ciencias de la Educación, pág. 1526. 
Edic. Paulinas. (1990). 

189 



libertad que lo define como persona. En mi opinión, proceso educativo y 
proceso liberador se superponen en perfecta sinonimia, puesto que la 
apropiación permanente de la libertad coincide con la realización del pro-
ceso educativo, que es liberador. Como todos los procesos, el educativo es 
gradual, secuenciado, armónico y constante, independiente del tiempo de 
su duración. Importa, sí, el ritmo de su desarrollo, pero no la prisa, que 
bien sabe su Majestad aguardar muchos días y años, en especial cuando ve 
perseverancia y buenos deseos624

• 

En los escritos de Teresa encontramos el término proceso, expresan-
do el deseo de que quiero ir adelante en el proceso de mi vida625

, con el 
significado de ir narrando, paso a paso, la construcción secuencial de su 
historia íntima. Y un sinónimo, muy familiar, de proceso, lo encontramos 
en el término discurso, del verbo discurrir, tornando al discurso de mi 
vida626

, refiriéndose a la relación secuenciada que hace de su historia. 
Lo mismo ocurre con el significado connotativo del vocablo camino 

que empareja con el de proceso y discurso, como se observa en el cami-
no por donde el Señor me ha llevado, que es lo que me mandan escribir627

, 

en evidente alusión a la narración de su vida tal y cómo ha ido creciendo 
y desarrollándose espiritualmente. 

Y aún nos interesan dos datos más, identificar el elemento específico 
del proceso educativo, que lo diferencia de otro cualquier tipo de proce-
so, y observar cómo se ~omporta el discípulo en la dinámica procesual. La 
educación del hombre, como todos los crecimientos que ocurren en la 
naturaleza, sigue el curso de un proceso de desarrollo, pues no hay cosa 
más intempestiva que exigir frutos sazonados de un árbol que comienza a 
retoñar626

• No gusto de frutos muy anticipados, ni del mosto, que ya en el 
mismo lagar comienza a tomar sabor del vino; todo esto el tiempo lo ha de 
ir sazonando629

• Todo crecimiento, también la educación, ocurre según un 
orden, un tiempo y un ritmo. 

Etapas del proceso educativo de Teresa 

Al reflexionar sobre el proceso educativo liberador de Teresa, convie-
ne no olvidar que la niña, la adolescente, la joven y la monja que fueron 
Teresa de Ahumada y Teresa de Jesús, se manifiestan como hijas de la cul-

624 Teresa de Jesús, Vida, 11, 4. 
625 Ibídem, 26, 7. 
626 Ibídem, 27, 1. 
627 Ibídem, 27, 9. 
628 Vives, J. L., Tratado del alma, o. c., T. 11, pág. 121 O. 
629 Quintiliano M. F., citado por Ángeles Galino en Textos Pedagógicos Hispanoameri-
canos, pág. 66. 

190 



tura sociopolítica y religiosa de su tiempo. Se sometió a un proceso edu-
cativo que rebasó la mera adaptación a la vida social entorno y sufrió una 
transformación interior que engendró una mujer troquelada por un siste-
ma de valores que la llevaron a adoptar tales modos de ser y de estar en 
la sociedad que todos los que me conocían veían estar otra en mf'30• 

En este punto del trabajo, nuestro cometido consiste en presentar los 
cuatro modelos educativos con los que se encontró o libremente adoptó 
Teresa en las diferentes etapas de su proceso educativo. 

INFANCIA 

El estereotipo familiar, primer modelo educativo 

El Libro de la Vida es el tejido de una epopeya, no igualada en coraje, 
ni en lucidez ni en rigor intelectual en toda la historia de nuestra espiritua-
lidad, que nos narra la lucha librada en su alma entre Dios, que es su 
padre interior, y el demonio, su niño interiot'31

• 

No es un tipo de diario espiritual al uso, ni una mera biografía, sino un 
libro de memorias en el que leemos una historia pensada y acontecida. Es 
un testimonio de que e/ hombre no tiene sólo naturaleza, un ser a priori 
predeterminado, pues nada, en él es invariable, sino que tiene historia, que 
es lo que no tiene ninguna otra criatura. La Historia se hace siempre a redo-
pelo de la Naturafeza632

• 

Nos acercamos, pues, a Vida para analizar el estereotipo familiar que 
ofrecía el matrimonio de don Alonso y doña Beatriz como primer modelo 
educativo a su hija pequeña. Es un modelo familiar, no-formal, en el que 
Teresa destaca el sentido trascendente de la vida, la concepción religiosa 
del origen y fin del hombre, el testimonio cristiano del matrimonio de sus 
padres y el interés de los padres por alimentar con la lectura las creencias 
que les inculcaban de palabra. Este es el humus fami liar donde se encuen-
tra plantada Teresa, la niña, y del que su proyecto educativo tomará la sus-
tancia nutritiva para crecer y madurar con un encanto y una ingenua 
determinación infantil que sorprenden. 

Valores educativos liberadores que detectamos 

Teresa fue una mujer que desde niña se mostró muy sensible a la ver-
dad. La monja reformadora, la madre-maestra, no se fiaba de un espíritu 
que no fuera comenzado en verdad. Estima que el suyo se inició por ahí, por 

630 Teresa de jesús, Vida, 28, 13. 
631 Román, ). M a, Una psicografía de Santa Teresa. En Cinco ensayos sobre Santa Teresa, 
pág. 91. Edit. Nacional. (1984). 
632 O. y Gasset, )., o. c., T. IV, pág. 717. 

191 



lo que en el proceso educativo de infancia aparece una sensibilidad espe-
cial hacia lo verdadero. La verdad es, pues, el valor marco, considerado el 
fundante, intuido más que elaborado conceptualmente por la corta edad de 
la niña. En la niñez vivió ya un encuentro emotivo y cordial con la verdad. 

La historia de su proceso educativo aparece iluminada por luces inter-
mitentes, emitidas desde los diferentes focos dispuestos en los recovecos 
y encrucijadas del camino. Entresacamos los valores motivadores que 
hallamos en sus escritos referidos a la infancia. Éstos son: 

- Una verdad nuclear, identificada por ella como <da verdad de cuan-
do era niña»633

• 

Nos informa de que el cuidado que mi madre tenía de hacernos rezar 
y ponernos a ser devotos de nuestra Señora y de algunos santos, 
comenzó a despertarme de edad de seis o siete años634

• Teresa, la niña, 
intuye, no digo comprende, este racimo de verdades, la vanidad del 
mundo, que se acaba todo en breve, que todo es nada635

• Es lo que 
identificará después como la verdad de cuando era niña. 

- Que los mártires compraban muy barato el cielo. 
Es éste un convencimiento al que llega por la lectura del Flos Sanc-
torum, el martirologio, donde se describía el martirio de algunos 
santos, que así compraron barato el cielo. El comprar barato el cielo 
es el residuo de una sensibi lidad todavía medieval de compra-venta 
y, posiblemente,. aunque es muy aventurada la sospecha, sea éste 
un indicador de la descendencia judía de Teresa. Este descubri-
miento despertó en ella un deseo grande de morir así, aunque no 
por amor que yo entendiese tenerle, sino por gozar tan en breve de 
los grandes bienes que leía haber en el cielo636

• 

- Que pena y gloria era para siempre. 
Descubrió también que la bienaventuranza del cielo duraba para 
siempre. Esta certeza la espantó, es el verbo que emplea para expre-
sar sus emociones, pues espantábame mucho el decir que pena y 
gloria era para siempre. Y en pronunciar esto mucho rato, ipara siem-
pre, siempre, siempre!, era el Señor servido me quedase en esta 
niñez imprimido el camino de la verdad637• 

Como advertimos, a sus pocos años, Teresa cuenta con estos hallaz-
gos decisivos que darán consistencia y solidez a su proceso educativo, la 

633 Teresa de jesús, Vida, 3, 5. 
634 lbíd., Vida, 1, 1. 
635 Ibídem, 3, S. 
636 lbidem, 1, 5. 
637 Ibídem. 

192 



verdad de que todo es nada y el espanto de que la pena y la gloria fueran 
eternas. Ha descubierto e/ camino de la verdad. 

Tengamos en cuenta que cuando Teresa escribe estas impresiones, ha 
cumplido ya los 47 años. Puede, por tanto, hacer memoria objetiva de lo 
que supuso en su proceso educativo el hallazgo temprano de estas verda-
des y de la decisión determinante que despertaron en su voluntad. 

Evaluación del primer tramo de su proceso educativo 

Desde pequeña, Teresa se siente frustrada por no poder vivir libre-
mente como deseaba, como el la querría hacerlo. Sus padres fueron un 
obstácu lo para conseguir sus pretensiones, pues cuando concertábamos, 
con su hermano Rodrigo, irnos a tierra de moros, pidiendo por amor de 
Dios, para que allí nos descabezasen, el tener padres nos parecía el mayor 
embarazd36

• 

Con aire desencantado escribe que de que vi que era imposible .. . Por 
primera vez, muy niña, saborea lo que significa imposible, es decir, no 
poder disponer de sí misma. Sin embargo, esta experiencia implica un 
dato positivo, el haber tomado, también por primera vez, una determina-
ción muy determinada, ingenua, infantil, pero determinación que patenti-
za su libertad interior, su libertad de opción, aunque no se haya visto res-
paldada por la libertad de exención. 

Anotando los aspectos más reveladores y expresivos de su infancia y, 
consecuentemente, de la lógica inmadurez de Teresa, la niña protagonis-
ta, que refleja la anécdota aludida, hemos encontrado: 

-que adolece de un criterio objetivo de la verdad y de la bondad, 
pues para ella lo verdadero, lo bueno, lo apetecible, es lo durable, 
lo que nadie podrá arrebatarle; . 

- que la óptica desde donde contempla el horizonte vital, es la per-
sonal, individualista; 

-que no ha hecho su aparición, por su corta edad, el amor desinte-
resado, generoso. 

Ésta es la realidad de infancia sobre la que Teresa debe seguir procuran-
do el crecimiento de su persona. Es el material que ofrece a la adolescencia. 

ADOLESCENCIA 

La autonomía, segundo modelo educativo 

Al entrar Teresa en la adolescencia, la cuna de su individualidad e 
individualismo, se produce el cambio a otro modelo educativo que esti-
mulará y apoyará el ir avanzando en su proceso madurativo. Los adoles-

638 lbfdem, 1, S-6. 

193 



centes creen descubrir la libertad cuando perciben la solidez de su indivi-
dualidad, interpretada como el basamento inequívoco de su independen-
cia. Por eso sus reacciones se tornan agresivas y viscerales. Efectivamente, 
más que de libertad, el adolescente siente necesidad de la independencia, 
que es incompatible con las normas y las leyes. 

Y lcómo aparece el yo autónomo, independiente, de Teresa la ado-
lescente? Lo expondremos tal como lo hemos percibido en sus escritos. El 
comportamiento del padre de Teresa, don Alonso, su madre ya había 
fallecido, nos dejó claro que la dificultad de la educación de la libertad era 
una asignatura pendiente también para él. Por el modo de narrarlo la hija, 
sospechamos la razón por la que la internó en el colegio de las Madres 
Agustinas, porque no me parece hacía tres meses que andaba en estas 
vanidades, cuando me llevaron a un monasterio que había en este lugar, 
adonde se educaban personas semejantes, aunque no tan ruines en cos-
tumbres como yq y esto se hizo con tan gran simulación que sola yo y 
algún deudo lo supo, porque aguardaron a coyuntura que no parecfa nove-
dad; porque haberse mi hermana María casado, y quedar sola sin madre 
no estaba bien639

• 

Teresa, adolescente, es, sin embargo, consciente de la nueva expe-
riencia. Y uno de los elementos que la ayudan a concienciarse de ello es 
el espejo, que le refleja un rostro que ella acepta con no disimulada com-
placencia, pues comenta que pasando de esta edad, comencé a entender 
las gracias de naturaleza que el Señor me había dado, que según decían 
eran muchas640

• 

Como cualquier adolescente, acusa el conflicto que le causa el des-
arrollo psicobiológico al situarla en una perspectiva social y religiosa des-
conocida. Siente la llamada urgente a representar ya un rol social dis-
tinto en la familia y entre los amigos, sin excluir tampoco la tibieza en 
sus prácticas religiosas. Con asombrosa sorpresa, con espanto, toma con-
ciencia de que el vivir anterior se hace ahora deseo de con-vivir, de com-
partir, de co-laborar. Es el descubrimiento admirable de los otros. Entra 
en diálogo con la sociedad y solicita urgentemente su integración en la 
misma. Desea ser tenida en cuenta, por lo que comencé a traer galas y 
a desear contentar en parecer bien, con mucho cuidado de manos y 
cabellos y olores y todas las vanidades que en esto podía tener, que eran 
hartas, por ser muy curiosa641

• Se consideraba feliz como nunca y como 
nadie. 

639 Ibídem, 2, 6. 
640 Ibídem, 1, 9 
641 Ibídem, 2, 2 y 2, S. 

194 



Desea parecer bien, sin sospechar que ahí anidaba el origen del senti-
miento de la honra, a la que, como hija de su tiempo, sería tan sensible, 
pues mi natural me daba fortaleza para no perder la honra del mundo, pues 
quitado el temor de Dios del todo, quedóme sólo el de la honra, que en todo 
lo que hacía me traía atormentada; con pensar que no se había de saber lo 
que hacía, me atrevía a muchas cosas bien contra ella y contra Dios642

• 

Sufre, como cualquier adolescente, la desmitificación de los padres y 
la del mismo Dios. Se le difumina la imagen infantil, mítica, y ya no perci-
be a su padre como el padre de mucha caridad con los pobres. Y aquella 
pequeña falta que vi en mi madre, leer a escondidas del padre para que no 
la viese, me comenzó a enfriar los deseos y comenzar a faltar en lo demás643

• 

Su talante, amoroso y tierno, entra en una etapa de distanciamiento y frial-
dad. Tampoco Dios es lo que fue, pues me comencé a ayudar de mis gra-
cias naturales para ofenderle644

• Es verdad que se expresa en clave de fide-
lidad, no en clave de moral, de pecado, pues reconoce que no me parece 
que había dejado a Dios por culpa mortal ni perdido el temor de Dios, aun-
que le tenía mayor de la honra645

; era tan recio mi corazón que si leyera toda 
la pasión, no llorara una lágrima; esto me causaba pena646

• 

Se renuevan los valores de la infancia 

Pretendemos ahora detectar el sistema de valores liberadores en el 
que se apoya la adolescencia de Teresa, pues ello nos ayudará a descubrir 
si realmente en el desarrollo de su persona sigue vigente el proceso edu-
cativo que calificamos como liberador. 

E! encuentro con una educadora testimonial en las Agustinas, que la 
sorprendió por lo bien que hablaba de Dios, la carismática María de Bri-
ceño, responsable del internado, consigue que Teresa se cuestione el futu-
ro de su vida retornando a la memoria de los valores que originaron su 
proceso educativo, sintetizados en la verdad de cuando era niña, pero 
matizados ahora por una capacidad intelectual y afectiva más desarrolla-
da y objetivadora. 

Lógicamente, las verdades que intuyó en la infancia le sirven para 
fecundar la adolescencia, pues la flecha afectiva de Teresa adolescente 
sigue apuntando hacia el blanco de irse derecha al cielo. La diferencia la 
hallamos en que el ir derecha al cielo le exige ahora que haga un discer-
nimiento para elegir el modo como desea sufrir para purificar el alma, en 

642 Ibídem, 2, 3. 
643 Ibídem, 2, 1. 
644 Ibídem, 1, 9. 
645 Ibídem, 2, 4. 
646 Ibídem, 3, 1. 

195 



el monasterio o en el purgatorio. Aquel deseo infantil de comprar barato 
el cielo, el martirio fantástico y lúdico de tierra de moros, cede el paso al 
discernimiento de que ese premio se da a los que todo lo dejan por Él. Es 
un premio, sí, pero para hacerse acreedora a él es preciso liberarse de 
cuanto obstaculice su consecución. 

Otro valor resaltado en la adolescencia de Teresa es la seguridad, la 
necesidad de seguridad. Cuidado. Conviene que, al ponderar esta nece-
sidad, no olvidemos que analizamos el sistema de valores de Teresa la 
adolescente, psicológicamente insegura, no de Teresa de Jesús, la adulta. 
Con la misma veracidad de siempre, escribe que, aunque no acababa mi 
voluntad de inclinarse a ser monja, vi que era mejor y más seguro estado; 
y así poco a poco me determiné a forzarme para tomarle. La duda, el 
miedo y la inseguridad son la actitud recurrente en Teresa adolescente, 
por lo que es comprensible la búsqueda de seguridades. 

Evaluaci6n de este segundo tramo del proceso 

La evaluación de este tramo del proceso educativo referida a la ado-
lescencia de Teresa, nos da resultados positivos, pues observamos que 
mantiene una línea ascendente. Destacamos los siguientes indicadores, 
que confirman nuestro aserto: 

- Cuando tomó conciencia del mal que le habían hecho algunas com-
pañías, se liberó de ellas. Reconoce que comenzóme esta buena 
compañía a desterrar las costumbres que había hecho la mala. Ello 
le tornó a poner deseos de las cosas eternas. 

- Quitó en algo la gran enemistad que tenía con ser monja, que se me 
había puesto grandísima. Que me diese el estado en que le había de 
servir; mas todavía deseaba no ser monja, que éste no fuese Dios ser-
vido de dármele. 

- También temía el casarme. A cabo de este tiempo que estuve aquí, 
ya tenía más amistad de ser monja, aunque no en aquella casa, por 
las cosas más virtuosas que después entendí que tenían, que me 
parecían extremos demasiados647

• 

Las palabras que mejor reflejan la actitud global que mantenía Teresa 
de Ahumada en su proceso educativo liberador en la adolescencia, son 
que yo no andaba descuidada de mi remedio648• Le ocurría lo esperable en 
una adolescente, que miraba más el gusto de mi sensibilidad y vanidad que 
lo bien que me estaba a mi alma649

• 

647 lbfdem, 3, 1; 2, 3 y 5. 
648 lbfdem, 3, 3. 
649 lbfdem, 3, 2. 

196 



JUVENTUD 

La voluntad de determinación, tercer modelo educativo 

El tercer modelo educativo que adopta Teresa de Ahumada es el 
caracterizado por la voluntad de determinación. Se inicia en el deseaba y 
f inaliza en el me determiné. Es decir, aparece un paradigma educativo que 
consiste en determinarse a ser mediante la decisión de poner en práctica 
lo que debe realizar para desarrollar su personalidad. 

Si consegu imos verificar la aseveración anterior, afirmaremos que con 
este tercer modelo educativo Teresa contribuye a perfilar la modernidad, 
puesto que de ese modo confirma el que para muchos autores es el tema 
de nuestro tiempo, concebir la vida como misión650

• Y misión es la conno-
tación que subyace en la determinación. Por esta razón, desde la psico-
pedagogía lo importante es descubrir la dinámica interna por la que Tere-
sa llega a adoptar la actitud de tomar decisiones radicales, pues en esto 
consiste la determinación . Nos detalla el proceso que desembocó en su 
determinación final, pues el Señor me forzó a forzarme, que me dio ánimo 
contra mí, que me determiné a forzarme y que me determiné a seguir el 
camino. Con el testimon io de que e/ Señor me forzó a forzarme, se cum-
ple el convencimiento de Don Juan Manuel de que así, la primera cosa 
que es menester para la crianza de los ninnos et de los moc;os et de los 
mancebos es la gracia et la merced de Dios651

• 

En la tierra fronteriza que separa la adolescencia de la juventud, Tere-
sa entabló una lucha dolorosa para decidir el camino que debería seguir. 
Nos relata que en esta batalla estuve tres meses forzándome a mi misma 
con esta razón 652

• El calificativo de batalla nos revela la energía interior y la 
decisión con la que acomete el conflicto planteado. 

Y la fenomenología de su discurrir es la que deducimos del elemental 
análisis lingüístico que hacemos a continuación, basado en la observación 
de los verbos que emplea: 

Disponer 

Se hace presente Dios que toma partido en la contienda. Prueba de 
ello es que, en unas líneas, Teresa escribe dos veces el verbo disponer refe-
rido a sí misma, pero cuyo sujeto agente es el Señor, pues andaba más 
ganoso el Señor de disponerme para el estado que me estaba mejor. i Por 
qué términos me andaba Su Majestad disponiendo para el estado en que 

650 O. y Gasset, Lo. c., T.~ pág. 155. 
651 Don Juan Manuel, o. c., pág. 104. 
652 Teresa de Jesús, Vida, 3, 6. 

197 



se quiso servir de mí! Poco a poco va habilitando Él el ánimo para que salga 
con esta victoria 653

• 

Forzar 

Concede la iniciativa del avance de su proceso educativo a Dios, reco-
nociendo que me forzó a que me hiciese fuerza. Es la interpretación provi-
dencial que hace de los acontecimientos. En este caso, por ejemplo, coinci-
de que se encuentra en casa de su tío Pedro, en Hortigosa, camino de Cas-
tellanos de la Cañada, cuando va a encontrarse con su hermana María. El 
hecho de que el Señor le andaba disponiendo paras(, que luego fue fraile, 
los buenos libros de romance que allí encontró, el escucharle hablar de Dios 
y de la vanidad del mundd54

, que eran los temas más impactantes para ella, 
provocan y explican que vuelva sobre la idea de ser monja. 

El empleo del verbo forzar se transforma, después, en pronominal, 
forzarse. Es la explicitación de su respuesta, que consiste en cooperar con 
la voluntad de Dios esforzándose todo lo que puede, pues me determiné 
a forzarme para tomar el estado de monja, de inclinarse a ser monja655

• Ya 
no es el Señor quien la fuerza a esforzarse, sino ella misma. 

Determinarse 

Nos confía, muy al oído, que me determiné a decirlo a mi padre, que 
casi era como tomar el hábito de monja, aunque no acababa mi volun-
tad656. lQué añade el verbo determinarse al verbo forzarse? La denotación 
de determinarse es la de tomar una resolución. Sin embargo, en Teresa 
supone más que decidirse. Denota la voluntad de ser, que rebasa la volun-
tad de hacer. Es decir, si Teresa ingresa en el monasterio, lo hará con 
voluntad de ser, no sólo de estar, de convivir, de sacrificarse, de rezar. Para 
ella, el monasterio no se reducirá a una circunstancia de lugar en donde, 
sino que lo aceptará como un útero que conforme un nuevo modo de ser 
creyente, de vivir su misión. Ella será para sí su monasterio. 

El determinarse implica que todo el empeño, el esfuerzo, el sacrificio, 
quedan asumidos desde el primer momento. Porque quien de veras hubiere 
dicho esta palabra al Señor fiat voluntas tua, hágase tu voluntad, todo lo ha de 
tener hecho, con la determinación al menos. Otras veces, Teresa expresa su 
determinación con el gesto de me hinqué de rodillas, prometí de hacer todo 
cuanto me dijere por toda mi vida657

• Le queda el día a día para practicarlo. 

653 Ibídem, 3, 3-4 y 11, 4. 
654 Ibídem, 3, 4. 
655 Ibídem, 3, S. 
656 Ibídem, 3, 7. 
657 lbfd., Camino, 63, 2. 

198 



Identificadores de esta fase del proceso 

Es evidente que las motivaciones pueden condicionar el grado de 
libertad de un comportamiento en el sentido de que si la motivación es 
fuerte, la voluntad se encuentre con menos libertad para consentir o para 
oponerse, pero en ningún caso la anulan. Por ello, es éste el momento de 
preguntarnos qué factores liberadores nuevos aparecen en Teresa y en 
qué medida determinan la decisión en el tramo de su juventud. Porque el 
área individual o social en la que un sujeto practica la libertad es variable, 
cambia en la medida en que el sujeto se va apropiando de la libertad. 

Éstos son los nuevos factores motivadores que aparecen en la juven-
tud de Teresa: 

- El remedio del alma y el verdadero amor. 
El factor motivador que introduce Teresa en ese momento es doble. Por 
una parte, procurar el remedio del alma y, por otra, descubrir el amor 
verdadero. Si en la adolescencia había hecho buena la afirmación de 
Pascal de que sólo nos mueven las razones del corazón, por lo que en 
su corazón adolescente miraba más el gusto de la sensibilidad y vanidad 
que lo bien que me estaba a mi a/ma658

, ahora, en la juventud, más mira-
ba ya el remedio de mi alma. La motivación es otra, pues más miraba ya 
el remedio de mi alma; del descanso, ningún caso hacía de él659

• 

- El proceso de descubrimiento del verdadero amor. 
Reconoce que anteriormente aún no tenía, a mi parece" amor de 
Dios como después que comencé a tener oración660

• Lo que eviden-
cia que el amor está, por una parte, en el inicio de la apropiación 
de la libertad y es, al mismo tiempo, la floración de esa misma liber-
tad, que se expresa en el señorío, ya que éste, el señorío, es la expe-
riencia más intensa de libertad que puede hacer la persona661

• La 
conclusión es que el amor es un factor desencadenante de la lucha 
por la libertad y ésta da como fruto la vivencia amorosa más exqui-
sita, el señorío que se alcanza sobre uno mismo y sobre el entorno. 

- La primera experiencia del señorío interior. 
Cuando por primera vez Teresa pronunció interiormente me determi-
né, experimentó /a libertad de exención, es decir, rompió las ataduras 
externas que venían condicionando sus decisiones. Con el gesto de su 
huida al convento, se cumple en la joven Teresa el pensamiento de 

658 lbíd., .Vida, 3, 2. 
659 Ibídem, 4, 1. 
660 lbidem, 5, 1. 
661 R. Guardini, est 1 'experience "!a plus in tense de liberté que puisse faire la personne; elle 
a rer;u de la main de f'autre son moi veritable, o. c., Liberté, grace ... , pág. 39. 

199 



que sólo es libre el que no tiene más remedio que serlo, pues no 
somos libres de ser libres. Una libertad de la que pudiéramos exone-
rarnos como de un título oficial no sería constitutivo de nuestro se~ 62 • 
A Teresa le ha llegado el momento de sentirse obligada a ser libre, de 
demostrarse que ya es señora de sí misma. 

El obispo Pedro Casaldáliga, hombre libre donde los haya, con su 
verso quiero hacer tu voluntad contra la mía, acierta a comentar bellísi-

mamente las palabras de Teresa de que e/ Señor me dio ánimo contra m~ 
de manera que lo puse por obra. Es ésta una de las grandes expresiones 
de libertad, poner la propia vida en alma ajena, aunque no sea extraña. 

Pasado el tiempo, recordará Teresa la angustia de aquel meridiano afec-
tivo que fue abandonar la casa paterna para marchar al monasterio, que divi-
dió su vida en dos épocas, pues acuérdome que cuando salí de casa de mi 
padre, no creo será más el sentimiento cuando me muera; porque me pare-
ce que cada hueso se me apartaba por sí663

. Y no se ruboriza al manifestarnos 

que no todo lo que en ella relucía era oro puro, pues más me parece que me 
movía un temor servil que amor. Yo había bien merecido el infiernd64

• 

Limitándonos a esta primera experiencia de señorío interior de Tere-
sa, lo que deseamos transmitir es que si el modo de ser mujer define un 
modo de ser libre, Teresa, la mujer joven, ha tomado partido por la con-
quista del señorío de su persona en un gesto deslumbrante de mujer. 

Reflexionando sobre la progresiva incorporación de la libertad al proceso 
educativo de Teresa, es éste el momento de que nos preguntemos qué es 
lo que distingue a las dos huidas que protagonizó Teresa, la niña, huyen-
do a tierra de moros, y la joven, huyendo al monasterio. En lenguaje zubi-
riano, encontramos la d iferencia en el grado de conciencia y de respon-
sabilidad con que toma tales decisiones, pues cuanto más arraigada en la 
persona está la decisión, tanto más libre es, ya que se hace depender 
menos de las ci rcunstancias exteriores. 

La conducta de Teresa al decidir ingresar en el monasterio nos habla 
de elección, no únicamente de opción, pues ésta, que es la llenura de la 
libertad665

, es un acto libre que influye sólo sobre la voluntad. Me forcé, 
escribe Teresa. Forcé mi voluntad. Sin embargo, la elección es una deci-
sión electiva entre varias alternativas. Si no se nos ofrecen alternativas, 

optamos pero no elegimos. Nuestra conducta es libre, sí, pero no electi-
va. En el caso de Teresa encontramos opción y elección. 

662 O. y Gasset, J., Prólogo a la Pedagogía general de Herbart, o. c., T. VI, pág. 351. 
663 Teresa de Jesús, Vida, 4, 1. 
664 Ibídem, 3, 6. 
665 Luis Rosales, o. c., T. 1, pág. 63. 

200 



LA MONjA-FUNDADORA 

La fidelidad, cuarto modelo educativo 

El cuarto paradigma educativo teresiano consiste en responder con 
fidelidad a la llamada que siente para esforzarse en conseguir la apropia-
ción de la libertad. La fidelidad es el camino que se recorre para que la·rea-
lidad prosaica de la vida diaria se identifique con el proyecto personal de 
vida. Ser fieles es un modelo educativo que exige cierta madurez en el dis-
cípulo, pues la fidelidad implica vocación, misión, reflexión y compromiso. 
La fidelidad es una fase del proceso educativo de la persona en la que se 
superponen, porque ya se identifican, el ser-persona y el ser-libre, puesto 
que e/ acto libre es la forma esencial según la cual realizo en mí la cualidad 
de persona666

• Es decir, la libertad es un factor de personalización. 
En este modelo de proyecto educativo, contemplamos el espectáculo 

que nos ofrece Teresa como monja-fundadora, que ha vivido aventuran-
do su vida para conseguir el señorío interior, la libertad, que siempre vale 
más que la misma vida. No faltan ejemplos de personas que han perdido 
la vida como argumento para así valorar la libertad con la que tejían su 
proyecto de vida. Otras veces, por el contrario, preferimos la privación de 
libertad exterior en una institución penitenciaria como modo de valorar la 
vida y la libertad interior. 

Teresa se encuentra en el monasterio inmersa en una situación huma-
na, social y religiosa distinta, aceptando modos de maduración liberadora 
también diferentes. Entre estos nuevos factores educativos, liberadores, 
señalamos: 

El amor de Dios y la oración mental 

La bondad que le muestra Dios la mantiene sorprendida. Había 
comenzado reverenciando a Dios como a su Majestad. Lo escuchó más 
tarde como a su maestro y lo recibe ahora como inquilino de su casa. El 
Señor la visita con gracias insospechadas y ella no se cansa de hacer 
memoria de los favores que ha recibido, pues el Señor me dio libertad y 
fuerza. En un punto me dio la libertad que yo no pude alcanzar. Era más 
penoso para mi condición recibir mercedes, cuando había caído en graves 
culpas, que recibir castigos; verme recibir de nuevo mercedes pagando tan 
mal las recibidas, es un género de tormento para mí terrible667

• Teresa, 
humildemente, nos oculta ahora, pero nos lo confirma en otras ocasiones, 

666 R. Guardini, 1 'acte libre est la forme essentie/e se/on Jaquel/e ye réalise sur moi ma qua-
lité de personne, o. c., pág. 1 S. 
667 Teresa de Jesús, Vida, 7, 19. 

201 



que se dispuso a recibir la libertad sin regatear esfuerzos, que me costaron 
harto de mi salud, con pequeñas o grandes liberaciones, y así correspon-
der al amor de Dios. 

La experiencia del amor de Dios la libera de anteriores inseguridades, 
que le hacían buscar regresivamente fundamentos más sólidos668

• No duda 
que es Dios quien la habita y la sostiene, y esto es como el despertar de 
un sueño, de una pesadilla, puesto que veía en mí una gran seguridad que 
era Dios. Y es gran cosa la seguridad de la conciencia669

• No te desampara-
ré, no temas670

• Experimenta la confianza de que es Dios quien responde 
por la verdad671

• Y en virtud de esta certeza vivencia!, se siente segura y 
confiada para seguir el camino de despojarse de cualquier impedimento 
ya que ya no quiero que tengas conversación con hombres sino con ánge-
les672. Se sorprende de sí misma si se observa barriendo los tránsitos del 
convento de la Encarnación, en horas que solía ocupar en mi regalo y gala; 
y acordándome que estaba libre de aquello, me daba un nuevo gozq que 
yo me espantaba y no podía entender por dónde venía673

• 

Un día se encontró en condiciones de escribir que yo confieso que mi 
ruindad y flaqueza muchas veces me han hecho temer y dudar6 7 ~. Es la pro-
clama de que ha desaparecido en ella el amor servil, con el que se ama, 
si eso es amor, a quien se teme. Todos buscamos la seguridad, la presen-
te y la futura, y huimos del olvido, que es una experiencia de muerte, 
como lo interpretó Miguel de Unamuno, para quien e/ hombre muere 
cuando no se le necesita. Teresa ha sustanciado su amor con otro conte-
nido, con el amor-del-ser del otro. 

Es consciente Teresa de que la maduración humana y religiosa que 
consigue con gran esfuerzo por su parte, se debe a los apoyos que 
encuentra en la práctica de la oración mental. Uno de los hombres que 
pasará a la historia como ejemplar cumplidor del evangelio entre los 
pobres en el siglo que se nos acaba de marchar, confiesa que estoy abso-
lutamente convencido de que si la Providencia no me hubiese conducido 
a consagrar estos años a la adoración, mi vida habría discurrido por otros 
derroteros, distintos a los de los Traperos de Emaús675 • 

Reconoce Teresa que todos estos deseos, y más, de virtud, me los ha 

668 Maslow, A., o. c., pág. 81. 
669 Teresa de Jesús, Vida, 23, 2. 
670 Ibídem, 25, 20. 
671 lbíd., Carta a María Bautista, 29-4-1576. 
672 lbfd., Vida, 24, S. 
673 Ibídem, 4, 2. 
674 lbid., Fundaciones, 28, 19. 
675 Abbé Pierre, Mis razones para vivir, pág. 52. Edit. PPC, Madrid. (1997). 

202 



dado el Señor después que me dio esta oración de quietud con estos arro-
bamientos. Si algún bien tengo, de aquí me ha venido. Me espanto de ver 
tantas verdades y tan claras676

• Es consciente de que fue mejorando mucho 
desde entonces677

, texto que, aunque lo refiere a la aparición del Cristo 
muy llagado, lo podemos aplicar a los frutos de su oración mental. 

La oración mental caldea en el la el amor a Dios, que cada día la com-
promete más en el servicio a los hombres ya que me parece que ahora 
tengo mucha más piedad de los pobres que solía. Ningún asco tengo de 
ellos, aunque los trate y llegue a las manos. Aunque antes por amor de Dios 
hacía limosna, piedad natural no la tenía678

• Esta confesión supone un paso 
de gigante en la apropiación de la libertad interior, que ha expulsado 
repugnancias y ascos, y, libre de prejuicios sociales, se encuentra cercana 
al enfermo, al pobre y marginado. 

Nos confía que como consecuencia de esa piedad hacia los pobres, el 
deseo e ímpetu tan grande de morir se me ha quitado, en especial desde 
el día de la Magdalena, que determiné de vivir.. de buena gana para servir 
mucho a Dios. Dióme deseo de no morir tan presto, porque hubiese tiem-
po para emplearse en esto679• Este vivir de buena gana es un canto al amor, 
a la libertad, a la solidaridad y a la fratern idad. Desear retrasar la muerte 
para emplear la vida en servicio de los débiles, es el brindis a una tierra 
más libre y más humana. Teresa está ya convencida de que /a división fun-
damental de la humanidad se da entre los que retroceden ante el sufri-
miento de los demás y los que luchan por liberarlos680

• Y nos relata que yo 
me veía crecer en amarle mucho al Señof'31

• 

676 Teresa de Jesús, Cuentas de Conciencia, 1 i!, 12. 
677 lbíd., Vida, 9, 3. 
678 Ibídem, 2, 6. 
679 lbid., Cuentas de Conciencia, .18i!, JJi!. 
680 Abbé Pierre, o. c., pág. 58. 
681 Teresa de Jesús, Vida, 29, 4. 

203 





7. EFICACIA DEL AMOR EN LA EDUCACIÓN 

Sólo los que nos quieren nos ayudan a crecer 

Parece que lo correcto y aconsejable en opinión de}.}. Rousseau es 
no inmiscuirse para nada en el proceso educativo que, dirigido por la sabia 
naturaleza, sigue el niño, que personifica en el Emilio. Aconseja seguir los 
dictámenes de la razón y que se disipen los vicios sociales por sí mismos. 
Apoya sus tesis en que todo es perfecto cuando sale de las manos de Dios, 
pero degenera en las manos del hombre, que obliga a una tierra a que dé 
lo que debe producir otra. Todo esto de que carecemos al nacer, tan 
imprescindible en la adolescencia, se nos ha dado por medio de la educa-
ción, que nos viene de la naturaleza, de los hombres, sin su intervención 
positiva, directa e inmediata, o de las cosas632

• 

Sin embargo, la colaboración positiva que se ofrece por medio de la 
educación, es necesaria. El lenguaje pedagógico de Teresa en este aspec-
to es tan evidente como lapidario, y tiene, incluso, aire de slogan publici-
tario, pues gran mal es un alma sola entre tantos peligros683

, ya que la edu-
cación negativa es una hipocresía y una ingenuidad634• El sentimiento tere-
siano y la opinión orteguiana apoyando no sólo la presencia sino la nece-
sidad, pues si el hombre fuese solamente un animal que aprende, podría 
bastarte aprender de su propia experiencia y del trato con las cosas. Nues-
tro maestro no es el mundo, las cosas, los sucesos naturales, ni siquiera ese 
conjunto de técnicas y rituales que llamamos cultura sino la vinculación 
intersubjetiva con otras conciencias685

• 

Juan de la Cruz, con su imaginación poética, confirma que el que 
solo se quiere estar, sin arrimo de maestro y guía, será como el árbol que 
está solo y sin dueño en el campo. El árbol cultivado, con el beneficio 
de su dueño da la fruta en el tiempo que de él se espera. El alma sola, 
sin maestro, es como el carbón encendido que está solo; antes se irá 
enfriando que encendiendo. El que cae ciego, no se levantará ciego 
solo686

. La colaboración del educador enfervoriza el fuego o, al menos, 
mantiene su resco ldo. De él nos llega la palabra precisa para un 
momento adecuado y el aliento para un día oscuro, desazonado, 
depresivo. Él nos regala el gesto ejemplar de la constancia y de la per-

682 Rousseau. J. J., o. c., pág. 65. 
683 Teresa de Jesús, Vida, 7, 20. 
684 O. y Gasset, J., El Quijote en la escuela, o. c., T. 11, p. 276. 
685 Fernando Savater, o. c., pág. 30. 
686 Juan de la Cruz, Dichos de luz y amor, 5, 6, 7 y 11. 

205 



severancia humilde y nos ilumina con su doctrina el sendero que habí-
amos perdido. 

Teresa es una mujer y una religiosa capaz de adentrarse inmediata-
mente en el corazón del otro, de acercarse y conectar con sus interlocu-
tores. Es una persona que con-siente, com-padece y con-vive los intereses 
del interlocutor, sean de dolor o de contento, no importa. Y desde esa 
entrañable interioridad, que es, en realidad, confiada cercanía, colabora, 
acompaña y demanda ayuda para las necesidades. 

Conoce al detalle, por ejemplo, las subidas y bajadas de tono vital que 
aparecen en el proceso educativo de su hermano Lorenzo. Sigue de cerca 
sus dudas, sus miedos, sus escrúpulos, sus flaquezas, y reconoce que es un 
trabajo liberador y de animación el que debe prestarle continuamente, y 
lo consigue gracias a la paciente ternura con la que le habla, le escribe y 
le escucha. De esa ternura, un ejemplo. es el deseo de que plega a Él que 
vuestra merced vaya siempre adelante en su servicio, que, si no hay tasa en 
el galardón, no ha de haber parar en procurar servir al Señor, sino cada día 
un poquito siquiera ir más adelante y con hervor687

• Le confía que está pre-
ocupada y con harto miedo de Agustín de Ahumada por no saber cómo va 
en las cosas de Nuestro Seño,.U8

• Pero a tener a vuestra merced aquí, no me 
faltaba nada689

• Unos membrillos le envío para que la su ama se los haga en 
conserva y coma después de comer y una caja de mermelada. Lo coma por 
amor de mf'90

• Lorenzo conoce lo que su hermana siente sobre él, porque 
a mi hermano, lo que imagina que yo quiero, le da gusto hace~ 9 '. 

Ahí está Teresa hablando al corazón y llenando de emoción la inesta-
ble sensibilidad del hermano a quien desea que quiera Nuestro Señor que 
nos juntemos entrambos. Es precisamente lo que él añora y lo que le pide 
su inseguridad. Pero juntarse, lpara qué? Para procurar más su honra y glo-
ria y algún provecho de las almas. Que nos juntemos acá y nos ayudemos 
para juntarnos para siempre. Y no pueden faltarle los consejos puntuales, 
que no olvide vuestra merced de no tomar ahora confesor señalado y la 
menos gente en su casa que se pudiere sufrir; más vale que vaya tomando 
que dejando692

• 

Al bueno de Antonio Caitán, que no retiene los consejos de la Madre 
Fundadora, le insiste en que vuestra merced no se canse en querer pensar 

687 Teresa de Jesús, Carta a don Lorenzo, hermano, 23-12-1561 
688 lbíd., a/ P. Cracián, 17-1-1570. 
689 lbíd., a don Lorenzo, hermano, 24-7-1576. 
690 Ibídem. 
691 lbíd., a María Bautista, 30-1 2-1575. 
692 Ibídem, 9-7-1576. 

206 



mucho, ni se le dé nada por la meditación, que, si no se le olvidare, hartas 
veces le he dicho lo que ha de hacer. Y le pone el ejemplo de que como 
en este mundo hay tiempos diferentes, así en el interior, y no es posible 
menos; por eso, no tenga pena, que no es por culpa. Su merced verá lo 
mejor, en cuanto a su vocación después de haber enviudado, y vaya 
mirando a lo que le inclina más su espíritu693

• Teresa se cree con la con-
fianza suficiente para manifestarle que /a queja que en los demás negocios 
pudiera tener de vuestra merced es no me haber avisado desde que lo 
supo. Alude a las habladurías que corrían en Alba sobre el presunto mal 
comportamiento, nunca probado, de su sobrina Beatriz con cierta perso-
na casada allí, y piensa que se debía de haber llevado de otra suerte. Mi 
hermana mucho me jura que es testimonio, y créolo, porque no es menti-
rosa. Si estuviera en mi mano, aunque sea testimonio falso, yo quitara las 
ocasiones694

• 

Lo mismo le ocurre con Luis de Cepeda, primo segundo suyo, que 
vive en Torrijas y tiene tres hermanas carmelitas. Lo pacifica restando 
importancia al hecho de no poder conseguir más presencia de Dios y más 
recogimiento interior. Su palabra cordial y comprensiva es que vuestra 
merced no se espante de no andar muy recogido con tantos embarazos, 
que no podrá ser; con que, cuando se acaben y se torne a su buen gobier-
no, me contentaré695

• 

A don Diego de Guzmán y Cepeda, hijo de su hermana María, que 
ha enviudado, le escribe con el corazón en la mano deseándole que /e dé 
conformidad Su Majestad y luz para entender cuán poco duran los des-
cansos ni los trabajos de esta vida. Y luego, no podía faltar el detalle no ya 
de la Madre Teresa, la santa, la fundadora, sino de la tía monja, que se 
siente cercana a su dolor, y que tanto quiso y animó a su madre, de adjun-
tarle dos melones que hallé, no tan buenos como yo quisiera696

• 

Si Teresa se sintió desconcertada intelectual y espiritualmente por las 
vivencias que le proporcionaba la práctica de la oración mental, les ocu-
rrió lo mismo a algunos de sus educadores, religiosos o laicos. Sin embar-
go, siempre les agradeció el amor que mostraron en el deseo de ayudar-
la, aunque con desacierto tantas veces. En la descripción dolorosa que 
redacta sobre la tensión que les producía su complicado caso, leemos que 
creció de suerte este miedo en los consejeros, cuando su oración alcanza-
ba cotas de quietud y de unión, que Francisco de Salcedo me hizo buscar 

693 lbíd., a Antonio Gaytán, Alba de Tormes, 30-5-1574. 
694 Ibídem. 
695 lbíd., a don Luis de Cepeda, su primo, en Torrijos, 26-11-1576. 
696 lbíd., a Diego de Guzmán, desde Toledo, noviembre 1576. 

207 



con diligencia personas espirituales con quien tratar697
, pues /o que me con-

venía era tratar con un Padre de la Compañía de jesús, que eran experi-
mentados; que no saliese de lo que me dijere en todo, porque estaba en 
mucho peligro, si no había quien me había quien me gobernase698

, que le 
diese cuenta de toda mi vida por una confesión general y de mi condi-
ción699. No minusvaloremos la evidente sospecha de los consejeros sobre 
el estado psíquico de Teresa que entrañaba la recomendación de que 
exponga su condición, es decir, su modo de percibir, de sentir, de idear o 
de amar a Dios. A mí me hizo tanto temor que no sabía qué me hacer, 
cuando oyó que no podía de dejar de temer mucho'00

• 

Francisco de Salcedo apoyaba su actitud en que fue entendiendo mis 
imperfecciones tan grandes y como le dije las mercedes que Dios me hacía 
para que me diese luz, dijome que no veía lo uno con lo otro, que aque-
llos regalos eran ya de personas que estaban muy aprovechadas y mortifi-
cadas, que no podía de dejar de temer mucho, porque le parecía mal espí-
ritu en algunas cosas701

• Teresa desaprueba la desorientación, pero agrade-
ce su buena voluntad. 

Al acudir al P. Diego de Cetina702
, a pesar de la juventud de sus 23 

años, se encontró ante un jesuita bien avisado, como quien bien sabía 
este lenguaje, el de la oración mental. Me declaró lo que era703

• Contra 
la opinión que sostenían los más allegados a ella, que le habían diag-
nosticado espíritu de demonio, el P. Cetina fue certero y definitivo en su 
juicio, que en nada coincidía con el de ellos. Como hemos ya comen-
tado, le estremeció aquella mujer tan mujer, sincera, generosa, acosada 
por las dudas y las sospechas acumuladas sobre ella. Y por su mediación 
cordial recuperó la paz pues me animq mucho. En esto me parecía que 
hablaba en él el Espíritu Santo para curar mi alma, según se imprimía en 
e//a704

• Entonces fue cuando Teresa comenzó a valorar la pedagogía del 
amor y toma nota de que el trato respetuoso y amoroso al discípulo es 

697 lbid., Vida, 23, 3 
698 Ibídem, 23, 14. 
699 Ibídem, 23, 11. 
700 Ibídem, 23, 13-15. 
701 lbíd., 23, 11. 
702 El jesuita Diego de Cetina nació en la provincia de Cuenca, en Huete, en 1531, cuan-
do Teresa de Ahumada contaba ya 16. Cursó los estudios de Artes, equivalentes, más o 
menos, a los actuales de Filosofía en los Seminarios, para orientarnos un poco, en la Uni-
versidad de Alcalá, y los de Teología en la de Salamanca. Conoció y trató a Teresa de Jesús 
en el1555, en Ávila. 
703 Teresa de Jesús, Vida, 23, 16. 
704 Ibídem. 

208 



el marco humano en el que debe encuadrarse la relación interpersonal. 
La sorpresa que Teresa recibió del P. Cetina fue que escuchaba con 

ternura la palabra amasada en el dolor. No estaba acostumbrada al pen-
sar y al hacer reposados, serenos, lejos de la acuciante incomodidad que 
provoca el mandato sospechoso. De hecho, el alma que aparece en la 
escritura de aquel momento es la de una persona pacificada y sanada por 
la colaboración amorosa que le presta un educador experto, pero, sobre 
todo, cercano y sensible a su dolor. Se siente libre de suspicacias y de sos-
pechas inquisitoriales. La acogida benévola y comprensiva que encontró 
en aquel padre jesuita dejóme consolada y esforzada y el alma blanda, que 
comenzó a tener conocida mejoría705

• No necesitaba otra cosa para recu-
perar su alma, confundida y angustiada. 

El amor respeta la originalidad del discípulo 

Cada educando es como es, no como quisiéramos que fuese. Es él 
mismo, irrepetible, original. A este respecto, conviene tener muy presen-
te que en cada persona se dan tres estratos, e/ común, compartido con 
todos los individuos, como es el hecho de ser persona; e/ diferente, por el 
que se incardina en el segmento biológico y social, como el ser varón o 
mujer, con lo que ello condiciona la actividad posterior, como previó 
quien me mandó escribir las Moradas, que le parecía que mejor se entien-
den el lenguaje unas mujeres de otras706

• El tercer estrato es el original, que 
constituye a la persona en sí-misma. Por esa razón, ha menester el Señor 
hacer particulares /lamamientos707

, dependiendo de la idiosincrasia, del 
modo personal de percibir la llamada y de la capacidad de responder. Esto 
es lo que Teresa desea dejar muy explfcito, que es cosa que importa 
mucho saber; que no a todos lleva Dios por el mismo camino'08

• 

El P. Prádanos, también jesuita, joven, bien preparado intelectual y 
hombre espiritual, conoció y trató a Teresa en Ávila, residiendo, como el 
P. Cetina, en el colegio de san Gil. Realista y objetivo, se hace inmediata-
mente con el caso y la situación de Teresa, una monja animosa con deseos 
de seguir adelante en el mejor servicio al Señor, pero con un alma dema-
siado tierna, muy temerosa de que se le puedan pedir compromisos que 
ella considere desmesurados. 

Evidentemente, entre las actitudes que caracterizan a un buen educa-
dor contamos las que llevan a establecer una relación en la que una de las 

70S lbfdem, 23, 18 y 24, 1. 
706 Jbid., Moradas, prólogo, 4. 
707 lbid., Vida, 7, 4. 
708 lbfd., Camino, 27, 2. 

209 



partes intenta promover en la otra el desarrollo y la capacidad de funcionar 
mejor y enfrentar la vida de manera más adecuada709

• Se trata, pues de pro-
mover las capacidades del discípulo, nunca de sustituir su persona. Por esta 
razón, le importa al P. Prádanos informarse sobre la estructura psíquica de 
la persona de Teresa y cuál es el estado de su alma. Esto expl ica que la pri-
mera medida que toma es la de ayudarla para que objetive y autoevalúe su 
situación espiritual y tome conciencia del momento en que se encuentra su 
proceso educativo. No podemos construir con solidez si desconocemos las 
condiciones en que se encuentra la obra levantada y los obstáculos que, 
por no tener conciencia de los mismos, impiden avanzar a mejor ritmo. 

La disposición para seguir adelante en la mejora de su vida espiritual 
que encuentra el P. Prádanos en Teresa es parte de su originalidad y le 
resu lta sorprendente. Aunque el padre sabe que no es suficiente el deseo 
para conseguir el objetivo, pues para contentar a Dios no había de dejar 
nada por hacer, sin embargo, muy sabiamente advierte la necesidad de 
respetar su ritmo, pues no estaba mi alma nada fuerte, sino muy tierna, en 
especial en dejar algunas amistades que tenía, aunque no ofendía a Dios 
con ellas. Era mucha afición y parecíame a mí que era ingratitud dejarlas; y 
así se lo decía; que pues no ofendía a Dios, que por qué había de ser des-
agradecida710. 

Escarmentada Teresa de las presiones recibidas para que desviara sus 
peligrosos caminos espirituales, que era como pedirle que se resignase a 
suplantar su personalidad, insistirá en el Libro de la Vida en que hemos de 
promover, es el verbo que, siglos después, empleará Rogers, como buenos 
hortelanos, que crezcan estas plantas y tener cuidado de regarlas para que 
no se pierdan. Son estas plantas, y no otras, las que sembramos, las que 
crecerán desde sus propias raíces. Consecuentemente, al educador le 
competen dos actitudes, la de respetar la originalidad de la persona y la 
de colaborar en su crecimiento, regarla, si así se lo piden. 

Las cartas que dirige a su hermano nos informan de que mantiene con 
su sobrino Francisco una correspondencia entrañable. Sugiere a Lorenzo 
que comprenda los momentos difíciles que vive su hijo y que de las 
mudanzas de Francisco, que contaba entonces diecisiete años, no se 
espante, que eso pide su edad711

• Nunca le quite que me escriba, que quizá 
lo ha menester, y con una letra se contenta, que eso no me hace nada712

• 

709 C. Rogers, El proceso de convertirse en persona, pág. 46. Edit. Paidos. Barcelona. 
(1982). 
710 Teresa de Jesús, Vida, 24, S. 
711 lbíd., Cartas, 27-7-1579. 
712 Ibídem, 27-2-1577, desde Toledo. 

210 



Lorenzo sospecha, y sospecha mal, que las cartas que Francisco escribe a 
su tía Teresa le roban el tiempo que ella necesita para otros menesteres, y 
no es así. Con cariño, pretende Teresa que Francisco sea el intérprete 
musical de vi llancicos y de coplas, por. lo que /e envío, escribe a don 
Lorenzo, un cantarcillo que compusieron a fray Juan de la Cruz, que me 
enviaron de la Encarnación; para que cante Francisco a vuestra merced713

. 

Esos villancicos, que envía desde Toledo, tienen tonada para cantar, si la 
atinara Francisquito. Esas coplas, que no van de mi letra, no son mías, sino 
que me parecieron bien para Francisco714

• Antes de que se me olvide: 
mande vuestra merced a Francisco que me envíe unas buenas plumas cor-
tadas, que acá, en Toledo, no las hay buenas y me hacen disgusto y traba-
jo715. A don Francisco muchas encomiendas71 6

• 

Para Teresa, como para cualquier educador que se precie, el total res-
peto del educador hacia las aptitudes, actitudes, prioridades vocacionales 
o intereses profesionales del discípulo, es proverbial. Le sorprendió adver-
tir esta habi lidad en el P. Cetina, pues el Señor le ·daba gracia para que me 
mandase de manera que yo le obedeciese. Conocida su angustia, el con-
fesor no me apretaba, antes parecía hacía poco caso de todo. La dejaba 
libertad_y no apremió, si yo no me lo pusiere por amor. Supuesta su afec-
tividad, advirtió que esto, el no apremiar, me movía más, porque lo lleva-
ba por modo de amor a Dios. Se admiró de sí misma y todo porque lle-
vóme por medios que parecía del todo otra persona, me tornaba otra. 
Sabemos, porque no se cansa de repetirlo, que la humanidad de Jesucris-
to, el Cristo hombre, dolorido, sufriente, fue su gran amor, de ahí su ale-
gría al escuchar que me aprovechase de él, que no pensase sino en la 
Humanidad de }esucristo717

• 

Informa a las Hermanas que todas las personas creyentes sienten, o 
eso sería lo deseable, una misma inspiración, la de poner su vida a dispo-
sición de la voluntad del Señor. Por ello, este modo de traer a Cristo con 
nosotros, el de contentarle, aprovecha a todos/os estados. Pero dentro de 
todos esos estados, descubre la originalidad de ser monja carmelita refor-
mada. Ese es ya un rasgo diferenciador del resto de creyentes, que exige 
una táctica especial de contentar al Señor. Más aún, cada Hermana, cada 
monja de la comunidad, es distinta de las demás, al que segu irá un estilo 
personal de contentado. 

713 Ibídem, Navidades 1576. 
714 Ibídem, 2-1-1577. 
715 Ibídem, 27-2-1577. 
716 Ibídem, 15-4-1580. 
717 lbíd., Vida, 24,1-2 y 23,17. 

211 



El respeto a esta originalidad obliga a Teresa a recomendar a la supe-
riora que se acomode a la complexión de aquel con quien trata: con el ale-
gre/ alegre y con el tríste1 tríste718

1 recordando el consejo paulino. Es el 
comportamiento que ella misma adopta con su padre, hijo espiritual del 
cariño que le profesa, cuando le inicia en la vida de oración mental. Es su 
maestra, y así1 por rodeos1 como pude1 comencé a procurar con él que 
tuviese oración719

• 

Y refiriéndose a la recitación del Paternoster, el libro que ninguna dis-
posición inquisitorial les puede arrebatar, invita a sus monjas a que conside-
ren que somos cada una de nosotras a quien enseñó esta oración el Señor. Y 
así es razón, hijas, que cada una tome a su propósito, en la originalidad de 
su alma, en la situación de sus necesidades, la oración evangelíca/720

• 

Observó el P. Cetina que la orientación espiritual que Teresa recibía 
no iba bien fundada, pues ni siquiera había comenzado a entender morti-
ficación/ pues ni aun el nombre no me parece entendía72 1

• Y si desconocía 
la naturaleza y la praxis de la mortificación, claves en la ascética cristiana, 
lqué tipo de proceso educativo realizaba? El P. Cetina se certificó de la 
desorientación de aquella pobre y admirable monja y Teresa escuchó, por 
fin, que Dios le hacía grandes mercedes, con lo que gozosamente confir-
maba su sospecha, que Dios era misericordioso con ella. Y, al mismo tiem-
po, recibió el consejo tan añorado de que en ninguna manera dejase la 
oración menta/722

• Por otra parte, la vida espiritual de cualquier creyente 
está en función del aprovechamiento de toda la Iglesia, y ahí radicaba otra 
duda de Teresa, si por mis medios quería el Señor hacer bien a otras per-
sonas, y otras cosas que parece profetizó lo que después el Señor ha hecho 
conmigo. Que tendría mucha culpa si no respondía a las mercedes que 
Dios me hacía723

• 

Cuando la Compañía de Jesús trasladó al P. Cetina de Ávila, a Tere-
sa se le vino el mundo encima, pues no me parecía posible hallar otro 
como él. Quedó mí alma como un desierto, palabra que había encon-
trado en san Agustín con la misma denotación, y no sabfa qué hacer de 
mf24

• Sin embargo, gracias a la mediación de su íntima amiga doña 
Guiomar de Ulloa, viuda de mucha calidad y oración, que trataba mucho 

718 lbíd., Avisos, 9. 
719 lbíd., Vida, 7, 1 O. 
720 lbíd., Camino, 40, 4 y 65, 3. 
721 lbíd., Vida, 23, 16. 
722 Ibídem. 
723 Ibídem. 
724 lbidem, 24, 4. 

212 



con los de la Compañía, se confesó con su confesor, que era el P. Juan de 
Prádanos725

• 

El P. Prádanos respeta el convencimiento que tenía Teresa de que sus 
amistades no entorpecían su marcha hacia Dios. Muy pedagógicamente, 
prefiere que sea ella misma quien tome conciencia de cómo aquella afec-
ción, aunque no era desordenada, sin embargo, era un obstáculo para 
conseguir la perfección que tan ard ientemente deseaba. Y con la sagaci-
dad que acompaña a la sabiduría, el experto educador se limitó a sugerir-
le que se dispusiera para recibir la luz de que carecía para ser más objeti-
va en las apreciaciones. La animó a que /o encomendase a Dios unos días 
y rezase el himno de Veni, Creator, porque me diese luz de cuál era lo 
mejor. Debía aguardar a que el Señor obrase726

• 

Es preciso advertir que mientras Teresa plantea su conducta en clave de 
moral, si su comportamiento es o no pecaminoso, el P. Prádanos lo hace en 
clave de fidelidad, de perfección espiritual. Por ello, siempre respetando su 
conciencia, sin embargo, le hace una llamada para que conociera por ella 
misma cuál era /o mejor, pues este padre me comenzó a poner en más per-
fección. Y habiendo estado un día en oración y suplicando al Señor me ayu-

dase a contentar/e en todo, entendí, éste es el éxito de la pedagogía del P. 

Prádanos, estas palabras: ya no quiero que tengas conversación con hom-
bres, sino con ángeles727

• Sin acoso alguno, responsabi lizada del deseo de 
practicar siempre lo más perfecto, Teresa entendió que su voluntad no era 
tan libre como creía, pues se encontraba afectivamente ligada por ciertas 
ataduras. Y consecuente con la luz recibida, sin necesidad de que se loman-
daran, descubrió cuál era el camino que debía seguir. 

Toma nota Teresa de que el educador sabio, engendrado en el agri-
dulce de la experiencia, es persona que tiene conciencia de su papel de 
hombre paciente y humilde. Puede y debe ayudar a discernir, sugerir, mos-
trar caminos, ofrecer testimonios, pero no extralimitarse, y nunca mejor 
empleado el término. El educador encuentra su frontera en la libertad del 

educando. 
El P. Prádanos había visto a Teresa tan asida por el afecto a sus amis-

tades, que no había osado determinadamente decir que Jo hiciese, que las 
abandonase. Comprendió que debía aguardar, como lo hizo, a que el 

725 El jesuita P. J. de Prádanos nació en Calahorra el año 1528. Trece años más joven que 
Teresa de Ahumada. Ingresó en el colegio que la Compañía tenía en Alcalá el "1551, y el 
1553 estudiaba Teología en Salamanca. Desde 1555 hasta el 1 559, fue rector del colegio 
de San Gil que los jesuitas tenían en Ávila, donde conoció a Teresa de Jesús. 
726 Teresa de Jesús, Vida, 24, S. · 
727 Ibídem. 

213 



Señor obrase. Saber aguardar es el indicador que da testimonio de su 
paciencia y de su admirable humildad. Reconoce Teresa que como pre-
mio al esfuerzo de cuantas diligencias había hecho muchos años atrás, y a 
la respetuosa colaboración de los Padres jesuitas, el Señor me dio libertad 
y fuerza para ponerlo por obra728

• Proclama que la determinada determi-
nación que le había faltado, la recibió del Señor gracias a su esfuerzo y a 
la sabiduría de los educadores que siempre respetaron su originalidad. 

La fortaleza y la libertad que entonces saborea Teresa, consiguen que 
se sienta animosa para dejarlo todo por Dios. Se despierta en ella la moti-
vación que necesitaba para acelerar el ritmo de su proceso espiritual, y en 
adelante no fue menester que le mandaran nada. Y ésta es la expresión 
más reveladora de la madurez que, expresada en libertad, iba lentamen-
te consiguiendo. 

El amor dinamiza el proceso educativo liberador 

Es iluminadora la invitación que nos hace el comportamiento del edu-
cador teresiano a reflexionar sobre la educación de la libertad para la liber-
tad, pues un alma apretada no puede servir bien a Dios. Esta libertad empí-
rica, de la que hablamos en educación, no en Filosofía, es un logro perso-
nal, una conquista, el final de un proyecto educativo bien conducido y rea-
lizado. No es la libertad teórica de la que partimos, sino la libertad empíri-
ca, real, a la que llegamos. Es éste uno de los grandes desafíos y la admira-
ble tarea que tiene por delante la educación en el tercer milenio. 

Ser libre es haberse liberado de las esclavitudes que anclan y amarran 
la vida humana a lo vegetativo, a la natura naturans, a la trastierra instin-
tiva que somos, al gorila que nos cohabita y esclaviza, para conseguir ense-
ñorearnos sobre las coacciones que nos llegan desde fuera y de las nece-
sidades que nos urgen desde dentro. 

Si educar no es, fundamentalmente, conformar un hombre a un 
modelo económico, político, cívico o religioso preestablecido, sino libe-
rarlo de lo que le impide ser él mismo, entonces la educación para la liber-
tad en libertad, supone y exige del educador que comience creyendo real-
mente que el discípulo es capaz de ser libre y que le exprese el respeto a 
tal libertad con palabras y gestos. Que se convenza de que su esfuerzo 
consiste en colaborar afectiva y efectivamente con el discípulo en el des-
cubrimiento y en el uso de la libertad que se aprende con su ejercicio. 

Teresa reta a los educadores a tomar conciencia de la experiencia que 
ella posee, que consiste en haber aprendido que el afecto del educador 
hacia el discfpulo despierta en éste la cercanía y la confianza necesarias 

na Ibídem, 24, 7. 

214 



para disponer y favorecer la capacidad para cualquier aprendizaje. De 
este modo, Teresa incorpora a las clásicas leyes del aprendizaje una más, 
la de la eficacia de la pedagogía del amor, sobre la que volveremos más 
adelante. 

En un momento como el nuestro en el que resulta preocupante para 
la familia, para el alumno, para el profesor y el educador el hecho, socio-
lógicamente constatado, del denominado fracaso escolar, es interesante 
que acertemos a encender alguna luz que ilumine y esclarezca la raíz de 
la situación creada. Por ello, puestos a analizar las causas de tal fracaso 

escolar, es lógico trabajar con todas las hipótesis imaginables para analizar 
exhaustivamente los factores que están influyendo en la caída del rendi-
miento académico. Sin necesidad de señalar culpas y aludir a responsa-
bles concretos, lo que urge es dinamizar los factores que puedan incre-
mentar el rendimiento. Y el comportamiento educativo de Teresa eviden-
cia un hecho, el de que la actitud amorosa del educador hacia el discípu-

lo dispone la voluntad de éste a favor de una mayor receptividad de sus 
iniciativas, de sus sugerencias, de sus mensajes, desecha los prejuicios, si 
existían, desbloquea la capacidad mental y se abren nuevos canales de 
diálogo y de comunicación. 

Concretando la relación que debe mantener el educador con el discí-

pulo para conseguir mayor y mejor aprendizaje, la tesis de Teresa de que 
procure ser amada para ser obedecida es aceptada sin lugar a dudas, pues-
to que el amor posibilita y sin duda potencia el aprendizaje, aunque no 

puede sustituirlo729
• Si el discípulo no se siente acogido y querido, ejecutará 

las normas y las cumplirá sin obedecer. Es decir, se resignará a ejecutar los 
mandatos sin armonizar su voluntad con la del educador y este comporta-
miento bloquea la capacidad del rendimiento, pues entre el educador y el 
discípulo se abrirá una distancia que impide el buen entendimiento. 

Lo mismo ocurre con el recurso a la pena, al castigo, y a su aplicación. 
Si el educador se dedica a buscar culpables, claro que los encuentra, y 
consigue que las penalizaciones se cumplan al pie de la letra, conforme a 
sus decisiones. Pero convendrá no olvidar que quien entonces expía la 
pena no es un educando, sino un reo. Por el contrario, con amor podrá 

corregir y quitar faltas poco a poco. Sólo el amor perceptible del educador 
hace posible el arrepentimiento de la voluntad, pues la actitud amorosa 
del educador ayuda al discípulo a comprender el error. 

Para Teresa, más que el letrado intelectual, cuyo papel es el de garan-
tizar la ortodoxia doctrinal, y más que el lejano instructor, que transmite 
información académica al alumno, es el maestro afectuoso el que hace 

729 C. Rogers, o. o., pág. 28. 

215 



camino de crecimiento con el discípulo, pues en expresión rousseauniana 
no es lo mismo instruir que conducir. Es legítimo comparar al maestro con 
la madre que ama mucho al hijo y lo cría y lo regafa 730

• Teresa lo expresó 
bella y cordialmente en Camino, escribiendo a sus monjas de san José y sin-
tiéndolo en lo profundo del alma, que como soy madre tengo el encargo 

de enseñaros. 

Hemos admirado cómo el P. Diego de Cetina, apoyado en la compren-
sión y en la bondad, consiguió reanimar e ilusionar a Teresa. Lo percibimos 
inmediatamente si anotamos los dos verbos que entonces empleó Teresa en 
sus escritos, determinarse y comenzar, que reflejan el cambio de talante ope-
rado en ella y la actitud de mujer decidida despertada en su ánimo gracias a 
la acogida amorosa que se le dispensó. Como adolescente que inmortaliza 
en su diario las agradables peripecias de un día especial, Teresa relata que 
quedé determinada de no salir de lo que me mandara y comencé a hacer 

mudanza en muchas cosas. Entre otras, comencé a tomar de nuevo amor a la 

sacratísima Humanidad y a sentir la oración como edificio que ya llevaba 
cimiento. Por último, comencé a aficionarme a más penitencia731

• · 

Es, pues, el amor al discípulo el que dinamizará en éste su proceso 
liberador. Es verdad que ello implica que el educador se despoje del apre-
cio a la propia imagen, que no se retraiga al sentirse ignorado y criticado 
por el entorno, que resista la tentación de sentirse frustrado y que acepte 
unos resultados que no responden a sus previsiones, admitiendo con 
humildad que e/ engaño es que, como a mí me parece que miro lo que les 

toca a las Hermanas con tanto cuidado y amor; paréceme que no hacen lo 

que deben si no me dan crédito, y que me canso en balde. No otra cosa 
es el respeto amoroso a la dignidad y al protagonismo del discípulo, pues 
él es dueño y responsable de sus elecciones personales. 

Es preciso reconocer que la dificultad de educar en la verdadera liber-
tad no se encuentra siempre y sólo en el discípulo, sino también en el 
educador, que acusa, como Teresa, que si no me dan créditO¡ paréceme 

que no hacen lo que deben. Es preciso que el educador admita que la 
monja, el alumno o el discípulo, hacen lo que deben siempre que sus 
acciones los conduzcan desde la simple biología a la biografía, y que su 
vida se identifique con su historia. Es así como la pedagogía se hace antro-

pología732 ayudada por el afecto. 
Teresa superó la sensación de sentirse frustrada cuando comprendió 

que si al discípulo /o miramos como persona, nuestro quehacer educativo 

730 Teresa de Jesús, Cantares, 4, 4. 
731 Ibídem, 24, 1-2. 
732 Ernani Fiori, Educación liberadora, pág. 11. Colección Lee y discute. (1973). 

216 



será cada vez más liberador733
• Y el indicador de que es así, es que perci-

bimos que cada vez aceptamos más gozosamente el distanciarnos más y 
más del discípulo puesto que, poco a poco, consigue la autonomía sufi-
ciente, no la independencia, para caminar sin que nuestra ayuda sea tan 
cercana. 

En la medida en que Teresa, la educadora, crecía en libertad y su 
afecto hacia las Hermanas era más entrañable, se percibía como una 
educadora más liberadora, y esto lo manifestaba aceptando a las Her-
manas tal y como eran, no a pesar de como eran. Aprendió a respetar lo 
originario de cada cual, procurando no presentarse como modelo de 
madre ni de amiga. 

El amor anima la esperanza del educador 

Las razones del optimismo del educador 

Don Quijote, que siempre desea lo mejor para su entrañable y soca-
rrón escudero Sancho, le aconseja que no apoque tanto su ánimo que 
no pueda llegar a Adelantado. Porque lo cierto es que si deseamos sin-
ceramente llegar a algún sitio, conseguir una meta, sea la que sea, debe-
mos despertar y alimentar el ánimo del discípulo con la oferta de gran-
des cosas. 

Es ya evidente que Teresa es una educadora que no ignora que la 
educación es un trabajo sacrificado y que su ejercicio es un arte. Por eso 
ha aprendido a motivar a sus monjas recordándolas la posibilidad de 
conseguir las amplias ofertas hechas al cristiano, que es más que un 
escudero y espera ser más que un Adelantado. Para nosotros, ahí radica 
una razón del optimismo motivador y esperanzador que caracteriza al 
educador teresiano, en la energía que encierra la promesa para dinami-
zar la esperanza. 

También es verdad que la esperanza teresiana es más unamuniana 
que cervantina, ya que es consciente de que esperar no es un simple 
aguardar a recibir el premio prometido, sino que, más bien, consiste en 
crear en nosotros el premio que estamos esperando. El ejemplo que ilum-
nia esto es el de la madre gestante que da vida al hijo mientras espera su 
nacimiento. El optimismo de Teresa educadora consiste en experimentar 
que el premio prometido al discípulo, el encuentro con el Maestro, lo reci-
be en cada minuto del tiempo y en cada tramo del camino. Por eso des-
pierta deseos de andar, de correr, y anima a emprender el vuelo. 

Más aún. Y esto es importante, aunque no es el caso de Teresa. Ella 
educaría aunque el premio no fuera el que será, el encuentro con el 

733 Paulo Freire, nota anterior, pág. 50. 

217 



Maestro, pues es consciente de la necesidad que tiene de contribuir a que 
se haga realidad la perfectibilidad humana que atesora cada individuo. Por 
eso comparte la opinión de que en cuanto educadores no nos queda más 
remedio que ser optimistas, pues colabora a que lo posible, la perfección 
posible que hay en cada persona, se haga realidad. Conviene dejar claro 
que igual que quien no quiera mojarse, debe abandonar la natación, quien 
sienta repugnancia ante el optimismo, que deje la enseñanza y que no pre-
tenda pensar en qué consiste la educación, pues educar es creer en la per-
fectibilidad humana734 y facilitar su realización. 

Teresa es optimista porque está convencida de que, a su modo, el 
hombre busca, aunque sea inconscientemente, su propio desarrollo y per-
fección en virtud de una fuerza interior, radicada en lo más profundo de 
su ser. Como el árbol tiende a crecer y subir, la persona se siente inclina-
da a proseguir su perfección. Y porque la tierra que es el hombre, si la 
labra y bina adecuadamente el agricultor que es el educador, puede ser 
mejorada, contando con el sudor de su alma y siempre con la cercanía de 
Dios. Con este planteamiento, Teresa devuelve el optimismo al educador, 
hoy con tanta frecuencia razonablemente desmotivado, y demanda para 
él la admiración y el agradecimiento por el sacrificio que ha invertido en 
capacitarse para poder ofrecer sus aportaciones a la crianza del discípulo, 
entendido éste en sentido amplio, los hijos, los alumnos o las monjas, 
como es su caso. 

Por otra parte, la tarea educativa es siempre un acontecer recfproco, es 
decir, que se vivencia simultáneamente en el educador y en el educando. O 
nadie educa a nadie, o los dos se educan mútuamente en una ósmosis 
fecunda, de la que los dos implicados resultan, según sus posibilidades, 
mejorados, pues, incluso en el dolor de las frecuentes frustraciones, el edu-
cador puede sentirse él mismo más optimista porque e/ ver en mí esta deter-
minación, hizo harto provecho a quien yo trataba, al discípulo, sea el que 
sea. Su ejemplo, empeñada tan decididamente en llevar a cabo el proceso 
educativo por el que se apropiaba la libertad, fue una motivación muy valio-
sa para quienes integraron su entorno humano y religioso. 

734 Fernando Savater, El valor de educar, pág. 19. Ed. Ariel. Barcelona. (1997). 

218 



8. LOS AGENTES DE LA EDUCACIÓN 

la experiencia que Teresa no olvida 

Una de las experiencias que Teresa no olvidará, para bien o para mal, 
es el trato que mantuvo con sus maestros, el confesor, el letrado, el seglar 
de reconocida competencia espiritual. Su opinión sobre los mismos es 
ambivalente, pues aparecen agradecimientos para unos y juicios nada lau-
datorios para otros. Saboreó el dolor del desconcierto y pcusó el ritmo 
lento al que, sobre todo al principio, sometieron la andadura de su vida. 

Retrovisando su adolescencia, escribe que si en esta edad tuviera 

quien me enseñara a temer a Dios, fuera tomando fuerzas el alma para no 

caer735
• En ausencia de buenos guías, fue el amor propio y el miedo a la 

deshonra los que evitaron que su fervor religioso se entibiara más. Y en 
calidad de joven novicia, de monja profesa o de reformadora del (arme-
lo, no siempre encontró el educador que necesitó y ardientemente buscó, 
porque yo no hallé maestro, digo confesor, que me entendiese, aunque lo 

busqué, en veinte años después de esto que digo736
• Sin embargo, tiende a 

disculparlos, pues no me debían querer engañar, sino que no sabían más. 
Lo que era pecado venial decíanme que no era ninguno; lo que era graví-

simo mortal, que era venial. Esto me hizo tanto daño que no es mucho lo 

diga aquf como aviso de tan gran mal de otras737
• En el siglo XVI español, 

el clima de ignorancia alcanzaba también al clero. 
Para aviso de todos, no para vituperar conductas lejanas ya, y es ésta 

una actitud modélica, pensando especialmente en las jóvenes que postu-
larán integrarse en sus comunidades, no oculta que gran daño hicieron a 

mi alma confesores medio letrados, porque no los tenía de tan buenas 

letras como quisiera738
• Les aconseja, con la experiencia de Juan de la 

Cruz, que estén atentas y vean en qué manos se pone el alma, porque 

como fuere el maestro, así será el discípulo. Y no escribe de memoria sobre 
el particular, pues conocía, y no ocultaba, que se encontraban gufas que 
sólo sabfan martillar y macerar como los herreros739

• 

Al contrario de lo que les ocurre a personas psíquicamente inseguras, 
Teresa deseó siempre contrastar sus intuiciones, sus certezas y sus revela-
ciones con el parecer de quienes, teóricamente, deberían estar preparados 

735 Teresa de Jesús, Vida, 2, 5. 

736 lbidem, 4, 4. 

737 Ibídem, 5, 3. 
738 Ibídem. 

739 Juan de la Cruz, Llama, 3, 30. 

219 



para responder a sus urgencias. Ella, que aprende en la cabeza ajena de 
monjas desorientadas, pretende evitar el error por todos los medios a su 
alcance y construir sobre la verdad el edificio de su vida individual, social 
y comunitaria, pues espíritu que no vaya comenzado en verdad, yo más lo 
querría sin oración7-w. 

Además de la deficiente preparación intelectual que Teresa advierte 
en algunos consejeros, alude también a personas que son mediocres 
pedagogos, como le ocurrió con el prestigioso y ejemplar sacerdote Gas-
par Daza, de quien escribe que si no hubiera de tratar más de con él, yo 
creo que nunca medrara mi alma. Yo no hacía, ni podía, me parece, lo que 

él me decía. En fin, entendí que no eran por los medios que él me daba por 
donde yo me había de remediar, porque eran para alma más perfecta. No 

entendió mi alma ni quiso encargarse de e//a741
• 

A pesar de todo, demostró siempre gran estima, agradecimiento, y 
hasta afecto, hacia la figura del confesor y del letrado. Especialmente hacia 
el maestro, palabra cuyos caracteres destaca siempre escribiéndolos con 
mayúscula cuando se refiere al Señor, al Maestro742

• Escribe sin rubor que 
antes tengo por principio de aprovechar mucho tener amor al confesor, si 

es santo y espiritual y veo que pone mucho en aprovechar mi alma. Algu-
nas veces nos ayuda mucho para poner por obra cosas muy grandes en ser-

vicio de Diosm. En las doce líneas del número dos del capítulo 40 de 
Camino, (CE), emplea Te.resa cinco veces el nombre de maestro. Y lo hace 
con ternura, demandando agradecimiento para quienes nos enseñan, 
pues aun de los que acá nos enseñan parece gran desgracia no nos acor-
dar de ellos, y si es maestro del alma y somos buenos discípulos, es impo-
sible sino tenerle mucho amor y aun honrarnos de él y hablar en él muchas 

veces744
• Nuestro pedagogo Quintiliano, valorando el impacto que siem-

pre produce la viva voz, escribe que principalmente la voz del maestro, a 
quien los discípulos bien educados aman y veneran745

• 

740 Teresa de Jesús, Vida, 13, 16. 
741 Ibídem, 23, 8-9. 
742 He encontrado dos veces el término maesa en los escritos teresianos. Una en la carta 
que escribe a María de san José, priora del monasterio de Sevilla, al referirse a la monja de 
aquel monasterio que se había ocupado de atender a su sobrina Teresita, la hija de Loren-
zo. Otra vez, cuando se dirige al P. jerónimo Gracián y alude a la maestra de su hermana 
pequeña, Isabel Gracián. Este vocablo corresponde al vocativo de magíster y su uso se limi-
ta al siglo XVI. 
743 Teresa de Jesús, Camino, 7, 2. 
744 Ibídem, 40, 2. 
745 Quintiliano, M. F., citado por Mi Angeles Galino, Textos Pedagógicos Hispanoamerica-

nos, o. c. pág. 64. 

220 



La presencia colaboradora del Maestro interior en la educación 

Teresa hace memoria y recuerda haber leído en san Agustín, creo que 
en el libro de sus meditaciones, las Confesiones, que él buscaba a Dios en 

muchas partes y le vino a encontrar dentro de sf46
• Y no le cabe la menor 

duda a Teresa que si llegó a ser la mujer de carne y hueso que llegó a ser, 
la hermana, la amiga, la ejecutiva, la orientadora, lo debió, en parte, a la 
presencia del Señor, de rostro humano y llagado, que tan eficazmente 
operó en su vida. Hizo suyo el tú tienes palabras de vida eterna, a cuya luz 
descubrió su persona, sus valores, sus posibilidades. 

Ésta es la razón por la que refiriéndose Teresa a los maestros, se sitúa 
en dos planos de enseñanza y de aprendizaje, que corresponden a dos 
tipos de maestros, a dos estilos de educar, los que nos enseñan las mate-
rias de aquí, de nuestro mundo, con técnicas de acá, y el Maestro que 
habla al corazón, con otros criterios, con otros mensajes y con otros 
modos. Llama la atención sobre la diferencia entre uno y otro, puesto que 
va mucho de maestro a maestro747

• 

La presencia de Cristo en el hombre como Logos, es decir, como pala-
bra hablada por Dios y hablante por sí mismo en el corazón del hombre, 
la destacan preferentemente los apologistas, los Padres de la Iglesia cató-
lica, el magisterio eclesiástico, los teólogos y los místicos. Es la Palabra que 
habita en el interior del hombre, que le revela las respuestas a las pre-
guntas profundas que se formula consciente o inconscientemente. En este 
sentido, ya hemos aludido a la obra magistral de san Clemente de Alejan-
dría, El Pedagogo, a la de san Agustín, El Maestro748

, y a la de santo Tomás 
de Aquino, De magistrd49

• 

Tanto el nombre de pedagogo como el de maestro, son los que mejor 
caracterizan el modo de operar el Ao-yoC;,, pues tanto el pedagogo como el 
maestro, son educadores prácticos, no teóricos; el fin que se proponen es 

el mejoramiento del alma, no la instrucción; son guías de una vida virtuo-
sa, no de una vida erudita750

• Son los que instruirán al hombre poco a poco 
y lo sanarán de los instintos y de las pasiones que nacen en la natura natu-

rans de la irracionalidad. 
Como profesional de la enseñanza y de la educación, y para evitar 

746 Teresa de jesús, Camino, 46, 2. 

747 lbfdem, 40, 2. 

748 San Agustín, El Maestro, o. c. T. 11 1, pág. 573. BAC. 

749 Santo Tomás de Aquino, De Magistro. En De Veritate. En Cuestiones Disputadas, c. 11, 

BAC, (1982). 
750 San Clemente de Alejandría, El Pedagogo, pág. 73. Edición bilingüe, Edit. Ciudad 

Nueva, (1994). 

221 



cuestionamientos ficticios, tengo interés en resaltar aquí que la presencia 
del Maestro no anula la presencia ni la función de los educadores, de los 
pedagogos y que tampoco hay dos rangos de maestros, el pedagogo de 
primera, el Maestro, y los pedagogos de segunda, nosotros. La colabora-
ción que presta uno, apoya la colaboración del otro. En este aspecto, afir-
mamos que Teresa es el fruto maduro de las inspiraciones de uno, de los 
aciertos y errores de otros y de la propia determinación. 

Aprendiendo de su pasado de adolescente, de joven, de adulta y de 
creyente, en el que ha recibido luz del Maestro y de los maestros, Teresa 
abre caminos que servirán de insospechado futu ro para otras personas, 
pues de su valiosa experiencia extrae las certezas con las que teje las razo-
nes para poder opinar sobre el modo de aprender a conducirse por la 
vida, a educarse. En definitiva. Teresa, como todos, aprende y es hija del 
pasado, pero vive, creándolo, el futuro. 

El bosquejo teresiano de educador 

iDónde se localiza la crisis actual de la educación? 

El empeño de descubrir el sentido que tendrá el educador teresiano 
en el tercer milenio, nos obliga a localizar el núcleo de la crisis actual de 
la educación. Teresa reconoce que habían de ser más largas las vidas para 

aprender los puntos y novedades y maneras que hay de crianza751
• La 

escuela fue siempre un l-ugar de debate político y un producto del proce-
so de modernización social. Los movimientos progresistas pusieron el 
énfasis en el desarrollo de la dimensión social de la persona, mientras que 
las posiciones conservadoras se interesaron más por la personalización del 
proceso educativo. · 

Ayer, la crisis de la educación se producía por la forma deficiente 

de cumplir con los objetivos sociales que se tenían asignados y se mani-
festaba en la insatisfacción de los productos ofertados, de los conteni-
dos, de la metodología inadecuada, de la gerencia administrativa no 
democrática, etc ... Los críticos eran los mismos profesionales de la 

enseñanza y los investigadores de las ciencias de la educación. Pero, 
ldónde loca lizar hoy el núcleo de la crisis de la educación? Porque hoy, 
la crisis es otra, ya que cuestiona la naturaleza misma de la educación 
y de sus fines. La pérdida de identidad que alcanza a las ideologías 
políticas tradicionales, llega también a los movimientos educativos pro-
gresistas y conservadores, ya que componentes fundamentales del dis-
curso educativo progresista se encuentran hoy en el discurso de los 

751 Teresa de Jesús, Camino, 37, 9. 

222 



conservadores. Y viceversa. Es difícil, por ello, saber dónde se sitúa 
cada cual. 

Para identificar, pues, la crisis actual de la educación, es preciso: 
-Interpretarla como una expresión particular de una gran crisis 

marco, política, social, económica, de la familia, de los nuevos valo-
res, de la práctica religiosa. 

-Admitir, después, que las áreas donde se concretan los cambios 
sociales que condicionan la educación, son el modo de producción, 
las tecnologías de la comunicación y la democracia política. 

-Con estos presupuestos, se concibe la educación como la actividad 
que produce y distribuye el conocimiento, el saber, la información. 
Y el conocimiento será la variable más importante en la organiza-
ción de la sociedad. 

- Obviamente, el educador jugará un papel primordial en la socie-
dad no por su tarea tradicional de moldear personalidades, sino 
por hallarse en el lugar donde se producen y se distribuyen el 
conocimiento, los productos culturales, la propiedad intelectual, 
etc. 

Es evidente que en esta crisis los críticos no son ya los profesionales 
de la educación, sino personajes de distinta sensibilidad política y los inte-
resados en las tecnologías punta. Están, pues, fuera de las instituciones 
educativas. 

Ante esta nueva sensibilidad social educativa, ya nos hemos pregun-
tado qué es lo que procede hacer, pues nos obliga a reformular las pre-
guntas básicas sobre qué concepción del hombre y de la sociedad desea-
mos transmitir, sobre la naturaleza y los fines de la educación, sobre quié-
nes asumen la responsabilidad de formar a las nuevas generaciones y sobre 
qué legado cultural, qué valores ofrecemos. La reflexión filosófica vuelve a 
tener importancia como un marco global donde se sitúen los análisis téc-
nicos y operacionales que brinden sentido a nuestras acciones. Este marco 
global demanda, pues, 

Una reflexión antropológica previa 

Obviamente, no hay pedagogía sin hombre, por lo que Ortega se pre-
guntaba por la idea del hombre que tendrá el hombre que va a humanizar 
a vuestro hijo752

• Pero no se quiere hacer una reflexión puramente metafí-
sica, sino ligada a los aspectos operacionales, que brinde sentido a la acti-
vidad concreta del hombre. Parte de la antropología psicológica, persona-
lista, manifiesta que la democracia política y la prosperidad económica no 

752 O. y Gasset, j., La pedagogía social como programa polftico, o. c., T. 1, p. 510. 

223 



resuelven al hombre ningún problema básico y propone retornar al inte-
rior del hombre como lugar para obtener valores humanos. 

Una reflexión sobre los fines de la educación 

Es verdad que la antropología que se profesa condiciona los fines que 
se pretende con la educación. Mientras existan las oposiciones de las cul-

turas, de las razas y de los pueblos, de las religiones y clases sociales, será 

diferente el sentido de la vida y la finalidad de la educaci6n753
. Un educa-

dor rousseauniano, un budista, un agnóstico, un católico, practican la 
educación con marcos antropológicos diferentes. Por ello, debe conse-
guirse un mínimo común de valores humanos que determine la formula-
ción de unos fines educativos también comunes. 

Una reflexión sobre la persona del educador 

Recurriendo a Ortega y Gasset, ved ahí a vuestros hijos, decía, que 

entregáis a un educador: ponéis vuestro oro en manos de un artífice cuyo 

arte desconocéis. Cualquiera que sea la impronta que en ellos deje, será 

indeleble754
• Si el hijo, el discípulo, es como barro en las manos del alfare-

ro o como el oro en las del artífice, a nadie le extrañará que se pida la revi-
sión de la figura del educador. 

Importancia y perfil del educador 

Para comunicarnos ~a importancia que concede al educador y la esti-
ma que sentía hacía él, nos recuerda sus experiencias inolvidables. Retro-
visando su adolescencia escribe que si en esta edad tuviera quien me ense-

ñara a temer a Dios, fuera tomando fuerzas el alma para no caer755
• Poste-

riormente, como joven novicia, monja profesa o reformadora, no siempre 
encontró el guía espiritual que tan ardientemente buscó. Tiende, sin 
embargo, a disculparlos, pues no me debían querer engañar, sino que no 

sabían más. Lo que era pecado venial decíanme que no era ninguno; lo que 

era gravísimo mortal, que era venial. Esto me hizo tanto daño que no es 

mucho lo diga aquí como aviso de tan gran mal de otras756
• 

Ésta es la razón por la que, sin ánimo de vituperar a nadie, escribe que 
gran daño hicieron a mi alma confesores medio letrados, porque no los 

tenía de tan buenas letras como quisiera757
• Y como Juan de la Cruz, que 

753 Krieck, E., Bosquejo de la ciencia de la educación, pág. 8. Ed. Losada. Buenos Aires. 
(1952). 

754 O. y Gasset, J., La pedagogía social como programa polftico, o. c., T. 1, pág. 520. 

755 Teresa de Jesús, Vida, 2, 5. 

756 Ibídem, 5, 3. 

757 Ibídem. 

224 



encontró guías que sólo sabían martillar y macerar como herreros758
, acon-

seja a sus monjas que vean en qué manos se pone el alma, porque como 
fuere el maestro, así será el discfpulo. 

Los letrados que la trataron, competentes en la doctrina, no lo fueron 
tanto en el arte de educar. Es lo que le ocurre con Gaspar Daza, como 
hemos visto, que si no hubiera de tratar más de con él, yo creo que nunca 

medrara mi alma. Entendí que no eran por los medios que él me daba por 

donde yo me había de remediar, porque eran para alma más perfecta. No 

entendió mi alma ni quiso encargarse de ella759
• 

Se sorprende y nos sorprende Teresa actuando como educadora. Y 
ello sin haber pertenecido a la cultura universitaria, a diferencia de Juan 
de la Cruz. Ni siquiera es un personaje que nos llegue de la docencia ins-
titucionalizada de su tiempo, pues no cuenta, porque ni podía ni hubiera 
querido, con la requerida licencia docendi. 

En las reflexiones que, más o menos intencionadamente, nos ofrece 
sobre la figura del educador, recurre a su historia y experiencia personal 
para, de ese modo, acentuar con autoridad los rasgos que en él encontró, 
positivos unos y otros negativos. Cada pincelada con la que perfila la ima-
gen del educador supone un retazo de su vida. Es decir, Teresa aprendió el 

arte de educar educándose. Fue para sí su maestra, pues la plural actividad 
como reformadora del carmelitano femenino, la obliga a discernir los rasgos 
de la personalidad y de la posible vocacion en las jóvenes postulantes. Su 
responsabilidad le lleva a instruir, formar y orientar a las novicias, a sugerir 
las pautas del comportamiento más adecuado que las Hermanas prioras 
deben adoptar con los miembros de la respectiva comunidad. Este trabajo 
educativo diario, que algunos lo enmarcan dentro de la educación no-for-

mal, no institucional, la esculpe como educadora y de sus escritos y testi-
monios obtendremos ahora el bosquejo de otro tipo de educador. 

Al referirnos a las fuentes del aprendizaje con las que contó Teresa 
para perfilar su bosquejo de educador, es oportuno hacer notar, como pre-
supuestos imprescindibles, la inteligencia natural y el excepcional sentido 
común del que estaba dotada. Y esto supuesto, señalamos entre las fuen-
tes los mencionados errores que con ella cometieron sus educadores al 
diagnosticar tan desafortunadamente la situación espiritual en que se 
encontraba y al orientar con poco acierto el desarrollo de su proceso edu-
cativo madurativo. Se valió también, y en buena medida, de las lecturas, 
de las conversaciones con expertos confesores y letrados. Y, sobre todo, 
de la experiencia que le proporcionaba el trato con el entorno humano, 

756 Juan de la Cruz, Llama, 3, 30. 

759 Teresa de jesús, Vida, 23, 8-9. 

225 



social y religioso en el que se encontró integrada y que le demandaba 
ayuda y colaboración. 

Vamos a elaborar el perfil de la personalidad del educador desde tres 
puntos de mira complementarios. En primer lugar, anotamos los rasgos 
que, de modo especial, acentúa Teresa como especialmente constitutivos 
y definitorios de la personalidad del educador. Los que más deben confi-
gurarlo interiormente. En segundo lugar, hemos tenido muy en cuenta la 
importancia que Teresa presta a la capacidad relacional por estimarla pri-
mordial, imprescindible, en la f igura de cualquier educador. Y por último, 
hacemos referencia a los rasgos que en su praxis educadora resultaron 
especialmente motivadores. 

No hay necesidad de repetir que la investigación del magisterio de 
Teresa la hacemos simplemente explicitando su biografía. En su vida dia-
ria informa, enseña y, sobre todo, se presenta como testigo, ese persona-
je que los disdpulos añoran en los educadores del tercer milen io. Teresa 
invita a sus monjas a que /as cosas de su alma procuren tratar con un con-
fesor espiritual y docto760

• Espiritual y docto es el modo de traducir el pen-
samiento de Alfonso el Sabio, para quien dichos maestros deben ser 
entendidos, hábiles para enseñar y de buenas maneras761

• La palabra de 
Teresa es el signo de su vida, y ésta es la expresión más auténtica de su 
verdad. 

Si en el desarrollo de la segunda parte de este trabajo, veíamos cómo 
Teresa presentaba un nuevo paradigma de hombre, es obvio que aquella 
novedad alcance también a un estilo concreto de ser hombre, el educa-
dor. En es~e momento en que la crisis de la educación alcanza a su natu-
raleza y a sus fines, mi pretensión es mostrar el perfil del educador tere-
siano que, como alternativa, debería quedar como paradigma para el ter-
cer milenio. 

De su autodidactismo y de su praxis educativa diaria, no institucional, 
obtendremos el bosquejo del educador teresiano. Esto supuesto, pasamos 
a exponer la descripción que nos ofrece de la configuración interior del 
educador, basada en los rasgos que ella considera especialmente consti-
tutivos, fundantes, de su personalidad. 

Configuración interior del educador 

Persona humilde, veraz y libre 

Conviene recordar que para Teresa la humildad consiste en andar en 
verdad. La humildad y la verdad son el anverso y reverso de la misma 

760 Teresa de Jesús, Avisos, 63. 
761 Alfonso el Sabio, o. c., P. 2~, tít. 21, ley 8. 

226 



moneda. Amar este anverso y reverso, reflejarlo y defenderlo, es un rasgo 
que debe configurar la personalidad del educador, testigo y testimonio de 
sí mismo. Es el modo de vivir la hombría que caracterizará al educador. 
De sí confesaba sin rubor que puedo errar en todo, mas no mentir, que por 

la misericordia de Dios antes pasara mil muertes762
• La vida verdadera es el 

signo más elocuente de la madurez psíquica y espi ritual del educador. 

El magisterio teresiano, el que ejerce diariamente y el que describe en 
sus libros, rezuma este rasgo. Isabel de Santo Domingo, priora que fue del 
monasterio de Pastrana, fundado bajo el patrocinio de la Princesa de 
Éboli, nos refiere que cuando el P. Pedro Fernández, dominico y visitador 
apostólico del Carmelo, deseó informarse por ella sobre Teresa, le con-
tentó que no tenía que cuidarse de buscar otro modo para tratar con ella 
que la verdad, porque era una mujer amiguísima de ella, y muy devota de 
tratarla en todo tiempo y con todas las personas763

• 

Si alguien está obligada a ser una persona humilde, verdadera y veraz, 
mirándose a sí mismo y a su entorno humano, es, casi por definición, el 
educador, pues si no tiene mucha humildad en decir, por ejemplo, que no 

entiende algo y que no por eso es imposible, ganará poco y dará a ganar 
menos a quien trata 764

• De ahí la exclamación de ioh humildad, qué gran-
des bienes haces adonde estás y a los que se llegan a quien la tiene765! Al 
someterse a una ejemplar autocrítica, reconoce con esta humildad que e/ 
engaño es que, como a mí me parece que miro lo que les toca a las Her-
manas con tanto cuidado y amor, paréceme que no hacen lo que deben si 

no me dan crédito. 
De las personas que la aceptaron con entrañas amorosas, aprendió la 

riqueza que conlleva la humildad. Le ocurrió con Francisco de Salcedo, el 
caballero santo, que pretendió ayudarla, con más o menos acierto, más 
bien con menos, y del que comenta que aquí se vio su gran humildad, 
querer tratar con persona tan ruin como yo. Decíame este santo flaquezas, 
que a él le parecían que lo eran con su humildad, para mi remedio. Fue 

toda mi salud saberme él curar y tener humildad y caridad para estar con-
migo, sufriendo de ver que no en todo me enmendaba766

• 

La verdad-humildad que es y vive el educador, debe testimoniarla, es 
decir, hablarla, ofrecerla en la palabra y en el gesto, en la mirada y en la 

762 Teresa de jesús, IV M, 2, 7. 

763 Isabel de Santo Domingo, Procesos de Beatificación y Canonización de santa Terresa de 

Jesús, o. c., T. 11, pág. 495. 

764 Teresa de jesús, Vida, 34, 12. 

765 Ibídem, 23, 1 O. 

766 Ibídem. 

227 



sonrisa. Al contrario que la mentira y el engreimiento, que son palabras y 
gestos deshabitados, la verdad-humildad es la palabra-testimonio rebosan-
te de plenitud que ponemos a disposición de otros. Por eso, uno de los 
grandes elogios que el P. Domingo Báñez pronunció de Teresa fue escribir 
de ella en la censura del Libro de la Vida, que de una cosa estoy yo bien 
cierto, que ella no es engañadora767

• 

La sospecha del juicio que de Teresa tenían los letrados, que siempre 
la consideraron como mujer verza, podía ampliarla a cualquier otra perso-
na, pues ellos saben que no miento, ni Dios me dé lugar, que en ninguna 
cosa, cuanto más siendo tan grave, trataré yo sino toda verdad7611

• El maes-
tro Julián de Ávila, que la conoció como pocos, nos refiere que para no 
andar engañada puso tantas diligencias cuantas humanamente se pueden 
poner, porque adonde quiera que estaba, procuraba confesarse con los 
mayores letrados que en el pueblo había769

• Y más que engañarse, le daba 
pánico ser engañadora, por las consecuencias que para otras personas 
podía ello suponer. 

Persona coherente 

Del mismo modo que ponemos en manos del educador un hombre, 
un ciudadano y, para Teresa, un cristiano, ella espera que el guía sea cohe-
rente y corresponda con un modelo adecuado de hombría, de ciudadanía 
y de creencia. Sólo así despertará en el educando deseos de ser, ansias de 
vivir y gozo al mirar la tierra con pasiones nuevas. Es el estilo educador de 
Juan de la Cruz, que conseguía estremecer el ser del interlocutor ya que 
sus palabras tenían particular sustancia, pegaban amor e inclinaban a la vir-
tud dando aliento770

• 

La coherencia personal es el rasgo más valorado por el entorno 
social. Escribiendo a María de san José, le dice que /e dé mis encomien-
das, al padre Soto, sacerdote sevi llano, y dígale que me parece más ver-
dadero amigo en hacer las obras que las palabras771

• Tiene muy claro que 
todas hemos de ser predicadoras de obras772

• Esa es la razón por la que 
insiste en que no es ahora tiempo de ver imperfecciones en los que han 
de enseñar773

• 

767 Báñez, Domingo, Procesos de Beatificación y Canonización, preparados por el P. Silve-
rio, T. 1, pág. 1 O. 

768 Teresa de Jesús, Vida, 34, 18. 

769 Procesos, o. c., T. 1, pág. 220. 

no Jesús Barrena, Juan de la Cruz, utopfa deseable, pág. 77. Edit. Sígueme. Salamanca. (1991 ). 

m Teresa de jesús, Carta a María de san José, diciembre de 1579. 

772 lbíd., Camino, 23, 1. 

773 Ibídem, 3, 3. 

228 



Aludiendo al ejemplo que daba a las monjas más cercanas a ella, y 
preocupada por la autoridad moral que le reconocían, escribe que el 

Señor encubría los males míos y descubría alguna pequeña virtud, si tenía, 

y la hacía grande a los ojos de todos; de manera que siempre me tenían en 

mucho. Era menester así para que me diesen algún crédito las que después 

he hablado774
• Está convencida de la eficacia de la enseñanza, de la per-

fecta transmisión de un mensaje si lo hacemos por vía de coherencia tes-

timonial. Y por ahí va una de sus invitaciones permanentes, esforzarse a 

esto para que enseñe por obra lo que por palabra por ventura no lo enten-

derá, ni le aprovechará, ni castigo775
• Como ejemplo que expresa su sensi-

bilidad educativa, aconseja a la Hermana que procure hacer en gran per-

fección la virtud contraria de la falta que ve en la hermana. Esto le servirá 

mejor que toda la reprensión y castigo que se le hiciere776
• 

Persona equilibrada y discreta 

Teresa acentúa y resalta en los Avisos y en las Constituciones los ras-
gos de equilibrio y discreción que deben adornar la figura del educador. 
Y lo hace guiada por la relación con las personas a las que pidió conse-
jo, que no siempre fue positiva. Nos recuerda que algunos señores, 
consultados por ella, como eran personas a quien yo daba cuenta por 

mis temores para que me dieren luz, parecíame a mí que habían de 

callar777
• Y reprocha el comportamiento desconcertante de alguna prio-

ra que si se embebe en la oración, aunque no sea en la hora de oración, 

allí tiene todo el convento, cuando sería mejor que la comunidad se 

fuese a dormir778
• 

Apoyada en esa experiencia, traza unas sabias pinceladas reveladoras 
del equilibrio y de la discreción que desea para los educadores: nunca 

hablar sin pensarlo bien. Nunca encarecer mucho las cosas, sino con 

moderación decir lo que siente. Nunca porfiar mucho, en especial en cosas 

que va poco. Hablar a todos con alegre moderación. De ninguna cosa 
hacer burla. Nunca afirme cosa sin saberlo primero719

• La maestra de novi-

cias sea de mucha prudencia780
• Procure no se mover sino con muchos 

pareceres y a cosa muy pensada
781

• 

774 lbid., Vida, 7, 18 

775 lbíd., Camino, 7, 7. 

776 Ibídem, 11, 7. 

777 lbid., Vida, 23, 13. 

778 lbíd., Fundaciones, 18, 7. 

779 lbid., Avisos, 1 O, 13, S, 15. 

780 lbíd., Constituciones, 40.782 lbfd., Visita de Descalzas, 33. 

781 lbíd., Carta a María de san }osé, Malagón, 8 ó 9-2-1580. 

229 



Aludiendo a los prelados carmelitas, les avisa que conviene mucho 
gran secreto en el prelado en todo, y que no pueda entender la prelada 
quién le avisa, porque aún están en la tierra782

• Y lo que podría parecer 
extraño, no encontró inconveniente en que sean demasiado jóvenes los 
carmelitas que se responsabilizan de funciones de especial trascendencia 
en la Orden si ello se compensa con el equilibrio y la discreción requeri-
das. Ser muy cuerdo y santo y de buen consejo en cualquier cosa, aunque 
sea mozd83

, como ella afirmó del P. Gracián, es una alabanza. 

Persona libre y prudente 

Teresa se manifestó como mujer libre en el momento en el que 
comenzó a pensar, a hablar y a escribir de modo distinto y contrario al que 
podría esperarse en razón de su origen familiar, de su medio social, de su 
vocación, de las opiniones reinantes en su tiempo. Abiertamente comen-
zó a manifestarse más hija de la libertad que iba consiguiendo que de la 
sangre y de los postizos sociales. Por ello, generó un nuevo modelo de 
educadores que se distinguen por ser libres, no independientes ni autó-
nomos ni manipuladores de la norma. Educadores libremente pobres y 
obedientes, promotores de libertad, auténticos liberadores. 

Comprende Teresa que la marca de lo humano, sellada por el mismo 
Dios, es la libertad, pese a quien pese, y vive su vocación como una lla-
mada a la libertad. De ahí que el educador diseñado por Teresa, fiel cola-
borador en el alumbramiento de las personas, debe proporcionarles los 
medios con los que puedan desarrollar y poner de manifiesto su persona-
lidad. Esto exige que vaya conduciendo las cosas de tal modo que cada vez 
se requiera menos su acción inmediata y continua para la misma marcha 
del régimen establecido784

• De otro modo, se hubiera rodeado de sumisas 
carmelitas, incapaces de tomar las riendas de la Reforma. 

Tiene claro que su misión es promocionar la libertad y la prudencia 
en sus mujeres para asegurar una presencia más fecunda en el nacimien-
to de una sociedad más humana y de una Iglesia más evangelizadora. Así 
lo transmitirá a quienes trabajarán como educadores y orientadores tanto 
de las prioras como de las novicias, pues es evidente que un alma apreta-
da, que no ha nacido a la libertad, no puede servir bien a Dios785

• 

Es aleccionador para los educadores advertir cómo trenza la pruden-
cia de los prelados con la libertad de las monjas para no obstaculizar el 

782 lbíd., Visita de Descalzas, 33. 

783 lbíd., Fundaciones, 29, 21. 
784 Carmen Sánchez Beato, Rasgos del genio pedagógico de Santa Teresa. En Revista de 
Espiritualidad, abril-diciembre, 87-89, pág. 455. (1963). 

785 Teresa de Jesús, Carta al P. Cracián, 21-2-1581. 

230 



proceso educativo liberador sabiamente dirigido. Baja a detalles como el 
de sugerir que no conviene al prelado mostrar que quiere mucho a la prio-
ra ni que está muy bien con ella, al menos delante de todas, porque las 
pondrá cobardía para que no osen decirles sus faltas786

. 

Persona de carácter 

No siempre se tuvieron claros los rasgos que distinguen la persona de 
carácter de la que es autoritaria. El carácter impronta la persona y define 
la personalidad. El autoritarismo, sin embargo, destaca los aspectos nega-
tivos que acarrea el uso inadecuado de la autoridad. Los educadores que 
ha pintado en sus deseos Teresa, son personajes enteros, hombres y muje-
res cabales, que deben caracterizarse por su bien y buen hacer. Que 
saben desempeñar en la vida comunitaria su rol de cabeza, pues mal 
podrá hacer cosa buena el cuerpo, la comunidad, sin cabeza. Conviene 
que las monjas entiendan que hay cabeza para cosa que sea menoscabo 
de la Religi6n787

• 

Para Teresa, el carácter afable del educador equidista de dos extremos 
viciosos, del rigorismo injustificado y de la blandura paternalista. Como 
siempre, mantenerse en el medio no es fácil, pero es necesario, porque 
aunque por una parte sea afable y las muestre amor, por otra dé a enten-

der que en las cosas substanciales ha de ser riguroso y por ninguna mane-
ra blandear. Si una vez entienden las monjas que hay en el prelado tanta 
blandura que ha de pasar por sus faltas y mudarse por no descontentar, 
será bien dificultoso gobernarlas. Que el juez sea tan recto en la justicia, 
que las tenga persuadidas que no ha de torcer en lo que fuese más servi-
cio de Dios, aunque se hunda el mundd88

• 

Lo que una priora, una educadora de corte teresiano, ha de tener 
claro, es la libre obediencia a las Constituciones, regla y norma que orien-
ta la vida comunitaria. Por tanto, es menester no andar contemporizando 
con ellas si sienten pesadumbre o no. Lo principal para lo que le dan el ofi-
cio es para que haga guardar la Regla y Constituciones789

• Puede quedar-
nos la impresión de que lo importante es el cumplimiento de la Regla, y 
no es así. Lo prioritario es la persona que ha elegido someterse a su libre 
cumplimiento. Y ahí aparece un pequeño reto al buen educador, que ayu-
dará a cumplir la Regla y, al mismo tiempo, a concienciar a la Hermana 
de que su obligación es la libre obediencia. Y aparece Teresa con un sabio 

786 lbíd., Visita de Descalzas, 50. 

787 Ibídem, 4. · 
788 Ibídem, 3. 

789 Ibídem, 22. 

231 



consejo, que la madre priora con celo de caridad y amor de justicia y sin 

disimulación, corrija las faltas legítimamente790
• 

Este texto, desde el ángulo de la praxis educativa que exigirá el cum-
plimiento de la norma evitando herir al educando sin claudicar ante la 
permisividad, es paradigmático, pues salva, al mismo tiempo, la obligación 
de cumplir la norma, la corrección legítima, sin disimulación, la caridad y 
la justicia amorosa hacia el inculpado. 

Persona competente doctrina/mente 

Apoyando la formación doctrinal que debe tener el educado" afirma 
Teresa que buen letrado nunca me engañó791

• Ana de Jesús, Lobera, nos 
recuerda que Teresa insistía a sus monjas en que rueguen mucho por ellos, 

por los que con sus letras servían a la Iglesia, y por los que tienen talento 

natural para que se empleen en estq792
• 

La preparación doctrinal es un rasgo del educador teresiano, como no 
podía ser menos. Si carece de letras, no pasa de ser un simple que al fal-

tar/e a él/a luz no la da a otros793
• Por el contrario, se deshace en alaban-

zas a la ciencia y a la sabiduría que lo adornan exclamando iqué gran cosa 

es, hijas, un maestro sabio, temeroso, que previene a los peligros794! Como 
reconocía Luis Vives, e/ conocimiento de las letras es cosa tan alta que 

arrebata el entendimiento y le ensalza el conocimiento de las cosas sobre-

naturales795. 

La experiencia deja .claro a Teresa que en muchas ocasiones recaen 
sobre el alma culpabil idades de las que es responsable exclusivo el edu-
cador ignorante. Por eso insiste en que quiere su Majestad que tomemos 

medios y nos entendamos, y de lo que hace la flaca imaginación y el natu-

ral y el demonio no pongamos culpa al alma796. 

Como mujer sincera, auténtica, se muestra exigente y autocrítica. 
Deposita su confianza en los confesores bien preparados, dotados del 
don de penetrar en el interior del alma, aunque parezcan menos espi-

rituales, porque no son fáciles de engañar. A este respecto, el P. 

Domingo Báñez nos cuenta que oyó decir a la madre Teresa que le 

sosegaba más el espíritu cuando consultaba a algún gran letrado que no 

era hombre de mucha oración y espíritu, sino, muy puesto en razón y 

790 lbíd., Constituciones, 1 O, 1 O. 

791 lbíd., Vida, s, 3. 

792 Ana de Jesús, Lobera, Procesos de Beatificación y Canonización ... , o. c., T. 1, pág. 465 
793 Teresa de Jesús, Vida, 13, 17. 

794 lbíd., Camino, 66, 7. 

795 Vives, J. L., Instrucción de la mujer cristiana, pág. 24. C. Austral. Espasa. Buenos Aires. (1944). 

796 Teresa de Jesús, IV M, 1, 14. 

232 



ley; porque le parecía que los hombres espirituales, con su bondad y 
afición que tienen a los que tratan de espíritu y oración son más fáciles 
de engañar797

• 

Persona experimentada 

La necesidad de la experiencia en educación se lleva todas las priori-
dades, como lo da a entender con cariñosa ironía en una carta a la madre 
Tomasina Bautista, carmelita en Burgos, en la que le dice que crea que, 
aunque me hace ventajas en la virtud, que se las hago yo en la experien-
cia793. Se cuenta entre las almas acorraladas y afligidas por no tener expe-
riencia quien las escuchaba799

• En el Tercer Abecedario, de Francisco de 
Osuna, había leído que la experiencia es el maestro desta sabiduría del 
corazón, que por sola devoción se alcanza. 

La experiencia proporcionó a Teresa la seguridad que necesitaba para 
persuadir al interlocutor y para orientar al discípulo. El educador experi-
mentado reclama su derecho a hablar, pues de lo que tengo por experien-
cia puedo deci,-800. Por el contrario, si los maestros no son experimentados, 
estorban el aprovechamiento601

• La experiencia ofrece confianza al discípu-
lq pues en gran manera aprovecha tratar con quien ya conoce el mundo 
para conocernos; anima mucho y parece que con su vuelo nos atrevemos 
a volar, como hacen los hijos de las aves cuando enseñan602

• Aludiendo al 
P. Pedro lbáñez, llegado del convento leonés de Trianos, escribe que /o 
que antes me aseguraba y consolaba con solas sus letras, ya lo hacía tam-
bién con la experiencia del espíritu603

• 

También para Juan de la Cruz la experiencia es imprescindible en el 
educador, pues además de ser sabio y discreto, el director del alma ha 
menester ser experimentado; si no hay experiencia de lo que es espíritu ver-
dadero, no atinará a caminar el alma. No hay para qué ponerse a enseñar 
el camino del espíritu quien no sabe qué cosa es604

• 

Pero no es fácil conceptualizar la experiencia. Lo digo porque se la 
identifica y confunde con la edad prolongada. Teresa lo advierte, y por 
eso escribe que es un engaño pensar que por los años hemos de enten-
der lo que en ninguna manera se puede alcanzar sin experiencia; y así 

797 P. Domingo Báñez, Procesos ... , o. c., T. 1, p. 6. 

796 Teresa de jesús, Carta a la Madre Tomasina Bautista, 27-8-82. 

799 lbíd., Vida, 14, 15. 

800 lbidem, 11, 4 y 8, 5 

801 Ibídem, 13, 14. 

602 lbíd ., 111 M, 2, 12. 

603 lbíd., Vida , 33, 6. 

804 Juan de la Cruz, Llama, 43. 

233 



yerran muchos en querer conocer espíritus sin tenerlo805
. La experiencia 

es la sabiduría en grado de maestra, por la que algunos impedimentos 
diré que lo son para ir en este camino, y otras cosas en que hay peligro, 
de lo que el Señor me ha enseñado por experiencia806

• Del P. Gracián 
escribe que /e ha dado Dios grandísima luz en cosas de obediencia para 
enseñar a sus súbditos, como quien tan buen principio tuvo en ejercitarse 
en ella807

• Cuando el niño que ha comenzado a caminar toca la estufa 
encendida, escribe Carlos Rogers, aprende por sí solo el significado de la 
palabra caliente808

• Hasta los errores se transformaron en excepcionales 
maestros, pues errando se viene a tomar experiencia que nos da a enten-
der lo que nos conviene809

• 

Optimista y animosa 

Cuando escribimos sobre el optimismo de Teresa, nos referimos, de 
modo más directo, a la actitud psicológica de esperanza que debe des-
pertar y mantener en el discípulo ante la empresa acometida para alcan-
zar el grado máximo de perfección y liberación. Ello no significa que 
excluya el optimismo que denominaríamos antropológico, al que ya 
hemos aludido, es decir, la fe en la perfectibilidad ontológica de la perso-
na, que es, por otra parte, el basamento del optimismo psicológico. 

El optimismo de Teresa radica en la confianza y en la seguridad que 
le proporciona el Maestro, y por ello recomienda a sus monjas que a 
todas las personas que os trataren, hermanas, procurad quitarles el miedo 
de comenzar tan gran bien81 0

• No encuentra palabras a<decuadas para 
realzar la importancia que tiene la actitud inicial del caminante y acude 
a uno de sus verbos preferidos, espantarse, para insistir en que espánta-
me lo mucho que hace en este camino animarse a grandes cosas; aunque 
luego no tenga fuerzas el alma, da un vuelo y llega a mucho, aunque can-
sada y queda811

• 

Es sorprendente cómo enfatiza Teresa el primer momento de la anda-
dura al no hablar de paso sino de vuelo. Lo primero es volar, aunque, muy 
conscientes de nuestras limitaciones y torpezas y entumecimientos espiri-
tuales, nos fatiguemos y tengamos que reponer energías. Y en este traba-

805 Teresa de jesús, Vida, 34, 2. 

806 Ibídem, 34, 12. 

807 lbíd., Fundaciones, 23, 1 O. 

808 Rogers, C. R., Libertad y creatividad en la educación, pág. 14. Edit. Paidos. Barcelo-na. 
(1982). 

809 Teresa de jesús. Carta a Ma de san }osé, 8 ó 9-2-1580, y Vida, 11, 16. 

810 lbíd., Camino, 34, 1. 

611 lbíd., Vida, 13, 2. 

234 



jo de sensibilizar a las personas, de crear clima de optimismo en los discí-

pulos, son los predicadores los que esfuerzan la gente y ponen ánimo a los 

pequeños8
u . Y esta tarea de sensibilizar no admite demora, pues urge que 

no estén los espíritus amedrentados813
• Nosotros no podemos obligarle a 

desarrollarse al niño, al discípulo, podemos tan sólo tentarle a hacerlo, 
ponérselo más al alcance de la mano, confiando en que la vivencia de la 
nueva experiencia le haga preferirla. Y esto lo cumple ampliamente el 
educador teresiano, optimista y animoso. 

El optimismo teresiano es, al mismo tiempo, animoso y realista. Anima 
al vuelo sin descartar que, al final, el discípulo pueda encontrarse cansado 

y quedo. Pero el posible cansancio no puede atemorizarlo de modo que 
le impida el vuelo. Lo aconsejable es volar, aunque luego no tenga fuerzas 

el alma. Es sorprendente el realce que cobra el verbo volar al amparo de 
la sintaxis concesiva que lo estructura. 

Es, también, un optimismo equilibrado. Fundamentamos la afirmación 
en que entre el pesimismo psicoanalista, por una parte, y el optimismo 
exagerado de Quintiliano, por ejemplo, que afirma que e/ nacer algunos 

rudos e incapaces de aprender es tan antinatural que son muy raros, pues 

en los niños asoman esperanzas de muchísimas cosas, que si se apagan con 

la edad es porque faltó el cuidadd 14
, encontramos a Teresa que, aunque 

realista y conociendo la tierra que pisa, sin embargo, reitera la necesidad 
de inocular ánimo en la esperanza. 

Partiendo siempre de la dura realidad, sin embargo, los caminos 
comienzan a recorrerse con los pies de la imaginación, con las alas de la 
ilusión, adelantando, incluso, temporalmente la emoción del aconteci-
miento final, de la llegada. No. No pude darse el primer paso sin haber 
finalizado ya la empresa imaginada con la emoción del deseo. Antes de 
empezar, es necesario haber alcanzado y celebrado ya con ·el entusiasmo 
la llegada, el objetivo. 

Consejera y magnánima 

El consejero, como tal, que es una de las funciones del educador, no 
tiene autoridad alguna sobre la persona que demanda su colaboración ni 
puede imponer nada con la obligación de que se le obedezca. Oferta su 
palabra gratuitamente y responde con absoluta libertad por las dos partes, 
la del consejero y la del aconsejado. Su actitud es la de una magnanimi-
dad admirable. 

812 lbíd., Camino, 3, 3. 

813 lbíd., Fundaciones, 4, 2. 

614 Quintiliano, M. F., Instituciones Oratorias, o. c., T. 1, 1, 2. 

235 



Partiendo de que es cosa muy importante conocer los talentos615
, el edu-

cador experto debe ser una persona con aptitudes para saber mirar, saber 
detectar, diagnosticar y mostrar el camino más indicado para la persona con-
creta, pues como hay muchas moradas en el cielo, hay muchos caminos816

• 

Esta cualidad de saber mirar y ver, es un don, un regalo de la naturaleza, un 
carisma. No se aprende, aunque sí debemos preocuparnos por informarnos 
y habilitarnos para mejorar la calidad de nuestras colaboraciones como con-
sejeros, pues es cosa muy importante conocer los talentos817

• 

Preocupada por la debida atención a sus monjas, Teresa va más allá del 
consejo que una superi9ra puede estar en condiciones de proporcionar o no 
a la Hermana. Por eso, para los casos especiales, sugiere a la priora que tenga 

mucho aviso de mirar la complexión de aquella hermana para que avise al 

confesor por que mejor se atienda y le escoja a propósito, si el confesor ordi-

nario no fuese bastante para cosas semejantes818
• Y es que el discípulo, como 

el enfermo, puede necesitar, en circunstancias especiales, la ayuda de varias 
personas para que la respuesta que recibe sea más acertada, má:s completa, 
más global. Y, por otra parte, no es infrecuente encontrarse casos de prioras 
a quienes interesa la advertencia de Teresa de que si vuestra reverencia pien-

sa que todas han de tener su espíritu, o porque otras prioras tienen mucho 

espíritu, todo querrían que fuese rezar, engáñase mucho819
• 

Fue Teresa una mujer muy observadora, cualidad necesaria y previa 
para estar en disposición de aconsejar con garantías de suministrar ayuda 
eficaz. Por esta razón, admira a las personas que están dotadas de ese 
mismo don, como le ocurrió con el P. Gaspar de Salazar, del que nos cuen-
ta que como le comencé a tratar, luego entendí su estilo y su don particu-

lar del Señor para conocer espíritus, porque con mucho estudio y cuidado 

miraba todos los efectos820
• 

Ella aprendió y practicó con las Hermanas las habilidades y destre-
zas que había observado en sus directores, y sus diagnósticos son cer-
teros. De eso que dice interior, escribe a la madre María Bautista, prio-
ra de Valladolid, mientras más tuviere, ha de hacer menos caso de ello, 

que se ve claro que es flaqueza de la imaginación y mal humor621
• Llega 

a precisar de tal manera la compatib ilidad posible entre la bondad de 

815 Teresa de Jesús, Fundaciones, 18, 7. 

816 Ibídem, 13, 13. 

817 Ibídem. 

818 lbid., Fundaciones, 8, 9. 

819 lbíd., Carta a Tomasina Bautista, 27-8-82. 

820 lbíd., Vida, 33, 1 O. 

821 lbíd., Carta a María Bautista, 2-11-1576. 

236 



una monja y, al mismo tiempo, su carencia de aptitudes para desem-
peñar una determinada encomienda, que puede sugerirle al P. Gracián, 
aludiendo a una Hermana, que sf, que tal monja es buena, pero no 
para eso. 

El segmento social y cultural del que se nutren vocacionalmente los 
monasterios teresianos es muy amplio y diverso. Ello exige de las respon-
sables una preparación humana y espiritual de calidad, pues están obliga-
das a enseñarlas a unas cómo ir quebrando ellas mismas su voluntad, aun 
en cosas menudas822

• A otras, sin embargo, da otra tentación, por ejemplo, 
la pena de los pecados y faltas que ven en los otros, y todas van con un 
celo de virtud que es menester entenderse y andar con cuidado. Inquieta 
esto tanto que impide la oración; y el mayor daño es pensar que es virtud 
y perfección y gran celo de Dios823

• 

Capacidad relacional 

Es éste otro aspecto de la personalidad del educador que Teresa cuida 
sobremanera. Se trata de vigilar la capacidad relacional que debe adornar 
al educador para que adopte sin dificultad las actitudes que le exige el 
trato directo con las personas a él encomendadas. Nos hemos fijado en las 
tres actitudes que aparecen con más frecuencia y relevancia en sus escri-
tos, que el educador sepa orientar el crecimiento del hombre interior; que 
respete la originalidad del educando y que acepte el ritmo personal de 
cada proceso educativo. 

La orientación del hombre interior 

Entendemos por hombre interior la zona de la persona dotada de 
capacidad intelectiva y volitiva, que piensa, siente, puede y quiere. Por el 
contrario, la zona de contextura fundamentalmente biológica, señala al 
hombre exterior, de predominio vegetativo. El hombre interior, habitado 
por la divinidad, nos da como resultado el hombre espiritual. Por eso, 
Teresa recuerda a sus monjas que no crean que están huecas por dentro. 
Cuando acudamos en la exposición al empleo del sintagma hombre inte-

rior, le atribuiremos el sentido indistinto de hombre interior y de hombre 
espiritual, para faci litar la comprensión. 

Esto supuesto, es lógico esperar que en las Constituciones Teresa reco-
miende que pongan más en lo interior, el blanco de la educación, que en 
lo exterior. Esto explica que su proceso educativo liberador, tanto en su 
aspecto personal, de mujer liberada, como en el social, de mujer libera-

822 lbid., Constituciones, 40. 

823 lbíd., Vida, 13, 1 O. 

237 



dora, persiga el señorío interior. Por la obediencia, se somete la voluntad 
a la razón, y por la fe, se somete la razón a Dios, y así conseguiremos ser 
señoras de nosotras mismas624

• 

En cuanto al comportamiento exterior del individuo, es lógico que no 
pueda ser otro que la expresión sensible de la vida interior del hombre. El 
hombre exterior es el altavoz y el rostro del hombre interior. De ahí la 
sugerencia teresiana de que nunca se muestre devoción de fuera que no 
haya dentro. 

Respeto a la originalidad del educando 

Actitudes excelentes del educador son las que llevan a establecer una 
relación en la que una de las partes intenta promover en la otra el des-
arrollo y la capacidad de funcionar mejor y enfrentar la vida de manera más 
adecuada825

• Se trata, pues, de promover las capacidades y potencialida-
des del discípulo, nunca de sustituir su persona. 

Recuerda Teresa que en más de una ocasión se la presionaba para 
que abandonara sus peligrosos caminos espirituales, que era tanto como 
pedirle que prescindiera de la originalidad de su persona. Sin embargo, 
está convencida de que hemos de promover, como buenos hortelanos, 

que crezcan estas plantas y tener cuidado de regarlas para que no se pier-
dan. Son, pues, las plantas, ellas mismas, las que deben crecer desde sus 
propias raíces. Al educador le compete únicamente regarlas, si lo necesi-
tan. Para Teresa, como para cualquier educador que se precie, el respeto 
del educador a la persona del discípulo, a sus aptitudes, prioridades voca-
cionales o intereses profesionales, es proverbial. 

Por esa razón, ha menester el Señor hacer particulares llamamientos826
, 

dependiendo de su idiosincrasia, del modo personal de percibir la llama-
da y de la capacidad de responder. Esto es lo que Teresa deja muy explí-
cito, que es cosa que importa mucho saber, que no a todos lleva Dios por 
el mismo camino827

• 

El respeto a esta originalidad obliga a Teresa a recomendar que se aco-
mode la superiora a la complexión de aquel con quien trata, con el alegre, 
alegre y con el triste, triste828

• Es el comportamiento que adopta con su 
mismo padre, cuando nos relata que así, por rodeos, como pude, comencé 

824 lbíd., Fundaciones, 5, 11. 
825 C. Rogers, El proceso de convertirse en persona, pág. 46. Edit. Paidos. Barcelona. (1982). 
826 Teresa de jesús, Vida, 7, 4. 
827 lbíd., Camino, 27, 2. 
828 lbíd., Avisos, 9. 

238 



a procurar con él que tuviese oración829
. Refiriéndose a la oración del Pater-

noster, invita a que consideremos que somos cada una de nosotras a quien 
enseñó esta oración el Señor. Y así es razón, hijas, que cada una la tome a 
su propósito, en la original idad de su alma, la oración evangelica630

• 

Respeto al ritmo de aprendizaje 

A veces pienso que el buen educador no va más allá de ser una perso-
na que tiene el sentido común muy bien dosificado. Sentido común que 
demuestran el agricultor, el ganadero, el jardinero, el médico, el conductor, 
conociendo y respetando el ritmo del proceso de germinación y desarrollo 
de una planta, de la recuperación de la salud, de las revoluciones del motor. 
En su precioso libro de Parábolas, Freinet, en la número 13, escribe que no 
se puede ignorar que el perro demasiado joven se fatiga y se desalienta. 

El modo como Teresa se acomoda y sugiere que lo hagan las superio-
ras al ritmo del desarrollo de la vida espiritual de cada monja, bastaría para 
reconocerle una exquisita sabiduría educativa. Como prueba de ello, pre-
sento unos textos que no precisan comentario alguno. Son los siguientes: 

Han de ir las superioras poco a poco, y mortificando a cada una según 
lo que viere que puede sufrir su espíritu831

. 

Esté advertida la priora que no las ha de llevar a todas por un mismo 
rasero832

• 

Poco a poco, vayan ayudando a cada una833
• 

Esté advertida la priora a no perfeccionarla a fuerza de brazos, sino que 
disimule y vaya poco a poco hasta que obre en ella el Señor. Será como 
si a un niño cargan dos hanegas de trigo; no sólo no llevará, mas que-
brantarse ha y cairáse en el sueld34

• 

Tenga aviso de no exigir a las novicias con muchos oficios hasta que 
entienda hasta dónde llega su espíritu635

• 

No conviene atormentar el alma a lo que no puede636
. 

Llevarla a cada una con su flaqueza, es gran cosa837
• 

Lleva el Señor a cada una como ve que es menesterB36
• 

829 lbíd., Vida, 7, 1 O. 
830 lbíd., Camino, 40, 4 y 65, 3. 
831 lbíd., Constituciones, 40. 

832 lbíd., Fundaciones, 18, 6. 
833 Ibídem, 18, 8. 
834 Ibídem, 18, 1 O. 
835 lbíd., Carta a la Madre Tomasina Bautista, 28-8-82. 
836 lbíd., Vida 16, 11. 
837 Ibídem, Carta al P Gracián, 22-5-1 578. 
838 lbíd., VI M, 8, 1 O. 

239 



Capacidad motivadora 

Persona amorosa y afable 

Es éste otro rasgo de la personalidad del educador, su capacidad para 
despertar actitudes individuales y sociales acordes con los tiempos que al dis-
cípulo le ha tocado vivir. Teresa desea provocar en las Hermanas nuevas 
pasiones, un estilo de presencia en la sociedad y en la Iglesia que entrañe un 
compromiso más evangélico, y, por ello, más responsable socialmente. 

Algunos maestros de la lengua y de la literatura española, cuando se 
adentran y profundizan en el estudio de los místicos españoles, confirman 
que casi toda la mística española del XVI sigue la vía de la afectividad639

, 

pues bebieron en fuentes franciscanas, que son manantiales de amor. 
Teresa, dotada, como hemos acentuado, de un prodigioso sentido común, 
logró enamorar la pedagogía y saturar de cordialidad su acción educado-
ra. Como prueba irrefutable de ello, aportamos dos consignas entregadas 
a la priora y otras dos al padre visitador, que muestran los rasgos con los 
que pintó el rostro de los educadores: procure ser amada para ser obede-
cida; todas las necesidades se procuren con amor de madre640

; con amor 
podrá corregir y quitar faltas poco a poco; hasta tanto ha de ser amoroso 
hasta que entiendan que faltan en eso841

• 

En los textos elegidos, encontramos la palabra amor como si se tratara 
de una consigna, pues Teresa desea introducir en la Reforma un nuevo 
paradigma de educador entrañable. Es evidente que hace gran provecho ser 
amado de todas; a todas juntas mostrar el amor como verdadero padre642

• 

Amor que detecte y acaricie el miedo que pueda ocultarse detrás de la piel 
del educando, del hijo, de la Hermana. De esta manera, hacemos verda-
dero el dicho de que sólo el que respeta el miedo, puede enseñars43

• De 
Teresa aprendemos que sólo quien ama el temblor del discípulo puede ser 
maestro. Como escribe Quinti liano, imitamos más a los que estimamos644

• 

Y Raimundo Lulio lo traduce diciendo que ningún escudero puede servir a 
un señor si no le ama845

• Teresa nos descubre el velo del secreto escribien-
do que como nos ama, hácese a nuestra medida646

, es decir, se pone a un 
tiro de piedra de nuestro modo de ser y de nuestras necesidades. 

839 Víctor G. de la Concha, El arte literario de Santa Teresa, pág. 68. Ariel. Barcelona. (1978). 
840 Teresa de Jesús, Constituciones, 34. 
841 Jbid., Visita de Descalzas, 5. 
842 lbid., 46 y 45. 
843 Maslow, A., o. c., p. 88. 
844 Quintiliano, M. F., en o. c. de Mi! Ángeles Galino, pág. 64. 
845 Lulio, R., Proverbios del escudero, en el Libro del orden de Caballería. o. c. 
846 Teresa de Jesús, Camino, 48, 3. 

240 



Cuando percibe lo difícil que se ha hecho la comunicación entre los 
rebeldes carmelitas calzados de Andalucía y el P. Gracián, le sugiere a éste 
si sería bien que V. paternidad lo pidiere de su parte al Nuncio y al Rey la 
renuncia como Visitador en Andalucía, diciendo cómo éstos están con este 
tema ya y le tienen en tanta enemistad que podrá hacer poco fruto en 

ellos847
• Consiguió acomodarse a todas las personas y condiciones por áspe-

ras que fueran, y algunas tan melancólicas que apenas otras personas las 
podrían sufrir como ella, y a éstas trataba con mucho amor y ellas andaban 

consoladísimas en su compañía848
• 

La propia experiencia la ayudó a caer en la cuenta de cuál debería ser 
la imagen que mostraran los responsables del Carmelo. Refiriéndose a Fran-
cisco de Salcedo, nos confía cómo yo le comencé a tener tan gran amor, que 
no había para mí mayor descanso que el día que le veía, aunque eran pocos. 

Cuando tardaba, luego me fatigaba mucho, pareciéndome que por ser ruin no 
me veía849

• Y el encuentro con el P. Gaspar de Salazar, rector en el convento 
de san Gil, lo describe como una entrañable sorpresa: fuéme a ver este rec-
tor y mandóme el confesor que tratase con él con toda libertad y caridad. En 
entrando en el confesionario, sentí en mi espíritu un no sé qué. Fue un gozo 
espiritual y un entender mi alma que aquella alma la había de entender y que 
conformaba con ella850

• Es importante saber que el amor posibilita y sin duda 

potencia el aprendizaje, aunque no puede sustituirlo851
• 

Acusó Teresa la carencia de guías espirituales motivadores porque se 
aferraban a la seguridad y a las posiciones defensivas por miedo, y se 

inclinaban por el retroceso, por la fijación del pasado, asustados del uso 
de la libertad852

• Estos guías maximizan los peligros y minimizan los atrac-
tivos, porque se sienten ansiosos e inseguros. Ignoran que con el paso de 

gallina nunca llegará el alma a la libertad de espíritu853
, por lo que Tere-

sa exhorta al maestro para que sea tal que no los enseñe a ser sapos, ni 

que se contente con que se enseñe al alma sólo a cazar lagartijas854
• Pero 

estas actitudes se encuentran únicamente en los educadores que se sien-
ten cercanos por el afecto a los discípulos. El afecto genera confianza y 

esperanza. 

847 lbíd., Carta al P.}. Cracián, 18 ó 22- 6-1576. 
848 Ana de los Ángeles. Procesos ... , o. c., T. 1, pág. 183. 
849 Teresa de Jesús, Vida, 23, 1 O. 
850 Ibídem, 33, 9. 
851 C. Rogers, o.c., pág. 28. 
852 Maslow, A., o. c., p. 82-83. 
853 Teresa de jesús, Vida, 13, 15. 
854 Ibídem, 13, 3. 

241 



Entrena en la libertad al discípulo 

También en educación es más fácil la especulación, la teoría, que la 
praxis diaria. Nadie, por ejemplo, discute que el protagonista del proceso 
educativo es el mismo discípulo. Es fácil comprender que es él quien ofre-
cerá los datos precisos para elaborar el proyecto de vida que da pie al pro-
ceso que lo desarrolla. Sin embargo, la realidad educativa diaria no siem-
pre avala la teoría. 

Si en algún campo el discípulo debe sentirse protagonista, es en el de 
la liberación, como ejercicio para alcanzar la libertad, por lo que a los edu-
cadores nos es imprescindible respetar su derecho y su capacidad para 
personalizarse. Pero hemos de enseñarle y ayudarlo a ser libre, pues no 

basta que ella, la priora, sea libre, sino que enseñe a las otras a ser/o855
• 

Un modo concreto de respetar la libertad del discípulo es no sustituir 
su personalidad. Cada cual es dueño y responsable de sí. Aquí nos volve-
mos a encontrar con la sabiduría de Teresa, pues todo lo que yo puedo 
dejar que hagan las Hermanas me da gran contento, aunque en alguna 

manera se haría mejor por mi mano856
• Se pretende un dejar hacer activo, 

no rousseauniano, pasivo, es decir, de colaborar en el desarrollo interior 
conociendo sus mecanismos y con la voluntad de ayudar en vez de limi-

tarse a permanecer pasivamente esperando857
• 

Siguiendo la praxis.pedagógica de Teresa, lo importante no es que el 
educador consiga del discípulo que realice con perfección la obra asigna-
da, sino el aprendizaje lento que mejora al discípulo, al hijo, aunque el 
resultado no sea tan vistoso y tan rápido como nos agradaría a los educa-
dores. El modo como Teresa enseña excluye cualquier exhibicionismo. 
Pretender que los discípulos, aprendices de libertad, expliciten ya unos 
comportamientos que son propios de los adultos responsables, es un sin-
sentido. 

Es muy aleccionadora su actitud educativa de no sustituir al educan-
do en las responsabilidades personales. La colaboración del educador a la 
iniciación de los comportamientos libres, debe aceptar el riesgo de que el 
educando elija mal, o, incluso, de que no elija, sobre todo si los efectos 
producidos son reversibles y pueden reorientarse, puesto que una equi-
vocación del discípulo favorece más la educación de su libertad que la sus-
titución que hacemos de su personalidad. No olvidemos que el error 
cometido puede ser un gran maestro. Es obvio que esta libertad empírica, 

855 lbíd., Carta a María Bautista , 28-8-1575. 
856 lbíd., al P. Gonzalo Dávila, verano 1578. 
857 Maslow, A., o. c., pág. 92. 

242 



de la que hablamos en educación, no la especulativa, la filosófica, es un 
logro personal, es una conquista, es el final de un proceso educativo. Tam-
poco es la libertad de la que parte el educando, pues, supuestamente, 
carece de ella, sino a la que llega como fruto del aprendizaje al que le ha 
sometido su proceso educativo liberador. 

Posiblemente, el aprendizaje de la libertad sea uno de los desafíos y 
la admirable tarea que tiene por delante el educador del tercer milenio. 
Por esta razón, y aunque le moleste al educador, Teresa insta al educando 
a que cuide más el ser coherente consigo mismo que complaciente con el 
educador, por lo que a las prioras les aconseja que adviertan cuánto mal 
es que ellas tomen desabor con las hermanas que dijeren al prelado las fal-
tas que a ellas se le ofrece decir. Aunque no acierten conforme a su pare-
cer; están obligadas a esto en conciencia y sean coherentes consigo mis-
mas. Y si esto que ha de dar contento a la prelada, porque la ayuda a hacer 
mejor su oficio de educadora y servir a nuestro Señor; es parte para que se 
desabra con las monjas, es cierta señal de que no es para gobernarlas, edu-
carlas, porque otra vez no osarán hablar; pareciéndoles que el prelado se 
va y ellas se quedan con trabajd58

• El prelado y la prelada aún están en la 
tierra, lo que obliga al prelado, si desea colaborar en la educación de la 
libertad de las Hermanas, a gran secreto en todo, y que no pueda enten-
der la prelada quién le avisa859

• Aquí, el secreto es un factor que facilita el 
aprendizaje de la libertad de las novicias educandas. 

Éste es el bosquejo y el paradigma de educador que propone Teresa 
en sus escritos y en su práctica educativa. Un hombre fundamental e inte-
riormente libre que motiva y colabora con el discípulo para que éste con-
siga el objetivo de su educación, ser señor de sí mismo y el señor que 
pone el mundo bajo sus pies. 

El educador teresiano en el tercer milenio 

El educador teresiano descrito les sólo una utopía? 

La pregunta que procede y conviene formularse en este momento es 
si el educador teresiano descrito tendrá alguna posibilidad de aceptación 
en el campo de la Pedagogía y de la educación del tercer milenio que 
hemos comenzado, o deberá relegarse al museo de las bellas utopías. lA 
qué referentes hemos de recurrir para encontrar respuesta? 

Si tomamos como referente para encontrar respuesta a la cuestión for-
mulada el sistema educativo previsto por las áreas donde se operan los 
cambios sociales que determinarán la política educativa, el modo de pro-

858 Teresa de Jesús, Visita de Descalzas, 32. 
859 lbfdem, 33. 

243 



ducción, las tecnologías y la democracia política, hemos de responder que 
ahí no encontrará futuro el educador teresiano, porque se reserva a los 
educadores que orienten su trabajo a producir y distribuir el conocimien-
to y no a moldear la personalidad, objetivo del educador de Teresa. 

Si, en otra perspectiva, aceptamos como referente el hecho consu-
mado de la crisis de los valores tradicionales que, iniciada en la persona, 
en el individuo, afecta también a las macrosociedades, y los valores que 
se ofertan hoy como más cotizados son la productividad, la eficacia en las 
ventas, la rentabilidad y la seguridad de la inversión, entonces el educa-
dor de Teresa debe ceder el futuro al educador que sea forjador de indi-
viduos útiles y prácticos. 

Sin embargo, y aquí sí se vislumbra un futuro optimista, aparecen en 
el horizonte dos llamadas de atención, el retorno al interior de la persona 
y la formación de la personalidad en las instituciones escolares. 

El retorno al interior de la persona 

La persistente experiencia de los últimos cincuenta años del milenio 
finalizado evidencia que /a democracia política y la prosperidad económi-
ca no resuelven por sí mismas ninguno de los problemas básicos tocantes 
a los valores. No hay, pues, otro lugar hacia el que volverse excepto hacia 
el interior de la persona, hacia el yo, como lugar donde obtener valores6ro. 

Es una experiencia fuert-e y alentadora para el futuro del educador dise-
ñado por Teresa el constatar que el problema del hombre, el problema 
más humano, en expresión orteguiana, el de su naturaleza y dignidad, el 
de la tarea que debe realizar mientras actúa en el escenario del mundo y 
camina hacia su postrimería, es un problema aún no resuelto. La antro-
pología, pues, del personalismo filosófico y pedagógico actuales conside-
ran la interioridad como una inagotable fuente de valores. 

Abundando en esta línea de esperanza, nadie ignora que nuestro maes-
tro no es el mundo ni /as cosas, ni /os sucesos naturales, ni siquiera ese con-
junto de técnicas y rituales que llamamos cultura sino la vinculación inter-
subjetiva con otras conciencias. Lo propio del hombre no es tanto el mero 
aprender como el aprender de otros hombres, ser enseñado por el/os861

• Y en 
primer lugar por la conciencia del educador, que por eso lo es. 

Verdaderamente, mientras sigamos hablando de hombre, y no sólo de 
ejecutivos y de individuos eficientes, para referirnos a la persona humana, 
la esperanza en el futuro del educador de Teresa es alentador. Y si, por 
otra parte, para diseñar el perfil del educador preguntamos como lo hace 

860 Maslow, A., El hombre autorrealizado, pág. 38, Ed. Kairos, Barcelona, 1982. 
861 Savater, Fernando, El valor de educar, pág. 30. Ed. Ariel, Barcelona, 1997. 

244 



Ortega y Gasset como será el hombre que eduque nuestros hijos y no 
cómo será el ejecutivo que los profesionalice, nos mantenemos en la can-
tera de la interioridad de la que obtendremos los valores. Es aquí, en el 
humanismo liberador y no en la modernidad social productiva donde el 
educador teresiano encontrará lugar y tarea. 

La formación de la personalidad en las instituciones escolares 

Analistas de la educación institucionalizada abren actualmente dos 
líneas de reflexión. Una se refiere a la cuestión de los contenidos de la 
socialización escolar. La segunda se orienta hacia e/ diseño de la misma 
institución. Lo que en realidad se demanda es que la escuela tienda a asu-
mir las características de una institución total, conforme al modelo tradi-
cional, pues la formación de la personalidad de los jóvenes y de los futuros 
profesionales constituye hoy una exigencia creciente862

• 

Es aquí, en el humanismo liberador, repetimos, donde el educador 
teresiano encuentra lugar y tarea, pues sugiere que si la vida puede ser 
interpretada en clave de normativa impuesta, de leyes que hay que cum-
plir, o de moral aceptada o de axiología libremente elegida, Teresa, sin 
excluir ninguna opción, se inclina por poner el acento en la lectura axio-
lógica de la vida, en el cumplimiento de sus fidelidades, pues el educador 
teresiano experimenta que la vida no se nos ha dado para consumirla 
como una rutina obligada, sino para asumirla libremente, para amarla más 
que para pensarla. Pero asumirla es construirla y vivirla conforme a un sis-
tema de valores libremente elegidos por la capacidad estimativa del edu-
cando, orientado siempre en su capacidad estimativa por la sabiduría del 
educador humanista, como es el diseñado por Teresa de Jesús. 

Rasgos que diseñan la imagen de discípulo 

Como es obvio, la idea de discípulo va estrechamente unida a la del 
proyecto educativo liberador de Teresa. Evidentemente, a la idea que 
tiene sobre el hombre y sobre la educación, concebida como desarrollo y 
maduración del mismo, debe corresponderle la de un discípulo que se 
encuentre en absoluta coherencia con ellas. 

Si Teresa tiene una idea clara sobre qué es ser discfpulo, realizará el 
proyecto de santidad sin sobresaltos. Pero es en su honda experiencia de 
mujer limitada donde se le despierta la urgencia de descubrir qué es el dis-
cipulado. No porque el hombre sienta necesidad de aprender se encuen-
tra capacitado para entender al gran Dios y Señor que tenemos, ya que una 

862 Tedesco, Juan Carlos, El nuevo·pacto educativo, pág. 126. Ed. Alauda Anaya, Barcelo-
na, 1995. 

245 



palabra suya tendrá en sí mil misterios. También es verdad que cuando el 
Señor quiere darlo a entender, Su Majestad lo hace sin trabajo nuestro; que 

a los que el Señor tiene para declarárnoslo a nosotras, los letrados, ya se 
entiende .que lo han de trabajar. Mas nosotras con llaneza, tomar lo que el 
Señor, el Maestro, nos diere863

• 

Así comienza Teresa la historia de su proyecto educativo liberador, con-
fiada en que el Maestro cuidará minuciosamente de su aprendizaje si es una 
discípula sencilla y humilde, aunque no pasiva. La idea que pretende comu-
nicarnos Teresa es simple, pero no carente de importancia, pues sugiere que 
nada de lo que precisemos aprender se quedará sin entender por incapaci-
dad de nuestra intel igencia. Confía en que seremos enseñados en la medi-
da de nuestras carencias y de nuestra docilidad. El esfuerzo del discípulo es 
necesario para que le permita y se le consienta trabajar al Maestro y así lleve 
a buen término el cumplimiento de su objetivo. 

Desea, también, Teresa evitarnos la sensación frecuente de conside-
rar inúti l nuestro trabajo y esfuerzo de discípulos precisamente por ser 
nuestro, aunque algunas veces sí podemos perder el tiempo por realizar 
esfuerzos ineficaces. Por ejemplo, aconseja que no gastemos el pensa-
miento en adelgazar el mensaje, en razonar y sobreanalizar lo que, de 
suyo, rebasa nuestra capacidad cognoscitiva y que no saquemos miedos o 
demos sentidos conforme al poco sentido del amor de Dios que tene-

mos864. Es preciso, pues,. que el discípulo arroje de sí tanto la presunción 
como la desconfianza. 

Comenzamos, pues, clarificando la idea de discípulo de la que partía 
Teresa para mejor entender la naturaleza y el desarrollo que sigue su pro-
ceso educativo liberador. 

El alumno y el discípulo 

Nos parece oportuno introducir en el marco de esta reflexión la con-
traposición que deseamos resaltar entre los dos tipos de aprendices, el 
alumno y el discípulo. Si abrimos un diccionario de sinónimos, leemos 
como tales los términos de alumno, discípulo, escolar, estudiante, colegial, 
entre otros. Sin embargo, es preciso matizar un poco más para acentuar 
los aspectos diferenciadores que definen con más precisión el significado 
educativo de alumno y de discípulo, puesto que responden a dos catego-
rías diferentes de aprendices. 

Si nos detenemos en la etimología del término alumno, alumnus, 
empleado como antiguo participio del verbo latino alere, alimentar, el 

663 Teresa de Jesús, Cantar, 1, 2. 
864 Ibídem, 1, 1-3. 

246 



alumno es un individuo alimentado por otra persona, y que adquiere, por 
analogía, el significado de enseñado, alimentado intelectualmente, bien 
por una persona concreta o por una institución, en este caso la escolar. Si, 
por el contrario, nos fijamos en la etimología del vocablo discípulo, que 
encuentra su origen en el verbo latino discere, aprender, el discípulo es la 
persona que aprende guiada y dirigida por otra. Es el que sigue la doctri-
na de un maestro, entendiendo por doctrina los contenidos cognitivos y el 
conjunto de la amplia y rica personalidad del maestro, mostrada, enseña-
da, en expresiones éticas, políticas o religiosas. 

Siguiendo esta línea de reflexión, el término alumno adquiere un sig-
nificado más académico, mientras que el de discípulo alude en recto a la 
amplia tarea educativa de personalización. El alumno es un escolar consi-
derado, fundamentalmente, como oyente, que realiza el buen trabajo del 
profesional del aprendizaje, que tiene frente a sí un colaborador que es el 
profesor, el enseñante, el docente. El discípulo, por el contrario, con 
mayor protagonismo en un proceso educativo más global, porque amplía 
los aspectos educables de la persona, busca un maestro que lo oriente 
intelectual y éticamente. 

El discípulo, en el que nosotros fijamos la atención, se caracteriza por 
una actitud muy motivada, nacida de la inquietud de aprender, de crecer 
y de desarrollar su personalidad pluridimensional. Lo define una radical 
conciencia de no-saber, de no-poder, y la determinación sincera de apren-
der, de enriquecer y de desarrollar su persona. 

Históricamente, el discípulo se sintió muy cercano al maestro, con el 
que cohabitó, dando lugar a la aparición de una institución conocida en 
la Historia de la Educación como contubernium, con rango de colegio, de 
escuela privada, claro precedente de las escuelas-internados, y de los pos-
teriores internados. Sobre esta institución encontramos el comentario de 
J. L. Vives quien, refiriéndose a las hijas, escribe que no es partidario de 
que el discfpulo tenga su vivienda en la misma escuela, pues allí no tiene 
la alimentación tan sana ni la crianza tan exquisita865

• 

Este aspecto de cercanía al maestro es el que realza Teresa en el 
discípulo y el que aconseja a sus monjas. Estar así, juntas cabe vuestro 
maestro, en este caso es el Maestro, muy determinadas a aprender lo 
que os enseña866• Ese es el lugar reservado a una hermana carmelita, 
cercana, al lado del maestro, consciente de su necesidad de aprender, 
receptiva y disponible para aceptar cuantas enseñanzas el maestro 

tenga a bien ofrecerle. 

865 Vives, j. L., Educación de la mujer, o. c. T 11, pág. 558. 
866 Teresa de jesús, Camino, 43, 4. 

247 



Advirtamos el alcance educativo que aparece en el texto anterior, 
pues no podemos pasar por alto la intencionalidad que se percibe en 
el término juntas que emplea con el que nos revela que la comunidad, 
como tal, es también sujeto de aprendizaje, es un discípulo. Por esta 
razón, la inteligencia y el corazón comunes que va fraguando la comu-
nidad necesitan ser amaestrados, es decir, moldeados conforme a los 
deseos y a los sentimientos de jesús, que es el Maestro. Y esta intuición 
de considerar la comunidad como sujeto paciente y agente de educa-
ción, se considerará como una inestimable aportación de Teresa a la 
praxis educativa. 

Esto supuesto, es manifiesto que no se conforma con que sus monjas 
se comporten como alumnas ejemplares, sino que espera que se esfuer-
cen por practicar el discipulado individual y comunitario, atentas a las 
enseñanzas del Maestro. Y al contacto con su estilo educativo no-formal, 
aquellas jóvenes novicias o Hermanas adultas descubren el amplio campo 
de saberes y experiencias religiosas con los que debe familiarizarse la car-
melita de la Reforma. 

En esta tarea educativa entrañable y fecunda, el discípulo, convivien-
do cabe el maestro, se transforma en su amigo, al que Teresa describe en 
estos términos que rezuman tanta cordialidad: iqué cosa es entenderse un 
alma con otra, que ni falta que decir ni da cansancio867! Y todo porque la 
amistad que desarrolla el discípulo es un estreno diario de alma, ya que 
nada le sabe a rutinario, puesto que la amistad lava la cara a las palabras 
recibidas del maestro, que cada mañana parece que se oyen por vez pri-
mera. Para Teresa, la educación acontece aquí, en este encuentro aními-
co vivido entre el discípulo y el maestro. Encuentro íntimo que hace impo-
sible la aparición del si lencio y del cansancio. 

Perfil fenomenológico del discípulo 

Rasgos personales individuales 

Obviamente, en una educación no-formal, no institucionalizada, 
como es la que lleva a cabo Teresa, no despierta excesivo interés el esfuer-
zo por identificar la figura del alumno puesto que para ella no existe la 
figura del alumno como tal, aunque no tiene por qué excluirse un traba-
jo de instrucción y de enseñanza. Lo que ocurre es que la educación no-
formal se realiza siempre bajo el aspecto educativo, no académico. Es 
decir, aunque Teresa también instruya, sin embargo, no lo hace en razón 
del binomio profesora-alumno, sino en el de educadora-discípulo. 

867 lbíd., Carta al P.}. Gracián, hacia diciembre de 1576. 

248 



Ahora nos proponemos acercar a la descripción de la figura del discí-
pulo que Teresa nos ofrece en sus escritos. Y para que consigamos una 
aproximación lo más detallada y objetiva posible, nos fijaremos, en primer 
lugar, en los que calificamos rasgos personales individuales, que realzan 
más significativamente la persona del discípulo. Pasaremos, a continua-
ción, a conocer sus rasgos personales de sociabilidad, por los que el discí-
pulo entra en relación con el medio social. 

Capacidad intelectual y de autoconocimiento 

El discípulo aparece muy identificado y definido por la capacidad 
intelectual, que explicita en el ejercicio de dos funciones específicas con-
cretas, que desarrollaremos a continuación, la de autoconocerse para 
mejorarse y la de pretender formular el objetivo deseado para realizar su 
vida. 

Teresa da por imprescindible el autoconocimiento para que seamos 

humildes y merezcamos las riquezas del Señofl68
, y para que cada uno sea 

aquello mismo para lo que es869
• Es decir, retorna a la toma de conciencia 

de la verdad que somos, pero no sólo como aproximación psicológica, 
sino para saberla, saborearla y concienciamos de ella. Es éste el camino 
que nos conducirá a adoptar una actitud de sincera humildad y así sentir 
la urgencia de acudir al Maestro como verdaderos discípulos, con el pro-
pósito de que plenifique nuestro vacío con abundantes riquezas. Da por 
hecho que e/ que no conoce nada de sí mismo, no sabe nada de nada, 
pues éste es el único camino para la virtud870

• 

Acierta Teresa a jugar con las acepciones del verbo entrar, jerarqui-
zando los significados desde interpretaciones materiales, como pasar de 
un lugar a otro, hasta adentrarnos en nuestro interior o introducirnos en el 
mismo cielo. Y concluye que si no hemos consegu ido lo menos, como es 
entrar en nosotros, no vamos a esperar alcanzar lo más, entrar en el cielo. 
Efectivamente, para ella pensar entrar en el cielo y no entrar en nosotros 
conociéndonos, es un desatind71

• Se impone, pues, la urgencia de que el 
hombre se conozca y se acepte con naturalidad, pues ésa es la raíz de la 
humildad que caracteriza el discipulado. 

Este autoconocimiento del que hablamos, abarca la dimensión indivi-
dual y social de la persona. Es decir, el hombre se conocerá primero en su 
individualidad y, después, como miembro de la sociedad a la que perte-

868 lbíd., Vida, 10, S. 
869 Luis de León, La perfecta casada, o. c., pág. 236. 
870 E. de Rotterdam, o. c., pág. 196 y 101. 
871 Teresa de jesús, 11 M, 1, 11 . 

249 



neceen razón de su raza, lengua o religión. Ha logrado Teresa, en calidad 
de discípula aventajada, que el Maestro le revele su hombre interior, la 
acerque a sí misma y la despierte. Entonces se siente miembro conscien-
te y responsable tanto de la sociedad civil y política cuanto de la Iglesia 
católica, a la que desea pertenecer como parte activa. Conciencia social y 
eclesial que la lleva a sentir como en propia carne los daños ocasionados 
en la iglesia por los luteranos. Es explicable que con el crecimiento de esta 
desventurada secta, fatiguéme mucho, y como si yo pudiera algo o fuese 
algo, lloraba con el Señor y le suplicaba remediase tanto mal872

• Aparece, 
como vemos, la mujer creyente, la discípula dócil, que, coherente consi- · 
go misma, llega a sentirse corresponsable de aquella situación histórica no 
deseada. 

Los psicólogos personalistas ponen la urgencia de este autoconoci-
miento en la misma línea que Teresa, pues parece que es el instrumento 
más importante para conseguir un automejoramiento, aunque no el 
único873

• Y el hecho de conseguir este autoconocimiento es un indicador 
de la capacidad intelectual del discípulo, que se explicita en el aprendi-
zaje posterior para mejorar su ser-persona. 

La conciencia de saber poco dispone a Teresa a aceptarse como dis-
cípula, y le despierta la urgencia de aprender. No es suficiente la nescien-
cia o la ignorancia para que, como discípulos, nos determinemos a buscar 
respuestas a las preguntas que nos formulemos. Si el nesciente o el igno-
rante no tienen conciencia de su situación, nunca serán discípulos de 
nadie. La ignorancia, acompañada de la inconsciencia, es la pobreza que 
más acosa y muerde a la dignidad de la persona. 

Retornando al tema aludido del alumno y del discípulo, una frontera 
que los distingue y separa es que mientras aquel busca fundamenta lmen-
te información intelectual, éste se afana por el aprendizaje que le ayude a 
su maduración personal. Si aquel pone el acento del esfuerzo en el cono-
cer informativo, académico, éste aspira a profundizar en el conocimiento 
de su ser-persona y a desarrollarse en esa dimensión. Y este empeño de 
personificación es el fruto del aprendizaje que hace el discípulo. Es el 
aprendizaje que conduce al humanismo real. 

Teresa intuye la urgencia de comenzar este aprendizaje del creci-
miento personal, interior, característico del verdadero discípulado, y expli-
cita su deseo invitando a las hermanas al verdadero discipulado, pues úni-
camente por él procuraremos ser tales que valgan nuestras oraciones874

• El 

872 Jbíd., Camino, 1, 2. 
873 Maslow, A., o. c., pág. 223. 
874 Teresa de Jesús, Camino, 3, 2. 

250 



aprendizaje para conseguir este procurar ser tales, el empeño de mejorar 
su ser como medio para fecundar su presencia social y eclesial, es otro 
indicador de la capacidad intelectual del discípulo. La valía de las accio-
nes y oraciones de las monjas de Teresa, depende de la raíz que las fecun-
de, que no es otra que el esfuerzo realizado por el discípulo para mejorar 
la persona. 

Además de aprender a conseguir ser personalmente tales para que las 
oraciones tengan valor ante Dios, es preciso que las carmelitas de Teresa, fie-
les discípulas del Maestro, aprendan a ser tales para merecer también alcan-
zar de Dios estas dos cosas, la una, que haya muchos letrados que tengan las 
condiciones que son menester, la otra, que después de puestos en esta pelea, 
los tenga de su mano para que sepan librarse de los peligros875

• 

Es preciso, pues, merecer para los demás que se esfuercen ellos en 
autoconocerse y mejorarse y así preparar sus personas para que el ejerci-
cio responsable de su misión responda a las necesidades reales y urgen-
tes, y para que sean perseverantes y fuertes, y así resistir a los embates que 
les llegan desde frentes de diferente talante doctrinal o disciplinar. 

Clarividencia del objetivo 

Dábamos como segundo indicador de la capacidad intelectual del discí-
pulo el mostrar clarividencia en el momento de elegir y definir correctamen-
te el objetivo que va a dinamizar su proceso educativo. Es indiscutible para 
Teresa contar con una finalidad básica, definida con claridad, para que el ini-
cio y el curso del proceso que comienza el discípulo sea educativo y libera-

dor. La experiencia le ha llevado a conocer monjas y seglares que, por care-
cer de este objetivo se han expuesto a caminar a la deriva, sin rumbo, pues 
les faltaba el norte que orientara el sentido y el ritmo de la marcha. 

Para ella, y para las carmelitas que se decidan a secundar sus pasos, 
Teresa formula uno de los escasos objetivos posibles para la mujer de 
entonces. Es el de disponerse para merecer la unión, la comunión con el 
Señor, cuyos frutos redundarán en beneficio de la gran Iglesia, amenaza-
da de escisión y, en algunos lugares, víctima ya de la ruptura. Con admi-
rable precisión, formula de este modo el objetivo que se propone cumplir 
y que ofrece a las que se sientan vocacionalmente llamadas como ella: 

Hacer eso poquito que yo puedo y es en mí, que es seguir 
los consejos evangélicos con toda la perfección que yo 
pudiese, y procurar que estas poquitas que están aquí 
hiciesen lo mismo876

• 

875 Ibídem, 3, 5. 
876 Ibídem, 1, 2. 

251 



En el monasterio en el que ingresó como postulante, observó que no 
era muy frecuente tener conciencia de por qué y para qué se trabajaba. 
Incluso algunas Hermanas desconocían la razón de la oración. Y si la perso-
na, cualquiera, no tiene capacidad para definir bien el norte de su marcha, 
o no se le ha ayudado a conseguirlo, no verá la necesidad de ser instruida. 
Teresa se encontró con demasiadas personas, no sólo monjas, que carecían 
de la preparación para evaluar la eficacia de su esfuerzo. En definitiva, lo 
que advirtió Teresa fue ql:le se carecía de un verdadero discípulado. 

Capacidad volitiva 

Después que el discípulo ha recibido la iluminación suficiente para 
tomar conciencia de su situación personal y de haber hecho la elección 
del objetivo más conveniente para vivir su vida con fecundidad para sí y 
para la sociedad, se determina con toda su energía a conseguirlo. 

Como si la cabeza de Teresa estuviera estructurada escolásticamente, 
aplica el principio de que el f in es primum in intentione, lo primero, lo 
previsto, la causa que arrastra a las demás, aunque, naturalmente, sea ulti-

mum in executione, lo último que hacemos. El fin, el objetivo que perse-
guimos, es lo primero que se nos ocurre, lo que pretendemos alcanzar, sin 
embargo, es lo último que conseguimos. También el arquitecto comienza 
por el final. Primero imagina el chalé. Después lo diseña, lo proyecta y, 
por último, aparecen los obreros que son los constructores. 

Trasladando el símil.anterior al tema del discípulado que estudiamos, 
Teresa nos lo formula lapidariamente escribiendo que el discípulo todo lo 

ha de tener hecho, con la determinación al menos877
• Nos parece atinado 

comparar la imagen inicial que encontramos en la mente del arquitecto 
con la determinación inicial que toma el discípulo para comenzar a cami-
nar. Porque del mismo modo que los obreros llegan al solar sobre el que 
se levantará el edificio con medio camino recorrido si cuentan ya con el 
diseño del proyecto, así también cuando una persona, en nuestro caso el 
discípulo, se determina a acometer seriamente su proyecto educativo libe-

rador, ya tiene recorrido medio camino gracias a la determinación de con-
seguir el objetivo propuesto. 

Teresa parte del convencimiento de que al discípulo le va mucho 

comenzar con gran determinación 878
• En realidad de verdad, pensando 

con categorías psicológicas, las decisiones iniciales fuertemente arraigadas 
desbloquean al discípulo de posibles prejuicios y lo disponen a comenzar 
su trabajo con la libertad interior precisa para conseguir un rendimiento 

877 Ibídem, 63, 1. 
878 Ibídem, 39, 1. 

252 



satisfactorio. La experiencia nos atestigua, y el discípulo es consciente de 
ello, que su aprovechamiento está condicionado, en gran medida, al 
talante inicial, pues estas primeras determinaciones son gran cosa879

• El 
lenguaje teresiano resulta muy concorde con el erasmiano que afirma que 
quien se ha resuelto decididamente a ser cristiano, tiene recorrida buena 
parte de su vida cristiana880

• En concreto, Teresa animaba a sus monjas a 
emprender el camino de la salvación sin tibieza, sin timidez, sino con paso 
firme, con resolución y ánimo confiado881

• 

Me parece oportuno subrayar la concordancia entre el convenci-
miento que mantiene Teresa y la opin ión razonada sobre la motivación 
que sustentan los personalistas al constatar éstos que e/ criterio original de 
motivación y el que siguen usando todos los sectores humanos menos los 

psicólogos behavioristas, es el subjetivo. Estoy motivado cuando siento 
deseo, anhelo, voluntad, ansia o carencia. No se ha encontrado aún un 

estado objetivamente observable que se corresponda decentemente con 
estas descripciones subjetivas, es decir, no se ha encontrado aún una buena 
definición behaviorística de la motivación882

• 

Perseverancia 

Como denota el mismo vocablo perseverar, tomado de severo, aseve-
rar, con el significado de hablar seriamente, perseverar denota persistir en la 
seriedad. La perseverancia, pues, es un claro indicador del grado de madu-
rez alcanzado por la persona que permanece fiel al cumplimiento de la 
palabra dada. Como escribe Juan de la Cruz, jamás dejes de hacer las obras 
por falta de gusto o de sabor; ni las hagas por sólo el sabor y gusto que te 
dieron. Sin esto es imposible que ganes constancia y que venzas tu flaque-
za883. Por ello, es de máxima importancia en la tarea educativa iniciar prác-
ticamente al discípulo en sencillos comportamientos que le ayuden a incor-
porar la actitud y el hábito de la perseverancia y a estimar su valor. 

Cuando Teresa invita a las Hermanas, que son su discipulado, a que 
sean perseverantes, les transmite un doble mensaje, que sean fieles al 
compromiso adquirido y que se muestren permanentemente disponibles 
y receptivas a la luz que les puede llegar desde los distintos emisores del 
monasterio, como son las superioras, las hermanas, o el simple acontecer 
diario. Si esto es así, el Maestro no tardará en premiarlas con abundancia 

879 lbfd., Vida, 13, 3, y Camino 39, 1. 
880 E. de Rotterdam, o. c., pág. 127. 
881 lbíd., o. c., pág. 123. 
882 Maslow, A., o. c., pág. 52. 
883 Juan de la Cruz, Cautelas, 16. 

253 



de gracias, porque si persevera, no se niega Dios a nadie; poco a poco va 
Él habilitando el camino para que salga con esta victoria334

, que bien sabe 
Su Majestad aguardar muchos días y años, en especial cuando ve perseve-
rancia y buenos deseos. Esta es lo más necesario aqui1135

• Si el alma no deja 
la oración, crea que el Señor la sacará a puerto de luz886

• 

Si hemos indicado que para Teresa la determinación inicial del discí-
pulo es una gran cosa, de la perseverancia dice que en ella está todo nues-
tro bien867

, pues de ella depende que el discípulo alcance, o no, la ayuda 
del Maestro sin la que no conseguiría·su objetivo. En principio, no cabe la 
menor duda de que nos sentimos más motivados, más ilusionados, para 
iniciar el recorrido de un camino desconocido que para repetir su anda-
dura día tras día. No podemos negar que la repetición provoca la mono-
tonía y el tedio, y enfría la emoción que acompaña a la novedad. Por eso, 
Teresa exige al discípulo más perseverancia que éxitos. 

Para comenzar un trabajo, me refiero a un trabajo libremente asumi-
do y que nos reporte alguna utilidad, nos es suficiente la consideración de 
que satisface necesidades básicas personales, la estima de los compañe-
ros, la honrilla del trabajo bien hecho, la economía. La perseverancia, por 
el contrario, es más prosaica, y nos obliga a acudir a motivaciones de más 
calidad, como puede ser la llamada a la responsabilidad y a la fidelidad de 
cumplir con una obligación o con un compromiso contraído. 

Capacidad estimativa 

Otro de los rasgos que dibujan el perfil del discípulo es el hecho de 
moverse dentro de un sistema y de una escala de valores libremente acep-
tada. Ésta será el motor que le proporciona energía, el norte que le orien-
ta, que le da firmeza y seguridad durante la travesía de la realización del 
proyecto educativo por el que ha optado. 

La verdadera sabiduría del discípulo, o una manera de demostrarnos 
que la posee, consiste en que alcance a descubrir el valor real que las 
cosas tienen para él y a estimarlas convenientemente. Por esta razón, nos 
referiremos ahora a la escala de valores que debe adoptar el discípulo, que 
actuará como motivación y como justificación del proceso educativo que 
realiza. 

Esto supuesto, el discípulo deberá, como primer paso, detectar los 
valores que le importan. Después de haber mostrado las preferencias por 

884 Teresa de Jesús, Vida, 11, 4. 
88s lbíd., 11 M, 3. 
886 lbíd., Vida, 19, 4. 
887 lbíd., IV M, 3, 4. 

254 



unos o por otros, y de haber seleccionado libremente los que considera 
más oportunos para los fines previstos, los jerarquizará para confeccionar 
su personal escala de valores y actuar conforme a ella. Por último, los 
vivenciará, es decir, los incorporará existencialmente y los integrará signi-
ficativamente en la construcción de su personalidad. 

No cabe duda que el trabajo que nos suele presentar alguna dificul-
tad por las consecuencias que acarreará, es el de seleccionar los criterios 
conforme a los cuales haremos la selección de los valores por los que 
optamos. En este sentido, Teresa concreta tales criterios, entre los que apa-
recen los siguientes: 

-que el motivo exclusivo que determina al discípulo, a sus monjas 
carmelitas, a seleccionar el objeto, sea, sin ambigüedad, el amor a 
Dios; 

-que el objeto de la elección incluya, como punto obligado de refe-
rencia, a la comunidad, pues para Teresa la convivencia es prioritaria; 

-que la elección realizada sea útil para la Hermana. En ese campo, 
el criterio de Teresa es el de valorar más el empeño de la Hermana 
para quebrantar su voluntad por medio de la obediencia, que el de 
la mortificación exterior del cuerpo. 

De lo expuesto se deduce que la elaboración y aceptación de la esca-
la de valores exigen una atención muy especial y muy cercana del maes-
tro al discípulo y en éste un evidente interés por elegir lo más convenien-
te para su crecimiento humano y espiritual. 

Rasgos personales de sociabilidad 

Después de haber reflexionado sobre los rasgos más relevantes que 
caracterizan la personalidad del discípulo en su dimensión individual, es 
éste el momento para que nos aproximemos a conocer aquellos que se 
refieren y aluden a su dimensión social. De este modo, habremos conse-
guido el propósito de ofrecer el perfil completo del rostro del discípulo 
dibujado por Teresa. 

Capacidad de interrelación y receptividad 

Opinamos que el cordón umbilical por el que permanece unido el 
individuo a la sociedad de la que es miembro, no es otro que la relación 
plural que puede establecer con ella. Por esta razón, a las diferentes posi-
bilidades y modalidades que encuentra el discípulo para entablar esa 
comunicación social, las incluimos bajo la denominación de capacidad de 

interrelación. 
Esta capacidad de interrelación, tan estimada y vivida por Teresa, la 

explicitaremos y trataremos bajo cuatro modalidades, la receptividad, la 

255 



comunicabilidad, el optimismo y la confianza que el discípulo deposita en 
el Maestro. 

Teresa es una contemplativa extrovertida. En su alma encuentra un 
espacio todo el mundo y en las entrañas del mundo coloca a Dios, su 
Maestro. Es una mujer dialogalmente abierta, entrañablemente tolerante 
y razonable. Por su capacidad receptiva aparece como una discípula 

ejemplar. 
Las puertas de su alma se abrían tanto a lo grande como a lo diminu-

to. Fue la maestra educadora de lo pequeño, de lo poco, de lo nimio, 
pues la experiencia le había evidenciado que la raíz psicológica del hábi-
to se encuentra, con frecuencia, en lo pequeño. Su sensibilidad educati-
va valoraba, psicológica y pedagógicamente hablando, que el discípulo 
incorporase a su comportamiento hábitos virtuosos y de actitudes positi-
vas y, por el contrario, que erradicase los negativos que impidieran o retar-
daran su crecimiento espiritual. 

Creo que es éste el momento de resaltar en Teresa, en su consideración 
de discípula, como ocurre en Juan de la Cruz, su apreciado maestro, las acti-
tudes de respetO¡ de comprensión y de receptividad hacia las conductas aje-
nas, no siempre acordes con sus deseos. Y acentúo la receptividad porque las 
personas que han alcanzado cierto grado de madurez psíquica y espiritual, o 
psíquica, sin más, descubren inmediatamente el lado positivo que tienen 
para sí los mensajes que les llegan de su entorno. Como ejemplo, aporto el 
de Juan de la Cruz que sugiere a un Hermano monje que conviene que pien-
se que todos los religiosos son oficiales que están en e/ convento para ejerci-
tarle; y que unos le han de labrar de palabra, otros de obra, otros de pensa-
miento contra él, y que en todo eso él ha de estar sujeto como la imagen lo 
está al que la labra, y al que la pinta, y al que la dorasu. 

La actitud de receptividad supone en la apreciación de Teresa la con-
ciencia de que el discípulo t iene que estar abierto y sujeto, como lo está 
la imagen que se esculpe, a la labranza que sobre su alma lleven a cabo 
las Hermanas de la comunidad. Pero, kómo conseguir que el discípulo 
abra las puertas de su espíritu a las que no siempre resultan llamadas moti-
vadoras de los miembros del entorno? Retornamos a Juan de la Cruz que 
advierte que es e/ religioso, en este caso el discípulo, como la piedra que 
han de pulir y labrar antes que la asienten en e/ edificio889

• Esta actitud 
implica despertar y activar la receptividad como una clara y humilde dis-
posición al aprendizaje. 

888 Juan de la Cruz, Cautelas, 15. 

889 lbid., Avisos, 3. 

256 



Comunicabilidad 

Como observamos, el discípulo que alumbra Teresa, a diferencia del 
alumno, en el que predominan los rasgos de oyente, se caracteriza por 
hacer un aprendizaje en el que se simultanean la dos vertientes, la inte-
rior, propia del sujeto que aprende y asimila, y la exterior, conversable, 

pues a las religiosas importa mucho esto, mientras más santas, más con-
versables con sus hermanas690

• 

Al término conversable, semánticamente preñado de extraordinaria 
riqueza, se llega desde los verbos verter, converger y convergir, señalando 
todos ellos la capacidad de vivir en compañía. Aunque sabemos que la 
palabra no es el único instrumento de conversabilidad, sin embargo, el 
texto citado de Teresa apunta a vivir en compañía mediante la palabra. Y 
aquí nos sale al encuentro la paradoja de que Teresa, buscadora del silen-
cio, recurre a la palabra como propiciadora de la vida comunitaria, y 
sugiere a sus monjas que sean un discipulado conversable. tCómo se 
explica esta aparente paradoja de monja-conversable? Acudiendo a la 
caridad que deben mostrar a las Hermanas, pues la palabra fraternal que 
necesita la Hermana es prioritaria al silencio personal. Así de sencillo y de 
educativo. Y esto, hablar a una Hermana que necesita la palabra, lo con-
sidera tan importante, que dispensa de pedir el permiso correspondiente 
a la superiora. 

Por otra parte, el término con-versable, converger, nos aproxima a 
communis, que nos abre a la amplia familia léxica de común, comunidad, 

comulgar y comunicar, que comportan y comparten el mensaje de poner 
algo en común. Podemos, pues, afirmar que Teresa exige del discipulado 
capacidad de comunión, de comunicabilidad, la posibilidad de ilusionarse 
y de empeñarse en la tarea de procurarse un alma y un corazón partici-
pativos, en los que cada miembro de la comunidad tenga reservado su 
sitio y su parte. 

En la conversabilidad aconsejada por Teresa al discípulo, subrayamos 
el matiz, pedagógicamente relevante, que consiste en comunicarse exte-
riorizando el interior a la Hermana. Por ello, sugiere a sus monjas que si 
queréis vengaros del demonio y libraros de la tentación, que así como os 

venga, os descubráis a la prelada891
• No se trata, pues, de hablar por hablar, 

sino de compartir el alma, ejercicio considerado por Teresa como extraor-
dinario camino para que el discípulo avance en la humildad, considerada 
como la dama de las virtudes. 

890 Teresa de Jesús, Camino, 71, 7: 
891 lbíd., 18, 3. 

257 



Optimismo 

El optimismo obliga al discípulo a que renuncie a dos extremos, uno, 
que lo es por exceso, a la optimación de sí mismo porque desconoce sus 
carencias, y otro, que lo es por defecto, la patologización, acentuando 
desmesuradamente sus debilidades. Como siempre, en el centro ideal, en 
el sereno y ponderado optimismo, se encuentra la virtud. 

Ella, Teresa, desechará la timidez en nombre de la confianza que ha 
puesto en la fortaleza y en la seguridad que le presta el Señor. Si el discí-
pulo comienza a caminar con determinación confiada, verá que hay 
muchas cosas, muchas razones, para repisar el mundo y el Señor las ense-
ña cuando ve ánimo892

• 

Es muy reiterada la insistencia teresiana en la disponibilidad que debe 
adoptar el discípulo y que se traduce en la apertura de espíritu. Ésta es la 
adecuada traducción del referido ánimo. Es cierto que lo único que el 
Maestro necesita y espera encontrar en su discípulo, y Teresa lo sabe muy 
bien, es un espíritu animoso, esponjado y libre, pues es cosa muy dañosa 
ir con miedo este camino893

• No precisa matización alguna el término 
dañosa aplicado a la actitud timorata con la que algunos pretenden, sin 
conseguirlo, recorrer el camino de la liberación humana y espiritual. La 
liberación espiritual implica, como condición sine qua non, el arrojar por 
la borda todo el lastre que nos impide avanzar como personas humanas. 

E? obvio que el discípulo cuente con las dificultades reales que lógi-
camente espera encontrar durante el desarrollo de su proceso educati-
vo liberador. Para superar posibles situaciones embarazosas es para lo 
que Teresa aconseja depositar la confianza en el Maestro. La confianza 
suficiente para que no haga ningún caso de los miedos que os pusieren 
ni de los peligros que os pintaren894

• Se refiere al cúmulo de prevencio-
nes infundadas que, ineptos maestros, aconsejarán al discípulo si quie-
re caminar con seguridad. Adoctrinada por la experiencia, recuerda 
que ha vivido coacciones llegadas desde el exterior, que pretendían 
disuadirla de ciertos caminos tachados como peligrosos para almas 
infantiles o para mujerzuelas incautas. A esas coacciones, directas o 
indirectas, pero nunca mal intencionadas, es a las que Teresa ca lifica 
como poner miedos y pintar peligros al discípulo, que en nada debe 
parar mientes. 

Dado su realismo, se adelanta a prevenir al discípulo de los desánimos 

892 lbíd., Vida, 27, 16. 
893 lbíd., Camino, 37, 2. 
894 Ibídem, 36, 1. 

258 



que sentirá al constatar sus lógicas impotencias y debilidades. Entonces, la 
voluntad deseará abandonar el camino de la liberación y de la santifica-
ción comenzado. Sin embargo, no os desaniméis, si alguna vez cayereis, 
para procurar ir adelante895

• Las dos, Teresa de Ahumada, discípula ado-
lescente, y Teresa de jesús, novicia y profesa, también discípula, han sufri-
do la experiencia dolorosa de haber sido torpemente orientadas por ecle-
siásticos y seglares inexpertos, quienes lo que conseguían era una discípu-
la acometida y vencida por los escrúpulos, difíciles de desechar. Para esos 
momentos, aconseja que no dejéis que se os encoja el alma y el ánimo, 
que se podrán perder muchos bienes. No dejéis arrinconar vuestra alma, 
que en lugar de procurar santidad sacará otras muchas imperfecciones que 
el demonio le pondrá por otras vías896

• 

Confianza en el maestro 

Teresa acertó a depositar en el Maestro la confianza que necesitó y 
que expresó escribiendo que esta postrera vez me parece que me aprove-
chó, porque estaba ya muy desconfiada de mí y ponía toda mi confianza 
en Oios897

• 

En realidad, el discípulo que aparece en los escritos teresianos apren-
de de y con una persona muy cercana a ella, a su vida. A esta persona pró-
xima es a la que Teresa distingue, nombra y aprecia como maestro por su 
quehacer entrañable. Y es admirable observar cómo entre el discípulo y el 
maestro se siente un fuego cruzado de sentimientos que identificamos con 
el nombre de confianza. Ocurre que la fe es mutua, recíproca, hasta trans-
formarse en confianza, que comparten f iándose el uno del otro. Y es en 
esa tierra y en ese clima donde acaece el crecimiento personal de los dos, 
del discípulo y del maestro. Porque el crecimiento personal, como hemos 
comentado hablando del amor, es mutuo. 

La confianza, por ser mutua, equidista del maestro y del discípulo. Sin 
embargo, en Teresa advertimos que la iniciativa parte del maestro, aunque 
el camino a recorrer mida la misma distancia entre los dos. Para evitar 
contradicciones, al menos aparentes, conviene anotar que aunque la con-
fianza la provoca el maestro, sin embargo florece en el discípulo. 

Analiza Teresa muy certeramente las condiciones que deben apre-
ciarse en el letrado, en el teólogo, en el confesor o en el maestro, para que 
realmente se los considere merecedores de confianza. Su preparación 
doctrinal, su experiencia y su bondad son las cualidades que adornarán a 

895 lbíd., 11M, 1, 9. 
896 lbíd., Camino, 72, 1. 
897 lbíd., Vida, 9, 3. 

259 



la persona en quien la deposita la Hermana. Un indicador que tiene el dis-

cípulo a su alcance para autoevaluar el grado de confianza que deposita 
en el maestro, es observar si esta confianza favorece la libertad para ser él 

mismo, para sustanciar la propia identidad. Si el discípulo se siente libre 
para poder-ser lo que estima que puede llegar a ser, entonces se percibe 
arropado y favorecido por la mutua confianza. 

La confianza entre maestro-discípulo puede florecer en amistad, como 
ocurrió, por ejemplo, entre Teresa y Ana de Lobera, la que en religión 
adoptó el nombre de Ana de Jesús. El gesto sorprendente consistió en que 
cuando Teresa respondió afirmativamente a la petición de Ana de ser 
admitida en el Carmelo reformado, le escribe diciendo que la admite no 

tanto como súbdita cuanto como amiga, para que la viniera a ayudar en el 
negocio de sus fundaciones 898

• 

Confianza llena de ternura, como refleja el detalle de Teresa cuando 
al pasar cada noche por las celdas de las Hermanas para bendecidas y 
desearles un descanso reposado, en una ocasión le dijo a Ana con pla-
centera sonrisa: mírola, hija, porque la quiero mucho899

• El precio que se 
paga por la confianza que merecemos y que depositan en nosotros, es el 
amor que, a su vez, devolvemos a quien se confía. Nos lo confirma Tere-
sa al revelarnos que en mirar por las criaturas el amor que nos tiene el 

Señol'¡ esto le hacía mucha más gana de servir/e900
• 

Para terminar, si tuviéramos que concretar las aportaciones pedagógi-
cas que hace Teresa en su concepción del discípulo, señalaríamos que, 
para ella, la docencia tiene que ser la respuesta a una necesidad sentida 
por el discípulo. Que el discípulo necesita concienciarse tanto de sus apti-
tudes y posibi lidades como de sus limitaciones, y que su actitud de deter-

minación influye positivamente en el rendimiento cuantitativo y cualitati-
vo del aprendizaje. 

Es claro que la enseñanza es una respuesta que ofrecemos a quien no 

puede, a quien no sabe aprender por sí mismo, por lo que el enseñante 
no debe perder el tiempo ofreciendo respuestas a cuestiones que el alum-
no no pregunta. 

Teresa exige a su discípulo la necesidad y la determinación de apren-
der, por lo que aceptamos plenamente la opinión de que hay que volver 

del revés la enseñanza y decir que enseñar no es primaria y fundamental-

mente sino enseñar la necesidad de una ciencia, y no enseñar la ciencia 
cuya necesidad sea imposible hacer sentir al estudiante. La limitación en la 

898 Procesos de Beatificación y Canonización, o. c., T. 1, pág. 461. 
899 8. Ignacio, Vida de Ana de jesús, pág. 54. Burgos. {1901 ). 
900 Teresa de Jesús, Cuentas de Conciencia, 53, 1. 

260 



capacidad de aprender que tiene el alumno o el discípulo, es el principio 
de la instrucción. Hay que preocuparse de enseñar exactamente en la 
medida en que no se puede aprender901

• Porque no sólo no se aprende 
debido a la deficiente capacidad intelectual, lo cual es una obviedad, sino 
también por la carencia de instrumentos o de habilidades motivadoras. 

901 O. y Gasset, ]., Misión de la Universidad, o. c., T. IV, pág. 331. 

261 





111 

La praxis educadora 
de Teresa de Jesús 





Después de habernos informado 
sobre la realidad histórica del entorno sociocultural 

en el que nació y creció Teresa, 
y de aproximarnos 

al concepto de hombre y de educación con los que opera, 
nuestra pretensión en esta tercera parte 
es la de sorprender a Teresa educando. 

Es decir, deseamos responder a la pregunta 
que bulle en el fondo de nuestra justa curiosidad, 

kómo educaba Teresa de Jesús? 
Nos ha parecido que una respuesta satisfactoria es 
la que proceda del análisis detallado de aspectos 

que son considerados reveladores 
de la personalidad del educador, 

pues no todo el trabajo realizado por el maestro 
es capaz de descubrir su credibilidad, 
su capacidad de transmitir mensajes, 

su habilidad para persuadir, 
su inspiración para despertar pasiones nuevas, 

su carisma para socializar la persona. 
Nosotros nos hemos detenido 

contemplando la imagen que Teresa pinta del educador, 
cómo le es necesario contar con la experiencia 
si quiere facilitar la credibilidad del mensaje, 

qué valor concede en pedagogía a la motivación, 
cuál es su idea sobre el castigo, 

cómo trata a las personas afectadas por la depresión 
y cómo evalúa su trabajo. 

265 





9. SU PERFIL EDUCADOR 

Una reformadora con conciencia de maestra 

La Teresa madre y la Teresa maestra son aspectos que integran y com-
pletan su personalidad. El hecho de considerarse y ser tenida por sus mon-
jas como madre espiritual, le otorgaba el derecho y le imponía la obliga-
ción de cuidar su formación intelectual y religiosa. Y así se lo escribe a las 
Hermanas de san José, de Ávila, que como madre, tengo ahora el encar-
go, la obligación, la carga, de enseñar9(l2. 

Considera su magisterio como una función inherente a su materni-
dad espiritual. Es decir, no lo toma como si se tratara de un trabajo aña-
dido, de una obligación, sino como una faceta de su papel de reforma-
dora. Se sabe y se siente discípula de algunos maestros relevantes y, 
sobre todo, del Maestro. Por eso, el discipulado que ella ha ejercido 
anteriormente, y siempre, pues siempre se consideró aprendiz, ahora lo 
eleva al rango de magisterio, implicado en el carisma de la maternidad 
espiritual. Si ser madre es parte de su misión, es obvio que esta mater-
nidad reformadora sea la que le exige y le demanda que ejerza como 
maestra. 

Teresa compatibiliza la discípula que siempre es, la mujer que, como 
sujeto pasivo, busca su liberación, con su misión de educadora, de maes-
tra, de mujer liberadora, sujeto agente que colabora en el crecimiento y 
en la madurez de otras personas. 

Conoce la prohibición de que las mujeres enseñen 

Es éste el momento de sorprenderla educando. Es tanto como sugerir 
que nos corresponde ser observadores del modo cómo entra en diálogo 
con las jóvenes postulantes, cómo inicia a las novicias, cómo acompaña a 
las Hermanas y cómo orienta a cuantos se acercan a beneficiarse de su 
mirada profunda y certera y de su don de consejo. 

Teresa nunca presumió de estar preparada para enseñar, para trans-
mitir los contenidos cognitivos teológicos o espirituales en las condiciones 
que podía hacerlo un letrado, que era el que certificaba la verdad de su 
doctrina con la garantía del aprendizaje universitario. Era consciente de 
que así no podía ejercerlo, pues carecía de la formación intelectual exigi-
da. Pero es que aun presumiendo esta preparación, se le prohibía enseñar 
de modo formal, institucionalizado, oficial, en virtud de la carencia doc-
trinal que se achacaba a la mujer, por el simple hecho de serlo. 

902 Teresa de Jesús, Camino, 39, 8. 

267 



La humillaba la simple sospecha de que alguien pudiera pensar de 
ella que estaba deseosa de aparecer enseñando como una ilustrada, pues 
yo le digo que sabe bien mortificar y darme a entender lo que SOYt pues le 
parece a vuestra merced que creo de mí que puedo enseñar903

. Sin embar-
go, conviene dejar en su sitio dos cosas. La primera es que de lo que Tere-
sa había aprendido por sus lecturas, por las escuchas a buenos maestros y, 
sobre todo, por su experiencia, de eso sí podía hablar, se interpretara o no 
como enseñanza. Y la segunda es que en un educador importa no sólo su 
formación intelectual sino, yo diría sobre todo, sus aptitudes pedagógicas. 

En más de un confesor y letrado descubrió cierta celotipia profesio-
nal, de lo que se queja escribiendo que en viéndome alguna falta Jos sier-
vos de Dios, luego era todo condenado. Preguntábanme algunas cosas; yo 
respondía con llaneza y descuido; luego les parecía que los quería enseñar 
y que me tenía por sabia9

()4. Nunca pretendió enseñar a nadie, pues cono-
cía bien sus limitaciones y el terreno que pisaba. Más bien, alguna vez 
rayaba el lindero de la baja autoestima, como parece demostrar el texto 
en el que se reconoce sin letras ni buena vida, ni ser informada de letrado 
ni de persona ninguna905

• 

Fue consciente, sin embargo, de que su experiencia humana y espiri-
tual, si no la formación intelectual, le permitía decir con garantía una pala-
bra orientadora en campos tan concretos como el de la dirección espiritual 
de sus monjas y de cuantas personas seglares se acercaban a ella en deman-
da de consejo, sobre el arte motivar, sobre el modo de aplicar el castigo a 
los penalizados, sobre el modo de tratar a las enfermas de melancolía, sobre 
cómo efectuar la evaluación de los procesos educativos, de las personas res-
ponsables y de las instituciones. Y eso ~ í lo reivindicó con fuerza. 

Obviamente, las Hermanas se sienten sus discípulas predilectas. Y a 
ella recurrían porque enseñábanos el desasimiento de todas las cosas. Sus 
enfermedades fueron grandísimas, y 1/evába/as con tanta paciencia, que de 
propósito la íbamos a ver cuando más apretada estaba de ellas para apren-
der cómo habíamos de llevar las nuestras. Enseñábanos que diésemos con 
mucha claridad cuenta de nuestra alma y que nunca nos fiásemos de nues-
tro parecer, en especia/lo encargaba a las Prioras diciendo que no sabría 
gobernar, aconsejar, orientar, mandar, quien no se aconsejase en todo906

• 

Las Hermanas, pues, y no sólo ellas, acudían a Teresa no como a un pro-
fesional, sino como a la madre que conoce el alma de sus hijas y puede 

903 lbíd., Carta al P. Gonzalo Dávila, jesuita, residente en Á vi la, mediados de junio de 1578. 
904 lbíd., Vida, 28, 1 7. 
905 lbíd., 10, 7. 
906 Ana de jesús, Lobera, o. c., T. 1, págs. 471 y 473. 

268 



orientarlas en la andadura de su vida personal espiritual y en el modo de 
integrarse eficazmente en la comunidad. 

¿Qué significa enseñar para Teresa? 

Pues, en principio, lo que para todos nosotros. Enseñar, el insignare 
latino, insignum, in-signum, denota servir de signo, señalar, señalizar, 
poner señales para indicar al caminante la ruta que debe seguir. Se trata 
de transmitir información mediante la oferta de contenidos preferente-
mente intelectuales, aunque no sólo esos, para que la persona aprenda a 
valerse por sí misma en la sociedad. 

En Teresa, sin embargo, la enseñanza es más amplia, abarca más 
aspectos que el de la mera información intelectual, porque si alguna vinie-
re a esta casa, lo que quiero aconsejaros, y aun pudiera decir enseñaros, 
porque como madre tengo ahora este cargo, es cómo habéis de rezar 
vocalmente, porque es razón que entendáis lo que decís907

• Teresa, pues, 
considera la enseñanza como una actividad no limitada a mostrar a las 
Hermanas exclusivamente contenidos intelectuales, sino también a ini-
ciarlas en el modo de realizar una actividad, a que comprendieran lo que 
leían y rezaban, a orientarlas en comportamientos sociales, como eran el 
saber escribir una carta, conocer los títulos de las personas públicas para 
evitar el ser consideradas como mujeres simples, ignorantes. Enseñar es, 
sobre todo, mostrar las múltiples laderas de la realidad, de la verdad, y así 
aprender a leer e interpretar los acontecimientos. El enseñante es, por 
tanto, el señal izador de los caminos que conducen a la consecución de la 
verdad, en sus múltiples facetas. 

Apoyados en sus palabras, y entendida la enseñanza en esta acepción 
amplia, observamos que Teresa reivindica si no el derecho, sí la posibili-
dad de enseñar, y no sólo de aconsejar, pues tiene conciencia de poder 
mostrar la verdad a sus monjas con la autoridad y la competencia sufi-
cientes que le han proporcionado el discipulado y la sabiduría de su expe-
riencia. Por eso, su autoridad no es impositiva, basada en el poder o en la 
jerarquía, ni tampoco paternalista, derivada de un cariño o de un afecto 
mal interpretado, sino maternal, cordial, pues tenía unas palabras tan vivas 
y las decía con tal fuerza y sentimiento, que pegaba espíritu y gran deseo 
de mejorarse a los que con ella trataban908

• Su libro era la experiencia pro-
porcionada por el trato amistoso con el Maestro interior y autenticada por 
la ortodoxia ilustrada de los letrados. 

907 Teresa de Jesús, Camino, 39, 8. 
908 P. Enrique Enríquez, Procesos de Beatificación y Canonización de Sra. Teresa de jesús, o. 
c., T. 1, pág. 16. 

269 



Hay una actitud magisterial teresiana muy destacada que se concreta 
en la preocupación personal por que sus monasterios adquieran un alto 
nivel intelectual. Para ello, mandaba que en todos sus conventos se exa-
minase a sus religiosas en la doctrina cristiana y quería que la recreación 
fuese en preguntarse y responderse unas religiosas a otras dos puntos de la 
doctrina cristiana, como hacen los niños, y para esto mandaba que todas 
tuviesen la misma doctrina909

• 

La convicción de que su maternidad reformadora y fundadora debe 
obligarla al magisterio, nace de que creo que quien más le entiende a Dios, 
más le ama y le alaba910

• Quien más sabe de la vida de Dios, más la pro-
cura para sí. Y ella es una mujer convencida de que su papel es el de saber 
enseñar a Dios, el de saber mostrarlo. Y la ciencia, la formación y la ade-
cuada orientación, ayudan a conocer y amar más a Dios y a progresar en 
la virtud. 

Abierto desafío a Jos letrados 

Es indiscutible la estima que Teresa profesa a los letrados ya que en 
ellos encontró la autenticación de sus múltiples y variadas experiencias 
religiosas. Por eso, constantemente aconseja a sus monjas informarse 
siempre de quien tenga letras, que en estas hallaréis el camino de la per-
fección con discreción y verdad. Esto han menester mucho las preladas, si 
quieren hacer bien su oficio, confesarse con letrado, y aun procurar que sus 
monjas se confiesen con quien tenga letras911

• Y a la madre María de san 
José, priora de Sevilla, /e pide que cuando hubiere de comunicar algo, se 
deje de maestros espirituales, y busque grandes letrados, que éstos me han 
sacado a mí de muchos trabajos912

• 

Sin embargo, también es verdad que no siempre concuerda la verdad 
que le ha llegado por la experiencia con la que sostienen y proponen algu-
nos letrados. Es el caso de la sospecha que algunos confesores y letrados 
mantienen sobre la necesidad o la conveniencia de la práctica de la ora-
ción mental. En ese terreno, Teresa no concede a nadie ningún margen de 
opinión contraria a la suya. Se erige maestra, pero con humilde autoridad, 
pues la certeza que posee no la ha conseguido por su esfuerzo, sino por 
el don de la experiencia. 

El texto que ofrezco a continuación es estremecedor por la energía 
con la que Teresa, a pesar de la que es, se muestra desafiante, retadora 

909 María de san José, Procesos ... , o. c., T. 1, pág. 489. 
910 Teresa de Jesús, Vida, 37, 3. 
911 Jbid., Fundaciones, 19, 1. 
912 lbíd., Carta a María de san ]osé, 26-11-1576. 

270 



y libre para disputar con quienes siguen opinando que la oración men-
tal no es necesaria. Con viril energía pregunta ¿qué es esto, cristianos? 
Hntendéis? Querrfa dar voces y disputar, con ser la que so~ con los que 
dicen que no es menester oración mental. Cierto que entiendo que no os 
entendéis ni sabéis cuál es oración mental ni cómo se ha de rezar la 
vocal, ni qué es contemplación, porque si lo supiereis, no condenarfais 
por un cabo lo que alabáis por otro913

• Evidentemente, este texto nos 
admira por la seguridad que muestra Teresa en su práctica de la oración 
mental y por el grado de libertad alcanzado, reivindicando su derecho a 
hablar. Se ofrece a debatir y disputar con los que dicen, no importan 
quienes sean ellos. No perdamos de vista que el tema de la oración 
mental es uno de los que se encuentran bajo la sospecha institucional 
de la Inquisición. 

Nos queda, pues, claro que Teresa camina por el filo de la navaja. Por 
una parte, no puede aparecer como oficialmente letrada, maestra, lo que 
le impide enseñar oficialmente. Sin embargo, se encuentra en la necesi-
dad, por su condición de madre fundadora, de enseñar y de orientar con 
la autoridad que le otorga para algunos temas la garantía de su experien-
cia. Y lo hace. 

Dotación de Teresa para el magisterio 
En la reflexión siguiente nos aproximamos a conocer el arte, la habili-

dad pedagógica de Teresa. Nos importa detenernos de modo especial en 
los aspectos de fundadora y de priora, pues es en ellos donde podemos 
encontrar más información para nuestra finalidad. Esto no significa que 
ignoremos el magisterio difuso, diluido, diario, que aparece en los múlti-
ples y ricos comportamientos que mantiene con personas más distanciadas 
de la fundadora o de la priora. Entendemos que todas son conductas que 
contribuyen a globalizar el perfil de la maestra que deseamos dibujar. 

Para que nuestro trabajo se siga sin esfuerzo alguno y resulte de pro-
vecho, hemos diferenciado tres sectores de reflexión con contenido espe-
cífico, el de las aptitudes que demostró Teresa para gobernar, el de su habi-
lidad para integrar a las Hermanas en la vida comunitaria y el de la orien-
tación vocacional. 

A. Aptitudes para gobernar 

Ser amada para ser obedecida 

Este lema que encontramos en las Constituciones es sobradamente 
suficiente para declarar el proceso educativo liberador de Teresa, conside-

913 lbíd., Camino, 37, 2. 

271 



rado tanto en su aspecto pasivo de discípula, como en el activo de mujer 
educadora, como paradigma de lo que debe ser una correcta pedagogía 
de gobierno. 

Teresa concibió y trazó la norma para sus conventos como una ruta de 
amor que debería recorrerse con los pies del corazón. Esa es la razón que 
la llevó a pintar el rostro de la priora con el rasgo entrañable del amor de 
una madre914

• Sabemos que la eficacia de la tarea educativa de gobierno 
está cond icionada, en gran parte, a la acogida abierta que el súbdito edu-
cando preste al gobernante educador. Y lo cierto es que el rechazo que 
provoca la actitud negativa del superior, anula en el súbdito toda posibili-
dad de comunicación constructiva. Por esto, calificamos como sapiencial 
el lema teresiano de que procuren las prioras ser amadas para que sean 
obedecidas. Que regalen amor si desean pedir obediencia, pues la obe-
diencia es también un modo de amar, con lo que se cumple el dicho de 
que amor con amor se paga. 

Teresa sabe que lo que no consiga el amor, en vano lo pretenderán 
alcanzar otras actitudes del educador, pues únicamente, como ya hemos 
anotado, los que nos aman nos ayudan a crecer y a desarrollarnos como 
personas. María de san José, en su libro de Las recreaciones, nos confía 
que si los que tienen oficio de llevar almas a Dios usasen de la traza y 
maña que aquella santa usaba, llegarían al cielo muchas más de las que 
llegan. 

Legislar y mandar con talante amoroso es mucho más eficiente que 
hacerlo solamente con cariño, pues éste se reduce a un clima afectivo, sin 
que implique necesariamente un compromiso ulterior para el educador. 
El amor, por el contrario, rompe los límites y las fronteras interesadas del 
que manda y se mete en los zapatos del otro para recorrer juntos el cami-
no. Mandar con amor es llenar de confianza el corazón del discípulo, del 
súbdito, que acabará haciendo suya la orden del superior. 

Legisla para mujeres adultas 

La simple lectura de una normativa, el tenor que advertimos en la 
redacción de una ley o de unas Constituciones, nos revelan el carácter 
educativo del legislador y el talante del súbdito que ha de cumplirlas. Las 
normas, las leyes, se elaboran presumiendo ya la adultez básica que se 
desea que alcance el súbdito. En su momento, dejamos evidenciado que 
el objetivo prioritario de Teresa era atender y ayudar a la persona, de 
modo que cuanto se programe y se legisle converja en ella. Ahora com-
prendemos mejor que insistiera tanto a las prioras en que contentas de la 

914 Ibídem. 

272 



persona, si no tienen alguna limosna que dar a la casa, las postulantes, no 
por eso se deje de recibirlas9

'
5

• 

Esto supuesto, lo que pretendemos en este momento es detenernos 
en el análisis de algunas sugerencias que propone Teresa para que las 
tuvieran en cuenta quienes redactaran las Constituciones, y deducir de ese 
análisis las dotes de gobierno que manifiesta como maestra, como educa-
dora. Con este propósito, nos hemos fijado en algunas llamadas de aten-
ción que hace Teresa al P. jerónimo Gracián para que se facilite la vida 
comunitaria de las Hermanas. Por ejemplo, 

Si se pudieran hacer de nuevo o quitar o poner, advierta vuestra pater-
nidad en lo de las calzas de estopa o sayal, que no se señale ni diga 
más de sólo que traigan calzas, que no acaban de traer escrúpulos. Y 
si le parece cosa, quitar la acta del padre fray Pedro Fernández donde 
dicen que no coman huevos ni hagan colación con pan. Eso basta que 
se cumpla con la obligación de la Iglesia, sin que se ponga otra enci-
ma, que andan con escrúpulo y les hace daño9

'
6

• 

En tales exhortaciones, únicamente demanda a los futuros legislado-
res que concedan un margen racional de mayoría de edad a la Comuni-
dad y de libertad a las Hermanas. Carece de sentido pedagógico repetir 
inútilmente los preceptos. Por otra parte, ya sabemos que Teresa prefiere 
el quebranto de la voluntad a la mortificación del cuerpo, sin excluirla, por 
supuesto. Tampoco es educativo ahogar la iniciativa de la persona y pri-
varla de su capacidad de elección por la que la Hermana se ejercita en la 
reflexión que la ayudará a adaptarse a la comunidad, a ser libre y genero-
sa. Este margen de libertad, por otra parte, evitará los escrúpulos de las 
Hermanas y manifestará mejor la finura de su amor en la libre elección 
personal que en la obediencia, aunque también ésta sea libre. 

En cuanto al tema de los horarios, hagan conforme a lo que más vie-
ren que les ayuda a las Hermanas a recogerse917

• Se cumple con esta suge-
rencia el principio de que el sábado es para el hombre y no el hombre 
para el sábado. Es decir/ que /a Hermana vale más que el tiempo/ y que/ 
por tanto, la norma está a su servicio, sirviéndole de muleta que la ayude 
a caminar, a crecer y a avanzar en su personal proyecto educativo. El 
ideal/ aunque ello caiga dentro del radio de la utopía/ es no necesitar las 
normas. Pero, por lo menos, ya que no es así/ Teresa sugiere que se legis-
le sabiendo y demostrando que es la persona la que se encuentra en el 
foco de la -mirada y de las preocupaciones. Esta es su actitud, cargada de 

915 lbíd., Constituciones, 21. 

916 lbíd., Carta al P. Cracián, 21-2-1581. 
917 lbíd., Constituciones, 15. 

273 



sentido educativo. A ella le preocupa que sus monjas recen bien, y, a par-
tir de ahC se confecciona un horario que colabore en este objetivo. 

Teresa, mujer muy previsora y siempre con los pies en la tierra y con 
poco tiempo de vida por delante, sugiere al P. Gracián que hemos de mirar 
los tiempos por venir y quitar las ocasiones. Se opone a que un monasterio 
suyo pueda devenir mañana en una casita de adolescentes ingenuas o de 
adultas a medio cuajo. lCómo prevenir y evitar el riesgo? Propone que los 
confesores no sean, al mismo tiempo, vicarios, pues éstos gozan de cierta 
autoridad en el monasterio, lo cual es un riesgo inútil que es preciso prever 
ya en las Constituciones. Y en esto suplico que se fíe de mí; que tengo bien 
visto que si el vicario se contenta de una, no puede la priora quitar que parle 
lo que quisiere ella, porque es superior; y de aquí vienen mil desventuras918

• 

Con la fina intuición femenina de mujer adulta y avisada, que desea 
plasmar en la normativa comunitaria su sentido educativo, plantea con 
realismo el tema de las relaciones entre las Hermanas jóvenes y los frailes. 
Y teniendo como referente a las monjas de Sevilla, escribe al P. Gracián las 
líneas que acabamos de leer. El texto, en una primera lectura, parece que 
restringe la confianza que debe depositarse en las Hermanas y la libertad 
necesaria que ha de concedérseles en orden a educar en libertad. Pero no 
es así, pues la prudencia de una monja experimentada es compatible con 
la apropiación real de la libertad que van haciendo las monjas. El deseo 
razonado de Teresa es que como allí todas son mozas, créame, padre, que 
lo más seguro es que no traten con frailes. Ninguna cosa he tanto miedo 
en estos monasterios como esto; porque aunque ahora es todo santo, sé en 
lo que vendrá a parar si no se remedia desde luego919

• 

Resumiendo los aspectos que nos parecen pedagógicamente más 
relevantes en las sugerencias que Teresa hace para la elaboración de la 
normativa del Carmelo Reformado, considerando que se legisla para jóve-
nes que desean educarse para la libertad en libertad, apuntamos los 
siguientes: 

- Hace una llamada de atención a los superiores para que tengan en 
cuenta, en el momento de reglamentar su trato con los frailes, el 
grado de maduración afectiva de aquellas jóvenes. La alusión está 
impregnada de la sabiduría presumible en una mujer que conoce 
por propia y ajena experiencia el tema sobre el que se va a legislar. 

-Su opinión señala al conocido tuciorismo, actitud moral preferida 
por los padres Jesuitas con quienes Teresa trataba. Se pretende 
aceptar la norma que garantiza lo más seguro. Y lo más seguro se 

918 lbíd., Carta al P. Cracián, febrero-1581. 
919 Ibídem, 15-6-1576. 

274 



consigue evitando el trato aludido. En principio, en el campo afec-
tivo, tratándose de jóvenes privadas de las relaciones de conviven-
cia que demanda su edad, si no se asegura una correcta orientación 
de la afectividad, buscar lo más seguro es lo más oportuno en el 
marco de una adecuada educación de la libertad. 

-Teresa pretende garantizar el mañana, porque ahora es todo santo. 
Su mirada está en perspectiva de futuro y es contundente, pues sé 
en lo que vendrá a parar si no se remedia desde luego. Si no se con-
solida la vida espiritual en unas y en otros, la integración de la afec-
tividad en el proceso educativo personal correrá riesgo. 

En la vida comunitaria es preciso asegurar todas las apoyaturas huma-
nas posibles, pero razonables, que favorezcan la permanencia de la pro-
fesa en libertad previendo los riesgos, pues donde no existe libertad, no se 
puede presumir de adultez. Para ello, las novicias no dejen de visitar, al 
padre Visitador, como las profesas, porque si tuvieren algún descontentO¡ 
se entienda; que no se pretende sino que estén muy de su voluntad920

• Y 
un signo de adultez comunitaria es que se favorezca la libertad de expre-
sión, por emplear un sintagma de aceptada actualidad, pues las incomo-
didades y los desasosiegos no se subsanan ocultándolos, sino dialogando. 

Primero lo material, después lo espiritual 

La intuición perspicaz femenina le sugiere a Teresa adelantarse al lec-
tor suspicaz, que puede extrañarse de que una monja fundadora consi-
dere antes lo material que lo espiritual, y le ofrece la explicación, pues 
aunque parezca cosa no conveniente comenzar por lo temporal, me ha 
parecido que para que lo espiritual ande siempre en aumento es impor-
tantísimo, aunque en monasterios de pobreza no lo parece; mas en todas 
partes es menester haber concierto y tener cuenta con el gobierno y con-
cierto de todo921

• La paz de las Hermanas no puede hipotecarse a inútiles 
espejismos espirituales. 

El calificativo de importantísimo nos remite a su visión realista de la 
vida, pues no es posible que una comunidad prescinda del pan y del ves-
tido. Recordemos, por ejemplo, el tiempo que dedicó y las consultas que 
efectuó para proponer la fórmula administrativa más evangélica a sus 
monasterios, la de fundarlos en renta o en pobreza. 

En relación con este tema importantísimo de lo temporal y lo espi-
ritual, hay un punto en el que Teresa da la talla propia de una mujer 
adulta y libre, cuando, haciendo gala de la libertad de una adultez 

920 Jbíd. , Constituciones, 17. 
921 Jbíd. , Visita de Descalzas, 2. 

275 



madura, se pregunta ella misma cuál es la frontera que separa lo tem-
poral de lo espiritual, y escribe que no sé si esto que he dicho es tem-
poral o espiritua/922

. Esta duda, más aparente que real, descubre la adul-
tez de una mujer que pasa por alto las cuestiones especulativas bizan-
tinas y aterriza en el corazón de la verdad. ¿y cuál es el corazón de la 
verdad? El conseguir, como primer paso, el crecimiento humano de sus 
monjas, empapado, después o simultáneamente, por la fe en la provi-
dencia de Dios. 

Un caso concreto que corrobora cuanto afirmamos, es que Teresa 
sigue creyendo que un monasterio cabal, una casa a propósito923

, debe 
procurar una formación y educación que promocione mujeres y religiosas 
adultas. Y claramente percibimos un rasgo de la adultez que la caracteri-
za en el modo de aconsejar a las comunidades para que ordenen el gasto 
conforme a la renta y en la manera de entrelazar la fe en la providencia 
divina con la moderación en el gasto, porque si hay fe y sirven a Dios, no 
le ha de faltar, como no gasten demasiado924

, pues la providencia de Dios 
no solventa la ignorancia ni los caprichos de las Hermanas. Es el mensaje 
que transmite a María de san José al decirle que no sé cómo pagan tanto 
censo cada año, pues tienen con qué lo quitar925

• 

Los monasterios reformados teresianos, los palomarcicos, están idea-
dos como casas de oración, sin olvidar la realidad humana, que corre de 
nuestra cuenta. De hecho, /a Santa Madre no se mostró menos valerosa y 
constante en fundar casas que en descomponer las que no le parecían bien 
fundadas 926

• Y para evitar riesgos graves a los monasterios, yo digo a vues-
tra paternidad, y por amor de Dios que esté advertido siempre en esto, si 
no quiere ver perdidas sus casas, que va creciendo el precio de las casas de 
manera que han menester cerca de trescientos mil de rentas para no ser 
pobres927

• Es por lo que insiste en que es menester mirar lo que se puede 
hacer conforme a la renta para evitar que los monasterios se destruyan con 
esto que parece de poca importancia. Y recuerda que por eso dije que de 
lo temporal suelen venir grandes daños a lo espiritual, y así es importantí-
simo esto928

• 

Otro aspecto de lo material que cuida con admirable realismo es la 

922 Ibídem, 1 O. 
923 lbíd., Fundaciones, 27, 5. 
924 Ibídem, 11. 
925 lbíd., Carta a María de san }osé, diciembre, 1579. 
926 Julián de Ávila, Vida de Santa Teresa, Mad.rid, 1882, pág. 211. 
927 Teresa de jesús, Fragmento ácrono de una carta al P.}. Cracián. 
928 lbíd., Visita de Descalzas, 1 O. 

276 



ubicación material del monasterio pensando en la salud de quienes allí se 
dedicarán a la oración. Así es menester por el mucho encerramiento, que 
tuvieren campo y porque ayuda a la oración y devoción929• Por eso, del pre-
cio de la casa no estoy descontenta ni vuestra merced lo esté; a trueco de 
tomar buen puestq jamás miro en dar la tercia parte más de lo que vale930

• 

El monasterio de san José, en Ávila, le satisfizo porque aunque pobre y 
chico, tiene lindas vistas y campo. Y le disgusta que estando ahí fray Bue-
naventura, Visitador de los Franciscanos, en Sevilla, no se negociara mejor 
lo de la fuente del agua931

• Ésta es la sensibilidad y el sentido común de 
Teresa, base de la más alta pedagogía. Reza y educa gobernando lo mate-
rial desde lo espiritual. Compatibiliza el éxtasis con las transmisiones de 
herencias, informando de que en lo que toca a la renunciación de la buena 
Bernarda, esté advertida que, como tiene padres, no hereda el monasterio, 
sino ellos. Si ellos murieran antes que ella, heredaba el monasterio. Esto es 
cierto, que lo sé de buenos letrados; porque padres y abuelos son herede-
ros forzosos, y a falta de ellos, el monasterio932

• 

Criterios para seleccionar las postulantes y las profesas 

Es conveniente advertir que Teresa no sistematiza ni elabora una tabla 
teórica de los criterios que deben aplicarse para detectar las aptitudes y 
habilidades exigidas en las postulantes y en las novicias que piden ser 
admitidas a la profesión, sino que debemos identificarlos y extraerlos nos-
otros del conjunto de sus escritos. Ella los va desgranando y sugiriendo 
según lo demanda la oportunidad o la necesidad. Por ejemplo, del hecho 
de ser una monja que ha convivido en un monasterio abulense, el de la 
Encarnación, en el que vivían aproximadamente 180 monjas, toma pie 
para avisar que se mire mucho que se espantaría del daño que es en estas 
casas ser muchas, aunque tengan renta y de comer933

• El primer criterio, 
pues, es que la comunidad la integre un número reducido de miembros. 

Tanto la experiencia como su sentido pedagógico le han evidenciado 
que no es tan fácil como parece seleccionar y priorizar los criterios que 
deben aplicarse a las candidatas que demandan el ingreso. Uno de ellos 
podría ser, por ejemplo, la capacidad de conversabilidad de la postulante. 
Sin embargo, tiene en la memoria a jóvenes que hablan mucho, pero cap-
tan mallas ideas. Otras, por el contrario, se comunican con gran dificultad, 

929 lbíd., Camino, 2, 9. 
930 lbíd., Carta a don Rodrigo Moya, que vive en Sevilla, 19-2-1576. 
931 lbíd., Carta a María de san }osé, 5-10-1576. 
932 lbíd., Carta a María de san }osé, priora de Sevilla, 6-5-1577. 
933 Ibídem, diciembre 1579. 

277 



pero están dotadas de una extraordinaria capacidad para asimilar el men-
saje que se les transmite. En esa tesitura, se decide por la capacidad de 
diálogo. 

Por otra parte, la experiencia le ha enseñado que algunas anomalías 
tardan en manifestarse y cuando esto ocurre, las postulantes no sólo han 
sido ya admitidas al monasterio, sino que han profesado solemnemente, 
aunque en ello le vaya la vida a la comunidad. La solución para evitar este 
riesgo es procurar una gran información para tomarlas y larga probación 
para darles profesión934

• 

Resumiendo, explicitamos los criterios que aplicarán las prioras para 
conseguir el modelo deseable de comunidad: 

-Número discreto de Hermanas. Comunica a las prioras el deseo de 
que mucho querría que tuviese gran cuenta con no henchir la casa 
de monjas, si no fuere quien sea para ello935

• 

- Priorizar la persona. Como criterio marcq téngase gran aviso de que 
no vayan las prioras por interés porque poco a poco podría entrar 
codicia, de manera que miren más a la limosna que a la bondad y 
calidad de la persona936

• 

Condiciones mínimas en la postulante. Que si alguna de estas 
cosas faltare, la salud, el entendimiento y la habilidad para rezar el 
oficio divino, no se reciba, salvo si es persona muy sierva de Dios937• 

Hace hincapié en la inteligencia, pues si ella es la que dicen, poco 
va en que no sea tanto la dote, que yo le digo que hemos bien 
menester monjas de talento938

• Ella, que huye de las monjas bobas, 
sabe que un buen entendimiento, si comienza a aficionarse al bien, 
ásese a él con fortaleza, porque ve que es lo más acertado; y cuan-
do no aprovecha para mucho espíritu, aprovechará para buen con-
sejo y para hartas cosas, sin cansar a nadie, y es recreación. Cuan-
do éste falte, yo no sé para qué puede aprovechar la Hermana en 
comunidad, y dañar podría mucho939

• Cuando se le ofrece la opor-
tunidad de fundar un monasterio en Villanueva de la jara con las 
nueve benditas mujeres que llevaban tanto tiempo unidas en la 
oración y en la vida de sacrificio, se resiste porque aunque me 
decían que eran muy buenas, como no las había visto, no podía 

934 lbíd., Camino, 21, 2. 
935 lbíd., Carta a María de san }osé, 22-9-1576. 
936 lbíd., Constituciones, 21. 
937 Ibídem, 5, 1. 
938 lbíd., Carta a María Bautista, priora de Valladolid, 21 -7-1577. 
939 lbíd., Camino, 21, 2. 

278 



entender si tenían los talentos que pretendemos en estos monaste-
rios940. Lo que encontró allí fue que sólo una monja lee bien el 
latín; como no sabían leer, estábanse muchas horas en el coro. Dios 
tomará su intención, que pocas verdades debían decir941

• Este 
espectáculo de una comunidad empobrecida, le sirve para que se 
mande que no se reciba ninguna postulante sin saber leer latín942. 
Prefiere, aunque no sea de su pleno agrado, traer al convento una 
monja muy lectora que monjas tontas943

, aunque rechace a las 
monjas latinas, presumidas, resabidas. 

- Información directa del prelado. Para profesarlas es menester grandí-
sima diligencia y que al tiempo de las visitas se informe el prelado, si 
hay novicias, de la manera que son, porque esté avisado al tiempo 
de dar la licencia para la profesión944

• Por mucha santidad que haya 
en las preladas, no hay que fiar945

• 

-La atención a la salud física. Un ejemplo lo encontramos en lo que 
toca a la hermana de la madre Brianda de san }osé (expriora del 
monasterio de Malagón y entonces enferma en Toledo), ni para frei-
la ni para monja no será; no porque no tiene ella muy buen enten-
dimiento y buena razón y sosiego, que me pareció a mi harto bien, 
mas ya no está ella para otra cosa más de lo que tiene, que está muy 
gastada946

• Esto lo escribía Teresa dos meses antes de su muerte. 
-Atención a la salud psíquica. Por ningún interés reciban si es con algu-

na falta en la condición947
• Es más fácil mirarse antes que no echarlas 

después948
• Es obligado impedir la entrada a postulantes que no garan-

tizan el equilibrio psíquico necesario para la buena convivencia. En 
este aspecto, merecen capítulo aparte las melancólicas, las afectadas 
por /a depresión. Refiriéndose a ellas, escribe Teresa que harto más 
valdría no fundar que llevar melancólicas que estragan la casa949

• Al 
extraordinario carisma educativo que demuestra Teresa en su trato 
con las melancólicas, dedicaremos un capítulo especial. 

940 lbíd., Fundaciones, 28, 9. 
941 Ibídem, 28, 4. 
942 lbíd., Carta a doña María de Mendoza, que se encuentra en Valladolid, 7-3-1572. 
943 lbíd., Carta a doña Luisa de la Cerda, en Antequera, 27-5-1568. 
944 lbíd., Visita de Descalzas, 26. 
945 Ibídem, 32. 
946 lbíd., Carta a la madre Ana de los Ángeles, 26-8-1582. 
947 lbíd., Visita de Descalzas, 44. 
948 lbíd., Constituciones, 5, 1. 
949 lbíd., Carta al P. Gracián, 10-1-1580. 

279 



Criterios para distribuir responsabilidades 

Como hábil fundadora, sabia maestra y educadora carismática, Tere-
sa, en un siglo como el XVI español, tan masculino en lo social como cle-
rical en lo religioso, sabe, sin embargo, que tiene que depositar la mirada 
y la atención en la elección ponderada y en la formación integral de sus 
mandos, teniendo en cuenta las habilidades personales, pues ellos son los 
que garantizarán la eficacia de los monasterios y el futuro de la Reforma. 

En este sentido, Isabel de santo Domingo, carmelita de las más queri-
das por Tere.sa, le ha trasmitido a Teresa algo que ella ya sospecha, que 
sabe del dicho Padre Maestro Medina, que no tenía por acertado que dicha 
Madre Teresa, siendo mujer, fuese fundadora de monasterios, pareciéndo-
le no era cosa de durar950

• Y para más abundancia, Isabel Bautista nos narra 
que viniendo ella desde Fontiveros, cuna de Juan de la Cruz, a tomar el 
hábito de monja en este convento de san }osé y hospedándose en esta ciu-
dad de Á vi la antes de que entrase en tal convento, oyó decir que a las mon-
jas las mataban de hambre y de abstinencias y que habrían de estar muy 
pronto locas y se había de deshacer pronto el convento y que la Fundado-
ra se había ido a la villa de Medina del Campo a hacer otra locura y dispa-
rate como la que había hecho en esta ciudad, y que esto se decía y sona-
ba en todo ellugar951

• Son muros sociales, la masculinización y clericaliza-
ción de la sociedad, que ahí están, pero que no deberían impedir, y no lo 
conseguirían, la puesta en marcha de una reforma del Carmelo, basada en 
la preparación personal y en la espiritualidad evangélica de sus miembros. 

En cuanto a la distribución de responsabilidades, de Teresa se dijo que 
tuvo el don de la prudencia divina el cual mostraba en el conocimiento de 
los talentos de sus hijas para las ocupaciones en que las ponía952

, que faci-
litaba su papel de ser maestra de maestras y de maestros. De ella comen-
ta su encantadora, entrañable y queridísima enfermera, Ana de san Bar-
tolomé, que no sólo viendo a las personas, sino simplemente oyendo sus 
cosas, distinguía el espíritu y talento que tenían; y de alguna de nosotras 
antes de que entrase en la Orden decía lo que había de hacer en ella953

. 

Incluso, en alguna ocasión nombró para preladas a monjas consideradas 
como insuficientes, y salir excelentes preladas954

• Los únicos medios de que 
disponía para detectar las capacidades y habilidades eran el ver y el oír, la 
observación directa o indirecta. 

950 Isabel de santo Domingo, Procesos, o. c., T. 11, pág. 80. 
951 Isabel Bautista, ibídem, T. 11, pág. 524. 
952 P. Luis Ruiz Caballero, Procesos ... , o. c., T. 111, pág. 280. 
953 Ana de san Bartolomé, Procesos ... , T. 1, pág. 472. 
954 María de san José, Procesos ... , T. 1, pág. 497. 

280 



Teresa tiene muy presente que en todo este negocio de la elección de 
responsables, hemos de fiar poco de nuestros entendimientos, por buenos 
que sean . Hemos de andar asidos de Dios, de lo contrario, nos dejará Dios 
para errar en lo que más pensemos que acertamos955

• Por ello, en nombre 
y de la mano de Dios, trabaja para iniciar a las Hermanas y a los Padres 
del entorno carmelitano en la sabiduría del discernimiento, en la difícil 
tarea de ir perfilando, a paso lento, los rasgos que exige cada puesto de 
responsabilidad y detectarlos, después, en las Hermanas que puedan ser 
elegidas como responsables. Es el modo de evitar la elección de las inep-
tas y la frustración comunitaria que conlleva la acepción de personas. 

Ofrecemos a continuación algunos textos que rat ifican el modo de 
proceder de Teresa en la distribución de las responsabilidades en la comu-
nidad, de donde es fácil deducir los criterios para encomendar tales res-
ponsabilidades: 

Personalidad de la candidata 

Yo bien entiendo que ella, Ana de la Madre de Dios, sustituta de la 
priora de Malagón, Madre Brianda, enferma, tiene falta para gobierno. 
Pero querer que gobierne Isabel de j esús y hacerla supriora, es un dispara-
te grande, pues unos días que tuvo el gobierno, tenían las monjas más 
cuentos y risas que no acababan. Ella es buena, pero no para eso; y quitar 
el gobierno a Ana de la Madre de Dios por dos días, es desatino956

• 

He pensado que sería bueno para provincial fray Antonio de Jesús, 
porque teniendo superior, Vicario General, cierto lo haría bien, en especial 
llevando buen compañero957

• 

Esta Elvira de san Miguel de aquí, de Malagón, me parece que tiene 
buenas algunas; mas como está criada siempre en las libertades de esta 
casa, témome mucho. Y es muy enferma958

• La Beatriz no me parece tiene 
las partes que yo querría, aunque con paz ha tenido esta casa959

• 

Experiencia en la candidata a Priora 

Como era de esperar, valora la experiencia de las monjas como un fac-
tor a tener muy en consideración para distribuir los oficios, especialmente el 
de priora. Prueba de ello es que cuando deseó fundar en Portugal, escribe 
que no sé cómo se haga si ahora se funda, que no hallo ninguna para prio-
ra, aunque las debe haber, sino, como no están experimentadas y veo lo que 

955 Teresa de Jesús, Carta a Marfa de san }osé, finales de diciembre, 1 S 79. 
956 lbfd., a/ P. Gracián, 8-5-15 78. 
957 lbfd., a/ P. Nicolás Doria, que está en Sevilla, 13-1-1580. 
958 lbfd., a/ P. Gracián, que está en Alcalá, 15-1 -1 580. 
959 lbfdem. 

281 



aqu~ en Malagón, ha pasado, hame puesto mucho temor; que con sólo las 
buenas intenciones nos coge el demonio para hacer su hecho960

• 

Teresa es consciente de que los cimientos de sus monasterios, las pare-
des maestras de los mismos y la argamasa de las comunidades son las prío-
ras. Pasando el tiempo, ella misma, con entrañable y cordial ironía, recono-
cerá que estoy en Ávíla, donde me han hecho priora por pura hambre961

• Si 
espera freí/as recias y personas que se entienda que quieren servir al Señor962

, 

zqué no pretenderá de sus príoras y de cuantos desempeñan cargos de evi-
dentes responsabi lidades? Por ello, gran parte de su magisterio lo ejerce ini-
ciando a las memjas en el ejercicio de la autoridad y de la obediencia. 

Lo que Teresa ruega de mi l modos a sus príoras y subpríoras es que 
tengan conciencia y no olviden que están en el lugar de Dios para hacer 
su oficio. Esto es lo que le escribe al mismo P. N icolás Doria, responsable 
del Carmelo reformado, al recordarle que vuestra reverencia no piense 
que está el negocio del gobierno en conocer siempre sus faltas, que es 
menester que se olvide de sí mismo muchas veces y se acuerde que está en 
el lugar de Dios para hacer su oficio, que Él dará lo que le falta, que así hace 
a todos y no se haga mojígato963

• 

Hemos observado que Teresa mantiene una discreta y sabia desconfian-
za sobre la santidad de las personas. Por esta razón, se atreve a escribir que 
en esto particularmente es menester no haber ninguna piedad, porque 
muchas serán muy santas y no para preladas. 2Por qué no?, le preguntamos. 
Porque no ha de gobernar, dirigir, orientar, educar, a almas que tanto tratan 
de perfección la que tiene tan poca humildad que quiera ser prelada964

• 

Aptitud de educadora en la Maestra de novicias 

Para finalizar este apartado, otros oficios que cuida Teresa con espe-
cial esmero para que sean desempeñados con excepcional delicadeza, 
son los de portera, sacristana y maestra de novicias. La sugerencia que 
hace a la priora es que ponga portera y sacristana, personas de quien se 
pueda fiar y que pueda quitarlas cuando le pareciere, porque no se dé lugar 
a que haya ningún asimiento en el oficio965

• Nos detenemos más, sin 
embargo, en el oficio de Maestra de Novicias, porque así lo hace la misma 
Teresa. El perfil que nos dan las Constituciones de ella, es el siguiente: 

960 lbfd., Carta a María de san }osé, diciembre de 1579. 
961 lbíd., a Marfa de san }osé, 8-11 -1581 . 
962 lbíd., Constituciones, 5, 1. 
963 lbfd., Carta al P. Nicolás Doria, finales de marzo, 1582. 
964 lbíd., Visita de Descalzas, 7. 
965 lbfd., Constituciones, 34. 

282 



- Que sea una Hermana de mucha prudencia y oración y espíritu966
• 

En estas tres palabras prudencia, oración y espíritu, Teresa nos dise-
ña su personalidad, cómo tiene que ser, qué debe hacer y qué 
talante debe caracterizarla. 

- Que ponga más en lo interior que en lo exterior. Haga más caso de 
que no haya falta en las virtudes, que en el rigor de la penitencia. 
Mire que no se descuide en nada, porque es criar almas para que 
more el Señor. Para ello, tómelas cuenta cada día de cómo aprove-
chan en la oración y cómo se han en el misterio que han de meditar 
y qué provecho sacan y enseñarlas cómo se han de haber en esto y 
en tiempo de sequedades . 

- Que las inicie en la apropiación de su libertad, de modo que vayan 
quebrando ellas mismas su voluntad, aun en cosas menudas. La edu-
cadora teresiana no es una sustituta de las Hermanas que las reem-
plaza en el crecim iento personal, sino simple, pero necesaria y 
sabia, colaboradora. 

-Que su talante sea la pedagogía del amor. Por eso, trátelas con 
piedad y amof¡ no se maravillando de sus culpas, porque han de 
ir poco a poco, atención al ritmo personal de trabajo, y mortifi-
cando a cada una según lo que viere puede sufrir su espíritu . 

-Que cuide también su formación humana y si la Maestra de novicias 
no llega a todas en este cometido, mande la priora que la ayuden a 
enseñar a leer. 

La edad 

A la hora de distribuir responsabilidades, al factor edad le concedió 
una importancia sólo relativa. Por ejemplo, a María de san José le recuer-
da que /a poca edad y la poca experiencia hacen mucho daño. Sin embar-
go, con ocasión de la elección de subpriora y maestra de novicias, escri-
be que e/ parecer niña Leonor de san Gabriel importa poco; que ha mucho 
que es monja, y las virtudes que tiene son las que hacen al caso. Al menos 
es obediente, que no saldrá de lo que vuestra reverencia quisiere. Confor-
me a conciencia, a quien mejor se puede dar la elección es a ella. Y para 
subpriora más se mira la habilidad que la edad967

• 

B. Aptitudes para integrar la comunidad 

Después de haber ahondado en las dotes de gobierno de Teresa, es 
éste el segundo sector o campo al que acudimos para seguir aproximán-

966 Ibídem, 40. 
967 lbíd., a Marfa de san )osé, diciembre de 1577. 

283 



donos a su perfil educativo. No con menos esmero que las dotes de 
gobierno descritas, deben procurarse en una fundadora las aptitudes que 
animen la vida comunitaria, pues, además de que las consideramos parte 
integrante de su dotación intelectual y afectiva, expresan su calidad de 
educadora. 

Los testimonios que nos han llegado sobre esta cualidad de Teresa, 
confirman su nobleza de condición que atraía a sí a todos cuantos la tra-
taban y robaba los corazones de muchos; y algunas personas con sólo ver 
cartas suyas, en negocios graves les hacía más fuerza que muchas diligen-
cias que otras personas habían puesto en ellos; y no acaban lo que ella con 
sola una carta. Y esto le acaecía con el mismo Re'(¡ porque su estilo y pru-
dencia de razones convencía a aquellos con quien trataba968

• 

El secreto de su capacidad integradora se debe a que se encontraba 
muy cercana a los problemas de las Hermanas y tomaba como propia el 
alma de cada monja. Su alma es abierta, generosa. No ignora a nadie, no 
estorba a nadie y a nadie desea hacer sombra. Por el estudio que se ha 
hecho al personaje de Teresa siguiendo los principios personalistas trans-
accionalistas, nadie duda de que su personalidad estuvo muy por encima 
de lo normal. Se concluye que su adulto, es decir_ su autocontrol, llegó a lo 
increíble. Alimentado por la enorme documentación grabada en su padre, 
la ejecutaba por la energía de su niño. Sus visiones, sus arrobamientos, son 
prueba de tal niño. En cdntacto con los demás, su adulto daba datos obje-
tivos, el padre-nutricio protegía y animaba la comunicación y el niño era 
todo espontaneidad969

• 

Teresa era una excepcional comunicadora y tenía un yo robusto, esto 
es, una gran aptitud para acoger en la conciencia las cosas más dispares, 
para enfrentarse con la realidad con esquemas muy diversos. Tiene una 
gran capacidad para cambiar con rapidez el sistema de referencias; termi-
na de escribir su experiencia mística e inmediatamente lo hace sobre la sin-
tomatología de la melancolía970

, por ejemplo. Se la quería entrañablemen-
te. Como anécdota, baste recordar que cuando se despidió del reciente-
mente creado convento de Sevilla, donde no fue el Señor servido que 
siquiera oyese un día la misa en la iglesia, harto se les aguó el contento a 
las monjas con mi partida, que sintieron mucho971

• 

968 María Bautista, Procesos ... , T. 11, pág. 40. 
969 José María Román, Una psicografía de santa Teresa, en Cinco ensayos sobre santa Tere-
sa de jesús, o. c., pág. 89. 
970 R. Carballo, art. cit., pág. 415. 
971 Teresa de Jesús, Fundaciones, 26, 2. 

284 



Una mujer libre y ejemplar 

No es preciso repetir que también Teresa aparece relativamente hipo-
tecada a restos culturales medievales, como le sucede a cualqu ier ciuda-
dano. Cuando ahora la calificamos de ejemplar, lo hacemos, prescindien-
do de esa hipoteca, para que tomemos conciencia de la necesidad de que 
el educador se presente ante sus discípulos pertrechado no sólo de rico 
bagaje cultural, ético y moral, como el que encontramos en ella, sino con 
la mirada puesta en el mañana, pues el educador vive el día de hoy con 
conciencia de que es la sementera del mañana. 

Hacemos referencia a los valores humanos hallados en las distintas 
facetas de la persona de Teresa, como mujer, como monja y como fun-
dadora, pues sin ellos carecería de la autoridad moral que se le reque-
ría para presentarse como educadora y guía espiritual de unas mujeres 
que habían aceptado como forma de vida seguir los pasos que les ofre-
cía su carisma. 

Conocemos la veracidad de mujer íntegra, de tal manera que con sen-
cillez pudo escribir que en esto de hipocresía y vanagloria jamás me acuer-
do haberle ofendido972

• Al P. García de Toledo, que la animó a redactar el 
Libro de la Vida, le escribe que por pensar que vuestra merced hará esto, 
omitir su nombre, el de Teresa de Jesús, en Vida, que por amor del Señor 
le pido, y los demás que lo han de ver; escribo con libertacf73

. 

Conoce y acepta el lugar secundario que le corresponde en cual-
quiera de las comunidades a pesar de su condición de fundadora. Así se 
desprende de que esto /e diga vuestra reverencia en respuesta de la que 
ahora me escribió, y que cuando esté enmendada de esto me tendrá satis-
fecha. A este gran Dios quiero que contentemos, que de mí hay poco caso 
que hacer974

• Guiados por sus afirmaciones, nos encontramos con una 
mujer tan honrosa, que me parece que no tornara atrás por ninguna mane-
ra, habiéndolo dicho una vez975

• Años después, insiste en el mismo pensa-
miento y desea que e/ tiempo que damos al Señor que sea con toda deter-
minación de nunca jamás se le tornar a tomar por trabajos que por ello nos 
vengan 976

• 

Estamos constatando que el proceso educativo de Teresa es un proce-
so liberador. Con la libertad interior conseguida, se mueve entre sus Her-
manas que saben tomar el ejemplo diario de su magisterio testimonial, 

972 Jbíd., Vida, 7, 1. 
973 Ibídem, 10, 8. 
974 Jbíd., Carta a Ma de san }osé, 1-2-1580. 
975 Jbíd., Vida, 3, 7. 
976 Jbíd., Camino, 39,2. 

285 



como les ocurrió cuando estando un día las religiosas en el coro, la 
santa Madre hizo un poco de ruido con el rosario; la prelada, sin saber 
quién había sido, dijo: quien haga ese ruido, sálgase fuera. Y la dicha 
Madre se· salió, dejando edificadas a las religiosas viendo su puntualidad 
en obedecer977

• 

Lo que más desea Teresa para sus comunidades es el oxígeno de la 
libertad. No quiere almas acongojadas. Se duele de ello, y por las que 
han entrado ahí tengo pena, que cuando habían de ejercitarse y aprender 
las cosas de su Orden, se les vaya todo en desasosiego que, como a almas 
nuevas, les puede hacer mucho daño978

• 

Espíritu de fraternal democracia 

A la hora de valorar los comportamientos de Teresa, lo importante no 
es tanto resaltar lo que en ellos aparece de ejemplo personal, que ya sería 
bastante, cuanto el observar el nuevo talante democrático, de respeto a la 
persona, a su dignidad, a sus derechos, que ella, fundadora y mujer de 
gobierno, inserta en las relaciones tanto individuales como sociales. 

Fue testimonial la reacción que tuvo al ser nombrada priora del 
monasterio abulense de la Encarnación, en el que había ingresado como 
postulante y del que salió para reformar el Carmelo. A la noticia de tal 
designación, después de llevar años fuera de aquel monasterio, siguió un 
rechazo comunitario IT}ayoritario, aunque por razones ajenas a ella. 
Aceptado el priorato, pasado cierto tiempo y analizado a distancia el 
suceso de aquel rechazo, Teresa llegó a la conclusión, que la ratifica 
como mujer de gobierno y de admirable instinto educativo, de que no 
hubo que maravillarse por lo ocurrido entonces, pues es recia cosa hacer 
fuerza a nadie. Reflexión que manifiesta su respeto a la dignidad y a la 
libertad de la persona. Aprende la lección de que es necesario promo-
cionar mujeres obedientes, pero no sumisas, y con su actitud da paso al 
derecho de que sus mujeres hablen y sean escuchadas en el monasterio. 
Por eso, sus monjas pudieron constatar que era muy devota de tratar la 
verdad en todo tiempo y con todas las personas. Pedía opinión a las mon-
jas y con frecuencia la seguía979

, pues era muy amiga de tomar parecer, y 
con la menor de la casa lo hacía980

• No vio inconveniente en humillarse y 
obedecer a sus propias monjas981

• 

977 María Magdalena, Procesos ... , T. 111, pág. 324. 
978 Teresa de Jesús, Carta al P. Hernando Pantoja, 31-1-1579. 
979 Isabel de santo Domingo, Procesos ... , T. 11, pág. 495. 
980 Ana de la Encarnación, Procesos ... , o. c., T. 1, pág. 21. 
981 Hermana Teresa de Jesús, Procesos de Beatificación y Canonización, o. c., T. 1, pág. 192. 

286 



Entrañable y agradecida 

Contamos con expresiones muy afortunadas de Teresa, alguna de las 
cuales es una autodefinición descriptiva de su espíritu agradecido, como 
es la de que con una sardina me sobornarán, pues veo bien que no es per-
fección en mí esto que tengo de ser agradecida982

• Ser maestra, la maestra 
de sus Hermanas, era parte fundamental de su vocación de madre entra-
ñable para preparar en ellas la morada del Señor, por lo que no se han de 
conquistar las almas a fuerza de armas como los cuerpos. 

Cuando Leonor Ayanz y Beamonte, después de haber obtenido la 
nulidad de su matrimonio, decide y consigue ingresar en el Carmelo de 
Soria con el nombre de Leonor de la Misericordia, Teresa sugiere con ter-
nura a la comunidad que miren, mis hijas, cuando entre esa santa, que es 
razón que la madre priora y todas la sobrelleven con comedimiento y amor, 
que adonde hay tanta virtud no es menester apretar nada983

• Y en el anec-
dotario de las Hermanas se cuenta que a los que la perseguían tratábalos 
con tanta llaneza y afabilidad, que los venía a mudar de su propósito con 
la fuerza de su virtud y volverlos sus amigos984

• 

No ha sido necesario que Teresa se libere, en su proceso educativo, 
de la celotipia que no es infrecuente detectar en las personas, de uno y 
otro sexo, que desempeñan cualquier responsabilidad. No le importa ala-
bar y aplaudir cuanto de positivo encuentre en las Hermanas. Refiriéndo-
se, por ejemplo, a María de san José, comenta que esta priora, de Sevilla, 
tiene un ánimo que me ha espantado, harto más que yo985

• Con la misma 
naturalidad y cordialidad, le pide a su hermano Lorenzo que cuando yo 
escribiere a Francisco, su hijo, nunca le lea la carta vuestra merced, que he 
miedo trae alguna melancolía, depresión, y es harto declararse conmigo. El 
bien que tiene es creerme986

• Esto le mereció que se comentara de ella que 
tenía mucha luz para conocer espíritus y modos de oración987

• 

Su fina sensibilidad raya la exquisitez. A su hermano Lorenzo le escri-
be que por lo que a mí envía mi hermano le beso mil veces las manos; que, 
si fuera en el tiempo en que yo traía oro, hubiera harto envidia a la imagen 
que es muy linda en extremo988

• Viudo ya e instalado en Ávila, le escribe 
que unos membrillos le envío, para que la su ama se los haga en conserva 

982 Teresa de Jesús, Vida, S, 4. 
983 lbíd., Carta a las carmelitas descalzas de Soria, 28-12-1 581. 
984 Hermana Teresa de Jesús, o. c., T. 1, pág. 193. 
985 Teresa de Jesús, Carta a María Bautista, 29-4-1576. 
986 Jbíd., a Lorenzo, hermano, 2-7-1577. 
987 Hermana Teresa de Jesús, Procesos de Beatificación y Canonización, T. 1, pág. 190. 
988 Teresa de Jesús, Carta a Lorenzo, 23-12-1561. 

287 



y coma después de comer; y una caja de mermelada y otra para la suprio-
ra, de san José, que me dice trae grandes flaquezas . A vuestra merced supli-
co yo que no dé a nadie nada de esa, sino que la coma por amor de mr69

• 

A María de san José le relata que e/ azahar es muy bonito y mucho, y los 
corporales so galanísimos. La priora de Segovia, Isabel de santo Domingo, 
me ha enviado una palia toda de cadena, con aljofar y granatillos. Y los 
corporales que hizo Be, son tan lindos que para mi gusto me parecen mejor 
que todo990

. Dos meses después, escribe a la misma madre y le comenta 
que los cocos recibí; es cosa de ver. Yo los enviaré a Luisa de la Cerda. El 
coco que viene para mí está muy aliñoso99 1

• 

Está pendiente de las situaciones personales de cada Hermana y de 
los detalles de las personas con quien trata, que, aunque puedan pare-
cernos sin importancia, resultan impactantes para el sujeto que los sufre. 
A este propósito, Ana de Jesús, Lobera, nos refiere que cuando por la 
pobreza no podía regalarnos con otra cosa, lo hacía con contarnos algunas 
cosas de recreación y buscar florecitas y yerbecillas para refrigeramos, y 
siempre que podía nos hacía algunos regalos por su mano992• Ya en la cima 
de sus muchos años, puede afirmar que en esto de dar contento a otros 
he tenido extremO¡ aunque a mí me hiciere pesar. En esto me daba el Señor 
gracia, en dar contento adondequiera que estuviere, y así era muy querida 
en el internado de las Madres Agustinas de Ávi la993

• 

Espontánea y humorista 

Estamos escribiendo sobre una mujer de alma transparente, limpia, 
sin repliegues ni recámaras. El cariño y el amor con el que se acerca a las 
personas, sea cual sea el trato que a ella le procuran, le permiten unas 
relaciones fluidas, espontáneas y, frecuentemente, saturadas de fami liar y 
entrañable humor. 

Conocemos con detalle el sacrificio que conllevaban los desplaza-
mientos para la fundación de un monasterio. El hambre, las inclemencias, 
las desatenciones o los malentendidos, ponían a prueba la capacidad de 
generosidad y de renuncia de cuantos formaban la comitiva fundacional. 
Entonces intervenía la santa Madre tan agradable, que como nos vio a 
todos con necesidad de alguna recreación que nos alentase, compuso unas 
coplas muy graciosas al tiempo que habíamos de pasar el Guadalquivir en 

989 1bídem, 24-7-1576. 
990 lbíd., a María de san jasé, 11-7-1577. 
991 Ibídem. 
992 Ana de Jesús, Lobera, o. c., T. 1, pág. 466. 
993 Teresa de Jesús, Vida, 3, 4; 2, 8. 

288 



una barca, se dirigían a fundar en Sevilla, porque en esto de componer a 
lo divino tenía también notable gracia y así nos íbamos entreteniendo y 
olvidando, en parte, el trabajo del camino con las coplas994

• 

Es manifiesto que la espontaneidad es uno de los frutos maduros de 
la confianza. Y ésta es la puerta de acceso para que las almas se inter-
cambien las historias más personales. Así actúa Teresa con las personas 
más cercanas, que saben desentrañar la intencionalidad exacta del men-
saje que transmite. Sólo con esta estrategia puede un gobernante dirigir-
se a su súbdito sin temor a herirle. ¿cómo pedirle, por ejemplo, al P. Nico-
lás Doria, responsable último del Carmelo reformado, que sea más enér-
gico y más entero? Pues escribiéndole que harto contentó la humildad de 
su carta de vuestra reverencia, aunque no pienso hacer lo que dice, para 
que se enseñe a padecer; mire, mi padre, que todos los principios son 
penosos995

• 

Por otra parte, la espontaneidad es una de las formas fami liares que 
tiene el cariño para asomarse a la puerta del alma pareja y es una actitud 
que rezuma profundo sentido educativo. Con la delicadeza de esta 
espontaneidad, escribe a María de san José diciéndole que e/ vestirse 
túnica al verano, en Sevilla y estando enferma, es cosa de disparate. Si me 
quiere hacer placer, en llegando ésta se la quite, aunque más se santifique; 
puesto que todas entienden su necesidad, no se desedificarán. Con nues-
tro Señor, cumplido tiene, pues lo hace por mí. Y aparece la espontanei-
dad maternal y liberadora: yo no sé qué es la causa que con cuantos dis-
gustos me da vuestra reverencia no puedo sino quererla mucho; luego se 
me pasa todo996• A la misma madre, meses antes, le había escrito sugi-
riéndole con humor que nos libremos de las buenas intenciones que tan 
caro nos cuestan. 

No me resisto a pasar por alto un texto que siempre me sorprendió 
porque aparece en él la espontaneidad como un descuido humorístico, 
de inadvertencia jocosa y no sé de qué más curiosidades. Sucedió que 
escribiendo a su hermano Lorenzo, le dice que hame enviado a decir el 
nuncio Nicolás Ormaneto, que le envíe traslado de las patentes con que 
se han fundado estas casas y cuántas son y adónde, y cuántas monjas y de 
dónde. Diga eso vuestra merced a la supriora de san José y que me envíe 
los nombres de las que son de esa casa, y los años de las que ahora están, 
y lo que ha que son monjas, de buena letra, en un cuadernillo de a cuar-
tilla, y firmada de su nombre. Ahora me acuerdo que soy priora de ahí y 

994 Julián de Ávila, Procesos de Beatificación y Canonización, o. c., T. 1, pág. 205. 
995 Teresa de Jesús, Carta al P. Nicolás Doria, marzo-1582. 
996 lbíd., a María de san }osé, 1-2-1580. 

289 



que lo puedo yo hacer, y así no. es menester firmar ella sino enviarme lo 
demás, aunque sea de su letra, que yo lo trasladaré997

• 

Abundando en la espontaneidad de su comportamiento, traemos a 
colación ·la impresión que dejó en la comunidad de las Descalzas Fran-
ciscas, de Madrid, donde se detuvo de paso para la fundación del monas-
terio de Pastrana. Estaban allí la princesa doña Juana, hermana de Felipe 
11, y era Abadesa la hermana del Duque de Gandía, Francisco de Borja. 
Después de tratarla y conocerla un poco, las monjas expresaron su admi-
ración bendiciendo a Dios que nos ha dejado ver una Santa a quien todas 
podemos imitar, que come, duerme y habla como nosotras, y anda sin 
ceremonías998

• 

Capacidad admirable para desdramatizar 

Teresa ha aprendido a no dramatizar o a desdramatizar situaciones 
tensas, coyunturales o estables, vividas también en sus conventos, como 
en todas las famil ias. Y no siempre es fácil evitar la tirantez en la relación 
fraternal que debe mantenerse con las Hermanas, sea cual sea su textura 
psíquica y su circunstancia concreta. Sin embargo, que una superiora 
acierte a compaginar el cumplimiento de la norma, el respeto a las ideas 
fijas de una hermana, la orientación educativa pertinente que la Herma-
na quizás no entiende, con un trato delicado y caritativo, no está al alcan-
ce de todos los caracteres ni de todos los espíritus. Este caso se vive en el 
monasterio de Burgos con Catalina de la Madre de Dios. Informada Tere-
sa, escribe a la priora, Tomasina Bautista, y le recomienda que no la deje 
escribir a nadie. Sí a mí o a Ana de san Bartolomé lo quiere hacer, nor-
abuena, mas a otro no; y sí por consolarla lo hiciere, no les envíe las car-
tas999. Esta carta de Teresa, cordial pero exigente, escrita mes y medio 
antes de morir, rezuma la comprensión de una fundadora que ha tomado 
conciencia de lo necesario y difícil que es educar, humanizar, ayudar a una 
Hermana a que se encuentre primero consigo misma y se integre después 
sin reservas en la comunidad. 

Es obvio que el equilibrio psíquico que caracteriza a Teresa la ayuda-
ba a mantenerse en medio de las dificultades con tanta serenidad y sosie-
go, que nada la perturbaba. Y esto, aunque hubiera de afrontar situacio-
nes tensas como le ocurrió en Segovia con el Provisor de la diócesis a 
quien //amó y habló tan varonilmente y con tanta osadía como sí fuera 
negocio que a ella no le tocaba. Sus palabras fueron de mucha sustancia y 

997 lbíd., a Lorenzo, hermano, 2-1-1577. 
998 Ana de Jesús, Lobera, o. c., pág. 472. 
999 Teresa de Jesús, Carta a Tomasina Bautista, en Burgos desde Valladolid, 27-8-1582. 

290 



de un pecho más que de varón1000
• Pero sin ceder en nada al desvarío. Del 

mismo modo que la oposición y resistencia que encontró en el arzobispo 
de Sevilla a que se fundara allí monasterio tampoco la alborotó, ni el entrar 
sin dinero en Sevilla la entristeció, no pareciendo había remedio si no venía 
del cielo 1001

• 

Es una mujer y una religiosa que se encuentra muy pendiente de las 
carencias, de las incapacidades, de los gustos y de los caprichos de cuan-
tos viven en su entorno. Es lo que le ocurre con la madre Isabel de santo 
Domingo, de la que escribe a María de san José que con todo, digo que 
es buen alma, que errará por falta de entendimientO¡ mas no por malicia. 
Ya puede ser que yo me engañe. Con que no la deje vuestra reverencia con-
fesar sino con frailes de la Orden, es acabado; y si alguna vez fuere a con-
fesar con Rodrigálvarez, jesuita de Sevilla, dígale vuestra reverencia en la 
opinión que la tengo 1002

• 

El corazón de la educadora que es Teresa, siempre rebosa misericor-
dia, que no es compasión despectiva y humillante, sino acogedora com-
prensión. De ahí la sugerencia, de no maravillarse, de no escandalizarse ni 
llevarse las manos a la cabeza, de las culpas de los demás, porque han de 
ir poco a poco1003

• Lo que no excluye que en temas puntuales sea necesa-
rio ayudar a las Hermanas con la energía que se requiera para que apren-
dan a objetivar comportamientos. La irrenunciable es la actitud de buscar 
siempre la verdad en verdad. Por esta razón, a María de san José le escri-
be diciendo que de quien más enojada he estado es de Beatriz de jesús, 
porque jamás me ha dicho una palabra, ni aún ahora. Ella debe pensar que 
es guardar amistad; pero la verdadera amistad no se ha de ver en encubrir 
lo que pudiera haber tenido remedio sin tanto daño1004

• 

No siempre aceptó Teresa el modo de comportarse alguno de sus 
familiares en el terreno de las buenas costumbres. También ahí fue decisi-
va su presencia para aunar la fam ilia, alentar el esfuerzo, animar la fe y no 
malograr las relaciones con su sobrino Lorenzo de Cepeda, hijo de Loren-
zo. Cuando éste se desplazó a Quito, donde su padre había pasado varios 
años y él había nacido, al igual que Francisco y Teresita, dejó en Ávila una 
hija natural y Teresa reprobó su conducta. Sin embargo, comprendió que 
más de una vez hemos de hacer de la necesidad virtud, por lo que le escri-
be con entrañas de madre, y, desdramatizando lo ocurrido, le dice que en 

1000 Julián de Ávila, o. c., pág. 215. 
1001 Ibídem, pág. 218. 
1002 Teresa de Jesús, Carta a María ~e san }osé, 1-2-1580. 
1003 lbíd., Constituciones, 9, 7. 
1004 lbíd., Carta a Ma de san }osé, d iciembre-15 79. 

291 



esto veo lo que le quiero, que con ser cosa para pesarme mucho por la 
ofensa de Dios, de que veo se parece tanto a vuestra merced esta niña, no 
la puedo dejar de allegar y querer mucho. Para ser tan chica, es cosa extra-
ña lo que sé parece a Teresa, hermana de Lorenzo, en la apariencia1005

• 

Otro caso fami liar que tuvo que afrontar de cerca fue el de su cuña-
do Juan de Ovalle por las razones que la misma Teresa nos revela en una 
de las cartas dirigida al hermano Lorenzo, donde le informa que ha reci-
bido una larga carta de Juan de Ovalle en la que alude a la interpretación 
retorcida que él-mismo ha hecho de las relaciones que llevan Lorenzo y 
Pedro Álvarez Cimbrón, primo de Lorenzo y Teresa. El final de la carta de 
Teresa es un cord ial amortiguador ayudándole a reconocer que ellos son 
celos todo su sentimiento, porque tiene esta condición, que harto pasé con 
él porque éramos amigas doña Cuiomar y yo. Él es de condición en cosas 
muy aniñado. Que vuestra merced le sobrelleve1006

• 

Por su habilidad estratégica y porque así lo sentía, provocaba y des-
pertaba hacia ella el padre nutricio que se desarrolla en cada uno de nos-
otros, y así conseguía de todos cuanto pretendía. Con el sentido común 
de una buena educadora, invitaba al diálogo, que siempre es un instru-· 
mento adecuado para impedir posibles tensiones y desdramatizar las ya 
creadas. 

C. Un ensayo de orientación vocacional 

Está fuera de duda que una piedra de toque para descubrir las apti-
tudes pedagógicas y educativas naturales de un profesional de la ense-
ñanza o de un psicopedagogo, es detectar su capacidad y habilidad para 
orientar y acompañar el proceso educativo del discípulo. Proceso educa-
tivo que aquí y ahora tomamos en sentido amplio, pues implica la orien-
tación vocacional y profesional, precedida, como es lógico, de un informe 
psicotécnico, aunque sea elemental. 

Ésta es la aproximación pedagógica a Teresa educadora que nos pro-
ponemos realizar en las páginas siguientes. Y aunque a María de san José 
le enviara el informe que veremos para que se ría, que, sin duda, no fue 
para eso, a nosotros, sin embargo, nos sirve en este momento para seguir 
descubriendo en Teresa rasgos que la confirman como hábil maestra, 
sometida ella misma a un ejemplar proceso educativo liberador. 

Informe psicotécnico modélico en su tiempo 

Contamos con algunos fragmentos de escritos teresianos que merecen 
valorarse hoy como un inicio de ensayo de informes psicotécnicos por el 

1005 lbíd., a Lorenzo, sobrino, en Quito, 15-12-1581. 
1006 lbíd., a Lorenzo, hermano, 24-7-1576. 

292 



modo de pintar y describir en etopeyas muy bien matizadas las aptitudes 
y caracteres de las personas a las que alude. Teresa los presenta, como es 
lógico, como si se tratara de simple anécdota, sin más trascendencia. 

Todo ocurrió porque María de san José pidió a la Madre Teresa una 
semblanza de las dos niñas que estaban siendo educadas en el Carmelo, 
una en el monasterio de Toledo, Isabel Dantisco, hermana del P. jerónimo 
Gracián, que tenía ocho años, y otra, Teresita de Ahumada, hija de don 
Lorenzo, sobrina de Teresa, nacida en Quito, que contaba diez años, y 
que se educaba en el monasterio abulense de san José, junto a su tía, des-
pués de haber pasado un tiempo en el de Sevilla, recién llegada de Quito 
con su padre y hermanos. 

Presenta el esbozo de informe-psicotécnio-diagnóstico de estas dos 
niñas a la Madre María de san José de modo ingeniosamente lúdico, 
entrañablemente cordial pero técnicamente modélico para lo que se 
podía pedir en su tiempo. Para justificar la opinión que tiene sobre las 
niñas aludidas, he/a aquÍ¡ escribe, pintadas sus muchachas para que no 
piense que le miento en que hace ventaja Isabel Dantisco a la otra, Teresi-
ta. Porque se ría se lo he dicho 1007

• En el informe se distinguen y detallan 
rasgos fundamentales referidos a las capacidades y destrezas de las niñas, 
que nosotros hemos ordenado así: 

Dotes caracteriales y temperamentales 

En opinión de Teresa, se encuentra, en gracias naturales, mejor dota-
da Teresita, pues sepa, cierto que si ésta mi Be/a tuviera la gracia natural 
que la otra ... Indudablemente que la ternura ecuatoriana y el candor 
indiano de Teresita había llamado la atención y había cautivado a todas 
las Hermanas de Sevilla, incluida su tía Teresa. Teresita era de tempera-
mento más candoroso y estaba dotada de la frescura y fragancia de los 
Andes ecuatorianos. La dulzura de su habla, la delicadeza de su porte, lo 
apacible de su temperamento, la sensibilidad y admiración que mostraba 
ante la nueva realidad española, sevillana, en la que se encontró inmersa 
de la noche a la mañana, le mereció ser acogida como un regalo del 
cielo. 

Teresa comprende y acepta que quien ha visto la gracia de Teresa en 
cuerpo y en todq echarlo ha más de ver, la diferencia entre las dos niñas, que 
así lo hacen acá, aunque yo no lo confiesq y a ella se lo digo en secreto. El 
clima ecuatoriano ha fecundado una niña ingenuamente espontánea y fami-
liarmente libre. El carácter de lsabelita, por el contrario, venía marcado por 

1007 lbíd., a Ma de san )osé, 9-1-1577. Los textos que se citen en este tema del Ensayo de 
orientación vocacional, están tomados de esta carta. 

293 



el clima severo de Castilla, por una realidad sociocultural ambiental distinta, 
de más calidad, y por un status familiar privilegiado. lsabelita era más tímida. 

En este informe que redacta Teresa para María de san José, aparece 
un dato muy revelador sobre ella misma, que habla de su humanidad y 
ternura, al confiarle a la Madre María que tengo un trabajo, que no sé 
cómo le poner la boca, a Isabel, porque la tiene frigidísima y se ríe muy frí-
amente, y siempre se anda riendo. Una vez la hago que la abra, otra que 
la cierre, otra que no se ría. Ella dice que no tiene la culpa, sino la boca, y 
dice verdad. No lo diga a nadie, que gustaría si viese la vida que traigo en 
ponerle la boca 1008

• Es esta confidencia íntima de Teresa a la madre María 
una instantánea cordial que nos revela el alma de una mujer, de una edu-
cadora sorprendente y sabia, humana y maternal, no presentada, hasta 
ahora al gran público admirador de Teresa, porque nadie se había ocupa-
do de ampliar la mirada al poliedro de su personalidad. 

Capacidades cognitivas y afectivas 

Sin embargo, según su opinión, Isabel destaca y aventaja a Teresita en 
capacidad intelectual y en docilidad, pues e/ entendimiento y blandura, de 
que se puede hacer de ella lo que quisieren, que lo tiene mejor ésta mi Bella, 
Isabel. Nos falta el poder traducir correctamente el término entendimiento, 
si como capacidad intelectual, como habilidad práctica para resolver los 
pequeños problemas diarios o como cultura adquirida por lsabelita. 

Afectivamente, a la niña Teresita la encuentra, obviamente, muy pose-
siva en relación con su tía. Es una actitud comprensible en una niña des-
enraizada de Quito y sembrada en tierra extraña entre personas muy aco-
gedoras pero sin la cercanía cordial radical que ella necesita. Era una huer-
fanita de madre. Esto explica que busque el regazo de la tía Teresa, quien 
recomienda a la Madre María que a Teresita diga vuestra merced que no 
haya miedo que su tía quiera a ninguno como a ella; que reparta las imá-
genes, y que dé alguna a sus hermanos. Devoción me hizo lo que escribió 
vuestra merced de ella a Sevilla, que me enviaron acá las cartas, a Toledo, 
que no se holgaron poco las Hermanas, que las leí en la recreación, y yo 
también. 

Destrezas y habilidades 

Teresa observa que la personalidad de Isabel destaca sin lugar a duda 
en el desarrollo que ha conseguido en las destrezas y en las habilidades, 
pues es extrema la habilidad de esta criatura, que con unos pastorcillos 
malaventurados y unas monji/las y una imagen de nuestra Señora que tiene, 

1008 Ibídem. 

294 



no viene fiesta que no hace una invención de ello en su ermita o en la 
recreación, con alguna copla, a que ella da buen tono, y la hace, que nos 
tiene espantadas . 

Hemos querido destacar, por lo que supone de atípico en la prácti-
ca educativa de entonces, en este brillante ensayo psicodiagnóstico que 
nos ofrece Teresa, bosquejo de lo que serán en el futu ro los estudios e 
informes psicotécnicos, dos puntos muy concretos: por una parte, haber 
sabido seleccionar con precisión los distintos sectores de reflexión, de 
evaluación, como son lo intelectual, lo afectivo, lo temperamental y las 
habilidades, para elaborar el sencillo, pero matizado y sugeridor, psico-
diagnóstico. En segundo lugar, valoramos también que Teresa haya acer-
tado a seleccionar para el diagnóstico los indicadores que dan al informe 
validez y fiabilidad . 

295 





10. EL RECURSO EDUCATIVO A LA EXPERIENCIA 

La experiencia hace fiable su magisterio 

Llegamos a uno de los temas clave, más novedoso, de la pedagogía y 
de la praxis educativa de Teresa, el de la experiencia aplicada a la educa-
ción. Nos hemos referido anteriormente a él de una manera tangencial, 
sin embargo ahora lo haremos dedicándole la atención pedagógica que 
merece. 

Introducir la experiencia tanto en la docencia del maestro como en el 
aprendizaje del discípulo, es una conquista que entonces alcanzó su cenit 
en Teresa. Ella fue un admirable aprendiz de la experiencia y en ésta se 
apoyó para transmitir con más credibilidad sus mensajes. Discípula, en 
parte, y en parte autodidacta, como ya hemos comentado, asimiló gran 
cantidad de contenidos experiencialmente y los trasmitió con la fuerza de 
su convencimiento. 

Es conveniente no apellidar ni poner chapas a la experiencia, religio-
sa, académica, empresarial o militar, pues cuando nos refiramos a ella, lo 
que deseamos transmitir es que, sea la experiencia que sea, siempre 
amplia la información y facilita la enseñanza y el aprendizaje, cualesquie-
ra que sean los contenidos. Su valor y su importancia no dependen de la 
especificidad de éstos. 

En una de sus bellas parábolas, en la número 20, Freinet escribe que 
el modo normal de subir son los pasos de la escalera. Pero, ¿nos hemos 
preguntado si no habrá otras vías más rápidas y más saludables, que pro-
cedan por saltos y por zancadas; si no habrá, según una imagen de Víctor 
Hugo, una pedagogía de las águilas que no suben por la escalera? Mi con-
vicción es que la pedagogía y la práctica educativa de Teresa puede con-
siderarse como una pedagogía de las águilas, gracias a su experiencia. 

En la portada de la vida y de la obra pedagógica de Teresa, merecerí-
an grabarse sus palabras de que en todo es gran cosa la experiencia, que 
da a entender lo que nos conviene1009

, pues fue una mujer, una creyente y 
una monja afincada en ella. De Teresa se comentó encarecidamente que 
hizo grandes pruebas, así en los vestidos, cómo se podrían pasar con ves-
tido más mortificado y pobre, y después en la comida, si se podrían pasar 
las monjas con solas legumbres1010

• 

Julián de Ávila, capellán en el primer monasterio de la Reforma tere-
siana, compañero inseparable en las correrías fundacionales y su fiel bió-

1009 lbíd., Vida , 11, 16. 
101o María del Nacimiento, Procesos ... , T. 1, pág. 31 O. 

297 



grafo, escribe que sé que era una persona que por todo el mundo, por 
nada del mundo, añadiría cosa que no hubiera ella experimentado1011

• Es 
cierto que nos sorprende la reiteración con la que acude a la experiencia 
para autenticar asertos y encauzar consejos. Y es esta insistencia la que nos 
da derecho a afirmar que la realización de su proyecto educativo libera-
dor va en paralelo con la experiencia que adquiere y que su magisterio es 
el portavoz más elocuente de la misma. 

La experiencia y los años 
Pero, ¿qué es la experiencia y qué alcance le concede el magisterio de 

Teresa? Para L. Vives, la experiencia es lo que se nos transmite por el ejer-
cicio y el uso1012

• Lo que indica que no es homologable con los años, en lo 
que coincide Teresa, quien escribe que éste es el engaño, que nos parece 
que hemos de entender por los años lo que en ninguna manera se puede 
alcanzar sin experiencia 1013

• Los letrados y personas espirituales veían que 
en sólo veinte y siete años que ha que tengo oración me ha dado su Majes-
tad la experiencia que a otros en cuarenta y siete1014

; muchas veces no da 
el Señor en veinte años la contemplación que a otros da en uno. 

Sobre todo en cosas de espíritu, que es el campo al que Teresa se 
refiere in recto, ni va en el tiempo ni en los servicios. Reconoce que en 
poco tiempo se tiene, se puede alcanzar, mucha experiencia, que estos son 
dones que da Dios cuando quiere y como quiere1015

• Ésta es la razón por la 
que no todas las personas adultas o ancianas pueden tenerse por experi-
mentadas y sí otras más jóvenes. 

En el campo de la enseñanza, que ahora nos importa, es verdad que 
los años dedicados a ella, son un factor que debería influir en mejorar la 
calidad del ejercicio del magisterio. Sin embargo, la realidad nos eviden-
cia que no es suficiente el tiempo dedicado para que se aprendan y se 
expliquen los contenidos con más facilidad y habilidad. 

La experiencia es «un algo» 
Retornando a las palabras de L. Vives, la experiencia es un contenido, 

cognitivo, afectivo o relacional, que se nos transmite. Es ésta de L. Vives 
una expresión un tanto imprecisa, difuminada, pues afirma que la expe-
riencia es lo que, o sea, un algo, un contenido que adquirimos o que nos 
transmite el ejercicio y el uso. Y si examinamos los predicados verbales 

1011 Julián de Ávila, Procesos ... , T. 1, pág. 232. 
1012 Vives, J. L., Tratado del alma, o . c ., T. 11, pág. 1209. 
1013 Teresa de Jesús, Vida, 34, 12. 
1014 Ibídem, 1 O, 9. 
101s Ibídem, 34, 11. 

298 



que emplea Teresa, confirmamos la idea de Vives. Para ella, la experiencia 
nos transmite algo, nos proporciona algo. El verbo tener es el que emplea 
Teresa, que esto tengo por experiencia 1016

; de lo que yo tengo por experien-
cia, puedo decir1017

; yo tengo grandísima experiencia de e/101018
; y porque 

tengo mucha experiencia de esto1019
• Es, pues, evidente que tener experien-

cia es tener algo, no sólo tener años, como decíamos anteriormente. 
Según estas apreciaciones, la experiencia es una parte esencial del pro-

greso hacia un estadio de madurez y autogobierno1020
• Comparativa y pro-

porcionalmente, podemos decir que la experiencia es al simple conoci-
miento lo que la pasa, la madurez dulce y la sabrosidad otoñal, es a la uva, 
de sabor agridulce primaveral. 

¿y qué es lo que tiene Teresa cuando afirma que tengo por experien-
cia? Tiene un poco de todo, pues la respuesta abarca por igual contenidos 
cognitivos, afectivos, relacionales y los hábitos que enriquecen las capaci-
dades y las potencias. 

Amplía Teresa el uso de predicados verbales que, a su vez, enrique-
cen el contenido semántico del mensaje y pasa del verbo tener al ver, 
escribiendo que he visto por experiencia 1021

, esto que yo vi1022
, yo esto he 

visto por mr023
, yo lo he probado y visto 102 ~, esto entiendo yo y he visto por 

experiencia1025
• Es evidente que con la fuerza expresiva de estos nuevos 

predicados verbales no sólo jerarquiza, sino que, incluso, visualiza los con-
tenidos dándoles más relieve, favoreciendo así su transmisión y facilitan-
do su aprendizaje pues se me dio a entender y casi a ver cómo las tres Per-
sonas de la Santísima Trinidad que yo traigo en mi alma esculpidas, son una 
misma cosa 1026

• 

Teresa, pues, aparece poseedora y propietaria de algo que está en ella 
precisamente porque lo ha visto, porque lo ha probado, porque lo ha 
entendido. Pues ese algo es la riqueza que el sedimento de la experiencia 
ha depositado en sus diferentes capacidades y potencias y que le será tan 
útil para dar más calidad a su práctica educativa. 

1016 lbidem, 4, 2. 
1017 lbfdem, 8, S. 
10181bfdem, 11, 15. 
1019 lbfdem, 31, 19. 
102o Maslow, A., o. c., pág. 87, nota 2. 
1021 Teresa de jesús, Vida, 5, 3. 
1022 lbfdem, 5, 5. 
1023 lbfdem, 20, 18. 
1024 lbfdem, 11, 14. 
102s lbfdem. 
1026 lbfd., Cuentas de Conciencia, 36il, 1. 

299 



Fiabilidad del magisterio 

Lo aleccionador para quienes pretendemos aproximarnos al magiste-
rio de Teresa es constatar que toma como contenidos preferidos de su 
enseñanza los acumulados por la experiencia. Sus palabras nos impiden 
dudarlo, pues no sólo de lo que tengo experiencia puedo decir1027

, sino 
que, más aún, no diré cosa que no la haya experimentado mucho1028

• Lo 
que enseñe, dígolo porque lo sé por experiencia1029

• Y es preciso advertir y 
admirar la contundencia de este lo sé, que implica, por una parte, la ver-
dad de la que es poseedora y, por otra, la actitud convincente con la que 
la ofrece en su magisterio. Sobre todo, y esto nos importa especialmente, 
Teresa enseña ya con la libertad que le proporciona la seguridad de la cer-
teza. Se considera, por fin, una mujer liberada de los clásicos y agobian-
tes miedos y de la prohibición de enseñar. 

Pedagógicamente, Teresa cuida muy bien distinguir el ejemplo que 
nos pone para faci litarnos la transmisión del contenido de experiencia del 
conten ido mismo, pues no sé si la comparación cuadra para explicarnos 
que el Señor toma el alma a la manera que las nubes cogen los vapores 
de la tierra, mas en hecho de verdad ello pasa asr030

. Hasta ahí llega ya su 
seguridad, pues e//o pasa así. 

Esto supuesto, constatamos que la experiencia hace fiable el magiste-
rio de Teresa porque con ella Teresa: 

Matiza la imagen que tiene de sí misma 

Es incuestionable la importancia práctica que alcanza la experien-
cia en el proceso educativo liberador de Teresa, pues es preciso reco-
nocer que la experiencia es, por una parte, una apoyatura que viene a 
confirmar lo que ella ya ha aprendido de otro modo y, por otra, es una 
catarsis que purifica y mejora conceptualmente la imagen que tiene de 
sí misma. Es decir, Teresa acentúa, por ejemplo, la importancia del 
autoconocimiento, por el que se informa tanto de sus carencias como 
de sus rasgos positivos. Considera el autoconocimiento como el pan 
con el que todos los manjares se han de comer. Mas hase de comer con 
tasa. Su Majestad sabe mejor que nosotros de lo que nos conviene 
comer. Su Majestad procuraba darme a entender cosas para ayudarme 
a conocerme 1031

• 

1027 Ibídem, 8, 5. 
1028 Ibídem, 18, 8. 
1029 Ibídem, 11, 13. 
1030 Ibídem, 20, 23. 
1031 Ibídem, 13, 1 O y 16. 

300 



Pues bien, al autoconocimiento que había adquirido con el esfuerzo 
de introspección, añade ahora el que consigue desde fuera, desde la 
experiencia, desde el espejo que Dios fue para ella, pues se convence de 
que jamás nos acabamos de conocer, si no procuramos conocer a Oios1032

• 

Gracias, pues, al conocimiento experiencia! que le procuró ese espejo, 
logró corregir, por ejemplo, el concepto equivocado que había adquirido 
sobre la humildad y la honra. 

Certifica y hace creíble su palabra 

Siempre sorprende la certeza y la seguridad que ha puesto en Teresa 
el refrendo de la experiencia . Encontramos expresiones contundentes 
como la de y esto lo sé además por experiencia. En ese caso, la experien-
cia es para su magisterio como el certificado, como la firma notarial que 
autentica y hace fe. 

Esta certificación que recibe su palabra por parte de la experiencia, es 
de un valor pedagógico incalculable en el ejercicio de la orientación edu-
cativa. Por ella, y gracias a ella, se presenta Teresa ante su discipulado con 
la suficiente credibilidad para despertar en él una evidente actitud de con-
fianza. Esto es lo que le sucede con el P. Carda de Toledo, de quien reci-
be parte de la doctrina, muchos consejos y algunos mandatos. En cierta 
ocasión, en virtud de la confianza que ha depositado en él, lo aconseja, 
lo insta, ya que mandarle no puede, a que vuestra merced estése en esto, 
hasta que halle quien tenga más experiencia que yo y lo sepa mejor1033

• Es 
decir, si alguien está más informado que ella, será porque tenga más expe-
riencia y entonces será más creíble. 

Favorece el discernimiento 

La experiencia que recibe Teresa configura progresivamente su com-
portamiento y mejora su conducta cognitiva, afectiva, estimativa, relacio-
nal. Por esa razón, su magisterio resulta ahora consistente y creíble, pues 
es el fruto extraordinario de un discipulado anterior en el que la expe-
riencia ha ido acumulando no sólo ciencia sino sabiduría. Esta sabiduría 
es un instrumento inestimable a la hora de orientar a las personas y de 
ayudarles a que disciernan lo que en cada momento procede realizar. 

Se cumple en Teresa el pensamiento de fray Luis de León que advier-
te que cuando alguna vez acontece que, o la enfermedad o la ocupación 
tiene ausente a la señora de la casa, están allí ya los criados, por el uso, por 
la experiencia, como maestros en todo aquello que deben hacer1034

• 

1032 lbíd., 1 M, 2, 9. 
1033 lbíd., Vida, 22, 13. 
1034 Fray Luis de León, La Perfecta casada. o. c., pág. 254. 

301 



Teresa, gracias a su experiencia, se encuentra muy preparada para 
orientar a las personas de su entorno, monjas, teólogos, fami liares herma-
nos o sobrinos, y para ayudarlas a evaluar el estado de su vida espiritual, 
o discernir dónde deben estudiar los sobrinos, o la manera de comportar-
se con los hijos adolescentes, o sobre su noviazgo. Y reconoce que son 
muchos los que yerran en querer conocer espíritus sin tenerle1035

. 

A modo meramente indicativo, tomamos algunos de los criterios ope-
rativos que la experiencia dictaba a Teresa de Jesús: 

- Esto tengo por experiencia en muchas cosas harto graves; y así, jamás 
aconsejaría, si fuera persona que hubiera de dar parecer, que cuan-
do una inspiración nos acomete muchas veces se deje por miedo de 
poner por obra. No hay que temer que sucederá ma/1°36

· 

- Por experiencia puedo decir que por males que haga, quien ha 
comenzado la oración no la deje. Y no le tiente el demonio, por la 
manera que a mí, a dejarla por humildad1037

• 

- Querría mucho que el Señor me favoreciese para poner los efectos que 
obran en el alma estas cosas, que ya comienzan a ser sobrenaturales, 
para que se entienda por los efectos cuándo es espíritu de Dios 1038

• 

-Si es espíritu del demoniO¡ un alma ejercitada paréceme lo entende-
rá porque deja inquietud y poca humildad1039

• 

-En el aprovechamiento que vieren en sí, entenderán que no es 
demonio y queda una señal de que estuvo allí el Señor, que es levan-
tarse presto1040

• 

La experiencia enseña a Teresa a detectar los indicios que aparecen 
en una conducta o en un negocio que la advierten del curso que toma-
rán los acontecimientos en el futuro y le facilita la elaboración mental 
de un determinado pronóstico. Por ejemplo, a quienes se inician en el 
camino de la oración mental les adelanta que el recogimiento de los 
sentidos les será doloroso y con toda certeza los fatigará, pues de los 
que comienzan a tener oración, podemos decir que son los que sacan el 
agua, que han de cansarse en recoger los sentidos, acostumbrados a 
andar derramados 1041

• Su precio se tienen estos trabajos, que como 
quien los pasó muchos años sé que son grandísimos; que cuando una 

1035 Teresa de Jesús, Vida , 34, 12. 
1036 Ibídem, 4, 2. 
1037 Ibídem, 8, 5. 
1038 Ibídem, 14, 8. 
1039 Ibídem, 15, 1 O. 
1040 Ibídem, 15, 14. 
1041 Ibídem, 11, 9. 

302 



gota de agua sacaba de este bendito pozo, pensaba que me hacía Dios 
merced1042

• 

En virtud de la misma experiencia, se adelanta a señalar circunstancias 
concretas que pueden favorecer o hacer peligrar el rumbo adecuado del 
proceso educativo, por lo que algunos impedimentos diré que, a mienten-
der, lo son para ir adelante en este camino, y otras cosas en que hay peli-
gro, de lo que el Señor me ha enseñado por experiencia1043

• Y entre los ele-
mentos detectados que actúan como serios impedimentos en el desarro-
llo progresivo del proyecto educativo, señala: 

La prisa y el celo engañoso 

Todos los procesos, también el educativo que sigue cada discípulo, 
están sometidos al ritmo que les impone la propia estructura psíquica y 
las circunstancias personales o del entorno. Muy inteligentemente, no 
se le olvida hacer mención de los inconvenientes que acarrea la prisa 
por querer acelerar el ritmo del proceso individual. Advierte que está-
le muy bien a un alma, que no la ha subido de aquí el Señor, no procu-
rar subir ella; y nótese esto mucho, porque no le aprovechará más de 
perder1044

• 

Recuerda también que otra tentación muy ordinaria es desear que 
todos sean muy espirituales, como comienzan a gustar del sosiego y ganan-
cia que es. El desearlo no es malo; el procurarlo podría ser no bueno, si no 
hay mucha discreción y disimulación en hacerse de manera que no parez-
ca que enseñan1045

• 

Advirtió otra tentación, que todas van con un celo de virtud que es 
menester entenderse y andar con cuidado, de la pena de los pecados y fal-
tas que ven e[llos otros. Pone el demonio en la imaginación que es sólo la 
pena de querer que no ofendan a Dios y pesarle por su honra, y luego que-
rrían remediarlo. Inquieta esto tanto, que impide la oración; y el mayor 
daño es pensar que es virtud y perfección y gran celo de Dios1046

• 

La elaboración, al menos mental, de un sencillo pronóstico psicope-
dagógico, motivado por las enseñanzas que le proporciona la experiencia, 
garantiza a Teresa que el acompañamiento educativo que ofrezca al discí-
pulo será eficaz, pues la orientación con la que colabore resu ltará muy 
ajustada y pertinente. 

1042 Ibídem, 11, 11. 
1043 Ibídem, 1 O, 9. 
1044 Ibídem, 12, 1. 
1045 Ibídem, 13, 8. 
l046 Ibídem, 13, 1 O. 

303 



Le aportó información 

La experiencia, como factor que amplía la información de la que se 
dispone, es un hecho que enriquece los contenidos personales y garanti-
za la fiabilidad del magisterio. Obviamente, no nos referimos a cualquier 
experiencia, sino a la fiable, es decir, a la que, como la de Teresa, se con-
trasta con las opiniones de las autoridades competentes. 

Un paso más nos llevará a conocer los contenidos que la experiencia 
le proporcionó a Teresa. Para ello, nos fijaremos en dos bloques de con-
tenidos, los informativos, de carácter administrativo, antropológico y teo-
lógico, y los que denominamos sapienciales, a los que reconocemos un 
valor axiomático, considerados como el basamento de su magisterio. 

Desde su experiencia religiosa, considera Teresa bienaventurada al 
alma que la trae el Señor a entender verdades1047

• Pero no limita ni res-
tringe el tipo de verdad a la rel igiosa, aunque en sus escritos se refiere 
preferentemente a las verdades de conten ido espiritual. Cualquier expe-
riencia es siempre una aportación de conten idos reales, que amplían la 
información que ya posee el sujeto. En unos casos, la ampliación con-
siste en incrementar los contenidos ya adquiridos. A este respecto, nos 
revela que yo sé mucho de esto por experiencia y así os lo sabré deciT¡ 
aunque no tan bien como quisiera 1048

; muchas cosas de las que aquí escri-
bo no son de mi cabeza. Y para distingui r los contenidos adquiridos de 
los experiencia/es, escribe qwe llamo dicho de mí, a no ser dado a enten-
der en revelación 1049

• 

Como indicábamos, no siempre la experiencia se limita al campo de 
la vida espiritual. No. Cuenta con algunas más prosaicas, pero de un gran 
interés práctico para la vida y marcha de la comunidad, como sucede en 
el caso de que buscaron las Hermanas e/ sayal más barato del que suelen 
hacer mantas para las cabalgaduras, movidas de haber entendido que lo 
hacía así Fray Pedro de Alcántara. Lo probó Teresa por espacio de siete 
meses u ocho1050

• 

En otros supuestos, la experiencia mejora la calidad de la información 
que ya posee, pues yo pudiera poco aprender con los libros hasta que Su 
Majestad por experiencia me lo daba a entender1051

• La experiencia ilumi-
na y esclarece, por ejemplo, sus ideas sobre la pena de sentido de los con-
denados o de los que sufren en el purgatorio. Escribe sobre el tema y 

1047 Ibídem, 21, 1. 
1048 Jbíd., Camino, 66, S. 
1049 Jbíd., Vida, 39, 8. 
1050 Padre Efrén, Tiempo y Vida de santa Teresa, pág. 258. 
1051 Teresa de jesús, Vida, 22, 3. 

304 



comenta que por aquí, porque es imposible entenderlo.sino quien lo ha 
experimentado, saco yo cómo padecen más las almas en el infierno y pur-
gatorio, que acá se puede entender por estas penas corporales1052

• 

En otras circunstancias, Teresa ha recibido la experiencia en la prácti-
ca educativa, como le ocurrió en el trato con las melancólicas, con las 
depresivas. Como veremos en su momento, no se le pasa por alto el jui-
cio que merecerá por parte de algunas personas porque pueda parecer sin 
justicia que si no puede más la enferma, la castiguen como a la sana. Sin 
embargo, acudiendo a la experiencia con personas afectadas de depre-
sión, responde que créame que lo he probado, y que a mi parecer, he 
intentado hartos remedios, que no hallo otro1053

• 

Contenidos administrativos 

Un campo repleto de experiencias es el de las fundaciones de los con-
ventos. El largo tiempo dedicado a la erección de los monasterios, la diver-
sidad de lugares en los que hubo de presenciarse, la pluralidad de carac-
teres de las personas que trató, los personajes de tan diferente cultura o 
práctica religiosa a quienes se dirigió por escrito o de palabra, le fueron 
una oportunidad extraordinaria para recibir experiencias que abarcaron el 
ámbito individual y social, humano y religioso. 

Llegó un momento en el que pudo decir con toda verdad que /a expe-
riencia hacía que entendiese yo de estas cosas, de compraventa, de rentas, 
de albañiles, de contratos, de fundaciones, de censos, de intereses, de 
pleitos1054

, y estoy tan negociadora que ya sé de todo con estas casas de 
Dios y de la Orden1055

• El decidido empeño en sacar adelante estas cosas 
de Dios, le ha hecho sentirse fuerte y libre para afrontar las dificultades 
que llegaban de los cuatro puntos cardinales. 

No siempre vienen las dificultades por el aspecto material de la fun-
dación del monasterio, por la compra del edificio o por la adaptación de 
su estructura, sino por problemas de la legalidad de su erección, y enton-
ces se ve en la obligación de aclarar que no trata el Concilio que se dé por 
escrito, se refiere a la licencia que se necesita para fundar en un territorio 
concreto, sino que sea con su voluntad1056

, con la voluntad del ordinario de 
la diócesis correspondiente. 

Sin duda, la experiencia base que le mantuvo el ánimo a tono con el 
objetivo pretendido de abrir palomarcicos donde el Señor se encontrara 

1052 lbíd., Cuentas de Conciencia, S4il, 14. 
1053 lbíd. , Fundaciones, 7, 7. 
1054 Ibídem, 19, 7. 
1055 lbíd., Carta a Lorenzo, hermano, en Quito, 17-1-1570. 
1056 lbfd., Fundaciones, 31, 1. 

305 



cómodo, consistió en que jamás podía dejar de creer que había de hacer-
se el monasterio, aunque no sabía cómo ni cuándo, pero lo tenía muy cier-
to1057. Esta experiencia de confiar en la asistencia de la providencia cuan-
do se trabaja por satisfacer los intereses de Dios, la liberaba de los temo-
res que obstaculizaban la certeza de conseguir su propósito. 

También la experiencia de la salubridad del terreno y la distancia de 
un centro con población suficiente que colaborara con las limosnas nece-
sarias para subvencionar el costo del monasterio, le hizo tomar nota de 
que aunque era de gran recreación, por ser la huerta tan deleitosa, no 
podía dejar de ser un lugar enfermo, que estaba junto al río. Y así, ocurrió 
lo que tenía que ocurrir, que caímos casi todas enfermas 1058. Otras veces, 
hubo que desistir de fundar en un lugar concreto, ofrecido con el mayor 
deseo de que Teresa fundara allí, mirando las muchas leguas que había, 
aunque era tierra muy deleitosa 1059. 

julián de Ávila, su fiel y dócil compañero, aprendió muy pronto de 
ella lo importante que era siempre, para evitar contratiempos imprevistos 
y asegurar el final feliz de una fundación, fa brevedad y el secreto. Por ello, 
convenía que a la mañana siguiente de que llegaran la Madre y sus acom-
pañantes, amanecería el monasterio ya hecho. 

Muy pronto entendió Teresa que no debía retirarse de una comuni-
dad recién fundada hasta dejar casa propia y recogida y acomodada; no 
dejara ningún monasterio as-í ni le he dejado1060. Y, lo que interesaba más, 
que las nuevas Hermanas entendieran que vida es vivir de manera que no 
se tema la muerte ni todos los sucesos de cada día, de la vida, y estar con 
esta ordinaria alegría que ahora todas traen y esta prosperidad, que no 
puede ser mayor que no temer la pobreza, antes desearla 1061. 

La historia ratifica que no es lo ordinario que un fundador o fundado-
ra de una institución religiosa permanezca como cabeza dirigente de la 
misma hasta el final de sus días. Teresa sí lo fue. Con sincera humildad, al 
narrar la fundación de Soria, la última que realizó, como eran tiempos 
muy adversos para los descalzos porque los hombres más representativos 
estaban desterrados1062

, nos dice que aquí se verá la necesidad en que esta-
ba la Orden, pues se hacfa tanto caso de mr063. Sí, es un hecho palpable 

1057 lbíd., Vida, 32, 2. 
1058 lbíd., Fundaciones, 10, 4-6. 
1059 Ibídem, 22, 2. 
1060 Ibídem, 19, 6. 
1061 Ibídem, 27, 12. 
1062 Ibídem, 30, S. 
1063 Ibídem, 30, 6. 

306 



que la experiencia le había regalado un estimable acerbo de contenidos 
humanos y administrativos, que le fueron útiles a la Reforma durante toda 
su vida. 

Contenidos antropológicos 

Como en la segunda parte hicimos una aproximación a la antropología 
teresiana, nos limitamos ahora a conocer la fuente de algunas intuiciones 
antropológicas allí sugeridas, y de ideas y afirmaciones allí expuestas. 

Si el nivel de la formación intelectual inicial de Teresa no supera al 
que corresponde a una mujer autodidacta, preocupada por acrecentar el 
acerbo de ideas mediante la lectura y la conversación con los letrados, nos 
preguntamos de dónde le vienen las atinadas intuiciones antropológicas 
allí sugeridas. La respuesta queda apuntada en las reflexiones que prece-
den, es decir, de la experiencia que ha adqui rido a lo largo de su proceso 
educativo. Por ejemplo, la interiorización que le ha proporcionado la 
práctica de la oración mental le ha faci litado la entrada en contacto con 
lo más profundo del ser humano. 

Afirmamos que una de las aportaciones antropológicas fundamenta-
. les que hace, se refiere a la unidad psicofísica de la persona humana, de 

la que comenta que tengo grandísima experiencia de ello y sé que es ver-
dad que viene de indisposición corporal; que somos tan miserables, que 
participa esta pobre alma encarceladita de las miserias1064

• Por experiencia 
sabe que las indisposiciones corporales llegan a dificultar el buen funcio-
namiento del alma. 

Cuando analiza la actividad de la inteligencia y de la voluntad, se 
advierte, con frecuencia, que sus opiniones se deben a la carencia de una 
formación intelectual básica. Sin embargo, en ocasiones se expresa con 
afirmaciones rotundas, en virtud de la certeza que le confiere su expe-
riencia, autenticada posteriormente con las opiniones de los letrados. 

Ofrecemos a continuación algunas aportaciones concretas a la antro-
pología, referidas a la unión psicofísica de la persona: 

-Sabemos que no siempre las potencias superiores del hombre se 
sienten motivadas por el mismo centro de atención para activarse 
simultáneamente y pueden ejercitar sus funciones independiente-
mente, lo que constata Teresa escribiendo que es posible que la 
voluntad se encuentre muy unida a Dios mientras que el entendi-
miento y la memoria se encuentran libres en otros negocios. Esta des-
coordinación, al menos a mí, trájome tonta1065

• Para informarnos con 

1064 lbíd., Vida, 11 , 15. 
1065 Ibídem, 17, 4. 

307 



detalle de este hecho, parte de la oración de unión muy conocida 
de toda el alma con Dios. En esa situación, acaece algunas y muchas 
veces, estando unida la voluntad, vese claro y entiéndese que está la 
voluntad atada y gozando; digo que se ve claro, y en mucha quietud 
está sola la voluntad, y está por otra parte el entendimiento y memo-
ria tan libres que pueden tratar en negocios y entender en obras de 
caridad. Para que vea vuestra merced que puede ser esto y lo entien-
da cuando lo tuviere; al menos a mí trájome tonta1066

• 

- En otra ocasión, advierte de la fatiga mental ocasionada por el can-
sancio del alma. Escribe que tornando a los que discurren, digo que 
no se les vaya todo el tiempo de la oración en esto; porque aunque 
es muy meritorio, no les parece que ha de haber día de domingo 
para descansar en el discurrir. Luego les parece que es pérdida de 
tiempo, y tengo yo por muy ganancia esta pérdida. Lo unq discurrir, 
un tiempo y lo otro, contemplar, otro; para que no se canse el alma 
de comer siempre con manjar1067

• 

-Teresa se ha sentido alguna vez víctima de la inquieta imaginación, 
la loca de la casa, que tanto daña y cansa. Ha recurrido a posibles 
remedios para su apaciguamient o y no le ha satisfecho ninguno. 
Describe con gracejo el tiempo que ha perdido buscando remedios 
y la conclusión es que e/ remedio postrero que he hallado al cabo 
de haberme fatigado hartos años, es lo que dije en la oración de 
quietud, que no se haga caso de ella más que de un loco, sino dejar-
la con su tema1068

. Cada loco con su tema, según el refranero. Ade-
más, la imaginación es una esclava, incapaz de traer a sí a las otras 
potencias, antes ellas sin ningún trabajo la hacen venir muchas veces 
a s1'~ 069 • Se me ocurre la comparación con un niño que molesta, pero 
que no interrumpe el trabajo del adulto. 

Además de la unión psicofísica de la persona, otro tema aún sin resol-
ver por los antropólogos ni por los teólogos es el de ahondar en los efec-
tos que opera la gracia sobrenatural en las potencias superiores del hom-
bre, quemadas en aquella vela divina, hechas ya polvo, perdido su ser natu-
ral, casi estando sobrenatural gozando tan grandes bienes 1070

. 

Como es obvio, Teresa no está capacitada para opinar intelectualmen-
te sobre la naturaleza de este problema. El recurso al empleo del lenguaje 

1066 Ibídem. 
1067 Ibídem, 13, 11. 
1068 Ibídem, 17, 7. 
1069 Ibídem. 
1070 Ibídem. 

308 



vu lgar le sirve exclusivamente para testimon iar la experiencia y expresar su 
espanto. Sin embargo, Juan de la Cruz, universitario, sí se esfuerza por 
esclarecer el influjo de la gracia sobrenatural en la naturaleza humana. El 
uso de predicados verbales como vaciarse, desnudar el apetito, o de expre-
siones escalofriantes como para venir a gustarlo todo no quieras tener gusto 
en nada, para venir a serlo todo, no quieras ser algo en nada, le lleva a sos-
pechar que alguno diga que de aquí se sigue la destrucción del uso natural 
de las potencias, y que el hombre queda peor que una bestia, sin discurrir 
ni acordarse de las necesidades y operaciones naturales, pues se olvida de 
practicar lo moral y lo racional y de ejercitar lo naturaf1°71

• No. El hombre no 
se desnaturaliza . Sucede lo contrario, que la gracia apuntala nuestro ser con 
el suyo. El hombre necesita de otra inflamación mayor, causada por otro 
amor mejor, que es el de su Esposo, para que teniendo su gusto y fuerza en 
éste, tenga valor y constancia para negar todos los otros fácilmente10 72

• 

En otras ocasiones, aludiendo a los varones, ayuda a reflexionar 
sobre conductas irregulares que ha conocido entre personas de sexo dis-
tinto, y diré esto que vi, para aviso de que se guarden los hombres de 
mujeres que este trato quieren tener, hechizarlos; y crean que, pues pier-
den tales mujeres hechiceras la vergüenza de Dios, ninguna cosa de ellas 
pueden confiar; que a trueco de llevar adelante su voluntad y aquella 
afección que el demonio las pone, no miran nada 1073

• Creo que todos los 
hombres deben ser más amigos de mujeres que ven inclinadas a virtud107

•. 

Este texto alude al caso que conoció durante su desplazamiento al pue-
blo abulense de Becedas, buscando la habi lidad de una curandera. Se 
trata de un hecho muy puntual, vivido entre el sacerdote de Becedas y 
una mujer del pueblo, muy hábil para atraparle en la torpeza de su vida 
ligera. Lo recordamos porque revela su capacidad de observación y 
como ejemplo de su intuición femen ina. 

Contenidos teológicos 

Teresa no encuentra reparo alguno en confidenciarnos que yo he topa-
do almas acorraladas y afligidas por no tener experiencia quien las enseña-
ba 1075

. La carencia de experiencia les privaba también a los confesores de los 
saberes teológicos precisos para orientar el proceso educativo de muchas 
personas. La experiencia espiritual aportó a Teresa abundantes contenidos 

1071 Juan de la Cruz, 3 Subida, 2, 7. 
1072 lbid., 1 Subida, 14, 2. 
1073 Teresa de Jesús, Vida, S, 5. 
10 74 Ibídem, S, 6. 
1075 Ibídem, 13, 14. 

309 



teológicos. A modo de ejemplo, haremos alusión a los que exigen experien-
cia, por estar menos al alcance de su formación y de su cu ltura rel igiosa. 

Como introducción, nos confía que entendí grandísimas verdades 
sobre esta Verdad, más que si muchos letrados me lo hubieran enseña-
do1076. Se nos presenta, pues, más deudora de la experiencia religiosa que 
de la formación recibida. Y mantiene cierto interés en dejarnos claras las 
fronteras que separan las dos fuentes de conocimientos, la información y 
la experiencia en que he mucho entendido1077

• 

Exponemos seguidamente algunos de los abundantes contenidos teo-
lógicos que conoció por medio de la experiencia. 

Modos de estar presente Dios en el hombre y en el mundo 

La pregunta, fácil como ocurrencia natural, simple en su formulación y 
compleja en su contenido, es dónde y cómo se hace presente Dios. La intui-
ción y su sospecha sobre el particular abarcaba más que le era posible si con-
tara únicamente con la formación recibida. Con la sencillez acostumbrada, 
confiesa que acaecióme una ignorancia al principio, que no sabía que estaba 
Dios en todas las cosas y, como me parecía estar tan presente, parecíame 
imposible. Los que no tenían letras me decían que estaba sólo por gracia; yo 
no lo podía creer, porque parecíame estar presente. Un gran letrado de la 
Orden de santo Domingo, el P. Vicente Barrón, me quitó de esta duda1078

• 

Hubiera sido más preciso decir que me confirmó en mi sospecha de que 
Dios estaba también presente en toda la creación material, aunque por esen-
cia y por potencia, no por gracia, dándole y conservándola en el ser. 

El modo de unirse el alma a Dios 

Recordemos que en su prisa infantil por unirse con Dios en el cielo, 
Teresa de Ahumada decidió sufrir el martirio físico en tierra de moros. 
Encontraba necesario desplazarse al lugar del cielo donde moraba Dios, y 
allí encontraría la felicidad que disfrutaría por toda la eternidad. 

Pasado el tiempo, acallada su imaginación de niña y recibida una 
información básica sobre la naturaleza de Dios y conocidos los datos de la 
revelación cristiana sobre el deseo de morar entre los hombres y en el 
hombre, sintiendo que también su corazón era morada preferida de Dios, 
comprendió que no es menester ir al cielo para entrar en comunión con 
Él, ni ir más lejos que a nosotros mismos, porque es cansar el espíritu y dis-
traer el alma y no con tanto fruto1079. 

1076 Ibídem, 40, 4. 
1077 Ibídem, 15, 15. 
1078 Ibídem, 18, 15. 
1079 Ibídem, 40, 6. 

310 



Iluminación del misterio trinitario 

Es la tentación de cualquier creyente ingenuo y pretencioso, pensar 
que ha conseguido comprender, aunque sea mediante el ejemplo del tré-
bol, el misterio más extraño y lejano a la capacidad mental del ser huma-
no, que Dios es uno en naturaleza y trino en personas. 

En su relativo optimismo, Teresa narra cómo estando una vez rezan-
do el salmo quicumque vult, se me dio a entender la manera cómo era 
un solo Dios y tres personas tan claro, que yo me espanté y consolé 
mucho1080

• No nos expl ica cómo llegó a comprenderlo. Lo más que ton-
siguió, en la mejor de las hipótesis, fue sospecharlo con menos repug-
nancia intelectual que la debida y acostumbrada. Para nuestro propósi-
to, basta saber que contó con alguna iluminación, suficiente para aca-
llar la imaginación. Se trata de un contenido de experiencia religiosa 
pues parece que quedó en mi alma tan imprimidas aquellas tres perso-
nas que vi, siendo un solo Dios1081

• Y en una sola línea, estas personas 
se aman y se comunican y se conocen 1082

, emplea los tres verbos que 
sintetizan el contenido de la teología trinitaria: conocerse, amarse y 
comunicarse. 

Los efectos del pecado mortal en el alma 

Si somos expertos observadores, advertimos que los temas teológicos 
que se le iluminan y esclarecen a Teresa de Jesús, desvelan las grandes pre-
ocupaciones morales y transtemporales de su momento histórico. Ahora 
le corresponde explicar los efectos del pecado mortal en el alma. Y, dicho 
sea de paso, no lo hace con menos habilidad y destreza pedagógica que 
los teólogos catequistas de su tiempo, los padres Ripalda y Astete. Escribe 
que dióseme a entender, que estar un alma en pecado mortal es cubrirse 
este espejo de gran niebla, y quedar muy negro y así no se puede repre-
sentar ni ver este Señor, aunque esté siempre presente dándonos el ser; y 
que los herejes es como si el espejo fuese quebrado, que es muy peor que 
oscurecido1083

• 

Lástima que la catequética actual desconozca el contenido y los ejem-
plos de este texto teresiano, pues le sería de inestimable ayuda para pre-
cisar el concepto de pecado, sus efectos en el alma y la continuada pre-
sencia de Dios en el hombre, al que no abandona en su ser aunque sea 
pecador. Resulta extraordinariamente lúcida Teresa al distinguir los dos 

1080 Ibídem, 39, 25. 
1081 lbíd., Cuentas de Conciencia, 14!, 4. 
1082 Ibídem, 60, 3. 
1083 lbíd., Vida, 40, S. 

311 



modos de presencia de Dios en el hombre, por gracia y por esencia. Y los 
ejemplos elegidos son extraordinariamente plásticos y elocuentes. 

Sobre la oración 

La práctica de la oración mental fue el tema estrella de su tiempo por 
el que se hicieron sospechosas de ortodoxia tantas personas, en especial 
mujeres, ante los confesores y el tribunal de la Inquisición. Es verdad que 
no faltaron verdaderas y graves desviaciones tanto en la interpretación de 
la naturaleza de la oración mental como en su práctica. Ella se apresura a 
escribir, no sabemos si para evitar posibles suspicacias y malentendidos o, 
simplemente, para ofrecer seguridades en su doctrina, o para las dos cosas 
a la vez, que esta merced de saber ent·ender qué es la oración, y saberlo 
decir_ ha poco que me lo dio Dios1084

• El Señor le ha concedido la doble 
merced. 

Lo innegable es que nos encontramos con una mujer educadora que 
cada vez se siente más libre de los miedos a las personas y a las institu-
ciones. Libertad a la que llegó por los caminos de la certeza y de la segu-
ridad que le propició la experiencia de su oración mental, que transfor-
mó tan hondamente su vida orientándola hacia Dios. Ya no le importa 
presentarse públicamente como la maestra capaz de decir una palabra 
orientadora sobre los grados de la oración mental a quienes la practican 
como ella, y querría saber, poder, declarar la diferencia que hay de unión 
a arrobamiento, o elevamiento o vuelo que llaman de espíritu. También se 
llama éxtasis1085

• 

le acercó la sabiduría 

Por encima de los conocimientos adquiridos con el esfuerzo perso-
nal, que denominamos ciencia, o más allá de ellos, o más en profundi-
dad, ya que el aspecto dimensional no nos importa tanto, nos podemos 
encontrar, además, con unos saberes que asimilamos en calidad de sabi-
duría, debida, generalmente, a la acumulación lenta que proporciona la 
experiencia. 

Esta palabra sabiduría, tan fam iliar y tan minusvalorada, encuentra su 
madre léxica en el verbo latino sapere. De ahí el sabor, el saborear_ la sabi-
duría, por la que algunas personas gustan y saborean la verdad conocida. 
Porque la verdad es un concepto que capta la inteligencia, y, además, 
sabe, tiene sabor. Pues bien, la sabiduría es el estadio de madurez psíqui-
ca y espiritual al que conduce la experiencia. Cuando la información a la 

1084 Ibídem, 23, 12. 
1085 Ibídem, 20, 1 y ss. 

312 



que nos hemos referido se ha enriquecido con la experiencia, entramos 
en el estadio de la sabiduría, de la madurez, del autogobierno. 

En ocasiones, Dios mismo se encarga de inocularnos la sabiduría, de 
subirnos a ese estadio privilegiado sin esfuerzo alguno, o sin gran esfuer-
zo, de nuestra parte, aunque siempre disponiéndonos convenientemente. 
Teresa nos ayuda a comprender esta afirmación recurriendo al ejemplo de 
la elaboración de la miel, por lo que sugiere a la voluntad, atada a Dios, 
que se esté gozando de aquella merced y recogida como sabía abeja 1036

• En 
ese recogimiento se labra la miel, pues más hacen unas pajitas puestas con 
humildad y más le ayudan a encender, que no mucha leña junta de razo-
nes muy doctas, a nuestro parecer, que en un credo la ahogarán'037

• 

Las experiencias que hemos recibido van modelando el alma de 
modo lento, sin prisa alguna, hasta hacer de ella, gota a gota, una esta-
lactita humana y divina. Es el caso de María de Jesús Yepes, carmelita 
calzada granadina, fundadora en Alcalá de Henares del convento refor-
mado de La Imagen, aludida por Teresa como modelo de sabiduría, pues 
esta bendita mujer, con no saber leer, como la enseñaba el Señor, tenía 
bien entendido lo que yo ignoraba con tanto haber andado a leer las 
Constituciones'088

• 

Principios sapienciales que dan consistencia al magisterio de Teresa 

Mientras realizamos esta aproximación al magisterio teresiano, toma-
mos conciencia de que su basamento sólido se encuentra localizado en 
los que denominamos principios sapienciales, axiomas de los que se pro-
vee Teresa para llevar adelante su proceso educativo y para practicar la 
pedagogía liberadora con las personas de su entorno. 

La misma Teresa muestra interés en que sepamos que su doctrina no 
se reduce a una serie de conceptos, sino que comprende un conjunto de 
verdades, que alcanzan la categoría de principios básicos, axiomáticos. 
Más aún. Son la razón explicativa y convincente de por qué no tiene ya 
miedo a que la libertad conseguida la incite a adoptar una actitud regresi-
va, de mirar hacia atrás, para recuperar la seguridad perdida, aunque fuera 
al precio de renunciar a la libertad actual. 

Anteriormente ya hicimos alusión a alguno de estos principios axiomá-
ticos como el de que todo es nada, o que el trastiempo novísimo durará 
siempre, siempre, siempre. Son principios que integran la percepción global 
que Teresa identificó como la verdad de cuando era niña. Por ejemplo, que: 

1086 lbfdem, 15, 6. 
1087 lbfdem, 15, 7. 
1088 lbfdem, 35, 2. 

313 



Dios es fiel con quienes se determinan a caminar 

No es posible realizar un proyecto educativo sin contar con la con-
fianza de una persona sólida, que comparte nuestro caminar y a la que 
confiamos la seguridad de nuestro ser y la garantía de nuestro buen 
hacer. Con ese espíritu confiado, animaba a su hermano Lorenzo para 
que se fiase de Dios que es verdadero amigo, que ni faltará a sus hijos ni 
a vuestra merced1089

• La confianza que brota de la fidelidad que nos 
muestra una persona superior a nosotros, es la que erradica el miedo a 
quedarnos solos con nuestra frágil libertad, frente a la animosidad de los 
adversarios. 

Teresa está convencida de que sí, que no matáis a nadie de los que se 
fían de Vos, sino que sustentáis la vida del cuerpo con más salud, y la dais 
al alma1090

. Y convencida de que siempre estamos todos delante de Dios, 
sin embargo es de otra manera los que tratan de oración, porque están 
viendo que los mira Dios'091

• Arropados por la mirada fiel de los que nos 
quieren, trabajamos por construir la personalidad. 

El estilo de proceder Dios consiste en que quiere Su Majestad y es 
amigo de almas animosas, como vayan con humildad y ninguna confianza 
de sí'092

• Sobre todo, las primeras determinaciones son una gran cosa1093
• Es 

preciso notar mucho, y dígolo porque lo sé por experiencia, que el alma 
que en este camino de oración mental comienza a caminar con determi-
nación que tiene andado gran parte del camino1094

• 

Y acudiendo a su experiencia, nos confía que si me ayudo al principio 
a determinarme a hacerlo siendo sólo por Dios, hasta comenzarlo quiere 
que el alma sienta aquel espantq y mientras mayor; mayor premio y más 
sabroso se hace después 1095

• Es ya un tópico que la liberación personal, el 
romper las amarras que nos anclan en nuestra tierra, es una empresa que, 
al principio, produce espanto a todos. Pero si una buena inspiración aco-
mete muchas veces, no se deje por miedo de poner por obra, que esto 
tengo por experiencia en muchas cosas harto graves 1096

• Es un criterio de 
discernimiento en el que Teresa se apoya para mantenerse segura de que 
no faltará quien la ayude. 

1089 lbíd., Carta a Lorenzo, hermano, 19-6-1580. 
1090 lbid., Vida, 8, 6. 
1091 Ibídem, 8, 2. 
1092 Ibídem, 13, 2. 
1093 Ibídem, 13, 3. 
1094 Ibídem, 11, 13. 
1095 Ibídem, 4, 2. 
1096 Ibídem. 

314 



El descuido de la honra 

Donde la sabiduría teresiana se expresa en tono superlativo es en las 
referencias a la honra, pues es la que más inval ida la persona para apro-
piarse la libertad. Tiene muy claro que es uno de los mayores obstáculos 
que impiden el progreso en el proceso educativo, por lo que los califica-
tivos más despectivos que se han aplicado a los puntos de honra, los 
hemos hallado en sus escritos. Para Teresa, hormiguilla que Dios quiere 
que hable, lo urgente es que quiten esta oruga, que aunque a todo el árbol 
no dañe, porque algunas otras virtudes quedan, mas todas carcomidas 1097

• 

Los puntos de honra disuenan la melodía de la partitura que compo-
ne el proceso educativo. Es otro ingenioso recurso literario de Teresa para 
insistir en que muchas veces lo digo, que por poco que sea el punto de 
honra, es como en e/ canto de órgano, que un punto o compás que se 
yerre, disuena toda la música 1098

• Impide realizar con el aprovechamiento 
deseado el proyecto educativo. Su consejo es que cualquier persona que 
sienta en sí algún punto de honra, si quiere aprovechar, créame y dé tras 
este atamiento, que es una cadena que no hay lima que la quiebre, si no 
es Dios con oración y hacer mucho de nuestra parte1099

• 

Fue una urgencia crítica ante los letrados 

Avanzamos un paso más en la valoración pedagógica de la experien-
cia en el magisterio teresiano. Se ve obligada a defender los contenidos 
espirituales que le ha proporcionado su experiencia, que no siempre con-
cuerdan con la literatura letrada. Y lo hace con la mayor corrección, es 
decir, con la tolerancia del sabio y con la prudencia que requerían sus cir-
cunstancias históricas. 

No es necesario insistir en la estima que sentía hacia los letrados, en 
general, y lo agradecida que se mostró siempre a los servicios que a ella y 
a la Iglesia prestaban. Y esto aun en el caso de que algunos no mostraran 
gran dedicación al cultivo de su vida espiritual, pues no aborrecen al espí-
ritu ni le ignoran, porque en la Sagrada Escritura, que tratan, siempre hallan 
la verdad del buen espíritu1100

, por lo que siempre contrastaba con ellos su 
experiencia, aunque no compartiera su opinión. 

En lo referente a la función que juega la contemplación de la Huma-
nidad de Cristo en el proceso espiritual de quienes practican la oración 
mental, Teresa discrepó de algunos letrados y espirituales. La experiencia 

1097 Ibídem, 31, 21. 
1096 Ibídem, 31, 22. 
10991bídem, 31, 21. 
1100 Ibídem, 13, 18. 

315 



que le permite opinar de modo diferente se fundamenta en que apartar-
se del todo de Cristo y que entre en cuenta este divino Cuerpo, no lo 
puedo sufrir. Plega a Su Majestad que me sepa dar a entender. Yo no lo con-
tradigo, porque son letrados y espirituales, y saben lo que dicen, y por 
muchos caminos y vías lleva Dios a las almas. Cómo ha llevado la mía, 
quiero yo ahora decir; y el peligro en que me vi por querer conformarme 
con lo que leía. Ya puede ser que sea yo la engañada; mas diré lo que me 
acaeció1101

• Dos aspectos complementarios resaltan en el texto : 
En primer lugar, el hecho de que un miembro del colectivo femenino 

del XVI español opine sobre la oración mental se interpretaba como una 
osadía provocadora frente a los letrados. Es una retadora que apuesta por 
el derecho a la libertad de expresión. 

En segundo lugar, no de menos calado social aunque más referido a la 
doctrina, es lo que pueda aceptarse en el texto como verdad experiencia! 
teresiana. En este sentido, el modo de situarse ante la opinión de los letra-
dos manifiesta la discreción que convenía adoptar en aquel momento. No 
contradice a nadie y menos a quienes saben lo que dicen. iNo faltaba más! 
Sin embargo, y aquí vemos la instancia crítica del magisterio teresiano a la 
doctrina letrada, expone las siguientes ideas sobre el particular: 

-Dios puede llevar a las almas por muchos caminos y vías. lQué letra-
do puede negárselo? Y, ya sin miedo, se dispone a decir cómo ha 
llevado la mía. De estas palabras se deduce que quien ha llevado la 
suya ha sido Dios, de lo que dieron garantías, entre otros, Pedro de 
Alcántara y Francisco de Borja. 

-Diré lo que me acaeció. Se refiere al peligro en que se vio por que-
rer conformarse a las ideas que pudieron frustrar su vida espiritual. 
Y lo que le acaeció fue que en comenzando a tener oración sobre-
natural, procuraba desviar toda cosa corpórea. Ya no había quien me 
hiciese tornar a la Humanidad, sino que me parecía que me era 
impedimento. Después entendí que si el Señor no me mostrara, yo 
pudiera aprender poco con los libros, hasta que Su Majestad por 
experiencia me lo daba a entender. Su juicio fue que no me acuer-
do vez de esta opinión que tuve, que no me da pena. ¿Es posible, 
Señor mío, que cupo en mi pensamiento, ni una hora, que Vos me 
habíais de impedir para mayor bien1102 ? 

-Ya puede ser que sea yo la engañada. Esta posibilidad no la descarta. 
Por eso, se asesora y si, después, es necesario discrepar del ju icio de 
los letrados, lo hará. Por ejemplo, nos cuenta que hallaba tantos 

1101 Ibídem, 22, 1-2. 
11o2 Ibídem, 22, 3. 

316 



inconvenientes para tener renta en sus monasterios y veía ser tanta 
causa de inquietud y aun distracción, que no hacía sino disputar con 
los letrados. Escribí/o, lo consultó, a/ religioso dominico que nos ayu-
daba; envióme escritos dos pliegos de contradicción y teología para 
que no lo hiciese, fundar sin renta, pues lo había estudiado mucho. 
Yo le respondí que para no seguir mi llamamiento y el voto que tenía 
hecho de pobreza y los consejos de Cristo con toda perfección, que 
no quería aprovecharme de Teología, ni con sus letras en este caso me 
hiciese merced1103. Y prefirió el consejo de Pedro de Alcántara que, 
confiado en la providencia, le aconsejaba que fundara los monaste-
rios en pobreza, como él había hecho en su reforma. 

Teresa, como observamos, se sentía y se mostraba libre, y estos com-
portamientos nos manifiestan que verdaderamente traía el mundo debajo 
de los pies 11

().1. 

Modernidad pedagógica de la experiencia 

Observamos que en el tiempo de la posmodernidad la razón va 
deponiendo la exclusividad de considerarse el único camino para que la 
persona se apropie la verdad. La complejidad y ri queza perceptiva de la 
persona así lo exige. En este sentido, el testimonio de Teresa de que es 
la persona entera con su admirable subjetividad la que detecta cualquier 
verdad, es contundente, como se deduce de que /a voluntad, con sosie-
go y cordura, entienda que no se negocia bien con Dios a fuerza de bra-
zos1105, es decir, sólo a fuerza de razones. El modo más adecuado de 
acercarnos a Dios y de dialogar con él, no es la especulación, el racio-
cinio, el silogismo. Dios no es una X que puede despejar el entendi-
miento humano. 

En este sentido, importa que recordemos que no son pocos los auto-
res que opinan que /os místicos españoles se adelantan como grupo social 
a los autores profanos en la valoración de la experiencia como parte del 
método científico y describen su interioridad sin rebozo 1106

• Admitir la 
experiencia no sólo como ciencia y como sabiduría, sino también como 
método científico parejo a la investigación, es un paso no desdeñable del 
que los pensadores tomarán nota. Sin rebozo Teresa dice lo que el Señor 
me ha enseñado por experiencia 11 07

, y sé que es verdad porque lo he mirado 

1103 Ibídem, 35, 4. 
1104 Ibídem, 4, 7. 
1105 Ibídem, 15, 6. 
1106 Melquiades Andrés, Actas del Congreso Internacional Teresiano, T. 1, pág. 170. Sala-
manca, octubre 1982. 
1107 Teresa de jesús, Vida, 10, 9. 

317 



con cuidado1108
, es decir, tratádolo yo he con grandes letrados y personas 

espirituales de muchos años1109
• Con grandes letrados y catedráticos, algu-

no de los cuales desconfiaba de todo lo relacionado con la monja Teresa. 
Así, fray Bartolomé de Medina, catedrático de prima en la Universidad 
salmantina, del que sabía Teresa que estaba muy mal con ella, con el que 
después quedó muy su amigo 1110

. 

Es sabido, por otra parte, que por medio de la experiencia de la sub-
jetividad se llega a la introspección moderna y se apoya el proceso de 
aquella individualización renacentista del yo, de innegable valor y sensi-
bilidad humanista. Y desde otro ángulo, que es el punto de mira religio-
so, la experiencia es un factor que contribuye a consolidar la fe perso-
nal, afirmando así la entidad del individuo. Y para más abundancia, 
aquel sentimiento de autonomía, tan vivo en los comienzos del XVI, 
tomaría en España una senda religiosa; y por paradógico que parezca, el 
fenómeno místico no se explica sino como fruto de la inquietud indivi-
dualista de la época renacentista1111

. Y Miguel de Unamuno, en sus revi-
siones posteriores, viene a reconocer que la genuina metafísica castiza de 
lo humano, de lo humano integral, está presente en nuestra mística, ante 
todo, y no en sistemas filosóficos 1112

• Lo que equivale a afirmar que la 
experiencia mística se considera un factor personalizador, y en la medi-
da en que el individuo se personifica, se predispone a sufrir más hon-
damente la experiencia mística. 

Pues bien, con la experiencia de subjetividad, aparece en la obra de 
Teresa de jesús un sujeto moderno, que se constituye al filo de sus expe-
riencias, abierto a lo absoluto e infinito. Se trata de un sujeto que depone 
su autonomía en el abandono amoroso por el que se sujeta a Quien lo 
reclama desde la raíz de su ser. Pero, recíprocamente, en esta acción con-
junta, escribe Teresa con osadía, Dios se hace el sujeto y quiere que seáis 
vos la señora y andar Él a vuestra voluntad1113

• Esta reflexión nos lleva a 
concluir que: 

-A la luz de los escritos teresianos, estimo que deben matizarse y 
enriquecerse algunas de las ideas que corren sobre la experiencia. El 
testimonio de Teresa ha evidenciado que la experiencia es más que 

1108 Ibídem, 11, 16. 
1109 Ibídem, 10, 9. 
111o lbíd., Cuentas de Conciencia, 53'!, 11. 
1111 Américo Castro, Teresa la santa y otros ensayos, pag. 55, 50. Alfaguara. Madrid. {1972). 
1112 1bídem, pág. 172-173. 
11 13 Pedro Cerezo Galán, La experiencia de la subjetividad en Teresa de jesús, en La recep-

ción de los místicos, o. c., pág. 173. 

318 



un mero contenido, sea de orden cognitivo o afectivo, con ser esto 
de gran valor. La experiencia teresiana no se limita a incrementar las 
ideas, los sentimientos o los hábitos en las potencias superiores de 
la persona, sino que, además, afecta al sujeto, al ser-persona en su 
globalidad. 

- La experiencia ha provocado la aparición de un nuevo sujeto edu-
cable. 

- Los dos sujetos, Dios y la persona no sólo son compatibles, sino que 
Dios contribuye a que la persona se apropie de la libertad hasta el 
grado de enseñorearse y poner el mundo bajo los pies. 

- La experiencia, en el educador que enseña y en el discípulo que 
aprende, invade y encuentra eco en todo el sujeto, pues por ella se 
enseña y se aprende con todo el ser. El aprendizaje del medio geo-
gráfico que hace el alumno sobre las frías páginas del mapa de su 
pueblo natal y el que consigue el pastor que guía el rebaño pisando 
las montañas y oliendo el perfume primaveral de los pastos, no se 
parecen en nada. 

Nuestra opinión, después de habernos aproximado a Teresa, es que, 
antropológicamente, la experiencia mejora la calidad de la persona y al 
educador lo transforma de enseñante en testigo, que habla de lo que ha 
visto, de lo que ha sentido, de lo que ha percibido, pues es cosa extraña 
cuan diferentemente se entiende lo que después de experimentado se 
ve1114

• Y no sólo se entiende, sino también se cree de modo diferente, ya 
que por una pintura tan extraña se me dio a entender y por una luz clara 
que ha hecho bien diferente operación que de sólo tenerlo por fe1115

• 

Por la experiencia, el profesor pasa de elocuente a vidente y el discí-
pulo lo hace de receptor a creador. Esta importancia de la experiencia en 
la educación es una de las aportaciones de Teresa a la Pedagogía y a la 
práctica educativa. 

1114 Teresa de Jesús, Vida, 13, 12. 
111s lbfd., Cuentas de Conciencia, 36", 1. 

319 





11. EL ARTE DE MOTIVAR 

Es pronto, lingüísticamente hablando, para que encontremos en los 
escritos teresianos el término motivación. Según los expertos, hasta finales 
del XVI o principios del XVII, no se fija y circula la palabra motivación en 
el lenguaje oral. Lo que significa que aún tardaría en aparecer en la len-
gua escrita. 

Esto nos ha obligado a recurrir a términos y expresiones teresianas que 
pueden considerarse sinónimas de motivación sin violencia semántica 
especial. Entre ellas, hemos anotado sed de una cosa que nos hace falta, 
tener ánimo, determinarse, sacar fuerzas, animosa, que, dentro del contex-
to lingüístico o situacional, denotan el significado del término motivación. 

Hemos constatado que uno de los elementos educativos más a tener 
en cuenta en la pedagogía de Teresa es la motivación . De tal modo es 
objetiva esta apreciación, que sería suficiente historiar detalladamente la 
especificidad y la graduación de sus motivaciones para obtener la infor-
mación completa, detallada y ordenada, del ritmo progresivo que sigue su 
proceso educativo. 

El aspecto concreto que pretendemos investigar ahora es el de verifi-
car la importancia real, dinamizadora, que supusieron en el proceso edu-
cativo de Teresa las motivaciones. Es decir, si la apropiación de la libertad, 
individual y social, que exigía que Teresa se liberara de cuanto le obsta-
culizaba la marcha hacia la personalización, necesitó contar con tales 
motivaciones, gradual y específicamente aplicadas. 

Compatibilidad del binomio motivación-libertad 

No todos los pedagogos aceptan, sin más, la compatibilidad teórica 
del binomio motivación-libertad. Hay quienes piensan que el comporta-
miento de la persona es verdaderamente libre sólo si actúa sin motivos que 
la impulsen y arrastren a la acción. Si una persona, opinan, se siente moti-
vada, es decir, atraída por algo o hacia algo, entonces debe considerarse 
afectada interiormente por una necesidad de tal manera que eso la impi-
de actuar con libertad. 

La tesis anterior es la defendida por J. P. Sartre, que contrapone liber-
tad y Dios. Si existe Dios, escribe, es que existen normas y va/ores a los cua-
les el hombre deberá acomodarse. Y ya no sería libre. Pero como el hom-
bre es libre, Dios no existe. Para Sartre, la libertad consiste, pues, en que la 
persona se determine sin motivos objetivos1116

• En realidad, siempre será 

1116 Carlos Valverde, Antropologfa Filosófica, o. c., pág. 193. 

321 



para nosotros de difícil solución especulativa salvar la libertad si se siente, 
como le ocurría a Miguel de Unamuno, el tirón de Dios, iSeñor, que me 
tiras con un tirón infinito! 

Compartiríamos la tesis de Sartre si hubiera matizado su expresión 
añadiendo que el hombre es libre si actúa con ausencia de motivos irre-
sistibles que obliguen a la voluntad a actuar necesariamente. Ocurre, sin 
embargo, que el conocimiento que el hombre consigue del bien, en este 
caso de Dios, es muy relativo, muy precario, por tanto no es necesaria-
mente tan motivador que le prive de actuar con libertad. De Dios, que es 
el b ien y la verdad absolutos, le llegan noticias lejanamente análogas, ade-
cuadas a nuestro modo limitado de conocer, por lo que el conocimiento 
de Dios no consigue determinarnos, obligarnos a actuar. Es decir, el hom-
bre nunca dispone de motivos objetivos necesitantes. 

La indeterminación es, pues, el espacio psicológico que le queda a la 
persona para que ejerza la libertad. Pablo de Tarso lo experimentó como 
nosotros y lo esculpió gráficamente escribiendo que aunque veo lo mejor, 
sin embargo, paradógicamente, me inclino por lo peor1117

• Y Teresa con-
fiesa su indeterminación reconociendo que e/ Señor me dio, al mismo 
tiempo, libertad y fuerza para ponerlo por obra1116

• Llegar, pues, a negar la 
existencia de motivaciones para poder salvar el ejercicio de la libertad de 
elección, no se corresponde con el modo operativo ordinario de compor-
tarse el hombre, y menos el discípulo. 

El pensamiento de Teresa, fundamentado en la experiencia perso-
nal, es el radicalmente contrario, es decir, que es la falta de motivacio-
nes la que impide o deteriora el ejercicio de la libertad. Para ella esto es 
evidente, porque el secreto que anima a sus monjas a ejercitarse en la 
práctica de la oración mental se encuentra, precisamente, en saberlas 
motivar. Encuentra el secreto en despertar la sed de rezar en la monja o 
la sed de aprender en el discípulo, porque sed me parece a mí que quie-
re decir deseo de una cosa que nos hace tan gran falta que, si nos falta, 
nos mata 111 9

• Diariamente constatamos en la praxis docente que no es el 
agua de los contenidos la que le falta al discípulo, sino la sed para buscar-
los y apropiarse de ellos. Sin motivación, pues, se deteriora, no se ejerce 
la libertad, pues no hay ocasión de ejercerla ya que se huye del trabajo. 

Abundando en esta tesis de que sin la motivación no es posible el 
ejercicio de la libertad, advertimos que la dificultad que encuentra hoy el· 
educador para que el discípulo se ejercite en la libertad empírica, real, que 

111 7 San Pablo, video meliora proboque, deteriora sequor, Rm, 7, 15. 
1118 Teresa de jesús, Vida, 24, 7. 
1119 lbid., Camino, 31, 5. 

322 



es de la que hablamos en pedagogía, no es nueva, y consiste en que se 
encuentra frontalmente con la tendencia instintiva del alumno a la como-
didad. Esto, decimos, no es una novedad, sino una pesadilla. Es la reali-
dad diaria de la desmotivación de la monja o la del discípulo la que más 
debe preocupar, pues obstaculiza la apropiación de la libertad. En otro 
supuesto, puede ocurrir que la monja, el discípulo o el profesional, actú-
en sin la alegría y la satisfacción que proporciona el trabajo bien hecho, 
estimado y remunerado. 

Estimo que una razón que explica la desmotivación, y que, por tanto, 
dificulta el ejercicio de la libertad en el trabajo profesional, es que la per-
sona permanece ignorada o se la identifica exclusivamente por la función 
mecánica que desempeña. Se alude a ella como persona-pieza, como per-
sona-número, como persona-apellido. Su nombre se registra más en el 
ordenador que en el corazón del empresario, lo que hace que se sienta 
integrada en un engranaje social anónimo que programa, controla y remu-
nera una actividad automatizada. Esta lamentable realidad social, es, al 
menos, una amenaza contra la apropiación de la libertad en una comuni-
dad teóricamente libre, y puede desajustar la personalidad, que se ve obli-
gada a manifestar un doble rostro, el individual, el familiar, donde se 
encuentra libre, y el social, con cierto ritmus de incómodo anonimato. 

La reflexión anterior confirma la tesis de que la monja de Teresa o el 
discípulo desmotivado no ejerce la libertad, o lo hace muy en precario, 
pues no se presenta como persona libre si no le respaldan razones sufi-
cientes para trabajar y vivir con la alegría que le proporcione bien-estar 
consigo mismo. Y si carecen de la sed de agradar a Dios o del interés per-
sonal, la maestra de novicias o el profesor pierden el tiempo desgranando 
razonamientos sutiles y lógicos, pero carentes de capacidad motivadora. 
Como el emisor y el receptor no trabajan en la misma dimensión de onda, 
el mensaje, lógicamente, no se recibe. 

Es preciso, por ello, despertar en el discípulo, cualquiera que sea, una 
apetencia interior, la sed hacia el alimento propuesto, no importa de qué 
naturaleza. Y, al mismo tiempo, conseguir que se sienta persona conocida 
por su nombre, importante, atendida y escuchada. Teresa se interesa por 
revelarnos que es gran cosa saber por experiencia la amistad y regalo con 
el que trata Dios a los que van por este camino de oración1120

, que la ayudó 
a motivarse para perseverar con fidelidad en el esfuerzo que implicaba su 
proceso educativo liberador. 

Llegados a este punto de reflexión sobre la conexión entre la motiva-
ción y la práctica de la libertad, tan importante para los orientadores de 

112o Ibídem, 39, 5. 

323 



las conciencias como para los profesionales de la enseñanza, no estaría de 
más recordar que es un hecho experimentado que /as personas sanas, 
motivadas y libres, dan más amor que el que reciben . Esto vendría a 
demostrarnos lo limitado de la teoría ordinaria de la motivación, que se 
basa únicamente en la satisfacción de las necesidades primarias, básicas, 
y se nos urge a desarrollar una teoría de fa motivación del desarrollo o de 
la autorrealización 112

\ que amplíe el horizonte de las inquietudes y des-
pierte motivaciones más nobles, más humanas y más sociales. 

La existencia de motivaciones es un indicador de la autoestima 

Si queremos evaluar el avance en el grado de autoestima de Teresa, 
basta con que recurramos al análisis de sus motivaciones. Y hemos cons-
tatado, también, que el progreso ascendente en la selección de la calidad 
de las sucesivas motivaciones que advertimos en ella, determinaba un 
avance simultáneo en su proceso educativo. Es decir, si la motivación se 
renovaba o mejoraba, indicaba, por una parte, el crecimiento de la auto-
estima y, por otra, que ello influía en el progreso de la conquista y apro-
piación de la libertad. 

Es fáci l observar el hecho de que si las primeras motivaciones la invi-
taron a la desposesión de las realidades temporales hasta llegar a tener el 
mundo bajo los pies, las siguientes, después que vi la gran hermosura del 
Señor, la incitaron a desasirse de sí misma, hasta exclamar, paradógica-
mente, que he quedado con tanta libertad, que el señor me libró de mf122

• 

Pues bien, este momento en que aceptó seguir con absoluta libertad la 
voluntad del Señor sin límite alguno, coincide con el mayor grado de su 
autoestima, pues ya se siente segura de sí misma, confiada en el Señor. 

Es evidente, también, que cada nueva motivación que se despertaba 
en Teresa desencadenaba un estímulo más para el crecimiento y enrique-
cimiento personal. Era un reto y un tirón para ascender a lo más alto de sí 
misma, hacia lo que vislumbraba más perfecto en el objetivo de su voca-
ción, hacia la liberación, que la instalaba en el podio de los auténticos, de 
los privilegiados. Efectivamente, en Teresa se advierte el paso de la moti-
vación para la satisfacción de las necesidades básicas a la motivación del 
desarrollo, de la autorrealización, que es la que más nos pone en situación 
y actitud liberadora de cuanto es impedimento en la conquista del seño-
río personal. 

Siguiendo la reflexión, observamos del mismo modo que, lógicamen-
te, la conciencia y autoestima que Teresa va teniendo de sí misma es un 

1121 Maslow. A., o. c., pág. 77. 
1122 Teresa de Jesús, Vida, 23, 1 . 

324 



factor que determina la aparición de nuevas motivaciones específicas que 
influyen en las correspondientes elecciones. Es decir, el tipo de motivación 
concreta y específica que aparece en Teresa, es un indicador que revela 
el grado de su autoestima, de su bienestar consigo misma, y de confianza 
en la propia capacidad y competencia. Y si la autoestima es alta, ello 
redunda no sólo en el talante y en la felicidad personal, sino en la del 
entorno social. 

Tanto Teresa de Ahumada como Teresa de Jesús gozaron siempre de 
una alta autoestima como demuestra el considerarse la más querida del 
padre, pues era demasiado el amor que mi padre me tenía, y reconoce sin 
rubor las buenas cualidades que el Señor me había dado. A todos mis her-
manos tenía un gran amor y ellos a mí. En la adolescencia comencé a enten-
der las gracias de naturaleza que el Señor me había dado, que según decían 
eran muchas. Se veía una adolescente muy curiosa y muy feliz consigo 
misma. Se reunía con sus primos que eran casi de mi edad, poco mayores 
que yo; andábamos siempre juntos; teníanme gran amor. Todas las compa-
ñeras del internado de las Madres Agustinas de Santa María de Gracia, de 
Ávila, estaban muy contentas conmigo. Pues bien, esta satisfactoria autoesti-
ma es la razón que explica que Teresa, adolescente o joven, se sentía moti-
vada a corresponder con generosidad absoluta y con total disponibi lidad a 
los reclamos que le llegaban de Dios y de cualquier persona, fam iliar o no. 

Componentes básicos de la motivación 

Si analizamos la naturaleza de la motivación, encontramos en ella dos 
componentes reales. Uno, objetivo, que es el estímulo percibido en una 
de las zonas sensibles de la persona, por lo que se mueve a tomar una 
decisión. El otro, subjetivo, identificado en la respuesta dada por el discí-
pulo, con diferente grado de voluntariedad y de libertad. 

A continuación, reflexionaremos sobre el componente objetivo, que 
designamos con el sintagma de núcleo motivado, y después lo haremos 
sobre el componente subjetivo, entendido como la actitud de compromi-
so y de respuesta que adopta la persona estimulada. 

Componente objetivo o el núcleo motivado de la persona 

Buscar el núcleo motivado de cualquier decisión que toma la persona, 
equivale a pretender identificar la zona receptora del estímulo en la que se 
encuentra la explicación última de la motivación. Porque, lógicamente, 
siempre hallamos en la persona una parte, un núcleo de ella, que se sien-
te especialmente aludido e invitado a moverse por razones que, con fre-
cuencia, solamente ella reconoce y acepta. El núcleo motivado es, pues, la 
estructura específica y concreta de la persona receptora del estímulo. En 

325 



consecuencia, la motivación se resuelve siempre en una llamada, en un 
estímulo perceptible en uno de los estratos sensibles que estructuran la per-
sona, desde los más someros hasta los más profundos. Y sólo si el estímulo 
percibido resulta interesante y beneficioso, es realmente motivador. 

Los escritos teresianos nos permiten detenernos, convencionalmente, 
en tres núcleos motivados, receptores, que, con más precisión lingüística, 
los calif icamos como núcleos motivables, es decir, con capacidad de reci-
bir los estímulos que desencadenarán la acción o la omisión a la que nos 
invitan. Estos núcleos son /a necesidad innata básica, la necesidad adquiri-
da de desarrollo y la identidad entre el perceptor y lo percibido. 

La necesidad innata básica 

El primer núcleo motivable es la zona más innata de la persona, la 
más básica, la natura naturans, donde surgen las necesidades vitales, 
perentorias, urgentes, comunes a todos, que condicionan, incluso, la 
salud física, psíquica, social y religiosa del sujeto. De ahí que /a teoría de 
la satisfacción de las necesidades básicas es el principio simple más impor-
tante que subyace en la motivación de todo desarrollo humano1123

. Es 
decir, todo hombre se siente motivado por la necesidad de satisfacer y 
acallar una necesidad vital, que necesita ser satisfecha desde fuera, por 
los otros. Por ejemplo, la necesidad de sentirse amado, de que nos amen. 
Digo la necesidad de ser amado, no la de amar, pues ésta, como vere-
mos en su momento, implica la aparición de una zona de sensibilidades 
superiores. 

Ya hemos comentado cómo la verdad de cuando era niña llegó a des-
pertar en Teresa un hambre de los bienes eternos tan insaciable, que por 
cualquier medio me determinaba, me motivaba, a ganar/os1124

• Teresa se 
determina, después, a comenzar la vida liberadora del convento a pesar 
de los pesares y del sacrificio que le acarreará, en el momento preciso en 
que ha intuido una de las verdades que más determinarán su vida, que 
todo es nada. Este sentimiento abre y ofrece horizontes nuevos, más 
amplios, a su ansia de ser, de permanecer, y gran remedio es para esto, 
para entregarse a la tarea de un desasimiento liberador en la vida mona-
cal, traer muy continuo cuidado de la vanidad que es todo, y cuan presto 
se acaba, para quitar la afección de todo y ponerla en lo que ha para siem-
pre de durar; y aunque parece flaco medio, viene a fortalecer, a motivar, 
mucho el a/ma1125

• 

1123 Jbíd., Camino, 39, S. 
1124 lbid., Vida, 5, 2. 
1125 Ibídem, 14, 2. 

326 



La aspiración a lo eterno llegó a ser un determinante constitutivo de 
su ser infantil que cimentó y siempre motivó su proceso educativo libera-
dor. Consiguió que su percepción y ambición de lo eterno se transforma-
ra en una necesidad básica, motor que activó sus motivaciones y poste-
riores decisiones. 

La necesidad adquirida de desarrollo 

La persona dispone de una región superior, en la que aparecen nece-
sidades de rango más noble, como son las vocacionales, las culturales y las 
religiosas, donde se elaboran de modo más reflexivo y libre las respuestas 
de mayor rango a los estímulos recibidos. 

Vivencia, pues, la persona una necesidad diferente, calificada por 
algunos psicólogos como necesidad de desarrollo, motivada primordial-
mente por tendencias conducentes a la autorrealización, definida ésta 
como la realización creciente de las capacidades y talentos del sujeto o el 
cumplimiento de la misión, de la llamada, de la vocación. Y lo que ya no 
se discute es que /a vida psicológica de las personas se desenvuelve de 
manera distinta cuando está ligada a la satisfacción de sus necesidades ins-
tintivas, deficitarias, que cuando está motivada por la autorrealización 1126

• 

Vemos cómo en Teresa aparecen necesidades de rango superior que, 
sin demora, urge también satisfacer. Pasa de la consideración de que todo 
es nada, que presto se pasará la jornada, al descubrimiento gozoso de qué 
cosa es amar a Dios y ser agradecida : esforcémonos a ser verdaderas car-
melitas, que presto se acabará la jornada 1127

• Ame mucho los trabajos y tén-
galos en poco por caer en gracia al esposo, que por ella no dudó en 
morir1128

• Esta reflexión la motiva para tener más altos pensamientos que 
desencadenan, lógicamente, deseos de naturaleza cualitativamente supe-
rior, cimentados en llamadas y misiones a más perfección, pues mientras 
menos tuviéramos aquí, más gozaremos en aquella eternidad adonde son 
las moradas conforme al amor con que hemos imitado la vida de nuestro 
buen }esús1129

• Y la respuesta que da, aunque de momento no sea satis-
factoria del todo, es la de mejorar los comportamientos. 

Decía que la respuesta de Teresa no es, aún, plenamente satisfactoria 
porque la motivación, que indudablemente ha mejorado en calidad, se 
mantiene, sin embargo, dentro de unas coordenadas de intereses persona-
les. Es preciso esperar a que el Señor le vaya revelando razones superiores 

1126 Maxlow, A., o. c., pág. 56. 
1127 Teresa de Jesús, Vida, 16, 5. 
112s Juan de la Cruz, Dichos de luz y amor, 93. 
1129 Teresa de jesús, Fundaciones, 14, S. 

327 



para que la motivación gane en quilates, pues paréceme que cuando una 

persona ha llegádola Dios a claro conocim;ento de qué cosa es amar al Cria-

dor o a la criatura, que ama muy diferentemente de los que no hemos lle-

gado aquf130
• Esto ayuda a tener altos pensamientos para que nos esforce-

mos, nos motivemos, a que lo sean las obras 1131
• 

Teresa reconoce que es menester sacar fuerzas de nuevo, enriquecer 
las motivaciones, para servir y procurar no ser ingratos 1132

• Descubre, pues, 
otra motivación nueva, la actitud del agradecimiento, que se traduce en 
sentimientos de mayor calado amoroso, que, a su vez, determinan com-
portamientos en coherencia con tales sentimientos. Reconoce que a sacar 

fuerzas de nuevo ayuda el sentirse apoyada, lo que nos recuerda al escri-
bir que si no conocemos que recibimos, no despertamos a amar1133

, pues 
los favores despiertan la fe y la fortaleza 1134

• Y también la confianza, en vir-
tud de la cual nos decidimos a roturar nuevos caminos. 

La identidad entre el perceptor y lo percibido 

Por último, aludimos a un núcleo motivado muy especial y profundo, 
compartido por igual por el emisor, que en el caso concreto de Teresa es 
Dios, y por el perceptor del estímulo, que es Teresa. Tal núcleo, donde se 
reciben las más sorprendentes experiencias de amor, es el punto cero de 
la interioridad más íntima de la persona, denominada por ella la morada-

centro. 

Según las investigaciones de algunos psicólogos personalistas, estamos 
ante una motivación inmotivada. Se trata de la motivación de la mayor 
calidad imaginable y posible, pues consigue que el sujeto se determine a 
actuar sin la más mínima pretensión de conseguir algún provecho para sí. 
Es una motivación sinceramente altruista. 

El supuesto de la motivación inmotivada se cumple en el caso de verifi-
carse una perfecta identidad entre el perceptor y lo percibido, como ocurre 
en las experiencias-cumbre, propias de los artistas y de los místicos1135

, en las 
que se anula la habitual dualidad objeto-sujeto, interés-respuesta, búsqueda-

encuentro, que subyace en la motivación ordinaria. Con su experiencia mís-
tica, Teresa nos confirma esta reflexión diciéndonos que está casi siempre 

tan junta el alma a Su Majestad, que allí le viene la fortaleza 1136
• 

1130 lbíd., Camino, 9, 3. 
1131 Ibídem, 5, 1. 
1132 lbíd., Vida, 10, 6. 
11 33 Ibídem, 10, 4. 
1134 Ibídem, 10, 6. 
1135 Maslow, A., o. c., pág. 118. 
1136 Teresa de jesús, VI M, 1, 2. 

328 



Es Teresa un claro paciente de la motivación inmotivada al aceptar 
la petición que el Señor le hizo de que en adelante no tuviera ya con-
versación con hombres, lo que, por la perfecta identidad con él, no fue 

menester mandármelo más. Con lo que nos confirma que en lo que está 

la suma perfección claro está que no es en regalos interiores ni en gran-

des arrobamientos ni visiones ni en espíritu de profecía, sino en estar 

nuestra voluntad tan conforme con la de Dios, que ninguna cosa enten-

damos que quiere, que no la queramos con toda nuestra voluntad y tan 

alegremente tomemos lo sabroso como lo amargo, entendiendo que lo 

quiere Su Majestad1137
• 

Componente subjetivo o la actitud de compromiso y de respuesta 

Expuesto el primer componente de la motivación, el objetivo, pasa-
mos a investigar el componente subjetivo, que es la respuesta que el suje-
to, Teresa, da al estímulo percibido. Se trata, pues, de que descubramos 
ahora la actitud que tiene el discípulo ante la motivación recibida y el 
grado del compromiso adquirido. 

Factores motivacionales subjetivos 

Entendemos por factor motivacional subjetivo el centro de interés en 
el que Teresa se sitúa y se apoya para responder al estímulo. Es decir, lqué 
es lo que explica que Teresa se muestre sensible para responder a tal o 
cual estímulo? 

En este sentido, hemos observado que la voluntad de Teresa se mueve 

desde dos ángulos y centros de interés. El primero, en el que se encuen-
tra muy acomodada la niña y la adolescente Teresa de Ahumada, es ella 

misma. Durante ese tiempo, no encontramos otro foco de referencia que 
le sea prioritario. El mismo Dios vale, interesa y sirve en la medida que le 
vale, le interesa y le sirve a ella. Con el paso del tiempo, el segundo ángu-
lo de interés es Dios. 

Durante su proceso educativo, se advierte y se admira el cambio pro-
gresivo de eje que realizan los centros de interés. Si en el momento de la 
niñez, de la adolescencia y de la primera juventud, es ella el foco de interés, 
posteriormente aparece Dios como el centro imantado que ar~ebata el pri-
mer puesto y los intereses personales de Teresa se relegan al segundo lugar. 

Al analizar el comportamiento de Teresa de Ahumada y el de Teresa 
de Jesús, queda evidenciado que lo que realmente inspira y provoca el 
cambio de conducta es el valor prioritario que el discípulo atribuye a la 
nueva realidad encontrada o a los nuevos aspectos de la ya poseída. Y esto 

1137 lbíd., Fundaciones, S, 1 O. 

329 



nos confirma, a su vez, que la historia personal vivida por Teresa en cada 
momento del proceso, cambia de rumbo en virtud del ordo amoris, y no 
únicamente por el ordo rationis. Es como decir que no sólo la razón, que 
capta la esencialidad de la realidad, sino también el amor, que nos des-
cubre su aspecto emocional, nos descubre el valor afectivo y el interés de 
la realidad circundante. 

El proceso educativo de Teresa nos permite afirmar que tanto en ella 
como discípula primero y como maestra después, el pathos, la sensibili-
dad, adquiere relevancia motivadora sobre ellogos, por lo que es el com-
ponente axiológico afectivo del objeto el que más la motiva. El solo cono-
cimiento motiva menos o no motiva, pues esto, que sometamos la razón 
para ser señores de nosotros mismos, no se hace, no se consigue, con bue-
nas razones; que nuestro natural y amor propio tiene tantas razones, que 
nunca llegaríamos allá, porque nos convencerían estas razones; y muchas 
veces lo que es mayor razón, si no lo hemos gana, nos hace parecer dispa-
rate con la poca gana que tenemos de hacerlo1136

• 

Y nos relata su experiencia definitiva, que después que vi la gran her-
mosura del Señor, no veía a nadie que en su comparación me pareciese 
bien, ni me ocupase1139

• La hermosura del Señor es el nuevo factor motiva-
cional que cautivó a Teresa de tal manera que la motivó para que pusiera 
en segundo plano el valor de la temporalidad. 

Un modelo de maestro motivador 

Teresa aprende las estrategias motivadoras que, en su apreciación, 
aplica el mismo Dios, el maestro más sorprendentemente motivador que 
encontró. Y el modo de conseguir tal aprendizaje consistió en reflexionar 
sobre la experiencia de su personal proceso educativo liberador. 

lQué estrategias motivadoras aplicadas por el Señor fueron las que 
más se le grabaron y puso en práctica posteriormente? Para que seamos lo 
más escrupulosamente fieles a su memoria y reflexión, ofreceremos los 
testimonios que más nos revelan su comportamiento motivador. Éstos son 
algunos de los textos elegidos: 

- Pues, ¿paréceos, hijas, que es buen maestro éste, pues para aficionar-
nos a que aprendáis lo que nos enseña, a la primera palabra nos hace 
merced tan grande1140? El buen maestro recompensa inmediatamente el 
pequeño esfuerzo que realiza el discípulo. En verdad es un modo ade-
cuado de reforzar y estimular la conducta positiva del discípulo. 

1138 lbidem, 5, 11. 
1139 lbíd., Vida, 37, 4. 
1140 lbíd., Camino, 45, 1. 

330 



- No hayáis miedo que un alzar los ojos con acuerdo suyo deje sin 

pagar1141
, pues he visto claro no dejar sin pagarme aun en esta vida 

ningún deseo bueno1142
• Ni falta Dios jamás a quien le sirve 1143

• No 

haya miedo que se pierda el trabajo; a buen amo sirve1144
· Es alta-

mente motivador para el discípulo el hecho de saber que el maes-

tro toma en consideración el más mínimo detalle que hagamos en 
su nombre. Esto supone que el maestro está atento y sigue de cerca 
los movimientos del discípulo; en segundo lugar, que recompensa 
con creces no sólo las obras realizadas, sino /a buena disposición del 
discípulo, que recibe su pingüe remuneración en el acto. 

- Grande es, Esposo mío, esta merced, sabroso convite, precioso vino me 

dais, que con sola una gota me hace olvidar de todo lo criado1145
• Moti-

var al alumno o al discípulo para que vaya olvidándose de hábitos que 
en nada favorecen su crecimiento humano y espiritual y que asimile 
los comportamientos que propician su maduración psíquica, es un 
ejercicio que califica muy alto al maestro. En este caso, kuál es la tác-
tica que acentúa y alaba Teresa en el maestro? Que destierre el mal 
con el bien, lo negativo con lo positivo. Por naturaleza, el hombre sien-
te horror al vacío, a quedarse sin el apoyo que lo sostenga. 

- Parece que le ha querido el Señor mostrar al alma algo de la tierra 

adonde ha de ir, como llevaron señas los que enviaron a la tierra de 

promisión los del pueblo de lsraef1 146
• Al alumno, al discípulo, lo esti-

mula y lo motiva el hecho de acercarle la esperanza, haciéndosela 
tangible en la medida de lo posible. Al alumno de enfermería, por 
ejemplo, le ilusiona tomar la temperatura o aplicar un vendaje. 
Desea mostrarse y relatar que hoy aprendió esto y lo otro. Que hoy 
ya es algo de lo que espera ser mañana. En definitiva, que para él 

hoy ya es parte del mañana. 

-A mujercitas como yo, flacas y con poca fortaleza, me parece a mí 

conviene llevarme con regalos, como Dios ahora lo hace1147
• iOh qué 

buen amigo hacéis, Señor, cómo le vais regalando y sufriendo y espe-

ráis a que se haga a vuestra condición/ 1148 No me parece sino que 

1141 Ibídem, 39, 3. 
1142 lbíd., Vida, 4, 1 O. 
1143 Ibídem, 35, 2. 
1144 Ibídem, 11, 10. 
1145 lbfd., Cantares, 4, 6. 
1146 lbíd., V/ M, 5, 9. 
1147 lbfd., Vida, 11, 14. 
1148 Ibídem, 8, 6. 

331 



tenía toda la riqueza del mundo en determinándome a vivir por amor 
de Dios1149

• Un ritmo de trabajo desproporcionado a las posibilida-
des del discípulo resulta, a la corta, desmotivador y, a la larga, un 
factor de desesperanza que provoca el abandono del trabajo que 
pretendía realizar. Teresa ha detectado en el maestro una capacidad 
admirable para observar las aptitudes del alumno y adecuar a ellas 
las exigencias más oportunas. Esto exige además de la capacidad de 
observación, paciencia para saber esperar el momento que permita 
mayores exigencias. 

-A las de poca edad da fortaleza y conocimiento para que no puedan 
desear otra cosa sino la pobreza. A las que son de más edad y con 
poca salud, da fuerzas1150

. El maestro sabe que /os de pocos años, la 
adolescencia y la juventud, necesitan información si se pretende con-
seguir su esfuerzo. No se abraza el sacrificio que comporta la prácti-
ca de la pobreza si el discípulo no ha descubierto la libertad a la que 
conduce esa virtud. Sin embargo, las monjas más entradas en años y 
carentes de salud, lo que demandan es fortaleza para sobrellevar las 
dificultades anejas a su situación biológicamente descendente. 

- Como va conociendo las grandezas de su Dios y se ve estar tan 
ausente y apartada de gozarle, crece mucho más el deseo de gozar-
le porque también crece el amar mientras más se le descubre lo que 
merece ser amado este gran Dios1151

• Dios, él mismo, se hace moti-
vación . Es camino y meta y sorprende a la mirada que se posa en él. 
Se siente crecer el amar y el amor en la medida en que se descubre 
el amor con el que merece ser amado el amado. Supuesta la limita-
ción de la capacidad intelectual para abarcar la infinitud de Dios y 
la de la voluntad para amarlo, la motivación, en contra de la opi-
nión sartriana, es compatible con la libertad. 

Psicopedagogía motivadora de Teresa 

La aproximación que hacemos a Teresa en nuestro trabajo pretende 
conocerla en la doble faceta de discípula y de maestra, de mujer liberada 
primero y liberadora, después. Por ello, aceptada la necesidad de motivar 
al discípulo para que éste se decida a emprender o a permanecer en el 
trabajo iniciado, contemplaremos ahora su destreza y habilidad como 
educadora para motivar a las personas que se le acercaban en demanda 
de ayuda. 

11 49 Ibídem, 35, 6. 
1150 Ibídem, 35, 12. 
1151 lbíd., V/ M, 11, 1. 

332 



Aprendió la estrategia motivadora del Señor 

Insistimos en que antes de orientar y aconsejar al caminante, al discí-
pulo en este caso, sobre el rumbo que debe tomar y el ritmo que convie-
ne mantener durante la ruta, es preciso despertarle, previamente, el deseo 
y el anhelo de caminar. Lo primero es conseguir que le apetezca caminar, 
después, lograr que camine. 

Teresa nos deja muy evidenciado en su práctica educativa diaria que 
es una maestra dotada de encomiable habilidad y fuerza persuasiva para 
conseguir despertar en sus Hermanas el deseo, la sed, de alcanzar la per-
fección espiritual. Al deseo seguirá el esfuerzo por conseguir el empeño. 
Exponemos a continuación algunas de las estrategias motivadoras que 
propone, calcadas en las que detectó en el comportamiento motivador 
del Señor. Nos hemos fijado en éstas: 

- Mostrar el premio reservado a los discípulos trabajadores. ¿Para qué 
pensáis, hijas, que he pretendido declarar el fin y mostraros el pre-
mio antes de la batalla? Para que no os acongojéis del trabajo y con-
tradicción que hay en el camino y vayáis con, ánimo. Y no os can-
séiS1152. Somos tan miserables y tan inclinados a cosas de tierra, que 
mal podrá aborrecer todo lo de acá de hecho con gran desasimien-
to, quien no entiende que tiene alguna prenda de lo de allá1153

. 

En estas palabras nos recuerda Teresa la estrategia empleada por el 
Señor cuando quiso que los enviados a recabar noticias de la tierra pro-
metida retornaran trayendo algunos de los suculentos productos que 
abundaban allí con los que se alimentaría el pueblo de Israel. Y éste, al 
recibir tal información, renovó su esperanza y con ella el esfuerzo para 
seguir la dura travesía del desierto. La promesa del premio siempre resul-
ta motivadora para el discípulo y será de apocado corazón aquel que no 
se mueve por ningún premio, pues incluso los más pusilánimes se lanzan 
a la acción por miedo al peligro1154

• Dos horas son de vida, grandísimo el 
premio1155

• 

Teresa no olvida la fuerza motivadora que cobró en ella el recurso a 
la recompensa eterna que merecerían los sacrificios que acompañaban el 
discurrir de la vida, que es muy breve, y se pasa como una noche en una 
mala posada. 

- La gran paga que es imitar a su maestro, pues aun cuando no hubie-
ra ningún premio, sino cumplir lo que nos aconsejó el Señor, era 

1152 lbid., Camino, 32, 6. 

1153 lbíd., Vida, 10, 6. 

1154 Erasmo de Rotterdam, o. c., pág. 61 . 

1155 Te resa de jesús, Camino, 2, 7. 

333 



grande la paga imitar en algo a Su Majestad1156
• Me enseñó el Señor 

el grandísimo bien que es pasar trabajos y persecuciones por Él; esto 
me hace no poder dejar de desear trabajos1157

• 

Teresa recurre a su sabrosa y motivadora experiencia del gozo que se 
siente al sufrir por la persona amada. Su memoria había quedado ocupa-
da por la imagen del Señor, y comprendió que el premio más apetecible 
es el parecerse en algo a la persona que sufrió tantos trabajos por ella. 

-Agradecer la riqueza derramada en la precariedad del discípulo, 
pues es cosa muy cierta, que mientras más vemos que estamos ricos, 
sobre conocer que somos pobres, más aprovechamiento nos 
viene1158

• Es menester sacar fuerzas de nuevo para servir y procurar 
no ser ingratos, 159

. 

En el momento en el que el discípulo contempla el abundante enri-
quecimiento del que disfruta su vida, debido a la benévola y amorosa gra-
tuidad de otra persona, adopta la actitud de reconocimiento que lo moti-
va a continuar trabajando como el modo más convincente de agradecer 
los inmerecidos beneficios recibidos. 

-Animar al discípulo con halagos y artificios. Es gran remedio tomar 
un buen libro de romance, aun para recogeros para rezar vocalmen-
te, y poquito a poco ir acostumbrando el alma con alagas y artificios 
para no amedrentarla 1160

• Es mi intención engolosinar las almas con 
un bien tan alto1161

• 

Un objetivo irrenunciable para ella es que el alma se acostumbre, que 
aprenda a recogerse. Por eso retorna a la estrategia de los alagos, como 
recuerda que hizo Dios con ella. Porque la imagen de Dios que lleva impre-
sa Teresa es la de un padre bondadoso que desea desterrar el miedo en sus 
hijos. Que procura, con los artificios que estén a su alcance, que no se ame-
drenten . Como es consciente del trabajo y de la contradicción que encon-
trará el alma en el camino, se preocupa por evitar que la acongojen. Para 
ello, para que el discípulo se mantenga en un adecuado nivel de motiva-
ción, es preciso recurrir a los alagas y artificios posibles. Jamás se descuida 
del discípulo el maestr01162

• Esta afirmación teresiana, que el Señor jamás se 
descuida de las personas, en otro momento no pasó de ser un juicio y un 

1156 Ibídem. 

1157 Ibíde m, 33, 4. 

1158 lbíd., Vida, 10, 4. 

1159 Ibídem, 1 O, 6. 

1160 lbíd., Camino, 43, 3. 

1161 lbíd., Vida, 18, 8. 

1162 Ibídem, 40, 19. 

334 



conocimiento puramente intelectual, que no despertó en ella el decidido 
empeño en corresponder a él con respuestas de mayor entrega y despren-
dimiento. Ahora, sin embargo, es el sentimiento de estima y de valoración 
de esa verdad, el ordo amoris, la que la mueve a amar más al Señor. 

Indistintamente, practicó las caricias positivas más estimadas en su 
tiempo con cuantos se acercaban a ella recabando orientación. Conviene 
informar de que usamos el término de caricia en sentido transaccionalis-
ta, es decir, como el estímulo verbal, gestual, material, intencionadamente 
dirigido por una persona a otra. Y por caricia positiva entendemos el estí-
mulo que nos hace sentir bien con nosotros mismos y que favorece la 
autoestima. Es evidente que todos los seres vivos, humanos y no humanos, 
necesitamos estímulos que nos impulsen y motiven a actuar. Teresa lo ha 
probado en propia carne, y por eso llega a ser en ella práctica ordinaria la 
caricia positiva. 

Entre éstas caricias, las más estimadas en el entorno social teresiano 
pueden considerarse las siguientes: 

-Ser tenido por cristiano viejo. Las caricias que hacen referencia al 
hecho de ser cristiano viejo, añejo, de limpia raigambre y tradición 
cristiana, pues ello implicaba, según los criterios sociales vigentes, 
ser considerado como un cristiano cabal. Teresa es muy habilidosa 
para distinguir a las personas con este título. 

-Estar dotado de inteligencia práctica. Ser considerado y estimado 
como una persona habilidosa, desenvuelta, de inteligencia práctica. 
He dicho que si vuestra reverencia no lo recauda, escribe, no lo hará 
otra persona, porque la tengo por mañosa y dichosa en lo que quie-
re pretender y halo de tomar con gran cuidado1163

• 

-Escribir de su puño y letra. Teresa sabe muy bien a quién debe escri-
bir de su puño y letra y cuándo debe manifestarlo, pidiendo que 
agradézcame ir ésta de mi letra, que ni aun para san }osé de Ávila lo 
he hecho1164

, sabiendo que mándanme que, si no fuere necesariq no 
escriba de mi letra 1165

• 

- Mostrarse y enorgullecerse de ser amiga de alguien. Da con el 
momento preciso en el que conviene manifestarse amiga íntima de 
quien recibe la ayuda y la orientación espiritual que tanto necesita. 
A doña Luisa de la Cerda le escribe que harto sentí soledad cuando 
me vi aquí sin mi señora y mi amiga. Quédese vuestra señoría con 
Dios, mi señora, que no querría acabar, ni sé cómo me voy tan lejos 

1163 lbíd., Carta a Marfa de san )osé, Sevilla, 4-6-1578. 

1164 Ibídem, 1-3-1577. 

1165 lbíd., a/ P. Ambrosio Mariano, 28-2-15 77. 

335 



de quien tanto quiero y debo. Plega a Su Majestad se sirva de dar tan 

presto salud a esos señores, que no me vea yo tan lejos de vuestra 
señoría, que ya con verla en Toledo me parece que estaría conten-
ta1166. Al entrañable Francisco de Salcedo le ruega que no piense que 

es tiempo perdido escribirme, que lo he menester a ratos, a condi-
ción de que no me diga tanto de que es viejo. Dé/e Dios seguridad 
hasta que yo me muera, que después, por no estar allí sin él, he de 

procurar que le lleve Nuestro Señor presto1167. A María de san José, 
su encantadora priora sevillana, la halaga revelándole lo que desea 
escuchar, que bien se le parece el amor que me tiene, según me da 

contento en todo. Ya lo tengo bien creído, y yo le digo que aún me 
debe más, que yo me espanto de lo que la quiero. No tiene que pen-
sar que la hace ninguna en esto ventaja, porque no son todas tan 

para mi condición 1168
. 

Evolución de la calidad motivadora en su proceso educativo 

Con frecuencia, nos resulta d ifícil interpretar el lenguaje teresiano si 
no acudimos a contrastar algunos de sus textos en el amplio contexto lin-
güístico de su obra escrita. Si olvidamos esta premisa, comprendemos que 
el modo de expresarse Teresa desconcertara a algunos confesores por no 
alcanzar a interpretar lo que realmente les comunicaba. Y esto, lpor qué? 
Porque hablaba en clave de valores y ellos la interpretaban en clave moral. 
Por ejemplo, cuando se arre.piente de sus ruindades, lo hace en clave de 
estima o desestima, de infidelidad al Señor, sin embargo, los confesores o 
los asesores la juzgan en clave de transgresión de un precepto moral, de 
haber cometido pecado. 

Si, pues, no conocemos muy bien la clave motivacional en la que 
Teresa, d iscípula y maestra, vive, actúa y se expresa, nunca advertiremos, 
y ello resultaría desconcertante, que su personal idad apasionada se mueve 
más en el circuito de las fidelidades que en el de las leyes. Desconocedo-
res de las razones que mueven y animan los comportamientos de los ver-
daderos amadores, ciertos moralistas hablan como si fueran tenderos del 
mal. Hay para ellos pecados de cien gramos, de medio kilo, porque los 

pesan exclusivamente por la materia de los mismos o por las disposiciones 
ponderadas con criterios matemáticos 1169

• 

1166 ibíd., a doña Luisa de la Cerda, 27-5-1568 y 23-6-1568. 

1167 lbíd., a don Francisco de Salcedo, fi nes de septiembre-1568. 

11 68 lbíd., a Marfa de san }osé, 4-6-1578. 

1 169 César Vaca, Personalidad de Teresa. En Revista de Espiritualidad, abril-diciembre, 1963, 

pág. 237. 

336 



No es suficiente constatar que Teresa remontó el ideal que se propu-
so alcanzar según su proyecto educativo gracias a que fue una mujer, una 
creyente y una religiosa permanentemente motivada. Pretendemos, ade-
más, ahondar en la correlación que se da entre la evolución progresiva 
ascendente en la calidad de sus motivaciones y la conquista progresiva de 
la libertad en su proyecto educativo. Y también lo contrario, es decir, si a 
más progreso en el ejercicio de la libertad, le sigue una elección de las 
motivaciones cada vez más específica y graduada. 

lEn qué indicadores nos fijaremos para detectar y evaluar tal progre-
sividad ascendente en la elección de las motivaciones? Pues en lo que 
resulta más revelador, en las actitudes que se van despertando en ella y en 
los compromisos que adquieren Teresa de Ahumada y Teresa de Jesús. Ella 
sabe muy bien que únicamente apostamos por lo que hemos descubierto 
y visto. Si, pues, dice a sus Hermanas, hemos contemplado que Su Majes-
tad nos mostró el amor con tan espantables obras y tormentos, kómo que-
réis contentar/e con sólo palabras1170? 

Reducimos a tres los tramos temporales en los que analizaremos la 
evolución específica y gradual de sus motivaciones: la infancia-niñez, la 
adolescencia y la vida consagrada. 

11 70 Teresa de Jesús, VI/ M, 4, 9. 

337 



INFANCIA - NIÑEZ 

Calidad de la motivación1171 

No por amor que yo entendiese tenerle, sino por gozar 
tan en breve de los grandes bienes que leía haber en el cielo. 

Actitudes explicitadas 

Espanto admirativo 

Concertábamos irnos a tierra de 
moros 

Placer interiorizado 

Deseo del martirio 

Ánimo animoso 

Elecciones-Compromiso 

Espantábanos mucho e/ decir que 
pena y gloria era para siempre. 

De que vi que era imposible ir 

adonde me matasen por Dios, 
ordenábamos ser ermitaños. 

Gustábamos de decir muchas veces 

iPara siempre, siempre, siempre! 

Deseaba mucho morir así 

Y paréceme que nos daba el 
Señor ánimo en tan tierna edad. 

1171 Todas las referencias a la vida de Teresa que haremos en este epígrafe, se encuentran 
en Vida, 1-4. 

338 



ADOLESCENCIA 

Calidad de la motivación 

No había perdido el amor de Dios, aunque le tenía mayor de la honra. 
Quitado este temor de Dios del todo, quedóme sólo el de la honra, 

que en todo lo que hacía me traía atormentada. 

Más me movía un temor servil que amor. 
No había amor de Dios que quitara el amor del padre y parientes 

Actitudes explicitadas 

Cuidar la imagen 

Pérdida del temor de Dios 
y de la honra 

Recupera el temor de Dios 
y los deseos de las cosas 
eternas. 

Miraba más el gusto de mi sen-
sualidad y vanidad que el bien 
de mi alma 

Temor a flaqueza de voluntad 

Procuraba más el remedio del 
alma que el descanso 

Elecciones-Compromiso 

Comencé a traer galas y a desear 
contentar en parecer bien. 

Los medios que eran menester 
para guardarla, no ponía ninguno. 
Tomé todo el daño de una parienta 
que trataba mucho en casa. Con 
pensar que no se había de saber, me 
atrevía a muchas cosas bien contra 
la honra y contra Dios. 

Desterró las costumbres que había 
hecho la mala compañía. 
Comencé a rezar muchas 
oraciones vocales. 

No podía persuadirme a ser monja. 
Andaba el Señor más ganoso de 
disponerme para el estado que me 
estaba mejor. 

Vi que era el mejor y más seguro 
estado 

Y así, poco a poco, me determiné a 
forzarme para tomarlo. Me determi-
né a decirlo a mi padre. 

339 



VIDA CONSAGRADA 

Calidad de la motivación 

Cuando de esto me acuerdo, que Dios favorece a los 
que le sirven, no hay cosa que delante se me pusiere, 

por grave que fuere, que dudase de acometerlo. 
Ya no pretende comprar barato el cielo, ni morir para 

ver a Dios. No es menester ir al cielo, ni más lejos que a 
nosotros mismos, porque es cansar el espíritu y distrae 

el alma y no con tanto fruto. 

Actitudes exolicitadas . 
Adoptó una muy determinada 
determinación. 

Aborrecimiento del mundq 
de su vanidad. 

Humildad ante Dios y acep-
tación de sí misma. 

Estima de la virtud por sí misma, 
pues la virtud siempre convida 
a ser amada por sí misma. 

340 

Elecciones-Compromiso 

Con el gran contento de ser monja 
todo lo pasaba. 

Sin embargo, no era aficionada a sufrir 
ninguna cosa que pareciese menos-
precio de sí misma. 
No fue menester que Dios me man-
dara más veces que no quería que 
tuviera conversación con hombres. 
Su Majestad ha sido el libro verda-
dero donde he visto las verdades. 

Miro ya desde lo altq y dáseme ya 
bien poco de que digan de mí ni se 
sepa. 



Cerramos, pues, la reflexión sobre el arte de motivar que consiguió 
Teresa subrayando, fundamentalmente, tres puntos. El primero de ellos, 
que es preciso despertar la sed antes de ofrecer el agua. Sólo bebe el que 
siente necesidad. El segundo, que la motivación no sólo no resta libertad 
en las decisiones que tomamos, sino que, por el contrario, nos sentimos 
más libres cuando tenemos razones para optar y elegir. En tercer lugar, que 
como educadores debemos conocer lo más posible los intereses y las ape-
tencias de los discípulos para despertar ahí, y desde ahí, los deseos de 
comprometerse en el trabajo. 

341 





12. EL CASTIGO COMO LLAMADA A LA CONCIENCIA 
LIBERADORA 

El castigo, recurso didáctico en el siglo XVI español 

La razón de haberme fijado en el castigo y en el entorno educativo, 
individual y social, que lo configura, es que la voz de la experiencia nos 
advierte que es ése uno de los campos en el que el educador muestra 
ampliamente sus cualidades de tal. Estamos de acuerdo una gran mayoría 
de padres y de educadores en que el tema de la penalización, del correc-
tivo, del castigo, aún no ha sido pedagógicamente resuelto, o no a gusto 
de todos. Las reflexiones que encontramos en la H istoria de la Pedagogía 
y de la Educación sobre el correctivo, no han conseguido unanimidad. 

Históricamente, encontramos posturas en torno al castigo físico tan 
opuestas como la de Quintiliano, autor leído por quienes se interesanron 
en las ideas pedagógicas de los siglos XV y XVI, que se opone abiertamente 
al castigo físico, y la defendida, por el contrario, en la Ratio Studiorum de 
los Padres jesuitas, que incluyó el castigo físico como un recurso didáctico 
y creó la figura del corrector, encargado de azotar a los estudiantes que el 
profesor había penalizado. 

Es evidente que el quebranto de la norma que causa el hijo, el 
alumno, el discípulo o la monja de Teresa, rompe la convivencia esco-
lar, familiar o comunitaria, y pone al profesor, al padre de familia o a la 
superiora en una situación difícil, que pone a prueba su equil ibrio psí-
quico, su capacidad para disociar cu lpable y culpabilidad, y a imponer 
una pena que, sin embargo, no merme el derecho a la dignidad que 
tiene el culpable. Es por lo que nos proponemos destacar uno de los 
aspectos más educativos del castigo, el liberador, ya que la razón de ser 
y la praxis de la educación proponen como objetivo irrenunciable que 
el educando consiga por todos los medios el señorío personal del que 
hace gala Teresa. Desde esta óptica liberadora deseamos que se lea e 
interprete cuanto aquí se exponga. 

Es conveniente disponer de alguna información, aunque sea somera, 
sobre la mentalidad que prevalecía durante el siglo XVI en torno a la prácti-
ca del castigo físico, pues ella nos servirá de marco para acertar a leer y a 
interpretar las Constituciones teresianas sobre este importante tema. En este 
sentido, contamos, por ejemplo, con el caso curioso del jesu ita Juan Bonifa-
cio, eximio pedagogo en nuestro siglo XVI. Lo califico de curioso porque vivió 
en propia carne el conflicto que le creó, por una parte, la repugnancia que 
sentía hacia el castigo físico y, por otra, tener que obedecer al espíritu y a la 
letra de la Ratio Studiorum, como hemos indicado. Es infantil la ingenuidad 

343 



que manifiesta este educador en las líneas tomadas de su Carta a un maestro 

sobre la manera de castigar a los niños, donde pretende compatibilizar su 
personal disconformidad y la obediencia que se le pide. En dicha Carta, esfor-
zándose por justificar, sin comprender, la conveniencia del castigo físico, 
escribe al maestro que a ti te repugna quizás esa manera de castigo, pero en 
la forma que se hace, poniendo un lienzo por encima y siendo un seglar el 

que, a puerta cerrada y en sitio retirado, azota al delincuente, no se ve qué 
deformidad puede haber en eso, y si alguna vez la hay, no será tanta que no 
valga más la salud y la enmienda de los niños11n. 

En los Seminarios diocesanos, instituciones creadas en el siglo XVI, 
después de la celebración del Concilio de Trente, para la formación del 
Clero y de los Religiosos, se daban clases de urbanidad y de ceremonias, y 
aunque menudeaban los castigos, que eran azotes para los menores y cepo 

y prisión para los mayores, solía aplicárseles, sin embargo, con cierta dosis 
de humanidad. Advierta el maestrq es una encarecida recomendación, 
que, por ninguna causa ni por faltas en que los colegiales caigan, no les den 

bofetadas, ni otros golpes, en particular en la cabeza, porque son muy 
dañosos para los estudiantes1173

• 

De castigos y ceremonias se encuentran saturadas las Reglas que se 
añadían a las Constituciones propias de cada Colegio Mayor. Por ejemplo, 
sabemos que en el Colegio de San Bartolomé, modélico para la Europa de 
su tiempo, fundado en Salamanca por don Diego de Anaya y Maldonado 
a principios del XVI para canonistas y teólogos, las faltas consideradas gra-
ves, como eran las salidas nocturnas o una abierta desobediencia al rector 

del Colegio, eran castigadas con penas de cárcel o con ayunos a pan y 
agua1174. 

Es fácil observar en los casos propuestos que aparece, aunque muy 
difuminada, la necesidad de aplicar el castigo físico, aunque falte unani-
midad en aspectos concretos como su conveniencia, qué tipo de castigo 
debe imponerse, quién debe imponerlo, en qué momento y con qué fina-

lidad debe castigarse. Esta no unanimidad subjetivaba la aplicación, y cada 
cual ponderaba una perspectiva determinada, la penal o la educativa. 

Nosotros partimos de que el mismo término castigo resulta hoy 
peyorativo y nada simpático. Y ello, posiblemente, por ignorancia, por 

1172 Félix García Olmedo, Juan Bonifacio (1 538-1606) y la cultura literaria del Siglo de Oro, 
pág. 174 -175. Santander. (1938). Citado por Buenaventura Delgado, Historia de la Acción 
Educadora de la Iglesia en España T. 1, pág. 537. BAC. (1995). 

1173 Francisco Martín, Los Seminarios. La Formación del Clero y de los Religiosos, en Hª de 
la A. E. de la Iglesia en España, o. c., T. 1, pág. 753. 

1174 Ibídem, pág. 768. 

344 



no haber caído en la cuenta de que el correctivo es un instrumento edu-
cativo en manos del educador. Y aquí encontramos una de las razones 
por las que no resulta siempre rentable educativamente su aplicación. 
Se aplica, con frecuencia, como si el castigo fuera un instrumento que 
se justificara por sí mismo. Como si lo importante del castigo fuera cas-
tigar, y no, quién lo diría, educar, para liberar al culpable de sus incli-
naciones desordenadas. 

Confío y espero que Teresa nos seguirá iluminando también con su 
experiencia en este tema de la pedagogía correctiva, tan importante para 
el trabajo educativo diario de cuantos por paternidad, por profesión o por 
responsabilidad coyuntural, nos encontramos guiando y orientando a per-
sonas de nuestro entorno. 

Pero, iqué es el castigo para Teresa de jesús? 

En principio, a mí tampoco me parece posible educar sin elogios ni 
censuras, como afirmaba B. Russell. Eso sí, siempre que concibamos el 
elogio y la censura como factores motivadores. Mi convencimiento es que 
no se ha reflexionado lo suficiente sobre la naturaleza de la penalización, 
física o no, sobre la razón pedagógica que justifica su aplicación y sobre 
los aspectos educativos y motivadores que deben acompañarla. Por ello, 
invitamos a caer en la cuenta de que el correctivo es: 

Una llamada a la conciencia 

El marco amplio educativo en el que Teresa enmarca el correctivo, el 
castigo, es el de considerarlo como una llamada a la conciencia del pena-
lizado. Para ella, el correctivo actúa como un factor de motivación, como 
un despertador de la conciencia del inculpado. Es decir, Teresa permite y 
aplica el castigo para que, de este modo, se llame, se invite al culpable a 
que reflexione sobre su comportamiento anormal y sobre las consecuen-
cias personales y comunitarias que haya acarreado. 

De hecho, cuando Teresa se aproxima a una Hermana para aplicarle 
el correctivo pertinente, da por supuesto la existencia de una conducta 
desviada, es decir, que se ha salido del cauce comunitario normal. Con-
secuentemente, estima que es preciso ayudarla a caer en la cuenta de su 
desviación llamándola, motivándola para que retorne y adopte la conduc-
ta adecuada. Considera, pues, que el castigo es el mensaje que se trans-
mite a la persona aludida para concienciarla de su actitud, disuadirla de 
su conducta y colaborar con ella para que ponga las cosas en su sitio. 

Es obvio pensar que cuando el discípulo se desvía de la norma, tiene 
su razón, fundada o no, con la que pretende justificar la conducta. Lo cual 
nos advierte que para conseguir que la persona retorne al comportamiento 

345 



correcto, se la ha de llamar, motivar, para que comprenda y acepte la nece-
sidad del retorno, de la enmienda. Por eso, se esfuerza Teresa en presentar 
el castigo como la motivación a la que recurre para estimular el esfuerzo 
autoeducativo que se le pide a la Hermana. Es decir, Teresa desea desper-
tar por medio del castigo el núcleo motivable del discípulo. 

Por otra parte, la experiencia diaria confirma que si el castigo 
impuesto no está bien ponderado, es decir, si no es una acertada llama-
da psicopedagógica, comprendida y conscientemente aceptada por el 
inculpado, lo más que se consigue con él es la aplicación material de 
una pena, que es preceptivo imponer y cumplir, con lo que se corre el 
gravísimo riesgo de reforzar la frustración y la agresividad del discípulo, 
de la Hermana. 

Considera, pues, Teresa que el castigo es un correctivo que faci lita la 
reflexión, pues ella misma confiesa que hay en mí faltas que no las entien-
do1175. Es, por otra parte, una llamada de atención a la conciencia del cul-
pable para que restaure el amor roto. Lógicamente, si no hay conciencia 
de culpabilidad, es inútil, o muy difícil, pretender que la persona enmien-
de su comportamiento. 

Por esta razón, Teresa es reiterativa en que hasta tanto ha de ser el 
visitador afable y amoroso hasta que entiendan que faltan en eso y sólo 
entonces con amor podrá corregir sus fa/tas1176

• No puede negarse a la 
monja penalizada el derec~o y la necesidad de conocer la razón con-
vincente por la que es apartada del convento 1177

, de la comunidad. De 
otro modo, Teresa piensa que se vacía el castigo de contenido educati-
vo, y queda reducido a un instrumento inc;ómodo y doloroso para fa 
maestra y para el discípulo. 

En sorprendente coincidencia con el pensamiento teresiano, se 
encuentra la posterior opinión de Locke, que sugiere que se debe seña-
lar al niño lo que hay de malo en su falta antes que reñir/e, porque la riña 
impide distinguir si es a la persona o a la falta a quien se dirige el des-
contento 1178

• Teresa también ha caído en la cuenta del riesgo de enfado 
pasional del educador o educadora, por lo que aconseja que se apl ique 
el castigo después de la pasión apagada 11 79

, pues se muestra muy escru-
pulosa en el respeto a la persona del educando. En el caso nada ejem-
plar de los carmelitas calzados de Sevil la, a punto de ser excomulgados 

1175 Teresa de Jesús, Camino, 11, 7. 

1176 Jbíd., Visita de Descalzas, 4 . 
1177 Jbíd., Constituciones, 52. 

11 78 Locke, Pensamientos sobre educación, 77. 
1179 Teresa de jesús, Constituciones, 44. 

346 



por el P. Gracián, le escribe aconsejándole que se detenga vuestra pater-
nidad, aunque no obedezcan, a poner las cartas de descomunión, para 
que se vean bien en ello. Es decir, hasta que caigan en la cuenta de su 
situación, pues querría yo que no pareciese que les dan mate ahoga-
do1180. Como sugerirá siglos después Rousseau, es necesario que antes 
expliquemos a los niños qué cosa es mentir, para que no se vean o se 
crean injustamente castigados 1181

• 

No olvida, pues, Teresa que el modo de evitar que el correctivo sea 
interpretado por el discípulo como un acto oportunista de violencia y ven-
ganza del educador, es que la propia conciencia del penalizado se haya 
considerado merecedora de él. 

Llamada a la responsabilidad solidaria 

El paso siguiente a la toma de conciencia de la falta cometida, es el de 
que el educando culpable acepte considerarse no sólo su autor material, 
agente, sino responsable. La responsabilidad añade a la autoría material o 
moral el reconocimiento de que se actuó con libertad. Lo que importa a 
Teresa no es tanto encontrar las Hermanas a las que se puede señalar 
como culpables, cuanto que el las mismas se declaren responsables. 

La responsabilidad implica la libre voluntad y la actitud del culpable 
de hacerse cargo de las consecuencias. Sin embargo, la experiencia le dice 
a Teresa que no todas las Hermanas autoras y agentes, pueden y saben 
responder ante sí y ante la comunidad de las faltas cometidas. Éste es otro 
cometido del educador, colaborar para despertar en el culpable el senti-
miento de responsabilidad. 

Resulta también encomiable la actitud de Teresa cuando subraya que 
el amor y el castigo son dos expresiones, aunque de distinto signo, del 
interés y del empeño que tiene el educador en que las Hermanas vayan 
muy adelante en el servicio del Señor1182

• La propia santificación es un 
deber que la Hermana ha contraído libremente, y del que debe respon-
der ante el Señor. Esta responsabilidad es la que le lleva a escribir que 
mientras más amo, menos puedo sufrir ninguna falta 1183

• 

No puede preterirse que la responsabilidad a la que señala y apunta 
el correctivo es una responsabilidad solidaria con la comunidad de la que 
es deudor el inculpado. Al aceptar la pena, el inculpado debe, pues, 
reconocer y valorar esta dimensión social, comunitaria, que implicó el 

1180 lbíd., Carta al P. Gracián, diciembre. 1575. 

1181 J. J., Rousseau, o. c., pág. 153. 

1182 Teresa de Jesús, Camino, Prólogo, 3. 

1183 lbíd., Carta a María de san José, 8 6 9-2-1580. 

347 



quebranto de la norma, que se tendrá en consideración para su califica-
ción y posterior cuantificación de la pena. En realidad, lo que hace Tere-
sa es insistir en que la comunidad es como el árbol donde se insertan 
todos los miembros, ramas del árbol comunitario, y, consecuentemente, 
es también sujeto paciente de cuanto, positivo o negativo, acontece en 
las ramas. 

Llamada a la libertad 

Recordemos que para Teresa, y no para ella sola, el acto de obedien-
cia es la expresión más sublime de libertad interior, del señorío que la per-
sona ha conseguido sobre sí misma. Por esa razón, se muestra muy celo-
sa de cuanto pueda deteriorar esta virtud. Un ejemplo lo tenemos en la 
carta que escribe a su hermana Juana, en la que alude a la madre Juana 
del Espíritu Santo, priora del monasterio de Alba de Termes. En ella mani-
fiesta el sentimiento de que estoy enojada de esos ayunos de la priora. 
Dígase/q que por eso no la quiero escribir ni tener cuenta con ella. Dios 
me libre de quien quiere más hacer su voluntad que obedecer1164

• 

En la estimación de Teresa, la Hermana carmelita, culpable de la comi-
sión de un acto individual y socialmente perjudicial, se encuentra afectada 
en su personalidad por un virus que esclaviza su voluntad. Es el virus de la 
desobediencia. Consecuentemente, si una Hermana se desvía del camino 
marcado por la verdad y por el bien, individual o comunitario, normalizado 
o no, carece de la libertad que la proclama señora de sí misma. 

Cualquier fraude a la obediencia, y la falta culpable lo es, es una 
expresión de carencia de libertad, que demanda la aplicación de estímu-
los y de correctivos que fortalezcan la voluntad y restablezcan el señorío 
perdido, la libertad interior o exteri0r. El castigo es, en este sentido, una 
llamada recibida en el interior de la persona para ayudarle a recuperar la 
libertad perdida. 

Instrumento restaurador de la fidelidad y de la libertad 

Es del máximo interés que se comprenda que jamás se debe castigar a 
los niños como tal castigo, imponer el castigo por el castigo, sino que el 
castigo siempre les debe venir como natural consecuencia de una mala 
acción 1185

• Consecuencia que debemos aprovechar bien los educadores 
considerándolo un instrumento restaurador del valor afectado por la falta 
cometida. Y aunque parezca fácil captar el aspecto de instrumentalidad 
del castigo, sin embargo, su aplicación resulta compleja, tanto por parte 
de quien lo aplica como de quien debe aceptarlo. 

1184 lbíd., Carta a Juana de Ahumada, 27-9-1572. 

1185 Rousseau, J. j., o. c., pág. 152 

348 



Con su pedagogía correctiva, Teresa nos remite al campo de la axiolo-
gía, de los valores, y se fija de manera muy especial en el de la fidelidad, 
expresada en el libre cumplimiento de la Regla. Es decir, con el castigo Tere-
sa busca restablecer el valor de la fidelidad que la falta cometida ha que-
brado, pues es una ruptura del amor a Dios cuya soldadura se produce con 
el retorno a la fidelidad. Y es ahí, contribuyendo libremente a soldar el amor 
roto, donde y para lo que la pedagogía correctiva presta su colaboración. 

Nos consta, por otra parte, que Teresa es muy poco partidaria de acu-
dir a las penitencias corporales. Prefiere trabajar en el fortalecimiento de 
la voluntad mediante el encauzamiento de las tendencias desordenadas. 
El verbo con el que describe la acción de fortalecer la voluntad ·es que-
brantarla. En su momento explicaremos el sentido teresiano de este tér-
mino, pues ahí nos jugamos el entendimiento del señorío del hombre. Tra-
tándose del castigo, era de esperar que Teresa no pusiera la esperanza de 
su eficacia en el miedo del penitente a sufrir el dolor físico sino en conse-
guir el dominio sobre la voluntad. 

En la ponderación del castigo, Teresa no minusvalora los aspectos nor-
mativo, ético y moral, que son otros de los valores negativamente afecta-
dos por la comisión de la falta. No. Lo que ocurre es que nosotros prefe-
rimos ahora acentuar el interés por restablecer el valor de la fidelidad, 
deteriorada por la desobediencia que entraña la falta. Mantenerse en el 
servicio de Dios es lo único que debe preocupar a una monja, verdadera 
carmelita. Lo que no sea eso, merece el mayor reproche por la infidelidad 
que entraña su comportamiento. Si pretendemos, pues, disponer de una 
clave hermenéutica que nos haga inteligible la aparente dureza punitiva, 
la encontramos en el deseo educativo de hacer una llamada a la Herma-
na para que reflexione sobre la generosidad de su fidelidad. 

Resumiendo, pues, los pasos que deben seguirse para que la aplica-
ción del castigo devenga educativa para el inculpado, ya que es un ins-
trumento restaurador del valor deteriorado, anotamos los siguientes: 

- Que la Hermana comprenda que en el momento de cometer la falta 
desvió el sentido correcto de su andadura monacal hacia la meta, Dios, 
que ella libremente aceptó comprometiéndose a su cumplimiento. 

-Que la inculpada acepte que este desvío es la expresión de la escla-
vitud de su voluntad que dimite del ejercicio de la libertad, por lo 
que ha perdido el señorío personal. 

-La inculpada acepta el correctivo como un instrumento válido para 
hacer una llamada a la conciencia de la culpable que la ayude a 
analizar su conducta a la luz del compromiso que le exige su fideli-
dad y se esfuerce por recuperar la libertad perdida. 

349 



Aspectos educativos de la pedagogía correctiva 

La personalidad de Teresa es de una sola pieza, monolítica. Apare-
ce toda entera en cada una de sus expresiones. Tanto en las cartas huma-

nísimas como en las cartas terribles, allí está ella por entero. No hay dis-

funciones entre la ternura y la mano fuerte, ni deja de ser menos expre-

siva la fuerza de su amor cuando carga las tintas en enérgicas reprensio-

nes como cuando hace gala efusiva en desbordantes muestras de cariño. 

Teresa se siente fundadora con el encargo indeclinable de un especial 

gobierno y con la experiencia de que es preciso cimentar muy bien el 

principio1186
• 

Para comprender los aspectos educativos de la pedagogía teresiana 
que vamos a ofrecer y para que no nos extrañe la aparente dureza de 
algunas penas, conviene recordar los tres puntos de donde partimos. El 
primero es el marco histórico del siglo XVI en lo referente a la selección y 
aplicación de las penas físicas, al que hemos aludido; el segundo, que 
Teresa se limita a plasmar en la Regla la conducta punitiva que entonces 
era habitual; el tercero, y es éste el original, que su pedagogía correctiva 
se caracteriza por ser una pedagogía del amor, como veremos. Para ella, 
tanto la consideración debida a las personas como el castigo por las faltas 
cometidas, proceden de la misma raíz, el amor con el que ama y sirve a 
quien desea ayudar. Es la actitud amorosa la que le urgía a escribir que 

mientras más amq menos puedo sufrir ninguna falta. 

Como aspectos educativos de su pedagogía correctiva, hemos adver-
tido y destacado que se trata de una pedagogía amorosa y tierna, medici-
nal sin violencia y reforzadora de actitudes constructivas. 

Amorosa y tierna 

A primera vista, nos parece difíci l atribu ir a la maternidad de Teresa 
textos como el que ofrecemos a continuación y calificar de amorosa y tier-
na su pedagogía punitiva. Por ello, no conviene prescindir de las indica-
ciones contextualizadoras que acabamos de ofrecer ni guiarnos por una 
simple lectura que deje fuera su rico lenguaje gestual, familiar y entraña-
ble. Escribe Teresa: 

Mire mucho la prelada en atajar presto esto, la discordia entre las Her-
manas, y cuando no bastare con amor, sean graves castigos. Corten como 
pudieren las ramas; y si no bastare, arranquen la raíz; y cuando no pudie-
ren más, no salga de una cárcel quien de esto tratare1187

• Yo he estado bien 

1186 Salvador Ros, Amor y libertad en el epistolario teresiano. En Rev. de Espiritualidad, 176-

177, pág. 546. 

1187 Teresa de jesús, Camino, 11, 11. 

350 



penada, después que vi los papeles, cómo la dejaban comulgar. Yo le digo, 
madre, que no es razón se queden sin castigo cosas semejantes, y que la 

cárcel perpetua que ella dice que estaba ya determinado por acá, que era 
bien que no saliese de ella. Entonces se determinará lo que se ha de hacer 
de esa Hermana, que, como se lo he dicho otras veces, no es bien que se 
quede sin castigo1188

• 

Para descubrir la razón de este lenguaje desgarrado, radical, exigen-
te, nos ayuda el saber que Teresa distinguía aparentemente entre las fal-
tas estrictamente personales, sin repercusión en la vida comunitaria, y 
aquellas otras que deterioraban el clima fraternal de la comunidad. Sin la 
pretensión de disculpar a Teresa y admitiendo que su comportamiento 
descubre una mujer aún parcialmente hipotecada a su tiempo, sin embar-
go, afirmamos que en la aplicación de los correctivos más eficaces para 
cortar por lo sano el deterioro comunitario, fue intransigente, pero nunca 
violenta. 

Fundamento mi opinión anterior en el lenguaje metafórico que 
emplea, el del árbol, con el que alude a la comunidad. No puede permi-
tir en su comunidad, aleccionada por la experiencia de otros monasterios, 
nada que lleve a derroteros de dudosa ortodoxia disciplinar o doctrinal. Si 
es preciso cortar por lo sano, se hace, como se deduce de los predicados 
verbales cortar las ramas, arrancar la raíz, no salir de la cárcel. Es una deci-
sión de cirujano, es verdad. Pero no es menos verdad que importa más la 
salud del cuerpo de la comunidad, de todo el árbol, que la de un dedo, 
de una monja, de una rama. 

Por otra parte, y no lo pasemos por alto, la aplicación de los graves 
castigos es el recurso doloroso cuando no bastare el amor. No olvidemos 
el marco teresiano, la tesis que vertebra la disciplina de sus nuevas comu-
nidades, que sólo con amor podrá corregir y quitar faltas 1189

• Y ello porque 
estimamos más a aquellos que amamos. En este sentido, emplea una 
expresión digna de aplauso en psicopedagogía y en la práctica de la peda-
gogía correctiva, la de amor de justicia. Leemos en las Constituciones que 
la madre priora o presidente, con celo de caridad y amor de justicia y sin 
disimulación, corrija las faltas legítimamente1190

• En esta constitución se 
salva todo, la objetividad, la rectitud, la autoridad y el amor, pues con el 
amor de justicia alude a la independencia, a la no acepción de personas, 

1188 lbíd., Carta a María de san }osé, 4-7-1580. Se refiere a lo sucedido con Beatriz de la 
Madre de Dios, inepta y desequilibrada, impuesta como vicaria aJa comunidad por el pro-
vincial Diego de Cárdenas y depuesta por el Vicario General, P. Angel de Salazar. 
1189 lbíd., Visita de Descalzas, 5. 
1190 lbíd., Constituciones, 46. 

351 



que debe cuidar la madre priora con escrupulosidad, y al deseo de que la 
persona recupere la libertad perdida. 

Medicinal sin violencia 

No es fácil comprender el criterio adoptado para justificar la diferen-
cia entre los correctivos aplicados como castigos medicinales o como puni-
tivos, pues nos preguntamos si puede aplicarse un correctivo sin la volun-
tad de ayudar al inculpado a mejorar su comportamiento. Procurarle el 
dolor por el dolor, privarle de libertad con la intención exclusiva de ais-
larlo de la sociedad, sin un objetivo humano que lo justifique, no es que 
se considere antipedagógico, sino que carece de calor humano. 

Sabemos también, por el contrario, que es difícil, al castigar, conser-
var la debida moderación que es necesaria para que en nadie pueda surgir 
la duda de que obramos sólo para hacer prevalecer nuestra autoridad o 

para desahogar nuestro mal humor11 91
• En las intencionalidades reflejadas 

en sus escritos, es manifiesta la voluntad de medicinar, de colaborar con 
el culpable para su corrección. 

Alguna de las personas que más la trataron, nos confía que cuando 
castigaba era con tanta blandura que la agradecían el castigo, y así decía 
la dicha Madre Teresa, que antes que se castigase una persona, se debía 
procurar persuadir/a de que la convenía castigarla para que, recibiendo 
el castigo, mereciese1192

• En circunstancias concretas, el recurso a la 
penalidad del castigo, como a una medicina desabrida, puede ser el 
remedio más indicado para alentar, animar y fortalecer la voluntad ané-
mica del culpable. 

Teresa se adentra más en el tema y no sólo admite e/ castigo como 
medicina saludable, sino que, hilando más fino, consigue del inculpado 
que considere la pena sentida por haber quebrantado la norma como su 
mayor castigo. Refiriéndose al pesar que le quedaba por haber ofendido 
al Señor, nos confía que temía la grandísima pena que había de sentir de 
haberle ofendido, como un gran castigo1193

• Sentir esa pena refleja una acti-
tud interior de admirable dignidad, ya que si no ha sido señora amando, 
lo es, al menos, sintiendo no haber amado, que es otra manera de amar. 

Reforzadora de actitudes constructivas 

El correctivo, si responde al criterio medicinal, se transforma en un 
inductor de conductas mejoradas en el discípulo. Al contrario, la experien-
cia le confirma a Teresa que el castigo que no llega al espíritu y no doblega 

1191 San Juan Sosco, Epistolario, Turín, 1959, 4, 201. 

1192 María de san José, Procesos ... , o. c., T. 1, pág. 498. 

1193 Teresa de jesús, Vida, 6, 4. 

352 



fa voluntad, endurece al culpable. No se consigue sino estimular su terque-
dad, que fe ha dado una vez fa victoria, y sólo se prepara así para esperar 
nuevos triunfos en el futuro11

'}4. Es claro que doblegar fa voluntad equivale a 
despertar en ella sentimientos nuevos y nuevas pasiones, actitudes positivas, 
sugeridoras de espacios más humanos en la personalidad del discípulo. 

Está convencida Teresa de que si el culpable advierte que el educa-
dor, sin ambigüedades, se fija más en él que en la falta cometida, que al 
maestro le importa más la persona del discípulo que su debilidad, anima 
la esperanza del nacimiento de un hombre mejorado. Es el mensaje que, 
con la ternura con la que quería al General de la Orden, Padre Rubeo, le 
transmite escribiéndole que mire vuestra señoría que es de los hijos errar 
y de los padres perdonar y no mirar a sus faltas. Si vuestra señoría favore-
ce a este padre, Gracián, de manera que entienda él que está en gracia de 
vuestra señoría, que se ha de hacer todo muy bien. Aunque las mujeres no 
somos buenas para consejO¡ alguna vez acertamos 11 95

• 

Otro modo, novedoso para su tiempo, de provocar la aparición de 
nuevas conductas en el inculpado es el de que las Constituciones prevean 
que siempre se puede mitigar o abreviar la culpa 1196

, pues yo no entiendo 
qué daño puede venir de aquí (de perdonar), pues nunca tuvo el P. Gracián 
intención de enojar a vuestra señoría, y, como digo, provechos puede haber 
muchos1197

• Es una intuición digna de encomio acudir a la mitigación y 
abreviación de las faltas como un admirable método correctivo medicinal. 

Derrochando imaginación para mejorar la pedagogía correctiva, 
observa Teresa que, además de la reprensión y el castigo, y tan eficaz 
como éstos, cabe la posibilidad de encomendar a la hermana a Dios y pro-
curar ella hacer en gran perfección la virtud contraria de la falta que ve en 
la Hermana porque, pues están juntas, no puede dejar de irse entendien-
do mejor que con toda fa reprensión y castigo que se le hiciere1198

• 

Parte del supuesto de que una Hermana es consciente de que otra 
incumple la Regla, y se pregunta ¿qué hacer por ella para que reconside-
re y mejore su conducta? ¿Llamarle la atención? Puede estar bien, pero lse 
encontrará la Hermana en disposición de escucharla? lDebe, por el con-
trario, encomendarla al Señor para que ilumine su inteligencia y fortalez-
ca la voluntad? Mejor que mejor, decide la Hermana. 

Y aún se vislumbra otro recurso. lCuál? El de procurar ella hacer en 

1194 Locke, o. c., 78. 

1195 Teresa de Jesús, Carta al P. Rubeo, enero-febrero, 1 S 76. 

1196 Jbíd., Constituciones, 47. 

1197 lbíd., Carta anteriormente citada al P. Rubeo. 

1198Jbíd., Camino, 11 , 7. 

353 



gran perfección la virtud contraria de la falta que ve en la Hermana . Es una 
ocurrencia repleta de sabiduría educativa, traducción teresiana de la ence-
rrada en el contraria contrariis curantur, una falta se corrige, en este caso 
se percibe, haciendo lo contrario. Es una intuición de antología pedagógi-
ca por varias razones: 

En primer lugar, porque ofrece a la infractora la luz para que descu-
bra y estime el valor de la conducta positiva sobre el antiva lor de la 
negativa. 

Después, porque evita a la persona aludida la humillación de verse en 
el centro de una mirada acusadora de su mal comportamiento. 

En tercer lugar, porque tanto la reprensión como la corrección, aun-
que sean oportunas, resultan molestas. 

Y, por último, porque se opta por mostrar el bien, la virtud, que siem-

pre invita a ser amada. 

El educador que aplica el correctivo 

La actitud del educador que se decide a aplicar el correctivo es un fac-
tor que condiciona su eficacia, pues de ella depende, posiblemente, su 
aceptación o repu lsa que refuerce la conducta positiva en el inculpado o 
que provoque nuevas experiencias de frustración. 

Teresa nos va a diseñar, de manera no-formal, en sus escritos y con 
sus gestos, el tipo de educador que, según le dicta la experiencia, es el más 
adecuado para aplicar la pedagogía correctiva. Las actitudes o los rasgos 
más destacables del educador son la capacidad para transmitir al culpable 

la estima que merece, la capacidad de comprensión, sin justificar la falta, 

que pondere la adecuación del correctivo, que considere el bien colectivo 

y que ofrezca ayuda amorosa al culpable. 

Capacidad para transmitir al culpable la estima que merece 

La dignidad del cu lpable y no sólo la gravedad de su falta debe ser el 
foco prioritario en el que el educador fija su atención, tanto en el momen-
to de concretar el grado de culpabilidad como en el de disponer la apli-
cación del correctivo. Como ejemplo de delicadeza para con la penaliza-
da, merece que detengamos la atención en esta disposición: 

De las sobredichas y semejantes culpas hágase en capítulo 

corrección de una disciplina; la cual haga la presidente o 

aquella a quien ella mandare. La que acusó a la culpada 
no le dé la penitencia, ni las mozas a las más antiguas 11 99

• 

11 99 lbíd., Constituciones, 50. 

354 



Sorprende la finura y elegancia humanas que encierra esta disposi-
ción constitucional. Cuando la pena prevista consista en que la culpable 
sea disciplinada por otra Hermana, se ha encontrado la fórmula que 
exprese de modo evidente el respeto que merece la penalizada. Por eso, 
si la Hermana que ha de recibir la disciplina es mayor, no pueden eje-
cutar la pena las Hermanas más jóvenes, las mozas. Considero este deta-
lle como un gesto de primorosa delicadeza. Del mismo modo, queda 
excluida de ese cometido la que la acusó en el capítulo. En ese supues-
to, se designa a la Hermana que preside el capítulo de faltas para que, 
por sí misma o por otra, delegada a tal efecto, sea quien ejecute la pena 
señalada. 

Retornando al epistolario que Teresa dirige al Padre General del Car-
melo, del que no recibió respuesta alguna, le expone que /o que torno en 
esta a suplicar a vuestra señoría es que le responda al P. Gracián y con blan-

dura; deje otras cosas pasadas, aunque haya tenido alguna culpa, y le tome 
muy por hijo y súbdito. Teresa no suplica nada excepcional a un Padre 
General si le ruega que conteste con blandura a la carta que le ha dirigi-
do un súbdito y un hijo del Carmelo, ya arrepentido. Es el único camino 
para que el P. Gracián, y otro cualquiera en su puesto, se perciba y se sien-
ta con la dignidad de una persona que ha merecido ser atendida por el 
superior. No se pretende que el culpable se esfuerce por mostrarse yapa-
recer importante, sino, por el contrario, que el superior, el educador, lo 
reconozca importante y actúe en consecuencia. 

En la carta anterior, Teresa alude a ella misma, incómoda por el modo 
tan desagradable como se le ha transmitido el mandato de que se reclu-
ya, como castigo, en un convento. Lo que hubiera deseado era encontrar 
en la noticia tan bochornosa algún gesto de cariño del P. General. lCuál? 
Por ejemplo, que hubiera sido el mismo P. General quien, personalmente, 
de su puño y letra, en razón de la estima que la Reforma teresiana y la 
Reformadora merecían, le hubiera comunicado el castigo. Éste es el talan-
te, a la vez cordial y dolorido, de la carta: 

Yo digo a vuestra señoría cierto que, a cuanto puedo entender de mí, 
que me fuera gran regalo y contento si vuestra señoría por una carta 
me /o mandara y viere yo que era doliéndose de los grandes trabajos 
que para mí, que soy para padecer poco, en estas fundaciones he pasa-
do, y que, por premio me mandaba vuestra señoría descansar. Porque, 

aun entendiendo por la vía que viene, me ha dado harto consuelo 

poder estar en mi sosiego. 
No pide Teresa al P. General otra cosa que se esfuerce por diferenciar 

entre la culpa y el culpable, entre el pecado y el pecador, entre la dignidad 

355 



que siempre entraña la personalidad del discípulo, incluido el culpable, y 
la debilidad que supone la falta cometida. 

Capacidad de comprensión, sin justificar la falta 

Entre las actitudes que deben adornar la personalidad del educador 
que investiga y penaliza la culpabilidad, cobra un realce muy plausible su 
inmunidad contra la posibilidad de escandalizarse de las faltas del próji-
mo. Las Constituciones pretenden evitar el que podría ser un error de tác-
tica en el educador y, sobre todo, una imperdonable hipocresía. Aconse-
jan a la maestra de novicias que trate a las novicias con piedad y amor, no 
se maravillando de sus culpas. Y aquí es el amor, saberle sufrir la falta y no 
se espantar de ella, que así lo harán las otras con las que yo tuviere1200

• 

Sin embargo, en el polo opuesto de esta voluntad de comprender las 
faltas ajenas no maravillándose de el las, sin escandalizarse de las mismas, 
podemos encontrar un educador que adopte la actitud contraria, la de 
justificarlas, disimulándolas o restándoles la importancia debida. En este 
caso, estaríamos en presencia de un educador carente de la más elemen-
tal sindéresis, pues el hecho de comprender la debilidad de la persona no 
justifica la comisión de la culpa ni la exención de responsabilidad. Ello no 
sólo es antipedagógico, sino injusto. 

Que pondere la adecuación del correctivo 

Los criterios para determinar y concretar el correctivo son la cantidad 
y calidad del delito y según la discreción de la madre priora o del visitador 
de las hermanas1201

• Pero no importa tanto la cantidad de la pena que se 
impone al culpable cuanto su calidad, es decir, su especificidad, la ade-
cuación a la psicología del individuo, sujeto paciente del castigo, pues del 
temperamento del culpable dependerá la actitud con la que reaccione. 

De su temperamento habrá dependido, también, la naturaleza de la 
transgresión, de tal manera que alguna vez nos encontraremos, como se 
prevé en las Constituciones teresianas, una falta no por malicia cometi-
da1202. No son, por ejemplo, del mismo modo penalizables las actitudes de 
negligencia, de desinterés, de animosidad o de terquedad. 

Teresa estima muy conveniente, si se desea ponderar debidamente la 
pena que debe aplicarse, advertir además, y muy encarecidamente: 

- La repercusión comunitaria de la falta cometida. De tal modo que, 
en muchas ocasiones, será este aspecto comunitario el factor que 
más determine la gravedad de la culpa. 

120o Ibídem, 40. 

1201 Ibídem, 55. 

1202 Ibídem, 47. 

356 



- La costumbre y la frecuencia con la que la Hermana comete la falta 
de la que se trate. El factor costumbre es muy apreciado por Teresa, 
como ya hemos advertido, pues se presta a la gestación de hábitos. 

- La acumulación de las faltas es una consecuencia de la frecuencia. 

A este dato de la acumulación, Teresa le reserva una atención muy 
especial por la razón apuntada anteriormente, por lo que a las rein-
cidentes séales dada la penitencia de mayor culpa 1103

• 

Y teniendo en consideración estos aspectos y circunstancias, las Cons-

tituciones teresianas ofrecen el siguiente elenco y tipificación de faltas, a 
las que se les penaliza según su gravedad: leve culpa, media culpa, grave 

culpa, más grave culpa y gravísima culpa . Guiados, pues, por estos crite-
rios, estamos en condiciones de poder establecer y determinar con la 
garantía suficiente de ser objetivamente justos, tanto la cuantía de la pena 
merecida como su calidad y especificidad. 

Para quedarnos con una idea lo más objetiva posible en cuanto a la 
importancia que Teresa concede a las faltas de las Hermanas que inte-
rrumpen el sereno discurrir de la vida comunitaria, -informamos única-
mente de las penas que habían de aplicarse a las que incurrían en grave 

culpa, más grave culpa y gravísima culpa . Estas penas van desde los ayu-

nos de dos días a pan y agua, hasta recluir a la Hermana en una celda-cár-

cel, privada de comunión, de presencia, de voz y voto en el capítulo, 

excepto para acusarse o que se quede en medio del refectorio, vestida con 

el manto, se asiente, y sobre el suelo desnudo coma pan y agua 1204
• 

La Hermana penalizada de este modo, se ve privada de libertad de 
movimientos y de los derechos activos y pasivos que se reconocen a los 
miembros de la comunidad. Se trata de un castigo que implica aspectos 
físicos, morales, afectivos y sociales. Por ello, a primera vista, si nos dete-
nemos en lo aparatoso que para nosotros, ciudadanos del siglo XXI, resul-
tan las escenas fácilmente imaginables, no es fácil comprender y admitir 
la dureza que aquí aparece. 

Sin embargo, y para abundar en las orientaciones que apuntábamos 
al comenzar el tema, es otra la lectura, más educativa, más motivadora y 
más liberadora, que hemos de hacer de lo descrito. lCuál? Para responder 
con objetividad, debemos situarnos, como ya lo hacíamos, en un momen-
to que no es el nuestro. En este sentido, recordemos que en el siglo de 
Teresa, el castigo físico se consideraba un correctivo ordinario. Esto signi-
fica que carecía de las adherencias peyorativas que se le atribuyen en 
estos momentos. Por otra parte, se recluían en los conventos personas no 

1203 lbfdem. 
1204 lbfdem, 51 y 52. 

357 



siempre vocacionadas, circunstancia que dificultaba el recurso dialogal, la 
comunicación personal, la persuasión. 

Que considere el bien colectivo 

Teresa aporta otros parámetros educativos más humanizadores y 
socializadores para diseñar y enmarcar la vida comunitaria. Sus monaste-
rios no servirán de cobijo a nadie. Por el contrario, la fraternidad será el 
corazón dinamizador y el pulmón que oxigene la sangre de sus palomar-
cicos. Para conseguirlo, importa que las Hermanas no olviden que se han 
reunido libremente y que, entre todas, deben aportar su grano de arena 
para que, con su oración, se restablezca la unidad cultural, política y reli-
giosa europea. 

Insiste en la dimensión social de la falta. Por ello, sugiere que si algu-
na Hermana obstaculiza la comunión con las Hermanas, procure la priora 
que se vaya a otro monasteriq y echen de sí esta pestilencia. El término 
pestilencia le connota a Teresa, y a cua lquier ciudadano de su entorno, 
consecuencias socialmente abominables, irreparables. Por lo cual, mucho 
más vale que se marche, que no pegar, contagiar, a todas tan incurable 
pestilencia. 

El educador se preparará, pues, para saber impregnar el correctivo de 
este aspecto social educativo que libere a la Hermana de su enquista-
miento individual. Y todo, p.or supuesto, por la vía del amor fraterno, no 
por el camino del temor infecundo. 

Que ofrezca ayuda amorosa al culpable 

Es admirable la manera de deslindar los diferentes aspectos que apa-
recen en la falta y en su correctivo. La persona que transgrede la norma es 
el blanco de todas las reflexiones, y, en función de su dignidad se incoa e/ 
proceso, enfatizando un poco el término, que determine la cuantía de la 
culpa, con las atenuantes y agravantes que hayan de ser tenidas en consi-
deración, y la calidad de la pena. 

No podía pasársele por alto la alusión a las atenciones que han de 
prestarse a la persona incu lpada, cuando el correctivo se considera grave. 
Lo que viene a confirmarnos la tesis que mantenemos de que la finalidad 
del castigo teresiano es su aspecto educativo, es decir, que sea medicinal, 
motivador y suscitador de conductas mejoradas en el sujeto penalizado. 

Por esta razón, se ruega a la comunidad que manifieste un talante 
humano y fraternal hacia la Hermana, temporalmente alejada de la con-
vivencia. Es éste, indudablemente, un gesto ejemplar y muy laudable que 
favorece y facilita el arrepentimiento y la integración comunitaria de la 
cu lpable. 

358 



Este talante fraternal aludido está muy acentuado en las Constitu-
ciones, donde leemos que /a priora se haya piadosamente con la Her-
mana castigada y la envfe alguna Hermana para consuelo. Si en ella, en 
la castigada, hubiere humildad de corazón, ayúdenla en su intención. Le 
den favor y ayuda todo el convento. Y la madre priora no contradiga a 
hacer misericordia, presto o tarde, más o menos, según que el delito 
requiere 1205

• 

Actitudes del sujeto penalizado 

El sujeto agente, el culpable, es, al mismo tiempo, el sujeto paciente 
de la gracia y del perdón para el que debe disponerse y del que se hará 
merecedor. Es obvio que si la razón educativa que justifica la aplicación 
del castigo es la toma de conciencia y el arrepentimiento del culpable, 
sólo de su actitud interior depende conseguir la reconciliación consigo y 
con el entorno afectado por su comportamiento. 

A continuación, exponemos las actitudes del penalizado que, explíci-
ta o implícitamente, hemos encontrado en los escritos teresianos. Son la 
disposición interior para reconocer la culpa y la conciencia de su respon-
sabilidad individual y social. 

La disposición interior para reconocer la culpa 

Las Constituciones aluden a la humildad como la disposición primera, 
fundamental y básica, que debe manifestar la Hermana penal izada, pues 
si en ella, en la Hermana penalizada, hubiere humildad de corazón, ayú-
denla en su intención. 

Con esta actitud, el aspecto liberador del correctivo comienza a surtir 
efectos positivos. Si en ella, en la Hermana, hubiere humildad de corazón, 
que en lenguaje de Teresa equivale a decir que si la Hermana encuentra 
y acepta su verdad y reconoce la raíz del comportamiento en el momen-
to de cometer la falta, todo es posible para ella y esperable para las Her-
manas amigas. Es decir, si el dolor de corazón y la pena de haber cometi-
do la falta privan sobre el dolor físico y sobre la situación incómoda que 
padece la penalizada frente a la comunidad, es señal de que la disposi-
ción de la Hermana para encontrar su armonía interior y reintegrarse en 
la vida ordinaria de lá comunidad, es creíble y admirable. 

Conciencia de su responsabilidad individual y social 

El paso siguiente que debe dar la penalizada consiste en estar dis-
puesta a responder ante sí y ante la comunidad de la debilidad mani-
festada en su comportamiento. Ello implica proponerse y aceptarse 

12os Ibídem, 52. 

359 



como garante de sí misma ante el resto de los miembros del colectivo 
comunitario. 

Es verdad que el hecho de reconocerse culpable es necesario, de lo 
contrario, permanecerán perpetuamente en la cárcel/as que no quisieren 
ser humildes y no conocer su culpa 1206

. Pero no es suficiente, porque la 
penalizada se encuentra integrada en un colectivo y la reinserción en él 
debe merecerla. Teresa es remisa a la reinserción, por lo que insiste en 
que aunque sea librada de la cárcel, no por eso se les restituya voz en capí-
tulo, y si voz activa, no por eso pasiva, si, como es dicho, expresamente no 
les sea esto concedido. Se exigen garantías manifiestas de parte de la incul-
pada de que su integración comunitaria será positiva para el colectivo. 

Originalidad de la pedagogía correctiva de Teresa 

Hemos expuesto los elementos que estimamos originales por el modo 
como concibió Teresa la pedagogía correctiva. No se trata de repetirlos 
enumerándolos. Sin embargo, a modo de filosofía y de marco de refle-
xión, acentuamos su carácter abiertamente educativo, consistente en que 
el inculpado tome conciencia personal y social de su responsabilidad, que 
comprenda que la comisión de la falta fue una experiencia de carencia de 
señorío personal. 

1206 Ibídem, 56. 

360 



13. EL TRATO FRATERNAL EN LA TERAPIA DE LAS PERSONAS 

DEPRESIVAS. 

Interés individual y relevancia social de la melancolía 

Una enfermedad grave 

El concepto de la época de Teresa sobre la melancolía, se correspon-
de, con alguna matización, con el actual de neurastenia, cuyos síntomas 
aparecen en afecciones obsesivas y en cierto tipo de depresión, con graves 
inconvenientes para la integración del sujeto en la vida comunitaria, que es 
lo que a Teresa más le inquieta en su responsabilidad de fundadora. 

Se refiere frecuentemente en sus escritos al humor de melancolía. Refle-
ja así la creencia contemporánea que admitía la existencia biológica en el 
organismo de unos líquidos, /a sangre, la linfa, la bilis y la pituita, denomina-
dos humores, que dirigían la dinámica biológica y, consecuentemente, reper-
cutían en la salud psíquica de la persona. En su tiempo estaba aceptada la 
idea de que el carácter dependía, en parte, de la proporción con la que los 
humores circulaban por el organismo. Actualmente, toda esta serie de esta-

dos y procesos se engloban bajo la rúbrica común de la afectividad1207
• 

Uno de los síntomas graves que presentan las personas melancólicas 

es que no tienen conciencia de estar enfermas, pues ellas no quieren 

conocer que tienen este mal, porque no las fuerza a estar en cama. Es éste 
un detalle muy revelador ya que nos informa de cómo entonces el con-
cepto de enfermedad se asociaba exclusivamente a lo somático, a lo orgá-
nico. Aún no se consideraba enfermo al enfermo mental. Éste no era un 
enfermo, era un loco, sin más. 

Teresa, desesperanzada, escribe que en otras enfermedades sanan o 
se mueren; aquí vienen a perder el juicio del todo, aunque, como veremos, 
admitirá diagnósticos menos graves. En un lenguaje desgarrado por su rea-
lismo, dice que es morir para matar a todas. Y ésta es la pesadilla que más 
le preocupa, la posibilidad de matar a todas, de demoler la vida comuni-
taria, pues estas enfermas se habitúan a mirar las faltas en los otros para 

encubrir las suyas1208
. Por otra parte, la melancólica es una pobre mujer 

desvalida y desamparada. 
La dilatada experiencia de Teresa sobre el comportamiento de per-

sonas, monjas o no, afectadas de melancolía, le ha influido para que el 

1207 Poveda Ariño, J. M~., La psicología de Santa Teresa de jesús, pág. 74. Ed Rialp. Madrid. 

(1984). 
12os Teresa de Jesús, Fundaciones, 7, 1 O, 3. 

361 



término de melancolía le evoque connotaciones negativas, conductas y 
comportamientos libertinos. Ésa es la razón que esgrime para rechazar el 
empleo del término melancolía, pues no había de tomarse este nombre 

en la boca, porque parece que trae consigo libertad, interpretada, natu-
ralmente, en el sentido de libertinaje, de imponer a los demás la propia 
voluntad y capricho. Por eso, para evitar ambigüedades, prefiere que se 

llame enfermedad grave, y icuánto lo es!, y se cure como tal1209
• 

Con lenguaje de ensayista y con la intuición profunda que lo caracte-
riza, Ortega y Gasset escribe que el término melancolía significa propia-

mente flujo negro, restos de lenguaje galén ico, como ya queda anotado, y 
recuerda que nuestro idioma habla aún de buen humor y mal humor para 

denominar nuestro estado emocional. Derramósele la melancolía por el 

corazón, dice Cervantes de Don Quijote en aquellos últimos capítulos tan 

delicadamente tristes1210
• 

Teresa insiste en que ahora se usa más que suele de ordinario, y no 
desea compartir el sentido que se le atribuye llamando melancolía a la 

propia voluntad y libertad1211
• El hecho de confundir, sobre todo en los 

ambientes comunitarios monacales, esta enfermedad grave con la legítima 
y verdadera expresión de la libertad personal, explica que Teresa se empe-
ñe en deslindar los dos campos, el de la Ubertad verdadera y el de la enfer-

medad grave. No le parece de recibo identificar el comportamiento de 
una enferma de melancolía ·con el de la persona cabal, que practica la 
libertad con absoluta conciencia de responsabilidad . 

Actitud social negativa de la melancólica 

Es cierto que Teresa no habla de la melancolía de oídas. Conoce his-
torias con nombre y apellido que le instan a que se tome conciencia de 
que una melancólica basta para traer inquieto un monasterio. No se daña 

a sí, lo que sería suficiente para buscar soluciones a su salud, sino a todas. 

A una monja descontenta, y la melancól ica lo está porque se siente incom-
prendida, yo la temo más que a muchos demonios. 

La comunidad, necesitada de tutela, merece y exige todas las pro-
tecciones posibles. Apoyada en este convencimiento, Teresa contrapone 
dos valores, el de la vida, por una parte, y el del bien espiritual, por otra, 
para concluir que es mejor que se mueran unas hermanas que no dañen 

a todas1212
• El mal, como el bien, se contagia, por lo que si una que 

1209 Ibídem, 7, 8. 

121o O. y Gasset, J., Biología y Pedagogía. o. c., T. 11, pág. 294. 

1211 Te resa de Jesús, Fundaciones, 7, 7. 

1212 lbíd., Carta al P. Gracián, octubre, 1575. 

362 



comienza a hacer el bien, despierta a las demás 1213
, lo mismo ocurrirá al 

contrario. 
Son importantes la matizaciones que hace Teresa sobre los sujetos 

que sufren esta afección psíquica, pues condicionan el tratamiento edu-
cativo que conviene apl icarles. Anota que cuando la enfermedad cae en 
un sujeto humilde y en condición blanda, aunque consigo mismo trae tra-
bajo, no dañan a los otros, en especial si hay buen entendimiento1214

• 

Según esta reflexión, importa mucho advertir que la melancolía es com-
patible con una capacidad intelectual normal, y que la personalidad global 
del sujeto afectado puede adoptar una actitud humilde, lo que supone un 
reconocimiento de las propias posibilidades y limitaciones. Esto facilitará la 
aceptación de las ayudas que oferte el educador y el orientador. 

A la curiosidad que muestran los educadores de querer conocer por 
qué la monja melancólica resulta tan perniciosa para el desarrollo de la 
vida comunitaria, Teresa responde que son muchas las invenciones que 
busca este humor para hacer su voluntad. Lo cual implica una distorsión 
grave, ya que la comunidad disfruta de armonía fraternal en el cumpli-
miento de la Regla. Esta anomalía fuerza a que sea menester buscar tales 
invenciones para cómo lo sufrir y gobernar sin que haga daño a las otras1215

• 

La expresión de buscar tales invenciones refleja la dificultad de encontrar 
respuestas comunitariamente educativas para sufrir con paciencia los 
inconvenientes de tales comportamientos y para gobernar, es decir, para 
ayudar a reflexionar, a educarse en la doble dimensión de persona y de 
miembro de la comunidad. 

Piden a Teresa orientación 
sobre el modo de comportarse con estas enfermas. 

Es innegable la importancia médica, moral y social de la melancolía en 
aquel momento. El doble aspecto por el que a Teresa le importa el tema 
de la melancolía es el disciplinar y el moral. Es obvio que, por una parte, 
le apene la situación de la salud física y psíquica que padece la Hermana 
melancólica pero, por otra, también le aterra la grave dificultad que ofre-
ce esta enferma para lograr la disciplina que facilite la convivencia apaci-
ble y fraternal en el monasterio. 

La referencia puntual a la afección de la melancolía, es una contribu-
ción de considerable valor que hace Teresa a la Historia de la Patología en 
la España del siglo XVI. Contamos a este respecto con una afirmación 

1213 lbíd., VI M, 6, 12. 

1214 lbíd., Vida, 7, 4 y Fundaciones, 7, 2. 

121s lbíd., Fundaciones, 7, l. 

363 



rotunda, que está el mundo tan lleno de esta melancolía que no me espan-
to. Que hay tanta ahora en el mundo y hace el demonio tantos males por 
este camino, que tienen muy mucha razón de temerlo y mirarlo muy bien 
los confesores1216

. Y las monjas del monasterio de Salamanca. 
Teresa está informada de que en el convento de las carmelitas des-

calzas de Salamanca se percibe cierta inquietud y desasosiego por razón 
de este tema, y entre ellas ha cundido algún temor, debido a que no saben 
cómo comportarse con esas enfermas. Es la razón por la que éstas mis her-
manas de San }osé de Salamanca, adonde estoy cuando esto escribo, me 
han mucho pedido diga algo de cómo se han de haber con las que tienen 
humor de melancolía1217

• Necesitan que la Madre les in icie en el modo de 
cuidarlas y ayudarlas, lo cual nos indica que las monjas salmantinas daban 
por supuesto que se trataba de una enfermedad grave. 

Teresa les confirma su gran preocupación no sólo porque la amplitud 
de la población afectada por la melancolía es considerable, sino porque se 
trata de una situación que, por su naturaleza, se presta a que la monja 
enferma, confundida, sea manipulada gravemente tanto en sus criterios 
como en el comportamiento externo. Conviene, pues, detectar lo que hay 
de morboso en el estado de ánimo de la enferma, ya que ahí radica el 
peligro para la Hermana y para la comunidad. Y de manera muy especial, 
los confesores deben prevenirse y prepararse para orientar a tales perso-
nas, pues una mentalidad inarmónica abre las puertas al maligno1218

• 

Importancia del tema para la educación 

Lo que a nosotros nos importa especialmente es la repercusión y los 
cuidados educativos que exige la enferma de melancolía para tratarla y 
orientarla como es debido. Es decir, importa descubrir el modo más ade-
cuado de afrontar educativamente el problema de la melancolía, lo que 
presupone, en primer lugar, elaborar un sencil lo diagnóstico de la situa-
ción que vive la enferma, buscar remedios individuales y comunitarios 
que favorezcan su salud física y mental, y trabajar, después, por conseguir 
su integración personal y comunitaria. 

Por lo que a la consecución de este objetivo educativo se refiere, 
enmarcamos el contenido y la práctica educativa de la enferma melan-
cólica en el ámbito de la Pedagogía diferencial. Y más en concreto, con 
esta exposición deseamos aproximarnos a la educación especial, como 

1216 lbíd., V/ M, 1, 8. 

1217 lbíd., Fundaciones, 7, 1. 

1218 Juan José López lbor, Ideas de Santa Teresa sobre la melancolía. En Rev. de Espirituali-
dad, abril-diciembre, 87-89, pág. 433 . (1963). 

364 



modalidad de la Pedagogía diferencial, que practicó Teresa observando y 
analizando su modo de proceder con las personas, monjas o no, afecta-
das de esta enfermedad. 

Psicotipo de la monja depresiva 

Teresa de Jesús, como es lógico, trabaja desde la idea que tiene sobre 
la melancolía. La experiencia le ha aportado la información suficiente para 
que opine con conocimiento de causa. Pero lo que más le preocupa en 
razón de monja fundadora, es conocer los efectos de esta enfermedad en 
el discurrir diario de la vida comunitaria y orientar la práctica educativa de 
las Hermanas enfermas. De ahí que nuestra pretensión sea la de identifi-
car los rasgos que caracterizan a la persona afectada por la melancolía. Ello 
nos es un requisito indispensable para aplicar las medidas pedagógicas y 
educativas pertinentes con el fin de conseguir, a la vez, la armonía interior 
de la persona y la integración de la Hermana carmelita en la comunidad. 

Opinión autorizada y contrastada de Teresa de jesús 

Las medidas pedagógicas y educativas que adopte Teresa para reme-
diar la salud física, mental y social de las enfermas, serán creíbles en la 
medida en la que advirtamos que es conocedora a fondo de la naturale-
za y de los efectos de la melancolía. Para merecer su confianza, nos reve-
la que si hubiera de escribir lo mucho de este daño que ha venido a mi 
noticia, vieran tengo razón de poner en esto tanto. Torno a decir como 
quien ha visto y tratado muchas personas de este ma11219

• De hecho, expo-
ne con autoridad que debajo del color de este humor1220

, se encuentra un 
amplio cuadro y gama de trastornos psicosomáticos y psicopatológicos 
que califica como melancolía, flaca complexión, flaca imaginación, locura 

junto con ilusión y, en general, flaquezas de mujeres, como pueden ser la 
ternura de corazón o los antojos 1221

• 

Después de efectuar este recorrido informativo, procederá que con-
trastemos sus ideas con las de algún profesional de la psiquiatría actual 
para así valorar más objetivamente sus opiniones. En este sentido, y en un 
elemental escarceo, hemos observado que la idea del doctor López lbor 
sobre la naturaleza de la enfermedad es que se trata de una fruición ante 

la depresión, lo que implica la degradación personal. La melancólica, escri-
be, es una persona depresiva, quejumbrosa, inquieta, agresiva, de ideas 

fijas, tozuda, de razón enflaquecida, inconsciente de su estado, crítica, 

desaprensiva, mentalmente desintegrada, que hace su voluntad, flaca de 

1219 Teresa de jesús, Fundaciones, 6, 9 y 7, 4. 
1220 Ibídem, 7, 7. 

l 221 Ibídem, 8, 8. 

365 



imaginación' 222
• En su opinión, para la psiquiatría moderna, la melancolía 

es una enfermedad caracterizada por la presencia de una tristeza patoló-

gica y por una depresión de ánimo. En algunos casos, tal estado de ánimo 

resulta tan intolerable para el enfermo, que, para él, la vida no vale la pena 

de ser vivida. En la crisis de melancolía, tristeza y angustia, la vida se des-

nuda de sí misma. Hay muchas maneras de estar mal en el mundo. Una 

de ellas, de las más terribles por cierto, es la melancolía. El sufrimiento sin 

lágrimas de la melancolfa es el más profundo e inefable. Nunca la criatura 

siente su propia miseria con más intensidad' 223
• 

Para admiración del lector, le informamos que con ocasión de la cele-
bración del IV Centenario de la Reforma Teresiana, fue el doctor López 
lbor quien estudió el pensamiento teresiano sobre la melancolía, y, aun-
que reconoció que en la melancolía de entonces se incluían no sólo las hoy 

llamadas melancolías, sino otro tipo de alteraciones, tales como la histeria, 

las obsesiones y ciertas personalidades psicopáticas y que la palabra no 

tenía entonces el sentido restringido de la psiquiatría moderna 
1224

, sin 
embargo, aprobó las conclusiones básicas a las que llegó Teresa, mujer de 

tanto talento empírico, hábil para gobernar almas y enfermos. Éstas son 
algunas de ellas: 

-Teresa descubrió el alcance de la gravedad de la enfermedad, pues 
se trata de unos enfermos que son para haberlos piedad. 

-Le resulta evidente que la melancolía es una enfermedad, un des-
equilibrio patológico de los humores del organismo. Es el concepto 
galénico de la melancolía. No era posible otro entonces. 

-Teresa señaló diferentes grados de gravedad en la disfunción del 
humor y del ánimo del enfermo, pues escribe que hay más y menos 

de este humor. 

- Distingue /o patológico de la actitud de fruición de la enferma, que 
es lo más preocupante desde el punto de mira de la comunidad. 

- La persona así afectada, se defiende peor contra las tentaciones del 
maligno, ya que no se encuentra en cond iciones de resistir, supues-
ta la f laqueza de su imaginación. 

- López lbor encuentra justificada la oposición de Teresa a que se admi-
tan postulantes afectadas de esta enfermedad, más o menos solapa-
da. De ahí la llamada a los confesores para que estén vigilantes. 

1222 López lbor, J. J., Ideas de Santa Teresa sobre la melancolía, Rev. de Espiritualidad, 22, 

1963, pág. 432. 

1223 Ibídem, págs. 434-439. 

1224 Ibídem, pág. 435. 

366 



Contamos, por tanto, con la confirmación de un profesional que 
explícitamente avala lo certero de las intuiciones teresianas sobre esta 
penosa enfermedad. Y disponemos, además, de otro tipo de autoridad, 
que, aunque no es la de un profesional, la consideramos estimable por 
el valor que aporta desde su experiencia con estos enfermos. Me refie-
ro al autor varias veces citado, Erasmo de Rotterdam, que coincide con 
Teresa en describir a los melancólicos como individuos tristes, envidiosos 
y amargados1225

• 

Teresa, pues, se encuentra en condiciones de poder afirmar que se 
trata de un mal tan dañoso . Y otro dato muy a tener en cuenta para con-
firmar la objetividad de su apreciación y valoración, es que no hace una 
interpretación pseudoreligiosa de la enfermedad, sino que la interpreta 
como una situación de la enferma, propicia para que e/ demonio inter-
venga. Es decir, que la melancolía no se debe a una intervención del 
demonio, pero sí puede servirle de pretexto medianero para su actuación 
posterior, ya que la Hermana así afectada es una mujer desvalida, puesto 
que /a pobrecita en sí misma no tiene quien la valga para defenderse de las 
cosas que la pone el demonio, para que no comience el demonio a sujetar 
aquel alma tomando por medio este mal. Yo he miedo que el demonio, 
debajo del color de este humor, quiere ganar muchas a/mas 1226

• Este con-
vencimiento explica que escribiendo a María de San José, la ponga en 
guardia para que observe a una Hermana que no tiene ingenio ni talento 
para tantas invenciones como ha hecho, lo que da pie para sospechar que 
era el demonio el que la enseñaba1227

• 

La ternura entrañada en la expresión la pobrecita en sí misma, sugie-
re que Teresa ve necesario acercarse a la Hermana afectada no sólo con 
palabras y gestos de una pedagogía rebosante de comprensión y de bon-
dad, sino que es aconsejable para conseguir su sanación acudir, tam-
bién, a la medicina. No se debe pretender mejorar el cambio de com-
portamiento de la enferma si antes, o en paralelo, no se procura su salud 
física. 

Dos diagnósticos posibles 

La experiencia que le han dejado el trato directo con estas enfermas 
y las referencias que de las mismas le han llegado, le lleva a concluir que 
hay más y menos de este humor. Es decir, que la enfermedad puede pre-
sentarse con más o menos gravedad. Lógicamente, es ésta una apreciación 

122s E. de Rotterdam, o. c., pág. 99. 

1226 Teresa de Jesús, Fundaciones, 7, 3 y 2, 7. 

1227 lbíd., Carta a María de San }osé, 3-5-1 579. 

367 



debida únicamente a la observación y al seguimiento que hace sobre las 
enfermas, pues no es un profesional capacitado para elaborar un diagnós-
tico que le proporcione los datos suficientes para proceder al tratamiento 
médico adecuado. 

Como fruto, por tanto, de su observación, se encuentra con dos tipos 
de gravedad. En un caso se trata de locura, sin esperanza de recuperación. 
Se basa en que parece que si no hay razón, que es ser locos, y así es. Aun-
que no puede acudir a ningún cuadro sintomatológico específico que 
detecte y diagnostique el estado de locura, sin embargo, .se apoya en una 
apreciación global, pues /o que más hace este humor es sujetar, someter, 
la razón. Ha encontrado, sin embargo, otros casos de menos gravedad, de 

los que ahora hablamos, en los que no se llega a tanto mal ya que no es 

locura confirmada ya que /a razón en la enferma está solamente oscureci-

da 1228
, y esto importa a las mismas enfermas entenderlo para que no pien-

sen que su situación las disculpa para la cu/pa 1229
. No las exime de res-

ponsabilidad moral. 
Admitidos estos dos tipos de diagnóstico, circunstancia importante 

en orden a cuantificar la culpa para aplicarle la terapia pedagógica más 
adecuada, Teresa hace una reflexión final sobre lo que hay de común en 
las dos gravedades comentadas, y es que en lo que sólo ha comenzado 

este dañoso mal, aunque no esté tan confirmado, en fin es de aquel 

humor y raíz, y nace de aquefla cepa1230
. La cepa común es la alienación 

de la mente. 

Finalmente, Teresa, muy intencionadamente, hace una llamada de 
atención importante a las preladas a las que pone en guardia advirtiéndo-
les que /a razón, que en la enferma es.tá oscurecida, es menester esté más 

clara en la pre/ada1231
• A ellas se les exigía más lucidez para ayudar mejor 

a las enfermas ya que si éstas no tienen en sí quién las resista, ¿qué no 

harán las pasiones? Situación d ifícil para el educador, desvalido del apoyo 
de la enferma. 

Voluntad de dominio 

Otro rasgo que caracteriza el psicotipo de la melancólica es la voluntad 
violenta, de dominio, con que pretende actuar. Teresa, educadora perspi-
caz, se ha encontrado con Hermanas de condiciones libres y poco humildes 

y mal domadas, mal educadas, y que no les hace tanta fuerza el humor como 

1228 lbíd., Fundaciones, 7, 3 y 2. 

1229 Ibídem, 7, 4. 

1230 Ibídem, 7, 2 y 3. 

1231 Ibídem, 7, 3. 

368 



esto1232
• Es decir, en estos casos, el humor queda reducido a un mero pre-

texto para hacer ellas su propia voluntad, lo que les venga en gana. 
Es preciso advertir, por ello, que si se desea llevar adelante un pro-

yecto educativo eficaz, liberador, en estas Hermanas, es necesario con-
cienciadas de que en sentir que tienen esta libertad, que en realidad no lo 
es, sino un capricho irracional, está el daño. Se precisa enviarles el men-
saje de que lo que verdaderamente pretenden es salirse con lo que quie-

ren. Decir todo lo que se les viene a la boca. Holgarse en lo que les da 

gusto, como quien no tiene en sí quien les resista 1233
• Ese quien les resista 

no hace referencia a la ausencia de una autoridad exterior que las haga 
frente y las someta, sino a la pérdida de la sana razón. 

Según el proceso educativo liberador que sigue Teresa en sí misma y 
aconseja a los demás, conviene ayudar al enfermo para que reconozca, en 
la medida de lo posible, que /e faltó la fortaleza y que, consecuentemen-
te, sujetó/a el humor, a quien muchas veces echamos la culpa de nuestras 

imperfecciones y mudanzas. El verdadero culpable es la debilidad de la 
voluntad, consecuencia de las pasiones no mortificadas y de que cada una 

de las enfermas querría salir con lo que quiere1234
• 

Tratamiento médicopsiquiatrico y educativo 

A Teresa no le intimida la melancolía en sí, sino la actitud positiva o 
negativa que adopten las enfermas. Ésta es la preocupación que proyecta 
sobre las postulantes o sobre las Hermanas melancólicas. Puede contarse 
con la actitud educativa inicial muy correcta de la priora, que, sin embar-
go, resulta ineficaz por la falta de colaboración de la Hermana afectada. 

. Es evidente que la aversión de Teresa a que las melancólicas ingresen 
en el convento, no se debe al hecho de que sean mujeres enfermas, sino 
a su actitud ante la enfermedad, que es la que crea en la comunidad un 
clima negativo que dificultará la convivencia y la armonía. Como nos con-
firma López lbor, la melancolía, en parte, es una actitud de fruición ante la 

depresión, lo que implica la degradación personaf1235
• Aquí radica y así se 

justifica su preocupación. Y en estos supuestos, afronta el trabajo de orien-
tación y educación de estas enfermas. 

Si observamos el diseño médicopsiquiatrico y educativo que elabora 
para las melancólicas, que incluye la elaboración de un diagnóstico básico, 

la aplicación de un tratamiento médico y el trato personal de la educadora, 

1232 Ibídem, 7, 7. 
1233 Ibídem, 7, 9 y 3. 

1234 Ibídem, 27, 10 y 7, 3. 

1235 López lbor, J. j., o. c., ibídem. 

369 



de la priora o de la maestra de novicias. valoramos como muy acertada la 
actitud educativa de Teresa con la enferma. 

El diagnóstico previo mediante la observación 

Es incuestionable que el trabajo educativo y orientador sobre cual-
quier educando exige disponer de un diagnóstico previo, que informe con 
la objetividad deseable sobre los diferentes rasgos que perfilen su perso-
nalidad. Sin él, no es fácil prestarle la colaboración que le resulte eficaz. 
El primer paso, pues, que se ha de dar para llevar a buen término el 
esfuerzo educativo es recabar toda la información que esté al alcance. 

Teresa se encuentra con una triple circunstancia que le dificulta este 
trabajo previo de elaborar un diagnóstico de la enferma, aunque sea ele-
mental. Los obstáculos, esperables por otra parte, son el aspecto exterior 
normal que presenta la enferma, el modo imperceptible como aparece el 
humor negro y los escrúpulos que padece, atribu idos, con frecuencia, a 
causas ajenas a la enfermedad. 

Evidentemente, una de las dificultades que presentaba la melancolía 
a las educadoras del Carmelo era que se trataba de una enfermedad no 
siempre manifestada en el exterior, que no obligaba a guardar cama. Tere-
sa lo describe metafóricamente como un humor tan sutil, perspicaz, inge-
nioso, que se hace mortecino, apagado y sin vigor, para cuando es menes-
ter, cuando le conviene par~ no ser descubierto, y así no lo entendemos, 
no nos percatamos de su presencia, hasta que no se puede remediar1236

, 

cuando ya no hay remedio. En el aspecto de mortecino es donde Teresa 
reconoce su impotencia para desenmascararlo, cuyas consecuencias debe 
afrontar la enferma aun sin conciencia de culpabilidad alguna. Para Tere-
sa, sin embargo, suponía una seria llamada de atención a los enfermos, 
que carecen de conciencia de tales, a su entorno, y de modo especial a 
los educadores, que deberían corregir comportamientos calificados de 
correctos por los sujetos. 

Una dificultad añadida es que Teresa carece de medios técnicos que 
le faciliten la confección de un diagnóstico fiable. Ante esta dificultad, no 
le queda otro remedio que el recurso a la observación como instrumento 
de detección y exploración. Un recurso válido, pero insuficiente, por 
incompleto, para obtener el objetivo pretendido, pues hay muy poco que 
observar, supuesto su carácter sutil y solapado. Por eso, no se asombra, 
aunque se duele, si un día se encuentra una Hermana afectada por él, que 
en su momento fue admitida al noviciado con las garantías de gozar de la 
salud física y psíquica exigidas. 

1236 Teresa de jesús, Fundaciones, 7, 1. 

370 



El escrúpulo-tentación 

La Hermana melancólica es un sujeto que pone a prueba en Tere-
sa y en las prioras su habilidad pedagógica y educativa, pues a las difi-
cultades ya apuntadas, es preciso añadir que las Hermanas pasan harta 

muerte consigo mismas de aflicciones e imaginaciones y escrúpulos, 

consecuencia inmediata y directa de la degradación global que sufre su 
persona. 

Sin embargo, a estas afl icciones o imaginaciones ellas, las enfermas, 
siempre las llaman tentaciones, porque no quieren reconocer que tienen 

este ma/1237
• Es más soportable y, en el fondo, más consolador, creerse 

víctimas de la presencia instigadora del demonio que de una humillan-
te enfermedad. Pero la dura verdad para la priora, educadora y orienta-
dora, es que /a melancolía hace y fabrica sus antojos en la imaginación. 

Y, para evitar ingenuos malentendidos, se adelanta Teresa a describir el 
antojo como algo que parece que es, no siendo, ya que /a mayor parte 

de las enfermas tienen la imaginación flaca. Todo el mal es estar siempre 

imaginando 1236
• A título de recordatorio, uno de los desastres de Francis-

co de Goya, que lleva por título El sueño de la razón produce monstruos, 

nos ofrece el dibujo de un hombre profundamente dormido, circuns-
tancia ésta que aprovechan una serie de animales monstruosos para salir 
de su cabeza, a la que dominan rodeándola. En el caso de la melancó-
lica, los monstruos son los escrúpulos y las tentaciones. 

Importa advertir que cuando Teresa indica que de estas dos maneras 

de personas, las escrupulosas y las flacas de imaginación, no hay que hacer 

caso, el mensaje que transmite no es el de abandonarlas, sino el de que 
nos esforcemos por tratarlas como a personas. Lo que aconseja es no 

decirles que es melancolía, porque si le dicen que es melancolía, nunca 

acabará, que jurará que lo ve y lo oye, porque le parece asf239
• Y en ade-

lante se perdería el tiempo, pues aparecería un rechazo hacia la educa-
dora que obstaculizaría su trabajo de orientadora. 

Lo que sí es menester es buscar las invenciones de su imaginación para 

gobernarla sin que haga daño a las otras '240
• Admirable intuición pedagó-

gica que responde al consejo rogersiano de meterse en los zapatos del otro 

para mejor conocerlo y ayudarlo, evitando, en lo posible, la influencia 
negativa en el entorno. 

1237 Ibídem, 7, 1 O. 

1238 lbíd., VI M, 2, 7 y Fundaciones, 7, 9. 
1239 lbíd., V/ M, 3, 2. 

1240 lbíd., Fundaciones, 7, 1. 

371 



Apoyo médico y dieta especial 

Los pedagogos saben que para conseguir el rendimiento satisfactorio 
en el educando que demanda su colaboración, debe presentarnos una 
persona en óptimas condiciones psicosomáticas. También Teresa es muy 
consciente de ello. 

Como es natural, lo que nosotros aplaudimos en su comportamiento, 
supuestas las limitaciones farmacéuticas de su tiempo, es observar que 
antes de recurrir a medios que le podría haber aconsejado un mal enten-
dido celo espiritual, sin embargo, advierte que es necesario adelgazar el 

humor con alguna cosa de medicina para poderse sufrir. Nos indica que lo 
primero es mitigarlo, desactivarlo. Al mismo tiempo, y esto para no crear 
alarma en la comunidad, que tanto le horroriza a Teresa, estése en la 

enfermería 1241
• 

Ella misma, que nunca renunció a los remedios caseros y curanderi-
les, los había buscado para su cuerpo durante los primeros años de su 
estancia en el monasterio abulense de la Encarnación. Tenía muy claro, 
también por experiencia, como queda expuesto, que el malestar del cuer-
po influye muy negativamente en el ánimo y en el espíritu. 

El historial personal le enseñaba a Teresa, mujer de un gran sentido 
común y de sorprendentes intuiciones femeninas, que en no pocas oca-
siones la debilidad de la imaginación es debida a una dieta alimenticia 
descuidada, poco nutritiva.· De ahí que no olvide los remedios dietéticos 
y tome precauciones aconsejando a las responsables del monasterio o de 
la enfermería que se tenga en cuenta que estas enfermas no coman pes-

cado, sino pocas veces. 
Y para evitar posibles escrúpulos en las responsables a la hora de deci-

dir sobre la conveniencia de una dieta que contradice la norma general 
escrita, expone su pensamiento con claridad y lucidez escribiendo que 

pese a la prescripción de la Regla Primitiva que es la que sigue la Reforma, 

estas enfermas coman carne en lugar de sólo pescado. 

Aún va más allá en la atención alimenticia que es necesario prestar a 
estas enfermas dejando meridianamente claro el principio evangél ico de 
que e/ sábado es para el hombre y no el hombre para el sábado. De ahí 
que aconseje o mande que también en los ayunos es menester no ser tan 

continuos como las demás 1242
• 

No es la Hermana la que está en función del ayuno, sino que es éste 
el que se practica procurando el bien espiritual de la Hermana. ~ por 

1241 Ibídem, 7, 8. 

1242 Ibídem, 7, 9. 

372 



supuesto, como sugiere nuestro Quintiliano, no agobiar con tareas la debi-
lidad de los discípulos, sino tener consideración a sus fuerzas y acomodar-
se a su capacidad1243

• 

Terapia ocupacional 

Teresa, guiada por la información que le ha procurado la práctica de 
la observación de las enfermas, ha llegado a la conclusión de que la sede 
funcional de la melancolía se encuentra en estar imaginando, que aquí está 
todo su mal. lCómo combatir, pues, este mal? Lógicamente, centrando, 
distrayendo y entreteniendo la imaginación en trabajos que absorban toda 
su energía. 

De esta manera, sugiere la terapia ocupacional convencida de que se 
trata de la fórmula más adecuada para el tratamiento psiquiátrico de las 
melancólicas. Propone explícitamente esta terapia como el mayor reme-
dio que tienen, ocuparlas mucho en oficios, para que no tengan lugar de 
estar imaginando, que aquí está todo su ma/1244

• Considera, pues, que ocu-
parse en los oficios del monasterio, la limpieza, la huerta, es el mayor 
remedio que tienen a su alcance estas enfermas. Y en realidad, ésta es una 
de esas intuiciones en que ha cristalizado la honda sabiduría popular, pues 
la concentración de la atención en un objeto, en una actividad, evita la 
dispersión y el descontrol de la imaginación, que es lo que se pretende. 

Apoyo educativo: actitud amorosa de la priora 

No perdamos de vista la importancia que concede Teresa a las con-
secuencias tanto del comportamiento individual de la enferma como del 
comunitario. De ahí su interés por este tema al que dedica el capítulo sép-
timo de las Fundaciones, que titula «de cómo se han de haber con los que 
tienen melancolía; es necesario para las preladas». 

De cuál era su estado de ánimo cuando recibía noticias de este tipo 
de enfermos, contamos con testimonios de Hermanas cercanas a ella que 
confiesan que lastimábanla mucho los trabajos interiores que la comunica-
ban personas graves y pobres de lejos y de cerca, unos por escritq y otros 
de palabra; y cuando eran de escrúpulos y de melancolías hacían/a mucha 
lástima, y con gran pena nos mandaba pidiésemos a Dios el remedio de 
estas cosas, que decía que tenía experiencia de algunas, y así sabía el gran 
trabajo que era padecer/as1245

• 

Estas dos vertientes de la conducta de la enferma, el individual y el 
comunitario, deben ser tenidos en consideración para conseguir, por una 

1243 Quintiliano, Instituciones Oratorias, o. c. T. 1, lib. 12, pág. 44. 

1244 Teresa de Jesús, Fundaciones, 7, 9. 

1245 Ana de jesús, Lobera, o. c., pág. 466. 

373 



parte, que la colaboración fraternal, educativa, ofrecida a la enferma, sea 
la correcta y para que, por otro lado, comprendamos también nosotros 
la aparente dureza de algunas decisiones con las que se penal izan las 
conductas. 

Como elemento que determinará la actitud que debe adoptarse con 
estas enfermas, las prioras evaluarán el grado de culpabilidad, ya que de 
ordinario no se las considera culpables como no lo son los locos . Puede 
haber alguna culpa si la razón está enferma. El sentido es si la razón está 
sólo enferma, no loca, pues entonces se admite alguna posibilidad de 
razonamiento, ya que otros tiempos están buenos1246

• Incluso, algunas son 
almas humildes y tan temerosas de ofender a Dios que no hacen más de lo 
que les mandan 1247

. 

Esta reflexión es la que explica que como apoyo a la dieta y a la medi-
cación, Teresa recomiende a las preladas, a las prioras, una inequívoca 
actitud de afecto y comprensión hacia las melancólicas. Es la ternura natu-
ral que confiesa sentir hacia ellas, porque yo las tengo gran piedad, y así 
es razón que todas se la tengan las que están con ellas 1248

, porque como las 
pobrecitas en sí mismas no tienen quien las valga para defenderse de las 
cosas que las pone el demonio, es menester que la prelada ande con gran-
dísimo aviso para su gobierno, no sólo exterior, sino interior1249

• 

Es preciso vigilar, incluso, que la actitud amorosa que recomienda a 
las prioras no resulte humillante a las enfermas para evitar así despertar en 
ellas algún sentimiento de incapacidad, de inseguridad o de ineptitud. Por 
eso, las prioras han menester, sin que las mismas enfermas lo entiendan, 
para evitar malas interpretaciones, llevarlas con mucha piedad, así como 
verdadera madre, y buscar los remedios que pudiere para su remedio 1250

• 

A ninguno de nosotros se nos escapa que haber de tenerse por perso-
na de razón, y tratarla como tal, no la teniendo, es trabajo intolerable. De 
ahí la necesidad de llevarlas por maña y amor todo lo que fuere menester, 
para que por amor se sujeten, que sería muy mejor y suele acaecer, mos-
trándolas que las ama mucho y dárselo a entender por obras y palabras 1251

• 

El maridaje tan teresiano de maña-amor, de obras-palabras, de técnica-
cariño, y de pedagogía-corazón, es la actitud propia del educador que pre-
tende sorprender positivamente al educando, incluso al que, como en 

1246 Teresa de jesús, Fundaciones 7, 3. 

1247 Ibídem, 7, S. 

1248 Ibídem, 7, 1 O. 

1249 Ibídem, 7, 3. 

1250 Ibídem, 7, 8. 

1251 Ibídem, 7, 12, 9,1. 

374 



este supuesto, es débil de razón y de imaginación, porque ellos entienden 

y comprenden con los sensores del corazón. 

Rigidez en las decisiones 

La misma Teresa sospecha lo que podrían pensar de ella al advertir, 
con cierta lógica sorpresa, que ordena a las prioras que impongan a las 
enfermas de melancolía las mismas penas y penitencias que a las que 
gozan de buena salud. lNo se detecta alguna contradicción, incluso injus-
ticia, en tal decisión? Ella misma reconoce que parece que me contradigo, 

pues parece sin justicia, que si no puede más la enferma, castiguen a la 

enferma como a la sana 1252
• 

Obviamente, la sospecha es razonable y, de hecho, adivina nuestra 
perplejidad por la razón de la aparente contrad icción e injusticia que ella 
misma apunta. Sin embargo, no lo estima así. Y lo justifica con la ayuda 
d~ la experiencia, como le ocurre frecuentemente. Somos nosotros ya 
quienes depositamos la fiabilidad que nos merece su pedagogía en el 
recurso que hace a ella. Convencida, pues, de la rectitud de su intención, 
por una parte, y de la oportunidad de la decisión tomada, por otra, des-
cubre el aspecto educativo de su proceder de este modo: 

-He intentado hartos remedios y no hallo otros1253
• Efectivamente, 

tenemos información de que ha empleado la persuasión, la disua-

sión, el amor fraterno y materno a manos llenas y rotas. Ya había 
dejado bien subrayado en la Visita de Descalzas para los visitadores, 
y para todos, que sólo con amor podrá corregir y quitar faltas. En 
una de sus últimas cartas, fechada a finales de agosto de 1582, 
pocos días, pues, antes de morir, y dirigida a la madre Tomasina 
Bautista, priora de Burgos, le recordaba que es menester piedad en 

las palabras. 

-La enferma de melancolía perjudica como ninguna otra la vida 
comunitaria. Adelantada esta pertinente aclaración, expone su pro-
ceder acudiendo a la analogía que observa entre estas dos situacio-
nes de riesgo, la que crea un loco en su entorno humano y la que 
suscita la melancólica en su comunidad. Y, admitida tal analogía, se 
pregunta por qué para evitar el peligro que crea el loco se permite 
que lo aten y castiguen, y no se puede adoptar el mismo procedi-
miento con una enferma de melancolía que entorpece y perjudica 
gravemente la convivencia comunitaria. Le parece evidente que si 

1252 Ibídem, 7, 9 y 6. 
1253 Ibídem, 7, 7. 

375 



para que no maten los locos, los atan y castigan, ¿cuánto más se ha 
de mirar que las melancólicas no hagan daño a las almas con sus 
libertades? Basada en ese razonamiento, concluye que también 
sería injusticia atar a los locos y azotarlos, sino que sería mejor dejar-
los que maten a todos1254

• 

Es claro, como vemos, que Teresa dispone de su sistema de valores y 
a él se atiene. No debe olvidar la priora que no todas las enfermas de 
melancolía se encuentran afectadas por la misma gravedad. Sin este con-
vencimiento, se cometerán errores irreparables en la atención educativa 
que se presta a las enfermas. Por ejemplo, a las enfermas leves, las que 
no están afectadas por locura confirmada, hay que hacerles cumplir la 
norma o la pena por todas las vías y maneras que pudieren. Si no basta-
ran palabras, sean castigos; y si no bastaren pequeños, sean grandes; si no 
bastara un mes de tenerlas encarceladas, sean cuatro, que no pueden 
hacer mayor bien a sus almas1255

• Sería improcedente, por el contrario, 
esta rigidez, si estuvieran locas del todo, pues en ese supuesto, bastaría 
con el temor1256

• 

Observando con minuciosidad el vocabulario de sus escritos, adverti-
mos el empleo correcto que hace de dos verbos de distinta semántica, 
referidos al comportamiento de la priora con las enfermas de melancolía. 
Me refiero al verbo resistir, cuya denotación es la de oponer una fuerza a 
la acción de otra, y al verbo $Ujetar o sujetarse, en forma pronominal, que 
denota el hecho de someterse o someterle a uno a la voluntad de otro. 
Para Teresa, gran misericordia de Dios es a los que da este mal, sujetarse a 
quien los gobierne, porque aquí está todo su bien, si tuvieran conciencia 
de su situación, claro. Y se pregunta; entre deseosa y admirada, ¿por qué 
no podrán sujetarse por Oios'257 ? La enfermedad es la que nos proporcio-
na toda la respuesta. 

Como prueba de habilidad pedagógica y de buena maña, y con el fin 
de evitar a la priora el fracaso y la frustración que le supondría el hecho 
de que la enferma se saliera con la suya, le sugiere que puede no man-
darlas lo que han de resistir, pues no tienen fuerza para hacer fuerza. 
Súfranlas algunas faltas, por no las sufrir otras mayores estando perdidas; 
éste es el más suficiente remedio que se las puede dar1258

, sin esperar éxi-
tos especiales, evidentemente, en la apropiación de la libertad. 

1254 Ibídem. 

1255 Ibídem, 7, 4. 

1256 Ibídem, 7, 12. 

1257 Ibídem, 7, 4 y 7. 

1258 Ibídem, 7, 9. 

376 



En cuanto a la aceptación y cumplimiento de las normas, como es un 
tema que hace referencia al funcionamiento externo de la comunidad, 
Teresa se muestra más exigente y especialmente rígida'259

• Y pide para las 
que no hicieren esto de grado, obedecer, que sean apremiadas por las pre-
ladas y no se engañen con piedades indiscretas 1260

• Cuando saliere a andar 
en comunidad ha de ser humilde como todas y obedecer como todas, y 
cuando no lo hiciere, no le valdrá el humor; porque por las razones que 
tengo dichas conviene. 

Recordemos, a este propósito, que las razones teresianas tienen un 
doble referente. Por un lado, entender que el bien común es prioritario y 
todo se subordina a él. Y por otro, no olvidar que es el demonio el que 
instrumentaliza la melancolía de la enferma para perjudicarla a ella y a la 
comunidad. En estos casos, es oportuno que se aprovechen las preladas de 
las penitencias de la Orden para que perciban claramente que se trata de 
s.upuestos normales, comunitarios, y procuren sujetarlas de manera que 
entiendan que no han de salir con todo ni con nada de lo que quieren. Su 

deseo puede rayar en la utopía en estos casos, pero es ·necesario preten-
derlo para el bien de todas. Por otra parte, es conveniente no sentar pre-
cedentes que pueden resultar negativos, porque si entendieren que algu-
nas veces han bastado sus clamores y las desesperaciones que dice el 
demonio en ellos, van perdidos'26

' . 

Teresa es consciente de que el método sugerido es, a todas luces, 
riguroso. Lo sabe y lo confiesa sin rubor. Y lo justifica porque las pasio-
nes no mortificadas y cada una de ellas querría salir con lo que quiere. 
Pero esta conducta no es expresión de la verdadera libertad por la que 
ella ha empeñado su trabajo educativo y educador a favor de las enfer-
mas, lo entiendan o no, pues ¿qué será, si no hay quien las resista? Yo 
mostré gran rigor, porque mientras más veía que no se sujetaban a la 
obediencia, más claro vi que era tentaci6n'262

• Lo que pretende, pues, 
Teresa no es castigar a una enferma, sino impedir que su enfermedad 
sea tomada por el demonio como pretexto para interrumpir la vida sere-
na de la comunidad. 

1259 Es muy importante saber que Teresa de jesús toma de las Constituciones Antiguas lo 

referente a las penas: es patente /a interdependencia de las Constituciones Antiguas y las 
Teresianas en muchos aspectos, por ejemplo, en el paralelismo y aun identidad, de los S 
capítulos de normas penales. Antonio Fortes, Edición de las Constituciones femeninas del 
ciclo teresiano, Rev. Monte Carmelo, vol. 104, Burgos 1996, pág. 175. 

1260 Teresa de jesús, Fundaciones, 7, S. 
1261 lbfdem, 7, 3. 

1262 lbfdem, 7, 3 y 6, 12. 

377 



En otro punto aparece también lúcida su postura, es en el modo de 
practicar la libertad estas enfermas, tan imaginativas y tozudas. Sabiamen-
te aconseja que es menester que no comiencen en los tiempos que están 
malos a tomar libertad, entendida ésta como ejercicio caprichoso de la 
propia voluntad, para que cuando estén buenos no sean señores de sí, 
dando a entender que caminan a sus anchas, que es terrible ardid del 
demonio. Y la priora que por piedad mal entendida dejare comenzar a 
tener libertad, se entiende usar mal de la libertad, a las tales, en fin, no se 
podría sufrir; y cuando se venga a remediar; será habiendo hecho mucho 
daño a las otras 1263

• 

Supresión de la oración mental 

A quienes nos hemos acercado al alma de Teresa, no nos sorprende 
la modernidad y actualidad de muchas de sus intuiciones, no percibidas 
aún por responsables de la ori entación religiosa de las personas que han 
depositado en ellos su confianza. Nos referimos a la percepción de que 
no siempre se encuentra la persona en condiciones psicológicas para 
hacer una sencilla oración, ni siquiera para acudir al recuerdo de Dios. 

Es verdad, apunta Teresa, que aun en lo bueno hemos menester tasa 
y medida para no dar con nuestra salud en el suelo. Esto conviene en espe-
cial a las flacas de cabeza o imaginación Cuando una viere que se le pone 
en la imaginación un misterio de la Pasión y que está muchos días que no 
puede pensar en otra cosa, entienda que le conviene distraerse1264

• Es evi-
dente que se está refiriendo a las enfermas de melancolía. 

Observamos que la razón aportada por Teresa para que la enferma 
suprima temporalmente la oración mental o disminuya el tiempo a ella 
dedicado, es la misma que esgrimió para aconsejar la conveniencia de 
ejercitarse en los oficios de la casa, el entretenimiento de la imaginación. 
Entiende que es preciso evitar por todos los medios posibles caer en la 
obsesión, pues ello acarrearía perjuicio a la salud física, no sólo a la men-
tal. En virtud de este riesgo, y con prudente sabiduría, la priora tiene que 
procurar que estas enfermas no tengan muchos ratos de oración mental; la 
mayor parte tienen la imaginación flaca y hará/as mucho daño, y sin eso, si 
esto no se t iene en cuenta, se les antojarán cosas que ellas ni quien las 
oyere no lo acaban de entender. 

1263 Ibídem, 7, 3 y 7. 

1264 Ibídem, 7, 9 y 6, 7. 

378 



14. EVALUACIÓN DEL PROCESO EDUCATIVO 

la evaluación integra el proyecto educativo 

Es claro el mensaje de Teresa cuando insiste en que importa mucho 

entender que vais bien 1265
, pues concede a la evaluación un aliciente orien-

tador y motivador. Éste es el aspecto psicopedagógico de la evaluación, 
patente en su capacidad para despertar en el discípulo actitudes que faci-
litan y mejoran la calidad de su trabajo. 

Fue consciente Teresa de la necesidad que tiene el educando y de lo 
conveniente que le es el hecho de conocer el status en que se encuentra 
su proceso educativo, ya que tal información orienta la línea eficaz que 
debe llevar su progreso y motiva la voluntad para insistir y permanecer en 
el esfuerzo por conseguir el objetivo propuesto. 

La desorientación vivida por Teresa durante largos años debida a las 
carencias doctrinales y aptitudinales de los confesores que la trataron, le 
sirvieron de pretexto para insistir en la necesidad de que el educando sea 
informado de todos los detalles de su proceso educativo, pues los des-
aciertos cometidos por el educando en la andadura del camino desenca-
denan cansancio en la voluntad y pérdida de tiempo. 

No se pretende con la evaluación que el educador sólo acumule 

datos del educando, que, sin duda, le serán de inestimable ayuda para 
autocriticarse y mejorar su metodología. Es preciso, además, que el 
mismo educando se beneficie de la información para comprobar el esta-
do de su comportamiento, de las actitudes que adopta, de la responsa-
bilidad que demuestra, de su dedicación y de tantos factores que con-
dicionan su rendimiento. 

Por el aprendizaje que nos ha proporcionado la experiencia diaria, 
somos conscientes de que evaluar la ejecución del proyecto educativo 

propuesto es parte integrante del ejercicio de la enseñanza y del aprendi-
zaje. Es uno de los modos de que se dispone para controlar su ritmo y de 
esa manera informarnos de su validez y de su rentabilidad. En las manos 
del educador, profesional o no, la evaluación resulta un instrumento 
imprescindible para elaborar un diagnóstico también del curriculum. 

Sin la práctica frecuente de la estimación evaluadora del complejo tra-
bajo educativo que realizamos, los enseñantes, los educadores caminaría-
mos a ciegas, sin un norte referencial adecuado que valore nuestro que-
hacer. Esta es la razón por la que la necesidad y la práctica de la evalua-

ción demandan un lugar en el diseño de cualquier proyecto educativo. 

1265 lbidem, Camino, 37, 3. 

379 



Como anota L. Vives, no olvide el prudente maestro advertir cuánta es la 
diferencia que media entre el que comienza1 el que avanza y el que 
/legó1266

• La opinión de Teresa es que importa mucho entender que vais 
bien1 porque en diciendo a uno que va errado y ha perdido el camino, se 
cansa y gasta el tiempo y llega más tarde1267

• Como escribía Juan de la Cruz, 
todo es camina!'¡ nunca se llega del todo, por lo que siempre debemos 
conocer el tramo del camino que recorremos para saber si la dirección, el 
sentido y el ritmo son los adecuados y esperados. 

Necesitamos, pues, en el contexto monástico en el que se desenvuel-
ve Teresa, contar con un juez, que será el prelado o el confesor, con una 
orientadora como la priora, que ayuden a la educanda, a la monja, a des-
cubrir la verdad que se es, la autenticidad del crecimiento que tal perso-
na consigue en su condición de mujer y de religiosa, y el grado de apro-
piación de la libertad que asimila. 

Teresa considera la práctica del control evaluador un medio para que 
sus monjas se pongan en contacto con la verdad real que son y viven. Es 
de la máxima importancia para ella saber discernir cuán diferentes son 
nuestros caminos reales, cómo se vive el día a día, de nuestras torpes y 
engañosas imaginaciones 1263

, que a nada concreto y positivo conducen. 
Éste es uno de los cometidos de la evaluación, que la Hermana objetive su 
mundo interior, tanto el intelectual como el afectivo y el espiritual. 

Es consciente Teresa de. que muchas veces, lo que es mayor razón, 
lo que objetivamente es más razonable, incluso más evidente, si no lo 
hemos gana, si no nos apetece llevarlo a la práctica, nos lo hace pare-
cer disparate nuestro natural 1269

• Hasta ahí llega el poder de la sensibili-
dad, que tan hábilmente colorea y consigue disuadir la razón. Teresa, 
como nosotros, sabe bastante de estas estrategias, algunas veces incons-
cientes, que únicamente se descubren por la aplicación de una evalua-
ción oportuna. 

Podemos señalar, pues, que a Teresa, que, obviamente, desconocía 
nuestros tecnicismos y la jerga pedagógica, le era necesario, sin embargo, 
controlar e informar sobre el grado de objetividad de su proceso educati-
vo liberador y el de las Hermanas. La perspicacia de que le ha dotado la 
experiencia ajena, el conocimiento que posee sobre los desvíos que han 
sufrido en el desarrollo de su vida espiritual religiosas de otros monaste-
rios, la debilidad de la imaginación femenina, que Teresa admite por la 

1266 Vives, J. l., Enseñanza de las Disciplinas, o. c., T. 11, pág. 588. 

1267 Teresa de jesús, Camino, 37, 3. 

1268 lbíd., Fundaciones, 5, 6. 

1269 Ibídem, 5, 11. 

380 



contundencia de los hechos, le ponen en guardia para mantenerse muy 
vigilante sobre el desarrollo de la vida religiosa de las Hermanas. 

Es un hecho irrefutable que la evaluación de las verdades adquiridas 
por uno u otro camino y la autenticación de sus revelaciones contrastadas 
con las opiniones de los letrados y de los confesores, fue para Teresa una 
preocupación constante y el ejercicio más frecuente y doloroso al que 
libremente se sometió, ávida de cimentar la espiritualidad sobre sólidas 
certezas. 

Indicadores que evalúan con fiabilidad 

Los profesionales de la enseñanza, ilusionados con su dedicación a la 
tarea educativa, son conscientes de la dificultad que entraña acertar en la 
elección del cuestionario que va a propiciar las respuestas reveladoras de la 
situación objetiva intelectual, afectiva, religiosa o social del alumno, someti-
do a evaluación y control. Nadie duda que resulta más difícil redactar la pre-
gunta pertinente que responderla. Por esta razón, es evidente que no todas 
las respuestas obtenidas de la persona evaluada son significativas en la 
misma medida, es decir, satisfactoriamente portadoras de los contenidos 
que buscan el educador, el maestro, el tutor, el orientador o los padres, 
debido a que la formulación de la cuestión puede adolecer de capacidad 
discriminatoria, ya que no identificó correctamente el blanco buscado. 

Un ejemplo que nos ayuda a captar la idea que pretendemos trans-
mitir, es el de que no cualquier piedra encontrada en la calzada de una 
carretera comarcal, de una autovía o de una autopista, nos señala los kiló-
metros que hemos recorrido o que nos restan para llegar al lugar al que 
nos dirigimos. Este cometido informativo y señalizador se ha encomenda-
do a unas piedras que el viandante identifica por su volumen, por su color 
y por los números que en ellas están indicados. Por tanto, no cualquier 
piedra de la calzada puede responder a la pregunta del caminante de 
cuántos kilómetros restan para llegar al destino. 

Para que Teresa, educadora excepcional, bajando ya a nuestro terre-
no, se fíe del resultado obtenido en la evaluación aplicada, es decir, para 
que acepte como correcto el informe del proceso educativo liberador que 
va haciendo la Hermana, exige que le notifiquen con claridad sobre los tres 
indicadores que expondremos a continuación, su situación actual, el grado 

de autoconocimiento que va consiguiendo y el ritmo de su maduración 

personal. 

La situación actual del sujeto 

Entendemos por situación actual del sujeto que se evalúa una infor-
mación global del mismo referida al momento en el que se somete a 

381 



control. Se trata de conocer con llaneza lo que somos1270
, lo que hace-

mos, la calidad del trabajo, el desarrollo de la vida relacional, etc. aquí 
y ahora. Por tanto, sí se trata de las jóvenes postu lantes, a Teresa le 
importa recabar los datos que mejor revelen la estructura psíquica de la 
personalidad, del carácter, del temperamento, del estado de la salud de 
la postulante, de su afectividad, de sus aspiraciones, de su vocación. En 
definitiva, es el momento de captar la calidad de la joven que llama a las 
puertas del Carmelo. De ahí su insistencia en que la priora quedara más 
satisfecha con lo que la persona era que con lo que aportaba económi-
camente a la comunidad, pues no todas las postu lantes eran considera-
das aptas para ingresar en el Carmelo teresiano renovado. 

La recogida de datos, la evaluación, no se limita, obviamente, a las 
jóvenes postulantes, sino que abarca a las novicias y a las profesas. Quizás 
pareceros ha que hablo con las que comienzan y que después puedan ya 

descansar127 1
• Puede ocurrir lo contrarío, que se descuide la atención y 

dedicación a las jóvenes postulantes o a las novicias, y entonces aconseja 
que no se haga más con la priora y antiguas que con las demás1272

• Está con-
vencida Teresa de que es muy conveniente practicar un seguimiento con-
t inuo del proceso educativo que hace la Hermana o la persona de que se 
trate, pues no siempre es una monja carmelita. 

Cuando deja claro que no creáis que hablo con las que comienzan y 

que después puedan ya descansar, alude, en la jerga pedagógica actual, a 
la evaluación continua. Lo que no significa que sea éste de la evaluación 
un rasgo que proclama la actualidad teresiana, sino, lo contrarío, que es 
la pedagogía de hoy la que actualiza intuiciones del pasado. Sea como 
fuere, el hecho de conocer lo más objetivamente posible la situación 
actual, somática, anímica y social de una postu lante o de una profesa, es 
un indicador fiable que nos permite continuar conscientemente, con 
todos los datos precisos en la mano, y con garantía, su proceso educativo. 

El grado de autoconocimiento 

El segundo indicador que evalúa con fiabilidad la objetividad del pro-
ceso educativo que se realiza, es el grado de autoconocimiento que alcan-
za el educando, el discípulo, la Hermana carmelita. El educando es cons-
tructor de sí mismo y se edifica sobre la verdad de sus cimientos o de sus 
pilares. De ahí la urgente necesidad del autoconocimiento, sin el cual no 
es posible progreso educativo alguno. 

1270 lbíd., Camino, 68, 2 y 15, 8. 
1271 lbíd., VI/ M, 4, 1 O. 
1272 lbíd., Constituciones, 22. 

382 



Para fray Luis de León, /o más propio de la necedad es no conocerse 
y tenerse por sabio. Pero conocerse y desestimar sus rasgos positivos, es 
igualmente nocivo. Este segundo supuesto, que no sería necio, pero sí 
nocivo, por la precaria autoestima que supone en el sujeto, reclama una 
atención especial hacia él. 

Teresa aconseja a sus monjas que se conozcan y se tengan en mucho, 
que conozcan la dignidad grande en que están y la gran merced que les ha 
hecho el Señor1273

• Lo que hace es una llamada a conocer la verdad que 
cada cual es, que es la que nos revela y pone de manifiesto la virtud de la 
humildad. Como un constructor avezado, la Hermana debe saber perfec-
tamente que todo este edificio, el de la propia santificación, es su cimien-
to humildad'274

, porque sólo ella es el firme que nos garantiza la solidez de 
la edificación. Por eso, es oportuno que constantemente nos llegue infor-
mación clara y suficiente de la conciencia que, día tras día, adquirimos 
sobre nuestra situación real. No sólo lo que hacemos, nuestros deseos, 
nuestras inquietudes, sino lo que en cada momento somos. 

Para Teresa, cualquier indicador que nos conduzca al autoconoci-
miento y nos ayude a revelar la verdad de nuestra vida, sea bienvenido. 
Por ejemplo, conocer la calidad de la oración mental que se hace es un 
indicador fiable para informarnos sobre el autoconocimiento, ya que ése 
es uno de sus frutos. Lo contrario también es una estrategia válida, es 
decir, si la Hermana desea conocer si se encuentra psíquicamente prepa-
rada para orar, lo verificará en que advierte con quién habla y lo que pide 
y quién es quien pide y a quién, no la llamo yo oración, aunque mucho 
menee los labios1275

• La oración mental bien hecha comienza y acaba con 

propio conocimiento. 
· Conviene tener aviso, es otro criterio fiable, en el análisis de los gustos 

para que observen las Hermanas si el Señor las lleva a contemplación y a dar-
les particular parte de Sí, o por el contrario, están siendo víctimas de un 
torpe engaño. Si falta profundización en el autoconocimiento, los gustos 
sentidos en la oración pueden no responder a un progreso real. Y pone el 
ejemplo de que las Hermanas son como el agua que está en un vaso, que si 
no le da el sol, está muy claro; y si da en él, vese que está todo lleno de 
motas1276

• Del mismo modo, el rayo de luz solar que llega del análisis de los 
gustos que se sienten en la oración, debe penetrar hasta el fondo del vaso 
de su alma para constatar si la transformación espiritual es real. 

1273 lbíd., Vida, 15, 2. 
1274 lbíd., V// M, 4, 8. 
1275 lbíd., 1M, 1, 7. 
1276 lbíd., Vida, 20, 19. 

383 



En este afán de buscar indicadores válidos que lleven al autoconoci-

miento, encuentra otro en el conocimiento de las faltas que se cometen. Si 
se analizan con humildad, aparece en ellas un dato revelador muy válido 
porque en el/as. se nos da a entender quién somos y hasta dónde llega nues-
tra virtud1277

• Las faltas son el espejo y la denuncia de nuestras carencias. 

El ritmo de la maduración personal 

Es importante comprender que la educación realizada con la cola-
boración de agentes exteriores, se lleva a cabo como un proceso de cre-
cimiento progresivo, aunque lento, o lento, pero progresivo. Es un deve-
nir sujeto a leyes propias, conocidas o no, que se cumplen a un ritmo 
no siempre bien identificado, condicionado a la estructura y a las ins-
tancias que definen la psicología de cada persona y a las circunstancias 
temporales y locales que la influyen. Entre los indicadores que Teresa 
ofrece para evaluar el grado de madurez que se consigue, hemos halla-
do los siguientes: 

-Somos conscientes de que la madurez personal es progresiva si la 
tarea educativa va liberando las capacidades intelectuales, afectivas 
y relacionales personales de sus respectivos y conocidos lastres, y 
garantiza la conquista y el disfrute de mayor autonomía. Educar, 
valiéndonos de un símil empresarial, consiste más en construir fábri-

cas que almacenes. Lo que equivale a decir que por la educación 
cada uno se fabrica, se· modela a sí mismo, es decir, cada cual se 
hace protagonista de su propia e intransferible vida 1278

, alcanzando el 
señorío que le corresponde en su calidad de ser humano. 

-Otro indicador que puede ayu<;lar a evaluar de manera muy fiable 
el progreso de la madurez personal es la capacidad de concentra-

ción adquirida. Si antes, por ejemplo, se precisaba del total aisla-
miento exterior para sumirse en la contemplación, y un buen día 
siente, como Teresa, que no hayáis desconsuelo, cuando la obe-
diencia os trajere empleadas en cosas exteriores, pues debéis enten-

der que si es en la cocina, entre los pucheros anda el Señor; ayu-
dándoos en lo interior y en lo exterior1279

, la Hermana advertirá y se 
alegrará de haber desarrollado su capacidad de concentración y de 
contemplación. Es evidente que /os que llegan a este punto de ora-
ción, de recogimiento, no pedirán al Señor que los quite los trabajos 
ni que estén libres de tentaciones y persecuciones y peleas, porque 

1278 O. y Gasset, j., En torno a Galileo, o. c., T. ~ pág. 13. 
1277 lbíd., Fundaciones, 5, 15. 
1279 Teresa de jesús, Fundaciones, 5, 8. 

384 



éste es otro efecto muy cierto y grande de ser espíritu del Señor y no 
ilusión 1280

• 

- La reciedumbre con la que la persona afronta los contratiempos de 
la vida diaria, es otro indicador válido para detectar el espíritu del 
Señor que la conduce hacia la madurez del hombre libre. Conside-
ra la Hermana que hasta ahora había sido un juego de niños el 
hecho de sugerirle al Señor los caminos por los que convenía que 
anduviera su alma y siente mucho la voluntad de que la hayáis traí-
do embebida en juego de niños1281

• Sin embargo, cae en la cuenta 
de que no hay por qué buscar los caminos y escogerlos, puesto que 
ya su voluntad es vuestra 1282

, y no queriendo nada, lo poseen todo y 
llegan a aquella libertad de espíritu tan preciada1283

• 

-Es obvio sospechar que otro indicador fiable para evaluar la madu-
rez personal, humana y religiosa, sea la tolerancia y el espíritu de 
libertad interior que aparecen implícitos en la aceptación de que 
hay muchos caminos en este camino del espíritu1264

• Lo evidente es 
que quien ama de veras a Dios, todo lo bueno ama, todo lo bueno 
quiere, todo lo bueno favorece, todo lo bueno loa 1285

• 

Al confidenciarles que esta monja hace 40 años que tomó el hábito 
y desde el primero comenzó a pensar en la Pasión de nuestro Señor, sin 
nunca pensar en cosa que fuese sobrenaturat sino en las criaturas o 
cosas de que sacaba cuán presto se acaba todo, y que esto le hacía 
mucha más gana de servirle, que por el temor nunca fue ni hacía al 
caso1286

, Teresa acerca a las Hermanas la historia personal del camino 
recorrido. Muestra su historia a las Hermanas como uno de tantos posi-
bles caminos para realizar el proceso educativo personal sin la preten-
sión de erigirse en paradigma para nadie. Una cosa es la llamada 
común, la misión común que todas han elegido, y otra el modo perso-
nal de vivenciar esa vocación. No les propone, y de ningún modo impo-
ne, un plano único de la arquitectura espiritual del Carmelo reformado. 
Eso sí, sugiere que poco a poco vayan ayudando a cada una 1287 a encon-
trar su identidad por el camino que las lleve a alcanzar el crecimiento 
personal madurativo. 

1280 Ibídem, 66, 1. 
1281 lbíd., Camino, 71, 1. 
1282 lbid., Fundaciones, 5, 6. 
1283 Ibídem, 5, 7. 
1284 Ibídem, 5, 1. 
1285 lbíd., Camino, 69, 3. 
1286 lbíd., Cuentas de Conciencia, 53il, 1. 
1287 lbíd., Fundaciones, 18, 8. 

385 



-Como síntesis, el indicador más fiable, el que mejor informa sobre 
el status actual del verdadero progreso madurativo, es el de practi-
car día a día la verdad que se recibe. El de que hechos son amores 
y no buenas razones. Por ello insiste Teresa en que una cosa os 
aviso, que no penséis que, aunque sean hablas de Dios, seréis por 
eso mejores, que harto habló a los fariseos, y todo el bien está en 

cómo se aprovechan de estas palabras1288
• 

Sujetos sometidos a evaluación 

Cuando se trata de hacer un balance estimativo de la estructura, de la 
consistencia de una empresa, de su funcionamiento o del nivel del rendi-
miento económico, humano y social obtenido, obviamente procede que 
el equipo directivo se plantee la cuestión de qué elementos instituciona-
les y qué factores empresariales son los que deben someterse a revisión y 
evaluación. 

Este es el tema que afrontamos ahora, el de conocer cuáles son los 
sujetos, individuales, colectivos o institucionales, que Teresa somete a 
estimación y evaluación . Evidentemente, serán las personas, tanto indi-
vidual como asociativamente consideradas, y la Reforma del Carmelo 
como tal institución, las que, por razones diferentes, tienen que sufrir 
el análisis y el examen de su situación en referencia a la consecución 
de los objetivos que la Hermana, la comun idad o la Orden se hayan 
propuesto. · 

Las Hermanas Carmelitas 

Que sean las Hermanas las primeras que deben vigi lar y evaluar su 
progreso humano, social, espiritual y "eclesial en el Carmelo reformado, es 
lógico. No deben olvidar que se han apartado del mundo voluntariamen-
te para seguir con toda la fidelidad posible el cumplimiento de un objeti-
vo muy concreto, el de los consejos evangélicos. Esa separación física de 
la sociedad, que, sin embargo, sigue muy cercana al monasterio a través 
de las relaciones mantenidas con los familiares y los deudos, en general, 
tiene que ser sometida por cada Hermana a rigurosa evaluación. 

Las Hermanas son el Carmelo y lo justifican. Y tanto de su progreso inte-
rior como del testimonio que transmiten hacia el exterior, depende la ima-
gen que de la Orden trascienda al exterior de sus muros. Y de la imagen 
exterior que el pueblo se haya formado, depende, en parte, la estima que 
de ellas y de la Iglesia sientan sus allegados. Es, pues, la fidelidad responsa-
ble la que obliga a que estén muy atentas al cultivo espiritual de su persona 

1288 Ibídem, 3, 4. 

386 



y a colaborar para que la comunidad sea el corazón y el alma de todas ellas, 
que de todas recibe y a todas comunica la frescura de la fraternidad. 

Teresa da por supuesto que todos los que se acercan al torno de un 
monasterio ya saben que sois religiosas y que vuestro trato es de oración. No 
les sorprenderá, por tanto, cuál será el tema dominante de las conversacio-
nes y el talante de vuestra presencia ante ellos. Sin embargo, supuesto el 
sentido común que reiteradas veces hemos alabado en ella y sus aptitudes 
educativas, comprende Teresa que los visitantes no se encuentren siempre 
preparados para seguir con emoción especial tales conversaciones. Sospe-
cha que no faltará alguien que se les acerque interesado, aunque siempre 
guiado por buena intención, para que roguemos a Dios por negocios y plei-
tos por dineros1289

. Como excepcional estratega que es, Teresa sugiere a las 
Hermanas que sí, que escuchen con agrado para que os escuche una ver-
dad y la admita vuestro deudo o hermanO¡ o persona semejante, haber de 
disponerle con estas pláticas y muestras de amor, que a la sensualidad siem-
pre contentan para que después quepan las palabras de Dios1290

• 

Este deseado y necesario talante espiritual de las Hermanas será el 
sign,o oportuno que remitirá a Dios a quienes se acercan al torno para 
coloquiar con ellas, y debe ser evaluado continuamente para verificar 
que realmente son un testimonio de desprendimiento del mundo, y que 
es verdadera la liberación afectiva y efectiva de los valores que en él esti-
man los mundanos. La carmelita, pues, se interrogará acerca de la cali-
dad de los negocios que trata, puesto que, hermanas mías, no es tiempo 
de tratar con Dios negocios de poca importancia. Para lo que a ellas les 
juntó el Señor fue para ser señales y signos de otro reino. La perseveran-
cia en esa conciencia es la que continuamente debe ser minuciosamente 
evaluada. 

Las personas que desempeñan cargos de responsabilidad 

Es consciente Teresa de que las instituciones no son entes abstractos, 
sino que se encuentran actuados por las personas responsables que las 
representan y las gestionan. En gran medida, la eficacia individual, social 
y religiosa y la rentabilidad pretendida de las instituciones, civiles o ecle-
siásticas, o de las mismas empresas de carácter financiero, pivota sobre la 
capacidad de generosidad, de gestión y de solidaridad de sus responsa-
bles. De.ahí el interés que debe ponerse y demostrarse en la selección de 
las columnas sobre las que gira la vida de la comunidad monástica, la prio-
ra, la maestra de novicias y la provisora. 

1269 lbíd., Camino, 1, S. 
1290 Ibídem, 34, 2. 

387 



De entrada, Teresa apunta un riesgo que corren todas las institucio-
nes, financieras, empresariales o eclesiásticas, sea cual sea su carácter fun-
dacional y la nobleza de los objetivos teóricamente pretendidos, el de que 
los responsables se sitúen prácticamente al margen de la estima de la dig-
nidad de las personas que las integran, y que se infravalore su dignidad. A 
ellas de modo especial les recomienda la práctica del ordo amoris, expre-
sión de la piedad cristocéntrica teresiana, como actitud personal perma-
nente y como espfritu que anima la práctica diaria del servicio que pres-
tan a la comunidad. 

Teresa desea que las responsables de la comunidad estén siempre 
muy pendientes de: 

-Vigilar desde el principio los elementos fundacionales de la Orden. 
A la priora y a la maestra de novicias les insiste muy reiteradamente 
que muestren una atención especial, que revisen y evalúen deteni-
damente todo lo que tenga valor de principio, de fundamental, de 
cimiento comunitario, porque verán las prioras y maestras de novicias, 
si no andan con cuidado al principio_ el mucho tiempo que será des-

pués menester para remediar semejantes flaquezas. No pocas veces 
llevamos perdido el camino porque va errado desde el principio1291

• 

Eso hace que se muestre temerosa de lo que el tiempo suele relajar en 

los monasterios por no se mirar, evaluar, estos principios1292
• 

-Evitar las actitudes discriminatorias. 
Aparece muy sensible Teresa a todos los comportamientos que 
pueden interpretarse en la comunidad como discriminatorios, pues, 
a la larga, ello resulta humillante para unas y disgregador para todas. 
Por esta razón, también en ese campo conviene que haya mucho 

miramiento, mucha revisión, porque conviene por muchas razones, 
que ella conoce muy bien por experiencias personales y ajenas. 

-Cuidar los aspectos temporales que afecten a la Comunidad. 
Como ya hemos referido en otro tema, exige a la hermana proviso-
ra que realice una estimación muy concreta y una evaluación minu-
ciosa sobre lo temporal que puede afectar al desarrollo normal, 
armónico, pacífico, de la vida comunitaria, pues ello es importantí-
simo, aunque en monasterios de pobreza no lo parece; mas en todas 

partes es menester haber concierto y tener cuenta con el gobierno y 

concierto de todo1293
. 

1291 lbíd., Fundaciones, 6, 8 y Camino, 64, 3. 
1292 lbíd., Visita de Descalzas, 6. 
1293 Ibídem, 2. 

388 



La Reform,a como institución 

La Reforma del Carmelo, en cuanto que supone un retorno al modo 
primitivo de recogimiento, de oración y de penitencia de los antiguos 
monjes, cuyo cumplimiento será su garantía de futuro, debe ser sabia-
mente asegurada. Por ello, se esfuerza en concretar algunos referentes, 
que continuamente deben evaluarse en fraternal corresponsabilidad pues 

hemos de mirar los tiempos por venir. Pues bien, entre los aspectos eva-
luables que merecen una atención permanente para que el Carmelo no 
pierda su identidad en el futuro, se encuentran los siguientes: 

-Que la Reforma garantice la correcta interpretación de las Consti-
tuciones. 
Con encomiable sentido moderno, se interesa para que quede 
declarado por qué personas se ha de entender lo que dice la consti-

tución . Es decir, exige que se determinen las personas que serán los 
intérpretes de las Constituciones. Aprobadas éstas en el1581, en su 
elaboración habían participado cuantos monasterios habían queri-
do enviar al capítu lo de Alcalá sus memoriales. Es la intuición tere-
siana de los actuales tribunales constitucionales, que garantizan la 
objetiva interpretación de la carta magna de cada nación como ins-
trumento de cohesión institucional. Con ello se pretende evitar el 
riesgo de la dispersión y la disgregación, que deteriora la unidad de 
una comunidad y de las comunidades entre sí. 

- Que se mantenga la práctica de la oración mental. 
Es verdad que las Hermanas del Carmelo han optado por la práctica 
de la oración mental, pero no porque en esta casa haya costumbres y 

ejercicio de oración es por fuerza que han de ser todas contemplativas. 

Esto es cosa que lo da Dios. Ni por esto dejará de ser muy perfecta 1294
• 

Se revisará, pues, sólo el cumplimiento de la Regla y la responsabilidad 
personal de la Hermana en la práctica de su vida de oración, pues e/ 
proceso educativo de la maduración espiritual es personal y cae den-
tro del ámbito de la conciencia y de la orientación individual. 

-Que se atienda con ternura a los miembros más necesitados. 
Se muestra muy exigente con la Comunidad, como institución y 
como fraternidad, y extrema el cumplimiento del trato exquisito 
entre sus miembros. Encomienda en especial la alimentación de las 
más necesitadas, porque jamás dejará Dios de dar lo necesario, o en 

cuanto a los enfermos la limpieza en camas y pañuelos de mesa, 

aunque más se gaste, que es cosa terrible no la haber. Y el capítulo 

1294 lbíd., Fundaciones, 27, 2. 

389 



de Alcalá no se había de descuidar de mandarlo, en forma de cons-
titución1295. Según la apreciación de Teresa, éste es el menudo go-
bierno que necesitan estas casas para el que recomienda vigilancia 
permanente a través de la evaluación detallada. 

Aspectos evaluables: Aspectos personales 

La calidad de la motivación vocacional reflejada en el amor 

Desde el punto de mira de la dignidad de la persona, no desde la efi-
cacia práctica, importa más la razón que mueve a actuar que la rentabili-
dad de la obra realizada. Cuando Teresa alcanza las cumbres del señorío, 
de la libertad, la única motivación que actúa su voluntad es el amor de 
Dios y a Dios, pues e/ Señor no mira tanto la grandeza de las obras como 
el amor con que se hacen. 

Pues bien, de la vitalidad de ese amor se evaluará la carmelita no sólo 
en el atardecer postrero de la vida, sino al caer de cada tarde cuando se 
apaga la luz del día. Bajando a detalles, anima a que tan alegremente 
tomemos lo sabroso como lo amargo, entendiendo que lo quiere Su Majes-
tad1296. En este presupuesto, desaparece del horizonte motivador cualquier 
razón que no sea la de que /o quiere Su Majestad. 

Cumplir la voluntad de su Majestad significa ejercitar el amor, unien-

do las dos voluntades, la propia y la de Dios. Amar con su amor, pres-
tarle los ojos para que Él los llene con su mirada, ofrecerle la lengua para 
que Él ponga la palabra, dejarle el corazón para que Él lo inunde con su 
amor. En fin, hermanas, con lo que concluyo es que no hagamos torres 
sin fundamento, que el Señor no mira tanto la grandeza de las obras 
como el amor con que se hacen 1297

• Y el amor con que se hacen es el 
suyo. 

Aunque no todas las Hermanas sean aptas para realizar los dife-
rentes trabajos que requiere la comunidad, sin embargo, todas ellas sí 
son hábiles para amar. Porque e/ aprovechamiento del alma no está en 
pensar mucho sino en amar mucho1298

• Eso sí, una cosa es necesario 
tener en cuenta, que no plega a Vuestra Majestad que cosa de tanto pre-
cio como vuestro amor se dé a gente que os sirve sólo por gustos 1299

• 

Dios da amor por amor y no lo cambia por los cromos de nuestros gus-
tos y caprichos. 

1295 lbíd., Carta al P Cracián, febrero 1581. 
1296 lbíd., Fundaciones, 5, 1 O. 
1297 lbíd., VI/ M, 4, 15. 
1298 lbíd., Fundaciones, 5, 2. 
1299 lbíd., Vida, 11, 12. 

390 



Es admirable hasta la emoción, leer y sentir el relato que Teresa nos 
ofrece de su propio proceso espiritual cuando nos confía que los actos y 

los deseos de ahora no parece que llevan la fuerza que solían antes. La 

fuerza mayor la tiene el que se haga la voluntad de Dios. Aquellos senti-

mientos tan excesivos e interiores que me solían atormentar de ver perder 

las almas y de pensar si hacía alguna ofensa a Dios, tampoco lo puedo sen-

tir ahora. La paz interior y la poca fuerza que tienen contentos ni descon-

tentos por quitarla. La muerte ni la vida se quiere1300
• Ya nada la reclama 

sino es amar a Dios, y con ese amor pretende impregnar la vida diaria. 

La voluntad de determinación y de perseverancia 

Teresa desea que se someta también a estimación el grado de deter-
minación y decisión de la voluntad. Y esto por varias razones. En primer 
lugar, porque la determinación de la voluntad causa amor, pues deter-

minándose a obrar y padecer se adquiere el amor1301
• En segundo lugar, 

porque la determinación de la voluntad es ya expresión de amor, pues, 
sino ¿para qué, Señor, queréis mis obras?, pregunté al Señor. Y dijome 

que para ver tu voluntad, hija 1302
• No quiero pasar por alto las palabras 

con las que el Rey Sabio se refiere a la obra, a la acción, por la coinci-
dencia entre las de Teresa y las suyas. Escribe que ca la obra aduce, con-
duce, al home á acabamiento de lo que entiende et es así como espeio, 

espejo, en que se muestra su voluntad et el su poder quál es 1303
• Y es que 

el hombre se juega más hombría en la voluntad que en la inteligencia. 
Rendimos más cuenta de lo que somos y hacemos cuando amamos que 
cuando pensamos. El que tiene humildad verdadera juzga por los efec-

tos y determinaciones y amor1304
. 

· Teresa se refiere a determinaciones, es decir, a decisiones, no a fáciles 
y estériles voluntarismos, a desahogos inoperantes. De ahí su insistencia 
en que no pensemos que está todo hecho en llorando mucho, y eso que 
ella valora las lágrimas hasta decir que su fuerza está en sus lágrimas, sino 

que echemos mano del obrar mucho y de las virtudes1305
• La moneda que 

corre por los monasterios teresianos son las obras, en cuanto que son la 
expresión de la determinación de la voluntad. 

1300 lbíd., Cuentas de Conciencia, 66, 5-1 O. 
Partida 2~, tít. VIl , ley XI, p. 53. 
1301 lbíd., Fundaciones, 5, 3. 
1302 lbíd., Cuentas de Conciencia, 51. 
1303 Alfonso el Sabio, Las Siete Partidas, Real Academia de la Historia, Madrid, 1807, T. 11, 
1304 Teresa de Jesús, Vida, 39, 1 O. 
13os lbíd., V/ M., 6, 9. 

391 



Y, en tercer lugar, Teresa concede a la voluntad de determinación un 
valor educativo excepcional. De tal modo, que no tiene reparo en decir 
que e/ alma que en este camino de oración mental comienza a caminar 
con determinación, tiene andado gran_parte del camino1306

. Y esto no lo 
digo tanto por los que comienzan, porque les importa mucho comenzar 
con esta libertad y determinación' 307

, sino por todos. Aunque luego no 
tenga fuerzas e/ alma, da un vuelq se determina a volar, y llega a mucho, 
aunque, como avecita que tiene pelo malo, acabe cansa, cansada, y 
queda1308

• Pero lo definitivo fue comenzar a volar. 
Esa alma determinada a ayudaros a !levar la cruz y no dejaros solo con 

ella es otro de los contenidos de la evaluación fiable, que nos revelará el 
punto donde se encuentra el alma en el desarrollo de su proceso educati-
vo liberador. Y afirma tajantemente que quien viere en sí, fruto de una 
correcta mirada evaluadora, esta determinación, no hay que temer1309

• 

La sabia iniciación a la espiritualidad del Carmelo 

Freinet_ en la alegoría veinte de su precioso libro Parábolas pedagógi-
cas, nos avisa de que en e/ grano o en fa planta naciente es donde el jar-
dinero sagaz empieza ya a cuidar y preparar el fruto que ha de venir. Pues 
con esa misma clarividencia, Teresa escribe que en todas las cosas se gana 
mucho en mirar en los principios para que los fines sean buenos1310

• Y en 
que hay que cuidar, sobre todo, de no tomar a la ligera ningún viciq por 

pequeño que sea y que ningán enemigo venció más veces que aquel que 
no fue tenido en cuenta 1311 se advierte un consenso mayoritario entre los 
pedagogos y los educadores 

Por eso, Teresa, que distingue .diferentes momentos en el proceso 
educativo liberador, concede gran importancia a la iniciación en el mismo 
por varias razones. Entre otras, porque el alma comienza a dar los prime-
ros pasos hacia la perfección, y si el cimiento es falso, no dura el edificio1312

• 

Por otra parte, el alma se encuentra tierna, y cualquier cosa puede dañar-
la. Y en tercer lugar, porque debemos contar con el pasado del educando 
para que su historia no quede ignorada. 

A este respecto, conviene advertir que hay educadores que creen que la 
educación comienza en la edad de la conciencia y la razón, y que entonces 

1306 Ibídem. 
13071bíd., Vida, 11, 15. 
noa Ibídem, 13, 2. 
1309 Ibídem, 11, 13. 
1310 lbíd., Carta a doña Mariana ]uárez, en Á vi la, d iciembre 1572. 
1311 E. de Rotterdam, o. c., pág. 227. 
1312 Teresa de jesús, Camino, 71, 1. 

392 



se podrá formar y guiar al niño como se guía una máquina, sin tener en cuen-

ta la experiencia pasada1313
• Pero no es así. Es preciso vigilar desde el princi-

pio la formación de hábitos mediante las costumbres que, quizás incons-
cientemente, se van adquiriendo, pues si entendiéramos cuán gran daño se 

hace en que se comience una mala costumbre, más querríamos morir que ser 

causa de e/lo1314
• Leí en una ocasión de pequeño en la escuela que con difi-

cultad se corrige lo que se ha dejado formar hábito131 5
• El padre debe al hijo 

no sólo el alimento del cuerpo, sino también la enseñanza para que tenga 

buenas costumbres y maneras 1316
• 

Es verdad que no siempre el proceso educativo es linealmente progre-
sivo. Ése es un deseo más que una realidad. Pero la experiencia de Teresa 
educadora, que es un aspecto excepcionalmente válido para ayudarnos a 
discernir la situación en que se encuentra la persona en un momento críti-
co, apunta que no hay miedo de tornar atrás, aunque más tropiece, porque 

va comenzado el edificio en firme fundament0 1317
• Lo que ocurre es que se 

requiere en el educador, en la priora, en la maestra de novicias, extraordi-
naria lucidez para discernir la situación, pues ya os dije otra vez que es como 
una lima sorda, el demonio, y es menester entenderle a los principios1318

• 

Atenta a las jóvenes principiantes, Teresa, según los testimonios que 
nos han llegado de las personas de su entorno inmediato, realiza con ellas 
todo un admirable trabajo de iniciación a la espiritualidad del Carmelo 
reformado quitando a las monjas que venían del mundo a la religión todas 

o las más devociones vocales, y dándoles puntos de meditación para que 

todo el día anduviesen y rumiasen en presencia de Dios1319
. Éste es otro de 

los temas que evaluarán prioritariamente las orientadoras de la vida espi-
ritual, el proceso y el progreso en la oración mental. 

Es también importante ayudar a las principiantes para que conozcan 
los rasgos que presenta el amor verdadero y, posteriormente, ellas lo eva-
lúen en sí mismas. Les apunta estos indicadores, concretos y sencillos, fáci-
les de señalar e identificar: el amor verdadero es olvidadizo del propio yo 

y se fija en el ser-del-otro. Esta fuerza tiene el amor, si es perfecto, que olvi-

damos nuestro contento por contentar a quien amamos1320
• Es desprendido 

1313 C. Freinet, La psicología sensitiva y /a educación, pág. 66. 
1314 Teresa de jesús, Camino, (CV) 13, 4. 
131S San Jerónimo, Carta a Leta, o. c., T. 11, pág. 239. 
1316 Alfonso X el Sabio, o. c., P. 2ª, tit. 7, ley 52, pág. 188. 
1317 Teresa de Jesús, Vida, 11, 13. 
1318 ibíd., 1M, 2, 16. 
1319 María de San Francisco, Procesos ... , o. c., T. 111, pág. 214. 
1320 Teresa de Jesús, Fundaciones, 5, 10. 

393 



y socialmente integrador. No ama las cosas del mundo, ni tiene contiendas, 
ni anda con envidias 1321

• Fomenta el bien, pues quien de veras ama a Dios, 

con los buenos se junta, siempre los defiende, todas las virtudes abraza 1322
• 

Evita el riesgo del desamor y es muy necesario no ponerse en ocasiones en 
donde suele ofender a Dios 1323

• 

Los pasos que se van dando en la apropiación de la libertad 

No es necesario incidir en el realce que Teresa concede a la progresi-
va apropiación de la libertad plena, interior y exterior. El objetivo marco 
de la andadura espiritual es, como ya hemos repetido en varias ocasiones, 
llegar a enseñorearse poniendo el mundo debajo de los pies. El mundo 
exterior y el interior, el sí-mismo que cada cual es y activa. 

Por la importancia que con lleva este ejercicio de liberación personal 
es por lo que recae sobre el mismo una mirada más escudriñadora y eva-
luadora. De cuando en cuando, para dar a entender dónde se encuentra 
el núcleo de la perfección espiritual que todas añoran y persiguen, Teresa 
les pregunta frontalmente, como en este caso, si sabéis qué es ser espiri-

tuales de veras . La respuesta también es directa, sin dar cabida a las ambi-
güedades o interpretaciones que no van en su dirección, la de hacerse 

esclavos de Dios, a quienes señalados con su hierro que es la cruz, los 
puede vender por esclavos de todo el mundo1324

• Aquí, el hacerse esclavos 

implica una tarea, un trabajo continuado, un proceso educativo que con-
duce y termina en la apropiación y asimilación de la libertad, mediante la 
liberación total de las realidades mundanas y de sí mismo, que suscita la 
vivencia gozosa de sentirse esclavos de Dios. 

El encerramiento absoluto que han elegido la Hermanas en la clausu-
ra, no señala in recto al sacrificio, a la vida mortificada, al desprendimien-
to doloroso, sino a la conquista y disfrute de la libertad. No se encierran 
para ocultarse, sino que hace de la clausura la señal, el indicador externo 
de su entrega en exclusividad para alcanzar el señorío sobre toda realidad 
humana, incluidas ellas mismas, pues dándoles Dios, a doncellas y mon-
jas jóvenes, un poco de luz y amor, se encierran para siempre en casa sin 
renta, como quien no estima la vida 1325• 

El proceso liberador que sigue la carmelita se autoevalúa fácilmente 
prestando atención a estas pautas: 

1321 lbíd., Camino, 69, 3. 
1322 Ibídem, 69, 2. 
13231bíd., Vida, 13, 1. 
1324 lbid., VIl M., 4, 8. 
1325 lbíd., Vida, 39, 10. 

394 



- Que e/ temor servil luego va fuera 
Es evidente el salto cualitativo que sufre el temor pasando del temor 
servi/1326

, que nos mantiene en el miedo a la mirada de un Dios jus-
ticiero, al don de temor de Dios, que es la experiencia espiritual 
filial que padecemos cuando advertimos que podemos desagradar 
en algo a Dios padre, que tanto nos ama. Teresa lo formula dicien-
do que andar un alma acobardada y temerosa de nada, a no ser de 
ofender a Dios, padre bondadoso, es grandísimo inconveniente1327

• 

-Que el alma se desprende de todo, incluso del deseo de la gloria del 
cielo. 
Le importa exclusivamente amar a Dios, por lo que algunas veces 
teme ser engañada en la vida religiosa tal como la siente. Pero se 
autoevalúa y observa que no lo puedo creer, porque, a mi parecer, 
no reina en mí con fuerza asimiento de alguna criatura ni de toda la 
gloria del cielo, sino amar a este Dios 1328

, y plega a Dios que no se 
pierda algún alma por guardar estos negros puntos de honra, sin 
entender en qué está la honra 1329

• Teresa somete a las Hermanas a 
ejercicios prácticos de liberación, pues mortificaba a las Hermanas 
en privarlas de todos sus gustos, quitándolas cualquier cosa con que 
tuvieran gusto, como era la celda, el vestido o un libro o una estam-
pa, cuando las tenían con asimiento1330

• Era una estrategia adecuada 
y oportuna para que estuvieran atentas al grado de asimiento fiján-
dose en el dolor que les producía la renuncia a la celda o a otro 
objeto cualquiera del que ella les desposeía. 

Las obras en cuanto que reflejan el interior de la persona 

Es Alfonso El Sabio uno de los autores que mejor han analizado la 
naturaleza y la importancia que hemos de reconocer a las obras conside-
rándolas como un valioso factor de diagnóstico. Nos comunica su pensa-
miento opinando que por lo que digo que es ganancia, las obras, es por-
que se nos da a entender quién somos y hasta dónde llega nuestra vir-
tud1331. Y porque, como decíamos anteriormente, ca la obra aduce al home 
a acabamiento de lo que entiende et es así como espeio en que se mues-
tra su voluntad et el su poder qua/ es 1332

• 

1326 Ibídem, 11, 1. 
1327 Ibídem, 26, 1. 
1328 lbíd., Cuentas de Conciencia, 66il, 5. 
1329 lbíd., Camino, 64, 3. 
1330 María de San Francisco, Procesos ... , o. c., T. 111, pág. 214. 
1331 Teresa de Jesús, Fundaciones, S, 15. 
1332 Alfonso X el Sabio, o. c., T. 11, P. 2íl, tít., 10, pág. 489. 

395 



Nuestras obras, la actividad que desarrollamos, tienen para el rey 
Alfonso un estimable valor de diagnóstico puesto que revelan el ser más 
radical. De esa apreciación alfonsina pudo nacer la expresión dfme qué 
haces, y te diré quién eres. De otro modo, y no menos elocuente, nos 
transmite el mismo pensamiento Ortega y Gasset, observando que detrás 
de cada hecho, está el creador de la cosa, el creador del hecho13

n . 

En segundo lugar, y siguiendo en su consideración de diagnóstico, las 
obras son una cuantificación o medición de la virtud que poseemos. En 
este sentido, ellas nos autorizan a afirmar que nadie es más bondadoso 
que lo que manifiestan las obras de cada día. Que Teresa concuerda en 
todo con la apreciación del rey Sabio, lo evidencia esta reflexión: 

lCómo queréis contentar a su Majestad con sólo palabras 1334? Porque 
en los efectos veremos si es verdad lo que queda dicho. Que se 
entienda por los efectos cuándo es espíritu de Dios1335

• Obras, hijas 
mías, que es la moneda que corre por acá1336

• En los efectos veremos 
si es verdadero lo que queda dicho 1337

• Esta es la verdadera muestra de 
ser cosa y merced de Dios que conformen las obras con los actos y las 
palabras 1338

• 

No sólo contribuye Teresa a enriquecer el lenguaje metafórico del rey 
Alfonso, sino que amplía la función de las obras atribuyéndoles la capaci-
dad de verificar la objetividad de la práctica de la oración mental. Por eso 
escribe que en los efectos y obras de después se conocen estas verdades 
de oración, que no hay mejor crisol para probarse1339

• Y no sólo prueban 
que la oración es verdadera, sino también que el alma se deja y se aban-
dona verdaderamente en las manos de Dios, y no sólo de palabra, como 
acaece en algunos, sino con toda verdad, se confirma por las obras 1340

• 

Lo que dice Teresa de las hablas, lo aplica a la oración. No es sufi-
ciente que Dios hable y que la persona escuche, pues de una cosa os 
aviso: que no penséis que, aunque sean hablas de Dios, seréis por eso 
mejores, que harto habló a los fariseos, y todo el bien está en cómo se 
aprovechan de estas palabras1341

• Como ella ha escarmentado en cabeza 
ajena, insiste tanto en que las obras serán las que confirmen que sean 

1333 O. y Gasset, J., La crítica personal, o. c., T. l. 
1334 Teresa de Jesús, VI/ M, 4, 8. 
1335 Ibídem, 3, 1. 
1336 María de San José, Procesos ... , o. c., T. 1, pág. 489. 
1337 Teresa de Jesús, V// M, 3, 1. 
1338 Ibídem, 4, 7. 
1339 lbíd., /V M., 2, 8. 
1340 lbíd., Meditaciones sobre los Cantares, 1, 6. 
1341 lbíd., VI M., 3, 4. 

396 



mercedes de Dios, no sean ilusiones o melancolías o ensayos que hace la 
misma naturaleza 1342

• 

No sólo las obras buenas, sino las propias deficiencias son tenidos en 
cuenta para el objetivo de evaluar el proyecto espiritual. Considera, y da 
por supuesto, que nos aprovechamos de estas faltas para conocer nuestra 
miseria, ya que ellas nos dan mayor vista 1343

• Para el rey Sabio, las obras son 
nuestro espejo. En ellas se refleja la imagen de la fuerza y el poder que 
tiene la voluntad. En realidad, evalúan el poder de decisión y de determi-
nación que Teresa tanto acentúa. 

Ampliando este valor diagnóstico, el rey Sabio reconoce a las obras un 
valor educativo que no podemos preterir. Considera que la acción es una 
expresión de acabamiento de lo que el hombre entiende. Es decir, si no se 
ponen en práctica la idea, deja al hombre como inacabado, como trun-
cado. Las ideas concebidas en la inteligencia deben pasar a las manos para 
que así se consiga la plen itud de la persona, que comienza pensando y 
termina actuando. La actividad es la expresión de la verdad del hombre. 

Teresa reconoce también en las obras el dinamismo de ayudar al 
hombre en su crecimiento y maduración espiritual. Las obras, como la 
oración, pueden preparar el hombre pare encender el amor de Oios 1344

• Los 
actos sirven para despertar el amor, otros para ayudar a crecer las virtu-
des1345. Para esto es la oración, hijas mías; de esto sirve este matrimonio 

espiritual: de que nazcan siempre obras, obras 13 ~ 6 . 
Por último, quiero llamar la atención de cómo las mismas palabras 

empleadas por distintos autores no coinciden en el contenido semántico. 
Me refiero ahora al término hechos, en equivalencia y sinonimia con 
obras y con actividad, manejados prolijamente en este momento por nos-
otros. Hemos visto el uso alfonsino como acabamiento, como espeio, 
como crisol, y en él hemos considerado, entre otras, la función de evaluar 
los comportamientos. Sin embargo, traigo un texto en el que las denota-
ciones son otras: 

Para mí, los hechos deben ser el final de la educación; primero, mitos; 
sobre todo mitos. Los hechos no promueven sentimientos. Una peda-
gogía practicista despreciará estos mitos y en lugar de tales imágenes 
fantásticas, procurará desde el primer día implantar en el alma del 
niño ideas exactas de las cosas. iHechos, nada más que hechos! El 

1342 lbíd., Cantares, 6, 13 
1343 Ibídem, 4, 11. 
1344 1 bíd., Fundaciones, 5, 1 7. 
1345 lbíd., Vida, 12, 2. 
1346 lbíd., VI/ M., 4, 6. 

397 



mito suscita en nosotros las corrientes inducidas de los sentimientos 
que nutren el pulso vital1347

• 

Como advertimos, es distinta la perspectiva en la que se sitúa Ortega 
y Gasset pues en ella los hechos adquieren otra legítima lectura pedagógi-
ca y educativa. 

Aspectos colectivos 

Aspectos comunitarios que deben considerarse fundamentales 

En primer lugar, lo que pretende evaluar Teresa son los aspectos institu-
cionales de su Reforma. No es suficiente con que se asegure la admisión de 
postulantes verdaderamente vocacionadas, el seguimiento cercano, indivi-
dual, del proceso liberador que desarrolla cada Hermana, o que las respon-
sables de la comunidad estén a la altura de sus exigencias, sino que es nece-
sario, además, someter a evaluación permanente a la Institución, a la Refor-
ma como tal, pues de ella, como de un útero socioespiritual, dependerá el 
adecuado crecimiento humano y religioso de cada miembro. 

Entre los aspectos comunitarios fundamentales para mantener el espí-
ritu de la Reforma, que Teresa considera necesario evaluar, anotamos: 

-La atención a las cosas pequeñas. 
Azorín fue uno de los hombres que se fijó en lo pequeño para des-

tacarlo en primer término sobre el fondo gigante de la vida y lo hace 
reverberar al sof1348

• Por· eso, como principio general, y aunque, a 
primera vista, parezca de escaso relieve, afirmamos, después de una 
lectura reposada de sus escritos, que Teresa aboga por la revisión de 
lo que considera el fundamento insospechado, menudo, de sus 
comunidades, pues no hay que desdeñar como cosas sin importan-
cia todo lo que sirve de fundamento a las cosas grandes1349

• Mirad 

que de muy pocas cosas se abre puerta muy grande1350
, y ésta es la 

causa por la que están los monasterios, y aún las religiones, tan per-
didas en algunas partes, haciendo poco caso aun de las pocas cosas, 
y de aquí viene que caigan en las muy grandes1351

. 

-Que la Reforma tenga claro siempre su norte religioso. 
En segundo lugar, en la misma li nea de lo institucional, es obvio 
aceptar que los monasterios no pueden estar hipotecados a los cri-
terios discriminatorios, a las valoraciones y a las leyes propias de 

1347 O. Y Gasset, J., Biología y Pedagogía, o. c., T. 11, pág. 295. 
1348 lbid., Azorín o primores de lo vulgar, o. c., T. 11, pág. 160. 
1349 San Jerónimo, Carta a Leta, o. c., T. 11, pág. 234. 
1350 Teresa de Jesús, Fundaciones, 27, 11. 
1351 lbíd., Visita de Descalzas, 21. 

398 



la mentalidad mundana. Por eso, exclama Teresa que ioh!, válga-

me Dios, qué al revés anda el mundo! Bendito sea el Señor, que 

nos sacó de él. Plega a Su Majestad que esté siempre tan fuera de 
esta casa, san José, de Ávila, como está ahora, porque Dios nos 

libre de monasterios adonde hay punto de honra; nunca se honra 

en ellos mucho Dios1352. Se sentía satisfecha de sus monjas porque 
parece las escoja el Señor cuales convenía para cimiento de seme-
jante edificio, que en estos principios entiendo está todo el bien 

para lo de adelante; porque como hallan el camino, por él se van 

las de después1353. 
Como siempre, proyectando la mirada hacia el futuro, Teresa, llegada 

aquí, no se retrae de bajar al terreno de lo concreto y enumera algunos 
comportamientos comunitarios que han adquirido fuerza de ley en otros 
monasterios porque se han institucionalizado, y que es preciso que sus 
carmelitas eviten. Con toda sinceridad escribe: Sabed que en las Religio-

nes tienen sus leyes también de honra: van subiendo en dignidades como 
los del mundo. El que ha llegado a leer teología no ha de bajar a leer filo-

sofía, que es un punto de honra que ha de subir y no bajar. Pues entre mon-

jas, la que ha sido priora ha de quedar toda su vida inhabilitada para otra 

cosa de oficio. Y luego, el demonio descubre razones que aun en la ley de 

Dios parece que tiene razón 1354
• 

- Que las comunidades favorezcan el ejercicio de la libertad 

En tercer lugar, las comunidades teresianas deben ser expresiones 
colectivas de cualquier liberación. La eleutería del Nuevo Testa-
mento, es decir, la liberación del pecado por Cristo, se manifiesta 
comunitariamente en la igualdad con la que son tratados sus 
miembros y en el esfuerzo por construir una comunidad de muje-
res libres, desligadas de cualquier atadura que impida emerger la 
comunidad, la fraternidad y la eclesialidad. Juan de la Cruz 
recuerda que has venido al convento a que todos te labren y ejer-

citen 1355. Cualquiera de estas dos cosas, la obediencia y el aprove-
chamiento de los prójimos, piden tiempo para dejar el que nos-

otros tanto deseamos dar a Dios. Lo que hicisteis por uno de esos 

pequeños, leemos en el evangelio de San Mateo, lo hicisteis por 

mr356. Para que lleve buenos cimientos la comunidad, procurad ser 

1352 lbíd., Camino, 63, 3. 
1353 lbid., Fundaciones, 9, 1. 
1354 Ibídem, 64, 1. 
1355 Juan de la Cruz, Cautelas, S. 
1356 Teresa de Jesús, Fundaciones, 5, 3. 

399 



la menor de todas, mirando cómo o por dónde las podéis hacer 
placer y servir1357

• 

La práctica de los consejos evangélicos 

Hemos acu.dido con merecida frecuencia a destacar el sentido común 
que, como fundadora, ejecutiva y educadora, demostró poseer Teresa. Y 
como rasgo que ratif ica este sentido común, apoyados en cuanto ante-
riormente hemos acentuado sobre la importancia que concedía a las 
obras, consideradas como la verificación de la interioridad personal, insis-
te en que para esto es menester no poner vuestro fundamento sólo en 
rezar y contempla!'¡ porque si no procuráis virtudes y hay ejercicio de ellas, 
siempre os quedaréis enanas 1358

• 

Las principales virtudes comunitarias que hay que procurar son las 
que conocemos como consejos evangélicos. En cuanto a la virtud de la 
pobreza, Teresa insiste en que esto importa mucho, no tener cosas pro-
pias, porque en cosas pocas puede el demonio ir relajando la perfección 
de la pobreza1359

. Inmediatamente anima a las Hermanas a discernir su 
situación y, especialmente, las pone en guardia para que se mantengan 
atentas y aprendan a desenmascarar la sut ileza de algunas tentaciones. Les 
escribe, por ejemplo, que háceos el demonio entender que sois pobre, y 
tiene alguna razón, porque habéis prometido pobreza, con la boca se 
entiende; sí, que veríamos que engañamos al mundo y a nosotros mis-
mos1360. Con pensar que tenemos esta virtud estamos descuidados y enga-
ñados, que es lo peor1361

• La sensibilidad de las entrañas maternales de 
Teresa, la ternura y hasta el cariño hacia las Hermanas, quedan patentes 
en las palabras que les dirige para pedirles que la riqueza temporal no nos 
quite la pobreza de espíritu 1362

• Esto es, precisamente, lo que han de vigi-
lar y evaluar permanentemente. 

Su clarividencia la conduce a ampliar el sentido y la práctica de la 
pobreza más allá de las realidades tangibles, materiales, económicas. Pre-
tende Teresa que sus Hermanas carmelitas prescindan y se liberen de cuan-
to puede esclavizar su corazón para lo que les recuerda que estando en el 
monasterio de Toledo, y aconsejándome algunos que no diese el enterra-
miento de él a quien no fuere caballero, dijome el Señor: mucho te desati-
nará, hija, si miras las leyes del mundo. ¿Habéis vosotras de ser estimadas 

1357 lbíd ., VI/ M, 4, 8. 
1358 Ibídem, 4, 1 O. 
1359 lbíd., Constituciones, 2, 3. 
1360 lbíd., Camino, 66, 6. 
1361 Ibídem, 67, 2. 

1362 lbíd., Carta a las Carmelitas Descalzas de San )osé, desde Valladolid, 7-10-1580. 

400 



por linajes o por virtudes1363? Es más significativo que las Hermanas se libe-
ren de la trama urdida por los puntitos de honra que de la comida de 
mañana. 

Teresa desea que sus monjas se den por enteradas de que siempre 
hablo presuponiendo andar en todas las ocasiones por obediencia y cari-
dad1364. Para ella, la obediencia es el verdadero camino para sujetar la 

razón, porque esto no se hace con buenas razones, que nuestro natural y 
amor propio tiene tantas razones, que nunca llegaríamos a//á1365

• La obe-
diencia es el camino que lleva a subordinar la razón y la voluntad a un 
bien superior, y aquí, hijas mías, se ha de ver el amor, que no en los rin-

cones, sino en mitad de las ocasiones1366
• 

Si la Hermana evalúa con objetividad y sinceridad su espíritu de obe-
diencia, tomará conciencia, indirectamente, de la verdadera unión de su 
voluntad con la de Dios, que es el indicador más fiable de la libertad que 
va consiguiendo, meta a la que debe conducir el proyecto educativo libe-
rador. Por el contrario, si después de esa suspensión queda poca obedien-

cia y propia voluntad, me parece a mí que estará unida con su amor pro-
pio, que no con la voluntad de Dios1367

• La capacidad personal de desobe-
diencia que aún puede encontrarse en la persona, es considerado, en vir-
tud de la misma lógica anterior, un indicador elocuente del grado de escla-

vitud real y de la carencia de libertad en que aún se encuentra sumida. 
Es preciso conseguir que la misma comunidad, como tal institución, 

también evalúe el grado de obediencia que practica. No sólo la Hermana 
tiene la obligación de obedecer, sino también debe hacerlo el colectivo 
comunitario. En ese supuesto, habría que acertar con los indicadores ade-
cuados para que resulten fiables los resu ltados. 

En el caso de Teresa no es difícil identificarlos, por lo menos algunos, 
como, por ejemplo, 

- El espíritu de doci lidad que presta la comunidad a las enseñanzas de 
la Palabra de Dios. 

-La libre y gozosa aceptación de la normativa de las Constituciones. 
- La obediencia al magisterio de la Iglesia y la disposición a imitar el 

ejemplo de los santos. Es decir, no saliendo de lo que tiene la Iglesia 

y los santos1368
• 

1363 lbíd., Cuentas de Conciencia, sn. 
1364 lbíd., Fundaciones, 5, 1 S. 
1365 Ibídem, 5, 11. 
l3661bídem, 5, 15. 
1367 Ibídem, 5, 13. 
1368 lbíd., Cantares, 1, 8. 

401 



Instrumentos de evaluación 

Como hemos referido varias veces, Teresa no dispone de instrumen-
tos adecuados, técnicos, para realizar sus análisis, sus evaluaciones, y ha 
caído en la cuenta de que no es fácil ni suficiente, el autoconocimiento. 
Es conveniente entonces acudir a recabar la información que pueda apor-
tarnos la mirada de los ojos del entorno humano para que su opinión 
sobre nosotros nos ayude a mejorar el autoconocimiento. 

Consideramos que los principales instrumentos de la evaluación tere-
siana fueron la observación, el trato personal directo y la experiencia per-

sonal y ajena. 

La observación 

Reconoce y confiesa Teresa que no hay quien tan bien se conozca a sí 
como nos conocen los que nos miran, si es con amor y cuidado de apro-
vecharnos1369. Según ella, la observación del prójimo que nos ausculta, si 
es amorosa y cuidadosa, acaba siéndonos muy provechosa porque cola-
bora en la aportación de datos que identifican, que perfilan y describen 
muy ajustadamente la persona que somos. 

Teresa, que es una educadora exigente a veces y siempre entrañable, 
profesa cierta admiración a las personas observadoras, y les transmite su agra-
decimiento por la seguridad que le proporcionan. Hemos aludido ya a su tes-
timonio sobre el padre Gaspar. de Salazar, jesuita, superior del colegio abu-
lense de San Gil, porque este padre rector nunca dudó en que era espíritu de 
Dios, porque con mucho estudio y cuidado miraba todos los efectos1370

• 

Gracias a su espíritu observador, Teresa consigue ser una excepcional 
educadora. Aprendió por el deseo innato de informarse, de saber, de ayudar 
a quien lo necesitara. Ella, que practica la medicina natural, obligada, por 
otra parte, en aquel tiempo, toma buena nota de cómo pueden fomentarse 
y mejorarse las relaciones entre las distintas comunidades aconsejando, por 
ejemplo, formas de atajar ciertos malestares físicos. Es curioso su recetario en 
el que aconseja el uso del ánime, resina del curbarit traída de las Indias, tam-
bién se tomó un poco, que se lo quería yo enviar a pedir; que hacen unas pas-
tillas con ello de azúcar rosado que me hacen muy gran provecho a las reú-
mas. Del bálsamo se tomó acá un poco, porque /sabe/ita Oantisco, hermana 
del P. Jerónimo Gracián, dice que tenían allá mucho y tres brinquinillos: y las 
patatas, que vinieron a tiempo, que tengo harto mala gana de comer; y muy 
buenas llegaron; y las naranjas que regocijaron a algunas enfermas1371

• 

1369 Ibídem, 16, 7. 
1370 lbíd., Vida, 33, 10. 
1371 lbíd., Carta a María de San }osé, 26-1-1577. 

402 



Gracias, también, al espíritu de observación con el que evalúa y diag-
nostica, sorprende a las Hermanas detectando en ellas aptitudes excep-
cionales para el gobierno de la comunidad en una monja, por ejemplo, 
que pasaba desapercibida como candidata para desempeñar ciertas res-
ponsabilidades. No me cabe la menor duda de que lo que alguna Her-
mana interpretó en su momento como luz de espíritu de profecía, enTere-
sa era, sencillamente, el fruto de su minuciosa y detallada observación. Es 
el caso de María de san José (Gracián) que conoció en la dicha Madre que 
tenía luz de espíritu de profecía, porque estando esta testigo con un traba-

jo interior que le daba mucha pena, y hablando con la dicha Madre sin 
decirle nada, ni aun pensar decírselq la dicha Madre se lo dijo tan claro, 
que esta testigo entendió que había entendido y sabido la dicha Madre lo 
que tenía esta testigo en su corazón1372

• Evidentemente que esta sola refe-
rencia no es argumento suficiente para concluir que Teresa disfrutaba de 
tal carisma, y sí lo es, sin embargo, para confirmar nuestra tesis de que su 
espíritu de observación le fue un instrumento muy valioso para evaluar, 
diagnosticar y educar. 

El trato personal directo 

Teresa es una educadora psicológicamente agraciada y muy bien 
dotada. Todos los que la conocieron y trataron coinciden en encomiar sus 
dotes excepcionales para el diálogo. El trato personal, directo, de tú a tú, 
su transparencia de alma, su abierta sinceridad, la búsqueda de la verdad 
como actitud permanente, la llevan a que sea elegida como la confidente 
preferida. Sus palabras de acomodarse a la complexión de aquel con quien 
trata, con el alegre, alegre, y con el triste, triste1373

, manifiestan su empeño 
por real izar y cumplir el consejo paulino. 

Desea Teresa que el trato directo con los más allegados se institucio-
nalice como un instrumento eficaz para examinar y evaluar la ortodoxia 
de la doctrina y la corrección del comportamiento. Es por lo que sugiere 
que nosotros cinco, el P. García de Toledo, el P. Domingo Báñez, domini-
cos ya conocidos por nosotros, el sacerdote abulense Gaspar Daza, el 
seglar don Francisco de Salcedo y ella misma, procuremos juntarnos algu-
na vez para desengañarnos unos a otros y decir en lo que podríamos 
enmendarnos y contentar a Dios 137

• . En aquellos tiempos de sospecha per-
manente y, por eso mismo, de temor y de inseguridad, acudir, como lo 
hacía Teresa, a procurarse mutua iluminación doctrinal y espiritual 

1372 María de san José (Gracián), Procesos ... , o. c., T. 1, pág. 321. 
1373 Teresa de Jesús, Avisos, 9. 
1374 lbíd., Vida, 16, 7. 

403 



mediante encuentros amistosos y confidenciales, era un modo oportuno 
para evaluar el proceso personal, intelectual y religioso, que cada cual rea-
lizaba en sí mismo. 

Si fijamos la atención en el texto anterior, es fácil advertir un dato en 
extremo revelador. Me refiero a los términos de la redacción en los que 
flota la inseguridad a la que aludí anteriormente, vivida como una terrible 
experiencia de acoso, al que se sentían sometidos los personajes por ella 
enumerados, por lo que sugiere y desea la celebración de unos encuen-
tros para desengañarnos y ver en lo que podríam~s enmendarnos. Lo lógi-
co hubiera sido reunirse simplemente para hacer evaluación del proyecto 

de vida personal y del ritmo de su desarrollo en cada uno de ellos. 
Lo que a nosotros nos importa ahora es constatar el hecho de que Tere-

sa acude al trato personal, directo, sea individual o en grupo, como sucede 
en este caso, porque lo considera un instrumento eficaz de observación, 
que puede interpretarse como un factor de evaluación muy positivo. 

La experiencia personal y ajena 

Otro instrumento para evaluar del que se sirve Teresa, es la experien-
cia propia o la consegu ida por el trato de religiosas o seglares muy cono-
cidos y tratados por ella. En este sentido, es justo recordarnos que conce-
demos valor de instrumento evaluador a la experiencia personal en la 
medida en que Teresa la hay,a contrastado con pareceres ajenos fiables. 
De otro modo, sería tanto como nombrar a Teresa juez en su propia 
causa. 

Tiene interés en dejarnos muy claro, lo hemos adelantado ya, que /o 
que yo dijere aquí, avisos para cosas de oración, no es mi intención que se 
tenga por regla infalible, si bien pudiera serlo ya que, aunque yo no todo 
lo he experimentado, en otras almas sí lo he visto1375

• Son dos los mensajes 
que nos transmite. El primero, que no toda su doctrina es fruto de la expe-
riencia personal. El segundo, que, sin embargo, lo que nos comunica ha 
sido experimentado por alguien. Quién sea, no importa. Y aquí es donde 
nosotros ponemos el acento, que considera la experiencia como un ins-
trumento educativo de discernimiento y de evaluación. 

Es cierto que la experiencia dota a Teresa de una sorprendente capa-
cidad de visión, de penetración. Por eso, conoce muy bien esta alma desde 
muy lejos a los que lo son de palabras sólo o los que ya estas palabras han 
confirmado con obras. Es cosa que a quien tiene experiencia lo ve muy cla-
ramente1376. La verdad se confirma con obras, pero no sólo con ellas. A 

1375 lbíd., Fundaciones, 5, 1. 
1376 Ibídem, 21, 7. 

404 



veces acude a las vivencias interiores, pues nunca pude dudar no ser cosa 
de Dios, alude a la aparición que tuvo en el convento abulense de Santo 
Tomás, ya que dejóme consoladísima y con mucha paz1377

• 

Una de tantas lecciones que la experiencia le enseña es que la inquie-
tud y el desasosiego son claros indicadores de que el Señor no está cerca-
no. Por ello, aconseja a sus monjas que se guarden de unas humildades 
que pone el demonio con gran inquietud de la gravedad de pecados pasa-
dos: si merezco llegarme al Sacramento, si me dispuse bien; cosas de éstas 
que, viniendo con sosiego y regalo y gusto como le trae consigo el conoci-
miento propio, es de estimar; mas si viene con alboroto e inquietud y 
aprestamiento del alma y no poder sosegar el pensamiento, creed que es 
tentación y no os tengáis por humildes 1378

• 

Teresa hace, además, uso de la evaluación y del diagnóstico basado en 
la experiencia para avalar el pronóstico, por lo que, en referencia a una 
situación concreta, escribe que hay almas tan enfermas y mostradas a estar-
se en cosas exteriores que no parece que puedan entrar dentro de sP379

• 

1377 lbíd., Vida, 33, 1 S. 

1378 Jbíd., Camino, 67, S. 
1379 Jbíd., 1 M, 1, 6. 

405 





Epílogo 

para el tercer milenio 





Por un camino diferente al de la Teología mística y al de la Literatura, el 
de la Pedagogía, nos acabamos de encontrar con el personaje de Teresa de 
Jesús. En su momento, y con el interés de ampliar el conocimiento que del 
personaje teníamos, nos preguntamos si también se dan en sus escritos y en 
su función de mujer reformadora que orientó el proceso educativo espiritual 
de tantas religiosas, los suficientes elementos pedagógicos y educativos que 
nos autoricen a demandar para ella un lugar en la ciencia qe la Pedagogía y 
en el arte de la práctica educativa. Después de reposadas y objetivas reflexio-
nes, ofrecemos nuestra respuesta afirmativa. Por ello, con razonable y funda-
mentada ilusión, nos hemos propuesto con este trabajo ofrecer el granito de 
arena necesario para que Teresa de jesús, merecidamente inscrita en la nómi-
na de los místicos y de los literatos, sea catalogada con el mismo mereci-
miento entre los pedagogos y educadores no-formales españoles del siglo XVI. 

Nos ha sido cómodo y gratificante poder constatar que Teresa de Jesús 
practicó con éxito relevante la educación no-formal, y con su práctica edu-
cativa ha proyectado, por una parte, nueva luz sobre horizontes concep-
tuales que atañen y enriquecen la pedagogía científica, y, por otra, ha 
colaborado a perfilar una imagen de educador comprometido en el rena-
cimiento del humanismo liberador, que, a nuestro parecer, basado en las 
sugerencias de la reflexión filosófica personalista, deberá caracterizar la 
pedagogía y la educación que se practique en el tercer milenio. 

La lectura desinteresada de sus escritos así como el testimonio de las per-
sonas que integraron el entorno sociocultural y religioso de Teresa, por una 
parte, y la reflexión a la que hemos sometido su praxis educativa, por otra, 
nos han proporcionado hallazgos pedagógicos con entidad y relevancia sufi-
cientes para que su Pedagogía merezca el calificativo de innovadora. 

Deseamos, pues, concluir nuestro trabajo ofreciendo unas pistas con 
las que esperamos justificar el sentido innovador que hemos advertido en 
la Pedagogía de Teresa y extraer algunas conclusiones prácticas que, a 
nuestro parecer, resultarán útiles y confortables a los educadores en su tra-
bajo diario, marcado por el sacrificio y la esperanza. 

409 





1. SENTIDO INNOVADOR DE SU PEDAGOGÍA 

Proponemos a continuación los aspectos que hemos seleccionado 
como más expresivos de la innovación que aporta la práctica educativa de 
Teresa de Jesús a la Pedagogía, al tiempo que justificamos nuestro parecer. 
Son los siguientes: 

Inspiradora de la educación no institucionalizada, no-formal 

Afirmar que el discurrir de la vida diaria de cualquier persona es un 
emisor y un receptor de estímulos y de respuestas, y que, por ello, es un 
agente educativo permanente que moldea, consciente o inconsciente-
mente, la personalidad de cada uno, es una evidente obviedad que, sin 
embargo, entraña tal importancia por los efectos que se siguen, que no 
debe correr el riesgo grave de que nos pase desapercibida. 

Hablamos y alud imos constantemente a una realidad palmaria en el 
campo de la educación como es la enseñanza y el aprendizaje continuo 
y variado que el individuo realiza al margen de las instituCiones académi-
cas, oficiales, y de los programas de escolarización sistemática. La vida en 
familia, las relaciones entre los esposos y las paternofiliales, el ejercicio del 
trabajo profesional, las labores domésticas de las madres, las reuniones 
mantenidas entre los amigos, la presencia en los lugares destinados al ocio 
y al deporte, la información que nos proporcionan los medios de comu-
nicación social, todo ello es hoy una inmensa escuela paralela a la institu-
cional, en la que, con el nombre más o menos feliz, ofrecemos y recibi-
mos una enseñanza o un aprendizaje no-formal, al que nos hemos referi-
do repetidas veces en nuestro trabajo. 

Pues bien, la educación, sea enseñanza o aprendizaje, no institucio-
nalizada, no-formal, es la modalidad de educación que aparece en la 
práctica educativa diaria de Teresa de jesús, ejercida de múltiples mane-
ras, con la palabra escrita y oral, con el silencio fecundo del testimonio, 
con gestos que asentían o disentían, y con la eficacia evidente que hemos 
constatado y proclamado. 

Quiero poner el acento especialmente en las sigu ientes conclusiones, 
derivadas de las reflexiones sobre la enseñanza no institucionalizada, no-
formal: 

- La praxis educativa teresiana nos deja muy en evidencia, a los pro-
fesionales y no profesionales de la enseñanza, como es el caso de 
los educadores no-formales, que e/ pedagogo es un educador prác-
tico, no teórico; es decir, el fin que se propone es el mejoramiento 
de la persona en su globalidad, no la instrucción sola; es guía de una 

411 



vida virtuosa, no sólo de una vida erudita 1380
• Las acentuaciones del 

texto son mías. 
-Teresa, como no podía ser de otro modo, urgió siempre a las Her-

manas para que buscasen la verdad, cualquier verdad, sin descan-
so. Como cumplimiento de ese estilo, advertimos que ella informa, 
ayuda a comprender una idea, aconseja, orienta sobre las opciones 
o elecciones que pueden tomarse vocaciona/mente, inicia al apren-
dizaje de una tarea. Pruebas de este comportamiento las hemos 
encontrado permanentemente. Por ejemplo, para Teresa la ense-
ñanza es más amplia, abarca más aspectos que el de la mera infor-
mación institucional. Por eso, si alguna viniere a esta casa, que no es 
un colegio, sino una casa de oración, /o que quiero aconsejaros, y 
aun pudiera decir enseñaros, porque como madre tengo ahora este 
cargo, cómo habéis de rezar vocalmente, porque es razón que enten-
dáis lo que decís 1381

• Ella se preocupará de formar educadoras que 
cumplan con esta tarea educativa, que promocione la adultez de los 
miembros de la comunidad. Y las Constituciones son, antes que un 
documento normativo, un instrumento educativo tanto para las 
Hermanas en particular como para la comunidad. 

-Cualquier persona tiene derecho a enseñar los contenidos concep-
tuales, afectivos, relacionales, que le ha proporcionado su adecua-
do aprendizaje. Y la capacidad y posibilidad de transmitir correcta-
mente lo aprendido, son las que fundan y constituyen el derecho a 
enseñarlo. · 

- El hecho de ejercer un magisterio oficial no certifica siempre que el 
enseñante esté dotado de la preparación intelectual considerada 
necesaria. Teresa, apropiada ya de la libertad para criticar compor-
tamientos que deben ser considerados como abusos reales de pro-
fesionalidad y en posesión de la doctrina con que alimenta su vida 
espiritual, acusa de ignorantes a personas, letrados, admitidas 
socialmente como maestros. Abiertamente les dice que cierto que 
entiendo que no os entendéis ni sabéis cuál es oración mental ni 
cómo se ha de rezar la vocal, ni qué es contemplación, porque si lo 
supiereis, no condenaríais por un cabo lo que alabáis por otro1382

• 

-La razón que esgrime Teresa para ejercer el magisterio entre las Her-
manas carmelitas, puede considerarse como una llamada a las familias 

1380 San Clemente de Alejandría, El Pedagogo, edición bilingüe, Edit. Ciudad Nueva, 1994, 

pág. 73. 
1381 Ibídem. 

1382 Teresa de Jesús, Camino, 37, 2. 

412 



para que tomen conciencia de una obligación institucional no ena-
jenable, aunque sí delegable. Ella, en el momento preciso, eleva su 
discipulado, lo aprendido, a magisterio, a enseñanza, porque lo que 
entonces aprendió, y sigue aprendiendo, ahora como madre, tengo 
el encargo de enseñaros. Y es que como Fray Luis de León, ella tam-
bién ha comprendido que e/ parir y el criar son dos trabajos que no 
pueden separarse. 

-La preocupación de que su maternidad de reformadora y de fundado-
ra debe disponerla y obligarla al magisterio, nace del convencimiento 
de que creo que quien más le entiende a Dios, quien más ha consen-
tido en dejarse enseñar por Él, más le ama y le alaba 1383

, y mejor puede 
hablar de Él. Es ella, como advertimos, una mujer muy convencida de 
que la ciencia, la buena formación y la adecuada orientación, ayudan 
a mejorar la persona, a avanzar en la virtud y a enseñarla. 

Como consecuencia de la idea anterior, Teresa muestra una explica-
ble preocupación, que eleva a exigencia institucional, la de que sus 
monasterios adquieren un alto nivel intelectual. Para ello mandaba que en 
todos sus conventos se examinase a sus religiosas en la doctrina cristiana y 
quería que la recreación fuese en preguntarse y responderse unas religiosas 
a otras dos puntos de la doctrina cristiana, como hacen los niños, y para 
esto mandaba que todas tuviesen la misma doctrina 1384

• 

Un nuevo modelo educativo: El humanista. 

En la persona de Teresa y en su proceso educativo liberador, encon-
tramos reflejada la tensión que provocó en ella el paso de la Teresa medie-
val, hipotecada parcialmente a encorsetamientos del tiempo que fenece, 
a la Teresa humanista, hija de la nueva conciencia histórica, que pretende 
educar al hombre para que descubra su verdad total. 

Haciendo memoria, recordemos que los modelos educativos históri-
camente más actuados en tiempo de Teresa eran: 

-El escolar-académico. 
Este modelo apuntaba, como objetivo prioritario, a instruir para saber, 

porque el saber era estimado como una llave que abría las puertas del 
poder. En este modelo, incluimos la instrucción clerical, ilustrada, propia 
de los letrados, en la que, de modo especial, el colectivo eclesiástico 
ponía la mira para enseñar o para ejercer el ministerio clerical. 

- El cortesano. 
Este modelo, como el anterior, también pretendía instruir, pero con 

l383 lbid., Vida, 37, 3. 

1384 Marra de san José, Procesos ... , o. c., T. 1, pág. 489. 

413 



la finalidad de aprender a comportarse conforme a los cánones 
urbanos, cívicos, palaciegos, y, así, saber estar y comportarse correc-
tamente en las diferentes circunstancias sociales. 

- El gremial. 
Este modelo era propio del aprendiz que trabajaba a la sombra del 
maestro del gremio. Se ofrecía una enseñanza práctica, profesional, que 
preparaba a los aprendices en el oficio que ejercerían como medio de 
supervivencia económica. La preparación recibida se consideraba sufi-
ciente cuando el aprendiz era capaz de realizar una obra maestra. 

- El humanista de Teresa. 
la aportación de Teresa consiste en proponer un nuevo modelo, 
que apellidamos humanista-liberador. Hablamos de un humanismo 
que no es sólo un sistema de conceptos sino una cadena de expe-
riencias de humanidad verdadera1385

. 

Y lo hemos calificado así porque, aun suponiendo el aspecto religio-
so de su antropología y que los objetivos específicos prioritarios de su 
tarea educativa son espirituales, sin embargo, advertimos que el funda-
mento doctrinal básico de su pedagogía y su práctica educativa contribu-
yen, indirectamente, a conseguir un producto humano, un modelo de 
persona, de máxima calidad puesto que desarrolla las capacidades huma-
nas específicas hasta conseguir una personalización individual indiscutible 
y lo integra en el marco social respectivo. 

El modelo educativo humanista que Teresa consigue, sugiere que la 
vida humana puede ser interpretada y realizada en clave de una normati-
va social impuesta, o de una moral y ética aceptadas o de una axiología, 
de unos valores, libremente elegida. Ella, sin excluir ninguna clave, se 
inclina, sin embargo, y elige la clave axiológica de cuanto implica la vida. 
la elección de esta clave es la razón que nos ayuda a entender el lengua-
je por el que se autocalifica de mujer ruin. 

El mensaje no es que no haya cumplido la norma, ni que haya 
cometido un pecado, sino que no ha sido tan fiel, la fidelidad como 
valor, a la llamada de Dios como sería de esperar en una mujer como 
ella, tan privilegiada por el Señor. Mi vida, parece decirnos, es recta y 
correcta, pero no pesa y vale tanto delante de Dios como yo querría. De 
ahí que valores como lo eterno, lo sustantivo, lo que garantice el encuen-
tro definitivo con Dios, sean el eje de la dinámica fundamental de su 
modelo educativo. 

Uno de los pasos que dio Teresa a favor de la persona en aquel 
momento histórico del primer renacimiento y la batalla que ganó fue el 

1365 O. G. de Cardedal, o. c., pág. 17. 

414 



compatibilizar en el hombre, como sujeto de educación, el Dios absoluto 
con el señorío del hombre. El Dios al que no le molestaba el hombre, y el 
hombre para el que Dios no era un impedimento que le obstaculizara ser 
él mismo. Guiada por este convencimiento, es indiscutible que Teresa 
supone un avance práctico muy considerable sobre la concepción del 
sujeto de la educación medieval y renacentista, incluso. Aparece así como 
una mujer de talante claramente moderno, que ha hecho un proceso edu-
cativo de corte humanista sin renunciar al objetivo prioritario de conside-
rar a Dios como un norte irrenunciable. 

La práctica de la educación como proceso 

La intuición y la práctica teresiana de la evaluación es uno de las ele-
mentos que más destaca y acentúa el carácter de proceso que hoy recla-
ma para sí la tarea educativa y que con tanto empeño defendemos por ser 
una de las características más relevantes que hemos hallado en el proceso 
educativo liberador que siguió y propone Teresa. 

Entre tantas admirables obviedades, casi rutinas, que nos han sor-
prendido en el análisis del modelo educativo humanista de Teresa y en el 
ejercicio de su práctica educativa diaria, una es la de que la educación del 
hombre se realiza no a golpes de buenas ocurrencias, de parches intermi-
tentes de actividades desconectadas unas de otras, coyunturales, sino 
como un proceso indefinido, pero coherente, en el que las actividades del 
discípulo se coordinan y se traban en torno a un eje, que es el objetivo 
prefijado. Como sostiene Juan de la Cruz, en la apropiación de la perfec-
ción todo es caminar, nunca se llega del todo. Pero cada paso del caminar 
viene condicionado y exigido por el anterior para que realmente pueda 
hablarse de progreso. 

Se trata de un proceso personalizador, liberador y transformador. De 
ello da fe Teresa cuando, en referencia a un momento muy concreto, his-
tórico para el desarrollo de su vida espiritual, relata que los que me cono-
cen veían estar otra en mí. Es que sus Hermanas seguían con admiración 
su proceso de transformación, patente, aunque largo, continuo, al que 
veían sometida a la hermana Teresa. 

En principio, si admitimos la perfectibilidad de la persona, el proceso 
educativo es indefinido pues nunca debe darse por finalizado el acaba-
miento de ome. En consecuencia, la educación de la persona es un proce-
so continuo de personalización, pues cada día el hombre se hace más per-
sona. Un proceso de crecimiento específico, de madurez de las capacida-
des propias del hombre, varón o mujer. Recupera así T.eresa aquella lejana 
intuición alfonsina, que tanto hemos admirado, de concebir la educación 
como acabamiento del ome. Y acentúa, demás, el hecho de la educación 

415 



del hombre como un proceso de interiorización en beneficio del propio 
crecimiento interior, en contraste evidente con la versión tradicional para 
ella de que la educación se limitaba a preparar al hombre para la urbana 
convivencia cortesana o para la actual eficacia y utilidad empresarial. 

El hombre, en su condición tanto de varón como de mujer, es per-
fectible de modo significativo en el desarrollo de la potencialidad de su 
libertad, de la que nadie ni nada puede desposeerle, ya que es inherente 
a la naturaleza y no un mero privilegio social del que disfruten los ciuda-
danos que se sientan distinguidos por razón de la sangre, de la riqueza o 
del poder. Si, pues, para Teresa la señal evidente de la real apropiación de 
la libertad es el señorío interior, que consigue la persona en las fases avan-
zadas del proceso educativo, y la seguridad individual y social con la que 
lo expresa, es preciso conocer que el empeño y el ejercicio de la práctica 
liberadora a la que se entrega el educando, supone en éste una actitud 
permanente de esfuerzo, que identificamos como proceso educativo. 

Amplía el sujeto de educación y los aspectos educables de la persona 

En coherencia con su marco antropológico conceptual, histórico y 
religioso, Teresa invita a practicar una educación de perspectiva histórica 
más amplia que la habitual y tradicional. Consecuentemente, replantea 
indirectamente la revisión de dos pilares de la ciencia y de la práctica edu-
cativa, el sujeto de la educación y los aspectos educables de la persona. 

De este modo, Teresa logra distanciarse de la reducción histórica en 
la que se había anclado a la persona porque se resiste a que se la consi-
dere, casi exclusivamente, en calidad de varón, mero ciudadano, cortesa-
no o ciudadano útil, y educable únicamente para cumplir y desarrollar un 
papel social entonces y empresarial hoy. 

Amplía el sujeto de educación 

Hasta Teresa, el sujeto, prácticamente exclusivo, de educación había 
sido el hombre varón, en su consideración social de ciudadano privilegia-
do, cortesano, clérigo, o de aprendiz de un oficio. Sin embargo, Teresa 
presenta al hombre, varón y mujer, en su dimensión individual y social, 
como educable. Al hombre en toda su riqueza, complejidad y especifici-
dad humana. El hombre que piensa, siente y quiere, que, además, es 
miembro de la sociedad y creyente, es decir, un hombre religioso, creado 
por Dios y vocacionado a la eternidad. 

Amplía Teresa el radio sociológico del sujeto educativo, limitado prác-
ticamente al varón, y el ámbito de la pedagogía diferencial, incluyendo 
como tal a la mujer, cuya naturaleza nada desmerece en calidad si la rela-
cionamos con la del varón. Para Teresa, como hemos advertido, también 

416 



la mujer debe ser considerada sujeto de educación y debe participar en la 
vida cultural y social en las mismas condiciones y por las mismas razones 
que el varón. De este modo, y en la medida de lo posible, Teresa logró 
rescatar a la mujer de una humillación individual y social injusta por 
incomprensible. 

Esta consideración de la mujer como sujeto de educación es un triun-
fo que no debe reducirse a la esfera de lo personal, de tal o cual mujer, 
en este caso de Teresa, sino que exige ser valorado como una conquista 
histórica. Al entender y reivindicar Teresa que la libertad es una propiedad 
inherente a la naturaleza humana y no un mero privilegio social, el angos-
to paradigma de la mujer cortesana y doméstica simplemente, da paso a 
otro paradigma, al que considera y valora a la mujer como verdadero suje-
to, miembro pasivo y activo de la sociedad civil y religiosa. 

Amplía los aspectos educables de la persona 

La novedad de Teresa es que es el hombre entero el educable. El 
hombre que piensa, siente, quiere y reza. El varón debe aprender algo 
más que a ser soldado, cortesano, zapatero o panadero. Y la mujer no 
limitarse a criar los hijos, cocinar, limpiar, bordar o retirarse al monasterio. 

Un hecho de importancia trascendental en el hombre educable de 
Teresa, es que vertebra el estudio del hombre en torno al esquema yo-tú, 

lo libera de los esquemas reduccionistas sujeto-objeto, yo-ello, y valora el 
acontecimiento del encuentro de las personas, vinculado al amor y a la 
palabra 1386

• Con la valoración del encuentro, Teresa abre cauces innova-
dores a la praxis de la educación, pues incorpora la práctica de la comu-
nicación que enriquece el hecho educativo y lo humaniza. 

·También amplía la educación al sentido religioso de la persona. Es 
muy importante en este punto que reconozcamos que /o religioso no sólo 
es un factor que consolida la fe personal y que anima la interioridad cre-
adora, sino un elemento que colabora en la afirmación de la entidad del 
individuo. Es decir, que la educación de la religiosidad contribuye a indi-
viduar y personalizar al hombre. Como reconocía Américo Castro, el sen-
timiento de autonomía e independencia, tan vivo en los comienzos del 
XVI, tomaría en España una senda religiosa; y por paradógico que a pri-
mera vista parezca, el fenómeno místico no puede explicarse sino como 
fruto de la inquietud individualista de la época renacentista 1387

• Hay en el 
hombre un sentido religioso, como hay un sentido estético y un sentido 

1366 A. López Quintás, El encuentro y la plenitud de la vida espiritual, Publicaciones Clare-

tianas, Madrid, 1 990, pág. 265. 

1367 Américo Castro, Teresa la santa y otros ensayos, pag. 55, 50. Alfaguara. Madrid. (1972). 

417 



del olfato. Si hay un mundo de bellezas, hay también un mundo de rea li-
dades religiosas 1388

. 

Miguel de Unamuno, en sus revisiones posteriores, viene a reconocer 
que la genuina metafísica castiza de lo humano, de lo humano integral, está 
presente en nuestra mística, ante todo, y no en sistemas fi losóficos 1389

• En 
esta línea de reflexión, nos alegra saber que los historiadores franceses 
están prontos a reconocer en el misticismo español nuestra manifestación 
filosófica más peculiar cuyos ecos se escuchan en la Pedagogía. De todos 
es conocido el pensamiento de Bergson manifestado al catedrático de filo-
sofía de la entonces Universidad Central, Manuel García Morente, en el 
que reconoce que los místicos españoles son maestros más cualificados 
que los filósofos franceses1390

• Este convencimiento lo compartieron los 
autores españoles, de los que contamos con testimonios como el de Una-
muna en Del sentimiento trágico de la vida, que afirma que la espirituali-
dad española es la filosofía española. A lo que añadimos que fue también 
la Pedagogía de Teresa. 

El diseño del educador se corresponde con 

el de un testigo experto 

Teresa, en estos momentos nada fáci les ni cómodos para los padres 
ni para los educadores, nos invita a reflexionar sobre el esti lo de qu ie-
nes han aceptado, profesional o no profesionalmente, la educación de 
las nuevas generaciones. Para ella, el educador, sea el confesor, el letra-
do, el maestro, la priora o la maestra de novicias, tienen como horizon-
te del acompañamiento que hacen al educando el de orientarlo en el 
encuentro consigo mismo y en el aprendizaje de la comunicación dialo-
gal con el otro . La tarea del educador no se agota en consegui r que el 
educando aprenda más, sepa más, actúe mejor. Esto es muy posit ivo, 
pero no es suficiente. N i siquiera es lo prioritario. El educador teresiano 
se sitúa cerca de la raíz del educando, donde palpita el ser personal en 
su embrión. Enseñar a descubrirlo, regarlo y al imentarlo, esa es su gran 
empresa, cuyo fruto, o uno de tantos, es que el educando abandone el 
reino de la heteronomía y se instale en el de la independencia, en el de 
la autonomía, hasta dar con el de la libertad adulta. Y esto es lo que para 

1388 Ortega y Gasset, La pedagogía social como programa político, O. C., Revista de Occi-

dente, Madrid, 1965, T. 1, pág, 520. 

1389 Ibídem, pág. 172-173. 

1390 Chevalier, Jacques, Vous avez de bien plus grands maltres que tous nos philosophes; 
vos mystiques, Saint }ean de la Croix, sainte Thérese, que se sont élevés d'un bond beau-
coup plus haut que le se u/ auquel nous parvenons par 1 'effort de notre spéculation. Ca den-
ces 11, pág. 180. 

418 



Teresa produce la educación mediante una vinculación dialogal inter-
personal, entre conciencias. 

En este sentido, es fácil observar que el perfil del educador que pro-
pone Teresa es el de una persona experta, receptiva, comunicadora y con-
cienciadora. Pinta al educador como el maestro que se presencia ante los 
alumnos y ante los discípulos como un hombre-paradigmático, testigo cer-
cano y vivo de la palabra que les ofrece, es decir, experimentado y libre. 

Pero es evidente que la experiencia del educador es más que una 
mera acumulación de contenidos por vía distinta a la de la razón. Para 
Teresa, la experiencia es bastante más que eso, pues supone una implica-
ción psicológica de todo el sujeto, del ser-persona, de la persona en su glo-
balidad en el conocimiento. La experiencia, en el educador o en el discí-
pulo, redunda en todo el sujeto. 

La necesidad de que el educador sea un hombre experto, experi-
mentado, radica en el hecho de que tanto los educadores como los discí-
pulos evidencian cada día que se enseña y se aprende con más calidad el 
contenido que se experimenta. Por la experiencia, el educador pasa de 
realizar el ejercicio de elocuente al de vidente, y el discípulo deja de con-
siderarse mero receptor para actuar también como vidente. Si se trata de 
un educador, la experiencia lo transforma de enseñante profesional en un 
testigo experto. Éste es el mensaje que envía Teresa al considerar cosa 
extraña cuan diferentemente se entiende lo que después de experimenta-
do se ve1391

• El discípulo entiende y aprende con su esfuerzo, pero cuando 
ha tenido la experiencia, entonces ve. 

Y no sólo se ve más en profundidad por la experiencia lo que racio-
nalmente se había entendido, sino que también se cree de modo diferen-
te, como nos revelan las palabras de que por una pintura tan extraña se 
me dio a entender, una comprensión más en profundidad, y por una luz 
clara que ha hecho bien diferente operación que de sólo tenerlo por fe1392

• 

El hecho, pues, de entender y creer de modo diferente a como se realizan 
estos mismos actos antes de vivenciarlos por la experiencia, conduce con-
secuentemente al maestro a enseñar con más autoridad desde otros ángu-
los, pues ahora enseña no ya como el que sólo sabe, como el que sólo 
transmite teóricamente, sino como el que, además, ha visto, ha sentido, 
ha percibido, es decir, como un testigo. 

El educador, en su condición de colaborador experto, es necesario en 
la medida en la que el educando lo precise para conseguir el crecimiento 
interior personal aludido, pues del mismo modo que Teresa pone en 

1391 Teresa de Jesús, Vida, 13, 12. 

1392 lbfd., Cuentas de Conciencia, 36ª, 1. 

419 



manos del educador un hombre que desea llegar a ser ciudadano respon-
sable y un cristiano comprometido, espera que su guía le corresponda con 
un modelo adecuado de hombría, de ciudadanía y de creencia. Sólo así el 
maestro llega al discípulo y despierta en él deseos de ser, ansias de vivir y 
el gozo de mirar la tierra con pasiones nuevas en el corazón. Es el estilo 
de educador que encontró, por ejemplo, en Juan de la Cruz quien, con-
seguía estremecer el ser del interlocutor ya que, como escribe María de la 
Madre de Dios, sus palabras tenían particular sustancia, pegaban amor e 
inclinaban a la virtud dando aliento. 

El educador teresiano nos viene a recordar que la colaboración con el 
educando a la tarea de su personalización no sólo debe aportar informa-
ción especulativa, sino, y muy especialmente, que se mantendrá atento 
para promover y animar la liberación del alumno y del discípulo de todo 
cuanto le obstaculice el desarrollo que exige su persona. Porque si el hom-
bre fuese solamente un animal que aprende, podría bastar/e aprender de su 
propia experiencia y del trato con las cosas. Pero nadie ignora que nuestro 
maestro no es el mundq escribe Fernando Savater, ni /as cosas, ni /os suce-
sos naturales, ni siquiera ese conjunto de técnicas y rituales que llamamos 
cultura sino la vinculación intersubjetiva con otras conciencias. Y en primer 
lugar con la conciencia del educador experto, que por eso lo es. 

La profundización en el objetivo de la educación 

Si mantenemos que el sujeto de educación de Teresa es el hombre 
entero, que piensa, siente, ama y reza, socializado y religioso, lógicamen-
te hemos de concluir que se lo educará con la pretensión de que des-
arrolle y active todas sus potencialidades y dimensiones. 

Si, por otra parte, consideramos la densidad y amplitud del proceso 
de cambio social que hoy acontece, hemos de concluir que estamos obli-
gados a reformular los fines de la educación. Y, esto supuesto, a nadie se 
le oculta ya que la antropología teresiana aludida en la segunda sección 
de nuestro trabajo, determina lógicamente la aparición de una Pedagogía 
científica que sugiere unos fines de la educación más en consonancia con 
la identidad de la persona humana y con su integración social creativa. 

Es, pues, conveniente recordar que la pedagogía teresiana centra 
su atención muy focalmente en la consecución de los siguientes fines 
educativos: 

420 

- La personificación, es decir, que se facilite el cuajo del ser de la per-
sona del discípulo. Es la dinámica de la transformación de la perso-
na, que apoya su identidad. 

- La liberación de la persona, que la ayuda a apropiarse de la libertad 
hasta que consiga enseñorearse y tener el mundo bajo los pies. 



-La socialización, por la que el hombre, varón y mujer, se integran 
activamente en la comunidad, cualquiera sea su rango, a lo que 
tiende con insistencia el proceso educativo liberador teresiano. 

Y es ella misma, Teresa, la que desea mostrarse como el fruto sabroso 
de una educación que se propuso fines más amplios, pues Teresa de Ahu-
mada se sometió a un proceso educativo que rebasó el objetivo de la mera 
adaptación a la vida entorno y a las maneras cívicas, urbanas, propias de 
una hidalguía sin sustancia. Es claro que entre /a adaptación y la personi-
ficación liberadora, Teresa de Jesús opta por ésta. 

El empeño por conseguir el objetivo amplio del hombre acabado, per-
fecto, es una de las razones por las que hemos calificado a la Pedagogía 
de Teresa como humanista liberadora. Y ahora comprendemos el alcance 
de que las Hermanas fueran tales cuales yo las pintaba en mis deseos1393

• 

No pasa por la imaginación de Teresa dedicarse a moldear mujeres corte-
sanas, que supieran estar y desempeñar buen papel en la sociedad según 
las normas que imponían los postizos sociales. 

la incorporación de la experiencia como método científico 

La incorporación de la experiencia a la práctica educativa es un 
hecho que reclama para la Pedagogía de Teresa cierto aire de moderni-
dad. Y esto porque al introducir Teresa en el ámbito de la ciencia peda-
gógica la experiencia en las distintas virtualidades de ciencia, de sabiduría 
y de método que refuerza la enseñanza y el aprendizaje, lo que en reali-
dad pretende y consigue es ampliar los contenidos educativos, ampliando 
los cognitivos con los contenidos sapienciales y los metodológicos. 

Resumiendo las aportaciones de Teresa en este campo de la Pedago-
gía y de la educación, anotamos que: 

- Es sabido que /a experiencia de la subjetividad en Teresa fue un 
camino que condujo a la introspección moderna y que apoyó la 
individualización del yo, animada en el renacimiento, de innegable 
valor y sensibilidad humanista, pues colaboró al nacimiento de la 
persona. Es decir, con la expresión experiencia de subjetividad apa-
rece en la obra de Teresa de jesús un sujeto moderno, que se cons-
tituye al filo de sus experiencias, abierto a lo absoluto e infinito. Escri-
be Teresa con osadía, que Dios se hace el sujeto y quiere que seáis 
vos la señora y andar Él a vuestra voluntad' 394

• 

- La experiencia teresiana se transforma en fuente de conocimiento, 

1393 lbid., Camino, 1 , 2. 

1394 Pedro Cerezo Galán, La experiencia de la subjetividad en Teresa de jesús, en La recep-
ción de los místicos, o. c., pág. 1 73. 

421 



pues la razón depone la exclusividad que tenía de camino único 
hacia la percepción y hacia la apropiación de la verdad. La com-
plejidad perceptiva de que dispone la persona así lo exige y pide su 
reconocimiento real. Teresa reconoce que es la persona entera, con 
toda su admirable subjetividad, y no sólo la razón, la que actúa 
como detector y receptor de la verdad, sea ésta del rango que sea. 
Encontramos expresiones tan elocuentes como la de que /a volun-
tad, con sosiego y cordura, entienda que no se negocia bien con Dios 
a fuerza de brazos 1395

, es decir, a fuerza de razones. 
- La experiencia es, también, un método científico, instrumento de 

autoridad. En opinión de algunos autores, los místicos españoles se 
adelantan como grupo social a los autores profanos en la valoración 
de la experiencia como parte del método científico y describen su 
interioridad sin rebozo1396

• 

- La experiencia se convierte en criterio de verdad, ya que al cobrar 
cierta corporeidad el conocimiento, se asimila con más facilidad. Se 
hacen como voluminosas las ideas, hasta el punto de visualizarse y 
sentirse. Teresa dialoga con los letrados mostrando su asentimiento 
o su disconformidad apoyada en que sé que es verdad porque lo he 
mirado con cuidado1397

• Mirar con cuidado significa en ella contras-
tar la verdad percibida por la experiencia con la de las personas aca-
démicamente autorizadas, pues tratarlo yo he con grandes letrados 
y personas espirituales de muchos años 1398

• 

-La experiencia cobra un interés didáctico especial, pues la verdad, 
enriquecida por la experiencia, se asume como criterio de conduc-
ta. Con ella, Teresa realiza un proceso intelectual y afectivo, que la 
conduce desde la hipocresía de los postizos sociales como el culto 
a la honra, hasta un encuentro real con la Verdad. Y no sólo el 
aprendizaje, sino la misma enseñanza gana en calidad. Frecuente-
mente, expresa lo que el Señor me ha enseñado por experiencia 1399

• 

1395 Teresa de Jesús, Vida, 15, 6. 

1396 Melquiades Andrés, Actas del Congreso Internacional Teresiano, T. 1, pág. 170. Sala-
manca, octubre 1982. 

1397 Teresa de Jesús, Vida, 11, 15. 

1398 Ibídem, 1 O, 9. 

1399 Ibídem. 

422 



2. CONCLUSIONES OPERATIVAS 

Conocido ya el talante educativo con el que Teresa de Jesús desem-
peñó su papel de madre-maestra, reflejamos a continuación las conclusio-
nes operativas que consideramos más originales y destacadas en su estilo 
educativo, si las comparamos con la praxis de su tiempo, y que deseamos 
ofrecer a los educadores puesto que las valoramos como de rigurosa 
actualidad. Las formulamos y redactamos del modo siguiente: 

1. Que el objetivo exigido a la práctica de la educación en la Peda-

gogía de Teresa de jesús es el de que la persona alcance el grado 

de libertad que le permita considerarse señor de sí mismo y de su 

entorno. 

La fruta madura del proceso educativo que siguió Teresa de Jesús fue 
la apropiación de la libertad. Objetivo irrenunciable por el que luchó y en 
el que depositó la razón y la esperanza de su misión, pues sólo la libertad 

es señorío y en su nombre se pone el mundo debajo de los pies. 
En Teresa, la vocación a la libertad más que una idea desarrollada en 

la inteligencia es una energía que motiva la voluntad, puesto que la liber-
tad más que como una idea trabaja como un ideal, como una firme volun-
tad de ser. La libertad más que a pensar nos urge a ser. Tanto Teresa de 
Ahumada, que se decide a caminar por los derroteros que la conducirán 
a las cimas de la liberación, como Teresa de Jesús, ya caminante, que se 
percibe atada, acorralada, atribulada y cautiva, que son mujeres libres en 
raíz, en empeño y en esperanza, lograrán serlo en la realidad. 

En el hondón de Teresa, que se sentía sierva, amedrentada y encogi-
da, bullía una mujer fuerte y decidida, que cuajó en la mujer libre, por-
que el héroe está en lo esforzado del propósito y no en lo puntual del 
conocimiento, ya que la verdad es lo que nos hace vivir y no lo que nos 
hace pensar1400

• 

Ella misma será la que nos confíe que después de esta unión, ora-
ción de quietud, quedaba con unos efectos tan grandes, que con no 
haber en este tiempo veinte años, me parece traía el mundo debajo de 

los pies 1401
• Una conclusión, pues, evidente para el educador que se 

acerque a la pedagogía de Teresa es que debe empeñarse en colaborar 
con el educando para que consiga ser una persona libre, señor de sí 
mismo. 

1400 Unamuno, Miguel de, Don Quijote y Sancho, págs. 90 y 112. Edit. Renacimiento. 

1401 Teresa de Jesús, Vida, 4, 7. 

423 



2. Que para conseguir que el aprendizaje sea eficaz en el discípulo y 
satisfactorio en el maestro, es preciso despertar en el primero la 

sed de aprender. 

Teresa escribe y habla con gracejo de engolosinar a las Hermanas para 
que se decidan a emprender el camino que las conduzca al mayor grado 
posible de enriquecimiento interior personal. Y en un momento como el 
nuestro, en el que preocupa a la familia, al alumno y al profesor el deno-
minado fracaso escolar, una clave que puede fecundar la sacrificada prác-
tica educativa, se encuentra en saber motivar, engolosinar, es decir, en 
despertar la sed, el deseo de trabajar en el discípulo, porque sed me pare-
ce a mí que quiere decir deseo de una cosa que nos hace tan gran falta que, 
si nos falta, nos mata 1402

• 

Conviene, por otra parte, que el educador tenga presente que la 
enseñanza es la respuesta que el docente da a la pregunta que, conscien-
te o incoscientemente, el alumno se formula en la inteligencia o en la sen-
sibilidad, en la cabeza o en el corazón. Es decir, enseñar es responder a 
las preguntas que el educando se hace o debe hacerse, pues parece que 
es urgente enseñar también a preguntar. 

De la lectura de los escritos teresianos es fácil deducir que la persona 
motivada por la sed del interés o del beneficio que le despierta el conte-
nido o la actividad propuesta, encuentra innecesario el permanente recur-
so a los incentivos, pues el educando es, para sí, el motivo más incentiva-
der. Por otra parte, el educando que se identifica con la buena voluntad 
del maestro que le ofrece su colaboración y su ciencia, acaba por desper-
tar en sí la sed de aprender por e/ contento que me da contentarle1403

• Es 
decidirse a trabajar porque la presencia entrañable del maestro la que me 
motiva a ello. Estamos ante la presencia engolosinadora del maestro. 

3. Que el desarrollo de la dimensión individual del educando debe 

determinar en él un proceso simultáneo socializador. 

Para Teresa de jesús, el éducador, sea el confesor, el letrado, el maes-
tro, la priora, la maestra de novicias o el padre o la madre, tienen como 
horizonte y meta del acompañamiento que hacen al educando el de orien-
tarlo para que, en primer lugar, se encuentre consigo mismo y, después, 
para que aprenda la comunicación dialogal con el otro, su socialización. 

La educación no se agota, pues, cuando se consigue que el educan-
do aprenda más, sepa más, actúe mejor como individuo. Esto es necesa-
rio y, por lo mismo, muy positivo, pero no es suficiente, pues la persona 

1402 lbid., Camino, 31, 5. 

1403 Jbíd., Vida, 35, 1 O. 

424 



debe desarrollar su dimensión social. Por esta razón, Teresa de Jesús. la 
educadora, se sitúa, se sienta, cerca de la rafz del educando, pues es allí 

donde palpitan su ser individual y social. 

Enseñar, pues, al educando a que descubra, riegue y alimente el 
aspecto individual y social de su persona, es el gran objeti\."0 del educador 

teresiano. De este modo, el educando, sin abandonar la empresa de alcan-

za la debida autonomía y la tan acariciada libertad, se instala en la nueva 

tierra de la solidaridad. El acompañamiento del educador le es necesario 

al educando para que, al tiempo que colabora con él en la búsqueda de 

su identidad, lo entrene en la comunicación con otras conciencias. 

Es preciso, pues, que, según la pedagogía de Teresa, las acciones 

individuales educativas sean, al mismo tiempo, socializadoras, capaces 

de despertar la conciencia social del educando para que se integre en la 

propia comunidad en calidad de miembro activo, liberador, aglutinador 

y socializador. 

4. Que es imprescindible que el educador propicie la pedagogía del 

amor. 

La pedagogía del amor es una actitud educativa cuyo hallazgo en los 

escritos y en la práctica habitual de Teresa nos ha sorprendido muy grata-

mente. Toma tanto relieve esta pedagogía del amor en ella y su fecundi-

dad es tan evidente, que su consejo a las prioras de que procuren ser ama-

das para ser obedecidas alcanza rango de axioma pedagógico. 

Teresa, su experiencia de educadora, invita a los educadores a que 

sean dialogantes, a que estén prestos a escuchar siempre y a escuchar de 

todo, no sólo lo que agrada oír, sino lo que molesta por el tono, por las 

maneras o por lo injusto que puede resultar el mensaje y el juicio del 

interlocutor. Sin embargo, a la larga es el amor el que gana todas las bata-

llas, también en la tarea educativa. 

La actitud amorosa, comprensiva y colaboradora del educador ante el 

educando, es captada inmediatamente por la sensibilidad de las antenas de 

éste, y, automáticamente, produce en él un desbloqueo psicológico en el 

mismo a favor de una mayor aceptación de la persona y de la enseñanza del 

educador. El discípulo se dispone a atender, a escuchar, a dialogar, a cam-

biar, incluso, el hábito de desgana en el trabajo por no disgustar a una per-

sona para quien su vida y su presencia resultan sinceramente interesantes. 

5. Que es imprescindible iniciar al educando en el ejercicio respon-

sable del trabajo personal. 

Una conclusión que roza la evidencia, conocido el esti lo educativo 

de Teresa, es que el educador no debe ser considerado un sustituto de la 

425 



personalidad del educando, sino un simple, aunque necesario, colabora-
dor. Por eso, advertimos que en la medida en que Teresa, la educadora, 
crecía ella misma en libertad y en señorío, resultaba más liberadora, es 
decir, implicaba y comprometía a las Hermanas en su propio crecimien-
to espiritual. Y esto la obligaba a aceptarlas tal y como eran, inteligentes, 
disponibles, sociables, comunicativas, no a pesar de como eran. 

Cada educando es él mismo y de él debe responder. Tenía muy claro 
Teresa que educar no era conformar un hombre a un modelo económico, 
político, cívico o religioso preestablecido, ni moldearlo a su imagen y 
semejanza, sino, más bien, ayudarlo para que sea él quien se libere de los 
obstáculos psicológicos y sociales que le impedían ser él mismo. Pero esto 
exigía de ella creer realmente en las posibilidades objetivas de las Herma-
nas mostrándoles el respeto debido con palabras, con gestos y con el sin-
cero convencimiento de que su cometido consistía exclusivamente en 
colaborar con ellas al ejercicio de su insustituible trabajo personal. 

Consciente de su misión de madre-maestra, asume admirablemente 
el papel de colaboradora, confiándonos que todo lo que yo puedo dejar 
que hagan las Hermanas me da gran contentq aunque en alguna manera 
se haría mejor por mi mano. Las dispone para que comprendan que serán 
ellas quienes luchen personalmente por la liberación de cuanto les obsta-
culice el crecimiento de la mujer que son, y que así alcancen la deseada 
unión con Dios. Les hace caer ~n la cuenta de que sin el esfuerzo perso-
nal, Dios no las liberará de ellas mismos. La gracia de Dios actuará en las 
Hermanas, si ellas activamente, no pasivamente, la aceptan. 

6. Que el acto educativo exige que el educando aprenda, valore e 

incorpore a su conducta la información cognitiva, afectiva y social 
que el maestro le transmita. 

Y nosotros también, escribe Teresa, como buenos hortelanos, hemos 
de procurar que crezcan estas plantas y tener cuidado de regarlas para que 
no se pierdan, sino que vengan a echar flores que den de sí gran olor1404

• Si 
advertimos, la definición descriptiva que Teresa hace de la educación, es, 
al mismo tiempo, una conclusión operativa de la que debe tomar nota el 
educador. 

Ahora expl icita que educar consiste en procurar que las plantas crez-
can. Son ellas las que crecen desde sus raíces, no a golpes de tirones del 
jardinero. Es lo que sucede con el crecimiento de la persona, que, recibi-
da la información que le transmiten, la juzga, la valora y, si procede, la 
incorpora significativamente a su universo cognitivo, afectivo y conductual. 

1404 Ibídem, 11 , 6. 

426 



La floración y el aroma de la actividad educativa consiste en la calidad de 
la conducta que adopta el educando, pues cada cual es hijo de sus obras. 

Teresa, consecuentemente, es consciente de que la actividad educativa 
debe ser individualizada, en cuanto lo permitan las circunstancias, si quiere 
conseguir el objetivo de conducir a la perfección posible a la persona. 

La individualización de la enseñanza favorece, en primer lugar, el 
ejercicio de aprehensión de los conten idos cognitivos, afectivos, relacio-
nales que debe hacer el educando. Y posibilita, también, el ejercicio de 
valoración de tales contenidos y favorece su asimilación y su incorpora-
ción significativa al comportamiento y a la conducta del educando. 

7. Que la recompensa inmediata al educador y al discípulo por el tra-

bajo realizado refuerza su motivación, su optimismo y su esperanza. 

La motivación y el optimismo de Teresa se basa y fundamenta en ese 
tipo de esperanza que podemos apellidar cervantina, puesto que se des-
pierta y se alimenta de la cercanía del premio prometido, tangible, al 
alcance de las manos, que, en el caso de Teresa es el encuentro interior, 
vivencia!, con el Maestro. Todos deseamos ansiosamente recibir informa-
ción sobre el trabajo realizado, el alumno espera noticias rápidas de sus 
controles académicos, el profesional de la gestión empresarial realizada, el 
político del eco de su intervención en el partido, o en las esferas nacional 
o internacional. 

Si la información que se espera supone, además, el reconocimiento 
y la gratificación a un trabajo bien hecho, entonces estamos ya hablando 
de un premio que viene a reforzar positivamente la conducta. Teresa es 
partidaria de motivar y despertar actitudes y de reforzar los comporta-
mientos. Y nos invita a concluir que la evaluación inmediata del trabajo 
realizado por el educando, por la Hermana, por el hijo, es un factor edu-
cativo de la máxima rentabilidad pedagógica. 

Teresa educadora desea alimentar el optimismo de los agentes de 
la educación, frecuentemente desmotivado con sobrada razón, y de las 
Hermanas, transmitiéndoles su experiencia de que el premio prometi-
do, que es el encuentro con el Maestro, se recibe en cada minuto del 
tiempo y en cada tramo del camino. Es conveniente que el educador, 
por el hecho de serlo, se sienta un hombre privilegiado de por vida si 
vive en permanente conciencia de su misión, que es la de preparar 
hombres para la sociedad y, si es creyente, para el cielo. 

Y como contraste con los comportamientos optimistas y esperanza-
dos por ella vividos, opone el de quienes prefieren el ai;>Urrido y sin-
sentido sa lto de los sapos, del lento paso de las gallinas, del poco ren-
table cazar lagartijas, pues en nada motivan, a nada conducen, no 

427 



merecen premio especial y, lejos de despertar pasiones nuevas produ-
cen congoja en el ánimo. La conclusión es que Teresa nos sugiere, que 
el educador y el educando vean recompensados sus desvelos con pron-
titud y generosidad. 

8. Que para que los incentivos ofrecidos a los educandos resulten 

motivadores deben ser específicos y graduados. 

Si la abundancia y la calidad de los regalos que recibe un niño el 
mágico día de los Reyes, se dosificaran a lo largo del año, los padres con-
seguirían del hijo, al menos, dos ventajas, que disfrutara más de cada uno 
de ellos y que, de cuando en cuando, a lo largo del año, se viera grata-
mente sorprendido por un nuevo regalo. De lo contrario, la lección que 
nos deja la experiencia es que el niño se aturde ante el alud de regalos 
que le ha venido encima y, además, comprensiblemente, se le embota la 
capacidad de disfrutar como fuera deseable. 

Con la referencia de la observación anterior, la experiencia docente 
no-formal constata lo acertado que resulta pedagógicamente el hecho de 
acertar a especificar y graduar las motivaciones que en cada momento o 
en cada etapa o fase del desarrollo intelectual o afectivo deben ofrecerse 
al educador y al educando para mantener fresca la ilusión. De otro modo, 
las motivaciones corren el riesgo de no serlo. 

Es preciso, pues, que los educadores concluyan de la experiencia 
teresiana que el modo de rentabilizar las motivaciones propuestas exige, 
primero, conocer la capacidad electiva y la calidad selectiva del alumno, 
del educando, de las Hermanas, y, en segundo lugar, atentos a esa infor-
mación, especificar y graduar las motivaciones que en cada momento les 
puedan resultar más adecuadas. 

9. Que la práctica de la evaluación correcta se considera parte inte-

grante de un proceso educativo eficiente. 

Si dirigimos la atención hacia el pasado, hacia el tiempo de Teresa, 
advertimos que la originalidad de esta conclusión no la ponemos exclusi-
vamente en la conveniencia de seguir de modo cercano el proceso ins-
tructivo y formativo del alumno, del discípulo, sino, además, en la insis-
tencia con la que Teresa incide en su necesidad. Y si nos detenemos en 
nuestro tiempo, en el presente, hemos de reconocer que la estimación, la 
evaluación adecuada y frecuente del trabajo individual realizado por el 
alumno, por el discípulo, resulta un factor pedagógico de la máxima ren-
tabilidad educativa. Y lo es así, 

428 

-En primer lugar para el docente, pues de ese modo se siente invita-
do a revisar, calificar y mejorar los diferentes aspectos que integran 



su trabajo, desde la elaboración de la programación, hasta la esti-
mación y evaluación del rendimiento parcial y final obtenido por el 
alumno. 

- En segundo lugar, para el alumno y el discfpulo. Con la cuantifica-
ción y calificación que se hace de su trabajo y de su rendimiento, 
toma conciencia de la validez y de la fiabilidad del proceso instruc-
tivo y educativo que va realizando. Y ello le es un factor no sólo ilu-
minador, sino motivador, pues le ayudará a evitar los desvíos que 
pudieran haber aparecido ya en el proceso del desarrollo y del cre-
cimiento de su persona. 

Indirectamente, por otra parte, la práctica de la evaluación destaca y 
acentúa positivamente el carácter de proceso que tiene la educación y 
que con tanto empeño vamos defendiendo como una de las característi-
cas más acusadas que hemos hallado al analizar el proceso educativo libe-
rador teresiano. 

1 O. Que el educador proponga más que imponga el correctivo libera-
dor que precisa el educando. 

La pedagogía correctiva de Teresa es una clara llamada a despertar y 
crear espacios de reflexión y de libertad en los penalizados, pues lo dese-
able es que el culpable recupere el señorío de su voluntad, sometida al 
desorden de pequeñas o considerables esclavitudes. 

En este campo, he encontrado la originalidad de Teresa en el modo 
de diagnosticar, de determinar y de aplicar el castigo, el correctivo libera-
dor que necesita el educando para mejorar su comportamiento. Por ello, 
centro la atención en los aspectos siguientes: 

-Que conciba la pena como un instrumento liberador de las esclavi-
tudes y debilidades que indujeron al educando a cometer la falta. 
Los educadores tendrán muy en cuenta la personalidad del penali-
zado si no quieren correr el riesgo de que los esfuerzos invertidos 
no se vean respaldados por el éxito. Para ello es preciso, con mucha 
atención, cuidado y finura, observar el temperamento particular de 
los niños, y apreciar exactamente la naturaleza de sus faltas' 405

, y el 
espíritu de terquedad' 406

• 

-Que es una llamada que se hace al culpable para que se manten-
ga en el empeño de apropiarse la libertad. El éxito consistirá en 
limitarse a proponer, sin necesidad de imponer, el castigo, pues si 
la falta supuso en él una renuncia al uso correcto de la libertad, el 

1405 Ibídem. 
1406 Locke, o. c., 48. 

429 



castigo debe aceptarse como una opoon liberadora1407
• Lo cual 

implica la voluntaria elección y la aceptación del correctivo ade-
cuado, convenciéndolo por la dulzura de vuestras maneras, por el 
aire tranquilo que guardáis, que lo que hacéis es razonable en SÍ1 al 
mismo tiempo que útil y necesario para los niños. Tomaré mis 
medidas de tal modo que la propuesta siempre proceda de él, y no 
de mí1 y una vez se haya obligado, procuraré que siempre tenga un 
vivo interés en cumplir su palabra 1408

• 

-Que es ésta una concepción del correctivo que rebasa positiva-
mente el carácter punitivo y medicinal clásico, que se otorgaba a 
la pena, y adquiere la categoría de un instrumento restaurador 
del valor que se había deteriorado individual y comunitariamen-
te. Teresa ve claro que el culpable es una persona víctima de su 
debilidad. 

11. Que la autoridad es una actitud que equidista del autoritarismo y 
del paternalismo, pues obstaculizan el desarrollo de la personali-
dad del educando. 

En principio, el autoritarismo es la actitud que adopta el educador 
apoyándose en el poder y en la facultad que le confiere el oficio que des-
empeña. Y exige del súbdito, que en este supuesto es el educando, una 
sumisión incondicional, con lo que le dificulta la posibilidad de descubrir 
y asumir la propia identidad. Por el contrario, el paternalismo transmite los 
elementos culturales, las pautas sociales, morales y religiosas y las reglas de 
convivencia al amparo de una actitud proteccionista del educador, que 
impide, por otro camino, la personalización del educando. 

El criterio pedagógico de Teresa es la necesidad de que entablezcan 
un diálogo el educador, que es quien representa la autoridad, y el edu-
cando, dispuesto, en principio, a aprender. Y la sugerencia del intercam-
bio de ideas o sentimientos es que mandar como prelado, sin haber mos-
trado la autoridad por donde manda1 está claro que jamás se hace1409

• 

Para Teresa, como observamos, la autoridad es una cualidad moral 
que consigue que el educador sea un guía, un conductor, un colaborador 
capaz de sorprender positivamente al educando con el vigor que le ofre-
ce su madurez y el testimonio personal. Es preciso que aparezca muy visi-
blemente una persona depositaria de la capacidad de decidir, es decir, 
una autoridad, una cabeza, pues como las monjas vean cabeza, se refiere 

1407 lbid., o. c., 62. 

1408 j. j. Rousseau, o. c., pág. 155. 

1409 Teresa de jesús, Carta al P.Cracián, 21 -10-15 76. 

430 



a las Hermanas del monasterio abulense de la Encarnación, se rinden pres-
tO¡ aunque al principio gritan mucho 1410

• 

12. Que cualquier comunidad es, al mismo tiempo, sujeto agente y 
paciente de educación. 

Teresa, en su razón de reformadora, cayó pronto en la cuenta de que 
la comunidad es, al mismo tiempo, agente educativo, educadora activa, 
transmisora, especialmente, de contenidos socializadores, y sujeto pasivo 
de educación, discípulo colectivo, comunitario que aprende. La comuni-
dad, en razón de tal, es una educadora extraordinaria porque, como suje-
to paciente, receptor, es la depositaria excepcional de la sustancia con-
ceptual y afectiva que, gracias a la experiencia diaria de las diferentes 
generaciones, con el paso del tiempo, ha ido acumulando. Después, en 
su condición de sujeto agente, transmite esta sustancia cognit iva y afecti-
va valiéndose del canal que son las Constituciones, la tradición, las cos-
tumbres, el estilo que caracteriza a cada monasterio. 

Esta constatación de que la comunidad es un fecundo agente de ense-
ñanza y un bien dispuesto sujeto de aprendizaje, demanda que sea infor-
mada, formada y orientada debidamente en las posibilidades de su enri-
quecimiento individual, social y espiritual. 

13. Q ue si el educador es un hombre interiormente libre, será una 
persona que promoverá la aparición de personalidades libres. 

Para concluir, queremos recordar el nervio que inicia, riega y fecunda 
la pedagogía y la práctica educativa de Teresa de Jesús, que fue la apro-
piación de la libertad. Cuando el Señor me libró de mí, es decir, cuando 
consentí que el Señor me ayudara en la conquista de mi libertad interior, 
entonces nació una mujer nueva, la educadora, a la que siguió una gene-
ración de mujeres conscientes de su misión, de su tarea y de la necesidad 
de su presencia histórica. 

1410 Ibídem, 27-9-1575. 

431 





3. ACTUALIDAD DEL EDUCADOR PRESENTADO POR TERESA DE 
JESÚS 

El educador descrito por Teresa de jesús, les un personaje que resul-
ta utópico para los días de este tercer milenio o, por el contrario, es un 
modelo que despierta esperanza, por la necesidad que todos palpamos ya 
de recuperar la humanidad de la persona que tanto añoramos? 

Es ésta una de las preguntas que me obligo a formular al finalizar el 
trabajo, si el educador descrito por Teresa tiene alguna posibilidad de ser 
incorporado al campo de la Pedagogía científica y al de la práctica edu-
cativa del tercer milenio que hemos comenzado, o deberá, por el contra-
rio, relegarse al museo de las bellas utopías educativas. Y acentúo lo de 
obligarme a formular para justificar la razón que me motivó a planificar el 
trabajo y para justificar el esfuerzo en él invertido. 

Esto supuesto, lquién o qué puede ayudarnos a salir de la duda de si es 
o no utópico el educador descrito por Teresa? Es decir, la qué referentes 
hemos de recurrir que nos ayuden a encontrar una respuesta razonable que 
acalle nuestra justificada curiosidad? Por nuestra cuenta, hemos acudido: 

Al sistema educativo previsto por los cambios sociales 

Es evidente que si tomamos como referente el sistema educativo que 
han previsto las áreas donde se operan los cambios sociales que, a su vez, 
son las que determinarán la política educativa del próximo futuro, es 
decir, si preguntamos al modo renovado de producción, a las previsibles 
tecnologías de la comunicación y a la democracia política, hemos de res-
ponder que en la política educativa que se programe desde esos presu-
puestos, sospechamos que no encontrará futuro el educador diseñado por 
Teresa. En esas condiciones, se ofrece un lugar social reservado a unos 
educadores que estén dispuestos a colaborar, fundamentalmente, en el 
modo de producción y distribución del conocimiento que apoye los cam-
bios sociales deseados y no, por el contrario, a desarrollar, prioritariamen-
te, la personalidad, la humanidad, los valores específicos del joven edu-
cando, objetivo del educador de Teresa. 

A la actual crisis de valores 

Si, colocados en otra perspectiva, aceptamos como referente el hecho 
consumado de la crisis que alcanza a los valores tradicionales que, inicia-
da en la persona, afecta también a la familia histórica, a la autoridad, a la 
práctica de la religión y a las macrosociedades, y, por el contrario, los valo-
res que se ofertan hoy como más cotizados son la productividad, la efica-
cia en las ventas, la rentabilidad y la seguridad de la inversión, entonces el 

433 



educador perfilado por Teresa se verá obligado a ceder el puesto a un 
educador cuyo objetivo sea el de forjar individuos úti les para la produc-
ción y prácticos para el comercio. Y en esta situación, el educador tere-
siano se encontrará incómodo, fuera de juego, pues deberá trabajar con-
tra la corriente social de un neocapitalismo que demanda con urgencia, 
como decimos, la presencia de expertos y hábiles gestores. 

Dos llamadas de atención esperanzadoras 

Sin embargo, y aquí sí se vislumbra un futuro optimista para el edu-
cador de Teresa, aparecen en el horizonte dos llamadas de atención espe-
ranzadoras, e/ retorno al interior de la persona y la demanda de la escue-
la total, es decir, la incipiente insistencia en la form ación de la personali-
dad en las instituciones escolares. 

El retorno al interior de la persona 

La persistente experiencia de los últimos cincuenta años del milenio 
finalizado, evidencia que /a democracia política y la prosperidad econó-
mica no resuelven por sí mismas ninguno de los problemas básicos tocan-
tes a los valores humanos. No hay, pues, otro lugar hacia el que volverse 
excepto hacia el interior de la persona, hacia el yo, como lugar donde obte-
ner tales valores1411

• El hecho de que la antropología personalista acuda a 
la interioridad de la persona como a la única fuente de la que manan valo-
res definitivos, dispone el camino y urge la presencia de la pedagogía 
humanista y del educador diseñado por Teresa. 

Este lenguaje antropológico personalista de A. Maslow, es la traduc-
ción del que encontramos en Las Moradas de Teresa, pues no es pequeña 
lástima y confusión que por nuestra culpa no entendamos a nosotros mis-
mos ni sepamos quién somos. Es mayor bestialidad en nosotros cuando no 
procuramos saber qué cosa somos1412

• 

Es una experiencia definitiva y alentadora para el futuro del educador 
diseñado por Teresa el constatar que el problema del hombre, que es el 
problema más humano de todos, en expresión orteguiana, es decir, el de 
reconocer su naturaleza y no minusvalorar su dignidad, el de asumir con 
seriedad la tarea que debe realizar mientras actúa en el escenario del 
mundo y camina hacia su postrimería, es un problema aún no resuelto. 
Que la antropología, pues, del personalismo filosófico y pedagógico actua-
les consideren la interioridad de la persona como una inagotable fuente 
de valores, abre la esperanza a la presencia del educador de Teresa. 

Esta esperanza es real, pues nadie ignora que nuestro maestro no es el 

1411 Maslow, A., El hombre autorrea/izado, pág. 38, Ed. Kairos, Barcelona, 1982. 

1412 Teresa de Jesús, 1M, 1, 2 y 3. 

434 



mundo ni /as cosas, ni /os sucesos naturales, ni siquiera ese conjunto de téc-
nicas y rituales que llamamos cultura, sino la vinculación intersubjetiva con 
otras conciencias. Lo propio del hombre no es tanto el mero aprender 
como el aprender de otros hombres, ser enseñado por e//os1413

• Y en primer 
lugar, ser enseñado por la conciencia del educador de corte teresiano. 

Verdaderamente, mientras sigamos hablando de hombre, de persona, 
y no sólo de ejecutivos, de individuos eficientes, de hábiles gestores, para 
referirnos a la persona humana, la esperanza en el futuro del educador de 
Teresa es alentadora. Y si, por otra parte, preguntamos como lo hace Orte-
ga y Gasset como será el hombre que eduque nuestros hijos y no cómo 
será el ejecutivo que los profesionalice, nos seguiremos aferrando a la can-
tera de la interioridad de la que obtendremos los valores . 

Es, pues, aquí, en el humanismo liberador y no sólo en el espíritu de 
la modernidad social productiva, donde el educador de Teresa encontra-
rá lugar y tarea, pues sugiere que si la vida puede ser interpretada en clave 
de normativa impuesta, de leyes que hay que cumplir, o de mora/ acep-
tada o de axiología libremente elegida, ella, sin excluir ninguna opción, se 
inclina por poner el acento en la lectura axiológica de la vida, en el cum-
plimiento de las fidelidades, porque el educador teresiano siente que la 
vida no se nos ha dado para consumirla como una rutina obligada, sino 
para asumirla libremente, para amarla más que para pensarla. Y asumirla 
es vivirla conforme a un sistema de valores libremente elegidos por la 
capacidad estimativa del educando, orientado siempre por la sabiduría del 
educador humanista de Teresa de Jesús. 

La demanda de la escuela total 

Algunos analistas de la enseñanza institucionalizada, escolarizada, 
abren actualmente dos líneas de reflexión. Una se refiere a la cuestión de 
los contenidos de la socialización escolar, la segunda se orienta hacia e/ 
diseño de la misma institución. Lo que en realidad demandan estos ana-
listas es que la escuela tienda a asumir las características de una institución 
total, conforme al modelo tradicional, pues la formación de la personali-
dad de los jóvenes y de los futuros profesionales constituye hoy una exi-
gencia creciente1414

• 

Sería tanto como iniciar el retorno al ideal de que la institución esco-
lar no se reduzca a ser un almacén de conocimientos del que se proveen 
los alumnos y educandos para adaptarse a la exigencias de los nuevos 

1413 Savater, Fernando, El valor de educar, pág. 30. Ed. Ariel, Barcelona, 1997. 

1414 Tedesco, Juan Carlos, El nuevo pacto edúcativo, pág. 126. Ed. Alauda Anaya, Barcelo-

na, 1995. 

435 



modos de producción y de consumo, sino una fábrica de personalidades, 
que colabora con el hombre, varón y mujer, a que consiga serlo. 

En los umbrales, pues, del tercer milenio, deseamos y esperamos que 
el educador perfilado por Teresa de jesús anime y vivifique lo que canta 
amor en las raíces del hombre, riegue su cepellón eterno para que nazcan 
y crezcan las flores que aromaticen una sociedad más humana en la que 
el vivir sea un constante canto de agradecimiento a la vida. iOjalá que en 
el hombre de este tercer milenio se haga realidad la imagen que Teresa de 
jesús, la educadora, pintó en sus deseos! 

436 



Bibliografía 





1. Entorno sociocultural de Santa Teresa 

Aguado, J. M., Relaciones entre Santa Teresa y Felipe 11, en la revista La 
Ciencia tomista, julio-agosto 36. (1927). 

Álvarez, Tomás, y Mas, A., Ávila en Santa Teresa. Introducción al libro de 
la Vida. Ed. Caja de Salamanca. Ávila. (1996). 

Belmonte Díaz, J., judíos e Inquisición en Ávila. Ed. Caja de Ahorros de 
Ávila. (1989). 

Beltrán de Heredia, Vicente, Un grupo de visionarios y pseudoprofetas 
durante los últimos años de Felipe 11 y repercusión de ello sobre la 
memoria de Santa Teresa. En Revista Española de Teología 7. (1947). 

Cabeza Sánchez-Aibornoz, Mª Cruz, La Tierra Llana de Ávila en los siglos 
XV-XVI. Ed. Institución «Gran Duque de Alba». Diputación. Ávila. 
(1985). 

Caminero, Juventino, Actitud intelectual de Santa Teresa en su ambiente 
social, en las Actas del 1 Congreso Internacional sobre Santa Teresa y 
la Mística Hispánica, págs. 535-571. 

Egido, T., Santa Teresa contra los letrados. Los interlocutores en su obra. En 
Criticón 20, págs. 85-121. (1980). 

Fernández Álvarez, Manuel, El entorno histórico de Santa Teresa, en Stu-
dia Zamorensia 3, págs. 357-447. (1982). 

Le Flem, Jean-Paul, Sociedad abulense y sociedad segoviana en el tiempo 
de las Fundaciones, en las Actas del 1 Congreso Internacional sobre 
Santa Teresa y la Mística Hispánica, págs. 583-591 . 

Llamas Martínez, Enrique, Santa Teresa de jesús y la Inquisición española . 
C.S.I.C. Madrid. (1972). 

Moltman, J., Teresa de Ávila y Lutero, en Revista de Espiritualidad 168-169. 

(1983). 

Sangnieux, J., Santa Teresa y los libros, en M. del Congreso Internacional-
Teresiano, edición dirigida por Teófanes Egido, Victor García de la 
Concha y Olegario González de Cardedal. Vol 11., págs. 748-764. 

Salamanca, (Octubre 1982). 

439 



Tapia Sánchez, S. de, Los factores de la evolución demográfica en Ávila en 
el siglo XVI, en Cuadernos Abulenses. Ed. Institución «Gran Duque de 
Alba». Diputación. (Enero 1986). 

Weber, Max, La ética protestante y el espíritu del capitalismo. Ediciones 
Península. Barcelona. (1969) 

2. Teresa y la mujer 

Álvarez, Tomás, «Santa Teresa y las mujeres en la Iglesia. Glosa al texto teresia-
no de Camino 3», en revista El Monte Carmelo 89, págs. 121-132. (1981 ). 

- Fray Luis de León y Santa Teresa. El profesor salmantino ante la monja 
escritora, en las Actas del/ Congreso Internacional sobre Santa Teresa 
y la Mística Hispánica, págs. 493-503. 

Auzeral, P., Teresa de jesús, mujer y maestra. Ediciones Paulinas. Madrid. 
(1981 ). 

Deneuville, Dominique, Santa Teresa y la mujer. Ed. Herder. Barcelona. 
(1966). 

Egido, T., <c5anta Teresa y su condición de mujer», en revista Surge, págs. 
255-275. (1982). 

Elizondo, Felisa, La aventura del espíritu en una mujer: Santa Teresa, testi-
go de excepción de una _vida distinta, en la Revista Eidos 16. (1970). 

Martín del Blanco, Mauricio, Santa Teresa de jesús, mujer de ayer para los 
hombres de hoy. Ed. Mensajero. Bilbao. (1975). 

Tune, S., Breve histoire des Femmes chrétiennes. Editions du Cerf. París. 
(1989). Se habla de Santa Teresa en las págs. 254 y ss. 

Vigil, La vida de las mujeres en Jos siglos XVI y XVII. Ed. Siglo XXI. Madrid. 
(1986). 

3. La educación y la libertad 

Almarza Meñica, J. M., Los usos de la libertad, en Revista de Espiritualidad 
205. (1992). 

Alvira, Mª Isabel, Quelques conceptions anthropologiques du XVI siecley 
Sources de la pensée de sainte Thérese, y La rencontre de 1 'homme 
lui-meme, en su obra Vis ion de 1 'homme se Ion Thérese d 'A vi/a, E d. 
F.X. De Guibert. O.E.I.L. París. (1992). 

Carreño, Antonio, Las paradojas del «yo» autobiográfico: El libro de la Vida 
de Santa Teresa de Jesús, en las Actas del 1 Congreso Internacional 
sobre Santa Teresa y la Mística Hispánica, págs. 255-265. 

440 



Freire, Paulo, La educación como práctica de la libertad. Ed. Siglo veintiu-
no de España editores, coeditado con Tierra Nueva. Montevideo, 
Uruguay. (1973). 

García Rojo, E., «Espiritualidad y liberación. Por la senda de la libertad>>, en 
Revista de Espiritualidad 205, págs. 449-472. (1992). 

Guardini, Romano, Liberté, grace et destinée. Ed. du Seuil. París. (1982). 

López, A. Mª., Amor y libertad en Teresa de jesús. Ed. Narcea. Madrid. 
(1986). 

Mantovani, j., Educación y plenitud humana. Ed. Ateneo. Buenos Aires. 
(1972). 

Maslow, A., El hombre autorrealizado. Ed. Kairós. Barcelona. (1982). 

Murillo, J. M., La Comunidad en Teresa de jesús. Ed. El Carmen. Vitoria. (1982). 

Rahner, Karl, Tolerencia, libertad, manipulación. Ed. Herder. Barcelona. 
(1978). 

Rogers, C., Libertad y creatividad en la educación. Ed. Paidos. Barcelona, 
(1982). 

Ros, Salvador, Amor y libertad, en Revista de Espiritualidad 176-177; págs. 
533-571. (1985). 

Rosales, L., Cervantes y la Libertad. SFP. Madrid. (1960). 

Segundo, J. Luis, (en colaboración), Libertad y liberación, en Mysterium 
Liberationis, T. 1., pág. 373. Ed. Trotta. Madrid. (1990). 

Schmuck, Richard, y Schmuck, Patricia, Hacia una psicologfa humanistade 
la educación, Ed. Anaya. Salamanca. (1978). 

Sizaire, Anne, María Montesori. La educación liberadora. Ed. Desclée de 
Brouwer. Bilbao. (1975). 

4. Teresa, educadora 

Álvarez Cánovas, josefina, Psicopedagogfa de Santa Teresa. Ed. Studium. 
Madrid. (1961 ). 

Álvarez, T., Santa Teresa maestra de vida espiritual, en Estudios Teresianos 
111. Ed. Monte Carmelo. Burgos. (1996). 

Baudry, Joseph, L 'amitié divine chez Sainte Théres d 'A vi la, y Le maitre spi-
rituel selon Sainte Thérese d 'A vi la, en la revista Carmel. (1970). 

- Pédagogie théresianne de 1 'imitation des saints dans le livre de la 
«Vida», en Teresianum 33, pág. 587-619. (1982). 

Castro, S., (en colaboración), Teresa de jesús, Mujer, Cristiana, Maestra. 
Redes. A.D.E. Madrid. (1982). 

441 



Cerezo Galán, P., La experiencia de la subjetividad en Teresa de jesús, en 
La recepción de los Místicos, Teresa de jesús y Juan de la Cruz. M . del 
Congreso Internacional Teresiano-Sanjuanista. Ed. la Universidad Pon-
tificia de Salamancay El Centro Internacional de PP. CC., Ávila. (1977). 

Cipar, Cleopha, El retrato de Teresa de Ávila como maestra, visto por unas 
metáforas en Camino de Perfección, en las Actas del/ Congreso Inter-
nacional sobre Santa Teresa y la Mística Hispánica, págs. 303-309. 

Concejo, Pilar, Fórmulas Sociales y Estrategias retóricas en el epistolario de 
Teresa de jesús, en las Actas del 1 Congreso Internacional sobre Santa 
Teresa y la Mística H ispánica, págs. 275-291 . 

Díaz jiménez, M ., Ensayos de pedagogía teresiana, Revista de la Institución 
Teresiana, junio. (1947). 

Domeño Lerga, Clemente, Algunos aspectos educativos en santa Teresa de 
jesús, en Analecta Calasanctia 24, pág 463-487. (1982). 

Carda Figar, Anton io, Formación intelectual de Santa Teresa de jesús, en 
Revista de Espiritualidad 4. (1945). 

Garrido, Pablo M., Magisterio espiritual de Santa Teresa de jesús entre los 
carmel itas españoles, en Revista Carmelus, (1971 ). 

Garrone, G.M., Santa Teresa Dottore del/a Chiesa, en Revista Ephemerides 
Carmeliticae XXI. (1970). 

González, A. Pío, (en colabqración), Santa Teresa, «Una pedagogía de la 
acción», en Cinco ensayos sobre Santa Teresa de jesús. Editora Nacio-
nal. Madrid. (1982). 

Gutiérrez Zuloaga, 1., Cultura y educación en Teresa de Ávila, en Revista 
Española de Pedagogía 40, pág. 7-15. (1982). 

Herráiz Carda, M., Santa Teresa educadora. Formación y pedagogía de la 
vida espiritual, en Vida Religiosa 52, pág. 102-111. (1982). 

Jesús Sacramentado, Crisógono de, Santa Teresa, madre y doctora, Ed. 
E.D.B. Madrid. (1970). 

junta Nacional del IV Centenario, España, Catequesis de adultos. Teresa 
de j esús. Madrid. (1981 ). 

López lbor, j. j., Ideas de Santa Teresa sobre la melancolía, en Revista de 
Espiritualidad 87-89, abril-d iciembre. (1963). 

Llamas Martínez, E., Historia del doctorado teresiano. Proceso histórico. 
En Santa Teresa, madre y doctora, {en colaboración). Editorial de Espi-
ritualidad. Madrid. (1970). 

Madre de Dios, Efrén de la, La presencia formadora de Nuestra Madre 
Teresa, en Santa Teresa Formadora de Carmelitas. Editado en Alcalá de 
Henares. Imp. C.D., Imagen, 7. (1996). 

442 



Martín Velasco, J. «Búscate en ti-Búscate en mí». La correlación entre el 
descubrimiento del hombre y el descubrimiento de Dios en Santa 
Teresa. En M. del Congreso Internacional Teresiano, vol. 11, págs. 809-
834. Salamanca. (1982). 

Narco Merenciano, F., Psicoanálisis y melancolía en Santa Teresa, en Ensa-
yos médicos y literarios. Cultura Hispana. Madrid. (1958). 

Navarro Puerto, Mercedes, Psicología y Mística. Ediciones San Pío X. 
(1992). Es la publicación de su Tesis doctoral: 

Pablo Maroto, Daniel de, Resonancias históricas del Camino de Perfección, 
en M. del Congreso Internacional de Pedagogía, vol. l. págs. 41-63. 
Santander-San Sebastián. (1949). 

-Santa Teresa de jesús, doctora para una Iglesia en crisis. Colección Kar-
mel. (1981 ). 

Piga, Antonio, La pedagogía ascético-mística di santa Teresa d 'A vi la, 1515-
1582, en Dominicani. Bolletino bimestral e ... San Marco e Sardegna 
16, pág. 15. (1982). 

Poveda Ariño, J. M., La Psicología de Santa Teresa . Ed. Rialp. Madrid. 
(1984). 

Prijatelli, Francisco, La antinomia: conciencia del propio valer-humildad en 
el epistolario de Santa Teresa. Ed. El Monte Carmelo. Burgos. (1964). 

Reynal Llacer, Vicente, Influencias de Séneca en Santa Teresa de jesús, en 
las Actas del 1 Congreso Internacional sobre Santa Teresa y la Mística 
Hispánica, págs. 135-149. 

Rodríguez López-Vázquez, Alfredo, La estructura de la imaginación en las 
Moradas: Principios de análisis, en las Actas del 1 Congreso Interna-
cional sobre Santa Teresa y la Mística Hispánica, págs. 355-367. 

Rof Carballo, L La estructura del alma humana según Santa Teresa, en 
Revista de Espiritualidad 2, págs. 415. (1963). 

Román, J. Mª., Una psicografía de Santa Teresa, en Cinco ensayos sobre 
Santa Teresa. Editora Nacional. Madrid. (1984) 

Ros, Salvador, Amor y libertad en el epistolario teresiano, en Revista de 
Espiritualidad, números 176-77. (1985). 

San Luis Gonzaga, Amalio de, Santa Teresa de jesús educadora, en Revis-
ta El Monte Carmelo. (1922). 

Sánchez Beato, Carmen, Gobernar Educando. Rasgos del genio pedagógi-
co de Santa Teresa, en Revista de Espiritualidad, abril-diciembre, 87-
89. (1963). 

Santa Teresa, Nazario de, La psicología de Santa Teresa: posturas-feminis-
mo-elegancia. Ed. Gráficas Sebastián. Madrid. (1950). 

443 



- El espíritu teresiano desde una antropología de la infancia y de la 
juventud, en Revista de Espiritualidad 22. (1963). 

Sinnige-Breefd, Afra, Evolución normal y unitaria del «yo» teresiano, en 
Revista de Espiritualidad, abril-diciembre, 87-89. (1963). 

Steggink, Otger, La integración de la afectividad en la vida espiritual de 
Santa Teresa de Jesús, en revista Carmelus 18. (1971 ). 

Vaca, César, Personalidad de Teresa, en Revista de Espiritualidad, abril-
diciembre, 87-89. (1963). 

Vázquez Fernández, Antonio, Notas para una lectura de las Moradas de 
Santa Teresa desde la psicología profunda, en Revista de Espiritualidad 
165, págs. 463-530. (1982). 

444 



Contenido 





PRESENTACIÓN........................................ ...................................... .................... 3 

INTRODUCCIÓN: 

Teresa de jesús en la Historia de la Educación española.............. 11 

l. ENTORNO SOCIOCULTURAL DE SANTA TERESA............................ 17 

1. Indicadores del entorno sociocultural del siglo XVI.................. 21 

Teresa, una mujer de encrucijada cultural........................................ 21 

Otra visión del mundo........................................................................... 23 

La autonomía de la razón................................................................. 23 

Un hombre más individualizado........ ................................................. 25 
Del teocentrismo al antropocentrismo.......................................... 26 
La inexistente libertad en la Reforma protestante...................... 27 

Autonomía del poder político.................................................... .......... 30 

Desestima tradicional de la mujer....................................................... 31 

Tradición sobre la consideración social de la mujer .................. 31 

La mujer y la cultura.......................................................................... 34 

La mujer y la virtud.......................................... ................................. . 37 

La mujer y la libertad........................................ ......................... ........ 39 

Modelos educativos femeninos ........ ....... ....... ................. ............... . 40 

Tiempos recios para la fe tradicional.................................................. 41 

Tiempos recios..................................................................................... 41 

La Philosophia Christi erasmiana .................................................... 43 

Felipe 11 y la heterodoxia................................................................... 44 

Presencia educativa de la Iglesia ......................................................... 45 
La Iglesia española en el siglo XV.................................................... 45 
La iglesia abulense de 1470 a 1481 .............................................. 46 
Situación social y cultural abulense en el año 1561.................. 48 
La figura del sacristán docente........................................................ 51 

447 



2. Ubicación de Teresa en la cultura de su tiempo .......... ..... ............... 53 

lUna mujer hipotecada a su tiempo?....... ..... ..... .......... ...... ..... ........... 53 
Las tres apuestas de Teresa.................... ..... .......... ................................. 54 

La verdad de Dios . .. ..... ........ ... . .. ... ...... ..... ... .. ..... ...... .... ....... .... .... .. ... . . 55 
La verdad de la mujer........................................................................ 55 
La verdad de la cristiandad rota...................................................... 56 

Actitudes teresianas que superan el Medievo.................................. 57 

Reacciona la mujer acorralada ........... ......... ...... ................ ..... ...... ... 57 

Amplía los horizontes del humanismo renacentista.... ............... 61 

Despierta espíritus animosos ... ........................................................ 62 

11. DOS CLAVES PARA ENTENDER LA EDUCACIÓN EN TERESA 
DE JESÚS ............ ................................................ ............................................. 67 

LA CLAVE ANTROPOLÓGICA ........................... ...... ..... ............................. 71 

3. Idea que tiene Teresa de jesús sobre el hombre .... .................... 73 

Valor prioritario que Teresa concede a la persona ......................... 73 

Estimación práctica de la persona.............................. .................... 75 

Puntos de mira para estudiar el hombre teresiano......................... 78 
A. El cuerpo y el alma....................................................................... 78 

El cuerpo, engaste del alma y cerca del castillo... ..... ..... ...... 78 
El cuerpo, cárcel .del espíritu..................................................... 80 
El alma carnal: los sentidos internos ....................................... 83 
Las pasiones................................................................................... 85 
La frontera que especifica al hombre..................................... 86 
El alma-castillo........................... ..... ..... ...... ........................... ......... 88 
El alma y el espíritu ..... ............................................ ........... .......... 90 
El alma-colmena ........................................................................... 91 
Las potencias del alma................................................................ 92 

B. El hombre es un ser habitado por Dios................................... 95 
Memoria histórica de Teresa de jesús..................................... 95 
La experiencia le revela el hombre......................................... 98 
Compatibilidad entre Dios y el proyecto de hombre ........ 99 
Experiencia y metafísica del ser hombre ....... ........... .............. 1 01 

C. Dimensión social del hombre teresiano .................................. 1 03 
El tú afirma y plenifica el yo ...................................................... 103 
La comunidad es una fraternidad ....................... ..................... 1 07 

4. Propone un nuevo paradigma de libertad .......................... ....... ... 1 09 

La libertad es la vocación radical del hombre ............................. .... 109 
Conceptos preteresianos de libertad .................................................. 111 

448 



Libertad política .................................................................................. 111 
Dominio de sí ...................................................................................... 112 
Liberación de la esclavitud del pecado ......................................... 113 
La libertad medieval y la renacentista ........................................... 115 

Un nuevo paradigma de libertad ........................................................ 116 
La libertad no es un mero privilegio social ................................... 116 

Alcance de la palabra libertad en Teresa ........................................... 117 
El marco histórico ............................................................................... 118 
La antropología residual platónica ................................................. 122 
El recurso lingüístico de la antonimia ............................................ 123 

Dos estadios del proceso educativo liberador ................................. 124 
La autonomía, un paso hacia la libertad ...................................... 124 
La disponibilidad interior como actitud liberadora .................... 126 

Factores liberadores que aparecen en Teresa .................................. 128 
Factores psíquicos ................................ ............................................... 129 
Factores culturales .............................................................................. 131 
Factores sociales .................................. ...... .......................................... 132 
Factores religiosos ............................................................................... 1 34 

Teresa vivencia la libertad como señorío ........................................... 136 

5. Teresa se apropia de la libertad ........................................................ 141 

La libertad de Teresa coincide con su historia personal. ............... 141 
La historia escrita de su libertad .......................................................... 145 
Zonas en que actúa el desasimiento liberador ................................ 147 
A. El desasimiento en la zona periférica del yo .............................. 152 

Desasimiento de los postizos sociales mundanos ...................... 152 
Desasimiento de los deudos ............................................................ 154 

B. El desasimiento en la zona interior del yo .................................. 156 
Liberación de los miedos .................................................................. 156 
Liberación de las pasiones ................................................................ 159 
Liberación de sí misma ...................... ................................................ 161 
La armonía de voluntades ................................................................ 162 

LA CLAVE PEDAGÓGICA ................................ ............................. ............... 165 

6. iQué significa educar para Teresa? ................................................. 167 

Conceptos preteresianos de educación ............................................. 168 
Nutrición y crianza ............................................................................. 168 
<6tatus perfectus virtutiS>> .................................................................. 171 
«Acabamiento de ome>> y «Acabamiento de bien>> ..................... 171 
Primeras tentativas de orientación escolar ................................... 172 

449 



Capacidad de interrelación y receptividad ........................... 255 
Comunicabil idad .................................... ................................. ..... 257 
Optimismo ..................................................................................... 258 
Confianza en el Maestro ............................................................ 259 

111. LA PRAXIS EDUCADORA DE TERESA DE JESÚS .............................. 263 

9. Su perfil educador ........................... ....................................................... 267 

Una reformadora con conciencia de maestra .................................. 267 
Conoce la prohibición de que las mujeres enseñen ...................... 267 

"Q ' • ·I· - T. ( 269 ¿ ue stgmrtca ensenar para reresa . ............................................. . 
Abierto desafío a los letrados ........................................................... 270 

Dotación de Teresa para el magisterio ............................................... 271 
A Aptitudes para gobernar .............................................................. 271 

Ser amada para ser obedecida ................................................. 271 
Legisla para mujeres adultas ...................................................... 272 
Primero lo material, después lo espiritual ............................. 275 
Criterios para seleccionar las postulantes y las profesas .... 277 
Criterios para distribuir responsabilidades ............................. 280 
Personalidad de la candidata .................................................... 281 
Experiencia en la candidata a Priora ....................................... 281 
Aptitud de educadora en la Maestra de novicias ................ 282 
La edad .............................. ............................................................. 283 

B. Aptitudes para integrar la comunidad ..................................... 283 
Una mujer libre y ejemplar ....................................................... 285 
Espíritu de fraternal democracia ............................................... 286 
Entrañable y agradecida ............................................................. 287 
Espontánea y humorista .............................................................. 288 
Capacidad admirable para desdramatizar ............................. 290 

C. Un ensayo de orientación vocacional ...................................... 292 
Informe psicotécnico modélico en su tiempo ...................... 292 
Dotes caracteriales y temperamentales .................................. 293 
Capacidades cognitivas y afectivas .......................................... 294 
Destrezas y habilidades .............................................................. 294 

1 O. El recurso educativo a la experiencia .............................................. 297 

La experiencia hace fiable su magisterio ........................................... 297 
La experiencia y los años .................................................................. 298 
La experiencia es «un algo» ....................... ............ ........................... 298 
Fiabilidad del magisterio ................................................................... 300 

Matiza la imagen que tiene de sí misma ...................................... 300 

452 



Certifica y hace creíble su palabra ................................................. 301 
Favorece el discernimiento ............................................................... 301 
La prisa y el celo engañoso .............................................................. 303 

Le aportó información ............................................................................ 304 
Contenidos administrativos .............................................................. 305 
Contenidos antropológicos .............................................................. 307 
Contenidos teológicos .................................. ..................................... 309 
Modos de estar presente Dios en el hombre y 
en el mundo ........................................................................................ 31 O 
El modo de unirse el alma a Dios .................. ................................ 31 O 
lliminación del misterio trinitario ................................................... 311 
Los efectos del pecado mortal en el alma .................................... 311 
Sobre la oración .................................................................................. 312 

Le acercó la sabiduría ............................................................................. 312 
Principios sapienciales que dan consistencia al magisterio 
de Teresa .................................................................................................... 313 
Fue una urgencia crítica ante los letrados .............. .': ......................... 315 
Modernidad pedagógica de la experiencia ...................................... 317 

11. El arte de motivar ............................................... .................................... 321 

Compatibilidad del binomio motivación-libertad ........................... 321 
La existencia de motivaciones es un indicador de 
la autoestima ....................................................................................... 324 

Componentes básicos de la motivación ............................................ 325 
Componente objetivo o el núcleo motivado de la persona ........ 325 
La necesidad innata básica ............................................................... 326 
La necesidad adquirida de desarrollo ............................................ 327 
La identidad entre el perceptor y lo percibido ............................ 328 
Componente subjetivo o la actitud de compromiso y 
de respuesta ......................................................................................... 329 
Factores motivacionales subjetivos ................................................. 329 

Un modelo de maestro motivador ...................................................... 330 
Psicopedagogía motivadora de Teresa ............................................... 332 

Aprendió la estrategia motivadora del Señor ............................... 333 
Evolución de la calidad motivadora en su proceso educativo ..... 336 

Infancia-Niñez ............................................................ .......................... 338 
Adolescencia ........................................................................................ 339 
Vida Consagrada ................................................................................. 340 

12. El castigo como llamada a la conciencia liberadora .................. 343 

El castigo, recurso didáctico en el siglo XVI español ...................... 343 

453 



Pero, lqué es el castigo para Teresa de jesús? ..... .......... .................. 345 

Una llamada a la conciencia ......................... ...... ..................... ........ 345 

Llamada a la responsabilidad solidaria ...................... ...... ..... ......... 347 

Llamada a la libertad ......................... ................................................ 348 

Instrumento restaurador de la fidelidad y de la libertad .......... 348 

Aspectos educativos de la pedagogía correctiva ....... ........... ........... 350 

Amorosa y tierna ................................................................................. 350 

Medicinal sin violencia ......................... ...................................... ....... 352 

Reforzadora de actitudes constructivas ......................................... 352 

El educador que aplica el correctivo .................................................. 354 

La capacidad para transmitir al culpable la estima 
que merece .......................................................................................... 354 

Capacidad de comprensión, sin justificar la falta .............. .......... 356 

Que pondere la adecuación del correctivo ................................. 356 

Que considere el bien colectivo ....... ............................ .................. 358 

Que ofrezca ayuda amorosa al culpable .................... .................. 358 

Actitudes del sujeto penalizado ...... ..................................................... 359 

La disposición interior para reconocer la culpa .......................... 359 

Conciencia de su responsabilidad individual y social. ............... 359 

Originalidad de la pedagogía correctiva de Teresa .......... ...... ..... 360 

13. El trato fraternal en la terapia de las personas depresivas ..... 3 61 

Interés individual y relevancia social de la melancolía .................. 361 

Una enfermedad grave ................................................... ................... 3 61 

Actitud social negativa de la melancolía ........................ .................... 362 

Piden a Teresa orientación sobre el modo de comportarse con 
estas enfermas ........................................................................................... 363 

Importancia del tema para la educación ...................................... 364 

Psicotipo de la monja depresiva .......................................................... 365 

Opinión autorizada y contrastada de Teresa de Jesús ............... 365 

Dos diagnósticos posibles ....... ............ ...................... ....... ................. 367 

Voluntad de dominio ......................................................................... 368 

Tratamiento médicopsiquiatrico y educativo .................................... 369 

El diagnóstico previo mediante la observación ...... ..................... 370 

El escrúpulo tentación ....................................................................... 371 

Apoyo médico y dieta especial ....................................................... 372 

Terapia ocupacional ........................................................................... 373 

Apoyo educativo: actitud amorosa de la priora ............... ...... ..... 373 

Rigidez en las decisiones ......... ...................... .................. .................. 3 7 5 

Supresión de la oración mental .................................... .................. 3 78 

454 



14. Evaluación del proceso educativo .................................................... 3 79 

La evaluación integra el proyecto educativo .................................... 379 

Indicadores que evalúan con fiabilidad ............................................. 381 

La situación actual del sujeto ..................................................... ..... 381 

El grado de autoconocimiento ........................................................ 382 

El ritmo de la maduración personal ............................................... 384 

Sujetos sometidos a evaluación ........................................................... 386 

Las Hermanas Carmelitas .................................................................. 386 

Las personas que desempeñan cargos de responsabilidad ...... 387 

La reforma como institución ............................................................ 389 

Aspectos evaluables ................................................................................. 390 

Aspectos personales ........................................................................... 390 

La calidad de la motivación vocacional reflejada en el 

amor ................................................................................................. 390 

La voluntad de determinación y de perseverancia ............. 391 

La sabia iniciación a la espiritualidad del Carmelo ............. 392 

Los pasos que se van dando en la aprobación de la 

libertad ............................................................................................ 394 

Las obras en cuanto que reflejan el interior de la persona ... 395 

Aspectos colectivos ............................................................................ 398 

Los aspectos comunitarios que deben considerarse 

fundamentales ............................................................................... 398 

Instrumentos de evaluación .................................................................. 402 

La observación ..................................................................................... 402 

El trato personal directo .................................................................... 403 

La experiencia personal y ajena ...................................................... 404 

EPÍLOGO PARA El TERCER MILENI0 ......................................................... 407 

1. Sentido innovador de la pedagogía de Teresa de jesús ........... 411 

Inspiradora de la educación no institucionalizada, no-formal .... 411 

Un nuevo modelo educativo, el humanista ..................................... 413 

La práctica de la educación como proceso ...................................... 415 

Amplía el sujeto de educación y los aspectos educables de la 

persona ....................................................................................................... 416 

El diseño del educador se corresponde con el de un testigo 

experto ........................................................................................................ 418 

La profundización en el objetivo de la educación ......................... 420 

La incorporación de la experiencia como método científico ...... 421 

2. Conclusiones operativas ...................................................................... 423 

455 



3. Actualidad del educador presentado por Teresa de jesús ....... 433 

El sistema educativo previsto por los cambios sociales ................. 433 

La actual crisis de valores ...................................................................... 433 

Dos llamadas de atención esperanzadoras ....................................... 434 

BIBLIOGRAFÍA .................................................................................................... 437 

CONTENIDO ....................................................................................................... 445 

456 









In 

ISBN 84 -89518 -6~ 

1 
788489 518674 


	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462
	SG 065_001
	SG 065_002
	SG 065_003
	SG 065_004
	SG 065_005
	SG 065_006
	SG 065_007
	SG 065_008
	SG 065_009
	SG 065_010
	SG 065_011
	SG 065_012
	SG 065_013
	SG 065_014
	SG 065_015
	SG 065_016
	SG 065_017
	SG 065_018
	SG 065_019
	SG 065_020
	SG 065_021
	SG 065_022
	SG 065_023
	SG 065_024
	SG 065_025
	SG 065_026
	SG 065_027
	SG 065_028
	SG 065_029
	SG 065_030
	SG 065_031
	SG 065_032
	SG 065_033
	SG 065_034
	SG 065_035
	SG 065_036
	SG 065_037
	SG 065_038
	SG 065_039
	SG 065_040
	SG 065_041
	SG 065_042
	SG 065_043
	SG 065_044
	SG 065_045
	SG 065_046
	SG 065_047
	SG 065_048
	SG 065_049
	SG 065_050
	SG 065_051
	SG 065_052
	SG 065_053
	SG 065_054
	SG 065_055
	SG 065_056
	SG 065_057
	SG 065_058
	SG 065_059
	SG 065_060
	SG 065_061
	SG 065_062
	SG 065_063
	SG 065_064
	SG 065_065
	SG 065_066
	SG 065_067
	SG 065_068
	SG 065_069
	SG 065_070
	SG 065_071
	SG 065_072
	SG 065_073
	SG 065_074
	SG 065_075
	SG 065_076
	SG 065_077
	SG 065_078
	SG 065_079
	SG 065_080
	SG 065_081
	SG 065_082
	SG 065_083
	SG 065_084
	SG 065_085
	SG 065_086
	SG 065_087
	SG 065_088
	SG 065_089
	SG 065_090
	SG 065_091
	SG 065_092
	SG 065_093
	SG 065_094
	SG 065_095
	SG 065_096
	SG 065_097
	SG 065_098
	SG 065_099
	SG 065_100
	SG 065_101
	SG 065_102
	SG 065_103
	SG 065_104
	SG 065_105
	SG 065_106
	SG 065_107
	SG 065_108
	SG 065_109
	SG 065_110
	SG 065_111
	SG 065_112
	SG 065_113
	SG 065_114
	SG 065_115
	SG 065_116
	SG 065_117
	SG 065_118
	SG 065_119
	SG 065_120
	SG 065_121
	SG 065_122
	SG 065_123
	SG 065_124
	SG 065_125
	SG 065_126
	SG 065_127
	SG 065_128
	SG 065_129
	SG 065_130
	SG 065_131
	SG 065_132
	SG 065_133
	SG 065_134
	SG 065_135
	SG 065_136
	SG 065_137
	SG 065_138
	SG 065_139
	SG 065_140
	SG 065_141
	SG 065_142
	SG 065_143
	SG 065_144
	SG 065_145
	SG 065_146
	SG 065_147
	SG 065_148
	SG 065_149
	SG 065_150
	SG 065_151
	SG 065_152
	SG 065_153
	SG 065_154
	SG 065_155
	SG 065_156
	SG 065_157
	SG 065_158
	SG 065_159
	SG 065_160
	SG 065_161
	SG 065_162
	SG 065_163
	SG 065_164
	SG 065_165
	SG 065_166
	SG 065_167
	SG 065_168
	SG 065_169
	SG 065_170
	SG 065_171
	SG 065_172
	SG 065_173
	SG 065_174
	SG 065_175
	SG 065_176
	SG 065_177
	SG 065_178
	SG 065_179
	SG 065_180
	SG 065_181
	SG 065_182
	SG 065_183
	SG 065_184
	SG 065_185
	SG 065_186
	SG 065_187
	SG 065_188
	SG 065_189
	SG 065_190
	SG 065_191
	SG 065_192
	SG 065_193
	SG 065_194
	SG 065_195
	SG 065_196
	SG 065_197
	SG 065_198
	SG 065_199
	SG 065_200
	SG 065_201
	SG 065_202
	SG 065_203
	SG 065_204
	SG 065_205
	SG 065_206
	SG 065_207
	SG 065_208
	SG 065_209
	SG 065_210
	SG 065_211
	SG 065_212
	SG 065_213
	SG 065_214
	SG 065_215
	SG 065_216
	SG 065_217
	SG 065_218
	SG 065_219
	SG 065_220
	SG 065_221
	SG 065_222
	SG 065_223
	SG 065_224
	SG 065_225
	SG 065_226
	SG 065_227
	SG 065_228
	SG 065_229
	SG 065_230
	SG 065_231
	SG 065_232
	SG 065_233
	SG 065_234
	SG 065_235
	SG 065_236
	SG 065_237
	SG 065_238
	SG 065_239
	SG 065_240
	SG 065_241
	SG 065_242
	SG 065_243
	SG 065_244
	SG 065_245
	SG 065_246
	SG 065_247
	SG 065_248
	SG 065_249
	SG 065_250
	SG 065_251
	SG 065_252
	SG 065_253
	SG 065_254
	SG 065_255
	SG 065_256
	SG 065_257
	SG 065_258
	SG 065_259
	SG 065_260
	SG 065_261
	SG 065_262
	SG 065_263
	SG 065_264
	SG 065_265
	SG 065_266
	SG 065_267
	SG 065_268
	SG 065_269
	SG 065_270
	SG 065_271
	SG 065_272
	SG 065_273
	SG 065_274
	SG 065_275
	SG 065_276
	SG 065_277
	SG 065_278
	SG 065_279
	SG 065_280
	SG 065_281
	SG 065_282
	SG 065_283
	SG 065_284
	SG 065_285
	SG 065_286
	SG 065_287
	SG 065_288
	SG 065_289
	SG 065_290
	SG 065_291
	SG 065_292
	SG 065_293
	SG 065_294
	SG 065_295
	SG 065_296
	SG 065_297
	SG 065_298
	SG 065_299
	SG 065_300
	SG 065_301
	SG 065_302
	SG 065_303
	SG 065_304
	SG 065_305
	SG 065_306
	SG 065_307
	SG 065_308
	SG 065_309
	SG 065_310
	SG 065_311
	SG 065_312
	SG 065_313
	SG 065_314
	SG 065_315
	SG 065_316
	SG 065_317
	SG 065_318
	SG 065_319
	SG 065_320
	SG 065_321
	SG 065_322
	SG 065_323
	SG 065_324
	SG 065_325
	SG 065_326
	SG 065_327
	SG 065_328
	SG 065_329
	SG 065_330
	SG 065_331
	SG 065_332
	SG 065_333
	SG 065_334
	SG 065_335
	SG 065_336
	SG 065_337
	SG 065_338
	SG 065_339
	SG 065_340
	SG 065_341
	SG 065_342
	SG 065_343
	SG 065_344
	SG 065_345
	SG 065_346
	SG 065_347
	SG 065_348
	SG 065_349
	SG 065_350
	SG 065_351
	SG 065_352
	SG 065_353
	SG 065_354
	SG 065_355
	SG 065_356
	SG 065_357
	SG 065_358
	SG 065_359
	SG 065_360
	SG 065_361
	SG 065_362
	SG 065_363
	SG 065_364
	SG 065_365
	SG 065_366
	SG 065_367
	SG 065_368
	SG 065_369
	SG 065_370
	SG 065_371
	SG 065_372
	SG 065_373
	SG 065_374
	SG 065_375
	SG 065_376
	SG 065_377
	SG 065_378
	SG 065_379
	SG 065_380
	SG 065_381
	SG 065_382
	SG 065_383
	SG 065_384
	SG 065_385
	SG 065_386
	SG 065_387
	SG 065_388
	SG 065_389
	SG 065_390
	SG 065_391
	SG 065_392
	SG 065_393
	SG 065_394
	SG 065_395
	SG 065_396
	SG 065_397
	SG 065_398
	SG 065_399
	SG 065_400
	SG 065_401
	SG 065_402
	SG 065_403
	SG 065_404
	SG 065_405
	SG 065_406
	SG 065_407
	SG 065_408
	SG 065_409
	SG 065_410
	SG 065_411
	SG 065_412
	SG 065_413
	SG 065_414
	SG 065_415
	SG 065_416
	SG 065_417
	SG 065_418
	SG 065_419
	SG 065_420
	SG 065_421
	SG 065_422
	SG 065_423
	SG 065_424
	SG 065_425
	SG 065_426
	SG 065_427
	SG 065_428
	SG 065_429
	SG 065_430
	SG 065_431
	SG 065_432
	SG 065_433
	SG 065_434
	SG 065_435
	SG 065_436
	SG 065_437
	SG 065_438
	SG 065_439
	SG 065_440
	SG 065_441
	SG 065_442
	SG 065_443
	SG 065_444
	SG 065_445
	SG 065_446
	SG 065_447
	SG 065_448
	SG 065_449
	SG 065_450
	SG 065_451
	SG 065_452
	SG 065_453
	SG 065_454
	SG 065_455
	SG 065_456
	SG 065_457
	SG 065_458
	SG 065_459
	SG 065_460
	SG 065_461
	SG 065_462



