
Alba

IP

I

! TERESA DE JESÚS, 
UNA AVENTURA INTERIOR 

Estudio de un símbolo
Montserrat Izquierdo Sorli

"1 DIPUTACIÓN PROVINCIAL DEL ÁVILA 
T^^U INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA



Inst. Gr:





MONTSERRAT IZQUIERDO SORLI

Estudio de un símbolo

INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA 
DE LA 

EXCMA. DIPUTACIÓN PROVINCIAL 

ÁVILA, 1993

TERESA DE JESUS,
UNA AVENTURA INTERIOR



ISBN: 84-86930-80-4
D. Legal: AV-269-1993
Imprime: MIJÁN. Artes Gráficas. Ávila.
Ponada y grabado de M.° ANGELES MERÍN



«y en el centro y mitad de todas estas moradas tiene la 
más principal, que es adonde pasan las cosas de mucho 
secreto entre Dios y el alma» (Teresa de Jesús).



A Josefa Segovia en su centenario.

A Pedro Poveda. Fundador de la Institución Teresiana, 
corno homenaje en el ario de su Beatificación.

A Mercedes Gómez del Manzano. Profesora Titular de Lite
ratura (Facultad de Ciencias de la Información). Quien 
siempre me acompañó en este camino al interior del Castillo 
donde ella ya ha entrado para siempre.



Este trabajo constituye una síntesis de la tesis doctoral leída y presentada en la Facultad de 
Filología de la Universidad de Salamanca, el 22 de noviembre de 1991. ante el Tribunal 
siguiente: Dr. D. Cristóbal Cuevas García, presidente; Dr. D. Melquíades Andrés Martín. Dr. 
D. Francisco Garrote Pérez y Dra. D." M.“ Jesús Mancho Duque, vocales: y Dr. D. Antonio 
Sánchez Zamarreño. secretario. La tesis «Configuración simbólica de la interiorización en las 
Moradas de Sta. Teresa de Jesús», obtuvo la calificación Apto cum laude.

Quiero expresar mi agradecimiento al profesor D. Víctor García de la Concha, por su interés 
en la dirección de este estudio. Igualmente deseo manifestar mi gratitud al P. Maximiliano 
Herráiz García. O.C.D.. por su generosa colaboración y ayuda en la realización de este 
trabajo.

Mi agradecimiento también a la Institución «Gran Duque de Alba» que ha hecho posible 
esta publicación.





INDICE
Prólogo 9

Introducción 11

!» 

II.

7

fe

41
41
48

171919202122
232324242526282828303235353738383940

NUCLEOS BÁSICOS DE LA SIMBOLIZACIÓN TERES1ANA. Significación, 
fuentes y evolución en las primeras obras

1. El castillo
2. La puerta

I. LA ESCRITURA TERES1ANA
1. Objetivos

1. Hablar de Dios y promover su alabanza 
2. La experiencia del misterio de Dios
3. Clarificación de espíritu
4. Impulso interior
5. Obediencia

2. Destinatarios
1. Confesores y letrados
2. Quien «este discurso de mi vida leyere
3. Las monjas de San José de Ávila
4. Las monjas de los Monasterios del Carmen
5. Dios, destinatario e interlocutor

3. Originalidad de la escritura teresiana
1. La critica literaria
2. Teresa de Jesús y el Humanismo
3. Teresa de Jesús y los escritores místicos

4. Evolución de la imagen literaria en la obra de Teresa de Jesús 
1. El símil y la alegoría
2. Valoración positiva del símbolo
3. El simbolismo místico
4. El simbolismo teresiano
5. El símbolo de la interiorización

5. Contextualización histórica de las Moradas del castillo interior...



117

117

129

136

140

146

156

172

253V.
301Bibliografía

8

La luz
El sol
Las piedras preciosas
El agua y la fuente
El fuego
El vino y la bodega
El camino
El gusano de seda/mariposa. 
El matrimonio
El centro

3.
4.
5.
6.
7.
8.
9.
10.
11.
12.

189
189
200
210
216
219
221
226
233
241

50
60
62
69
79
88
93
99
102
105

IV. EL CAMINO HACIA LA CONSTRUCCIÓN SIMBÓLICA DE LA INTERIO
RIZACIÓN

1. Castillo y puerta
2. Luz, sol y piedras preciosas
3. Agua y fuente
4. Fuego
5. Vino y bodega
6. Camino
7. Gusano de seda/mariposa
8. Matrimonio
9. Centro

LA CONFIGURACIÓN SIMBÓLICA DE LA INTERIORIZACIÓN

III. ITINERARIO LÉXICO DE LA INTERIORIZACIÓN. EJES TEMÁTICOS
1. Primeras moradas: Consideración de la grandeza de Dios y del alma en gracia. Dios 

está en el interior. Desde allí se comunica. El alma puede gozar de Dios. El alma 
debe entrar al castillo por la puerta de la oración

2. Segundas moradas: Dios llama al hombre para que se acerque más a El. El demonio 
hace «gran guerra» para impedirlo. El alma debe luchar con perseverancia. Para
poder entrar al interior

3. Terceras moradas: El alma debe andar vigilante y con temor. El alma debe entrar al 
interior. Dios quiere poseer del todo al alma. El alma debe rendirse del todo a 
Dios

4. Cuartas moradas. Oración de recogimiento: Dios está en el centro del castillo como 
Buen Pastor. Desde allí recoge al alma a su interior. El alma conoce el silbo del Pas
tor y entra en el castillo. Oración de quietud: Dios se comunica desde el centro del 
alma. El alma adquiere un conocimiento sobrenatural de la experiencia mística. Esa 
experiencia de Dios le produce un inmenso gozo

5. Quintas moradas (oración de unión): Dios se da y se une al alma. Esa unión se rea
liza en lo más profundo del ser. Esa unión produce un inmenso gozo. El alma 
conoce más a Dios. El alma se rinde a Dios y muere

6. Sextas moradas (oración de desposorio espiritual): Dios se comunica al alma y 
actúa en ella de una manera arrebatadora. En lo más interior. La oración de despo
sorio produce tres efectos: purificación dolorosa. iluminación plena y enamora
miento absoluto de Dios. El alma responde con una entrega total

7. Séptimas moradas (oración de matrimonio espiritual): Dios se comunica plena
mente al alma y se le une. En lo más interior del ser. El alma conoce la comunicación 
de Dios. El alma se da enteramente a Dios



PRÓLOGO

9

Fue en el principio la experiencia, el encuentro creador entre personas. Vino después, titu
beante. asustadiza, en un primer momento, penetrante y morosa, más tarde, la inteligencia, 
como el roce del agua con el cuerpo. Y se alzó, por último, la palabra, monumento inacabado al 
Espíritu que pasó dejando la huella en el espíritu recreado, «encarnado» del individuo.

La palabra es la puerta para entraren el mundo en el que se gestó y transitar los caminos por 
los que vino a nosotros. Palabra, siempre, necesariamente «datada y situada», alojada, como la 
existencia de quien la pronuncia, en el campo o casa cultural, histórica, personal que la 
vio nacer

La experiencia genera comunicación, palabra. Pero resulta imposible marcar con precisión 
las lineas de correlación. Puede darse una experiencia espléndida, profunda, y palabra torpe y 
tosca, o deleitosa literariamente y grávida y sugeridora intelectualmente. En todo caso, elemento 
discernidor de autenticidad de la experiencia matriz de una palabra «de abundante inteligen
cia mística», palabra no dogmática, abierta, sin pretensiones de cerrar o agotar la verdad 
gozada y presentida.

Teresa de Jesús se nos presenta mujer de experiencia e «iletrada». Mujer que ha dejado a la 
humanidad palabras que. aunque precarias y pobres —más para ella que para nosotros—. cla
rificadoras. con las que prende al vuelo, con la mejor puntería del mejor cazador, «las cosas de 
mucho secreto entre Dios y el alma». Es su palabra como la materialización, visual y sonora, y 
hasta tangible, del espíritu, del amor divino-humano, de la relación entre Dios y el creyente. Y 
todo eso con su ritmo, sus frecuencias, asociaciones, cambiantes y policromas, y repeticiones 
múltiples con la diversidad de matices y planos que nos aproximan a la realidad de los detalles 
sustanciales de la vida, quietud en movimiento, presencia que se nos escapa siempre hacia ade
lante o hacia dentro, y que el místico escritor perseguirá agónicamente a equidistante entre el 
silencio respetuoso y la palabra confesante y celebrativa.

Por eso. al menos, después de una mayor familiarización con la música literaria, con la parti
tura de sus textos —en este caso teresianos—, se llegan a percibir con placer, en la sonoridad, 
frecuencia, constelaciones de núcleos lingüísticos, las evoluciones del espíritu. Y me atrevería a 
decir que aun cuando no se alcancen en toda su amplitud las esencias espirituales-doctrinales 
encerradas en los tarros de su verbo.

Esto es lo que me deleita en el estudio de Montserrat Izquierdo: la mostración del apiña
miento variable de palabras, la recurrencia o caída, el remonte u ocultamiento de vocablos



P. Maximiliano Herráiz, ocd

10

como revelación de la andadura y «variaciones del espíritu», en su camino al centro en el que la 
plenitud se logra. Algo asi como un Guadiana en sucesivas ocultaciones y apariciones, para 
dejarnos en la orilla de los folios impolutos los signos y trofeos de su andadura hacia el mar 
infinito del que se parte y al que se vuelve.

En resumen, el estudio de Montserrat Izquierdo muestra el perfecto maridaje entre núcleos 
lingüísticos y ejes temáticos o, lo que es lo mismo, que las modulaciones que van apareciendo 
en el espíritu a presión de la experiencia saltan a la superficie, en la palabra iluminadora de la 
experiencia del lector, contituyéndose, de este modo,en un guia valioso de la topografía del cas
tillo interior —teresiano y personal—, escenario de las comunicaciones y comunión de Dios y 
la persona. Con lo que el estudio incitará, en movimientos plurales, circulares y radiales, a la 
profundización y matización del contenido del pensamiento teresiano hasta dar con la imagen, 
de Dios y la persona, que la Doctora Mística graba en el bastidor de los folios impolutos con las 
agujas de las palabras, vírgenes en sus manos de mística «iletrada»

El prólogo de un libro es como el dintel de una casa que ya se ha visto y gozado, y adonde se 
llega para invitar a entrar. Eiftra. pues, lector, saborea las páginas que siguen, avanza hasta la 
fuente de la que manan, y olvida lo que precede. Seguro que nos reencontraremos al final, con 
el mismo agradecimiento e idéntica sensación por la hermosura y profundidad del paisaje al 
que nos asoman.



INTRODUCCIÓN

11

La celebración del cuarto centenario de la muerte de Teresa de Jesús fue. sin duda, el señuelo 
que me atrajo hacia la figura de esta mujer excepcional, hacia su vida y hacia su obra. Andaba 
yo por entonces buscando tema para la Memoria de Licenciatura, y la escritora mística me ofre
ció fuente abundosa donde beber. Aquel primer contacto con la literatura teresiana se plasmó 
en la citada Memoria que versó sobre Las imágenes de la LUZ en el Libro de la Vida. Después, 
ganada por la obra literaria de Teresa de Jesús, elegí, para la Tesis Doctoral, las Moradas del Cas
tillo interior, el libro de su madurez espiritual y literaria, y una de las obras cumbres de la mística 
de todos los tiempos.

Sabiendo que el tema fundamental de las Moradas es la inhabitación de Dios en el alma y su 
actuación salvifica en ella, mi objetivo consistió en conocer y analizar qué sistema imaginativo 
construye Teresa de Jesús, para configurar el camino de interiorización hasta ese centro del 
alma donde Dios vive y se le comunica.

La experiencia de seguir a la Santa en su aventura espiritual y literaria ha sido apasionante. 
Se me abría la perspectiva del critico que admira la maravilla de técnica literaria de una escri
tora que. paradójicamente, se autodenomina «iletrada». Seguir a Teresa de Jesús, descrubrirsu 
impresionante riqueza léxica, bucear en el mar de sus imágenes, trenzadas en complejísimas 
redes, y adivinar su transfondo simbólico ha sido para mi un desafío permanente. De ahí lo gra
tificante de esta tarea.

La primera orientación para mi trabajo partió de la obra de Charles Mauron. Des métaphores 
obsédanles au myt/iepersonnel (Introduction á la Psychocritique), 1963, en la que el autor francés 
expone su método psicocrítico. Mauron había constatado la presencia de unas redes de metáfo
ras obsesivas en distintos poemas líricos de Mallarmé. Baudelaire. Nerval y Valéry. probable
mente no queridas por los poetas. El estudio de esos textos le permitió extraer de ellos algunas 
figuras míticas que no eran inmóviles, sino que aparecían presas de un juego de fuezas como 
personajes de una situación dramática inestable. Además, la constante presencia de esas redes 
asociativas y de esas figuras le sugirió a Mauron que también los conflictos que las producían 
debían de ser permanentes, interiores a la personalidad del escritor e inherentes a su estructura. 
Asi llegó a formular la hipótesis de que. en los escritores citados, existía una situación dramá
tica interna, personal, modificada sin cesar por la reacción ante sucesos internos o externos, 
pero que era persistente y reconocible. Fue a eso a lo que llamó «mito personal».



12

Prescindiendo de todo criterio psicocritico. y basándome tan sólo en la presencia de unas 
imágenes, obsesivamente repetidas en la obra de Teresa de Jesús, he construido mi propio 
método que ha tenido los siguientes pasos. l.°) Lectura detenida de las obras teresianas. y. muy 
especialmente, de las Moradas del castillo interior: en esa lectura he podido comprobar la existen
cia de un léxico, de unos núcleos temáticos y de unas imágenes que se repiten en cada una de las 
siete moradas en que se divide el libro y en otros anteriores. 2.°): Estudio léxico-semántico de los 
núcleos temáticos más insistentemente repetidos y de las imágenes con las que se expresan. 3.°) 
Descubrimiento, a través de ese estudio, de unas redes de imágenes obsesivas, conectadas entre 
si por lazos semánticos y. a su vez, conectadas con otras imágenes, aparentemente distintas, con 
las que también comparten algunos rasgos semánticos. 4.°) Estudio de cada una de esas imáge
nes y de las redes que forman, y estudio de su evolución a lo largo de las siete moradas. El resul
tado de esa investigación ha sido doble. Por una parte, clarificar y ahondar en el mensaje de 
Teresa de Jesús: la necesidad que tiene el hombre de entrar a su interior, para unirse con el Dios 
que lo vive. Por otra, descubrir que, mediante las redes y asociaciones de imágenes, nuestra 
escritora construye, en el libro de las Moradas del castillo interior, un todo simbólico de interiori
zación. una gran alegoría simbólica.

El capitulo I ofrece un breve análisis de la escritura teresiana. teniendo en cuenta el papel que 
juegan en ella los objetivos y los destinatarios de la misma, la originalidad de Teresa de Jesús, y 
el proceso de sus imágenes literarias que evolucionan del símil al símbolo. El capitulo II es un 
estudio de los principales núcleos simbólicos que emplea Teresa de Jesús, a lo largo de su obra: 
castillo y puerta: luz. sol y piedras preciosas: agua y fuente: fuego: vino y bodega: camino; gusano de 
seda/mariposa: matrimonio y centro. Se analiza aquí el significado que cada uno de esos núcleos 
simbólicos tienen en el pensamiento de la escritora, sus posibles fuentes y su evolución en las 
obras anteriores a las Moradas. Para un mayor conocimiento de cada imagen teresiana. me he 
remitido a esas posibles fuentes literarias, religiosas y místicas, desde la Biblia y las religiones 
antiguas, pasando por los Bestiarios y Lapidarios medievales, los escritores de los siglos XIII al 
XV, deteniéndome en los escritores místicos anteriores y contemporáneos de Teresa de 
Jesús.

He recogido también las distintas teorías que se han formulado sobre los posibles orígenes de 
algunas imágenes teresianas. Así, M. de Unamuno(1922). M. Asín Palacios (1946). K. Whinnon 
(1963). M. Bataillon (1964). R. Ricard (1965). E.W.Trueman Dicken (1970). V. García de la Con
cha (1978). F. Márquez Villanueva (1982), L. López Baralt (1982) y A. Egido (1983), han escrito 
sobre los antecedentes de la imagen del castillo. Dámaso Alonso (1958). A.L. Cilveti (1974) y 
M J. Fernández Leborans (1978). lo han hecho sobre el simbolismo de la luz y del sol. El agua y 
la fuente han sido motivo de análisis en la pluma de G. Etchegoyen (1923). de Dámaso Alonso 
(1942) y de H. Hatzfeld (1976). Sobre el núcleo simbólico del camino y su importancia en la obra 
de Teresa de Jesús, he recogido datos interesantes en el P. Tomás Alvarez (1965), Melquíades 
Andrés (1975) y L. Maldonado (1982). El profundo simbolismo del vino y de la bodega ha sido 
estudiado con todo lujo de detalles por la arabista L. López Baralt, lo mismo que el gusano de 
seda que se convierte en mariposa, simbolismo que también analiza J. Castellano Cervera 
(1982). Etchegoyen. Dámaso Alonso y A.L. Cilveti hablan sobre el matrimonio espiritual como 
símbolo de la unión mística del alma con Dios. Finalmente, el origen, la importancia y la signi
ficación del centro del alma en la literatura mística del s. XVI y en Teresa de Jesús, es objeto de 
profundo análisis por parte de M. de Certeau (1966) y de Melquíades Andrés (1975 y 1977).

Para enriquecer esa perspectiva, he aprovechado las interesantes sugerencias de los estudios 
de G. Bachelard sobre los cuatro elementos de la naturaleza, especialmente, los títulos referidos 
al fuego, al agua y a la luz: Lapsychanalyse dufeu (1938) L'eau et les reves (1942) y Laflammed'une 
chandelle (1961). Bachelard se deja interrogar por la belleza y el poder individualizante de la 
materia, e intenta descubrir sus efectos en la configuración de diferentes tipos de imaginación 
humana, con atención especial a la imaginación literaria. En La poétique de l’espace (1957). 
Bachelard se plantea el estudio fenomenológico de determinadas imágenes, relacionadas con 
los que él llama «espacios ensalzados», espacios de connotación afectiva. Analiza, entre otros.



13

la casa, como topografía de nuestro ser intimo. Me he fijado en esta imagen, porque Teresa de Jesús 
la emplea como sinónimo de castillo en cuyo interior vive el Huésped divino. Es también muy inte
resante para el estudio del simbolismo de la interiorización en \as Moradas. el análisis que hace el 
autor francés de la polaridad, dentro/fuera. relacionada con los espacios afectivos, oposición 
que él considera eminentemente dinámica. Me ha llamado la atención de modo especial el tér
mino alegórico puerta, tan significativo en la obra de Teresa de Jesús. Subraya Bachelard el sig
nificado plurivalente de este término que marca no solo una delimitación espacial, sino la 
comunicación con una realidad distinta, unas veces con dimensión introspectiva, otra con 
revalorización del vinculo con lo sagrado, otras, en fin. con el deseo de comunicación con la 
realidad misteriosa, profundamente oculta.

Así mismo me han proporcionado pautas de investigación para el estudio de algunas imáge
nes tercsianas y para la configuración literaria de la interiorización, las obras de Yuri M. Lot- 
man. Estructura del texto artístico (1970). y la de G. Matoré. L'espace humain (1976). Lotman 
señala que el lenguaje de las relaciones espaciales es uno de los medios fundamentales para la 
construción de un modelo ideológico global, propio de un determinado tipo de cultura. Profun
diza. especialmente, en la oposición cerrado/abierto. que él considera fundamental en la estruc
tura del espacio literario, y señala el límite como un rasgo topológico básico. Estas conside
raciones de Lotman me han ofrecido amplias perspectivas sobre el papel de la imagen puerta y 
del espacio interioren la obra de Teresa de Jesús. Por su parte, el libro de Matoré me ha servido 
para subrayar más la oposición dentro/fuera. brindada también por Bachelard. Además, su 
investigación sobre las metáforas espaciales, centrada en palabras relacionadas con lo geomé
trico. como lo redondo, me ha ayudado a profundizar en la imagen del castillo que Teresa de 
Jesús concibe como un espacio esférico.

La concepción teresiana del centro del alma como un profundo lleno de Dios contrasta nota
blemente con el concepto de «profundo vacío» de los simbolistas franceses del XIX. el «gouf- 
fre» de Baudelaire. que Jean Pierre Richard señala en su libro. Poésie et profondeur (1955). De él 
me he servido para ahondar en el significado que tiene el centro en la obra de Teresa de Jesús, 
concepto que ella recibió de los místicos del Recogimiento, pero que luego experimentó en su 
relación mística con Dios.

El capítulo III es un estudio de la estructura léxico-semántica de cada una de las siete mora
das en que se divide el libro del Castillo interior. Para ese análisis, y dada la riqueza léxica del 
libro, he seleccionado primeramente las palabras que presentan mayor número de frecuencias, 
fijándome sólo en las clases sustantivas y verbales. En un segundo momento, he agrupado esos 
términos por campos léxicos1, analizando sus rasgos semánticos distintivos, teniendo en 
cuenta el modelo de análisis ofrecido por B. Pottier. en su Lingüistica moderna yfilología hispáni
ca2. Para mi trabajo he manejado las Obras completas de Sta. Teresa de Jesús, editadas por los PP. 
Efrén de la Madre de Dios y O. Steggink3 que respetan la fonética teresiana y el grafismo usado 
por Teresa de Jesús. Respecto a los diccionarios he consultado el Diccionario de la Real Academia 
Española 4. el Diccionario de Autoridades5, el Diccionario Crítico Etimológico castellano e hispánico. 
de J. Corominas y J.A. Pascual6 y. de modo especial, el de S. Covarrubias. Tesoro de la lengua cas-

(1) Campo léxico: «Conjunto de lexemas (palabras) unidos por un valor léxico común que esos lexemas subdividen en 
valores más determinados, oponiéndose entre si por diferencias minimas de contenido léxico («rasgos distintivos léxi
cos»). Asi. por ejemplo, el campo léxico de la temperatura, en español, sería «frío», «fresco», «tibio» y «caliente». Cfr. E. 
Coseriu. Principios de semántica estructural. Ed. Gredos. Madrid. 1981. pp. 135 y 212.

(2) Gredos. Madrid. 1976.
(3) BAC. Madrid. 1979.
(4) Espasa Calpe. Madrid. 1970.
(5) Edic. facsímil. 3 vol.. Gredos. Madrid. 1963.
(6) Gredos. Madrid. 1980.



14

(7) Ed. Turnen Madrid-México. 19X4.
(8) The Universiiy of Chicago Press. Chicago. Illinois. 1937.

tellana y española7. 1611. El estudio de la sintaxis y su repercusión en el sistema imaginativo de 
Teresa de Jesús ha tenido su punto de contraste en la obra de H. Keniston. The syntax ofcastilian 
prose. The sixteenth century^.

En el capitulo IV. se profundiza en el estudio de cada uno de los núcleos simbólicos registra
dos en el libro de las Moradas y su proceso evolutivo, no obstante la dificultad para individuali
zarlos por las fuertes imbricaciones que presentan. Finalmente, el capítulo V constituye la 
sintesis de todo el trabajo. En este capítulo y mediante la suma de los análisis léxico- 
semánticos. de los núcleos simbólicos y de las redes de imágenes llegamos a descubrir cómo 
construye Teresa de Jesús la gran alegoría simbólica del Castillo interior.

Esta aproximación a las obras teresianas y. más especial mente, a las Moradas del Castillo inte
rior. me permite señalar algunos puntos que considero fundamentales en el arte literario de 
Teresa de Jesús con los que tan singularmente contribuye a la literatura mística española

1." La existencia de unos núcleos temáticos que se repiten insistentemente y que bien pode
mos llamar obsesivos. Tales núcleos se van cargando de connotaciones espaciales, luminosas, 
sensoriales y hasta fruitivas, a lo largo de las siete moradas. Son los siguientes:

—Dios está dentro del alma
—En el centro
—Allí se comunica plenamente al hombre y actúa maravillasen él
—El hombre debe entrar a su interior
—Ha de esforzarse hasta morir a si mismo
— Para unirse con Dios y ser transformado en El
—En medio de un gran gozo
Esos núcleos temáticos experimentan una clara evolución en el libro.
—La presencia de Dios en el interior del alma se manifiesta de una manera progresivamente 

creciente, desde las primeras moradas a las séptimas.
—El centro aumenta su número de frecuencias de un modo considerable a medida que nos 

acercamos a las moradas místicas.
—La comunicación de Dios al hombre y su actuación salvifica se intensifican a partir de las 

cuartas moradas. Ello es coherente con la doctrina teresiana que declara la oración mística 
como obra exclusiva de Dios en la que el alma sólo tiene una actitud pasivamente activa.

—La necesidad de entrar al interior va decreciendo de las primeras moradas a las séptimas, y 
desciende bruscamente a partir de las cuartas.

—El esfuerzo hasta morir decrece desde las primeras a las sextas moradas, y va siendo susti
tuido por la acción arrebatadora de Dios. La necesidad de morir a si mismo aumenta desde las 
segundas moradas a las quintas donde el verbo morir aparece con insistencia. Son las moradas 
de la unión, y para conseguirla hay que morir definitivamente.

—La unión y transformación del alma en Dios inicia su expresión en las quintas moradas, y 
llega a la cima en las séptimas donde el alma celebra su matrimonio espiritual con Dios.

—El gozo de la relación del alma con Dios crece notablemente a medida que aquélla se 
acerca a las séptimas moradas, porque el mayor gozo coincide con la máxima donación 
de Dios.



15

2.° Cada uno de los núcleos temáticos que he señalado como reiterativo en las Moradas del 
Castillo interior, constituye el término latente de una serie de imágenes que presentan el mismo 
carácter obsesivo.

—El alma en gracia en cuyo centro vive Dios es vista por Teresa de Jesús como castillo, dia
mante. cristal, perla, paraíso, árbol, fortaleza y casa

—Dios que vive dentro del alma es simbolizado por el rey. el sol. la fuente, el huésped, el buen 
vecino, el amigo, el Buen Pastor, el brasero, el esposo.

—El centro del alma, identificado con la morada de Dios, aparece significado por: morada 
principal, palacio, cámara real, tierra, bodega del vino, capuchillo, casa, estancia, cielo, templo de 
Dios, castillo interior. A partir de las terceras moradas. Teresa de Jesús acuña una expresión lin
güística para designar el centro: lo interior. Esta expresión va reiterándose y reforzándose en las 
moradas siguientes: lo profundo, hondón interior, lo inlimo de las entrabas, la esencia del alma, lo 
muy íntimo del alma, el centro muy interior, lo esencial del alma.

—La comunicación de Dios al hombre y la gracia divina son simbolizados por el agua y por 
la luz. Esta última es. especialmente, símbolo de Cristo, Cristo-luz.

—El proceso muerte-transformación que experimenta el alma, antes de unirse definitiva
mente con Dios, es simbolizado por el gusano de seda que se convierte en mariposa.

—El proceso de interiorización es simbolizado por el camino.
—A partir de las quintas moradas en las que comienza la oración mística, el amor de Dios es 

simbolizado progresivamente por la centella, la saeta, el fuego y la llama. La unión y el éxtasis 
místico, por el vino.

—Finalmente, la unión plena del alma con Dios es significada por el simbolismo nupcial, en 
sus tres fases: «vistas» o unión simple; desposorio o unión plena; y matrimonio espiritual o 
unión transformante.

Los núcleos temáticos, las imágenes con las que se expresan y su propio devenir nos revelan 
la hondura del pensamiento de Teresa de Jesús y el sentido profundo de las Moradas del castillo 
interior desde el reconocimiento de su grandeza y de su miseria, el hombre debe caminar hacia 
su interior donde Dios vive y donde se le comunica plenamente, para transformarlo en El.





CAPITULO I

La Escritura Teresiana

17

I

(I) V. García de la Concha: «Scrmo humilis». coloquial ismo y rusticidad en el lenguaje literario lercsiano». Muaré Car
melo. vol. 92. 1984. pp. 251-286.

Líi producción literaria de Teresa de Jesús se desarrolla en la segunda parte de su vida (1560- 
1582). y coincide plenamente con su etapa mística. Teresa de Jesús llega a la madurez literaria, 
después de un breve aprendizaje. Desde las primeras manifestaciones escritas, las Relaciones. 
en las que vierte su alma a los confesores, pasando por sus obras intermedias. Vida. Camino de 
perfección. Meditaciones sobre los Cantares y Exclamaciones, hasta llegar a su obra definitiva, las 
Moradas del Castillo interior, en la escritura de Teresa de Jesús se produce «una marcada evolu
ción, condicionada fundamentalmente por su maduración interior y por el propio ejercicio lite
rario»1. Esta rápida evolución y esta profusión de obras místico-literarias, escritas en tan corto 
espacio de tiempo, plantea, de entrada . una pregunta insoslayable: ¿Por qué escribe Teresa de 
Jesús?. ¿Para qué y para quién?. ¿Qué objetivos persigue esta mujer que. a su condición feme
nina. añade las de iletrada y monja?. Si. como dice Virginia Woolf: «saber para quién se escribe 
es saber cómo se escribe», ahondar en los objetivos, los temas y los destinatarios de las obras 
teresianas es básico para poder adentrarnos en ellas, y desentrañar la evolución y la calidad del 
estilo literario de Teresa de Jesús.

Protagonista de una apasionante aventura espiritual, colmada por Dios de una de las expe
riencias místicas más profundas de todos los tiempos, y llamada a ser. desde el comienzo, refor
madora y maestra de oración. Teresa de Jesús tiene que recurrir al único instrumento 
comunicativo, capaz de traducir su experiencia mística, el lenguaje literario. «La mística es en 
gran parte filología», según Unamuno. El místico tiene que valerse necesariamente de ese len
guaje literario, porque se le hace incontenible en el alma el caudal de gracias recibidas, y 
rebosa en la palabra literaria, o mejor, simbólica. En el prólogo del Cántico espiritual. San Juan 
de la Cruz confiesa la impotencia del lenguaje humano para declarar el sentido de las cancio
nes que él ha compuesto, «escritas con algún fervor de amor a Dios». «Sería ignorancia pensar 
que los dichos de amor en inteligencia mística.... con alguna manera de palabras se pueden



r

18

bien explicar: porque el Espíritu del Señor que «ayuda nuestra flaqueza»... «pide por nosotros 
con gemidos inefables lo que nosotros no podemos bien entender ni comprender para lo mani
festar». Sigue diciendo el santo, «¿quién podrá escribir lo que a las almas amorosas... él hace 
entender?. Esta es la causa por qué con figuras, comparaciones y semejanzas, antes rebosan 
algo de lo que sienten y de la abundancia del espíritu vierten secretos misterios, que con razones 
lo declaran. Las cuales semejanzas, no leídas con la sencillez del espíritu de amore inteligencia 
que ellas llevan, antes parecen dislates que dichos puestos en razón, según es de ver en los divi
nos Cantares de Salomón yen otros libros de la Escritura divina, donde, no pudiendo el Espíritu 
Santo dar a entender la abundancia de su sentido por términos vulgares y usados, habla miste
rios en extrañas figuras y semejanzas»2.

Esas «extrañas figuras» con las que el místico intenta declarar los inefables misterios de su 
experiencia son la esencia del lenguaje simbólico. Lo que en el poeta profano es una ficción 
literaria en el místico se convierte en una creencia. «El místico es un poeta que crecen la verdad 
de sus símbolos, porque cree en Dios»3. Dios es la fuente del simbolismo místico. Por eso. a 
pesar de todas las apariencias en contra, «el lenguaje místico... no es descriptivo porque la expe
riencia mística es totalmente indescriptible. Es un lenguaje simbólico, sugestión del «no sé 
qué» (San Juan de la Cruz. Cántico. Vil) de la experiencia mística»4. Desde el momento en que 
el místico rebosa en la abundancia del Espíritu, se desata en él la vocación de escritor para 
comunicar su experiencia. Pero la efabilidad también es gracia de Dios', como testifica Teresa 
de Jesús:

«Porque una merced es dar el Señor la merced, y otra es entender qué merced es y qué gracia; 
otra es saber decirla y dar a entender cómo es» (V. 17.5).

«Saber decir» y «saber dar a entender» «después de haberlo entendido», son expresiones que 
encontramos incontables veces en la literatura teresiana. La santa necesita declarar sus propias 
vivencias místicas, para arrastrar a sus lectores a que se decidan a entrar por los caminos en los 
que ella ya ha experimentado que Dios se comunica. Su necesidad de escribir es tan apre
miante. que. en una ocasión, exclama:

«Ojalá pudiera yo escrivir con muchas manos para que unas por otras no se olvidaran» 
(C. 34.4).

Sin embargo, esa escritura, nacida del desbordamiento interior, siempre se produce en medio 
de muchas tensiones. Porque Teresa de Jesús escribe para clarificarse, unas veces, para ense
ñar, otras: muchas porque se lo piden, por impulso, por obediencia. Los temas de sus obras son 
muy variados, no sólo la oración y sus distintos grados y modos, sino también sus más altas 
vivencias místicas. En unos libros muestra y enseña el camino espiritual; en otros, narra las 
peripecias de las distintas fundaciones o da reglas y avisos espirituales a los monasterios refor
mados. Todo cabe en la pluma de la fundadora y maestra de oración. En cuanto ella se pone a 
escribir, el círculo de lectores se amplía, y la vemos cambiar de interlocutor, en un mismo libro, 
una y otra vez. Su escritura fluye tranquila, cuando expone temas doctrinales, o surge a borbo
tones. según le dicta la fuerza de la experiencia mística que declara y que. muchas veces, revive 
mientras escribe. Con mucha frecuencia. Teresa de Jesús se ve obligada a interrumpir la escri
tura por largo tiempo, para atender a asuntos internos de la Orden que reclaman su presencia;

(2) Obras completas Je Sun Juan Je la Cnt:. Edil. M Carmelo. Burgos. 1982. Edición critica de E. Pacho, pp 913- 
914.

(3) G. Etchegoyen. L'.lmour dívin. Essatsurte* sources de Sainte Tliérése. Bibtiothéque Je t'Écote Jes Haules Eludes Hispani- 
ques. Bordeaux-Paris. 1923. vol. IV'. pag. 223.

(4) A L. Cilveti. Introducción a la mística española. Cátedra. Madrid. 1974. pag 53.

(5) Melquíades Andrés reconoce en Francisco de Osuna yen Sla. Teresa «la efabilidad de la experiencia mística». Esia 
gracia de saber exponer y declarar adecuadamente lo vivido no lo reciben lodos los mislicos. Cfr. en Los Recosí Jos Nuera 
visión de la Mística española (1500-1700). FUE. Madrid. 1976. pag. 201



19

(6) El arte literario de Santa Teresa. Ariel. Barcelona. 1978. pag. 189
(7) «Los prólogos teresianos y la «santa ignorancia». Actas del Congreso Internacional Teresiano. Salamanca, octubre 

1982. vol II. pp. 581-607
(8) Basta citar como ejemplos la dedicatoria de la Cárcel de amor en la que Diego de San Pedro se acoge a la benevolen

cia de D. Diego Hernández, porcuyo mandato escribe. Véase Obras Completas. II.Castalia. Madrid. 1979. pag. 79.0 al Arci
preste de Hita que inicia el Libro del fíuen Amor con una oración a Dios, pidiéndole su ayuda. «Tu. Sertore Dios mío. que al 
orne formesle / enloma e ayuda a mi. tu arcipreste / que puede facer Libro de Buen Amor aqueste / que los cuerpos alegre c 
a las almas preste». Col. Austral. Madrid. 1970. pp. 14-15. Del mismo modo. Iñigo de Mendoza comienza sus Coplas de 
« Vita Christi» invocando a Dios y acogiéndose a Él: «despierta la voluntad / endercs<a la memoria. / porque sin contrarie
dad / a tu alta magestad / se cante divina gloria». Cancionero. Espasa Culpe. Madrid. 1968. pg I. edición de J. 
Rodríguez Puértolas.

1. Hablar de Dios y promover su alabanza
Es siempre el primer objetivo y el fin principal de la escritura teresiana: hablar de Dios a los 

hombres y promover su alabanza por las misericordias que hace con ellos. En el prólogo del 
Libro de la Vida. Teresa de Jesús comienza, acogiéndose a la protección de Dios:

«A quien suplicó me dé gracia para que con toda claridad y verdad yo haga esta relación...; y 
que sea para gloria y alabanza suya...» (V. pról.).

I. OBJETIVOS
Los objetivos de las obras teresianas aparecen siempre en el prólogo que Teresa de Jesús puso 

a casi todas ellas. Del estudio comparativo de esos prólogos, podemos deducir fácilmente los 
objetivos, así como la variación del estilo teresiano impuesta por ellos.

A. Egido ha analizado las funciones de los prólogos teresianos en orden a conocerel manejo 
de las reglas retóricas por parte de nuestra escritora, para mejor comprender su poética7.

Según la Retórica clásica, la primera parte del discurso tenia como finalidad captar las sim
patías de los oyentes-lectores, la «captado benevolentiae». por medio de tópicos que se mantu
vieron a lo largo de los siglos. Uno de esos tópicos era pedir la ayuda de las personas a quienes 
se dirigía la obra, o acogerse a la protección del emperador o de los dioses, para poder reali
zarla. Durante la Edad Media y el Siglo de Oro. la función pragmática de esos tópicos se man
tuvo en todos los géneros8. Los autores espirituales no se atuvieron estrictamente a esas reglas 
por una concepción distinta de la retórica, y comenzaban sus obras acogiéndose a la protección 
divina, especialmente, los autores místicos, por la inefabilidad de la materia que trataban y su 
dificultad para declararla.

Teresa de Jesús conocía esos tópicos retóricos por sus lecturas, y los emplea reiteradamente 
en sus obras. Pero.en ella, el empleo de los mismos no responde tanto a un «tópico devocional» 
como a la necesidad de asegurar la veracidad de sus escritos, porque, en definitiva. Dios es el 
origen y el fin último de sus obras.

asi ocurre en Camino de perfección y así en las Moradas del Castillo interior. Y. cuando retoma su 
escrito, se lamenta de aquel «desbaratado» escribir. Esa diversidad de motivaciones y situacio
nes —personales y ambientales— provoca una variación en su escritura que se traduce en una 
diversidad de estilos muy distintos. Por eso. V. García de la Concha considera indispensable 
aplicar el método del análisis retórico a la escritura teresiana. para poder «aprehender la natu
raleza de su literariedad» e «individuar los mecanismos que la generan»6.

Me fijaré en dos aspectos fundamentales del análisis retórico: el objetivo de las obras y los 
destinatarios de las mismas, porque son condicionantes muy decisivos en la variedad y evolu
ción de la doctrina y del estilo teresiano.



(9) Cfr. up. ár.. pg 361.

20

En Camino de Perfección, la alusión a la protección divina es más breve, pero no menos 
evidente:

«Querrá el Señor acierte algo a decir que les aproveche...» (C. prol).
En las Meditaciones sobre los Cantares, no se sale del objetivo principal:
«Viendo yo las misericordias que nuestro Señor hace con las almas que traía a estos moneste- 

rios...» (Pr. i).
Aquí, el recurso a la protección divina es aún mayor, dada la delicadeza del tema que va a tra

tar. Teresa de Jesús se atreve a escribir esos comentarios a algunas palabras del Cantar de los 
Cantares, apoyada en la seguridad de que es Dios quien la inspira:

«Hace como dos años... que me parece me da el Señor para mi propósito a entender algo del 
sentido de algunas palabras:... Si fuese para que lo veáis, tomaréis este probre donecito de quien 
os desea todos los del Espíritu Santo... en cuyo nombre yo lo comienzo» (Prol. 2 y J).

El mismo objetivo aparece en el prólogo de las Moradas del Castillo interior donde pondera la 
gravedad de sus enfermedades y la dificultad que siente en esta ocasión, para cumplir la obe
diencia de escribir. Por eso confia en que Dios lo hará todo:

«Hágalo el que ha hecho otras cosas más dificultosas.... en cuya misericordia confio» 
(Prol. 2).

Amparándose en esa misericordia, quiere asegurar la veracidad de su discurso: «Su Majes
tad lo dará» (Pro! 1).

El objetivo inicial de la alabanza divina vuelve a aparecer en el epilogo:
«En cada una de estas (moradas) hay... cosas tan deleitosas, que desearéis deshaceros en ala

banzas del gran Dios (Epil. 22).
La obra nace de Dios y a Él se dirige:
«Acabóse esto de escrivir en el monesterio de San José de Avila, año de 1577... para la gloria 

de Dios, que vive y reina por siempre jamás. amén>) (Epil. 25).
Este deseo de alabanza y gloria de Dios motivíi no sólo el tono solemne de algunos prólogos y 

epílogos, sino que. en muchas páginas de las obras teresianas. el estilo se eleva, impulsado por 
la fuerza del Espíritu. Por eso. he hablado, al principio.de variedad de estilos y no de estilo tere- 
siano. Porque Teresa de Jesús no se atiene a reglas retóricas preestablecidas. És capaz de pasar, 
en pocas líneas, de un estilo coloquial, mediante el empleo de términos sencillos e incluso atipi- 
cos. por arcaicos, a un estilo sublime para cantar las grandezas del amor de Dios.

2. La experiencia del misterio de Dios.
Jumo a la alabanza de Dios por sus misericordias en favor de los hombres brota, instintiva

mente. en Teresa de Jesús el deseo de declarar su experiencia del misterio divino. Si alguna 
pluma ha sido inspirada, dice Etchegoyen. ha sido ésta. La misión de Sta. Teresa es la de inter
pretar a Dios9. Interpretar a Dios, entendiendo en el fondo del alma, para después desvelar a 
ese Dios que se le ha comunicado. La reiterada expresión, entender claro, indica el deseo de 
Teresa de Jesús de comunicar a todos su experiencia: a sus monjas, a los letrados y a cualquier 
lector que se asome a sus páginas.

La segunda redacción del Libro de la Vida nace con este doble propósito: testimoniar una 
vida, fruto de la gracia de Dios, y ofrecer una enseñanza. Consciente de haber recibido un 
carisma excepcional.

principio.de


21

1

(10) V García de la Concha. «Sermo humilis». op. cit.; pag. 286
(11) De estas primeras manifestaciones escritas, las siete primeras fueron llamadas Relaciones y las restantes. Mercedes. 

El P Efrén y O. Sleggink. en su edición de las Obras completas de Sta Teresa. BAC. Madrid. 1979. las incluyen todas bajo el 
nombre de Cuentas de Conciencia, unificando los nombres anteriores, y siguiendo un orden cronológico. Es la nomencla
tura que yo adopto en este libro

3. Clarificación de espíritu
Las primeras manifestaciones de la escritura teresiana. las Cuentas de Conciencia^. son pági

nas escritas por Teresa de Jesús a los letrados, para clarificar su espíritu. En medio de las olea
das de gracias místicas que recibe entre los años 1555 y 1562. turbada por tanta experiencia 
sobrenatural, y sin saber todavía declarar sus vivencias por escrito, busca remedio, subrayando 
en la Subida del Monte Sion de Berna rd i no de La redo, los pasajes en los que ve reflejada su ora
ción. Luego entrega el libro a sus confidentes. Gaspar Daza y Francisco de Salcedo.

En octubre-diciembre de 1560. escribe la primera Cuenta de conciencia, titulada «La manera 
de proceder en la oración que ahora tengo», y se la dirige al P. Pedro Ibáñez. para confiarle su 
alma, acosada de temores. A esta Cuenta siguen otras tres, escritas en 1561 y 1562. en las que 
hace un examen de las gracias recibidas y de sus virtudes, y una declaración de su estado de 
espíritu. Las sesenta y seis Cuentas de Conciencia, escritas a lo largo de toda su vida en un estilo 
directo y coloquial, seguirán siendo, en su mayor parte, la confesión sincera de su más profunda 
intimidad, sin otro objetivo que manifestar su espíritu a los confesores y recabar de ellos 
clarificación.

«creo hay pocos que hayan llegado a la experiencia de tantas cosas (como yo)» (K 40.8).
Teresa de Jesús busca con ahinco animar a los que se deciden a entrar por los caminos de la 

vida interior. Su objetivo es iniciático. Quiere guiar, enseñar, arrastrar, convencida por propia 
experiencia de que Dios se da a todos. En la Carta-Epílogo, remitiendo el Libro de la Vida al P 
García de Toledo, le apremia así:

«Dése priesa a servir a Su Majestad... pues verá vuestra merced, por lo que aquí va. cuán bien 
se emplea en darse todo a quien tan sin tasa se nos da» (c. epil.. 4).

En el Prólogo de la primera redacción de Camino de perfección, encontramos una decla
ración semejante’

«Querrá el Señor acierte algo a decir que les aproveche y me lo dará para que se lo 
dé»(CE.).

El deseo de aprovechar, incluso a los lectores ajenos a sus monjas, es más explícito todavía, 
en el prólogo de las Moradas:

«Y porque parece desatino pensar que puede hacer el caso a otras personas, harta merced me 
hará nuestro Señor si a alguna de ellas se aprovechare para alabarle algún poquito más» (M. 
Pro 5)

Este deseo de aprovechar a todos lleva a Teresa de Jesús a buscar los elementos necesarios 
que den mayor eficacia a su comunicación. De ahí la variedad de símiles empleados que ape
nas completa nunca, y la selección de los términos más expresivos para declarar sus vivencias, 
ajena a la opinión de los letrados. «La mistagogia impone condicionamientos específicos a la 
forma literaria en que se ejerce»10, y uno de ios más importante es no pretender atraer la aten
ción del lector hacia el escritor ni hacia su estilo. Teresa de Jesús sólo busca contagiar su expe
riencia. para mover a otros a seguirla, aprovechando una riquísima variedad de medios 
lingüísticos, analógicos y simbólicos, y eliminando de ellos todo lo que pueda demorar al lector 
en su búsqueda de lo esencial.



22

El mismo deseo de clarificación aparece numerosas veces en sus obras. La primera redacción 
del Libro de la Vida nace, fundamentalmente, para que sus confesores puedan juzgar su espí
ritu. Y la apelación al letrado o confesor de turno que ha de revisar el libro será constante en 
todas sus obras, para que le aclaren o corrijan lo que vaya errado o ella no entienda:

«No sé si digo desatinos; si lo son. vuestra merced los rompa, y si no lo son. le suplico ayude a 
mi simpleza con añadir aqui mucho...» (V. 7.22).

Sin embargo, para Teresa de Jesús la escritura no es sólo un instrumento de clarificación per
sonal. La necesidad de declarar su experiencia mística le sirve para perfilar su Corpus doctrinal, 
por ella misma y por los destinatarios de sus libros. Pero sobre todo, la obliga a un ejercicio de 
exactitud y claridad en la exposición de los distintos estados, grados y modos espirituales que 
no supieron hacer otros escritores místicos de su tiempo. Ella distinguió perfectamente los con
ceptos de oración vocal y oración mental. Y frente a los recogidos que englobaban todos los gra
dos de oración mística en el término «recogimiento». Teresa de Jesús especificó la oración de 
recogimiento activo y pasivo, la oración de quietud y los tres últimos grados de la oración mís
tica: unión, desposorio y matrimonio espiritual. En un momento histórico, especialmente difí
cil por el confusionismo entre Recogimiento. Alumbradismo y Mística. Teresa de Jesús supo no 
sólo escribir con claridad, sino lo que es más importante, clarificar.

4. Impulso interior
Quizá el motor principal que impulsa a Teresa de Jesús a escribir es la necesidad interior de 

comunicar la experiencia de Dios. Experiencia incontenible en el alma que le brota en un len
guaje espontáneo, desbordante de emoción y de afectividad:

«Más ¡ay. Criador mió!, que el dolor grande hace quejar y decir lo que no tiene remedio hasta 
que Vos queráis»(Ex<’/. ó).

Ese impulso de comunicación, nacido de su vivencia interior, se ve acrecido en muchas oca
siones por la reviviscencia de la merced mística, en el mismo momento de transmitirla. Siente 
cómo Dios le inspira hasta las comparaciones que harán más comprensible su mensaje. Asi le 
ocurre en el Libro de la Vida, al declarar la oración de sueño de potencias:

«Me dio el Señor hoy acabando de comulgar, esta oración, sin poder ir adelante. y me puso 
estas comparaciones y enseñó la manera de decirlo, y lo que ha de hacer aqui el alma: que. 
cierto, yo me espanté y entendí en un punto» (V. 16.2).

El subrayado es mío. La merced recibida la obliga a escribir, sin poder sustraerse al impulso 
de la fuerza interior que le dicta hasta la forma expresiva más adecuada. Y es tan fuerte la nece
sidad de comunicar las maravillas de Dios, que Teresa de Jesús no dudaría en perder la propia 
vida, a cambio de poder gritar a todos lo que siente:

«Oh Señor! Si me diérades estado para decir a voces esto... Paréceme que tuviera en poco la 
vida por dar a entender una sola verdad de éstas;...: con ser la que soy. me dan grandes Ímpetus 
por decir esto a los que mandan, que me deshacen» (V. 21.2).

En esta situación de desbordamiento afectivo. Teresa de Jesús recurre al «desatino» que es la 
expresión suprema de la insuficiencia lingüística para declarar sus vivencias:

«¡Oh. válame Dios, cúal está un alma cuando está ansí!. Toda ella querría fuese lenguas para 
alabar a el Señor: dice mil desatinos santos, atinando siempre a contentar a quien la tiene ansi 
Yo sé persona que. con no ser poeta, que le acaecía hacer de presto coplas muy sentidas decla
rando su pena bien» (V. 16.4).

Esos «desatinos santos» de Teresa de Jesús tal vez tienen su parangón con los «distales» de 
que nos habla San Juan de la Cruz, en el prólogo del Cántico espiritual. Pero con una diferencia 
importante. Y es que los «desatinos» teresianos son vivenciales. mientras que los «dislates»



23

i

(12) Clr «Los prólogos teresianos y la «sania ignorancia», op. cil.. pg. 587.
(13) Cfr. García de la Concha. El arte literario de Sta Teresa. op. eit.. pg. 190.

sanjuanistas son intelectuales, fruto de una inadecuación entre la experiencia y la palabra 
humana; poroso, leídos «desde esta ladera», no parecen «dichos puestos en razón». De aquí la 
complementariedad de los dos grandes místicos.

2. DESTINATARIOS
Si la diversidad de objetivos en la escritura teresiana condiciona tanto su estilo, más impor- 

tancia tienen todavía los destinatarios, como condicionantes retóricos de las mutaciones de 
estilo y de la estructura interna de las obras teresianas13.

5. Obediencia
Es cierto que Teresa de Jesús escribe por obediencia en la mayoría de los casos. Pero no es 

menos cierto que la obediencia no es el motivo principal de su escritura, sino el escudo que le 
permite tratar los temas más subidos, y descargare! torrente interior de su experiencia mística. 
El empleo del «tópico de la justificación» es la causa de la variedad de estilos teresianos y de los 
distintos enfoques en la narración. Por obediencia. Teresa de Jesús puede escribir, despreocu
pándose de posibles errores:

«Yo he hecho lo que vuestra merced me mandó en alargarme, a condición de que vuestra 
merced haga lo que me prometió en romper lo que mal le pareciere» (K epil. 2).

Escribir por obediencia, en los momentos más inadecuados para hacerlo con sosiego, en 
medio del cansancio, del ajetreo o incluso de la enfermedad, condiciona el estilo teresiano. A 
menudo se nos ofrece, de un modo directo y espontáneo, como fruto de un contenido experien
cia! intensísimo que se derrama incontenible hacia afuera.

El mandato de escribir le llega a Teresa de Jesús de instancias muy diversas. Unas veces, es 
Dios mismo el que la impulsa a escribir:

«El Señor sé yo que lo quiere muchos días ha. sino que yo no me he atrevido» (K pról.}.
En otras ocasiones, son los letrados y confesores quienes se lo mandan, para que declare su 

doctrina. En el prólogo de las Moradas, después del solemne inicio en el que cita la fecha y el 
lugar donde comienza a cumplir la obediencia, añade:

«Sujetándome en todo lo que dijere a el parecer de quien me lo manda escrivir. que son per
sonas de grandes letras» (M. Pról. 3}

Aquí, según A. Egido1-. el tópico de la justificación llega hasta el extremo de someterse al jui
cio de la Iglesia, como lo había hecho también en el prólogo de la segunda redacción de Camino 
de perfección. En este libro, aunque la licencia para escribir le viene de los letrados, son las mon
jas del monasterio de San José las que le piden que les escriba cosas de oración:

«Me han tanto importunado les digo algo de ella (oración) que me he determinado a las obe
decer...» (C. Pról. 1.).

Pero no sería exacto afirmar que el sometimiento a la Iglesia es sólo un tópico literario. Por
que el sentido eclesial de Teresa de Jesús es tan grande, que esa declaración de sometimiento 
representa para ella la expresión suprema de su obediencia a Dios. Olvidar la razón última de 
la escritura teresiana equivaldría a mutilarla.



24

en Estudio preliminar al labra de la Vida de Sta. Teresa de Jesús. Taurus. Madrid. 1982. pg.

2. Quien «este discurso de mi vida leyere»
En esta segunda redación del Libro de la Vida, el pequeño circulo de lectores se amplia nota

blemente. No sólo se dirige a los letrados, sino a todo aquel
«Que este discurso de mi vida leyere» (V Pról).
Teresa de Jesús siente claramente la presencia de los destinatarios y de sus exigencias, y. por 

ello, en este libro y en los siguientes, va adecuando su expresión para no envanecer su comuni
cación17. De hecho. Teresa de Jesús «dialoga siempre que escribe, no redacta en abstracto o 
impersonal... ni adopta la postura convencional de suponer ante sí al lector anónimo»18. Su 
vocación de escritora y su deseo de aprovechara todos van siempre unidos. Las citas que podría 
aducir serian interminables.

Así cuando inicia la comparación de los modos de regar un Huerto para declarar los grados 
de oración, dice:

1. Confesores y letrados
Teresa de Jesús comienza escribiendo las primeras Cuernas de conciencia a sus confesores, 

con la sencilla espontaneidad de quien vierte su alma en un confidente amigo. Su carácter 
intimo no se presta a concesiones literarias, y su lenguaje es. por eso. coloquial. Pero ante el 
acoso de gracias místicas, los confesores y letrados le mandan escribir una extensa relación de 
su vida. A modo de confesión, relata sus experiencias de un modo directo, sin buscar difusión 
ninguna, fuera del marco confidencial del P. García de Toledo y algunos letrados que han de 
juzgar el escrito. El libro es una apología de las misericordias de Dios contrastadas con sus 
miserias y pecados, en la que lo doctrinal va entrelazado con lo autobiográfico. «Es su primer 
ensayo de escritora»14, la primera redacción del Libro de la Vida, escrita en 1562. hoy 
perdida.

Los letrados y confesores encargados de juzgare! libro quedan impresionados por la garra y 
el dramatismo espiritual de aquel manuscrito, y le mandan escribir el libro por segunda vez 
«El nuevo plan era no sólo trasladar al papel la historia de su propia alma, sino comunicar el 
propio espíritu»1-. Teresa de Jesús se esmera en esta tarea lo que demuestra su intuición acerca 
de la importancia del nuevo libro y deque los destinatarios no iban a ser sólo los letrados. Y así. 
divide el libro en 40 capítulos, cuidadosamente titulados, incorpora un Tratado sobre la ora
ción. mediante la bella alegoría del Huerto con un claro valor didáctico; y añade la fundación 
del Monasterio de San José, como testimonio histórico —personal y colectivo— de las miseri
cordias de Dios sobre las monjas y sobre ella misma. Es la segunda redacción del Libro de la 
Vida, escrita en 1563. y la que hoy conocemos.

Con estas adiciones la estructura del nuevo libro cambia notablemente, como cambia tam
bién el estilo. Consciente Teresa de Jesús de haber recibido el carisma de saber decir lo inefa
ble16. se apoya en su experiencia, para adoctrinar, enseñar y exhortar. Los mismos letrados, a 
quienes va virtualmente dirigido el libro, se convierten en discípulos. Y con la misma libertad 
de espíritu con que les pide aclaración, les aconseja y apremia a la virtud.

(14) G. Mancini. en la introducción a Las Fundaciones de Sta. Teresa. Bitácora. Madrid. 1970. pag. 13.
(15) Fray Tomás de la Cruz, en I ntroducción al Libro de la Vida, en Obras Completas de Sta Teresa. Ed. Monte Carmelo. 

Burgos. 1982. pag. XXL
(16) Vida. 17.5.
(17) Guido Mancini.

33.
(18) Tomás Alvarcz: «Un matiz estilístico lercsiano: interiorización del tuteo». Monte Carmelo. Vol. 92. 1984. pg.

410.



25

«Pues hablando ahora de los que comienzan a ser siervos de el amor (que no me parece otra 
cosa determinarnos a siguir por este camino de oración...)» (K 11,1).

Y en el capitulo 18. advierte:
«Es para animar mucho a los que tratan de oración, para que se esfuercen a llegar a tan 

alto estado».
La alusión de otros lectores, distintos de los de su entorno habitual, se hace más explícita en 

el cap. 31:
«Trata también algunas cosas harto buenas para aviso de personas que van camino de 

perfección»
En las Meditaciones sobre los Cantares, es todavía más clara:
«¡Oh, cristianos y hijas mías!, despertemos ya, por amor del Señor, de este sueño y miremos 

que aun no nos guarda para la otra vida el premio de amarle» (M.C., 4.6).

3. Las monjas de San José de Avila
En Camino de perfección, la influencia condicionante de los destinatarios en cuanto al cambio 

de estructura y de estilo, es, si cabe, todavía mayor. Ante la imposibilidad de leer el Libro de la 
Vida. retenido por los confesores, las monjas de San José de Avila rogaron a la madre Teresa 
que les escribiera algunos consejos para iniciarlas en la vida de oración.

Los confesores pensaron que con la doctrina de la Vida podría escribirse un tratado de vida 
interior, y mandaron a la Fundadora que redactara otro libro, prescindiendo de lo autobiográ
fico. Teresa de Jesús accedió, y escribió por obediencia a sus monjas. El libro se escribió en San 
José de Ávila, el año 156619. en un tono coloquial, como si fuera una prolongación del diálogo 
familiar que mantenía la Madre con sus hijas en el monasterio. La obra resultó un tratado doc
trinal. perfectamente estructurado y cuidadosamente desarrollado, en un estilo vivo y directo, 
espontáneo, cargado no pocas veces de ironía. La fuerza de la experiencia en materia de ora
ción daba a la autora una firme convicción en sus declaraciones.Teresa de Jesús centró su libro 
en el tema de la oración mental, defendió el derecho de las mujeres a la oración contemplativa, 
y criticó —velada, pero enérgicamente.— a veces, a los inquisidores.

Sin embargo, los tiempos «eran recios» en España, y la tensión espiritual había llegado a ser 
dramática, como consecuencia de las medidas disciplinares de la Inquisición y de los decretos 
dogmáticos del Concilio de Tremo. El Indice, del inquisidor Valdés. publicado en 1559. había 
prohibido los libros sobre oración en lengua romance, y había vetado las obras de tratadistas 
espirituales tan importantes como el maestro Juan de Ávila y Fray Luis de Granada.

El P. García de Toledo, censor del libro teresiano. tuvo que tachar páginas enteras del 
manuscrito y hacer numerosas enmiendas sobre temas doctrinales que podían ser sospechosos 
a la Inquisición. Asi aparece el primer manuscrito de Camino de perfección, llamado de El Esco
rial. por estar guardado en la Real Biblioteca. Ante tantas correcciones hubo que rehacer el 
libro y escribirlo de nuevo, porque aquel manuscrito no podía llegar a manos de sus destina- 
tarias.

Teresa de Jesús asumió la tarea y redactó un segundo libro con todo esmero. Organizó el 
texto, redujo los setenta y tres capítulos de la primera redacción a sólo cuarenta y dos. y les puso 
epígrafe propio. A esta segunda redacción, revisada también por el P. García de Toledo, le puso 
la Santa un encabezamiento muy largo, a manera de título. «Ávisos y consejos que da Teresa de 
Jesús a sus hermanas religiosas e hijas suyas:.» Más tarde, fue sustituido por otro. «El libro 11a-

(19) Sobre la exactitud de esta lecha, véase la Nota complementaria de Fray Tomás de la Cruz., en Introducción 
Camino de perfección, en Obras Completas, de Santa Teresa. Edil. Monte Carmelo. Burgos. 1982. pp. 512-514.



26

(20) Cfr. T. Alvarez. Introducción a Obras Completas de Sta. Teresa, op. cit.. pag. 507.

(21) T. Alvarez. Introducción a Camino de perfección. Tipografía Políglota Vaticana, ed. facsímil. Roma. 1965. pag 
95.

mado Camino de perfección». Este segundo título no fue original de la Santa, pero ella lo cono
ció y aprobó20. Es el manuscrito que hoy conservan las Carmelitas Descalzas de Vallado- 
lid.

Mayor cambio que la estructura sufrió el estilo teresiano. en esta segunda redacción de 
Camino. De la sencilla y espontánea comunicación de la primera, llena de vivas y expresivas 
comparaciones, se pasa a una expresión más cuidada, mucho menos directa y sugestiva, que 
pierde encanto y viveza, y adquiere la gravedad de un tratado doctrinal. Entre las comparacio
nes eliminadas en la segunda redacción, podemos señalar: la lidia de toros con la que compara 
Teresa de Jesús la lucha entre los contemplativos y anticontemplativos (E. 68.5); el jinete que va 
a rienda suelta en un caballo desbocado, comparado a las almas que no pueden discurrircon el 
entendimiento (£. 30.2); el mendigo que solamente pide un maravedí al emperador, semejante 
a quienes no se atreven a pedir gracias a Dios (£. 72.6). Aunque conserva la comparación mili- 
tarde la Iglesia y los contemplativos con un campo de batalla y los capitanes, suaviza los térmi
nos de la comparación entre Dios y el rey (£. 29.1-4); también conserva la bella imagen del niño 
que aún mama a los pechos de su madre, para declarar la oración de quietud (£. 53.5). pero eli
mina las frases que indican la procedencia de la imagen (£. 31.9). Suprime la comparación del 
Niño Jesús con un «romerito hijo de padres pobres», en la presentación en el Templo (£. 53.2). y 
reduce la mayoría de los diminutivos, privando al texto del gracejo y espontaneidad del primer 
libro. Por el contrario, desarrolla temas de importancia para la vida religiosa, como la libertad 
de conciencia de las monjas y el tema del amor puro y de los afectos; amplía los temas de la ora
ción de recogimiento y de quietud, e insiste en la eficacia de la oración perfecta.

El condicionante retórico del destinatario es claro en esta segunda redacción de Camino de 
perfección en la que Teresa de Jesús «sacrificó un elevado número de matices y valores literarios, 
en favor de la doctrina» y «cercenó expresiones y afirmaciones audaces, compensándolo con el 
desarrollo de temas de mayor importancia»21.

4. Las monjas de los Monasterios del Carmen
Aunque el libro de las Moradas del Castillo interior nace por mandato de los confesores de 

Santa Teresa de Jesús, no va dirigido a ellos ni a los letrados. Lasdestinatarias son. según se des
prende claramente del prólogo, las monjas de los monasterios del Carmen fundados por la 
santa:

«Dijome quien me mandó escrivir que. como estas monjas de estos monasterios... tienen 
necesidad de quien algunas dudas de oración les declare... tiene entendido por esta causa será 
de alguna importancia si se acierta a decir alguna cosa...» (Pról. 5).

El libro se concibe por ello, según el mismo prólogo, como una sencilla conversación 
con sus monjas;

«Por esto iré hablando con ellas en lo que escriviré» (Pról. 5).
En el libro, hay otros destinatarios a los que Teresa de Jesús se dirige, en el mismo prólogo, de 

un modo negativo:
«Y porque parece desatino pensar que puede hacer al caso a otras personas, harta merced me 

hará nuestro Señor si a alguna de ellas se aprovechare para alabarle algún poquito más» (M 
Prol.. 5).

Ello constituye también un tópico literario para captar a otros lectores distintos a sus mon
jas. y que aparecen repetidas veces en el libro.



27

oración de desposorio, para que no se

Esta variedad de destinatarios dentro del mismo libro condiciona de un modo decisivo el 
estilo teresiano, en continua mutación según los receptores. En el primer capítulo. Teresa de 
Jesús trata de la hermosura y dignidad del alma en cuyo centro vive Dios, y se vale de la alegoría 
del castillo interior para mejor declararlo. El tono es didáctico, cuando desarrolla la alegoría, 
y coloquial, cuando se dirige expresamente a sus hijas.

En el capítulo 2. pondera la gravedad del pecado mortal que impide ver la luz del Sol dentro 
del alma. y. en pocas lineas, cambia dos veces de interlocutor. Primero se dirige a los cristianos, 
en tono enfático, producto de su celo apostólico:

«¡Oh almas redimidas por la sangre de Jesucristo!, ¡entendeos y haved lástima de vosotras!... 
¡Mirad que si se os acaba la vida, jamás tornaréis a gozar de esta luz! (IM. 2.4).

Seguidamente, se dirige a Dios, para deshogar su pena por el estrago que el pecado produce 
en las almas:

«¡Oh Jesús, qué es ver a uixalma apartada de ella! ¡Cuáles quedan los pobres aposentos del 
castillo! ¡Qué turbados andan los sentidos, que es la gente que vive en ellos! (IM. 2.4).

Al comienzo de las quintas moradas, encontramos una nueva trasposición de interlocutores 
y de estilo en sólo diez lineas. Teresa de Jesús va a declarar las maravillas de la oración de 
unión, y de nuevo aparece el énfasis, marcado por la interrogación retórica y el polisíndeton, 
para decir a sus monjas:

«¡Oh hermanas!, ¿cómo os podría yo decir la riqueza y tesoros y deleites que hay en las quin
tas moradas?» (PM /./).

Ante la inefabilidad del tema, se vuelve instintivamente a Dios, e implora su ayuda, en un 
estilo humilde y deprecatorio:

«Enviad. Señor mió. del cielo luz para que yo pueda dar aleuna a estas vuestras siervas...» 
(W. /./.).

Al final de esas mismas moradas, después de explicar cómo se puede llegar a la unión con 
Dios por distintos caminos, se dirige, en tono parenético. primero a los espirituales que han lle
gado a ella:

«Por eso. almas cristianas, a las que el Señor ha llegado a estos términos, por El os pido que 
no os descuidéis, sino que os apartéis de las ocasiones, que aún en este estado no está el alma 
tan fuerte que se pueda meter en ellas». (FA7 4.5).

Luego se dirige a las monjas que ya han llegado a esta <
descuiden, porque Dios está siempre dispuesto a dar sus mercedes, si le son fieles:

«¡Oh. hijas mías!, que tan aparejado está este Señor a hacernos merced ahora como entonces, 
y aún en parte más necesitado de que las queramos recibir: porque hay pocos que miren por su 
honra...» (VM. 4.6).

Finalmente, acude a Dios para implorar su auxilio:
«El Señor nos dé luz para no caer en semejantes tinieblas, por su misericordia» (VM. 

4.6).
El libro de las Moradas nos ofrece el ejemplo más claro del empleo de los tres estilos, bajo, 

medio y alto o sublime, dentro de la misma, obra, según el destinatario al que la autora se dirige 
y según el contexto. Porque, a pesar de la modesta declaración del prólogo. Teresa de Jesús 
escribe un libro que rebasa, desde las primeras páginas, el proyecto inicial, y constituye un ver
dadero tratado de teología mística.



3. ORIGINALIDAD DE LA ESCRITURA TERESIANA

28

(22) «Teresa la santa» en Sania Teresa y otros ensayos. Historia nueva. Madrid. 1929. pp 9-63.
(23) L'Amour divin. Essai sur les sources de Sainte Thérése. op. cit.
(24) «El estilo de Santa Teresa» en Mis páginas preferidas. Temas literarios. Gredos. Madrid. 1957. pp. 198-221
(25) Estudio preliminar al Libro de ¡a Vida de Sta. Teresa, op. cit. pp. 22-24.
(26) «Santa Teresa en el ensayismo hispánico», en ¿rr voluntad de estilo. Teoría e historia del ensayismo hispánico. Revista 

de Occidente. Madrid. 1971. pp. 96-97.
(27) «Santa Teresa de Jesús escritora» (El Libro de la Vida). Lección inaugural del Congreso Internacional Teresiano 

Actas. Salamanca. 1982. Vol. I. pp. 11-27.
(28) F. Bernabeu Barrachina. «Aspectos vulgares del estilo teresiano y sus posibles razones». Revista de espiritualidad. 

XIII. 1963. pp. 359-375.

1. La crítica literaria
Mucho se ha escrito sobre el estilo literario de Teresa de Jesús, haciendo hincapié, demasia

das veces, en su popularidad y sencillez, hasta llegar a crear el tópico del «ermitaño estilo tere
siano», como sinónimo de fácil y desaliñado. Aunque Américo Castro apuntó algunas 
generalizaciones sobre el estilo de Santa Teresa2-, y G. Etchegoyen ahondó en las posibles 
fuentes literarias de las imágenes teresianas2-. fue Menéndez Pidal el primero en sentar una 
tesis que juzgo muy importante, porque señala el rasgo más decisivo que conforma la originali
dad del estilo teresiano: su desviación de la norma. Considera que lo revolucionario del len
guaje teresiano son «las desviaciones del termino propio y consagrado» en sus exposiciones 
doctrinales, y ve en esas desviaciones no tanto una falta de precisión, debido a su condición de 
iletrada, sino más bien «una liberación que el espíritu de la Santa buscaba respecto del vocablo 
tópico de las escuelas, dentro del cual no cabía su experiencia íntima24. Sin embargo. M Pidal 
añade que «el empleo de una prosodia popularizante» por parte de Teresa de Jesús se debe a 
una intención ascética y mortificante, con el fin de humillarse y humillar su lenguaje, opinión 
que. aunque ha sido rebatida por G. Mancini25 y J. Marichal26. sigue siendo aceptada, lamenta
blemente. por muchos críticos.

F. Lázaro Carreter considera que el topos de la «rusticitas» teresiana obedece a una sincera 
convicción de humildad, pero responde también a la tradición de la «captatio benevolentiae» 
(captar la simpatía del lector), y cree que. en Teresa de Jesús, el topos está al servicio de una 
necesidad. «Lo aprovecha, a la vez. como lugar común literario y como remedio»27. Desde su 
postura sincera de humildad, se vale del recurso literario «para comparecer en la literatura». 
Otros críticos consideran que la degradación estilística teresiana es un medio para disimular su 
ascendencia judeoconversa28.

5. Dios, destinatario e interlocutor
Dios es. sin duda, un destinatario muy importante de los libros de Teresa de Jesús, porque 

condiciona, de un modo notable.su estilo literario. A Dios se dirige habitualmente en sus escri
tos como a un verdadero interlocutor y destinatario. En medio de su narración. Teresa de Jesús 
alaba a Dios y dialoga con El. en un estilo sumamente afectivo. Le llama: «Jesús». «Señor mío». 
«Dios mió». «Rey mió». «Señor de mi alma». «Dios de mi alma». «Padre y Criador mió»... La 
lista de vocativos es inagotable. Teresa de Jesús escribe y ora. ora escribiendo. No sabría hacerlo 
de otro modo. Sus libros son una oración continuada con el Dios que la vive por dentro. Por 
eso. la transición del estilo narrativo al coloquial se hace de un modo casi imperceptible, por
que. en realidad, el protagonista de los libros es Dios, y el fin último de la autora cantar sus 
misericordias. Todo el mundo imaginativo que Teresa de Jesús pone en juego en sus escritos no 
tiene otra finalidad que ponderar la bondad de Dios para con el hombre y hacer más compren
sible y atractivo su mensaje de salvación.

notable.su


29

(29) «Los prólogos leresianos y la «sania ignorancia», op cit.. pp. 581-607.
(30) H. Lausbcrg: Manual de retórica literaria. Gredos. Madrid, 1983. Vol. I. pp. 244-245.
(31) El arte literario de Santa Teresa, op cit. pag. 105.
(32) «Sermo humilis». op cit.. pp. 251-286.
(33) G. Mancini: Introducción al Libro de la Vida. op. cit.. pg. 10.
(34) L López. Grigcni: «La «coniposilio» en la prosa de Sania Teresa». Acras Congreso Internacional Teresiano Sala

manca. 1982. Vol. II. pp. 683-698.
(35) «mas aún para títulos de cartas es ya menestar haya cátedra adonde se lea cómo se ha de hacer... Yo no sé en qué ha 

de parar, porque., he visto tantas mudanzas que no sé vivir...» (K 37.11).

Según A. Egido29. la voluntaria degradación estilística que Teresa de Jesús justifica en sus 
prólogos, obedece, desde luego, a los tópicos retóricos de la «captado benevolentiae». Ella no 
tenia que someterse a las reglas retóricas del «iudicem atentum parare» (ganar la atención)30, 
porque la materia tratada —la oración y la Sgda. Escritura— era muy excelsa e iba a ser muy 
bien acogida por el público. Lo que Teresa de Jesús tenía que justificar era el que ella se atre
viera a escribir sobre temas tan sutiles. El empleo de la «mea mediocritas» por los autores cris
tianos les llevaba, ya desde San Pablo, a enfatizar el tema y a justificar el desprecio por la 
retórica, aunque luego la realidad no obedeciera a esos principios. Las técnicas de empequeñe
cimiento buscaban, por una parte, achicar la figura del autor, y. por otra, resaltar la parvedad 
del estilo. El tópico de la «rusticitas» incluía también el uso de diminutivos peyorativos, aplica
dos al autor o a las dificultades para escribir. A través de San Jerónimo se mantuvo el tópico de 
la «rusticitas» y de la «parvitas» de estilo durante la Edad Media. Egido piensa que. al igual que 
San Jerónimo la empleó para atacar a sus adversarios. Teresa de Jeús se valió de esos tópicos 
para defenderse ante los letrados.

Víctor G. de la Concha suscribe la tesis de M. Pidal sobre el principio de originalidad del 
estilo teresiano. pero rechaza esa hipotética voluntad de desclasamiento en Teresa de Jesús, 
subrayando, por el contrario, que nuestra escritora acepta y padece el condicionamiento de los 
destinatarios de sus escritos y de la naturaleza de los mismos31. En otro momento afirma que 
«el principio revolucionario básico de la literatura teresiana es el escribir de y sobre la propia 
experiencia»32, aunque no niega la cautela con que Teresa de Jesús se mueve, a veces, ante los 
letrados e inquisidores.

Podemos encuadrar el estilo teresiano dentro de la tradición del «sermo humilis» que ya. 
desde San Agustín, permite la alternancia de los tres estilos, bajo, medio y alto, dentro de la 
misma obra, dependiendo del contexto o de la intención de la misma; enseñar, deleitar, mover. 
Pero, en el caso de Teresa de Jesús, «sermo humilis» no equivale a estilo bajo, sino a una relati- 
vización y flexibilización de las reglas y normas retóricas al uso. eso que la santa llama «trastor
nar la retórica» (K 15.1). La frase teresiana es ya indicio de que la escritora tenía, al menos, 
algún conocimiento de las elementales reglas retóricas corrientes. Y no me refiero tanto al con
cepto de retórica en cuanto ornato del discurso, sino a las normas necesarias para una escritura 
correcta. Durante su estancia en el convento de Santa María de Gracia, frecuentado por jóve
nes nobles y ricas. la joven Teresa recibió no solo educación religiosa, sino también social y 
humana33. Dado el ambiente cultural de las familias de ascendencia judeoconversa. y la solici
tud con que D. Alonso cuidó de tener buenos libros para que leyeran sus hijos, no es atrevido 
pensar que Da Teresa de Cepeda recibió una formación básica elemental que le permitía «dis
tinguir entre estilos y niveles de estilos y entre las bases mismas del ritmo y del ornato»34. De 
hecho, en una ocasión. Teresa de Jesús se queja del exceso de normas que había en su tiempo 
para dirigirse a los reyes y señores (K 57.9). quejas que se extienden a la cantidad de normas que 
había que tener en cuenta para escribir cartas35. No obstante esas quejas, la abundantísima 
correspondencia teresiana y el análisis de su estructura evidencian que Teresa de Jesús conocía



30

perfectamente esas normas, y que seguía rígidamente «sin concesión de ninguna clase, los 
imperativos del código epistolar de su época»-’6.

(36) L. Rodrigue/ vT. Egido: «Epistolario» en Introducción a la lectura de Santa Tema. Ed. Espiritualidad. Madrid. 1978. 
pp. 427-472.

(37) Salamanca. 1492.
(38) De ratione dicendi. en Opera omnia. ed. de Gregorio Mayans. Valencia. I. 1782. pg 170.
(39) Rhetoríca en lengua castellana en la qual se pone muy en breve lo necessario para saber bien hablar y escrevir yconov.tr 

quien habla y escrive bien. Alcalá. 1541.
(40) Salamanca. 1556.
(41) Ecdesiastica Rhetoríca. Lisboa. 1576.
(42) Tratado breve para los predicadores de! Santo Evangelio. 1592.
(43) Modus concionandi. Salamanca. 1576.
(44) Avisos para ¡os predicadores de! Santo Evangelio, edición y estudio de Alvaro Huerga. Espirituales Espartóles. Barce

lona. 1959.
(45) Para más documentación sobre el lema, puede verse la obra de Elena Arlaza. El Ars narrandt en el siglo XVI español 

Teoría v práctica. Universidad de Dcusto. 1989.

2. Teresa de Jesús y el Humanismo
El Humanismo presenta en España una abundante nómina de hombres ilustres que. aunque 

escriben en latín la mayoría de sus obras, reivindican la importancia de la lengua romance, y 
escriben gramáticas y retóricas castellanas, o traducen sus obras a la lengua vulgar. En 1492. 
Antonio de Nebrija publica su Gramática sobre la lengua Castellana^ en la que da normas y 
reglas para escribir con corrección, porque, a su juicio, la lengua anda «suelta i fuera de reglas». 
La novedad de esta obra consiste en aplicar el estudio de la gramática al castellano, a la vez que 
criticar el uso indebido y exagerado de latinismos, con lo que se marcaban nuevas orientacio
nes en el empleo del lenguaje literario. El valenciano Juan Luis Vives, figura central del Huma
nismo español, aunque escribe toda su obra en latín, también aboga por una oratoria 
persuasiva, acomodada en sus imágenes y en su léxico al auditorio-’6. En 1541. Miguel Salinas 
publica una retórica en castellano39 en la que sigue los mismos principios de la retórica progre
sista de su tiempo, señalando al auditorio como elemento principal en la selección del discurso, 
y recomendando hacer los sermones en castellano, prescindiendo totalmente de las incrusta
ciones de frases latinas, para una mejor comprensión de los oyentes.

Más tarde. Francisco Sánchez de las Brozas, el Brócense, publica en Salamanca, porencargo- 
de la Universidad, su.4rs dicendi40 que contenía las enseñanzas retóricas que se enseñaban en la 
Universidad y en los Colegios de jesuítas recién fundados o en vías de fundación. El mismo- 
autor traduce al castellano su Gramática latina y la resume en versos de corte popular para 
mejor retenerla en la memoria.

Aunque es evidente que Teresa de Jesús no pudo conocer ni leer las retóricas escritas en latín 
si conoció y trató a cuatro autores espirituales que escribieron tratados de retórica y de artes de 
predicar: Fray Luis de Granada41. San Francisco de Borja42. Fray Diego de Estella43 y Agustín 
Salucio44. De los tres últimos se conocían algunos avisos para predicadores, escritos en lengua 
romance. También es fácil suponer que Teresa de Jesús conocería las teorías retóricas de San 
Agustín, porque eran la base de los tratadistas espirituales que ella conocía y había leído, todos 
en la linea del Humanismo cristiano45.

A partir de 1559. año en que se publica el Indice áe Valdés. prohibiendo algunos libros espiri
tuales en lengua romance. Teresa de Jesús habló y comunicó abundantemente su espiritu con 
los confesores y con una impresionante lista de dominicos, jesuítas, franciscanos, carmelitas y 
sacerdotes seculares, entre los que había profesores de Prima de la Universidad de Salamanca.

yconov.tr


estriba, a mi juicio.

31

I,

(46) «La «composilio» en la prosa de Santa Teresa», op cit.. pp. 683-698.
(47) Cfr. «Santa Teresa en el ensayismo hispánico», op. cit.. pp. 89-98.
(48) V García de la Concha, El arte literario de Sta. Teresa, op cit.. pg. 188.
(49) tbid. pg 107

Libertad y tradición
Conocimiento o intuición —yo me inclino por algún tipo de conocimiento— la originalidad 

de la escritura teresiana se basa, a mi juicio, en la frase de Teresa de Jesús, anteriormente citada: 
«trastornar la retórica». Es decir, buscar la expresión y el estilo adecuado, según el objetivo, sin 
atarse a reglas, dejando libre el espíritu, para que se exprese por los anchos cauces que el senti
miento dicte; ser ella misma, decir lo que quiere y como quiere. Según Marichal. «su voluntad 
de estilo se cifraba en una voluntad de no-forma»47. Este principio de liberación de las normas 
que preside la escritura teresiana tiene mucho que ver con la retórica progresista del Huma
nismo cristiano, más atento al sentimiento interior que a las formulaciones del entendimiento, 
«humanismo que pretende «persuadir», mentalizando y sensibilizando como por instinto»48. 
En esa retórica progresista se inscriben la «Devotio moderna» y el movimiento de los místicos 
del Recogimiento al que tanto debe la formación y la escritura teresiana. El Humanismo cris
tiano. centrado en la figura de Cristo-Hombre, le ofrece a Teresa de Jesús la libertad para saltar 
por encima de todas las estructuras; para reconquistar la dimensión del sentimiento y de la 
afectividad; para recobrar la importancia de la luz y de la inteligencia, de la voluntad y del 
recuerdo, hechos vivencia en cada página de sus libros. La persona de Cristo y su mensaje de 
liberación es la norma por donde corre, ancha y desbordada, la pluma de Teresa de Jesús.

Con estas afirmaciones no pretendo encuadrar a nuestra escritora en ningún sistema meto
dológico de normas y reglas retóricas; pero si pretendo destacar la influencia que ejercieron en 
ella la predicación y la lectura de sus autores místicos preferidos, con el fin de comprobar des
pués la diferencia entre ellos y Teresa de Jesús. Porque ella conoció toda la literatura espiritual 
precedente, pudo expresarse, por paradójico que parezca, con voz propia49. En esa diferencia 

j“:~’ . uno de los rasgos más característicos y originales del estilo teresiano.

del Colegio de San Gregorio de Valladolid y de otras Universidades españolas. Es completa
mente lógico suponer que. ante la orden de escribir, esta mujer, tan ávida de saber y de leer, 
recabaría de ellos orientaciones y normas básicas para una escritura, acomodada al tema y a los 
distintos destinatarios de sus obras.

L. López Grigera. en la ponencia citada46, estudia el capítulo dedicado a la «elocutio» en la 
Retórica de Fray Luis de Granada. Aunque esta obra se publicó cuando Teresa de Jesús habia 
escrito ya la mayor parte de sus obras, las tesis teóricas de Granada eran las vigentes en la 
última parte del siglo XVI. La ponente hace hincapié en lo que dice Fray Luis sobre la conve
niencia de la variedad de estilo, según el tipo de discurso, así como sobre el concepto de 
«decoro», según el cual debía adecuarse la elocución a la materia, al emisor del mensaje y al 
receptor del mismo. López Grijera señala varios ejemplos de las obras teresianas que cree res
ponden a este concepto del decoro También recuerda el concepto de «genera dicendi» (géne
ros del discurso), que para las tratadistas del s. XVI. eran tres: estilo alto o sublime, estilo medio 
y estilo bajo o humilde. Aduce textos de las Moradas, del Epistolario y de Camino de perfección. 
en los que Teresa de Jesús parece tener conciencia del sistema de estilos; más claramente distin
tos en las dos redacciones de Camino, sufridas por la variación de destinatarios Observa que los 
usos de todas las formas de la composición coinciden con lo que las reglas del decoro exigían en 
el uso de los tres niveles de estilo. Todos esos ejemplos parecen revelar, según L. Grigera. «una 
escritura conscientemente adecuada a la función de cada texto y a sus destinatarios», y se pre
gunta si ello es fruto de la intuición o de un conocimiento de las normas de escribir que se ense
ñaban a los estudiantes del Humanismo y de la predicación



32

3. Teresa de Jesús y los escritores místicos
Durante la Edad Media, la predicación se valió, fundamentalmente, del símil como instru

mento didáctico para su catcquesis con el pueblo. Existían colecciones y repertorios de «exein- 
pla» y de símiles, sacados unos de los bestiarios y lapidarios medievales, como el de Juan 
Gigmignano52. y otros de colecciones clásicas, como la Legenda aurea o la Summa predicantium 
de Juan Bromyard55. El exemplum histórico profano fue decayendo, yen la Rhetorica Ecclesias- 
tica de Fray Luis de Granada, no aparecen más que los de origen bíblico. Si pervivió, en cambio, 
el símil que pasó de la predicación a la poesía y a los escritores espirituales, llegando incluso a 
la literatura profana que intensifica su uso a partir de Gómez Manrique-54. De esta larga tradi
ción literario-religiosa proviene la mayoría de los símiles e imágenes teresianas.

Sabido es que Teresa de Jesús debe gran parte de su formación doctrinal y literaria a la lec
tura de los escritores ascético-místicos ya la predicación, a la que era sumamente aficionada (V 
8.12). Por tanto, el instrumento analógico no era nuevo para ella. Sus más directos maestros. 
Osuna y Laredo. manejan un amplio repertorio de símiles, ya que el símil es el elemento indis
pensable para la traducción de la analogía en la literatura mística. Sólo por conceptos o proce
dimientos analógicos puede el místico y el teólogo acercarse al misterio de Dios. Y es. 
precisamente, en el empleo del símil donde comienza a dibujarse la gran diferencia entre el 
estilo de Teresa de Jesús y el de los autores que la preceden.

Conviene recordar los caracteres principales de esos escritores espirituales cuyos libros sabe
mos con certeza que ella había leído. Todos son teólogos. Juan de Avila. Fray Luis de Granada. 
Fray Pedro de Alcántara. Francisco de Osuna. Bernardino de Laredo —con excepción de Ber
nabé de Palma que fue lego franciscano—. por citar sólo a los más destacados. Aunque pertene
cen a familias religiosas distintas, clero secular, dominicos y franciscanos, todos participan de 
una espiritualidad común que surge en España, a principios del s. XVI; espiritualidad nueva, 
marcada fuertemente por su tensión hacia la interioridad y hacia la persona. Esa nueva espiri
tualidad española no se divide en escuelas, por órdenes religiosas, sino en vias, de las cuales la 
más importante es la del recogimiento; de ella participan, más o menos intensamente, todos los 
autores anteriormente citados.

Las características temáticas y literarias más destacadas de esos escritores pueden resu
mirse asi:

La mayoría son teólogos y escriben tratados ascético-místicos. empleando un lenguaje téc
nico y propio, adecuado a los conceptos teológicos que exponen. Para describir la interioridad, 
que es la nota más destacada de la mística del Recogimiento, los tratadistas emplean distintas 
fórmulas y expresiones. Francisco de Osuna, el codificiador principal de esa vía. acuña las

No comparto, por eso, la opinión de G. Etchegoyen que ve a Teresa de Jesús como una escri
tora en la que se perpetúa sencillamente la tradición medieval, llena de frescura y fecundidad50- 
Porque. si es cierto que la Santa recibe una rica herencia literario-religiosa. no lo es menos que 
en ella confluyen y cobran nueva vida «las corrientes personalizadoras del renacimiento» que 
buscan la expresión de la propia interioridad, «las voces interiores» de que habla Marichal51. 
En esa confluencia de herencia y tradición con la búsqueda de formas expresivas personales- 
opuesta a «toda canalización verbal rígida», radica la originalidad de Teresa de Jesús.

(50) Op. cít.. pg 30.
(51) Cfr. op. cil- pg. 90.
(52) Summa de exempHs el simditudinibus rerum. Venecia. 1487.
(53) El ejemplar consultado está publicado en Amberes. 1614.
(54) Para el esludio de esos símiles y de su pasea la poesía religiosa, véase K Whinnom: «El origen de luscomparacii 

nes religiosas del S. de Oro: Mendoza. Montesino y Román». Revista Filología Española. 1963. 1 XLVI. pp. 263-285.



(55) Sigo la exposición de M. Andrés en ¿a Teología espartóla en el s. XVI. BAC. Madrid. 1977. Vol. II. pp. 107-225.

33

i

Liberación de formas
Frente a esos autores espirituales. Teresa de Jesús presenta caracteres muy distintos, tanto en 

los temas como en los objetivos. En primer lugar, ella no escribe tratados de teología, porque no

expresiones, «bajar debajo de si», «subir sobre si», «entrar dentro de sí», correspondientes al 
abditum mentís y al apex mentís. La doctrina del centro, fondo, hondón, parte más alta del alma, 
sindéresis, es común a todos los místicos del Recogimiento, y sus expresiones son propuestas y 
divulgadas a todos los místicos del Siglo de Oro5< Bcrnardino de Laredo es el creador de las 
configuraciones léxicas, «engolfarse y dejarse sumergir», «sueño de las potencias», «vuelo de 
espíritu», y el gran conquistador de las formulaciones místicas; él desarrolla la teoría del «dila- 
miento o ensanchamiento del alma». Bernabé de Palma, el místico del desgarro, exige una ani
quilación sensible, imaginaria e intelectual de lo corpóreo, incluida la Humanidad de Cristo, y 
fija las expresiones «lo solo espiritual», «cuadrar el espíritu», «lo puro espiritual», como exi
gencias para llegar a la contemplación perfecta.

El objetivo principal de esos escritores es didáctico y apostólico, quieren enseñara sus lecto
res el camino del recogimiento y de la oración, suscitando en ellos el deseo de practicarla. 
Todos conceden una gran importancia a la experiencia personal, pero ninguno habla de la 
suya propia, no hacen biografía, y escriben en tercera persona. Son teólogos y letrados que valo
ran la teología del amor por encima de la teología escolástica Osuna cree que lo ideal es unir 
ambas teologías. Laredo concede la primacía a la experiencia. Su misión es enseñar, pero a tra
vés de su experiencia mística.

Desde el punto de vista literario, el instrumento más habitual mente empleado por esos escri
tores espirituales es el símil, dado su carácter preferentemente didáctico. La fuente de donde 
toman esos símiles es la sociedad, la vida doméstica, la guerra, el trabajo y. en especial, la natu
raleza que espiritualizan. Encontramos el símil en todas su obras como elemento analógico, 
para clarificar su mensaje.

Francisco de Osuna hace gala en sus escritos, de un estilo retórico y preciosista, con abun
dantes alegorías, gran verbosidad y un número incontable de símiles e imágenes que salpican 
todas sus páginas: el corazón del hombre recogido, vistocomo un castillo que hay que guardar; 
el niño amamantado por su madre; el fuego del amor de Dios que avivan las lágrimas; el bra
sero y la centella; el erizo, la cera y el sello; el gusano de seda y la abeja. Su vocación de predica
dor le hace asediar un tema desde distintos ángulos para esclarecerlo, lo que le lleva a 
acumulaciones verbales excesivas y a una rica variedad de vocabulario. Bernardino de Laredo 
también maneja un amplio repertorio de símiles: el castillo que guarda un gran señor; el bra
sero y la centella; la madre que amamanta al niño; el erizo o tortuga o galápago; el dilata miento 
del alma. Pero Laredo es un escritor profundamente lírico que llena sus páginas de bellísimas 
imágenes. En Bernabé de Palma hallamos también algunos de los símiles citados, como el ya 
tradicional del niño que mama y el del jinete en caballo desbocado. Fray Luis de Granada 
ofrece, entre otros, la comparación del ama que cria a un niño y le mastica la comida y se la 
pone en la boca, para exponer las relaciones que debe haber en el hombre entre el entendi
miento y la voluntad durante la oración. En Fray Pedro de Alcántara, encontramos el símil 
del hortelano que riega una era; aunque muy brevemente desarrollado, le sirve para decir al 
contemplativo que debe encerrarse en el centro de su alma, y allí permanecer atento a Dios para 
gozar de su presencia.

En todos esos escritores, los símiles cumplen casi siempre una función eminentemente 
didáctica. Es un instrumento literario, puesto al servicio de una misión, ya que lo que más inte
resa al tratadista y al predicador es hacer comprensible su doctrina. Sólo en Laredo encontra
mos abundantes metáforas y una tendencia al simbolismo.



34

(56) Cfr. A.L. Cilvcli. op. cil. pg. 2(M.

(57) Ibid. pg. 202.
(58) V. García de la Concha. El une literario de Sta. Teresa, op. cil.. pg. 69.

sabe teología, y desconoce, por tanto, los conceptos, los términos y el lenguaje apropiado para 
declararlos. Formada en la escuela de los místicos del Recogimiento, la santa acepta, en sus pri
meros libros, Vida y Camino de perfección, las fórmulas que describen la interioridad: «bajar 
debajo de si», «subir sobre si», «entrar dentro de sí», aprendidas sobre todo de Osuna. En 
cuanto a Laredo. aunque la escritora mantiene algunas de sus formulaciones místicas, como 
«sueño de potencias», «vuelo de espíritu» «encerrarse en lo muy interior de su encerramiento», 
«engolfarse y dejarse sumergir», menos expresas en Osuna, no se siente atada a su configura
ción simbólica ni coincide siempre con la doctrina de Laredo. Asi ocurre con el «dilatamientoo 
ensanchamiento del alma». Mientras aquél lo desarrolla como expresión de la contemplación 
quieta. Teresa de Jesús considera el ensanchamiento del alma fruto de la oración de quietud 
que ella declara en las cuartas moradas. Por lo que respecta a Bernabé de Palma, la Santa no lo 
cita expresamente, pero se refiere a él. sin duda, cuando rechaza enérgicamente su doctrina 
sobre «lo corpóreo», referido en especial a Jesucristo, con aquella su famosa frase «no somos 
ángeles, sino tenemos cuerpo» (K 22.10). Teresa de Jesús defiende la necesidad de la contem
plación de la Humanidad Sagrada, incluso en los estados más altos de la experiencia 
mística.

Sin embargo, a medida que crece esa experiencia, crece la gracia de la efabilidad. Teresa de 
Jesús se va liberando de viejas ataduras y dependencias, hasta llegar en las Moradas del castillo 
interior, a crear su propio bagaje doctrinal, experimental y lingüístico. Las reminiscencias de 
forma y de pensamiento son frecuentes, cuando la Santa describe estados de oración iniciales; 
se hacen más escasas y difíciles de interpretar, cuando comienza a declarar grados de contem
plación. y se hacen «irrecognoscibles cuando cuenta fenómenos interiores que no ha visto 
descritos nunca»56, tal es el caso de la oración de unión en la que recurre a la paradoja del «no 
entender entendiendo».

Una diferencia importante entre los escritores espirituales y Teresa de Jesús, ya señalada en 
páginas anteriores.es la relativa a la descripción de los grados de oración mística. Los codifica
dores del Recogimiento hablan de los estados místicos superiores como un bloque indistinto 
sin especificar, y le dan nombres diversos: quietud, recogimiento, unión, sábado interior, unión 
de Dios solo con el alma sola, amor de enamorados, matrimonio espiritual. Osuna declara la 
mística experimental, pero sin llegar a la claridad de descripción a la que llega Teresa de Jesús. 
Esa descripción constituye, según Cilveti. «la aportación principal de Santa Teresa a la historia 
de la mística»57. Ella poseyó como nadie el carisma de saber declarar las mercedes divinas y el 
deseo de hacerlo.

También encontramos abundantes diferencias entre los objetivos de los tratadistas espiritua
les. principalmente didácticos, y los de Teresa de Jesús que. como vimos, son muy variados No 
sólo didáctico, sino también doxológico. iniciático. clarificador de espíritu, expresión de su 
impulso interior. De ahí surge la diferencia de temas tratados, la diversidad de estilos y de imá
genes. el uso distinto que del símil hace nuestra escritora según el objetivo de cada obra y. den
tro de ella, de cada contexto.

En cuanto a la valoración de la experiencia. Teresa de Jesús también difiere de los autores, 
citados, porque para ella es definitiva. Sus obras nacen de su experiencia personal y en ella se 
apoyan. Por eso. toda la literatura teresiana es. básicamente, biografía. La experiencia cumple 
en Teresa de Jesús una función polivalente: es instrumento de áutoconocimiento. de clarifica
ción. de enseñanza, de comprensión no sólo intelectual del misterio divino, sino de compren
sión interpretadora, entender claro, en el ápice del alma, para luego contagiar. En el orden 
estético, «la biografía constituye el punto de transformación del tratado en biografía»58.

anteriores.es


I

35

i

4. EVOLUCIÓN DE LA IMAGEN LITERARIA EN LA OBRA DE 
TERESA DE JESÚS

Para comprender la originalidad del estilo literario de Teresa de Jesús es preciso rastrearen 
la evolución de las imágenes que ella emplea, porque, como señalé al comienzo de este capí
tulo. en la escritura teresiana se produce una marcada evolución, desde los primeros libros, 
hasta su obra definitiva, las Moradas del Casidlo interior. El principio motor de ese proceso evo
lutivo que. arranca inicialmente del símil, gravita hacia la alegoría y tiende, por ultimo, al sím
bolo. es. por una parte, la búsqueda angustiosa de nuestra escritora por encontrar los cauces 
literarios que traduzcan su experiencia mística cada vez más sublime: y por otra, la absoluta 
libertad con que ella manipula las imágenes, para reconducirlas a su objetivo concreto. Sin 
embargo, antes de analizar ese proceso, conviene recordar los caracteres de los recursos litera
rios que emplea Teresa de Jesús y examinar las causas por las que se vale de ellos.

El instrumento literario que emplea Teresa de Jesús, el símil, es. en principio, el mismo que el 
de los escritores místicos. Pero, también aquí, la diferencia es importante. Aquéllos se valen del 
símil para clarificar y enseñar, es un instrumento didáctico, al servicio de unos objetivos igual
mente didácticos. En Teresa de Jesús, el instrumento analógico sufre un proceso evolutivo. A 
medida que avanza en el camino espiritual y su experiencia mística va siendo más profunda, la 
Santa va adquiriendo conciencia de la insuficiencia expresiva de los símiles, y se va liberando 
del lastre didáctico de la alegoría. El instrumento literario progresa a la par que el proceso mís
tico. es un proceso que va del símil a la alegoría y de ésta al símbolo, aunque, la literatura tere
siana. no llega a construir un símbolo puro.

(59) La metáfora .»• la metonimia. Cátedra. Madrid. 1980
(60) lai flamme d'une chandelle. Prcsses Univcrsilaires de Franee. París. 1962. Tradueción de Hugo Cola. La llama de una 

vela. Monte Avila Editores. Caracas/Venezuela. 1975.
(61) El arte literario de Sta. Teresa. op. cit.

1. El símil y la alegoría
El símil, y la alegoría considerada como su desarrollo, han sido estimados muchas veces por 

la crítica literaria como procedimientos estéticamente inferiores a la metáfora y al símbolo. M. 
le Guern59 señala una jerarquía entre las distintas imágenes. Y por encima de «la imágen inte- 
lectualizada del símbolo o de la similitud» y debido a «su riqueza de sugestión poética», él con
sidera superior «a la imagen introducida por la metáfora» que «sigue siendo una imagen 
asociada, fuera del pensamiento lógico, fuente de ensueños y de emociones» (pag. 70). Esa 
misma valoración de la imagen asociada sobre la intelectualizada es la que lleva a G. Bache- 
lard60 a afirmar que «una comparación no es una imagen», y a dar ese nombre solamente a las 
imágenes asociadas, «capaces de despertar emociones profundas», porque nacen «de un ger
men de poesía viviente» (pp. 71-72). Le Guern se basa en el carácter intelectual del símil, para 
distinguirlo de la metáfora: «la similitud se dirige a la imaginación por medio del intelecto . 
mientras que la metáfora afecta a la sensibilidad mediante la imaginación» (pg. 66). Sin 
embargo, reconoce que. en algunas ocasiones, como ocurre en los poetas surrealistas, «la simi
litud escapa al control de la interpretación lógica del mensaje», y entonces, «el atributo domi
nante pertenece al nivel de la connotación, que es el de la imagen asociada, pero se deja al lector 
la posibilidad de elegir» (pag. 67). Víctor G. de la Concha61 que admite la tendencia del símil al 
didactismo. duda, en cambio, de que ése sea el carácter predominante del mismo. Basándose en 
las palabras de Le Guern. afirma que lo mismo que sucede en los poetas surrealistas, sucede en 
otros usos del símil, y que esa es «la razón que justifica la fácil transición del símil a la metá-



r

hacer interpretaciones

36

(62) Cfr: La Flamme d'une chandeHe. op. cit. pg. 37.
(63) /Ulegory. The Theory of a Sirnbolic Mode. Cornell Universíty Press. 1964.
(M) Sobre la oposición entre alegoría y símbolo, inventada por los románticos, puede verse también. TzvelanTodorox. 

Th ¿oríes du symbole. Ed. du Scui!. 1977. traducción de E. Pezzoni. Teorías del símbolo. Monte Avila Editores. C.A. Caracas. 
¡981. pp. 279-309.

(65) ¿7 arte literario de Sta. Teresa, op. cit.. pg. 234.

fora» (pg. 232). Por esa misma razón. Bachelard considera que. muchas veces, «una compara
ción es ...un símbolo que comienza, un símbolo que no tiene todavía plena responsabi
lidad»62.

En la misma linea de devaluación que el símil se encuentra la alegoría que ha sido conside
rada por la critica literaria como un procedimiento didáctico más que estético al que recurre el 
escritor para lograr una mayor comprensión del tema por parte de los lectores. El predominio 
del tema sobre la imagen impediría que el lector pudiera divagar ni hacer interpretaciones 
libres de la fábula.

En su libro sobre la alegoría63, A. Fletcher ha reivindicado el valor estético de la imagen ale
górica. Según él. la controversia entre la alegoría y el símbolo surge en el Romanticismo64, por 
la distinta concepción entre mente e imaginación; aconseja no hacer simplificaciones, como 
poesía «simbólica» igual a buena, y poesía «alegórica» igual a mala. Comienza por recordar 
Fletcherque «kosmos» es la palabra más antigua que existe para la expresión ornamental. Este 
término griego aparece en la lista de ocho palabras que. según Aristóteles, constituyen el len
guaje poético. La palabra kosmos. que hacaido en desuso y ha sido sustituida por sus derivados 
latinos «ornatus» y «decoratio». es revitalizada por Fletcher, porque llena los requisitos de una 
imagen alegórica. De los distintos requisitos que él señala, destaco, por lo que a la alegoría tere- 
siana se refiere, el especial énfasis en su modalidad visual, específicamente en el «aislamiento» 
visual o simbólico, por no decir «surrealismo». Definido el término «kosmos». Fletcher lo ve 
justamente como el tipo esencial de la imagen alegórica. Significa un universo y un símbolo, 
una implicación en un universo simbólico. El término «kosmos» tiene doble significado: un 
orden en gran escala (macrocosmos), y el signo más pequeño de ese orden (microcosmos). En el 
significado más común de ornamento, la parte implica el todo y el todo la parte, y ni uno ni otro 
pueden actuar por separado. Microcosmos y macrocosmos son complementarios. Kosmos es el 
término más útil para designar los elementos de cualquier simbolismo, como la alegoría que 
establece una jerarquía de agentes c imágenes más o menos poderosas. Las alegorías están 
basadas en paralelismos entre dos niveles del ser que se corresponden mutuamente; el uno. 
supuesto por el lector.el otro, presentado literalmente en la fábula. Puede haber tantos niveles 
de correspondencia como órdenes en la naturaleza y dentro del mundo espiritual.

En cuanto a su función didáctica. Fletcher recuerda que la alegoría ha sido empleada tradi
cionalmente para la persuasión didáctica y moral, y dice que el ataque que se le hace es que 
tiene el efecto de «urgir» un curso de acontecimientos. Se dice que la alegoría tiene demasiado 
«mensaje», que carece del natural desinterés del arte, y que le falta autonomía orgánica para 
permitir el libre juego de la imaginación artística. Es esta limitación estética la que predispone a 
muchos críticos contra ella. García de la Concha, aunque reconoce que la alegoría se articula 
sobre una estructura pedagógica, también reivindica su valor estético, y hace notar que éste 
«surge del maridaje de la abstracción y la moralidad con lo visual concreto, de la amalgama de 
componentes intelectuales con otros emotivos o específicamente imaginativos»65. Frente a los 
que se empeñan en mantenerla dentro del área didáctica, él sostiene con Clifford que la alego
ría reclama lectores-intérpretes y no traductores literales. Creo, como ellos, que la alegoría 
requiere lectores intérpretes; esto se hace más patente en el caso de la alegoría teresiana. y aún 
más en concreto, en la alegoría simbólica del Castillo interior. Porque cada uno de los núcleos 
alegóricos o simbólicos que construyen la gran alegoría condensa tanto potencial imaginativo



I

2. Valoración positiva del símbolo

37

(66) Saint Jean de la Cruce el le prohléme de l'expérience myslique. París. Librairic Félix Alean. 1924.
(67) La poesía de San Juan de la Cruz /Desde esta ladera). Aguilar. Madrid. 1958.

y tal complejidad de redes de correspondencias sémicas entre ellos, que la imagen total sólo 
puede ser aprehendida desde una perspectiva profundamente interpretadora. De no hacerlo asi. 
el lector corre el peligro de quedarse a las puertas del castillo interior.

Frente a la valoración negativa de la alegoría, existe, desde el s. XIX. como ya he apuntado, 
una valoración positiva del símbolo. En su estudio ya clásico sobre San Juan de la Cruz66. J. 
Baruzi señala las diferencias entre la alegoría y el símbolo. Para el hispanista francés «la alego
ría sólo abandona provisionalmente el mundo de las nociones» y «queda a medio camino entre 
la exposición didáctica y el arte; no emana actividad estética en estado puro». Según Baruzi 
«casi nunca se realiza un símbolo en su esencia... el símbolo exige que no tratemos de expresar 
la imagen por la idea más que la idea por la imagen. El símbolo emana de una adhesión de 
nuestro ser a una forma de pensamiento que existe en ella misma». La dificultad de conseguir 
símbolos tan puros es reconocida por el propio Baruzi que se fija después en el simbolismo mís
tico. y se cuestiona si se ha realizado alguna vez una mística simbólica entendida en sentido 
estricto. Porque entre el escritor místico y su imaginación se interponen temas doctrinales, más 
o menos dogmáticos, y topoi que le impiden contemplar «en su apariencia pura tanto el mundo 
del ensueño interior, como el mundo de las formas, de los colores y de los sonidos, y necesaria
mente la apariencia pura tiende a ser traducida». Por eso los símbolos místicos serian «virtual
mente una alegoría». «El verdadero símbolo adhiere directamente a la experiencia, no es la 
figura de una experiencia».

Baruzi no trata de establecer superioridad estética del símbolo sobre la alegoría, pero los 
define por la tendencia que prevalece en cada uno de ellos: «el alegorismo tiende a acentuar el 
carácter de traducción por un mundo de imágenes apropiadas», por un mundo conceptual más 
o menos complejo: por el contrario, «el simbolismo tiende a evitar todo pensamiento que se ela
bore en función de un mundo ya constituido». El símbolo y la alegoría serían distintos desde la 
fase inicial de percepción Habría percepciones «virtualmente alegóricas», porque encuentran 
en el mundo sensible la imagen de lo que ya está organizado espiritualmente en nosotros. Y 
habría percepciones que serían «virtualmente simbólicas», porque nos sugieren un mundo de 
imágenes en el que intentamos encontrar una lógica interna y «discernir una equivalencia de 
nuestra búsqueda interior» (pp. 331-336).

En otro estudio también clásico sobre San Juan de la Cruz67. Dámaso Alonso acuña el tér
mino alegoría simbólica, al comentar el poema de El Pasiorcico. Recuerda el procedimiento ale
górico: paralelismo de dos mundos superpuestos, real e irreal, y dice que en el poema 
sanjuanista. el plano pensado como real, el misterio de la Redención, es suplantado por uno 
imaginario, la historia del pastorcico enamorado. Analizando término a término, nuestro cri
tico muestra cómo la relación de cada par es distinta de la que existe en una imagen real 
(cabellos-oro; cuello-alabastro) en la que. al pasar de la cosa a la imagen, la relación es de 
menor a mayor. En el poema citado ocurre lo contrario, porque «los términos de lo pensado 
como real (Dios, el alma, el árbol de la Cruz) infinitamente exceden a los irreales (pastor, pas
tora. árbol)». A este tipo de alegoría lo llama D. Alonso «alegoría simbólica», empleando una 
terminología propia. Según él. aunque la alegoría simbólica puede darse en la poesía profana, 
sin embargo, es característica de la poesía religiosa, pues la causa por la que el poeta esquiva el 
término real radica en la inefabilidad del misterio (pp. 148-149).



r

38

(68) introducción a la mística española, op. cit.

(69) En El Simbolismo. Taurus. Madrid. 1979. pp. 21-44.

3. El simbolismo místico
Para A.L. Cilveti68. el punto de arranque del simbolismo empleado por el místico «es la cau

salidad y trascendencia de Dios» cuya percepción inmediata y experimental en si mismo trata 
de expresar por medio de la analogía con las cosas sensibles (pg. 53). Cilveti define el simbo
lismo místico como «una intuición de la experiencia de Dios renovada por medio de imágenes 
que revelan cada vez más y más la riqueza de su contenido, sin agotarlo nunca». «La mente del 
místico va siempre de lo superior a lo inferior, de la intuición a la imagen» (pg. 54). Atendiendo 
a los distintos modos en que el místico percibe la experiencia mística. Cilveti clasifica el simbo
lismo místico en tres: intuición de presencia, intuición de progreso e intuición de unión La analo
gía de la primera con las experiencias sensoriales origina el simbolismo de los sentidos 
espirituales, como los «toques» en la sustancia del alma, y destaca la actualidad del objeto que es 
Dios. La intuición de progreso guarda relación con procesos humanos y origina el simbolismo 
de desarrollo que resalta el progreso de la vida espiritual, como en las Moradas de Sta. Teresa. La 
intuición de unión guarda semejanza con relaciones pesonales y desarrolla el simbolismo de 
unión, como el «matrimonio». Este simbolismo destaca el carácter transformante que supone la 
unión definitiva con Dios (pág. 54).

R. Guitón, en un articulo titulado «Simbolismo y modernismo»69, hace un estudio sobre la 
poesía del modernismo hispánico, y distingue en ella dos influencias. De un lado, la del simbo
lismo francés del s. XIX. De otro, la del simbolismo tradicional, es decir, el que surge de «la 
necesidad de expresar un orden de realidades distintas de las tangibles» que. como dice San 
Juan de la Cruz en el prólogo al Cántico espiritual, sólo puede expresarse «con extrañas figuras y 
semejanzas». Si al Espíritu Santo no le bastan «los términos vulgares y usados... para dar a 
entender la abundancia de su sentido», menos pueden bastar a las limitaciones de la palabra 
iropias del hombre: de ahí nace, según Guitón, la necesidad de «sugerir por medio de signos 
ina equivalencia a esos impulsos oscuros, malamente dilucidables». Considera el simbolismo 
como una «manera de creación, caracterizada por la sugestión y. a veces, por el hermetismo», 
en la que el poeta busca expresar por medio de un código verbal adecuado «analogías y corres
pondencias intuidas en el universo». El símbolo actúa de agente de comunicación con el miste
rio. y revela intuiciones que no podría explicar el que las experimenta. La plurivocidad del 
símbolo justifica que pueda ser descifrado de distintos modos. Así. frente a los simbolistas fran
ceses Mallarmé y Rimbaud. caracterizados por su hermetismo. Guitón considera que en el 
modernismo hispánico, el misterio puede expresarse «en formas transparentes». Como ejem
plos de esa transparencia cita a Darío y a A. Machado para quienes la fuente, la colmena y el sol 
sirvieron para sugerir la presencia (o el deseo de Dios), en el corazón del hombre desvalido. 
Según el profesor Guitón. A. Machado habría aprendido de Sta. Teresa que el «símbolo puede 
aludir a lo irracional por vías racionales» (pg. 22).

4. El simbolismo teresiano
Volvamos al principio del que hemos partido, al proceso evolutivo de la imagen teresiana. y 

comprenderemos mejor, después de lo expuesto, porqué, en los inicios de su oración. Teresa de 
Jesús comienza traduciendo su experiencia mística por medio del símil. Por la tendencia del 
instrumento analógico al didactismo. y por la falta de capacidad imaginativa creadora de la 
Santa. La recurrencia al símil es habitual en ella; sin embargo, nunca se detiene en lo pura
mente descriptivo, ya que sólo le interesa la sustancia del elemento analógico, a fin de que el lec
tor no se demore en los elementos accidentales. Loque busa Teresa de Jesús es la mayor eficacia 
en la comunicación: por eso. estruja el instrumento analógico, sin fijar nunca la imagen, y 
extrae toda la connotación literaria que pueda expresar mejor sus vivencias interiores. De ahí



39

(70) Cfr. El arte literario de Sta. Teresa, op. cit.. pg. 264.
(71) Introducción a la mística española, op. cit.. pg. 205.
(72) El arte literario de Sta. Teresa, op. cit.. pg. 147.

que el símil teresiano rebase el esquema didáctico en el que se inscribe. La libertad de manipu
lación de nuestra escritora la lleva no sólo a modificar la imagen original, recibida casi siempre 
de la tradición literaria, sino a añadir elementos nuevos que mejor sirvan a su objetivo doctri
nal. Esa flexibilización de imágenes es características del estilo teresiano.

Pero hay que añadir enseguida que, en esa literatura teresiana, el símil aislado, sin referen
cias extracontextuales. es escaso. Lo más frecuente son los símiles, conectados entre sí por com
plejísimas correspondencias sémicas, con un significado último y trascendente, que gravitan 
hacia la alegoría. En este caso, como en el del símil, hay que insistir en que Teresa de Jesús 
nunca fija la imagen ni perfila las alegorías. Lo que distingue el símil de la alegoría teresiana es. 
según G.de laConcha.su función en la sintaxis del discurso; porque mientras el símil se inserta 
en la microestructura de una secuencia, la alegoría puede articular una microestructura. una 
macroestructura relativa o la macroestructura de un libro entero, como en el caso de las Mora
das del Castillo interior10.

La situación cambiante y progresiva de su espíritu es la que obliga a Teresa de Jesús a una 
variación de los cauces literarios que van del símil a la alegoría y de ésta al símbolo. También la 
variedad de objetivos de su escritura, inscrita siempre en las coordenadas de la vivencia interior 
y de la comunicación, juega un papel determinante en ese proceso literario. Porque la analogía 
teresiana tiende no sólo a lo didáctico, sino que integra muchos objetivos: entender claro el mis
terio que recibe, promover la comprensión intelectual e interpretadora, mover, iniciar, arras
trar. Cilveti encuentra las causas de esa variación de imágenes en el afán que tiene Teresa de 
Jesús por revelar con la mayor exactitud «el cómo de la experiencia interior»71. Esto es lo que 
obliga a la Santa a «ensayar diferentes planos descriptivos para diferentes estados de progreso 
místico y. dentro de cada uno de esos planos, a una movilidad de ideas e imágenes que capten 
los matices».

A medida que la vivencia crece y aumenta el caudal de la experiencia mística, a Teresa de 
Jesús se le quedan estrechos los moldes literarios, y busca cauces nuevos por donde verter la 
comunicación divina que le desborda del interior. Su vocación mística y su vocación de escri
tora luchan por romper el muro infranqueable que el misterio divino presenta a la palabra 
humana, siempre balbuceo para traducirlo. La propensión de Teresa de Jesús hacia el símbolo 
no es una necesidad literaria, sino la búsqueda angustiosa por expresar lo inefable. Y por eso 
recurre al «desatino». Porque «sólo en el descoyuntamiento de los esquemas racionales inscri
tos en las coordenadas espacio-temporales», se puede intentar, en frase de G. de la Concha, «la 
connotación sugestiva que. esencialmente se sitúa en la misma linea de la poesía pura, de lo 
que. de suyo, es una vivencia inefable»72.

5. El símbolo de la Interiorización
El arco literario, símil, alegoría, símbolo, que arranca del Libro de la Vida, pasa por Camino de 

perfección y las Meditaciones sobre los Cantares, alcanza su cota de perfección literaria en la alego
ría simbólica del Castillo interior. Con el fin de declarar el encuentro personal entre Dios y el 
hombre en el centro del alma. Teresa de Jesús, parte del símil inicial en el que ve al alma como 
«un castillo todo de un diamante o muy claro cristal» (IM. l.l).y construye una alegoría simbó
lica que deviene en símbolo de la interiorización. La Santa no llega a construir un símbolo puro, 
pero ello no resta ni belleza ni eficacia a su comunicación. Su arte literario se basa en la acumu
lación de imágenes, conectadas entre si por correspondencias sémicas que se entrecruzan, una 
y otra vez. Por medio de tales constelaciones de imágenes, Teresa de Jesús llega a configurar

G.de
laConcha.su


I

40

5. CONTEXTUALIZACIÓN HISTÓRICA DE LAS 
MORADAS DEL CASTILLO INTERIOR

(73) Cfr. Efrín de la M. de Dios y O. Stcggink. Tiempo y vidadeSta. Teresa. BAC. Madrid. 1968. pp. 601-605; y Fray Tomás 
de la Cruz, en Introducción al Castillo interior. Obras Completas de Sta. Teresa. Monte Carmelo. Burgos. 1982. pp 765-
786.

El libro de las Moradas del Castdlo interior representa el fruto último de la madurez humana, 
literaria y espiritual de Teresa de Jesús. Lo escribe en el breve espacio de tiempo que media 
entre el 2 de junio de 1577 y el 29 de noviembre de ese mismo año. Apenas seis meses para su 
composición y no seguidos. Iniciada en Toledo la redacción del libro, se ve interrumpida casi al 
comienzo, en el capitulo 3 de las quintas moradas, por motivos graves de la Orden que recla
man la presencia itinerante de la reformadora. Cuando retoma el libro, debe de ser el mes de 
octubre. Ella misma nos data el momento en que vuelve a tomar la pluma: «han pasado casi 
cinco meses desde que lo comencé hasta ahora» (KM. 4.1). y la fecha final: «Acabóse esto de 
escriviren el monesteriode San Josefde Avila, año de 1577» (VIIM Ep. 25). Sólo dos meses para 
la redacción de las páginas más densas por su contenido doctrinal y las más sugestivas por su 
belleza formal y literaria.

Sin embargo, el contexto histórico en el que se escribe el libro es su mámente difícil para nues
tra escritora. Desde 1576. se encuentra recluida en el convento de Toledo, como consecuencia 
del proceso inquisitorial seguido contra ella y las descalzas en Sevilla (1575-1576). La persecu
ción sigue arreciando. En agosto de 1577. llega a Madrid el nuevo Nuncio de Su Santidad. 
Felipe Saga, que trae el propósito de acabar con los descalzos. Se le suma el Vicario General de 
los Carmelitas. Jerónimo Tostado, que arremete contra Teresa de Jesús, y ordena la prisión de 
Fray Juan de la Cruz y Germán de San Matías, confesores del monasterio de la Encarnación de 
Avila. En Andalucía y Castilla, los descalzos se ven sometidos a los provinciales calzados que 
ejercen sobre aquéllos toda clase de vejámenes73. La situación llega a ser tan apurada que. a 
finales de 1578. la reforma teresiana se ve amenazada seriamente: «Comenzaron grandes per
secuciones muy de golpe a los descalzos y descalzas... que estuvo a punto de acabarse todo» 
(Futid. 28.1).

A este sombrío panorama histórico hay que sumar la salud de la santa, quebrantada hasta el 
punto de que ella misma teme «quedar inhabilitada» para todo. Espiritualmente, se encuentra 
gozando desde 1572. del don sublime del matrimonio espiritual, meta del proceso místico de 
unión con Dios. En este entreverado y complejísimo estado de cosas, escribe Teresa de Jesús su 
último libro. Moradas del Castillo interior. Tiene 62 años y faltan sólo cinco para su muerte, ocu
rrida en 1582. El libro se nos presenta así como la obra de su madurez.

una dimensión simbólica unitaria que se proyecta a través de todas las moradas del castillo, 
más allá de las propias imágenes y alegorías. El suyo es un símbolo discontinuo, creado por 
elipsis, sobre esas redes de imágenes. En la base, se sitúa la alegoría simbólica, vertebrada sobre 
un hilo conductor que parece que se rompe en multitud de pequeñas alegorías y núcleos simbó
licos. La alegoría inicial del castillo resplandeciente no se desarrolla, sino que. progresivamente, 
se pierde. Aquí y allá vemos aparecer imágenes sobre soportes literarios muy endebles que se 
cierran en si mismos, o que reafloran, páginas más adelante, en una intermitencia, a veces.sor
prendente. Parece que no hay en el libro un símbolo continuado. Teresa de Jesús lo quiebra, 
una y otra vez. como un árbol que se abre en variedad de ramas con autonomía aparente, pero 
entrañadas con fuerza en el tronco común que las sustenta. En ese descoyuntamiento del sím
bolo radica, paradójicamente, la originalidad literaria de Teresa de Jesús. Porque de ese modo 
se construye, en las Moradas del Castillo interior, el definitivo símbolo integrador: la interiori
zación.



CAPITULO II

Núcleos básicos de la simbolización Teresiana

1. EL CASTILLO

41

El proceso de simbolización en la literatura teresiana, como he apuntado en la Introducción, 
descansa sobre una serie de núcleos básicos que se repiten, casi de modo regular, en todos los 
libros escritos por Teresa de Jesús. De esos núcleos, unos, como camino, luz. agua, fuego, vino, 
castillo y centro del alma, los encontramos ya, más o menos desarrollados, en las primeras obras. 
Otros como, gusano deseda/mariposay matrimonio, aparecen por primera vez. en el libro de las 
Moradas del Castillo interior Todos se van conviniendo, poco a poco, en núcleos de constelacio
nes de imágenes, fuertemente ligadas entre sí por lazos de correspondencias semánticas.

En las páginas que siguen, se estudia cada uno de los núcleos señalados, considerándolos 
bajo tres aspectos. 1°) Significación de la imagen en el pensamiento de Teresa de Jesús. 
2.°) Posibles fuentes de la imagen. 3.°) Evolución del núcleo simbólico en las primeras obras. 
Libro de la Vida. Camino de perfección. Meditaciones sobre los Cantares. Exclamaciones y Cuentas de 
conciencia. El estudio de esos núcleos básicos imaginativos tiene por objeto mostrar el desarro
llo progresivo del proceso de simbolización en la literatura teresiana.

1. Significación de la imagen
Partimos del hecho, admitido por toda la critica, de que la alegoría del castillo no es original 

de Teresa de Jesús, como casi ninguna de sus imágenes literarias. Se trata de una alegoría que 
figuraba en la tradición artistica. literaria y espiritual, y que le llega a nuestra escritora por 
caminos complejos y entrecruzados.

El castillo es un «símbolo complejo, derivado a la vez de la casa y del recinto o ciudad 
murada... Ciudades amuralladas aparecen en el arte medieval como símbolo del alma en su 
trascendencia y de la Jerusalén celeste. Por lo general, el castillo se halla emplazado en la cima 
de un monte o colina, lo que agrega un importante componente relativo al simbolismo del 
nivel. Su forma, aspecto y color, su sentido sombrío y luminoso tiene gran valor para definir la



r

42

(1) E. Cirloi: Diccionario de símbolos. Edil. Labor. Barcelona. 1978. pg. 121-122.
(2) M. Hcrráiz: Introducción a las Moradas de Santa Teresa. Desierto de las Palmas. Centro de espiritualidad Sania Teresa. 

1981. pg 31.
(3) K. Whinnon. prólogos la Cárcel de Amor. de Diego de San Pedro, en Obras Completas II. Edil.Castalia. Madrid. 1979. 

pg. 50.
(4) Cfr. A. Morel-Fatio: «Les leelures de SainlcThérisexcnExtraitdu Bullelin Hispanique. Bordeaux. Feret-Fils. 1908. pg 

20.
(5) «La configuración alegórica de El castillo interior». Boletín del Museo e Instituto «Camón Aznar». pp. 69-93. separata. 

1983. pg 75.
(6) «Santa Teresa, lectora de libros de caballerías» en Vana lección de clásicos españoles. Gredos. Madrid. 1964. pg.

23.
(7) «Le symbolisme du Chateau interieur» chcz Saintc Thírtse». Bulletin Hispanique. i. LXVIL pp 25-41. Bordeaux. 

1965. pg. 30.

2. Fuentes de la alegoría del castillo
Acerca de los posibles orígenes de la alegoría teresiana del castillo se han escrito muchas 

páginas y se han elaborado múltiples teorías, sin que, a mi juicio, ninguna pueda ser tenida por 
definitiva. Recordare brevemente las más destacadas.

Libros de caballerías
Una teoría muy difundida supone que el origen de la alegoría teresiana del castillo hay que 

buscarlo en los libros de caballerías de los que Teresa de Jesús se confiesa asidua lectora (K 2.1). 
El mundo de los caballeros andantes, en la Edad Media, estaba plagado de prisiones, asi como 
de infiernos y de castillos de Amor3. Castillos construidos sobre roca, protegidos por muros yen 
medio de selvas, pobladas por fieras y monstruos salvajes: castillos semejantes a Fortalezas, 
residencia no sólo de señores y reyes, sino también baluarte de defensa contra los ene
migos.

Pero, no sólo en las novelas de caballerías abundaban las descripciones de castillos alegóri
cos. También la novela sentimental y pastoril, géneros muy difundidos en el s. XVI. presentan 
una lista interminable de castillos de amor, de selvas oscuras y de personajes enamorados. 
Basta recordar la Cárcel de Amor, de Diego de San Pedro.

No es aventurado sospechar que Teresa de Jesús leyera esta novela, pues parece probable que 
leyó la Passión de nuestro redemptor y salvador Jesu Christo ¡robada del mismo autor4. Pienso que 
bajo el nombre genérico de «libros de caballerías» con el que Teresa de Jesús recuerda las lectu
ras de su juventud, puede esconderse toda una literatura profana que la joven Teresa leería de la 
mano de su madre. A. Egido cree que nuestra escritora debió de conocer esa literatura amorosa, 
tan en boga entre la sociedad femenina del s. XVI. literatura cuyo «lenguaje alegórico, lleno de 
secuelas teológicas.... en el plano de los afectos humanos, traducía, el lenguaje amoroso bajo 
especies de virtudes divinas»5. Según M. Bataillón. Santa Teresa recogió una tradición tanto 
profana como religiosa6. La alegoría del castillo pudo llegarle como una reminiscencia de sus 
lecturas de juventud, o como un «tópico consagrado». En cualquier caso, como afirma R. 
Ricard7. se trataría de una influencia difusa y lejana, ya que la Santa escribe el Castillo interior

expresión simbólica del castillo que. en el sentido más general, es una fuerza espiritual armada 
y erigida en vigilancia»1.

El sentido trascendente del castillo teresiano va más allá. Teresa de Jesús se vale de la alego
ría del castillo resplandeciente, «todo de un diamante o muy claro cristal», para expresar lo mas 
esencial de su experiencia mística: la presencia de Dios en el centro del alma desde donde se le 
comunica y se le une. Esa experiencia mística, llega a convertirse «en piedra angular de la espi
ritualidad teresiana y. por tanto, de su mensaje»2.



43

(X) Cl'r. El une literario de Santa Teresa. op. eit pg. 52.
(9) «El símil de los castillos y moradas del alma en la mística islámica y en Santa Teresa». Al-Andalus. sol. XI. lase. 2. 

1946, pp. 273
(10) «Santa Teresa y el Islam» en Teresianum. vol 33. Roma. 1982, pp 629-678.

en 1577. cuando tenia 62 años y hacía muchos que había dejado de leer aquel tipo de novelas. 
Por su parte V. García de la Concha cree que la influencia de la literatura caballeresca en 
Teresa de Jesús más que en determinadas imágenes o comparaciones hay que buscarla en la 
coincidencia «del concepto de amor que subyace en aquellas novelas y que presentan concomi
tancias con el que informa, desde la psicología humana, los tratados espirituales»8.

Teoría arabista
La teoría arabista, iniciada por M. Asín Palacios, defiende la filiación árabe de la alegoría del 

castillo teresiano. El ilustre arabista piensa que el símil de los siete castillos concéntricos pro
viene de la mística musulmana, y que se transmitió de unos autores a otros, hasta llegar a los 
Nawadir. compilación de relatos y pensamientos filosóficos, redactada a finales del s. XVI. En 
esa compilación ya aparece el símil del castillo plenamente desarrollado, con sus siete castillos 
concéntricos en los que Asín Palacios encuentra una gran semejanza con el castillo teresiano 
de siete moradas. Cree que el símil habría podido llegar a Teresa de Jesús más que por «imita
ción de fuentes literarias», por «reminiscencias subconscientes de relatos orales»9.

La teoría arabista se ha visto reforzada últimamente por Luce López Baralt10 que ha docu
mentado el símil de los siete castillos concéntricos en textos místicos árabes del s. IX. muy ante
riores. por tanto, a los aducidos por Asin Palacios; aquéllos presentaban el inconveniente de 
ser. incluso, posteriores a la redacción del Castillo interior de Teresa de Jesús. El autor de los tex
tos que ofrece López Baralt es Abü 1-Hasan al-Nün. de Bagdad. Asi traduce nuestra arabista la 
morada o tratado Vil del manuscrito titulado «Los castillos del corazón creyente»; «Has de 
saber que Dios., creó en el corazón de los creyentes siete castillos con cercos y muros alrededor. 
Ordenó a los creyentes que estuvieran en el interior de estos castillos y colocó a Satanás afuera 
de ellos y les ladra como ladra el perro. El primer castillo cercado es de corindón y significa el 
conocimiento místico de Dios... y a su alrededor hay un castillo de plata que es la fidelidad...; y a 
su alrededor hay un castillo de hierro que es la conformidad con el divino beneplácito...: y a su 
alrededor hay un castillo de alumbre que es el cumplimiento de los mandamientos de Dios...: y 
alrededor hay un castillo de barro cocido que es la educación del alma sensitiva en toda 
acción» (pg 654).

López Baralt resalta las semejanzas entre este texto, el de los Nawadir y el castillo teresiano. 
No obstante, la arabista portorriqueña no pretende decir que los textos aducidos sean la fuente 
inmediata del símil teresiano. sino que forman parte de una larga tradición literaria que se ha 
repetido entre los místicos musulmanes, a lo largo de muchos siglos: propone, por eso. que «la 
materia prima del símbolo de los castillos es islámica» (pg. 656). Hace después un breve reco
rrido por la historia de la literatura espiritual europea, desde San Bernardo, donde ya apareced 
alma como una fortaleza asediada por los enemigos, pasando por Hugo de San Víctor, y el 
maestro Eckhart que emplea el castillo metafórico, aplicado al seno de la Virgen María. Tam
bién los autores portugueses emplean el símil del castillo, y destaca entre ellos a Dom Duarte. 
Valora las teorías de Morel-Fatio. de Etchegoyen. de Menéndez Pidal y de R. Hoornaert. que 
señalan la presencia del símil en autores espirituales anteriores a Teresa de Jesús; pero no 
encuentra en ninguno de ellos el castillo estructurado en siete castillos concéntricos. Admite la 
existencia del símil del castillo como algo corriente en la literatura religiosa europea occidental, 
pero no los castillos concéntricos, e insiste en la influencia del Islam en la cultura europea 
medieval. Por todo ello, cree que es licito admitir «que los préstamos literarios de la espirituali
dad del Islam se generalizan en la Europa de los siglos medios y pasan a formar parte de la pro
pia tradición ascético-mística del continente, de ahí. y sin mayores problemas filogenéticos....



44

en el S. de Oro», op. cit. pg. 282. nol. 1.

(11) Citado por A. Eeido. op. cit.. pg. 74. nol. 16.
(12) Sevilla. 1535.
(13) Ibíd.. cap. XIII. fol. CLXI y CLXII.
(14) Cfr. Efrén de la M. de Dios, en Obras cúmplelas de Sania Teresa, op. cit.. pg. 107. nota 8
(15) En Mímicos franciscanos. BAC. Madrid. 1948. vol. 11. pg. 270.
(16) Cfr. K. Whynnon: «El origen de las comparaciones religiosas

irradia a Santa Teresa.... y antes... a espirituales como Francisco de Osuna y San Pedro de 
Alcántara» (pg. 675).

La predicación
Otra posible fuente de la alegoría del castillo es la predicación a la que Teresa de Jesús era 

muy aficionada. Muchos de los autores predilectos de nuestra escritora fueron predicadores, 
además de tratadistas. El castillo alegórico se convirtió, como otras muchas comparaciones y 
símiles, en un tópico en la predicación medieval, y llegó hasta el s. XVI e incluso el XVII. Según 
G. R. OwsL el simil del castillo pudo provenir de una traducción arbitraria del texto de la Vul- 
gata: «Intravit Jesús in castellum»11. La traducción de «castellum» por castillo dio origen al 
tópico que pasó a la predicación, y se aplicó tanto para simbolizar el alma y su lucha con los 
enemigos (mundo, demonio y carne), como para simbolizar a la Virgen Mana, castillo en 
donde se encerró Cristo.

Literatura mística
La alegoría del castillo, como otras muchas alegorías y símiles, pasó de la predicación medie

val a la poesía religiosa y profana de los siglos XIII al XV. y muchos poetas aprovecharon el 
tópico para escribir sus obras. No me detengo en ellos, pero sí en los autores anteriores a Teresa 
de Jesús, en especial. Francisode Osuna y Bernardino de Laredo. pues ambos emplean el simil 
del castillo en sus obras, y sabida es la influencia que ejercieron en la formación espiritual y lite
raria de nuestra escritora.

En la primera edición de la Subida del Monte Sión1-. Laredo habla del cuidado que hay que 
tener para guardar el corazón donde vive Dios, y se vale de un exemplum; «un gran señor tiene 
un castillo e quiérele bien guardar»; el señor pone aun «alcaide» que lo guarde; el señor está en 
la «torre» y fuera del castillo hay unos «mastines» que lo defienden de gente extraña. Aplica 
Laredo el exemplum. diciendo que «el castillo es el coraron», «el señor claro está que es de 
todos los señores» y el «alcaide» el alma racional Laredo se vale de la alegoría para significar 
cómo se debe guardar el corazón mediante el recogimiento. Justifica su imagen, acudiendo, 
precisamente, a la cita evangélica a la que he aludido anteriormente: «Ca escrito esta. Intravit 
Jessus in quoddam castellum... No avra algún impedimento que nos estorve el dezir/que casti
llo es el coraron en el qual entre Jesús»1'.

No sabemos si Teresa de Jesús leyó esta primera redacción de la Subida. Sí es seguro que leyó 
la segunda. 15381-’. en la que Laredo describe la «civitas sancta» como una riquísima ciudad 
amurallada, hecha de oro y piedras preciosas: «tome el entendimiento un campo de igual lla
neza y de toda graciosura; y tal que. puesta el ánima en medio de él. pueda verle del todo en 
todas sus partes en muy cuadrada igualdad; y procure de cercarlo todo de un fino cristal, que es 
piedra clara y preciosa... y encada uno de los paños o piezas de aquel cuadrado se han de levan
tar tres torres labradas en preciosa pedrería...; asi que aquesta cerca torreada haga cercada ciu
dad. y que sea civitas sancta. Jerusalem celestial, cuyos muros está escrito que son de piedras 
preciosas...» (Subida //. cap. 46)15.

Francisco de Osuna también emplea el símil del castillo en el Tercer Abecedeario donde com
para el corazón del hombre con un castillo, y explica los modos para defender sus tres puertas. 
Las tres potencias del alma son como los tres guardas del corazón que han de defenderlo del



3. Evolución de la alegoría del castillo en las primeras obras teresianas

45

ataque de sus enemigos, el engaño, la fuerza y el hambre. Por cada uno de esos tres caminos 
puede infiltrarse el demonio: «y es de notar que. si el demonio solamente halla la una parte o 
camino de estos tres mal guardado, por allí se entra al castillo del corazón y a unos prende por 
una manera y a otros por otra...» (Tr. 4. c. 3).

Aunque los dos autores místicos. Osuna y Laredo. conciben el corazón humano como un 
castillo, ninguno de los dos ofrece, a mi parecer, suficientes datos como para considerarlos un 
claro antecedente del castillo interior teresianocon sus siete moradas. Creo que la alegoría tere- 
siana supera con mucho a la de sus posibles fuentes franciscanas. En cualquier caso, el empleo 
del símil por los místicos citados nos sirve para confirmar la existencia de una tradición de imá
genes místicas cuyos orígenes no hay que buscar solamente en esa literatura espiritual16. El 
símil del castillo es un tópico que figura en toda la tradición espiritual y literaria europea de 
Occidente, y llega a Teresa de Jesús por muchos caminos complejos y entrecruzados, muy difí
ciles de individuar. Pretender señalar una fuente única es. a mi juicio, una tarea imposi
ble.

La alegoría del castillo como vehículo expresivo de la presencia de Dios en el interior del 
alma, aparece en las primeras obras teresianas. aunque de modo todavía impreciso.

La primera referencia a la imagen del alma como castillo ofortaleza que hay que defender de 
los enemigos está en el Libro déla Vida, en la descripción de la Alegoría del Huerto con la que 
Teresa de Jesús declara los distintos grados de oración. Al tratar la oración de unión, la Santa se 
lamenta con Dios de su debilidad para recibir y guardar tales gracias de unión:

«¿Cómo dais la fuerza de esta ciudad y llaves de la fortaleza de ella a tan covarde alcaide que 
al primer combate de los enemigos los deja entrar dentro? (V. 18.4).

El texto nos evoca a Laredo que. en la primera redacción de la Subida del Monte Sión. com
para el corazón del hombre con un castillo donde vive un gran señor que tiene un alcaide para 
guardarlo. La misma alusión al alcaide y a la fortaleza aparece de nuevo en el c. 20 del Libro de 
la Vida, cuando Teresa de Jesús explica la diferencia entre unión y arrobamiento:

«...no parece otra cosa sino que este alcaide de esta fortaleza se sube, u le suben a la torre más 
alta, a levantar la bandera por Dios» (V. 20.22).

En estas primeras referencias, destaca el carácter bélico de la imagen y también la concep
ción de los místicos de Recogimiento, «subir a lo más alto del alma» a «levantar la ban
dera por Dios».

El mismo carácter bélico tiene un pasaje de Camino de perfección en el que la imagen del casti
llo o ciudad fortificada se refiere tanto a la Iglesia como al alma, entendida de modo total, y a la 
que hay que defender de los herejes:

«es... como cuando los enemigos en tiempo de guerra han corrido toda la tierra, y viéndose el 
señor de ella perdido, se recoge a una ciudad que hace muy bien fortalecer, y desde allí acaece 
algunas veces dar en los contrarios, y seriales los que están en el castillo, como es gente escogida, 
que pueden más ellos a solas que con muchos soldados, si eran covardes. perdieron» (C. 
3.1).

En el mismo contexto de combate por defender a la Iglesia. Teresa de Jesús sigue alentando a 
sus monjas, y conjuga la imagen de la ciudad fuerte con la de castillo:

«¿para qué he dicho esto?. Para que entendáis... que lo que hemos de pedir a Dios, es que en 
este castillito que hay ya de buenos cristianos no se levante ningún traidor... y a los capitanes de 
este castillo u ciudad los haga muy aventajados en el camino del Señor, que son los predicadores 
y los teólogos» (C. 3.2).



I

46

(17) Cfr. op. iir. pg- 331.
(IX) V. García de la Concha. «/>. til. pg- M.

No comparto la opinión de G. Etchegoyen que cita este texto como un antecedente de la ale
goría del castillo interior17. El castillo o ciudad fuerte que hay que defender de los herejes no 
tiene ninguna connotación ni de luz ni de belleza ni de interioridad que pueda evocarnos la 
belleza del castillo resplandeciente y de las siete moradas que el alma debe recorrer hasta Ucear 
a la más interior donde Dios vive.

En las Exclamaciones, encontramos de nuevo la imagen del castillo-fortaleza, con algunas con
notaciones que serán características del castillo interior: su carácter bélico y su interio
ridad.

En la Exclamación 16. Teresa de Jesús se lamenta de la soledad que le produce la ausencia de 
Dios, cuando los Ímpetus de amor son recios. Apoyada en los versos del Cantar de los Cantare ■ 
«Mi amado para mi y yo para mi Amado», describe la guerra de amor que Dios hace al alma, 
para que sus sentidos y potencias le busquen sin descanso, y empleen todas sus fuerzas en 
conquistarle:

«Pues. Señor comenzada esta batalla, ¿a quién han de ira combatir, sino a quien se ha hecho 
señor de esta fortaleza a donde moravan —que es lo más superior de el alma— y echándoles 
fuera a ellas, para que tornen a conquistar a sus conquistadores?» (Exc. 16a}.

«Lo más superior del alma» es. para Teresa de Jesús, el interior, el centro del alma. Todavía 
advertimos en esa expresión, «lo más superior del alma», la dependencia literaria de los misti - 
eos del Recogimiento que hablan de lo más superior o sindéresis. Pronto se liberará nuestra 
escritora de esas ataduras lingüisticas, y en las Moradas del Castillo interior, encontrará su propio 
lenguaje. Aún. así. el texto citado puede servirnos para indicar que la imagen del castillo 
figuraba «en el acervo de la memoria» de la santa «con potencialidad de aplicación se
mántica polivalente»1**.

La imagen del alma, como un castillo o palacio donde Dios vive la encontramos en otro texto 
de Camino, y le sirve a Teresa de Jesús para declarar la oración de recogimiento. La imagen 
desarrolla, como siempre, una breve y bella alegoría, descrita en el tono coloquial con el que L 
Santa se dirige a sus monjas:

«Hagamos cuenta que dentro de nosotras está un palacio de grandísima riqueza, todo su edi • 
ficio de oro y piedras preciosas —en fin. como para tal Señor— ...y que en este palacio está este 
gran Rey... en un trono de grandísimo precio, que es vuestro corazón» (C. 2&9).

La imagen del palacio ahora, y la del castillo después, cumplen la misma función expresiva 
declarar que Dios está dentro del alma, la gran obsesión de Teresa de Jesús. A lo largo de todo el 
capitulo 28. dedicado a la oración de recogimiento, se sigue desarrollando la alegoría enrique
cida cada vez con nuevos elementos. En lineas seguidas, destaca la Santa la oposición semán 
tica, grandeza de Dios/pequeilez del alma:

«Bien entendía que tenia alma; más... quien eslava dentro de ella... no lo entendía. Que. . si 
como ahora entiendo que en este palacio pequeñito de mi alma cabe tan gran Rey. que no le 
dejara tantas veces solo... ¡qué cosa de tanta admiración, quien hinchiera mil mundos ... ence
rrarse en una cosa tan pequeña! (C. 28,11).

El didactismo de Camino le da pie a Teresa de Jesús para proseguir la alegoría del alma.con
vertida en palacio donde Dios vive:

«Como es Señor, consigo trai la libertad, y como nos ama hácese a nuestra medida. Cuando 
un alma comienza... no se da a conocer hasta que va ensanchándola poco a poco... Por esto digo 
que trai consigo la libertad, pues tiene el poder de hacer grande este palacio» (C. 28.11).



ESPEJO = ALMA CASTILLO = ALMA

47

i

—Claridad radiante
—El espejo no tiene ni lados ni alto ni 

bajo.
—En el centro está Cristo
—Pecado mortal = eubrirse el espejo con nie

bla y quedar negro.
—No se puede ver a Cristo.
— Pero Dios está siempre dentro.

La alegoría se cierra con un elemento nuevo que hace presagiar las sabandijas que rodearán 
el castillo interior, impidiendo la entrada a los que desean llegar a la morada de Dios:

«pues si el palacio henchimos de gente baja y de baratijas, ¿cómo ha de caber el Señor?» 
(C. 28.11).

La imagen vuelve a aparecer al final de Camino de perfección, significando, como en textos 
anteriores, la presencia de Dios en el alma. Ahora. Teresa de Jesús declara qué es oración de 
quietud. El progreso oracional es grande. Ya no se trata de entrar al interior del palacio, porque 
en esta oración mística, el alma ya está con Dios:

«Están tan cerca, que ven que se entienden por señas; están en el palacio cabe su Rey» 
(C. 31.3).

Me interesa subrayar la expresión están en. porque el verbo estar tiene una significación deci
siva en el libro de las Moradas del castillo interior. Estar, como veremos allí, equivale, para Teresa 
de Jesús, a vivir de modo habitual y permanente.

Mucho más cercana todavía a la alegoría del castillo resplandeciente es la imagen del espejo 
claro con la que Teresa de Jesús describe una visión de Jesucristo, al final del Libro de la 
Vida:

«de prestóse recogió mi alma y parecióme ser como un espejo claro toda, sin haver espaldas ni 
lados, ni alto ni bajo que no estuviese toda clara, y en el centro de ella se me representó Cristo 
nuestro Señor» (K 40.5).

Una vez más. el símil desarrolla una breve alegoría:
«Dióseme a entender que estar un alma en pecado mortal es cubrirse este espejo de gran nie

bla y quedar muy negro, y ansí no se puede representar, ni ver este Señor, aunque esté siempre 
presente dándonos ser» (V. 40.5).

El texto me parece lo suficientemente expresivo como para considerarlo un claro precedente 
de la alegoría del castillo, y para comprobar que la imagen ya le era familiar a nuestra escritora. 
Es fácil constatar las analogías entre ambas imágenes:

Como podemos observar, la imagen teresiana del castillo sufre un proceso evolutivo. Al 
comienzo del Libro de la Vida, el alma es sólo un castillo o fortaleza que hay que defender de los 
enemigos. En la imagen del espejo claro, en cuyo centro se representa Cristo, se anuncia el casti
llo interior y luminoso. Más tarde.cn Camino de perfección, el alma es vista ya como un palacio de 
grandísima riqueza, habitado por el Señor. Este proceso literario nos confirma que la alegoría 
del castillo interior, «todo de un diamante», con el que Teresa de Jesús abre el libro de las Mora
das no fue fruto de ninguna visión repentina. Se había ido gestando a lo largo de las obras ante
riores y aparece perfilado y espléndido en su último libro.

—Claridad radiante.
—Las moradas están, unas en lo alto, otras en 

lo bajo, otras a los lados.
— En el centro está Dios.
—Pecado mortal=cubrirse el castillo con 

paño muy negro.
—Como si no estuviera el sol
—Pero Dios está siempre dentro.

tarde.cn


2. LA PUERTA

48

2. Fuentes del núcleo simbólico
El núcleo simbólico puerta aparece ya en la Biblia, tanto para significar la entrada al reino de 

los cielos, como para designar a Jesucristo. El evangelio de San Mateo nos presenta muy difícil 
y estrecho el camino que conduce al reino: «Entrad por la puerta estrecha; porque ancha es la 
puerta y espacioso el camino que lleva a la perdición, y son muchos los que entran por ella; mas 
¡qué estrecha es la puerta y qué angosto el camino que lleva a la Vida!; y pocos son los que lo 
encuentran» (7.13-14). En el evangelio de San Juan. Jesucristo se llama a si mismo puerta «En 
verdad, en verdad os digo: el que no entra por la puerta, en el redil de las ovejas, sino que escala 
por otro lado, ése es un ladrón y un salteador; pero el que entra por la puerta es pastor de las ove
jas... Yo soy la puerta de las ovejas... Yo soy la puerta: si uno entra por mi. estará a salvo: entrará y 
saldrá y encontrará pasto» (10.1-9).

Como tantas otras imágenes bíblicas, la imagen de la puerta pasó a la predicación y a la poe
sía religiosa de la Edad Medida, significando, como en el libro sagrado, la entrada del cielo o. 
más frecuentemente, a Jesucristo o a la Virgen. Asi. Gonzalo de Bercero, en Los milagros de 
Nuestra Señora. Fray Iñigo de Mendoza en sus Coplas de «Vita Christi» o Ambrosio de Monte
sino en el Romance de la Llaga del Señor.

(19) En su obra. Poétique de l'espace. Prcsses Universiiaires de Franco. París. 1957. Gastón Bachelard analiza la polari
dad demro/fuera. y la ambigüedad simbólica del concepto puerta y umbral. Véase ¿o Poética del espacio, traducción de Ernes
tina de Champourcin. Ed. FCE. México. 1965. pp. 260-263.

(■>()) En su obra. Slrukturejudoihervennogo leksta. Ed. Iskusslvo. Moscú. 1970. Yuri M Lotman señala la oposiciónespa. 
ciaf < errado/abierto. como fundamental en la estructura del espacio literario. Dentro de esa estructura, el límite «««'““ye 
un rasgo «apológico básico. Véase Estructura del texto artístico. traducción de Victoriano Imben. Ed. Istmo. Madrid. I9SS. pg 
281.

(21) Michcl BarraulL Dominicale I. pg. 11. citado por G. Bachelard en Luí poMque de Pespace. op. ,it.. pg. 262.

1. Significación de la imagen
Entre los núcleos básicos de la simbolización teresiana. la puerta ocupa un lugar muy desta

cado por su fuerte potencial imaginativo, en relación con la oposición espacial, demro/fuera De 
todas las connotaciones poéticas que sugiere ¡a puerta en esa oposición19. Teresa de Jesús opta 
decididamente por la interioridad. Concibe la puerta como un espacio sólo para entrar. Es el 
limite que separa los dos mundos enfrentados, el interior y el exterior-0. La puerta significa para 
ella la posibilidad de comunicarse con Dios que vive, misteriosa pero profundamente oculto, 
en el interior del hombre. De aquí su llamada constante a entrar.

En la literatura teresiana. la puerta aparece abierta para todos, porque para todos es oferta de 
acceso a la intimidad con Dios. La puerta tiene, en Teresa de Jesús, un valor iniciático y 
sagrado, como el umbral para el poeta: «Me sorprendo definiendo el umbral / como el lugar 
geométrico/ de las llegadas y salidas/en la casa del Padre»21. Las llegadas a la casa del Padre 
que es la morada interior, comienzan para Teresa de Jesús en la puerta del castillo que es la ora
ción. De ella arranca el camino de interiorización que conduce al hombre hasta su centro, y le 
descubre la realidad de la inhabitación divina en lo más profundo de su ser.

Sin embargo, la puerta es un término plurivalente en Teresa de Jesús y llega a convertirse en 
símbolo, porque para ella no significa solamente la entrada al castillo interior, sino también y. 
sobre todo, la Humanidad de Jesucristo. El es la puerta para llegar a Dios y para que le muestre 
al hombre sus grandes secretos. Este valor plurívoco del término puerta lo encontramos en 
todas las obras teresianas. sin que podamos precisar cuál de los dos tiene más fuerza en nuestra 
escritora, ya que la oración y la persona de Jesucristo son los dos pilares de su espiritualidad y. 
por tanto, de su poética.



49

I

3. Evolución del núcleo simbólico en las primeras obras teresianas
La imagen de la puerta aparece muy pronto en las obras teresianas. significando la posibili

dad que tiene el hombre de recibir la comunicación de Dios en la oración, y los grandes bienes 
que le llegan a través de ella. La frecuencia de la imagen es notable en el Libro de la Vida y en 
Camino de perfección2-. En el capítulo 8 de la Vida. Teresa de Jesús ofrece su definición de la ora
ción como trato de amistad con Dios, y pondera su importancia y su necesidad, para los que 
quieren servir a Dios. En este contexto, la puerta se nos ofrece como el espacio por donde Dios 
se comunica al hombre:

«los que sirven a Dios y le quieren servir, ¿por qué lo han de dejar (la oración)?. Por cierto, si 
no es por pasar con más travajo los travajos de la vida, yo no lo puedo entender, y por cerrar a 
Dios la puerta para que en ella no les dé contento» (V. 8,8).

La imagen se explícita más. y Teresa de Jesús formula la expresión metafórica que manten
drá siempre hasta el libro de las Moradas, puerta = oración:

f>2) En su libro. Vocabulario de Santa Tema. Universidad Pontificia de Salamanca y l-'undación Universitaria Espa
rtóla Madrid. 1983. pg. 573. Jeannine Poitrey recoge hasta diez casos en los que aparece el término puerta, en el Libro de la 
Vida y encamino de perfección Pero la autora francesa no distingue entre el empleo del término vn sentido real yen sentido 
metafórico, (véase pg. 573).

Los místicos
En el s. XVI, la imagen de la puerta aparece con frecuencia entre los místicos del Recogi

miento. Bernardino de Laredo. en la Subida de! Monte Sión. considera la cruz de Cristo como 
puerta para entrar en el amor: «para entrar en este amor no hay tal entrada como la puerta que 
es la cruz de Jesucristo... la cual conviene que ande en el ánima, y el cuerpo ande puesto en ella, 
si dan las fuerzas lugar» (Si. c. 8).

Francisco de Osuna, en el Tercer Abecedario, recurre varias veces a la imagen de la puerta. En 
el tr. 4. habla del dominio de los sentidos interiores, y se vale del símil del castillo, para significar 
cómo hay que guardar el corazón. El castillo tiene tres puertas, por donde pueden entrarse los 
tres enemigos: el engaño, la fuerza y el hambre. «Forestas tres vías puede ser preso el corazón y 
herido». Las tres potencias del alma son las encargadas de guardar estas puertas: «Contra el 
engaño esté la razón examinadora... A la segunda puerta por do suele entrar el miedo y padecer 
fuerza, se ponga la potencia irascible muy celadora que defiende y lanza los temores noctur
nos... La tercera puerta del corazón es el hombre exterior o la sensualidad... Y es de notar que a 
esta puerta se pone espada aguda y muy presta, porque aquí está el mayor peligro, como en 
puerta falsa y que está medio caída.. De esta manera, aunque por la primera puerta, que es el 
entendimiento, venga la soberbia...: y aunque por la segunda puerta de la voluntad venga la ava
ricia...; y aunque por la puerta de la sensualidad venga la lujuria... el temor de Dios... circunci
dará a todas las demasías de la carne.... para que así esté el corazón guardado con toda guarda» 
(T.A. tr. 4. c. 3 y 4).

En el ir. 9. Osuna vuelve a emplear la imagen de la puerta estrecha, para significar el encerra
miento que debe tener el hombre recogido: «Este ejercicio del recogimiento aborrece toda 
salida... en tal manera que cada ánima... sea como emparedada, cuya celda es el corazón, la 
puerta del cual es el recogimiento por do hemos de entraren nosotros mismos... El recogimiento 
es puerta angosta, por la cual sólo Dios cabe, y nuestra ánima que se trabaja de entrar en él 
sola.... Por... la puerta de la distracción entran muchos, empero por \a puerta estrecha del recogi
miento muy pocos entran» (T.A.. tr. 9.C.2).

Luego, refiere la imagen de la puerta a Jesucristo, que quiso sufrir «las tentaciones y fatigas de 
la tierra, porque El se hacía nueva puerta del cielo, que hasta El estuvo cerrado, quiso ser muy 
golpeado y martillado viviendo en la tierra de su santa humanidad, que recebía los golpes» 
(T.A.. tr. 20.1).



50

3. LA LUZ
1. Significación de la imagen
La luz es una palabra clave-3 en la literatura teresiana y constituye uno de los núcleos básicos 

de su simbolización. El simbolismo de la luz aparece estrechamente vinculado al simbolismo

(23) P. Palomo.cn su Estudio critico preliminar a la Poesía de Antonio Machado. Narcea. Madrid. 1985. pg 65. habla de ti 
existencia de palabras-clave, en la obra del poeta, que van cargando su nivel semántico de connotaciones diversas, y qc; 
acaban por convenirse en palabras-símbolo. En ese mismo sentido empleo yo. en este trabajo, el término palabra-dar .- 
porque, en la obra de Teresa de Jesús, algunas palabras que comienzan por ser palabras-clave se van cargando deconnou- 
ciones sensoriales, auditivas, espaciales, hasta convertirse en palabras-símbolo.

«de estos gustos que el Señor da a los que perseveran... es la puerta la oración; cerrada ésta, no 
sé como las hará, porque, aunque quiera entrar a regalarse con un alma y regalarla, no hay por 
dónde» (K. 8.9).

La connotación de profundidad que ofrece \a puerta se significa también en la Vida. Teresa de 
Jesús describe, en el capitulo 19. los efectos de la oración de unión. Quiere destacar el protago
nismo de Dios en la oración mística, y cómo El mete al alma en el gozo de la comunicación.sin 
que aquélla pueda hacer nada de su parte:

«allí no huvo casi consentimiento, sino que parece, aunque no quiso, le cerraron la puerta a 
todos los sentidos para que más pudiese gozar de el Señor; quédase sola con El. ¿qué ha de 
hacer sino amarle?» (K 19.2).

En Camino de perfección, la puerta aparece, primero, formando parte de un símil con el que la 
santa aconseja a sus monjas el desasimiento propio, como presupuesto necesario para la 
oración:

«Desasiéndonos del mundo, y deudos, y encerradas aqui... ya parece lo tenemos todo hecho> 
que no hay que pelear con nada. ¡Oh hermanas mías!, no os asigureis ni os echéis a dormir.que 
será como el que se acuesta muy sosegado, haviendo muy bien cerrado sus puertas por miedo de 
ladrones, y se los deja en casa» (C. i0.1).

Más adelante, cuando Teresa de Jesús trata de la oración de recogimiento y de los medios 
para procularla. la puerta ofrece la misma connotación de interioridad que ya vimos en e\ Libro 
de ¡a Vida '.

«quisiera yo saber declarar cómo está esta compañía santa con nuestro acompañador. Samo 
de los santos, sin impedir a la soledad que ella y su Esposo tienen, cuando esta alma dentro desi 
quiere entrarse en este paraíso con su Dios y cierra la puerta tras sí a todo lo del mundo- 
(C. 29.4).

El simbolismo de la puerta se logra cuando Teresa de Jesús la identifica con la persona de 
Jesucristo. En la fuerte polémica que se suscitó en el s. XVI sobre la conveniencia o no de la 
contemplación de la Humanidad de Cristo en las cimas de la oración mística, la Sania apostó 
decididamente en favor de la Sagrada Humanidad. El capítulo 22 de la Vida es una apasionada 
defensa de esa doctrina. Y es ahí donde encontramos la simbólica puerta, referida a Cristo

«Muy. muy muchas veces lo he visto por espiriencia; húmelo dicho el Señor; he visto claro 
que por esta puerta hemos de entrar, si queremos nos muestre la soberana Majestad grandes 
secretos» (V. 22.6).

La imagen de la puerta, referida a Jesucristo, la hemos visto en páginas anteriores, empleada 
por Osuna, para justificar la pasión modélica de Cristo que «se hacía nueva puerta del cielo». E1 
texto de Osuna con el empleo del verbo en imperfecto, «se hacía», no tiene, desde luego, la 
fuerza expresiva del texto teresiano. En la obligatoriedad de la perífrasis verbal condensa 
Teresa de Jesús la radical importancia de la persona de Cristo, y logra, además, un identifica
ción metafórica completa: Jesucristo es la puerta, «por esta puerta hemos de entrar».

Palomo.cn


51

(24) Dámaso Alonso: La poesía </<- San Juan de la Cruz. (Desde esta ladera}. Agilitar. Madrid. 1958. pg 53.
(25) MJ. Fernández Leborans: Luz y oscuridad en la mística española. Cupsa. Madrid. 1987. pag. 53.
(26) Sigo la exposición del Dictionnaire de spiritiialitc. Ascctiqtte er ntysiique. doctrine el hisroire. G. Beauchesne. París. 1976. 

lase. IX. pp. 1142-1176.

2. Fuentes del simbolismo
El tema de la luz como elemento simbólico aparece en los escritos de todas las religiones anti

guas. en especial de las orientales. En la Biblia, el tema de la luz se encuentra a lo largo de todas 
sus páginas-6. El mensaje bíblico se presenta de principio a fin mediante la imagen de la 
luz.

Antiguo Testamento
En el Antiguo Testamento, podemos distinguir distintos niveles ante los cuales se sitúa el 

autor sagrado para hablar de la luz. 1°) La luz cósmica y sus efectos bienhechores son una expe
riencia inmediata y constante. Desde ella desarrolla una teología; «Dios es creador de la luz y 
de las tinieblas» (Gn. 1. 3-5). Con esta afirmación se disipa lodo dualismo radical porque Dios 
es el creador del cosmos La luz y las tinieblas son las aliadas de Dios, sus fieles servidoras.
2. ") La luz divina. La Biblia, como los libros sagrados de otras religiones, al recurrir a la imagen 
de la luz. pone de relieve una realidad espiritual, trascendente. La luz habla de la acción de 
Dios. No se trata de definir a Dios con esta imagen, sino de mostrar lo que El es para nosotros.
3. “) La luz sapiencial. Nada más normal que la elección de la imagen y de la experiencia de la 
luz física, que lo penetra todo y lo abre todo, para significar la experiencia humana del encuen
tro con Dios. En este encuentro, es preciso que el hombre reciba la luz divina, que se abra libre
mente al don del cielo. Luz y tinieblas son las dos vías posibles y se convierten en calificaciones 
morales para dos categorías de hombres. En este nivel es donde se puede hablar de un combate 
entre la luz y las tinieblas como dos fuerzas rivales. Las tinieblas, el mal moral son. esencial
mente, el rechazo de la luz ofrecida y las consecuencias de ese rechazo. La luz es para el hombre 
todas las posibilidades de abrirse bajo la mirada de Dios. 4.“) La luz mesiánica. Es éste otro

del sol del que es su principal atributo. Si el sol es. para nuestra escritora, el símbolo de la Divi
nidad. la luz. es el símbolo de la comunicación divina al hombre, desde los estados más oscuros 
de la increencia y del pecado, hasta la iluminación plena de la unión con Dios. Es. precisa
mente. desde esa iluminación plena de la unión, desde donde Teresa de Jesús se pone a escribir. 
La fuente de su luz es mistica. Por eso. más que un símbolo literario, la luz es para la santa la 
expresión vivencial de su historia y de su experiencia mística lograda en plenitud. De ahí que el 
trasvase de su iluminación personal a su obra escrita sólo pueda hacerlo mediante el empleo de 
un leguaje simbólico.

El simbolismo teresiano de la luz gira sobre el eje de la oposición, luz/tinieblas. Es esa oposi
ción simbólica. Teresa de Jesús opta decididamente por la luz. a diferencia de San Juan de la 
Cruz que es el poeta místico de la noche. La mistica de Santa Teresa es una mistica de luz. «su 
centro de atención, como el de los místicos franciscanos, está constituido por la luz»-4. Desde 
«un punto de vista teológico metafísico. la obra de Santa Teresa se caracteriza por una direc
ción «catastática» o de luz. en su representación sensible de la Divinidad Transcen
dente»-5.

La luz es. para nuestra escritora, la comunicación de Dios, la iluminación divina, la gracia, la 
verdad, la vida, sobre todo. Jesucristo. Cristo-Luz. Las tinieblas, por el contrario, son la falta de 
Dios, la dificultad para entender sus dones, el pecado, la mentira, el demonio mismo. La oposi
ción. luz/tinieblas. simboliza la oposición de dos mundos enfrentados.gracia/pecado que. en el 
fondo, plantea una oposición exístencial. vida/muerte. porque, para Teresa de Jesús. Dios es 
fuente de luz y de vida, y alejarse de Él equivale a morir.



r

52

(27) V. Nielo Alcaide: Im luz. símbolo y sistema visual. Cátedra. Madrid. 1*778. pg. 45.

(28) AL. Civeli: op. vil. pg. 71.

Nuevo Testamento
En el Nuevo Testamento, la imagen de la luz que había servido para anunciar el hecho 

mesiánico. sirve en lo sucesivo para describir el acontecimiento salvífico en Jesucristo y la 
nueva condición de sus discípulos. «Se debe hablar de la luz hecha «carne». La luz es cristofa- 
nia. La luz. símbolo de una realidad divina entrevista, es. sin embargo, una persona: Jesús. Se 
pasa asi del plano del símbolo y de las imágenes al plano existencial de la experiencia de un 
encuentro con Alguien: el Verbo de Dios hecho carne» (pg. 1145). La llamada más solemne en 
el NuevoTestamento.es la afirmación de Cristo: «Yo soy la/wz del mundo» (./». 8.12). Ante este 
Cristo, luz del mundo, son posibles dos reacciones que son dos modos de existencia: la acepta 
ción o el rechazo. Esa oposición entre la luz y las tinieblas se explica en el Nnevo Testamento de 
varios modos. En los sinópticos, se trata de una antinomia práctica de orden moral. La luz ese i 
bien, y las tinieblas el mal. La luz que brilla ante los hombres son las buenas acciones. La tinie
blas son la mentira, el egoísmo y toda malicia. La luz significa también perspicacia, lucidez, 
previsión ante las cosas esenciales para la salvación y para el camino que conduce a ella. Las 
tinieblas simbolizan la ceguera espiritual, y sobre todo, la obstinación en esa ceguera Final
mente la oposición luz/tinieblas sirve para describir el drama del juicio escatológico y sus conse
cuencias: las tinieblas exteriores (Mt. 8.12) o la vida eterna y el gozo en el Señor (Mt. 25.21 v46¡ 
En el Evangelio de San Juan la dualidad luz/tinieblas. cambia de contexto y de valor teológico x 
antropológico. El lugar del enfrentamiento entre las dos fuerzas tiene lugar en el corazón del 
hombre. La luz es precisamente la luz de la fe en Jesucristo Llegara la luz. caminaren la luz.es 
venir a Jesús, seguir a Jesús. En el limite, vera Jesús es ver al Padre. Por el contrario, las tinieblas 
son el rechazo de la fe en Jesucristo. Este rechazo es un pecado con todas las consecuencias en el 
dominio del comportamiento concreto.

Santos Padres
La luz como símbolo de la Divinidad pasó de la Biblia a los santos Padres de la Iglesia. Entre 

éstos hay que destacara San Agustín, doctor de la gracia y de la caridad, y también doctor de la 
luz. Cuando leyendo los «libros platónicos», reconoció al Verbo como única luz y entró en si 
mismo, vio «con el ojo de su alma ... encima de toda inteligencia, la luz inmutable» (Conf I lf 
10.16). La Escritura le enseña que «Dios es luz», como es Verdad y Amor. Dios habita en una 
luz inaccesible, pero El se revela porsu Verbo que. por la encarnación, ilumina a todo hombre 
en este mundo. Si el hombre puede recibir la luz divina es porque ésta ilumina su inteligencia, 
por la cual él es la imagen de Dios.

El simbolismo divino de la luz se prolonga durante toda la Edad Media, hasta el punto de 
convertirse, durante los siglos XII y XI11 en el centro de toda reflexión sobre lo bello. En lineas 
generales, «la estética del s. XIII estableció toda una serie de valores estético-religios en torno de 
la luz»27.

Ese simbolismo de la luz se vio reforzado por la metafísica neoplatónica de la luz. preparada 
por San Agustín y el Pseudo-Dionisio. A ello hay que añadir en España la influencia del neo
platonismo iluminista de los místicos musulmanes y judíos28.

empleo de la imagen de la luz. también muy frecuente en la Biblia, por el cual el pueblo del 
Antiguo Testamento expresa su mesianismo. Las dos imágenes de la luz. la sapiencial y la 
mesiánica se interfieren y se juntan en Cristo. La imagen de la luz neutraliza desde el principio 
otras imágenes que. sin ella, orientarían la imaginación hacia una realidad mesiánica más 
material: la luz sugiere que la escatologia será conocimiento, «visión», vida en el esplendor de 
la gloria de Dios.

NuevoTestamento.es


53

(29) K. Whinnom. op. cit.. pg. 277.
(30) Cancionero. Edil Espasa Culpe. Madrid. 1958,
(31) tbid. pp 199. 212. 178. I. 194.
(32) La obra linyilisiica r literaria de Fray Ambrosio de Montesino. Universidad de Valladolid. 1976.
(33) Cfr. op. til., pg 245.

Poesía religiosa
El simbolismo de la luz. aplicado a la Divinidad, pasó a la predicación medieval y a la litera

tura religiosa, dando origen a muchos tópicos29. Seria imposible recoger aquí la extensa docu
mentación sobre el tema. Citaré sólo el estudio de J. Rodríguez Puértolas sobre el Cancionero de 
Iñigo de Mendoza20, en el que señala más de sesenta metáforas luminosas. En ellas la luz sim
boliza a Cristo, «fuente de luz infinida»; a la Virgen, «luz de la tierra»; a la fe cristiana, «luz 
invisible». Por el contrario, las «escuras nieblas» simbolizan el pecado lo mismo que la «cegue
dad» y la «noche de tinieblas»21. A M. Alvarez Pellitero en su estudio sobre Fray Ambrosio de 
Montesino22, destaca hasta quince metáforas luminosas, aplicadas a la Divinidad, en las que el 
poeta utiliza constantemente los términos alumbrar, ilustrar, iluminar.

3. El simbolismo de la luz en las primeras obras teresianas
El simbolismo de la luz comienza a dibujarse desde la primera obra teresiana. el Libro de la 

Vida. llamado por su autora Libro de las misericordias de Dios. El libro se estructura sobre el eje 
antitético, misericordia de Dios/miseria del hombre, antítesis que se traduce siempre por la oposi
ción simbólica luz/tinieblas. El simbolismo de esta oposición genera una abundantísima imagi
nería luminosa, luz. sol. cristal, espejo, oro. diamante, piedras preciosas/oscuridad. ceguera, tinieblas, 
sombra, noche, niebla, nublado, cieno, lodo, inscritas todas ellas en el mismo eje antitético.

Los místicos
Sin embargo, es más importante destacar el empleo que del simbolismo de la luz hacen los 

escritores místicos del s XVI, por ser más directa su influencia sobre Santa Teresa. G. Etchego- 
yen afirma que los autores jftlsticos emplean las metáforas de la luz para representar, como en 
la filosofía neoplatónica. las revelaciones místicas más elevadas, por dos razones: la primera, 
porque la luz no es para el contemplativo una simple metáfora, sino un elemento esencial de la 
visión imaginaria; y la segunda, de orden literario, porque el contemplativo siente la necesidad 
de expresar uno de los estados más elevados y más complejos de su experiencia intelectual: el 
conocimiento intuitivo de la divinidad que. después de la teología mística, es la suprema 
revelación22

Francisco de Osuna, en su Tercer Abecedario, se vale de la imagen de la luz y de la oscuridad, 
para significar al hombre recogido que guarda su corazón. «Bienaventurado es... el que oye y 
guarda esa revelación celestial, pues tiene en ella la más firma y breve y compendiosa... doctrina 
que puede ser pensada, y es como candela que en lugar obscuro resplandece hasta queac/ureel día 
de la gloria, y el lucero de la vida. Cristo, resplandezca en nuestros corazones, guardándolos en 
toda guarda, y el que es vida procediendo de ellas» (T.A.. tr.4. c.2).

Bernardino de Laredo también emplea el simbolismo de la luz: «Soys dios lumbre inextin
guible lumbre increada inaccesible, lumbre que days luz a toda lumbre: lumbre que todo lo 
claro recibe lumbre de vos: lumbre que siendo ab eterno lumbre: engendro y engendra de si la 
lumbre; no otra lumbre mas aquessa misma lumbre de lumbre: solo verdadero dios: de solo 
dios verdadero, que dios a dios engendro» (5. ///, c. XXIX).



54

La luz ofrece distintos simbolismos en la literatura teresiana: la gracia de Dios, la ilumina
ción divina, el conocimiento místico. Cristo-Luz. Sin embargo, esos simbolismos no tienen la 
misma importancia en todas las obras.

En el Libro de la Vida, la luz significa, muchas veces, la gracia de Dios. Vivir en la luz es lle
narse el alma de gracia. Alejarse de ella es caminar hacia el pecado. Por eso. cuando Teresa de 
Jesús se lamenta de haberse alejado de Dios por su abandono de la oración, se dirige a El 
asi:

«iQué ceguedad tan grande la mia! ¿Adonde pensava. Señor mío. hallar remedio sino en vos.’. 
¡Qué disbarate huir de la luz para andar siempre tropezando! (J< 19.10).

«Huir de la luz» es la primera expresión metafórica que encontramos en el libro; «huir de la 
luz» lleva a la oscuridad del pecado, al «andar siempre tropezando»; esas expresiones son una 
realización de la oposición simbólica luz/tinieblas. porque huir de la luz es lo contrario de vis ir 
en gracia.

La misma significación de gracia de Dios nos ofrece la imagen puerto de luz:
«Si no deja (la oración) crea que (Su Majestad) le sacará a puerto de luz» (V. 19.4).
Por dos veces emplea esta imagen nuestra escritora, una aquí, y otra, en Camino de perfección. 

y. en las dos. simboliza la gracia de Dios. En la imagen hay un deslizamiento de la metáfora 
puerto, ya en si lugar de salvación, a la metáfora luz que. para Teresa de Jesús, es sinónimo de 
gracia. Sacarle a puerto de luz es sacarle a la gracia de la salvación

La luz también significa para Teresa de Jesús la iluminación divina que recibe el hombre, a lo 
largo de su proceso espiritual. El sustantivo luz en función de complemento del verbo dar. dar 
luz. usado como recurso estilístico, hoy lexicalizado. aparece con mucha frecuencia, en todas 
las obras de Teresa de Jesús. Significa la ciencia, el conocimiento o la iluminación que Dios 
concede al hombre para realizar su plan de salvación sobre él:

«Su Majestad quería ya darme luz para que no le ofendiese» (E 23.3).
En algún texto, la oposición, luz/oscuridad. aparece marcada con esa misma metáfora
«...y ansí decía yo: ¿.Quién es éste que ansí le obedecen todas mis potencias y da luz en tan gran 

oscuridad?» (V. 25.19).
Me interesa destacar aquí la estructura sintáctica, tan gran oscuridad. La preferencia de 

Teresa de Jesús por lo sustantivo se ve reforzada aquí por el adjetivo antepuesto.
De todos los simbolismos que la luz tiene en la obra teresiana. ninguno alcanza quizá la 

importancia de la luz como visión de lo sobrenatural. Teresa de Jesús no escribe sólo por obe
diencia ni por afán evangelizador. Llegada a la plenitud de la iluminación divina, la Santa 
siente la necesidad de comunicar su experiencia y de volcar hacia afuera lo que ella ha enten
dido dentro. Repetirá constantemente, a medida que crece la iluminación mística, que lo ve 
«con los ojos del tilma muy más claro que con los del cuerpo». La comparación simbólica de) 
entendimiento con la vista la recoge Teresa de Jesús de la tradición cristiana occidental. «Ver 
con los ojos del alma» es para ella la expresión habitual del conocimiento profundísimo de 
Dios, conocimiento infuso que crece a medida que crecen los dones divinos. De aquí la impor
tancia enorme que tienen, en la obra teresiana. los verbos, mirar, ver y entender, en estrecha rela
ción con el simbolismo de la luz:

«v veo claro y he visto después... Muy. muchas veces lo he visto por espiriencia. húmelo dicho el 
Señor, he visto claro» (K 22.6).

Sería imposible recoger, ni enumerar siquiera, los textos en que aparecen expresiones conio 
«veo claro», «qué claro se ve», «entiéndese claro», «vese muy claro». Claridad y claro se convier. 
ten en los términos más empleados por nuestra escritora, para ponderar la intensidad. siempre 
creciente, de la iluminación divina. La palabra-clave, luz. se va cargando de connotaciones de



55

(34) Cfr. P. Palomo, op. cit.. pg. 67.
(35) Fernández Leborans. op cit.. pg. 61.
(36) A.L. Cilvcti. op. cit.. pg. 204.

claridad hasta hacerse deslúmhrame en la descripción de Cristo-Luz. La claridad se convierte 
en el atributo específico de la luz teresiana. Podríamos decir también que claridad forma parte 
«del idiolecto teresiano»34.

De los tres verbos citados, ver. mirar y entender. es éste último el más destacado por su función 
iluminante. Entender significa casi siempre, un conocimiento experimental, dado por Dios, de 
los fenómenos místicos, «un conocimiento de realidades trascendentes o metafísicas»35.Teresa 
de Jesús entiende sin saber cómo. Su iluminación no es fruto del entendimiento humano, sino 
la comprensión que le viene como fruto de su vivencia mística. Solamente, en los primeros capí
tulos del Libro de la Eida. entender equivale a comprender con el entendimiento Pero, aunque 
esos capítulos iniciales no tratan todavía de fenómenos místicos, la Santa escribe desde la 
altura de su vivencia sobrenatural, y. forzosamente, el enfoque no puede estar desprovisto de 
esa luz carismática. Desde el capítulo 10 en adelante, entender connota siempre una ilumina
ción divina:

«Es imposible... tener ánimo para cosas grandes quien no entiende está favorecido de Dios» 
(K 10.6).

Esa iluminación divina y el saber declararla es fruto de una triple merced que recibe Teresa 
de Jesús, a lo largo de su proceso místico:

«porque una merced es dar el Señor la merced, y otra es entender qué merced es y qué gracia: 
otra es saber decirla y dar a entender cómo es» (V ¡7.5).

El entendimiento que le da Dios de las cosas divinas llega a ser tan grande, que nuestra escri
tora tiene que recurrir a toda clase de expresiones complementarias y reiterativas para ponde
rarlo: entender bien, entender con toda claridad, entender bien bien entendido A tal punto llega la 
potencia de esa luz que Teresa de Jesús se siente «desatinada» y fuera de sí:

«Muchas veces estava ansí como desatinada y embriagada en ese amor... Bien entendía que 
era Dios, mas no podía entender cómo obrava aquí... Gustado he en estremo de hacerlo ahora 
entendido» (K 16.2)

No puedo silenciar el texto, ya clásico, del paradójico «no entender entendiendo». Al descri
bir la oración de unión y sus efectos. Teresa de Jesús quiere declarar lo que siente el alma que ha 
llegado hasta aquí. La dificultad del lenguaje humano se le hace cada vez mayor, y tiene que 
recurrir a la paradoja:

«Dijome el Señor: «Deshácese toda.... para ponerse más en mi: ya no es ella la que vive, sino 
yo; como no puede comprehender lo que entiende, es no entender entendiendo» (K 18.14).

Teresa de Jesús sigue jugando con la sintaxis y exprimiendo todos los matices léxicos del 
verbo entender, para explicar lo inexplicable:

«La voluntad deve estar bien ocupada en amar, mas no entiende cómo ama. El entendimiento, 
si entiende, no se entiende cómo entiende: al menos no puede comprehender nada de lo que 
entiende: a mí no me parece que entiende, porque —como digo— no se entiende: yo no acabo de 
entender esto» (K 18.14)..

Todtt la critica literaria ha visto en este texto la expresión última de la impotencia lingüistica 
del místico ante la inefabilidad de los dones divinos; el «no entender entendiendo» no es un 
contrasentido místico, sino que. por el contrario, es «la expresión clásica de la oración de 
unión»36.



(37) Clr. Dictionnaire de spiritualité. op. cil. pg 1142.

56

Los textos en los que el verbo entender significa un conocimiento experimental de la gracia 
mística son más frecuentes a medida que avanza el relato autobiográfico. Al final del Libro de 
la Vida. Teresa de Jesús describe las grandes visiones del cielo, y entonces, las alegorías y los 
símiles le resultan insuficientes, porque el lenguaje humano es incapaz de expresar tanta 
luz:

«Quisiera yo poder dar a entender algo de lo menos que entendía, y pensando cómo puede ser. 
hallo que es imposible: porque en sólo la diferencia que hay de esta luz que vemos a la que allá 
se representa, siendo todo luz. no hay comparación, porque la claridad de el sol parece cosa muj 
degustada. En fin. no alcanza la imaginación —por muy sutil quesea— a pintar ni trazar cómo 
será esa luz. ni ninguna cosa de las que el Señor me dava a entender» (V. 38.2).

En el capitulo 40. Teresa de Jesús describe la gran visión en la que se le revela que Dioses Ver
dad. Para la descripción de esa extraordinaria gracia, se vale nuestra escritora del verbo enten
der. con el que intenta expresar, en una especie de balbuceo, el grado último de la iluminación 
divina a la que había llegado. No he encontrado en todas las paginas de los místicos anteriores 
a Teresa de Jesús, una declaración más profunda, a la parque sencilla, de la inabarcable gran
deza de Dios:

«Comenzóse a inflamar más mi alma... Parecióme estar metido y lleno de aquella majestad... 
En esta majestad se me dio a entender una verdad que es cumplimiento de todas las verdades; no 
sé yo decir cómo, porque no vi nada; dijéronme. sin ver quién, más bien entendí ser la mesma 
Verdad... No vi nada, mas entendí el gran bien que hay en no hacer caso de cosa que no sea para 
llegarnos más a Dios, y ansí entendí qué cosa es andar un alma en verdad delante de la mesma 
Verdad. Esto que entendí es darme el Señor a entender que es la mesma verdad» (K 40.1 r 
J).

El simbolismo de la luz alcanza su mayor expresividad en la revelación de Cristo glorificado. 
La Humanidad Sagrada de Jesucristo es tema clave en la vida. y. por tanto, en la obra de Teresa 
de Jesús. Su espiritualidad es esencialmente cristológica. Cristo-Luz se convierte para ella en 
fuente inagotable de belleza. Las páginas más luminosas y las imágenes más bellas las emplea 
nuestra escritora, para describir la hermosura y claridad de la Humanidad divina que siempre 
se le muestra glorificada.

Conviene recordar aquí un hecho histórico de gran trascendencia en la vida de Teresa de 
Jesús. En 1559. el inquisidor Valdés publica el Indice de libros espirituales, escritos en romance, 
prohibidos en España. La Santa que desconoce el latín, se ve privada de la lectura de muchos 
libros que tanto ayudan a su espíritu. Pero Cristo la consuela: «No tengas pena que yo te daré 
libro vivo» (K 26.6). De momento no lo entiende, porque aún no habia tenido visiones:

«desde a bien pocos días lo entendí muy bien... Su Majestad ha sido el libro verdadero 
adonde he visto las verdades» (K 26.6).

Desde ese momento. Jesucristo se hace compañero inseparable de Teresa de Jesús, y se le 
muestra en numerosas visiones intelectuales e imaginarias.

Las visiones cristológicas ocupan los capítulos centrales del Libro de la Vida, del 27 al 29. Los 
símiles y alegorías que nuestra escritora ha empleado, para declarar la acción de Dios y los dis
tintos grados de oración, se convierten ahora en un estallido de luz. para describir la belleza de 
Cristo glorioso. La luz se hace, para Teresa de Jesús, una «cristofanía». porque ella ha pasado 
«del plano del símbolo y de las imágenes al plano existencia! de la experiencia»37, ai encuentro 
con la persona viva de Cristo.

En la visión intelectual de 1559. la Santa ve a Cristo y le siente junto a sí. Para describir la cla
ridad de esa visión, y la certeza de que es Jesucristo el que la acompaña, la Santa se vale de tér
minos luminosos:



57

«Acá no hay nada de esto, ni se ve escuridad, sino que se representa por una noticia a el alma, 
más clara que el sol; no digo que se ve el sol. ni claridad, sino una htz que sin ver luz alumbra el 
entendimiento para que goce el alma de tan gran bien;... acá vese claro que está aquí Jesu
cristo...» (K 27.3).

La fuerza de esa luz divina se potencia con la paradoja, «luz que sin ver luz alumbra».
Más tarde, tienen lugar las visiones imaginarias en las que Cristo se va mostrando a Teresa de 

Jesús de una manera progresiva. La Santa acumula términos luminosos, para describir tanta 
belleza. Primero ve las manos, y después el rostro:

«quiso el Señor mostrarme solas las manos con tan grandísima hermosura que no podría yo 
encarecer... desde a pocos días vi también aquel divino rostro que del todo me parece me dejó 
absorta» (K 28.1).

Los términos luminosos, siempre metafóricos, van engrosando el campo semántico de la luz 
a \agloria de los textos anteriores se añade ahora la hermosura y majestad. Con ellas describe la 
visión total de Cristo que tiene lugar pocos días después:

«se me representó toda esta Humanidad sacratísima como se pinta resucitado, con tanta her
mosura y majestad. que no se puede decir que no sea deshacerse...; cuando otra cosa no huviese 
para deleitar la vista en el cielo... esgrandisimag/oria. en especial ver la Humanidad de Jesucris
to»! 1< 28.3).

La belleza de Cristo Luz le inspira a Teresa de Jesús una de las páginas más bellas que se han 
escrito sobre Cristo resucitado. Después de esa visión imaginaria, la Santa escribe:

«Si estuviera muchos años imaginando cómo figurar cosa tan hermosa, no pudiera ni 
supiera, porque excede a todo lo que acá se puede imaginar, aun sola la blancura y resplandor 
No es resplandor que dislumbre, sino una blancura suave y el resplandor infuso, que da deleite 
grandísimo a la vista y no la cansa, ni la claridad que se ve para ver esta hermosura tan divina» 
(K 28.5).

Frente a la luz deslumbradora del sol con que simbolizaba a la Divinidad, y que cegaba a «la 
palomita», la luz de Cristo Flijo no es «resplandor que dislumbre», sino «blancura suave». El 
paradójico resplandor produce un deleite grandísimo. La falta de articulo responde a la opción 
sustancialista de Teresa de Jesús, mientras que el adjetivo pospuesto, y en grado superlativo, 
«deleite grandísimo», son fruto del énfasis ponderativo de nuestra escritora. Un juego de pala
bras. «que ve para ver» corrobora ese énfasis. La construcción gramatical, «que deleita y no 
cansa».contribuye a la raientización. a dar una sensación de suavidad que connota la dulzura 
con que Cristo se comunica al alma sabedor de su debilidad.

La descripción de la belleza de Cristo continúa, siempre en términos lumisosos. Teresa de 
Jesús lucha con el lenguaje por encontrar la expresión adecuada:

«Es una luz tan diferente de la de acá. que parece una cosa tan dislustrada la claridad del sol 
que vemos, en comparación de aquella claridad y luz que se representa a la vista, que no se que
rrían abrir los ojos después» (K 28.5).

Insatisfecha, a pesar de sus expresiones y antítesis, vuelve a la descripción de Cristo-Luz. en 
«oleadas de nuevas comparaciones»38:

«Es como ver un agua muy clara que corre sobre cristal y reverbera en ello el sol. a una muy 
turbia y con gran nublado y corre por encima de la tierra. No porque se representa 50/ ni la luz es 
como la del sol: parece, en fin. luz natural y estotra cosa artificial» (K 28.5).

(38) V. García de la Concha, en £7 arte literario de Santa Teresa, recoge este texto y lo propone como modelo de uno de los 
procedimientos de asedio expresivo, mediante la acumulación de comparaciones, desde diversas perspectivas, y en distin
tos órdenes semánticos. Cfr. op. cit. pg. 173.



una de las metáforas más espléndida!

58

La Santa acumula términospositivos/negarivos. luminosos/oscuros: agua muy clara/(agua) mu) 
turbia: sobre eristal/fsobre) tierra, reverbera/corte: sol/nublado.

La descripción de la belleza de Cristo concluye con
que han salido de la pluma de Teresa de Jesús:

«Es luz que no tiene noche, sino que, como siempre es luz. no la turba nada» (K 28.5).
Impresiona ver el número de términos luminosos que emplea nuestra escritora, así como su 

reiterada obsesión por encontrar la expresión perfecta que describa la belleza que ella/wwsro» y 
sentido**. Ver y sentir, porque la revelación de Cristo-Luz no es fria y mayestática, sino que pro
duce en el interior suavidad y dulzura, porque «todo lo hinche con su amor» (V 28.9) La luz ini
cia! se llena de connotaciones sensoriales, sensitivas y amorosas. La palabra-clave luz sg ha 
hecho palabra-símbolo de la Divinidad encarnada en Jesucristo.

En Camino de perfección, el simbolismo de la luz tiene poca relevancia, debido, sin duda, a! 
carácter didáctico del libro, y a la falta de autobiografismo. por lo que no hay declaración de 
experiencias místicas. También ahora la luz simboliza la gracia de Dios, la ciencia divina y tí 
conocimiento místico.

Al comienzo del capitulo 19 que trata de la oración, encontramos la imagen puerto de luz. que 
ya había empleado la Santa en el Libro de la Vida. Y lo hace, para ponderarla importancia de la 
oración mental y la necesidad de no dejarla. Teresa de Jesús se dirige a las personas de entendi
mientos concertados, amigas de oración metódica.y les asegura que por este camino llegarán a 
muy buen fin:

«Quien pudiere y tuviere ya costumbre de llevar este modo de oración, no hay que decir que 
portan buen camino el Señor le sacará a puerto de luz. y con tan buenos principios, el fin lo será 
(C. 19.1).

De nuevo encontramos la metáfora lexicalizada dar luz pero con menor frecuencia que en I a 
Vida. En una ocasión, la Santa le pide a Dios el don de la luz. para ser aborrecida por el 
mundo:

«No se sufre... Dios mío. que haya en vuestra siervacosa que no contente a vuestros ojos. Pue s 
mirad. Señor, que los míos están ciegos, y se contentan de muy poco. Dadme Vos luz y haced 
que con verdad desee que todos me aborrezcan, pues tantas veces os he dejado a Vos» (C 
15.5).

El simbolismo de la luz. referido a Cristo resucitado. Cristo-Luz. tampoco aparece en Camine* 
Sólo en un caso hace memoria Teresa de Jesús de Cristo resucitado, para animara sus monjas a 
la oración de recogimiento: entonces les recomienda pensar en Jesucristo glorioso que es des
crito con los mismos términos luminosos, claridad, hermosura y majestad con que lo hace en el 
Libro de la Vida:

«Sí estáis alegres, miradle resucitado, que sólo imaginarcómo salió del sepulcro os alegrará 
Mas ¡con qué claridad y con qué hermosura, con qué majestad, qué victorioso, qué alegre! 
(C. 26.4).

En las Meditaciones sobre los Cantares, la luz. significa, sobre todo, el conocimiento misticoque 
adquiere el alma, en los grados más altos de la oración. Destaca el empleo del verbo entender 
significando ese conocimiento místico.

En la cuarta meditación, describiendo los efectos de la oración de unión y el gozo que el alma 
experimenta en ese estado. Teresa de Jesús exclama:

IIQ1 I relación entre VER y SENTIR está estudiada ampliamente, en el capitulo IV de mi Memoria de Licenciatura. 
..Las imágenes de la Luz. en el Libro de la Vida, de Santa Teresa de Jesús». UNED. Madrid. 1983. pp. 56-129.



59

i

«Oh. hijas... déos nuestro Señor a entender, u por mejor decir a gustar —que de otra manera no 
se puede entender— qué es del gozo del alma cuando está ansí» (MC. 4.5).

Considero muy importante este texto, porque entender significa aquí, claramente, conoci
miento experiencial de Dios. Sólo el que lo ha experimentado puede gustar el gozo de la unión. 
Entenderá Dios y gustar vienen a ser una misma cosa para Teresa de Jesús. La connotación sen
sorial. «sabrosa», que repetirá constantemente la Santa en las Moradas del castillo interior, es 
característica de todas las imágenes luminosas con las que nuestra escritora declara las gracias 
místicas más subidas. El conocimiento de Dios y la experiencia de la Divinidad van inefable
mente unidos, en la literatura mística teresiana. al gozo y la fruición espiritual.

Las Cuenta de conciencia presentan pocas ocasiones para la simbolización, dado su carácter 
de confesión personal las más de las veces. Hay. sin embargo, tres Cuentas en las que se prodi
gan los términos luminosos, precisamente por que son la declaración de grandes visiones.

La primera Cuenta de Conciencia a la que me refiero la escribió la Santa en 1575. y en ella des
cribe la visión intelectual de la Santísima Trinidad:

«el dia de San Agustín —yo no sabré decir cómo—. se me dio a entender, y casi a ver (sino que 
fue cosa intelectual y pasó presto) cómo las tres Personas de la Santísima Trinidad que yo trayo 
en mi alma esculpidas, son una cosa. Por una pintura tan estrafla se me dio a entender y por una 
luz clara, que ha hecho bien diferente operación que de sólo tenerlo por fe» (CC. 36.1).

En 1576, estando la Santa en Sevilla, escribió una Cuenta de conciencia muy interesante, por
que describe todos los grados de oración por los que ella ya había pasado. Esa relación, escrita 
poco antes de su libro. Moradas del castillo interior (1577). tiene una importancia grande, porque 
abunda en numerosos elementos simbólicos que después desarrollará en su obra definitiva. 
Las referencias a la luz. a la claridad con que entiende los dones místicos y la certidumbre de 
quien ha llegado ya a la cima de la unión mística, son abundantísimas: aunque Teresa de Jesús 
no pierde, en ningún momento, el carácter coloquial de un escrito íntimo. Asi describe la visión 
de la Santísima Trinidad que comienza con una sorprendente paradoja:

«Las Personas veo claro ser distintas... salvo que no veo nada, ni oyo...: mas es con una certidum
bre estraña. aunque no vean los ojos del alma. y. en faltando aquella presencia.se ve que falta... 
Aunque se dan a entender estas Personas distintas por una manera estraña. entiende el alma ser 
un solo Dios» (C.C. 54.18y 21).

La tercera Cuenta de conciencia que quiero destacar es la 64a. no fechada, pero posterior a las 
anteriores. Confiesa en ella Teresa de Jesús su temor a no estar en gracia de Dios, y Dios le 
habla, disipando sus temores. La gracia mística está descrita toda ella en términos lumino
sos:

«Hija, muy diferente es la luz de las tinieblas. Yo soy fiel; nadie se perderá sin entenderlo... La 
verdadera siguridad es el testimonio de la buena conciencia; mas nadie piense que por sí puede 
estar en luz. ansí como no podría hacer que no viniese la noche, porque depende de mi la gracia. 
El mejor remedio que puede haver para detener la luz es entender que no puede nada y que le 
viene de Mi: porque aunque esté en ella, en un punto que yo me aparte verná la noche» 
(CC. 64a).

La oposición simbólica, luz/tinieblas. sigue siendo el eje sobre el que gira el simbolismo tere- 
siano de la luz. claramente expresado en el texto citado. Pero debo insistir en que ese simbo
lismo no adquiere la connotación de interioridad hasta el libro de las Moradas del castillo 
interior.

presencia.se


I

4. EL SOL
1. Significación de la imagen

2. Fuentes del simbolismo del sol

60

(40) MJ. Fernández Leborans: op. cil.. pg. 116.
(41) J. Chevalier-A. Ghccrbrant: Diccionario de los símbolos. Herder. Barcelona. 1986. pp. 949-953.

El sol es. para Teresa de Jesús, el símbolo de Dios que está en el centro del alma, fuente de 
toda luz. «Una de las connotaciones que presentan carácter simbólico en la obra de Santa 
Teresa es la relativa al... sol. símbolo... de la Divinidad, que resplandece dentro del alma»4". De 
ese so/ que resplandece dentro arranca toda la simbología iluminista en Teresa de Jesús. Porque 
hay sol dentro, el hombre puede ser iluminado en plenitud. Desde ese centro del alma, el sol 
irradia luz a todas las moradas del castillo, y esa/nz se hace más intensa a medida que el hombre 
avanza hacia su interior.

La metáfora luminosa sol. referida a Dios, aparece ya en el Libro de la Vida y en los libros 
siguientes, bajo distintas denominaciones: so/, sol dejusticia, sol divino. Sin embargo, la localiza
ción del sol en el centro del alma no la encontramos en ninguna de estas primeras obras Dios- 
es el sol que ilumina al hombre con su luz. pero sin hacer referencia alguna a su interioridad. 
Hemos de llegar al libro de las Moradas del castillo interior para encontrar definitivamente 
expuesta la doctrina de la inhabitación de Dios en el alma y. por tanto, la interiorización del 
simbolismo del sol.

La simbología del so/es tan antigua como variada. El sol es la fuente de la luz. del calor.de la 
vida. Su simbolismo es «tan multivalente como rica es la realidad solar en contradicciones. Si 
no es el propio dios, el sol es para muchos pueblos una manifestación de la divinidad. En 
cuanto símbolo cósmico el sol preside las religiones astrales. Su culto domina las antiguas 
grandes civilizaciones, con la figura de los dioses-héroes gigantes, encarnaciones de las fuerzas 
creadoras, y de la fuente vital de luz y calor que el astro representa (Atum. Osiris. Baal. Mithra. 
Helios. Apolo). Entre los pueblos de mitología astral el sol es símbolo del padre»41.

En la Biblia, la simbología del sol. referida a Dios, es muy abundante, y aparece intimamente 
unida a la simbología de la luz. Isaías profetiza a la nueva Jerusalén: «no se pondrá jamás tu 
sol... pues Yahveh será para ti luz eterna» (Is. 60,20). La metáfora.so/ de justicia, tan abundanteen 
la poesía religiosa medieval, aparece ya en Malaquías. referida al Mesías libertador: «para 
vosotros, los que teméis mi Nombre, brillará el sol de justicia con la salud en sus rayos» (MI. J.20) 
La mujer del Apocalipsis, símbolo de la Virgen María, también aparece «vestida de sol. con la 
luna bajo sus pies, y una corona de doce estrellas sobre su cabeza» (Ap. 12.1).

La Liturgia aplicó desde antiguo el símbolo del so/a Jesucristo, y el de la luna a la Virgen Las 
metáforas so/, sol de justicia, sol naciente, recogidas del Antiguo Testamento, se emplearon, espe • 
cialmente. en las fiestas de Navidad y Epifanía: «Oh Sol naciente, esplendor de la luz eterna, x 
Sol de justicia» (Antífona de vísperas de Adviento).

Esas metáforas de origen bíblico pasaron a la predicación medieval y a la iconografía. Y. 
como la mayoría de los símiles, de la predicación se difundieron en la poesía religiosa. Las 
metáforas de la luz abundan en los poetas religiosos del s. XV; el sol significó a la Divinidad. _j 
Jesucristo y a la Virgen.

Los místicos
Entre los místicos franciscanos del XVI. es frecuente la imagen del sol referida a Dios. Fran • 

cisco de Osuna la emplea en la Ley de Amor santo, para ponderar el amor que Dios tiene a lo5

calor.de


61

(42) Cfr. K. Whinnon. op cit.. pg. 277.
(43) Escala espiritual, por los gloriosos Sant Juan Chinaco. Obras del V.P.M. Fray Luis de Granada. Madrid. Imprenta de 

M. Rivadeneyra. 1852. pg. 365. Sobre esta misma comparación, conviene ver la obra de María Rosa Lida de Malkiel: Juan 
de Mena, poeta del Prerrenacimiento español. FCE. México. 1950. La autora señala la presencia de la imagen del rayodesolen 
el que flotan partículas que en vano pretenden asir los niños y los ignorantes; Juan de Mena aplica la imagen a la Providen
cia que se desvanece entre sus manos, (pp. 224-227 y 404). La imagen aparece también en Juan del Encina, lomada quizá de 
Mena, y llega a filtrarse hasta en la Filosofía vulgar de Juan de Mal Lara (pg. 553).

que le aman, y cómo los hizo participantes de su amor: «Para que veas... qué orden tiene Dios... 
en amar a sus amigos... mira que Dios se llama sol y su morada se dice estar en el sol: porque allí 
se representa Dios... La razón... porque Dios se llama sol. es por tener en sí un calor operativo y 
un calor fecundo, que anima todas las cosas del mundo que son animables, y entiende en la 
vida del hombre aún antes que sea el hombre; y entiende en la vida de todo aqueste mundo 
mediante su calor, que es nuestro sol divino y eterno es el amor que en sí mismo tiene, y es una 
esencia con él. y con este soberano amor nos amó antes de los siglos, haciéndonos de sí mismo 
parcioneros...; de manera que con el mesmo amor que Dios nuestro Señor se amó. nos 
ama» (c.2).

De todas las metáformas y comparaciones luminosas convertidas en tópicos, la más célebre 
es la del sol y la vidriera que comienza a ser frecuente desde el s. IX. Según K. Whinnon. la ima
gen se convirtió en un tópico preferido durante el Siglo de Oro. y tuvo dos aplicaciones: una 
para describir el parto virginal de María, y otra, propia de la tradición mística, para ilustrar la 
invasión del alma por Dios en el estado contemplativo42.

Es en Francisco de Osuna donde encontramos la metáfora con un significado místico. En su 
Tercer Abecedario, para explicar cómo es el perfecto recogimiento. Osuna compara la penetra
ción de Diosen el alma con los rayos del sol que penetran por una vidriera: «la décima manera 
de recoger en uno a Dios y al ánima... se hace cuando la divina claridad como en vidriera o pie
dra cristalina, se infunde en él ánima, enviando delante como sol los rayos de su amor y gracia 
que penetran en el corazón, siendo en lo más alto del espíritu recibidos» (tr. VI. c. 4).

No quiero olvidar una imagen que aparece en Fray Luis de Granada, y que pudo influir en 
Teresa de Jesús. Granada, que traduce a San Juan Climaco. emplea la comparación del rayo de 
so/ que penetra por el agujero en una habitación y permite distinguir los más pequeños átomos 
en el aire, con los efectos de la luz divina que penetra en el alma y le permite ver hasta sus meno
res culpas: «Asi como el rayo del sol. entrando por un pequeño agujero en una casa, la alumbra 
toda, y hace que se vea todo cuanto hay en ella, hasta los átomos muy menudos que están en el 
aire; asi el temor de Dios, entrando en un ánima, le descubre hasta las pequeñas culpas que hay 
en ella»43. Esa misma imagen la encontramos en la declaración de la oración de unión que 
hace de Teresa de Jesús (V.19.2).

3. El simbolismo del sol en las primeras obras teresianas
En el Libro déla Vida aparece muchas veces la metáfora,sol, soldejusticiaysoldivino, referida 

a Dios, pero sin señalar nunca su localización en el interior del alma. Dios es el sol que ilumina 
y da vida al hombre desde fuera.

El proceso simbolizador del sol es muy sencillo en este primer libro teresiano. Se reduce al 
empleo de la metáfora y a algunos símiles que generan breves alegorías, siempre dentro de la 
oposición simbólica, luz/tinieblas. sobre la que gira el simbolismo de esta obra. Así. cuando 
declara qué es la oración de unión y la brevedad con que sucede. Teresa de Jesús recurre a la 
imagen del sol. para confirmar el protagonismo de Dios en la oración mística:

«bien se entiende en la sobra de las mercedes que ha sido grande la claridad de el sol que ha 
estado allí, pues ansí la ha derretido» (V. 1S.12).



5. LAS PIEDRAS PRECIOSAS

62

un polvito que haya por

Teresa de Jesús sigue describiendo los efectos de la oración unitiva, y contrapone la luz del 
sol divino con la oscuridad de la miseria humana, marcando claramente la oposición luz/ 
tinieblas»:

«Vese indignísima, porque en pieza donde entra muchos#/ no hay telaraña ascendida: ve su 
miseria» (K 19.2).

La imagen teresiana nos evoca, sin duda, el símil del rayo del sol que entra por un agujero.de 
Fray Luis de Granada, citado anteriormente. La analogía entre ambas imágenes se hace aún 
más patente en el capitulo 20. donde Teresa de Jesús declara qué es la oración de arroba
miento:

«Aquí no sólo las telarañas ve de su alma y las faltas grandes, sino 
pequeño que sea. porque el sol está muy claro» (K. 20.28).

Pero Teresa de Jesús manipula la imagen recibida, le añade un símil tomado de la vida dia
ria. y da al texto su toque personal:

«y ansí, por mucho que travaje un alma en perficionarse. si de veras la coge este.sol. toda se se 
muy turbia. Es como el agua que está en un vaso, que si no le da el sol. está muy claro, si da en él. 
vése que está lleno de motas» (K 20.28).

Satisfecha de su «comparación», vuelve a ella, pero introduciendo un nuevo elemento meta
fórico. el águila, y desarrollando una brevísima alegoria:

«Al pie de la letra es esta comparación: antes de estarcí alma en este estasis, parecele que trai 
cuidado de no ofender a Dios...; mas llegada aquí, que le da este sol de justicia que la hace abrir 
los ojos, ve tantas motas que los querría tornar a cerrar; porque aun no es tan hija esta águila 
caudalosa que pueda mirar este sol de hito en hito. mas. por poco que los tenga abiertos, vese 
toda turbia» (É 20.29).

De nuevo recurre Teresa de Jesús a la oposición simbólica, luz/oscuridad. para acabar de des
cribir la potente iluminación y conocimiento de Dios que recibe el alma en el arroba
miento:

«Cuando mira este divino sol. dislúmbrale la claridad: como se mira a sí. el barro, la atapa los 
ojos, ciega está esta palomita. Ansí acaece muy muchas veces quedarse ansí ciega del todo; sale 
absorta, espantada... de tantas grandezas como ve» (K 20.30).

En Camino de perfección, es menos frecuente la metáfora sol. referida a Dios. Sólo he regis
trado dos casos, y. en ambos, la imagen contrapone sencillamente la luz de Dios con la oscuri
dad del demonio:

«¡Oh. Señor mío. qué de veces os hacemos andar a brazos con el demonio!. ¿No bastara que 
os dejastes tomar en ellos cuando os llevó al pináculo para enseñarnos a vencerle?. Mas. qué 
seria... ver junto aquel sol con las tinieblas...» (C. 16,3).

El otro texto aparece al final de Camino, y en él Teresa de Jesús expresa los deseos de dejar 
esta vida, y suspira por el encuentro con Dios:

«No querría (el alma) estar en esta vida que tantos embarazos hay para gozar de tanto bien: 
desea estar adonde no se le ponga el sol de justicia» (CE. 72.5).

1. Significado de la imagen
Teresa de Jesús participa del gusto de su época por las piedras preciosas, el oro y lasyotw. > 

recurre a ellas muchas veces como elemento simbólico, para expresar literariamente sus más 
altas experiencias místicas. Etchegoyen se pregunta si este gusto por las joyas y las piedras pre-

agujero.de


EL DIAMANTE

preciado por

63

(44) Cfr. op. cit.. pg. 271
(45) Physiologus Latinas. versio Y. traducción de N. Guglielmi y M. Ayerra Rediu. El Fisiólogo. —Bestiario medieval. 

Eudeba. Buenos Aires. 1971. pg. 84.
(46) Lapidario. Castalia. Col. «Odres Nuevos». Madrid. 1968. pg. 38.
(47) Florence Me Culloch. Medioeval latín and french bestiones. The Universily of North Carolina Press. 1960. pp. 

109-110.
(48) Tesoro de la lengua castellana o española. op. cit.. pg. 469.

Esta piedra preciosa era significada por su dureza, transparencia y luminosidad El Fisiólogo 
señala el Oriente como el lugar de procedencia de! diamante, y destaca su especial brillo 
durante las noches, asi como la fuerza de esta gema, que «todo lo doma mientras que a ella 
nada puede domarla»45. Alfonso el Sabio distingue varias clases de diamante, y comenta sus 
xirtudes y propiedades: de todas las variantes dice que «la mejor es la que semeja al vidrio... y 
ésta es la piedra que quebranta todas las otras»46. Es muy interesante la alegoría del diamante 
que figura en algunos Bestiarios latinos y franceses, y que guarda relación, sin duda, con el ori
gen oriental de esta piedra. La alegoría que identifica el Oriente con Dios, según la concepción 
bíblica, abarca la versión latina de los Setenta del texto de Amos (7.7): «Vi a un varón de pie 
sobre el muro adamantino y en su mano una piedra de diamante en medio del pueblo de 
Israel». El diamante, según la alegoría, es Cristo, mientras que la montaña de Oriente es Dios 
de quien procede. Cristo ocultó su procedencia divina, y vino a las tinieblas del mundo para ilu
minarlo. Ni la muerte ni el demonio ni cualquier otra criatura puede prevalecer sobre 
Cristo»47.

El diamante fue especialmente apreciado por su luminosidad y transparencia. Covarrubias 
dice de él que es «piedra preciosísima» y destaca también su dureza4®.

Según Cirlot. el diamante es «símbolo de la luz y del resplandor». Adamantino se relaciona 
con el griego «adamas» (inconquistable). Aparece en los emblemas con el sentido frecuente de 
«centro místico irradiante». Como todas las piedras preciosas, participa del sentido general de

ciosas no seria fruto de la «brillante juventud» de Teresa de Ávila, más que de las influencias 
literarias que pudieron ejercer en ella los místicos franciscanos44, muy amigos también de la 
simbologia preciosista.

2. Fuentes del simbolismo
Las piedras preciosas y el oro tuvieron desde muy antiguo un simbolismo religioso, y su empleo 

en el culto divino significó la grandeza y la gloria de la Divinidad. En la Biblia tenemos ejem
plos muy abundantes de este simbolismo. En el Antiguo Testamento, cuando Salomón edifica 
el templo de Jerusalén. «hace de oro todos los objetos para el culto de Yahveh» (IR. 7.48-50). En 
el Nuevo Testamento. San Juan describe en el Apocalipsis, mediante el simbolismo de las pie
dras preciosas y el oro. la visión de la ciudad santa, la nueva Jerusalén. simbolo místico de 
la Iglesia:

«El material de esta muralla es jaspe, y la ciudad es de oro puro, semejante al vidrio puro: los 
asientos de la muralla... están adornados de toda clase de piedras preciosas... Y las doce puertas 
son doce perlas, cada una de las puertas hechas de una sola perla: y la plaza de la ciudad es de 
oro puro, transparente como el cristal» (Ap. 21.18-21).

Los Bestiarios y Lapidarios medievales dedicaron muchas páginas a la descripción de las 
gemas y metales preciosos, origen de muchos de los símiles y bellas alegorías que pasaron, 
como otros tantos, a la predicación y a la literatura religiosa y profana.



I

EL CRISTAL

blancura y

LA PERLA

64

los tesoros y riquezas, símbolo de los conocimientos morales e intelectuales. Se asimila a la 
«piedra angular», o mejor, a la «clave de bóveda», símbolo del coronamiento de un proce
so constructivo»49.

En todos los Lapidarios y Bestiarios la perla destaca por sus cualidades de albura, luminosi
dad y belleza, y todos explican su origen y cómo se forma del rocío que reciben las ostras. La 
descripción más bella del nacimiento de las perlas nos la ofrece el Fisiólogo: «Explicaré cómo 
nace la perla: hay en el mar una piedra que se llamases (oros. De madrugada, antes del alba.sale 
la piedra sóstoros a la superficie del mar. abre sus valvas... y absorbe el rocío celestial jumo con 
los rayos del sol y de la luna, que están por sobre las estrellas. Así nace la perla de los astros 
superiores53. Las descripciones de todos los Lapidarios coinciden en la blancura de las perlas, 
debido a que «fueron formadas por el rocío matutino»54; y todos la tratan como una piedra de 
gran valor; «son fechas luego piedras blancas/preqiosasya nonbre (aljofares o): (perlas o) mar
garitas. Ssabet que si el roqio es linpio/puro/en la mañana, el aljófar será bueno/luzioj 
otramente non»55.

Covarrubias confirma esa belleza de la perla; «toda la loa y bondad de las perlas consiste en 
la blancura, en la grandeza, en la redondez, en ser lisas y pesadas»56.

(49) Véase, op. cit.. pg. 171.
(50) San Isidoro de Sevilla. Etimologías. BAC. Madrid. 1983. pg. 290
(51) Lapidario, op. cit.. pg. 152.
(52) E. CirloL op. cit.. pg. 152.
(53) Op. cit.. pg. 6.
(54) San Isidoro, op. cit.. pg. 396.
05) The medieval castilian bestión. (rom Brunetto Latini' Tesoro. Universily of Exctcr (Universily of lllinois-Urban4 

Champaign). EHT XXXI. 1982. pg.'7.

(56) Covarrubias. op. cit.. pg. 863.

Todos los Lapidarios destacan la claridad de esta piedra. La ponderación de su blancura y 
claridad llega a ser proverbial: «se dice que es nieve congelada por espacio de muchos años»5' 
Alfonso el Sabio la describe asi; «Del quinto grado del signo de Escorpión es la piedra que 
dicen en arábigo bollar y en latín cristal... De color es blanca, asi como agua que es muy clara.. 
Lábrase más ligeramente y también fúndese con el fuego, por lo que hacen de ella la figura que 
quisieren: y asi la figura es bien redonda y la ponen al sol. quema lo que haya ante si quesea de 
quemar; pero esto no hace por su virtud, sino por la claridad que hay en ella y por los rayos del 
sol que la hieren»54.

Esas cualidades del cristal hacen de él un elemento comparativo literario muy importante. 
El cristal ha sido elemento básico de muchas metáforas literarias y visuales —las vidrieras de 
las catedrales góticas— a través de todos los tiempos, tanto en el terreno religioso como en el 
profano, en intima relación con la simbologia de la luz.

Como las piedras preciosas, el cristal «es un símbolo del espíritu y del intelecto a él asociado» 
Es interesante la coincidente veneración mostrada hacia el cristal por los místicos y los surrea
listas. «El «estado de transparencia» se define como una de las más efectivas y bellas conjun
ciones de contrario: la materia «existe», pero es como si no «existiera» pues que se puede ver a 
su través. No hay dureza a la contemplación, no hay resistencia ni dolor»5-



T

65

Liturgia Española. Barcelona. 1952.
(60) Cfr. op. cit.. pg. 270.

Por todas esas cualidades de belleza y blancura, la perla ha sido empleada, desde muy anti
guo. como metáfora preciosista; en el plano religioso, para connotar la gracia, las virtudes o el 
Reino de los cielos, al que San Mateo compara con «una perla de mucho valor» (13.45-46); en el 
plano literario profano, la perla ha sido un elemento metafórico para ponderar, especialmente, 
la belleza de la mujer.

Los místicos.
Me interesa destacar la importancia que tienen las piedras preciosas en la obra de los místicos 

anteriores a Teresa de Jesús, como símbolo de sus vivencias místicas. Según Etchegoyen. «esta 
inspiración simbólica es muy medieval»60. El critico francés llama a Francisco de Osuna el 
poeta del oro místico, por su empleo frecuente para simbolizar el amor de Dios: «La bondad de 
nuestro Señor es tan purísima, que no recibe mezcla en que pueda tener menoscabo, sino tan 
monda y exenta de todo defecto, que se figura en la tabla de oro purísimo que estaba sobre el 
Arca de Dios sin pintura ninguna; por dar a entender que todo es substancial bondad sin cosa 
que contradiga; y figúrase la bondad en el oro. que es el mejor de los metales, puesto en el tem
plo sobre el Arca hecho tabla, por dar a entender que la bondad de Dios es muy extendida y 
tiene el más alto lugar; ca escrito está que la misericordia de Dios está sobre todas sus obras 
muy difusa» (Ley de Amor Santo. c.l.)

Bernardino de Laredo.cn la Subida del Monte Sión. compara el alma que desea transformarse 
en Dios con una piedra preciosa: «el ánima que desea infundirse y transformarse en el abismo 
y infinito amor increado es menester ser trasmudada en amor y que este amor vaya al centro

Edad Media
La Edad Media profesó un gusto muy marcado por las piedras preciosas y el oro. en relación 

directa con la simbología de la luz. y también con el poder. Tanto en el arte como en la litera
tura. las piedras preciosas y el oro «aparecen asociados a dos conceptos: el de la luminosidad, a 
causa del brillo y fulgor que desprenden, y el de la riqueza, y originan muchas imágenes y metá
foras preciosistas. Es precisamente por esas connotaciones de luz y de riqueza «por lo que 
cobran una extraordinaria importancia en el culto divino y adquieren una función simbólico- 
religiosa»57. La orfebrería religiosa es abundante en la época románica: cruces de oro y plata 
con pedrería, relicarios, incensarios y frontales de altar con piedras preciosas58. Durante el 
gótico de los s. XIV y XV. la orfebrería —y en especial la religiosa— adquiere gran importancia 
en toda Europa, y se incrementan los tesoros de las catedrales y centros religiosos en los que es 
enorme la riqueza en piedras preciosas, como adorno de los objetos de culto. Esa orfebrería 
religiosa alcanza su máximo esplendor en el s. XVI. sobre todo, con las monumentales custo
dias. ligadas al apogeo de la devoción eucarística59.

El gusto de la sociedad medieval por las joyas y piedras preciosas se muestra también en la 
literatura: son prueba evidente la novela amorosa y la novela de caballerías que abundan 
en descripciones con todo tipo de piedras preciosas como elemento ornamental. Lo mismo 
podríamos decir de la poesía, tanto religiosa como profana, en la que abunda la metáfora pre
ciosista. especialmente en el siglo XV. Esos elementos decorativos y ornamentales pertenecen 
al acervo común de los tópicos cancioneriles de ese siglo.

(57) V. Nieto Alcaide, op. cit.. pp. 50-53.
(58) Véase N. Dalmases. y D. Giralt-Miracle: Plateros y joyeros de Cataluña. Destino. Barcelona. 1985. pp. 11-13. Sobre la 

orfebrería religiosa, véase también A. Alejos Moran: La Eucaristía en el arte valenciano. Institución «Alfonso el Magná
nimo» de la Diputación Provincial de Valencia, y Patronato «J.M Quadrado». C.S.I.C.. 1977.

(59) Véanse. M. Trens: ¿zj Eucaristía en el arte español. Ayma. S.L. Edil. Barcelona. 1952. y Las custodias españolas. Ed.

Laredo.cn


3. El simbolismo de las piedras preciosas en las primeras obras teresianas

EL DIAMANTE

66

Entre las piedras preciosas, el diamante ocupa un lugar muy destacado en la literatura tere- 
siana. siempre como elemento simbólico de su experiencia mística. Son varios los pasajes en 
los que Teresa de Jesús recurre a esta metáfora, para significar la belleza, la luminosidad y la 
grandeza de Dios o del alma en gracia.

En el Libro de la Vida, describe una visión de Jesucristo en la que Él le toma la mano.
«Una vez. tiniendo yo la cruz en la mano... me la tomó con la suya, y cuando me la tornó a 

dar. era áe cuatro piedras grandes. muy más preciosas que diamantes. sin comparación. Tenia las 
cinco llagas de muy linda hechura; dijome que ansí la vería de aquí adelante, y ansí me acaecía 
que no vía la madera de que era. sino estas piedras» (V. 29.7).

La visión le hace comprender la bajeza de las cosas humanas frente a las sobrenaturales con 
las que no tienen comparación. Ante lo sobrenatural, incluso «el diamante parece cosa contra
hecha y imperfecta» (V. 29.7).

El texto más significativo lo encontramos al final del libro. Teresa de Jesús declara sus gran
des visiones. Dios se le revela de un modo inexplicable para ella, y tiene que recurrir a un símil 
para saberlo dar a entender:

«Digamos ser la Divinidad como un muy claro diamante muy mayor que todo el mundo, u 
espejo...; y que todo lo que hacemos se ve en este diamante, siendo de manera que él encierra 
todo en sí. porque no hay nada que salga fuera de esta grandeza» (K 40.10).

En las restantes obras. Camino de perfección. Meditaciones y Exclamaciones, la imagen del dia
mante no aparece. La volveremos a encontrar, magnifica, como el núcleo de una constelación 
de metáforas iluministas. en las Moradas del castillo interior.

donde salió... a su Dios; por manera que sea la ánima como una piedra preciosa tan redondaque 
no tenga entrada ni salida, la cual sea puesta en un relicario... La piedra es nuestro amor criado 
El relicario es el amor infinito» (S.lll. c.26).

En la segunda parte de \u Subida. Laredo describe la ciudad de Dios, la «civitas sancta». sím
bolo de la Virgen María, con toda clase de metáforas preciosistas, para ponderar su be
lleza:

«Esta torre de Sión...esta nuestra fortaleza.es mi muy gran señora... es la torre principal déla 
ciudad soberana... Es safiro y esmaragdo y es diamante fértilísimo, que son piedras preciosísimas 
que en limpieza y claridad y en valor y en propiedad exceden y en resplandor a muy muchas 
otras piedras» (S. //. c. 46).

Podría multiplicar las citas porque son muy abundantes. Los místicos franciscanos conce
den mucha importancia a la metáfora preciosista y a las cualidades de limpieza, claridad y res
plandor que destacan en las piedras preciosas y en el oro. Esas cualidades, con las mismas 
denominaciones, aparecen en las obras teresianas. especialmente, en el Castillo interior, lo que 
demuestra sino una inspiración, si. al menos, un gusto común entre los místicos del s. XVI por el 
simbolismo de las piedras preciosas para declarar las más altas vivencias espirituales

EL ESPEJO

El espejo es otra metáfora preciosista que emplea Teresa de Jesús, y que presenta las mismas 
notas de luz y claridad que el diamante. La metáfora aparece al final del Libro de la Vida, y con 
ella describe la Santa una de las mayores gracias místicas:

fortaleza.es


r

67

EL CRISTAL
La imagen del cristal es poco frecuente en la literatura teresiana. pero aparece siempre unida 

al simbolismo de la luz. He registrado un solo caso en el Libro de la Vida, y en él. Teresa de Jesús 
emplea el iluminante cristal como elemento constitutivo del símil con el que describe la luz y la 
hermosura de Cristo resucitado:

«Es como ver un agua muy clara que corre sobre cristal y reverbera en ello el sol. a una muy 
turbia y con gran nublado y corre por encima de la tierra» (J< 28.5).

El símil marca de un modo muy expresivo la oposición simbólica, luz/oscuridad. mediante 
un léxico contrapuesto: agua muy clara, cristal, sol. reverbera/agua muy turbia, gran nublado, tierra, 
corre.

«de presto se recogió mi alma y parecióme ser como un espejo claro, sin haver espaldas ni 
lados, ni alto ni bajo que no estuviese toda clara y en el centro de ella se me representó Cristo 
nuestro Señor como le suelo ver. Parecíame en todas las partes de mi alma le vía claro como en 
un espejo, y también este espejo —yo no sé decir cómo— se esculpía todo en el mesmo Señor por 
una comunicación que yo no sabré decir, muy amorosa» (V 40.5).

Frente a esa claridad de su alma en gracia. Teresa de Jesús contrapone la oscuridad de un 
alma en pecado. El eje de la oposición simbólica, luz/oscuridad. sobre el que gira todo el Libro de 
la Vida, se mantiene hasta el último capitulo:

«Dióseme a entender que estar un alma en pecado mortal es cubrirse este espejo degran niebla 
y quedar muy negro...; y que los herejes es como si el espejo fuese quebrado, que es muy peor que 
escurecido» (V 40.5).

El efecto que produjo en Teresa de Jesús esa visión de la Humanidad de Cristo en el interior 
de su alma, nos lo explica ella misma:

«Paréceme provechosa esta visión partí personas de recogimiento, para enseñarse a conside
rar a el Señor en lo muy interior de su alma, que es consideración que más se apega y muy más 
fructuosa que fuera de si...» (V. 40.6).

Teresa de Jesús apoya su doctrina de la interioridad de Dios en el alma, en la doctrina de San 
Agustín al que cita enseguida. Destaca en esta visión, no sólo la claridad, reiterada muchas 
veces mediante el epíteto claro, sino también, y sobre todo, la interioridad. Es la primera vez 
que. en la Vida, declara expresamente Teresa de Jesús que Dios está en el centro del alma, doc
trina que sera el gran tema de su obra definitiva, las Moradas del castillo interior. En esta última 
obra, nuestra escritora asociará siempre el simbolismo de la luz ai de la interioridad. Si. en esa 
visión, la Santa ve su alma como un claro espejo, redondo, pues no tiene lados ni alto ni bajo, en 
las Moradas ya no lo vera como un espejo sino como un diamante de muy claro cristal, también 
redondo, sin lados, ni alto ni bajo, en cuyo centro vive Diso. El simbolismo de interioridad. 
unido al simbolismo de la luz. comienza ya a fraguarse en la primera obra teresiana. La imagen 
del espejo es un claro antecedente de la imagen del castillo resplandeciente. La evolución literaria 
de la que hablaba al principio comienza en el Libro de la Vida. Teresa de Jesús llega al simbo
lismo. tras un breve proceso literario que corre parejo a su proceso espiritual.

EL ORO. LAS JOYAS Y LAS PIEDRAS PRECIOSAS

Las joyas, sin especificar cuáles, son términos metafóricos que emplea Teresa de Jesús, para 
significar las mercedes que Dios hace al alma, y que la mueven a más amor. Asi en el 
Libro de la Vida:

«He aquí una joya... que forzado convida a amar, que es todo el bien de la oración fundada 
sobre humildad. Pues, ¿qué será cuando vean en su poder otras joyas más preciosas, como tienen 
ya recibidas algunos siervos de Dios...?» (V 10.5).



68

El día de la Asunción de 1561, Teresa de Jesús tiene una visión de la Reina del Cielo que es 
descrita con todo lujo de metáforas preciosistas:

«Parecióme... que me via vestir una ropa de mucha blancura y claridad ... vi a nuestra 
Señora... dióseme a entender que estava ya limpia de mis pecados... luego me pareció asirme de 
las manos... Dijome que la dava mucho contento... que para señal... me dava aquella joya. Pare
cíame haverme echado a el cuello un collar de oro muy hermoso, asida una cruz a él de mucho 
valor. Este oro y piedras es tan diferente de lo de acá que no tiene comparación... que parece todo 
lo de acá como un debujo de tizne» (K 33.14).

En Camino de perfección, el gusto de Teresa de Jesús por las joyas aparece en un texto rebo
sante de ternura y expresividad, cualidades que se perdieron en la segunda redacción del libro 
Explicando a sus monjas lo que importa determinarse de veras en la oración, madre 
Teresa les dice:

«¿Qué esposa hay que. recibiendo muchas joyas de valor de su esposo, no le dé siquiera una 
sortijica. no por lo que vale —que ya todo es suyo del esposo—. sino por señal de amor?» 
(C.E.. 39.2).

Hay. sin embargo, en Camino de Perfección, un texto de singular importancia, no sólo por el 
empleo de las metáforas oro y piedras preciosas, sino porque es la primera vez que Teresa de 
Jesús hace referencia expresa al castillo interior:

«Haced cuenta que dentro de vosotras está un palacio de grandísimo precio, todo su edificio 
de oro y piedras preciosas... como para tal Señor, y que sois vos el que podéis mucho en que sea 
tan precioso el edificio, como... es ansí (que no hay edificio de tanta hermosura como un alma 
limpia y llena de virtudes; mientras mayores, más resplandecen las piedras» (CE. 48.1).

Que Teresa de Jesús tenia clara conciencia de estar adentrándose por terrenos poéticos y lite
rarios. quizá impropios de su sencilla escritura y quizá también censurable por alguien, lo 
demuestran sus propias palabras:

«Parecerá esto al principio cosa impertinente —digo hacer esta fición para darlo a enten
der...» (C.E. 48.2).

La «fición» que nuestra escritora justifica es la señal más clara de que la comparación del 
alma «como un castillo todo de un diamante o muy claro cristal» con la que inicia las Moradas 
estaba ya en su mente y en su imaginación, y no fue fruto de ninguna inspiración repentina ni 
de ninguna visión puntual. Es tan grande la analogía entre la imagen del palacio interior, de oro 
y piedras preciosas, y la imagen del castillo interior, todo de diamante, que no dudo en conside
rar la primera imagen como un claro antecedente de la segunda. Existe una evolución literario- 
simbóiica desde el Libro de la Vida a las Moradas del castillo interior donde culmina el símbolo en 
todo su esplendor. Por eso creo que el símil inicial del castillo con el que se abren las Moradas 
comienza a gestarse en la imagen del espejo que vimos en el Libro de la Vida, y en el palacio de 
oro y piedras preciosas de Camino de perfección que acabo de citar. La experiencia personal y el 
desarrollo de la capacidad creadora de Teresa de Jesús no harán más que ir conformando lite
rariamente lo que en Camino es una «impertinente fición».

En las Meditaciones sobre tos Cantares, encontramos de nuevo las metáforas del oro y las pie
dras preciosas, significando el alma y los dones de Dios. Quiere asi ponderar Teresa de Jesús la 
embriaguez de amor que produce la oración esponsal. y las grandes mercedes que Dios con
cede al alma que se le da por suya:

«va Su majestad esmaltando sobre este oro por mil maneras... Esta alma —que es el oro— 
estáse en este tiempo sin hacer más movimiento ni obrar más por si que estaría el mesmo oro. y 
la divina Sabiduría, contenta de verla ansí, como hay tan pocas que con esta fuerza le amen, va 
asentando en este oro muchas piedras preciosas y esmaltes con mil labores» (M.C. 6.10).



6. EL AGUA Y LA FUENTE

69

(61) Cfr. G. Etchcgoyen. op dt. pg. 227.

(62) G. Bachelard. ¿ ’eauet les reves. Essai sur l'tmagination de la maride. LibrairieJoséCorti. París. 1942. Traducción de la 
Ida Vítale. El agua v los sueños. Ensayo sobre la imaginación de la materia. Fondo de Cultura Económica México 
198S. pg. 30.

(63) J.E Cirlot: op. di.. pg, 54-55.
(64) Mtrcea Elittde: Tratado de historia de las religiones. Ed. Cristiandad. Madrid. 1974, pp. 222-223.
(65) Sigo la exposición del Dietionnaire de spiritualité. rtscetique el mysrique. docrine et histoire. op. dr.. pp. 8 y ss.

1. Significación de la imagen

El agua es uno de los elementos simbólicos más empleados por Teresa de Jesús, y quizá el 
más querido por ella (IVM.2). El agua le ofrece sus «símbolos predilectos»61, tal vez. porque 
«más que cualquier otro elemento, el agua es una realidad poética completa»6-. Para la Santa el 
agua es el símbolo de la gracia que Dios concede al hombre, gratuitamente, desde los estados 
iniciales de la fe, hasta la comunicación plena de la unión mística

Intimamente unido al simbolismo del agua aparece siempre, en la obra teresiana. el simbo
lismo de la fuente, porque si el agua representa para Teresa de Jesús la comunicación divina, la 
fuente es el origen de donde procede esa comunicación, es decir. Dios mismo.

Aunque el simbolismo del agua en sus distintas manifestaciones, río. mar y fuente, aparece 
con mucha frecuencia en los místicos franciscanos anteriores, en especial. Osuna y Laredo. 
Teresa de Jesús hace suyo de modo especial, el símbolo de la Fuente de Agua Viva, tomado, sin 
duda, del pasaje evangélico del pozo de la Samaritana (Jn. 4.7-15) del que se confiesa muy afi
cionada (K 30.19). La Fuente de Agua Viva se convierte para nuestra escritora en el símbolo más 
repetido, y en uno de los más fecundos en orden a su simbolización.

2. Fuentes del simbolismo
El agua es considerada, en todas las religiones y culturas antiguas, «como el origen de todo lo 

viviente. Las aguas simbolizan la unión universal de virtualidades./on.sezorzgo. que se hallan en 
la precedencia de toda forma o creación»63. Desde la prehistoria, el agua ha sido considerada 
como una de las principales hierofanías o manifestaciones de lo sagrado. «Las aguas simboli
zan la sustancia primordial de la que todas las formas nacen y a la que todas las formas vuelven 
por regresión o por cataclismo... En la cosmogonía, en el mito, en el ritual, en la iconografía las 
aguas desempeñan la misma función, cualquiera que sea la estructura de los componentes cul
turales de que forman parte: preceden a todas las formas y son soporte de todo lo creado. La 
inmersión en el agua simboliza la regresión a lo preformal. la regeneración, el volver a nacer, 
porque la inmersión equivale a una disolución de las formas...: la salida de las aguas reproduce 
el gesto cosmogónico de la manifestación formal. El contacto con el agua implica siempre rege
neración:.. Al incorporaren sí todas las virtualidades, el aguase convierte en símbolo de la vida 
(«el agua viva»)64.

La Biblia
La Biblia, la Liturgia y la literatura cristiana han recurrido siempre al simbolismo del agua. 

para significar realidades importantes de la vida espiritual tanto personal como eclesial6-'. El 
agua es considerada, al principio de la Biblia, como uno de los dones más preciosos del creador, 
y una de las manifestaciones de su poder divino. Según el Génesis, en el origen del mundo el 
agua juega un papel muy importante: «un viento de Dios aleteaba por encima de las aguas» 
(Gn. 1.2). A lo largo de todo el libro sagrado, el agua es testimonio del poder de Dios (Job. 25:8: 
Sal. 104). y de su sabiduría (Job. 36). Otras veces la bondad de Dios aparece como una lluvia de 
primavera o como el rocío que hace brotar las flores (Os. 14.6).



70

Pero también en todas las religiones y mitologías, el agua tiene un poder ambivalente: es, a la 
vez. fuente de vida y de muerte, de fecundidad y de destrucción. En la Biblia, esta doble función 
del agua se relaciona siempre con Dios que manifiesta en ella su poder bienhechor y terrible. 
Los efectos bienhechores del agua son especialmente apreciados por los judíos, dado el clima 
de Palestina. Los pozos y las fuentes «jalonan el itinerario terrestre y espiritual de los Patriar
cas». Los encuentros, las bodas, las batallas tienen lugar cerca de las fuentes. El Deuteronotnio 
describe Palestina como «una tierra buena, tierra de torrentes, de fuentes y hontanares que 
manan en los valles y en las montañas» (Di. 8.7). El agua ocupa el primer lugar entre las cosas 
necesarias al hombre, es la bebida por excelencia, así como el pan es el alimento esencial (Gw. 
21.14; Dn. 1.12: Os. 2.7). El primer gesto de la hospitalidad judía consiste en ofrecer agua para 
beber y para lavar los pies y descansar del camino (Gn. 18.4: Le. 7.44: Jn. 13.2-7).

El agua es también, en la Biblia, un instrumento de muerte. Se presenta como modo de ven
ganza divina contra los hombre rebeldes: asi el diluvio (Gn 6.17: 7.11-12). Según una idea muy 
constante en la imaginación humana, las «grandes aguas» son. en la Biblia, la metáfora ordina
ria de los peligros mortales (Sal. 18.5 r 42.8).

De todos los simbolismos que el agua presenta en la Biblia, el mas importante es el de Dios 
como fuente de aguas vivas. Jeremías ve a Yavé como la única fuente de salud (Jr. 2.13). Los sal
mos ofrecen una nota más personal del deseo de Dios que siente el hombre: «Como suspira la 
cierva, tras las corrientes de agua/asi suspira mi alma/en pos de ti. mi Dios/Tiene mi alma sed 
de Dios7del Dios vivo/» (Sal. 42).

Las aguas vivas son la expresión de la efusión mesiánica. tiempo en que esas aguas correrán 
abundantemente (Zs. 30.20-26). Esa agua se ofrecerá especialmente a los pobres y humildes.) el 
Pastor de Israel dará a sus rebaños agua fresca y prados verdes (Sal. 23). Todas estas esperanzas 
mesiánicas se cumplen en Jesucristo, «por El. el río de la vida cuya fuente está en Dios se 
derrama sobreel mundo» (p. 16). El agua viva dada porCristo aparece en numerosos textos del 
Nuevo Testamento. En San Juan, el signo del agua ocupa el primer plano y asume «toda una 
gradación de nociones analógicas»: ritos del agua, símbolo o metáfora del don del Espíritu 
Este don se manifiesta en tres pasajes: el primero, el pozo de la Samaritana (Jn. 4.10). donde 
Cristo llama la atención de la mujer sobre «el don de Dios» y se le ofrece como agua viva. En el 
segundo pasaje, la fiesta de los Tabernáculos. Cristo precisa su promesa: «si alguien tiene sed. 
venga a mi. y beba el que crea en mí» (Jn. 7.37). El tercer pasaje tiene lugar en el calvario, des
pués de la muerte de Jesús. Juan ve brotar del costado de Cristo el agua con la sangre, com
prende que la promesa se ha cumplido y lo anuncia solemnemente: «y al instante salió sangre) 
agua. El que lo vio lo atestigua y su testimonio es válido, y él sabe que dice la verdad» (Jn 
19.35).

La promesa de Juan es una de las palabras evangélicas más fecundas para la teología espiri
tual. El agua de la gracia que emana de Cristo se convierte en una fuente interior que salta hasta 
la vida eterna. No hay ninguna imagen más sugestiva para expresar el progreso del don de Dios 
en el hombre que la imagen del agua que brota hasta la vida eterna. La imagen posee unas cua
lidades óptimas para traducir las experiencias más delicadas de la vida espiritual. La vida 
eterna no será más que el manar sin fin de esa agua siempre viva.

La liturgia cristiana
En cuanto a la importancia del simbolismo del agua en la Liturgia cristiana, basta recordar el 

papel fundamental que juega el agua en el Sacramento del Bautismo. El agua material secón- 
vierte en signo sensible del agua espiritual que es el don de Espíritu. En el bautismo se encuen
tra ¡a síntesis de las dos funciones atribuidas al agua: destruir y fecundar, el agua ritual 
regenera.

Además del bautismo, la Liturgia católica tiene otros ritos cuya materia principal es el agua, 
los sacramentales cristianos: en ellos el agua significa, más o menos implícitamente, el agua 
viva que Cristo ha dado al mundo, la gracia del Espíritu Santo. Es el signo de una fuerza produ-



71

(66) Los Milagros de Nuestro Señora. Castalia. «Odres nuevos». Madrid. I9S9. pg. 17.
(67) Cfr. M. Darbord. La poesie religieuse espagnole. des Ruis Cathotiques a Philippe //. Centre de Recherches de ('Instituí 

d'Études Hispa ñiques. París. 1965 pg. 15. Véase también «El origen de las comparaciones religiosas...», de K. Whinnon.op. 
ai. pg. 265. ss.

(68) Cancionero, op. cit. pg. 157.
(69) Francisco de Osuna, en Místicos franciscanos. BAC. Madrid. 1948. Vol I. pp. 303 y 304.

Poesía religiosa
El simbolismo del agua y de la fuente, siempre en intima relación, ha estado presente en la 

literatura religiosa de todos los tiempos, convirtiéndose en un topos muy frecuente. Ya Gonzalo 
de Berceo. en su Introducción a Los Milagros de Nuestra Señora, emplea el símbolo de las cuatro 
fuentes que brotan en un prado ameno, para solaz del romero cansado, como símbolo de los 
cuatro evangelios. En el prado, sin embargo, la fuente es. especialmente, símbolo de la 
«bendita Virgen»66.

En el s. XV. se produce una renovación importante en la poesía religiosa, debido a la reforma 
franciscana que centra su atención en el evangelio. La infancia de Jesús y. sobre todo, la Pasión 
de Jesucristo, se constituyen en los temas centrales de todos los poetas religiosos cuyas obras 
son «verdaderas homilías en verso»67. Entre esos poetas destaca el franciscano Fray Iñigo de 
Mendoza que emplea, abundantemente, el topos de la «fuentede vida» aplicado a Jesús, nacido 
de María68

cida por la sola gracia de Dios y obtenida por la oración de la Iglesia. El simbolismo espiritual 
del agua se confunde con el misterio mismo de la Iglesia: el Sacramental del agua purificante, 
vivificante o medicinal, es uno de los signos sagrados de la plenitud de bienes espirituales con
tenidos en la Iglesia.

Literatura mística
La literatura mística de todos los tiempos ha recurrido al símbolo del agua para expresar las 

vivencias más sutiles y delicadas. La tradición franciscana es muy sensible a este gusto por el 
agua en sus distintos mulices.fueme. mar o río. Me fijaré en los tres autores que más influencia 
pudieron tener en la obra de Teresa de Jesús. Fray Pedro de Alcántara. Francisco de Osuna y 
Bernardino de Laredo.

Francisco de Osuna, en su Tercer Abecedario, compara el corazón del justo con un «paraíso 
terrenal, donde se viene el Señor a deleitar, porque El dice que sus deleites son morar con los 
hijos de los hombres». Se vale el místico franciscano de un símil, para explicar por qué el cora
zón del hombre es llamado paraíso. Asi como los grandes señores de la tierra se hacen casas de 
deporte en el campo, donde van a holgarse muchas veces, asi Dios «no contento con lo que en el 
paraíso celestial tenía, quiso hacer acá en la tierra una casa para su deporte, que es el corazón 
del hombre, y llamólo paraíso terrenal». Es ahora cuando aparece la simbólica fuente: «... si el 
corazón es paraíso, es por la gracia de Señor que en él mora, la cual es como fuente que riega el 
paraíso del corazón». El didactismo del escritor le lleva a desarrollar la alegoría: «y dicese que 
la fuente principal del paraíso se divide en cuatro, porque fortalece en nuestro corazón las cua
tro virtudes cardinales... que son justicia y temperanza. fortaleza y prudencia, con que nuestra 
ánima se dispone para producir muchas obras buenas». Osuna sigue explicando cómo este 
paraíso del corazón fue «plantado por Dios, desde el principio, porque en el principio de nues
tra conversión, que fue en el bautismo, infundió en él la fe y la esperanza y la caridad» (Tr. 4. 
c.3). En la Ley de Amor santo69. Osuna vuelve a tomar la imagen de la fuente viva, y la aplica al 
Padre: «mira que el Padre eterno se llama fuente viva, diciendo: Dejáronme a mi. fuente de agua 
viva, y al Hijo llama también David fuente de agua viva, cuando habla con el Padre, diciendo: 
Cerca de ti está una fuente de vida», (c.9).



T

72

3. El simbolismo del agua en las primeras obras teresianas
En el Libro de la Vida, el simbolismo del agua se centra en la bellísima alegoría de los modos 

de regar un huerto, con la que Teresa de Jesús declara cuatro grados de oración que el hombre 
experimenta en su camino hacia la unión con Dios72. La alegoría ocupa los capítulos 11 al 22, y 
es el quicio sobre el que gira toda la obra. Su inserción en el centro de la segunda redacción, res
ponde a un plan muy bien concebido.

La redo aplica la imagen de la fuente de agua viva a la divinidad de Cristo y la de rio a la Huma
nidad, y cómo esa fuente y rio se encerraron a su vez en una fuente virgínea: «Tornándose a 
engolfar el ánima contemplativa en la/uevue de aguas vivas... entienda... por aqueste nombre 
fuente la inmensa divinidad de nuestro amoroso Cristo... Esta fuente de incomparable gran
deza se debe reconocer del ánima y adorarla cerrada y contenida en el vientre virginal, que es 
fuente en este otro intento, y siendo/wnre es venero continente la fuente de aguas vivas que es en 
ella contenida... Esta es la fuente que da de si el agua viva... ¿Y qué impedimento habrá que 
pueda impedir al ánima cuidadosa que pueda también sentir... que el rio de quien hace relación 
el salmista... entendiendo por rio la humanidad asumpta en nuestro Redentor Cristo?». {Subida 
II. c. 5).

San Pedro de Alcántara, en su Tratado de la Oración y Meditación™. recurre también al simbo
lismo del agua para declarar algunos grados de oración. En el Sexto aviso, aconseja dedicar 
mayor tiempo a la oración, para que ésta cale bien en el hombre y pueda dar abundantes frutos. 
Y lo explica mediante un símil: «porque asi como no basta, para que la tierra fructifique, un 
pequeño rocio de agua, que no hace más que matar el polvo, y mojar la tierra por de fuera: sino 
que es menester tanta agua, que cale hasta lo último de la tierra, y la dexe harta de agua, para 
que pueda fructificar: así también es acá necessaria la abundancia de este rocio. y agua celestial. 
para dar fruto de buenas obras»71. En el Octavo aviso, el santo franciscano insiste en la necesi
dad de unir la meditación con la contemplación, «haciendo de la una escalón para subirá la 
otra». Adoctrina sobre el papel del entendimiento y de la voluntad en la meditación y en la con
templación, y cómo se deben dejar las especulaciones del entendimiento, cuando el hombre se 
siente inflamado por el amor de Dios. Lo que debe hacer el hombre entonces es encerrarse den
tro de si mismo, «en el centro de su ánima» y allí estarse atento a Dios que vive en su corazón. Y 
cuando «nos tomase este sueño espiritual, quando está adormecido el entendimiento», el hom
bre debe gozar de ese beneficio, y volver al trabajo, después de saborearlo, y «gustar de aquel 
bocado». Para hacer más comprensible esta doctrina. Alcántara recurre a otro símil, el del hor
telano que riega una era: «assi como hace el hortelano, quando riega una hera. que después de 
llena de agua, detiene el hilo de la corriente, y dexa empapar, y difundirse por las entrañas de la 
tierra seca, la que ha recibido: y esto hecho, torna a soltar el hilo de la fuente, para que aún 
reciba más. y más. y quede mejor regada» (pp. 228-229).

Es muy verosímil que Teresa de Jesús conociera este símil empleado por su gran amigo y con
sejero. Fray Pedro de Alcántara. El símil tiene clara relación con la alegoría de los modos de 
regar un huerto que la Santa describe en el Libro de la Vida, como veremos enseguida. Pero, sin 
negar la influencia literaria que la tradición y los místicos franciscanos pudieron ejercer en 
Teresa de Jesús, creo que el simbolismo del agua y. en concreto, el de la fuente de agua viva, la 
bebió directamente del pasaje evangélico del pozo de la Samaritana del que ella se declara 
extremadamente devota (V. 30.19).

<70> (aueescrivióel Mystico Maestro y Doctor iluminado. San Pedro de Alcántara, y Breve instrucción para las perso
nas que se quieren dar a ¡a oración). Barcelona. En la Imprenta de María Angela Marti Viuda, arto 1761.

(71) Ibtd. pp. 216-217.
(72) Teresa de Jesús sólo describe cuatro grados de oración, hasta la oración de unión o desposorio espiritual, porque 

cuando escribió la Vida. 1565. todavía no había recibido la gracia del matrimonio espiritual ocurrida en 1572.



73

La originalidad de Teresa de Jesús estriba en la dinamización de ese núcleo alegórico que. en 
los escritores franciscanos, pemanece estático y que nuestra autora recrea en «fecundísima ale
goría simbólica»74.

Podemos señalar los rasgos más destacados de la imagen en cada uno de los tres autores, 
para ver qué elementos nuevos aporta Teresa de Jesús y. por tanto, la gran diferencia entre la 
alegoría teresiana y sus posibles modelos:

Alcántara; (oración contemplativa)
—Un hortelano riega una era
—Después de regar, detiene el hilo del agua, para que se empape bien la tierra seca
—La operación del riego y la detención del agua se repite, una y otra vez. para que la tierra 

quede bien empapada.

Osuna: (dominio de los sentidos interiores y guarda del corazón)
—El corazón del hombre es como un paraíso terrenal

alma = era. paraíso o huerto 
agua = gracia de Dios 
riego = el hortelano o Dios

Como señalé, al estudiar el núcleo simbólico de la luz. el Libro de la Vida se estructura sobre el 
eje antitético, misericordia de Dios/miseria del hombre. Los diez primeros capítulos nos hablan, 
fundamentalmente, de la miseria y de la oscuridad-pecado de Teresa. En el capitulo 23. la Santa 
reanuda su autobiografía —yo diría mejor la biografía de Dios en ella— y nos cuenta las mise
ricordias que Dios ha hecho en su vida. Pues, bien, exactamente en el centro del libro. Teresa de 
Jesús introduce el Tratadillo sobre la oración, bajo el símbolo del agua, «porque se entienda 
mejor lo que esta por venir» (V 23.1). Y es que la oración es la «única clave interpretativa» del 
cambio de vida operado en ella73. Hasta el capitulo 10 era la vida de Teresa: a partir del capítulo 
23. «es otro libro nuevo, otra vida nueva», porque «vivía Dios en mi» (V. 23.1).

La Alegoría de los modos de regar un Huerto no es original de Teresa de Jesús, pues ella 
misma confiesa que no sabe si la ha leído u oido(K 11.6). La pudo leer en Fray Pedro de Alcán
tara que empleó el símil de un hortelano que riega la era. en su Tratado de la oración y meditación. 
como hemos visto anteriormente. Tampoco es ajeno, quizá, a la alegoría teresiana el símil que 
emplea F. de Osuna, comparando el corazón del hombre con un paraíso terrenal que Dios 
plantó en el bautismo, y que riega con el agua de la Fuente de la gracia que está dentro del cora
zón humano (T. Abecedario tr. 4. c.3). Pero tanto el símil de Alcántara como el de Osuna distan 
mucho de la espléndida alegoría que crea Teresa de Jesús. En primer lugar, porque el símil de 
ios franciscanos cumple una función didáctica, breve y muy concreta: en Alcántara, servir de 
iluminante para declarar qué es la oración contemplativa: en Osuna, para adoctrinar sobre el • 
dominio de los sentidos interiores y mejor guarda del corazón. La alegoría teresiana. por el con
trario. abarca todo el proceso oracional del alma, hasta llegar a la unión con Dios. En segundo 
lugar, porque el símil de los escritores franciscanos se ciñe a la exposición escueta de los térmi
nos comparativos, mientras que Teresa de Jesús construye su alegoría, mediante una riquísima 
variedad de imágenes que. a su vez. se ramifican en una red de alegorías más breves. El núcleo 
alegórico inicial es casi el mismo en los tres autores:

(73) C Ir. M. Herráiz. Introducción al Libra de la Vida de Santa Teresa. Desierto de las Palmas. Centro de Espiritualidad. 
1982, pg. 95.

(74) V. García de la Concha. o/>. eit.. pg. 144.



74

1.
7

3.
4.

huerto
—A medida que Dios da el agua más fácil y abundosamente, el huerto se riega mejor y el hor

telano trabaja menos
—Protagonismo de Dios en todo el proceso oracional, hasta hacerse El casi el hortelano
—Gran riqueza de imágenes que se entrecruzan entre sí: agua. luz. sol. camino, centella, 

fuego, ave. águila, fortaleza, jayán
—Lenguaje paradójico: «no entender entendiendo», «celestial locura», «glorioso desatino», 

«morir por no morir»
—Aspecto fruitivo de la unión con Dios: gran riqueza léxica
Teresa de Jesús concibe la oración como una opción existencial por Dios. Es la nota caracte

rística teresiana. Esta opción por el Otro lleva a nuestra escritora, desde el comienzo de la ale
goría. a poner toda la fuerza expresiva en que la belleza del huerto es para que se deleite Dios> 
no el alma:

«Ha de hacer cuenta el que comienza, que comienza a hacer un huerto en tierra muy infruc
tuosa que lleva muy malas hiervas, para que se deleite el Señor. Su Majestad arranca las malas hier
vas y ha de plantar las buenas» (K 11.6}.

Teresa de Jesús no pretende desarrollar la alegoría. No fija nunca la imagen, no es su estilo 
La imagen del riego es sólo el pretexto para declarar su idea fundamental: pobreza del hombre i 
gratuidad de la gracia de Dios:

«Paréceme a mí que se puede regar de cuatro maneras: u con sacare! agua de un pozo, que es 
a nuestro gran travajo; u con noria y arcaduces, que se saca con un torno.... es a menos travajo 
que estotro y sácase más agua: u de un rio u arroyo, esto se riega muy mijor. que queda más 
harta la tierra de agua... y es a menos travajo mucho del hortolano. u con llover mucho, que lo 
riega el Señor sin travajo nuestro, y es muy sin comparación mijor que todo lo que queda 
dicho» (K 11.7).

El esquema básico dual: misericordia de Dios/miseria humana, eje de la macroestructura del 
libro, reaparece en la microestructura de la alegoría del huerto. El hombre debe hacer e| 
esfuerzo por avanzar en su proceso ascético-místico. pero el protagonismo le corresponde 
siempre a Dios. El esfuerzo que debe realizar para sacar el agua va marcado en la alegoría por 
el término irabajo que va decreciendo progresivamente en intensidad, a medida que Dios v;1

Plantado por Dios, en el bautismo, donde le intundió la te. la esperanza y la caridad 
—El paraíso está regado por la gracia de Dios que es la fuente de la vida 
—La fuente se divide en cuatro fuentes que fortalecen las cuatro virtudes cardinales 
—La fuente o manantial está dentro del corazón humano
*Teresa de Jesús: (el camino de la oración hasta llegar a la unión con Dios)
— El que comienza oración comienza a hacer un huerto, en tierra muy infructuosa, para que 

se deleite el Señor
—El hortelano ha de regar el huerto, para que dé flores y dar asi recreación a Dios
—El huerto se puede regar de cuatro modos:

Con agua del pozo: oración meditativa o ascética
Con noria y arcaduces: oración de quietud
Con agua de rio o arroyo: oración de sueño de potencias
Con agua de lluvia: oración de unión con Dios

—El agua la da siempre Dios, pero el hortelano tiene que trabajar en sacarla y regar el



T

75

(75) Véase el estudio de H. Hatzfeld: «Encadenamiento de motivos en la comparación del riego empleada por Santa 
Teresa», en Estudios literarios sobre mística española. Gredos. Madrid. 1976. pp. 279. 289.

tomando la iniciativa7-5. El agua siempre la da Dios, pero en el primer grado de oración, cuando 
hay que sacar agua del pozo, es «a nuestro gran travajo»; en el segundo grado con noria y arca
duces. es «a menos travajo»: en el tercero, con no o arroyo, es «a menos travajo mucho del horto- 
lano»; y en el cuarto, cuando lo llueve Dios abundantemente, es «sin ningún travajo nuestro». Por 
el contrario, el agua que riega el huerto crece también progresivamente en intensidad, en claro 
contraste con el trabajo del hombre: a mayor actividad divina, más agua y menor esfuerzo del 
hortelano: en el segundo grado, «sácase más agua»; en el tercero, «se riega muy mijor»: en el 
cuarto, «lo riega el Señor y es muy sin comparación mijor que todo lo que queda dicho».

Como ya señalé al principio. Teresa de Jesús plantea el camino de la oración como una 
opción de vida por el amor: «determinarnos a ser siervos del amor». Insistiré muchas veces en 
este estudio, en la fuerza con que la Santa emplea el verbo existencia! ser. Esa opción por el 
amor comporta el desasimiento total. Teresa de Jesús lo plantea sin ambajes. El hombre de ora
ción ha de procurar que «crezcan las plantas» y «tener cuidado de regarlas» y que «vengan a 
echar flores»; pero «para dar recreación a este Señor nuestro, y ansí se venga a deleitar muchas 
veces a esta huerta y a holgarse entre estas virtudes» (K l1.6).

Sorprende la ininterrumpida insistencia con que aparecen los términos deleite y deleitarse. 
referidos siempre a Dios. No es para su gozo, sino para gozo de Dios, por lo que el hombre debe 
esforzarse en «sacar agua del pozo». Y cuando «en muchos dias no hay sino sequedad y des
gusto y dessabor, y tan mala gana para venir a sacar el agua» (I l.l 1). el hortelano que es siervo 
del amor debe «alegrarse y consolarse», pues su intento no ha de ser contentarse a sí. sino a El». 
La descripción de la primera agua muestra claramente que lo que importa a Teresa de Jesús no 
es desarrollar el núcleo alegórico, sino servirse de él con una intención claramente didáctica. 
Por eso. la imagen del riego deriva hacia la sequedad que hay que soportar por amor al dueño 
de la huerta. Asi se traduce el esquema: trabajo-amor-desasimiento. En los capítulos 12 y 13. en 
los que la Santa sigue describiendo la primera agua —oración meditativa o ascética— el núcleo 
alegórico agua se mezcla con otras imágenes que nada tienen que ver con el huerto y las flores. 
Es la técnica de Teresa de Jesús, manipular y flexibilizar las imágenes según el objetivo con
creto de cada momento. Por eso. para andar bien ese camino de oración que acaba de describir, 
es preciso «animarse a grandes cosas», aunque después, «como avecita que tiene pelo malo, 
cansa y queda» (13.3).

En la segunda agua, oración de quietud, el agua se saca con arcaduces y norias. La acción de 
Dios comienza a ser mayor y el hortelano puede descansar un poco, porque «aqui está el agua 
más alto, y ansí se travaja muy menos que en sacarla del pozo» (14.2). Teresa de Jesús quiere 
acentuar la acción de Dios y los gustos que experimenta el alma. El huerto se convierte en 
vergel.

«donde comienzan estos árboles a empreñarse para florecer y dar después fruto, y las llores y 
claveles lo mesmo para dar olor» (14.10).

La alegoría no se detalla, e incluso la Santa confunde los términos huerto con vergel, como si 
fueran la misma cosa. La falta de fijación de la imagen salta a la vista, porque ahora la oración 
se convierte en «una centellica que comienza el Señor a encender». La centellica desarrolla, a 
su vez. otra breve alegoría, ya que para que ésta no se apague, no hay que hacer ruido con el 
entendimiento y la voluntad que son «unos leños grandes» que pueden ahogarla, sino que hay 
que poner «unas pajitas» de «actos amorosos» que «más le ayudan a encender que no mucha 
leña junta de razones muy doctas» (15.7).

Para declarar la tercera agua, la oración de sueño de potencias. Teresa de Jesús retoma la ale
goría del huerto que se riega ahora con

«agua corriente de rio o de fuente, que se riega muy a menos travajo» (16.1).



7

76

La acción de Dios es plena, «casi El es el hortelano y el que lo hace todo y da el agua ti la gar
ganta» (16.1). El gusto, la quietud y el deleite es tanto, que el alma ya sólo «querría gozar de 
grandísima gloria». Teresa de Jesús se da cuenta de que la alegoría se le ha quedado pequeña, a 
medida que va avanzando en la descripción. Comienza, por eso, el lenguaje paradójico, para 
describir lo indescriptible: el «glorioso desatino», la «celestial locura». En el momento de 
declarar esa oración mística, la Santa recibe de nuevo la misma oración, después de comulgar, y 
se le ofrecen todas esas comparaciones. El didactismo.se pierde, y Teresa de Jesús, en plena revi
viscencia de oración, escribe a impulsos del fervor interior:

«Ya. ya se abren las flores, ya comienzan a dar olor» (16.3).
Y es ahora Dios quien desea que el alma «no tome travajo ninguno sino que se deleite a 

comenzar a oler las llores», porque:
«como es tal el hortelano, en fin. criador de el agua, dala sin medida» (17.2).
La acción de Dios es tan visible en esa oración mística que lo que la pobre alma con 

trabajo
«de veinte años de cansar el entendimiento no ha podido acaudalar, hócelo este hortolano 

celestial en un punto, y crece la fruta y madúrala...» (17.2).
Teresa de Jesús insiste, una y otra vez. en el gozo que experimenta el alma en esta oración, y la 

«sabrosa pena» por gozar de la gloria de Dios. Al mismo tiempo declara los deseos del alma de 
sufrir por Dios toda suerte de tormentos, y de que todos los hombres se vuelvan locos de amor 
por El.

De esta tercera oración mística quedan las virtudes mucho más fuertes, aunque el alma sabe 
que todo es debido a Dios cuyo protagonismo va creciendo en cada modo de regar el 
huerto:

«no sabe cómo comienza a obrar grandes cosas con el olor que dan de si las flores, que quiere 
el Señor se abran para que ella vea que tiene virtudes, aunque ve muy bien que no las podía ella, 
ni ha podido ganaren muchos años, y que en aquello poquito el celestial hortolano se las dio» 
(V. 17.3).

La cuarta agua es la oración de unión:
«(es) agua que viene de el cielo para con su abundancia henchir y hartar todo este huerto de 

agua» (K 18.9).
Aquí parece vislumbrarse la reminiscencia del símil de Alcántara, anteriormente citado, y, 

sobre todo, la doctrina de Laredo sobre el «hinchimiento» del alma en la oración contempla
tiva. La acción de Dios es total en este modo de regar el huerto y conlleva una absoluta pasivi
dad del hombre. La inefabilidad de esa oración de unión se hace mayor: «el cómo es ésta que 
llaman unión, y lo que es. yo no lo sé dar a entender» (V. 18.2). Teresa de Jesús renuncia a decía- 
rarlo. porque no sabe. Lo único que pretende es expresar qué siente el alma, cuando esta en esa 
oración: «acá no hay sentir, sino gozar sin entenderlo que se goza» (V. 18.1). En esta oración. la 
unión de sentidos y potencias con Dios es total, y el alma «siente con un deleite grandísimo». 
Sigue el lenguaje paradójico para expresar lo inexpresable. Dios mismo le dice lo que siente el 
alma en su interior:

«Deshácese toda... para ponerse en Mi: ya no es ella laque vive, sino Yo; como no puede com- 
prehender lo que entiende, es no entender entendiendo» (K 18.14).

La alegoría del Huerto va cediendo en importancia, cuando Teresa de Jesús describe la dife
rencia entre unión y «levantamiento o vuelo de espíritu». La imagen básica inicial del riego se 
diluye entre las nuevas imágenes del fuego y de la llanta, del sol. de la avecica, del jayán. del águila 
y de la fortaleza. Sólo alguna vez aparecen ligeras pinceladas que recuerdan la alegoría del

didactismo.se


77

huerto. Asi cuando avisa al alma que debe trabajarse mucho y desasirse del propio interés, 
porque:

«si el hortelano se descuida y el Señor por sola su bondad no torna a querer llover, dad por 
perdida la huerta» (19.3).

Al declarar el «vuelo de espíritu» o arrobamiento, Teresa de Jesús carga el acento sobre la 
acción irresistible de Dios, y vuelve a la imagen inicial del agua y la mezcla con la de la nube y la 
del águila:

«esta agua postrera., es tan copiosa que., podemos creer que se está con nosotros esta nube de 
la gran Majestad acá en esta tierra» (K 20.2).

Dios coge el alma con toda su fuerza.
«a manera que las nubes cogen los vapores de la tierra, y levántala toda de ella.... y llévala 

consigo» (K 20.2).
Entre los efectos de esa oración de arrobamiento, destaca Teresa de Jesús el deseo del alma de 

trabajaren el servicio de Dios. Para ello, retoma la imagen del alma como una Fortaleza, a cuya 
torre se sube «a levantar la bandera de Dios» (18.4). La alegoría del Huerto se cierra con la iden
tificación del hortelano con el alcaide de la Fortaleza:

«Hele aquí el hortelano hecho alcaide, no quiere hacer cosa sino la voluntad del Señor, ni 
serlo de si.... ni de un pero de esta huerta, sino que. si algo bueno hay en ella, lo reparta Su 
Majestad» (V. 20. 23).

Casi al final del Libro de la Vida. Teresa de Jesús hace referencia expresa al pasaje de la Sama
nta na. y se vale de un símil muy expresivo, en el que juega con la imagen de la fuente y del agua, 
para declarar los ímpetus de amor de Dios:

«Es como unas fontecicas que yo he visto manar, que nunca cesa de hacer movimiento el 
arena hacia arriba» (V. 30.19).

Consciente de haber encontrado una comparación exacta que responda a sus deseos, mues
tra su agrado por la imagen, y la desarrolla en una breve alegoría:

«Al natural me parece este ejemplo u comparación de las almas que aquí llegan: siempre está 
bullendo el amor y pensando qué hará, no cabe en sí. como en la tierra parece no cabe aquel 
agua, sino que la echa de si. ansi está el alma... no sosiega ni cabe en sí con el amor que 
tiene: ya la tiene a ella empapada en si; querría beviesen los otros, pues a ella no la hace falta, 
para que la ayudasen a alabar a Dios. ¡Oh. qué de veces me acuerdo del agua viva que dijo el 
Señor a la Samaritana!. y ansi soy muy aficionada a aquel evangelio... desde muy niña lo era. y 
suplicava muchas a el Señor me diese aquel agua...» (V. 30.19).

En Camino de perfección. Teresa de Jesús desarrolla ampliamente la imagen de la fuente de 
agua viva, referida siempre a Dios. Camino es un tratado de oración, y la oración es para la Santa 
el único camino que lleva a esa fuente donde Dios se comunica. La imagen aparece muchas 
veces; en unas, como imagen aislada, en otras derivando hacia la alegoría que es lo más fre
cuente en la literatura teresiana.

La imagen de la Fuente de agua viva aparece en el capitulo 19. Teresa de Jesús comienza a tra
tar de la oración mental y de los trabajos que experimentan algunos, en los comienzos de esa 
oración a causa de sus «entendimientos desbaratados»:

«hay unas almas y entendimientos tan desbaratados como unos caballos desbocados que no 
hay quien los haga parar... Helas mucha lástima, porque me parecen como unas personas que 
han mucha sed y ven el agua de muy lejos, y cuando quieren ir allá, hallan quien los defienda el 
paso al principio y medio y fin... cuando han vencido los primeros enemigos, a los sigundos se 
dejan vencery quieren más morir de sed que bcveragwfl que tanto ha de costar, faltóles ánimo...



t

78

y por ventura no estavan dos pasos de la fuente de agua viva que dijo el Señor a la Samaritana, 
que «quien la beviere no terna sed»...» (C. 19.2).

Aunque la imagen de la fuente tiene, en el texto citado, una finalidad claramente evangeliza- 
dora. la experiencia de haber bebido a raudales de esa agua hace que el lenguaje teresiano se 
torne paradójico y aflore su regusto interior:

«Más ¡con qué sed se desea tener esta sed!. Porque entiende el alma su gran valor, y aunque es 
sed penosísima que fatiga, trai consigo la mesma satisfacción con que se mata aquella sed. de 
manera que es una sed que no ahoga sino a las cosas terrenas, antes da hartura, de manera que 
cuando Dios la satisface, la mayor merced que puede hacer al alma es dejarla con la mesma 
necesidad, y mayor queda siempre de tornar a bever esta agua» (C 19.2).

En el capítulo 20. la imagen de la fuente deriva hacia la alegoría, una alegoría impregnada de 
ternura en cada uno de sus elementos:

«como es tan bueno... da de muchas maneras a bever a los que le quieren siguir... Porque 
desta/iawe caudalosa salen arroyos, unos grandes y otros pequeños, y algunas veces, charqui- 
tos para niños... éstos son los que están en los principios» (C. 20.2).

Para iniciar el camino de la oración. Teresa de Jesús exige una gran determinación:
«Tornando a los que quieren ir por él (camino de oración) y no parar hasta el fin —que es lle

gar a bever de esta agua de vida—... importa mucho y el todo una grande y muy determinada 
determinación de no parar hasta llegar a ella» (C. 21.2).

En un contexto socio-religioso en el que se vetaba a las mujeres y al pueblo sencillo el dere
cho a la oración mental. Teresa de Jesús defiende con valentía ese derecho, valiéndose del 
mismo simbolismo del agua y de \a fuente:

«Pues ya veis: sin gota de este agua, ¿cómo se pasará camino adonde hay tantos con quien 
pelear?. Está claro que al mijor tiempo morirán de sed: porque —queramos que no...— todos 
caminamos para esta fuente, aunque de diferenes maneras. Pues creedme vosotras, y no os 
engañe naide en mostraros otro camino sino el de la oración» (C. 21.6).

Desde su experiencia. Teresa de Jesús se atreve a valorar la oración mística como el mejor 
camino para llegar a la Fuente. La imagen no se enriquece con nuevos elementos, sino que 
repite los mismos, una y otra vez. porque la Santa va a lo esencial. Y es que la oración es 
el único camino:

«Las que de esta manera se pudieren encerrar en este cielo pequeño de nuestra alma — 
adonde está el que le hizo, y la tierra y acostumbrara no mirar ni estar donde se distraigan estos 
sentidos estertores, crea que lleva excelente camino y que no dejará de llegar a bever el agua de 
la fuente, porque camina mucho en poco tiempo» (C. 28.5).

Los últimos capítulos de Camino de perfección contienen el comentario al Padrenuestro, pre
sidido por la imagen fundamental de Jesús Maestro. Pues bien, al terminar el comentario, a 
punto de concluir el libro. Teresa de Jesús retorma la imagen de \a fuente como símbolo de vida 
y la oración como único camino para llegar a ella. Tampoco esta vez la alegoría cobra elemen
tos nuevos, ni la Santa se demora en ella. Sólo la enriquece con el léxico, engolfar y abundosa
mente. que expresan la plenitud de la comunicación de Dios:

«Sea (el Señor) bendito por siempre, que es cierto que jamás vino a mi pensamiento que 
havia tan grandes secretos en ella (el Padre nuestro), que ya havéis visto encierra en si todo el 
camino espiritual, desde el principio hasta engolfar Dios el alma y darla abundosamente >( 
bever de la fuente de agua viva, que dije eslava al fin del camino» (C. 42.5).



7. FUEGO
1. Significación de la imagen

2. Fuentes del simbolismo

79

(76) G. Bachelanl; La flanime d'une chandelle. <>p dt.. pg. 60.
(77) Cfr. E. Cirlot. o/>. <•«.. pp. 209-210.

El fuego ha sido, en todas las religiones y mitologías antiguas, un símbolo de enorme trascen
dencia. asociado a la idea de vida y de salud, de triunfo y de poder contra el mal. Según Herá- 
clito. el fuego es «agente de transformación». El fuego es símbolo de destrucción y de 
renovación. Para la mayoría de los pueblos primitivos, el fuego es un demiurgo y procede del 
sol.es su representación sobre la tierra. En muchos ritos, las antorchas, las hogueras, las ascuas 
e incluso las cenizas, son consideradas con virtud para provocar el crecimiento de las mieses y 
el bienestar de los hombres y de los animales. Las fiestas del fuego que perduran en nuestros 
dias (hogueras de san Juan, fuegos artificiales, etc.) mantienen un doble significado mítico: ase
gurarla provisión de luz y calor, de purificar y destruir las fuerzas del mal. M. Schneider distin
gue dos clases de fuego por su dirección: el fuego del eje fuego-tierra (erótico, calor solar, 
energía física) y el eje fuego-aire (místico, purificador. sublimador, energía espiritual). El fuego 
es el ultraviviente. la «imagen arquetipo de lo fenoménico en si»77.

El fuego es siempre, para Teresa de Jesús, el símbolo del amor de Dios y de sus efectos en el 
alma Enamorada del agua y de la luz. nuestra escritora encuentra también en el fuego, el más 
noble de los elementos, abundantes imágenes para expresar sus más altas vivencias místicas: la 
oración de quietud, la unión y la transformación del alma en Dios. El simbolismo delfuego apa
rece en las obras teresianas. precisamente, cuando Teresa de Jesús comienza a declarar los dis
tintos grados de la oración mística Así en el Libro de la Vida, en las Meditaciones sobre los 
Cantares, en las Exclamaciones, en las Cuentas de Conciencia yen las Moradas del castillo interior. 
Sólo en Camino de perfección, la santa recurre a la imagen del fuego para enseñar a sus monjas la 
oración de recogimiento activo, y darles algunos consejos para después de comulgar. Pero, 
incluso entonces, el fuego se identifica con Dios.

Como otros núcleos imaginativos, el fuego experimenta, en la obra de Teresa de Jesús, un pro
ceso simbolizador ascendente, paralelo al proceso místico. Hasta tal punto es así. que a cada 
etapa de ese proceso místico corresponde una imagen concreta que también experimenta un 
ascenso progresivo, desde la alegoría hasta el simbolismo. Por eso no es extraño que en ese pro
ceso de transformación en el amor, la débil centella que enciende Dios en el alma, en la oración 
de quietud, se convierta enfuego devorador que transforma el hierro en ascua viva, en la oración 
de unión, que sea dardo de fuego en los grandes ímpetus de amor, y acabe en llama ascensional 
que arranca el alma de sí misma y la sube hasta su Dios, en el vuelo de espíritu. «La llama es 
una verticalidad habitada»76, verticalidad del alma que asciende hasta el Dios que la vive por 
entero, después de consumada la unión en el matrimonio espiritual.

La imagen del fuego, a diferencia de otras, comienza a ser interiorizada desde la primera obra 
teresiana. pero sólo a partir de los estados místicos más subidos. En el Libro de la Vida, cuando 
Teresa de Jesús describe los grandes ímpetus de amor mediante la imagen del dardo o saeta. 
dice, repetidas veces, que el dardo llega a «lo más vivo de las entrañas y corazón». En la Cuenta 
de Conciencia 54a. la interiorización de la imagen de la saeta, en los ímpetus de amor, es mayor 
todavía, porque la llaga producida es «en lo interior del alma». Del mismo modo, el vuelo del 
espíritu que Teresa de Jesús no sabe definir, «sube de lo más intimo del alma». Sin embargo, es. 
en las Moradas del castillo interior, donde el simbolismo del fuego alcanza su mayor interioriza
ción. y Dios es el brasero encendido en el hondón del alma.



(78) Sigo la exposición sobre el Fuego

80

en la Biblia, del Diciionnaire de spiritualiié. op. cil. pp. 248-272.

Santos Padres
Algunos Santos Padres y doctores de la Iglesia han intentado dar una explicación sistemática 

del simbolismo del fuego en las Sagradas Escrituras. Para San Isidoro de Pelusa el fuego es un 
elemento más rico y más generoso que los otros, ya queuna sola llama puede encender diez mil 
lámparas sin disminuir, y puede encender todavía muchas más.

El privilegio del fuego de representar las cosas divinas reside en su propiedad de darse sin 
perderse, de tender hacia lo alto y no hacia lo bajo. Como se trata de un símbolo, estas analogías 
metafóricas, fundadas sobre las apariencias sensibles, guardan un valor de orden poético, 
no científico.

El fuego no simboliza la vida íntima de la Divinidad, sino la trascendencia de su operación 
creadora, su omnipotencia y su santidad, que da sin recibir, que se comunica a todos los seres, 
sin mezclar su presencia universal y escondida, que no se deja percibir más que en respuesta a 
una oración, en una experiencia inefable. San Gregorio Magno toma la imagen del fuego que se 
comunica, pero la aplica a la infusión de la caridad. San Bernardo, amigo de las antítesis, dice 
que Dios es un fuego que consume sin afligir, que abrasa suavemente, que aniquila con felici-

La Biblia
En la Biblia y en la literatura cristiana, el símbolo del fuego «sirve para expresar tanto la tras

cendencia de Dios, como los efectos conturbadores y transformantes de su presencia en las 
criaturas espirituales»78. El fuego es. en la Sagrada Escritura, un signo de la presencia y de la 
acción divinas, y juega un papel muy decisivo en la historia de la humanidad. El pueblo judio, 
más que otros pueblos, sintió una admiración, mezclada de miedo, por el fuego, imagen de la 
vida y agente de destrucción, que parece venir del cielo, pero que el hombre puede captar y 
reproducir. El fuego es una criatura de Dios que cumple lo que se le ordena, y que es invitadoa 
alabar a su Creador (Dn. 3.66).

En la religión de Israel, el fuego es. sobre todo, signo de la presencia divina, y. generalmente, 
el elemento principal de las teofanias de Dios sobre la tierra; simboliza la santidad inaccesible 
y el esplendor incomparable del Todopoderoso. En el Sinai. ante la zarza que arde sin consu
mirse. Moisés recibe su misión y la revelación del nombre divino (£v. 3.2_»■ 14). A lo largo del 
camino por el desierto, el pueblo judio es guiado durante el dia por una nube que significa la 
presencia vigilante de Dios, y que por la noche toma el aspecto de una columna de fuego (Ex 
13.21-22). También en los Salmos son frecuentes las imágenes terribles del fuego: «La voz de 
Yahvé hace estallar llamas de fuego/la voz de Yahvé sacude el desierto» (Sal. 29.7-8).

Los profetas describen la gloria en la cual se esconde a los ojos creados la santidad del Trans- 
cendente. como el resplandor luminoso de un brasero inaccesible. Isaías ve a los serafines, 
encendidos en el fuego, adorando al Dios tres veces Santo (Is. 6.1-7). El Nuevo Testamento tam
bién aporta una teofanía en el fuego: la venida del Espíritu Santo sobre los apóstoles en lenguas 
de fuego el dia de Pentecostés.

El fuego es. además, en la Biblia, símbolo de la trascendencia divina. Simboliza las perfeccio
nes de Dios que se expresan en intervenciones visibles de la Divinidad. Se describe la cólera de 
Yahvé. reprobando el mal. como una pasión vehemente (Detit. 32.22). Se presenta a Dios como 
un Dios celoso del bien de su pueblo (Zac. 2.9) y se le designa como un fuego devorador 
(Deut. 4.24).

El Evangelio revela la verdadera naturaleza del fuego espiritual: «Yo he venido a traer fuego 
a la tierra, y ¿qué he de querer sino que arda?» (Le. 12.49). Los exégetas ven en este fuego el don 
del Espíritu Santo o la gracia santificante o la caridad que es el amor de Dios, derramado en los 
corazones (Rom. 5.5).



T

i

81

dad. Santa Gertrudis representa la naturaleza divina como un brasero de amor, utilizando 
libremente las imágenes de la Escritura, para sugerir el poder soberano del Amor infinito.

El fuego es símbolo, muy especialmente, del Espíritu Santo; las lenguas de fuego de Pentecos
tés significan la acción purificadera y transformante que el Espíritu iba a cumpliren el mundo. 
Las propiedades del fuego ofrecen una imagen de lo que es el Espíritu Santo en sí mismo. El 
Nuevo Testamento invita a ello. Se puede reconocer «la plenitud viviente del Espíritu que está 
en Dios» en «los siete espíritus de Dios», representados por las siete lámparas de fuego que 
«ardían delante del trono» (/í/z 4.5).

Algunos textos litúrgicos asimilan al Espíritu Santo con el fuego divino: «Fons vivus. ignis, 
caritas» (Himno del Veni. Creator). La liturgia griega llama al Espíritu Santo «Fuego proce
dente del Fuego». Los Santos Padres dan muchas explicaciones de este nombre del Espíritu. 
Para Orígenes, «si Dios es un fuego que consume» (Heb. 12.29). el Espíritu es un fuego. San 
Basilio piensa en la acción santificante del Espíritu Santo en las almas: y San Juan Crisóstomo 
considera que el Espíritu mismo se apareció en el fuego, porque, como el fuego quema las espi
nas, el Espíritu Santo destruye los pecados. San Agustín aplica la imagen del fuego al amor 
cuya analogía introduce en el misterio de la tercera Persona de la Trinidad.

Otra aplicación que los autores cristianos han hecho del fuego es la relativa a la virtud teolo
gal de la caridad que es, en nosotros, como una centella del brasero de amor que es Dios. Virtud 
sobrenatural, infundida en la voluntad humana para poder amar a Dios por si mismo y como 
El se ama a sí mismo, la caridad es una similitud activa y viviente de aquel que es. en la Trini
dad, el Espíritu del amor. El fuego que, derramándose y multiplicándose, no pierde nada de su 
brillo ni de su calor, se presta para simbolizar la comunicación de Dios a la criatura.

Este simbolismo del fuego, aplicado a la caridad, es confirmado en el Nuevo Testamento: la 
caridad es como fuego espiritual (Mt. 24.12). Algunos textos litúrgicos presentan la caridad 
como un fuego alumbrado por Dios en el corazón del hombre: «Ven. Espíritu Santo, llena los 
corazones de tus fieles, y enciende en ellos el fuego de tu amor» (Aleluya de Pentecostés).

Ese fuego ilumina y abrasa suavemente. Ricardo de San Víctor aprovecha las distinciones de 
los efectos del fuego, para caracterizar los progresos de la caridad. «El primer grado de la cari
dad violenta» es una herida: el dardo, inflamado del amor, penetra en lo más profundo del 
alma, dejando en ella un dolor abrasador, las primeras visitas del Señor inflaman la afectivi
dad. sin iluminar aún la inteligencia: en el segundo grado, el fuego de amor se convierte en luz. 
en la contemplación de la belleza de Dios y la asimilación de su gloria».

El fuego, además, consume y transforma en si. es como un holocausto. San Agustín insiste 
frecuentemente sobre el deseo de la caridad que tiende a consumirlo todo, el corazón y la vida 
del hombre. La caridad transformante es expresada por San Máximo, mediante la imagen del 
hierro metida en el fuego: el hierro incandescente que parece perder su naturaleza para tomar 
la del fuego. La imagen aparece también en San Bernardo y en Ricardo de San Víctor que se 
sirve de ella para significar la unión extática. Teresa de Jesús empleará está imagen, para decla
rar la oración de unión (K 18.6).

Hugo de San Víctor muestra un interés particular por el símbolo del fuego. En una desús últi
mas obras. San Víctor describe los progresos del alma, desde la meditación hasta la contempla
ción. por medio de una nueva alegoría: el leño de madera verde metido en el fuego. Esta imagen 
será retomada por San Juan de la Cruz en toda su amplitud.

Las liturgias
Las religiones antiguas, y la judia en particular, han utilizado el fuego como el medio más 

radical para hacer pasar simbólicamente, a la disposición de la divinidad, una criatura viviente 
o no. un bien poseído hasta entonces por el hombre. Las realidades terrestres, consumidas por 
el fuego en honor de Yahvé son. en el Antiguo Testamento, resinas odoríferas (incienso) o ani
males más o menos grandes. El incienso es quemado sobre el altar más rico y más sagrado (Ex.



82

30.1). Los animales son consumidos, en su totalidad, en el rito del holocausto (Lev. 7.7-9). Estos 
ritos sacrificiales manifiestan la ambivalencia del luego, como signo de santificación o de exe
cración. y como agente de muerte o de vida transformada.

La Iglesia ha tomado del culto del Antiguo Testamento algunas costumbres y ceremonias 
para su liturgia. Una de el las es la de quemar incienso en las funciones litúrgicas solemnes, por
que el incienso y el humo de su combustión son consideradas en el Apocalipsis como símbolo 
de la oración de los fieles (Ap. 8.3-4). También el rito de la consagración de los altares Ilesa 
implícita la combustión de cera y de incienso sobre el nuevo altar. Otro rito de mucha tradición 
en la Liturgia cristiana es la bendición solemne del/i/ego nuevo, al comienzo de la Vigilia pas
cual. Esta ceremonia fue tomada de la antigua costumbre del «lucernario» entre los judíos que. 
cada tarde, al encender las lámparas, daban gracias a Dios por el don de la luz. Hacia el s IV.el 
lucernario de la noche pascual adquirió gran importancia en Jerusalén y en otros países. En la 
liturgia actual, se bendice un cirio, para que alumbre la vigilia de oración, como símbolo de 
Cristo resucitado, vencedor de la muerte. Para dar mayora fuerza al simbolismo, se enciende el 
cirio con el fuego sacado de la piedra, en el mismo acto, y surge en medio de la oscuridad 
de los templos.

Podemos resumir asi lo expuesto: El fuego real, utilizado por algunos ritos del culto judeo- 
cristiano. no ha sido elevado, como el agua, a la dignidad de materia sacramental, propiamente 
dicha; interviene sólo en algunos sacramentales de la Iglesia. Es también el fuego real, tal como 
se presenta en la naturaleza (el rayo), el que ha servido de base a los autores inspirados en la 
Biblia, para retlexionar sobre el valor religioso del fuego, y ver en él un signo de la presencia) 
acción de Dios en el mundo, y especialmente en el pueblo elegido Los profetas han extrapo
lado este signo de la acción presente de Dios en el futuro escatológico (juicio por el fuego, cas
tigo final, etc.). Ellos, el mismo Jesucristo, los apóstoles, los santos padres y los teólogos 
cristianos han sacado de esas ideas base, una metáfora sugestiva que sirve para expresar reali
dades que sobrepasan inexperiencia humana; la santidad transcendente de Dios, la ternura de 
su amor, y su comunicación a los hombres por la gracia. Los escritores espirituales también han 
explotado abundantemente la imagen del fuego, para describir los progresos del amor de Dios 
en las almas. Hay en este empleo metafórico un sustrato humano; el fuego, como los otros tres 
elementos, tiene un lugar especial entre las constantes de la imaginación que se llaman los arque- 
tipos, y se presta naturalmente, para simbolizar un sentimiento apasionado, evocar una presen
cia inmaterial y sugerir una acción purificadera y transformante.

(79) Cfr. G. Etchegoyen. op. cu., pg. 232.

Literatura mística
El simbolismo bíblico del fuego pasó a la literatura religiosa y profana de la Edad Media, con

virtiéndose en un tópico que sirvió para expresar tanto el amor de Dios como el amor 
humano En ambas literaturas son frecuentes las imágenes de la centella, de la llama, del 
dardo de fuego de la herida de amor, del oro purificado por el fuego, y tantas otras que llegan hasta 
la literatura del Renacimiento. Sin embargo, es en la literatura mística donde c\ Juego. se con- 
v ¡ene en el símbolo del amor por excelencia. Medtante la imagen de luego, el m.stico «expresa 
los matices más delicados y los efectos más violentos: suave calor de la ternura, punficacton del 
sufrimiento fusión del temor y de la esperanza destello de la emoción. llama sub.ta del deseo, 
brasa riva de la herida de amor, abrazo total del cuerpo y del alma en el incendio de la 
pasión»'9.

De todos los escritores místicos anteriores a Teresa de Jesús me interesa destacar a F. de 
Osuna y a B. de Laredo. por la clara influencia religiosa y literaria que ejercen en nuestra 
escritora. .  . . „

Osuna aplica el simbolismo de\ fuego. muy especialmente, al Espíritu Santo; retoma la ima
gen ddmeB fundido por el fuego para significar los electos producidos por el Espíritu, el día



(SO) Subida del Monte Sión.por la vía contemplativa. Sevilla. 1535. Extravagante. Epístola. XIII Ibl CCXXX.

83

de Pentecostés: «No sin misterio quiso elegir el Espíritu Santo de venir en especie defuego. que 
suele derretir los metales, transformándolos en si para los juntar; ca siendo de naciones y 
voluntades diversas los que lo habían de recibir en tal manera los deshizo este santo fuego de 
amor y los transformó en su sola voluntad, que ya no eran ellos los que hablaban, sino el espí
ritu» (Lev de Amor santo, c. 15). Los efectos de luz y de calor que produce el sol. le sirven a Osuna 
para simbolizar a la Santísima Trinidad: «El Padre Eterno se llama sol: su luz es su Hijo; que 
engendra por vía de noticia intelectual, que se dice lumbre del ánima: y pues ya nos había 
enviado su luz que vino al mundo, no faltaba sino que nos enviase el calor de su amor que es el 
Espíritu Santo...; y viene agora el Espíritu Santo para ser carro de amoroso fuego, en que cada 
uno de los apóstoles. .... suban a soberana perfección» (Ley de A.S.. c. 15).

Osuna recuerda también las propiedades y los efectos del fuego: según él. el efecto más 
fecundo es purificar al alma de toda mezcla que le impida alcanzar la santidad: «El fuego tiene 
esta propiedad: que aparta las cosas diferente y junta las semejantes, y así el amor encendido de 
Dios admite y da lugar a lo bueno y ahuyenta y lanza lo malo y contrario a la santidad» (7L4.. Tr. 
4. c.3).

De igual modo, el simbolismo del fuego le sirve a Osuna para expresar los distintos grados de 
recogimiento por los que hay que pasar hasta llegar a la contemplación. El deseo de conocer a 
Dios ya está en el alma, pero sepultado por el pecado: y para llegar a la contemplación de las 
cosas altas y espirituales de Dios «es menester que el Señor supla con su gracia para avivar esta 
centella secreta que está en nuestro corazón» (T.A. tr. S, c. 2). El corazón limpio y desembara
zado de todo pensamiento criado es comparado por Osuna con un «brasero de oro del templo de 
Dios»(7L4.. tr 4. c. 5). En el recogimiento místico, el fuego es ya una presencia amorosa que 
siente el alma intensamente: «¿Qué diremos de la gracia que en este doblado ejercicio se suele 
sentir, y en él se inflama la voluntad en tal manera que dentro en el pecho se siente un/wego tan 
apacible que decir no se puede?. Fuego harto semejable a lo de acá. salvo que no da pena alguna, 
más antes aplace tanto que desean siempre encender en él las entrañas y el corazón» (T.A. 
tr 18.C.3).

En Bernardino de Laredo el simbolismo del fuego adquiere un especial lirismo y belleza. En 
la primera redacción de la Subida del Monte Sion. el místico franciscano explaya su doctrina del 
engrandecimiento del alma en la contemplación quieta que define de diversas maneras, pero 
siempre como un proceso de interiorización. En ese estado, el alma se hace un espíritu con Dios 
y se transforma en El. Para describir esa unión. Laredo recurre al símil de la centella: «el alma 
transformada se infunde y se engolfa e langa toda en el amor que ante en si la transformo. Assi 
como una centella que se consume en el fuego de donde ante resulto: y pierdese de su ser quanto 
a su nominación; y hazese un/oego vivo con el y en el mismo/«ego. Lo mismo acontece al anima 
hecha un espíritu en dios/por dios/y con dios/que sin dexar de ser ánima/assi está infundida en 
dios: assi se transforma en el»80. El ensanchamiento o dilatamiento del alma es uno de los con
ceptos más originales de la primera redacción de Subida de donde pasa a Teresa de Jesús. 
Laredo lo relaciona con el hambre y deseo de Dios. pues, a medida que el alma conoce más a 
Dios, más necesita buscarle. El engrandecimiento es concebido por Laredo como una transfor
mación en Dios. Para ello recurre a la bellísima alegoría del monte encendido, de la centella y 
de la gota de agua, perdida en el mar:

«De un gran monte encendido el qual es todo una brasa salta una sutil centella: la qual lle
vada del ayre se emprende en un valle que esta apartado del monte por distancia y por baxeza: 
más porque el valle esta bien dispuesto para arder: la centella que dio en el y se emprendió e 
ardió luego: assi acrescienta su llama/e assi va multiplicando su incendio/e assi cresce su calor 
que siempre e cada vez más se viene acercando al monte del qual le vino el incendio hasta 
encorporarse en él. Y e\fuego que ardia en el valle: y es por si poco o pequeño en comparación 
del//ego que lo encendió: infundese/engolfase/y se encorpora e trasmuta en el grandissimo



llamadardo de oro

84

(81) tbid. Episl. XIII. fol. CCXXX.
(82) tbid. Episl. XIII. fol. CCXXX.

fuego

La imagen de \acentella aparece de modo inesperado, irrumpiendo en la secuencia de la Ale
goría del Huerto, cuando ni la semántica ni el núcleo imaginativo del contexto pueden hacer 
presagiar la aparición de aquella imagen, ya que toda la alegoría se basa en el iluminante agua.

incendio del monte de quien le vino la centella que encendió su vivo fuego: con el qual el fuego que 
se encendió vemos que es un mismo/negó en \os dos fuegos distintos: uno grande otro pequeño: 
ya vemos un mismo incendio por virtud de un mismo fuego ser una llama de calor y un 
resplandor/un amor/un querer solo o una sola voluntad/y un spiritu es con el que lo inflamo: 
aquel que ha sido inflamado. De manera que digamos: la centella que salto de\ grande incendio: 
ya se ha juntado con el»si. Aunque estas comparaciones puedan parecer poco adecuadas. 
Laredo insiste en que dan «muy gran hinchimiento» al alma que meditando procura llegarse a 
Dios, hasta transformarse en El. porque es «monte de bivo incendio, y puédelo bien dezir: pues 
que del resulta el fuego que no solamente abrasa a todos los seraphines: mas a Chrisio e sus 
entrañas aun abraso en el brasero encendido del monte alto donde tenemos refugio: ello esen la 
santissima cruz/»82.

En la segunda redacción de Subida en la que la doctrina del ensanchamiento del alma es 
bastante menos explícita. Laredo recurre nuevamente al simbolismo del fuego, para declarar la 
excelencia de la oración contemplativa, fruto de la acción del Espíritu Santo: «¿Quién no 
entiende que este fuego es el que el Espíritu Santo hace que arda en el altar del humano corazón, 
cuyas llamas se levantan al brasero sempiterno, mediante nuestra afectiva por la vía de la aspi
ración?» (Subida. III. c. 2). Después de explicar las tres clases de contemplación correspondien
tes a los principiantes, a los proficientes y a los más perfectos, se detiene en estos últimos: «Mas 
la distinción tercera de aqueste fuego divino que la divina bondad enciende en su altar.... el amor 
que su clemencia infinita aviva en el corazón de las entrañas de las ánimas que le ama. éste es el 

fuego que nunca faltó o que nunca desfallece y es perpetuo» (Subida. III. c. 2). Muy al final del 
libro. Laredo. encendido en fervor, compone una oración para después de comulgar, valiéndose 
del mismo simbolismo del fuego: «¡Oh pan vivo angelical!, vuestro pobrecillo siervo, que es tan 
indigno de vos.... querría poder deshelarse: por tanto, viene al calor del seráfico brasero: plégaos 
de comunicarle alguna viva centella... que le encienda las entrañas y le abrase el corazón» 
(Subida. III. c. 40).

La imagen del brasero también es frecuente en los místicos franciscanos. Osuna habla de la 
necesidad de limpiar el corazón del hombre, «ca es ... brasero de oro del templo de Dios» (T.A. tr. 
4. c. 5). Y Bernardino de Laredo emplea la imagen, repetidas veces, en la Subida del MonteSión. 
Con una sencilla alegoría representa el amor de Dios: «La divinidad es lumbre, y leña la huma
nidad, y ese) brasero la cruz...» (S. //. 24). Al comentarel gozo de la Resurrección de Cristo, recu
rre de nuevo a la misma imagen. «Qué abrasado acatamiento podrían dar los serafines cuando 
viesen el encendido brasero'del que en si los abrasó y en cuya flama arden siempre?» (S. 
//. 35).

3. El simbolismo del fuego en las primeras obras teresianas

El simbolismo del fuego se inicia en el c. 15 del Libro de la Vida, con la imagen de la centella 
que significa la oración de quietud, y se repite hasta el final del libro, siempre significando el 
amor de Dios y sus efectos en el alma. El proceso simbolizador del fuego sigue una línea ascen
dente. a lo largo del libro, a medida que Teresa de Jesús va declarando mercedes místicas 
más subidas:

centella



85

Teresa de Jesús describe la oración de quietud que es como el agua que se saca con «un torno y 
arcaduces» y es «a menos travajo» del hortelano y se saca más agua. Sin embargo, al explicar 
qué hacen las potencias en esa oración de quietud, la Santa subraya que el entendimiento y la 
memoria no se pierden, porque el alma está sosegada en Dios. El papel fundamental lo juega la 
voluntad: por eso. aunque alguna vez. aquellas potencias «se disbaraten», la voluntad está 
unida con Dios, hasta el punto de que:

«—por mucha diligencia que ellas pongan— no la pueden quitar su contento y gozo, antes 
muy sin travajo se va ayudando para que esta centellica de amor de Dios no se apague» 
(Vida. 15.1).

A pesar de que la imagen de la centella figuraba en toda la tradición místico-literaria. Teresa 
de Jesús se desprende de posibles ataduras doctrinales del tópico, y lo aplica a su particular 
objetivo. Consciente quizá de que la comparación de la centellica ha sido un poco imprevista, 
insiste y aclara:

«Es. pues, esta oración una centellica que comienza el Señora encender en el alma del verda
dero amor suyo, y quiere que el alma vaya entendiendo qué cosa es este amor con regalo» 
(V. 15.4).

Una vez más. la originalidad literaria de Teresa de Jesús se basa en la manipulación y dina- 
mización de una simple referencia imaginativa, para convertirla en núcleo alegórico:

«pues esta centellica puesta por Dios, por pequeñita que es. hace mucho ruido; y si no lo mata 
por su culpa, ésta es la que comienza a encender el gran fuego que echa llamas de sí» (V. 
15.4).

Teresa de Jesús sigue desarrollando la alegoría: «Es esta centella una señal u prenda que da 
Dios a esta alma de que la escoge ya para grandes cosas...» (V. 15.5). En las líneas siguientes, se 
añaden elementos nuevos al núcleo inicial, para enseñar al alma cómo debe actuar durante la 
oración de quietud. La Santa aconseja andar «sin ruido», es decir, no «andar con el entendi
miento» buscando muchas palabras y consideraciones, para ver que no merece tales gracias, y 
no permitiendo que «bulla» la memoria en recordar pecados:

«la voluntad con sosiego y cordura, entienda que no se negocia bien con Dios a fuerza de bra
zos. y que éstos son unos leños grandes puestos sin discreción para ahogar esta centella» 
(V 15.6).

Los «leños grandes» que pueden ahogar la centella contrastan con otro elemento nuevo, «las 
pajitas». que introduce la Santa para resaltar la importancia de los sencillos actos de amor de la 
voluntad frente a los razonamientos del entendimiento:

«Haga (el alma) algunos actos amorosos... sin admitir ruido del entendimiento a que busque 
grandes cosas. Más hacen aquí al caso una pajitas puestas con humildad... que no mucha leña 
junta de razones muy doctas... que en un credo la ahogarán» (K 15.7).

La centellica encendida por Dios en la oración de quietud se convierte en un gran fuego en la 
oración de unión. La inefabilidad de esta nueva gracia mística es tan grande, que Teresa de 
Jesús confiesa su impotencia para declararla:

«El cómo es ésta que llama unión, y lo que es. yo no lo sé dar a entender» (K 18.2).
Tampoco sabe qué es la mente ni la diferencia que hay entre ella y el alma o espíritu. Tiene la 

experiencia, pero no sabe los vocablos teológicos. Es el momento de abandonar el campo de la 
alegoría y recurrir al simbolismo:

«todo me parece una cosa, bien que el alma alguna vez sale de sí mesma a manera de un/üego 
que está ardiendo y hecho llama, y algunas veces crece este fuego con ímpetu; esta llama sube 
muy arriba áelfuego. más no por eso es cosa diferente, sino la mesma llama que está en el fuego» 
(V. 18.2).



86

El avance del proceso simbólico es evidente: el amor de Dios que, en la oración de quietud 
era una alegórica centellica. ha crecido hasta hacerse fuego simbólico en la oración de unión: y. 
en esta oración, lo más subido del alma se levanta de sí misma a manera de llama que sale del 
mismo fuego. Sin duda que. en esa declaración. Teresa de Jesús evoca la imagen del grandísimo 
incendio del monte y de la llama que sube, con la que Bernardino de Laredo describe la tansfor- 
mación del alma en Dios, citada en páginas anteriores.

La sutil diferencia entre la unión y el levantamiento de espíritu, «en esta misma unión», la 
expresa Teresa de Jesús, nuevamente, con el simbolismo del fuego. La acción divina es distinta 
en cada una de las dos gracias místicas, y ios efectos de esa acción son mayores en el vuelo de 
espíritu. La Santa marca bien las diferencias, valiéndose del tópico del metal fundido por el 
fuego, pero, acomodándolo, como siempre, a su propósito concreto y al tema doctrinal que 
desarrolla:

«Acaece venir este levantamiento de espíritu u juntamiento con el amor celestial, que a mi 
entender es diferente la unión del levantamiento en esta misma unión... Yo he visto claro ser 
particular merced, aunque... sea todo uno y lo parezca: mas un fuego pequeño también es fuego 
como un grande, y ya se ve la diferencia que hay de lo uno a lo otro: en un /¡/ego pequeño, pri
mero queun hierro pequeño se hace ascua, pasa muchoespacio: mas si e\fuego es grande, aun
que sea mayor el hierro, en muy poquito pierde del lodo su ser... Ansí me parece es en estas dos 
maneras de mercedes del Señor» (K 18.6).

Cuando años más tarde, en 1576. Teresa de Jesús escribe la Cuenta de conciencia 54a. sobre los 
grados de oración, describe la diferencia entre la unión y el vuelo de espíritu con el mismo sim
bolismo del fuego y de la llama:

«El vuelo de espíritu es un no sé cómo le llame, que sube de lo más intimo del alma... Paré- 
cerne que el alma y el espíritu deve ser una cosa: sino que como un/uego que si es grande y ha 
estado disponiéndose para arder, ansí el alma de la disposición que tiene con Dios, como el 

fuego, ya que de presto arde, echa una llama que llega a lo alto, aunque tan/i/ego es como el otro 
que está en lo bajo, y no porque esta llama suba, deja de quedar el fuego» (C. C. 54a. 9).

El simbolismo de\ fuego que había irrumpido inesperadamente en la alegoría del Huerto des
borda la microestructura alegórica, y abarca la macroestructura del libro entero. El proceso 
místico de Teres de Jesús sigue avanzando, y. paralelo a él avanza el proceso simbolizados A 
finales de 1565. ios ímpetus de amor llegan a tal extremo, que Teresa de Jesús exclama: «verda
deramente me parecía se me arrancava el alma» (K 29.8). Todo el c. 29 es una declaración de 
esos grandes ímpetus, y de su deseo de morir por ver a Dios. Para declararlos, nuestra Santa 
retoma el simbolismo del fuego, con la imagen de la saeta y la herida de amor:

«Estotros ímpetus son diferentísimos. No ponemos nosotros la leña, sino que parece que. 
hecho ya el fuego, de presto nos echan dentro para que nos quememos. No procura el alma que 
duela esta llaga de la ausencia del Señor, sino hincan una .sacra en lo más vivo de las entrañas y 
corazón a las veces, que no sabe el alma qué ha. ni qué quiere. Bien entiende que quieren Diosy 
que la saeta parece traía hierva para aborrecerse a si por amor de este Señor, y perdería de buena 
gana la vida por El» (K 29.10).

Uno de esos grandes ímpetus de amor, la transverberación, es descrito por Teresa de Jesús 
mediante la imagen del dardo de fuego, y constituye una de las páginas más expresivas de la lite
ratura teresiana. La merced del dardo tuvo lugar varias veces, según confesión de la misma 
Santa, y se le concedió en forma de visión:

«Quiso el Señor que viese aquí algunas veces esta visión: vía un ángel cabe mi hacia el lado 
izquierdo en forma corporal... No era grande, sino pequeño, hermoso mucho, el rostro tan 
encendido que parecía de los ángeles muy subidos que parecen todos se abrasan...: víale en las 
manos un dardo de oro largo, y al fin de el hierro me parecía tener un poco de fuego: éste me pare
cía meter por el corazón algunas veces y que me llegava a las entrañas; al sacarle, me parecía las 
llevava consigo y me dejava toda abrasada en amorgrandede Dios. Era tan grande el dolor que



87

me hacía dar aquellos quejidos y tan excesiva la suavidad que me pone este grandísimo dolor, 
que no hay desear que se quite, ni se contenta el alma con menos que Dios. No es dolor corpo
ral. sino espiritual, aunque no deja de participar el cuerpo algo, y aún harto» (V. 29.13).

La Cuenta de conciencia 54a. a la que antes he aludido, declara esta misma meced del dardo, 
con menos lirismo, pero con las mismas imágenes de la saeta y la herida de amor:

«Otra manera harto ordinaria de oración es una manera de herida, que parece al alma como 
si un;i saeta la metiesen por el corazón, u por ella misma. Ausi causa un dolor grande que hace 
quejar y tan sabroso, que nunca querría le faltase. Este dolor no es en el sentido, ni tampoco es 
llaga material, sino en lo interior del alma sin que pareza dolor corporal, sino que. como no se 
pueda dar a entender sino por comparaciones, pónense estas groseras —que para lo que ello es 
lo son. mas no sé yo decirlo de otra suerte—» (C. C. 54a. 14).

La imagen de \<x saeta y de la llaga de amor las encontramos nuevamente en las Exclamaciones. 
escritas en 1569. pocos años después que el Libro de la Vida. Las imagánes expresan los mismos 
ímpetus de amor;

«el corazón que mucho ama. no admite... consuelo sino del mesmo que la llagó... ¡Oh. verda
dero Amador, con cuánta piadad. con cuánta suavidad, con cuánto deleite... y con cuán grandí
simas muestras de amor curáis estas llagas que con las.vaer«.s del mesmo amor havéis hecho!... 
¿Cómo podía haver medios humanos que curasen los que ha enfermado e\fuego divinó!. ¿Quién 
ha de saber dónde llega esta herida, ni de qué procedió, ni cómo se puede aplacar tan penoso y 
deleitoso tormento?» (Exclam. 16).

A punto de concluir el Libro de la Vida. Teresa de Jesús describe la «más subida» visión de la 
Humanidad de Cristo que jamá ha tenido, y lo hace con la imagen de la llama:

«Esta inesma visión he visto otras tres veces. Es. a mi parecer, la más subida visión que el 
Señor me ha hecho merced que vea... Parece que purifica el alma en gran manera... Es una 
llama grande, que parece'abrasa y aniquila todos los deseos de la vida; declaróseme aquí bien 
cómo era todo vanidad, y cuán vanos son los señoríos de acá... Hace un espanto a el alma 
grande de ver cómo osó. ni puede nadie osar ofender una Majestad tan grandísima» (V. 
38.18).

En Camino de perfección, el simbolismo del fuego es muy escaso, debido, sin duda, como ya he 
señalado en otras ocasiones, al carácter didáctico del libro. La imagen del fuego aparece por pri
mera vez. en el c. 19. cuando Teresa de Jesús comienza a tratar de la oración. Se lamenta allí de 
las almas con «entendimientos desbaratados» que no pueden sosegar, y. a pesar de su sed. no 
llegan a la Fuente de Agua viva, símbolo déla contemplación perfecta. Describe entonces.Teresa 
de Jesús las propiedades del agua, y juega con la antítesis agua/fuegó. «elementos contrarios», 
para ponderar la fuerza del amor de Dios. Del mismo modo que el fuego del alquitrán «fuerte y 
poderoso» no puede ser «amatado» por el agua, asi el amor de Dios:

«El agua tiene tres propiedades... La una es que enfría... y si hay granfuego, con ella se mata, 
salvo si no es alquitrán, que se enciende más. ¡Oh. válame Dios, qué maravillas hay en este 
encenderse más e\ fuego con el agua cuando el fuego fuerte, poderoso, no sujeto a los elementos, 
pues éste —con ser su contrario— no le empece, antes le hace crecer!... De que Dios os traya a 
bever de esta agua... gustaréis de esto y entenderéis cómo el verdadero amor de Dios... cómo es 
Señor de todos los elementos y del mundo. Y como el agua procede de la tierra, no hayáis miedo 
que mate este fuego de amor de Dios... el agua que nace en la tierra, no tiene poder contra él; sus 
llamas son muy altas, y su nacimiento no comienza en cosa tan baja. Otros fuegos hay de 
pequeño amor de Dios, que cualquier suceso los amatara; mas a éste. no. no. Aunque toda la 
marde tentaciones venga, no le harán que deje de arder de manera que no se enseñoree de ellas» 
(C. 19.3-4).

La imagen de la centella que salta del/uego del amor de Dios, le sirve a Teresa de Jesús para 
declarar la oración de recogimiento activo y las ventajas de esta oración. Los que se esfuerzan 
en ir por ese camino del recogimiento.



8. EL VINO Y LA BODEGA

(83) Sigo la exposición del Diccionario de la Biblia. Herder. Barcelona. 1964. pp. 2040-2043.

88

2. Fuentes del simbolismo
La Biblia
El simbolismo del vino aparece ya en la Biblia, vinculado, sin duda, a la viticultura que taino 

arraigo tuvo en la vida de Israel8-5. La primera vez que la Biblia menciona el vino y la viticultura 
es en la historia de Noé (Gen. 9.20). El vino fue una bebida muy conocida desde el tiempo de los 
patriarcas, y el cultivo de la vid estuvo muy extendido por toda Palestina que se gloriaba de ser

«caminan por mar... Están más siguros de muchas ocasiones; pégase más presto el fuego del 
amor divino, porque con poquito que soplen con el entendimiento, como están cerca del niesnto 
fuego, con una centellica que le loque se abrasará lodo» (C. 28.8).

El tópico logra el matiz personal teresiano con la trasposición de la realidad cotidiana de 
«soplar el fuego» a la imagen tan conocida.

En el c. 35. encontramos la misma vía de originalidad literaria. Teresa de Jesús da consejos a 
sus monjas para después de comulgar, y. aunque el iluminante fuego es el mismo, la imagen 
cobra realismo y expresividad por su cercanía a la vida:

«Mucho importa este entrarnos a solas con Dios... Es llegarnos a el fuego, que aunque le ha) a 
muy grande, si estáis desviadas y ascondéis las manos, mal os podéis calentar, aunque todavía 
da más calor que no estar adonde no haya fuego. Mas otra cosa es querernos llegara El. que si el 
alma está dispuesta —digo que esté con deseo de perder el frió— y se está allí un rato, para 
muchas horas queda con calor» (C. 35.1).

1. Significación de la imagen

Larga en su historia y profunda en su contenido es la imagen del vino y de la bodega que 
Teresa de Jesús emplea para declarar la unión mística del alma con Dios. El vino es siempre 
para ella la expresión simbólica de la plenitud extática. De aquí que el simbolismo del vino sólo 
aparezca en aquellos capítulos de sus obras en los que la Santa describe los últimos grados de la 
oración mística.

El simbolismo del vino presenta una gradación ascendente, a medida que nuestra escritora va 
presentando grados de oración más elevados.

En el Libro de la Vida, aparece, primero, la imagen de la embriaguez que significa la oración 
del sueño de potencias, y después la del vino, para simbolizar la unión mística. Aqui se llega a 
identificar vino = éxtasis místico. En las Meditaciones sobre los Cantares. Teresa de Jesús se vale 
del simbolismo de las distintas clases de vino, para describir los distintos grados de los dones de 
Dios. Luego, la unión mística se simboliza por el vino que produce la borrachez divina. En ese 
libro, y apoyándose en el texto bíblico: «Mejores son tus pechos que el vino» (Cant. l.l). Teresa 
de Jesús introduce una variante, la leche, para significar la superioridad de la unión regalada. El 
vino es la unión, pero el regusto espiritual que produce esa unión regalada es simbolizada por la 
leche que Dios da a beber al alma. La Santa juega, a la vez. con el simbolismo del vino, de la 
leche y con la imagen tan querida por ella del niño amamantado por su madre. Por último, para 
declarar los electos de esa unión regalada, aparece la imagen de la bodega. En las Moradas del 
castillo interior, el vino significa también el éxtasis místico. El simbolismo queda limitado a las 
moradas donde se declaran los últimos grados de la oración contemplativa. Lo más destacado 
del simbolismo del vino en el libro, es su interioridad.



(84) «Santa Teresa de Jesús y el islam». ap. cit.. pp. 629-678.

89

Los místicos
De todas las imágenes bíblicas del vino la que ha ejercido más honda influencia en los místi

cos de todos los tiempos, es la del vino de los esposos, como símbolo del amor. El vino es para 
todos los místicos el símbolo de la unión del ¡dina con Dios, y los distintos grados de esa unión 
se simbolizan con las distintas clases de vino. La embriaguez representa para muchos místicos 
el último grado de la unión con Dios.

L. López Baralt. en el artículo citado en páginas anteriores84, estudia el símbolo del vino en 
los místicos musulmanes, para quienes la imagen significa simpre el éxtasis místico. Analiza la 
arabista portorriqueña el empleo que hacen de los distintos grados del vino, significando la gra
dación de la perfección espiritual: y observa que Santa Teresa coincide con los místicos musul
manes en ese aprovechamiento del símbolo del vino y de sus diferentes grados, para describir

muy rica en viñedos (Di. 8.8). Eran famosas las uvas de Eskol. junto a Ebrón (Núm. 13.23) y el 
vino del Líbano (Os. 14.8). La bendición de Yahveh osu castigo sobre el pueblo elegido se podía 
traducir en una cosecha más o menos abundante (Dt. 7.12-13). Las viñas se plantaban en lomas 
fértiles (Is. 5.1). se removía bien el terreno y se quitaban las piedras. Alrededor se construía una 
cerca, para protegerla de los animales, especialmente del jabalí y de las pequeñas raposas (Cant. 
2.15). Se buscaban cepas de buena calidad para plantarlas y los sarmientos se sostenían con 
palos o cañas. La vendimia era un tiempo de alegría (Is. 16.10) y duraba desde mediados de sep
tiembre hasta mediados de octubre, cuando los racimos se llevaban al lagar, excavado dentro 
de la misma viña. El mosto se conservaba en odres nuevos mientras fermentaba.

El Eclesiástico considera el vino como una cosa necesaria para la vida (39.31). el viajero lo 
llevaba consigo, y se almacenaba para las tropas (2 Par 11.11) Parece ser. por la expresión 
«sangre de uvas» (Gen. 49.11). que los israelitas bebían, sobre todo, vino tinto. También el vino 
se servía en los banquetes (Is. 5.12 y Jn 2.1-10). La Biblia advierte de los excesos de la bebida 
(Prov. 23.31-35). y considera la embriaguez como una de las obras de la carne que cierran al 
hombre la puerta del reino de Dios (Gal. 5.21).

En el aspecto religioso, el vino no ocupaba un lugar destacado en los sacrificios ni constituía 
una ofrenda. El vino, que debía ser fermentado, se derramaba sobre el altar de los holocaustos 
(Eclo. 50.17). Más tarde se le añadió un significado especial al vino que acompañaba al cordero 
pascual. El destino más elevado que recibe el vino en toda la Biblia tuvo lugar en la última 
Cena, cuando Jesús se sirvió del pan y del vino para instituir la Eucaristía.

La imagen literaria más antigua que encontramos en la Biblia con relación al vino, es la de la 
viña con la que Yahveh designa a su pueblo: «Mi amigo tenia una viña en un fértil otero». En el 
Eclesiático. la vid es imagen de la Sabiduría: «Como la vid he hecho germinar la gracia, y mis 
llores son frutos de gloria y riqueza» (24.17). En el Nuevo Testamento, la viña aparece en la 
parábola de los obreros que van a trabajarla (Mt. 20. 1-16). y en la alegoría de la vid y los sar
mientos (J. 15. 1-2).

Pero el vino y sus efectos también inspiraron otras metáforas bíblicas, especialmente en el 
Cantar de los Cantares. El poema se abre con un canto de la esposa al esposo: «Mejores son que 
el vino tus amores» (1.2). para exclamar más tarde: «Me ha llevado a la bodega, y el pendón que 
enharbola sobre mi es Amor» (2.4). El cuidado de la viña, para que no la destrocen los animales, 
aparece en boca del esposo: «Cazadnos las raposas, las pequeñas raposas que devastan las 
viñas, pues nuestras viñas están en flor» (2.15). Los esposos se gozan de su amor, e invitan a los 
amigos a beber: «Ya he entrado en mi huerto, hermana mía. novia... he bebido mi vino con 
leche. ¡Comed, amigos, bebed, oh queridos, embriagaos!» (5.1). Y al final del poema, la esposa 
le manifiesta su amor al esposo con la i magen del vino aromado: «Te daría a beber vino aromado. 
el licor de mis granadas» (8.2).



90

los estados místicos de la embriaguez divina. Hace después López Baralt un recorrido por los 
autores que emplean el simbolismo, a lo largo de la Edad Media, y cita a San Bernardo que.en 
su Tratado del amor de Dios, dignifica la imagen del vino, al entender que la embriaguez marca el 
cuarto y último grado de la unión con Dios.

Subraya López Baralt la semejanza entre San Bernardo y el místico musulmán Ibn al— 
'Arabí (s. XIH). que también concibe la manifestación de Dios en el alma en cuatro niveles, 
representados simbólicamente por el vino. El cuarto grado es para el místico murciano, como 
para San Bernardo, la embriaguez mística. En su Taryumim al-aswüq (Intérprete de los deseos). 
Ibn al-’Arabí explica que la manifestación de Dios se da en cuatro niveles que représenla por la 
imagen del vino: el primero es del «dawq» (gusto o sabor), el segundo es el del «stirb» (bebidao 
vino), el tercero es el «riyy» (riego, extinción de la sed) y el cuarto «sukr» (embriaguez)(pg.634). 
Del mismo modo. San Buenaventura (s. XI11). considera la embriaguez o ebrietas como el 
cuarto grado de amor a Dios, aunque el santo no la considera el final del éxtasis místico.

López Baralt sigue estudiando el empleo del simbolismo del vino, y cómo la imagen del licor 
«a lo divino» abunda entre los místicos medievales europeos: Ruysbroeck. el franciscano 
David von Augsburg. Tomás de Kempis y Hugo de San Víctor. Se detiene después la arabista en 
Osuna y Laredo. los más directos maestros de Teresa de Jesús, y menciona de modo especial a 
San Juan de la Cruz, el místico más cercano a la Santa, y en quien la imagen del vino tiene una 
singular importancia. Concluye su análisis. L. Baralt afirmando que si bien «los musulmanes 
codificaron el lenguaje místico vinario antes que los europeos, éstos, a lo largo de la Edad 
Media, y en España, durante el Renacimiento, hacen suyo el símbolo hasta el punto de que su 
sentido «secreto» se convierte en patrimonio popular... Entre Santa Teresa y el Islam hay unos 
«eslabones intermedios» nada ocultos en el caso del vino secreto del éxtasis» (pg. 664).

Me detento en los místicos franciscanos a quienes leyó Teresa de Jesús con toda seguridad. 
Francisco de Osuna y Bernardino de Laredo. porque ambos hacen un empleo notable de la 
imagen del vino, como vehículo expresivo de los altos grados de oración mística. Osuna, en su 
obra Ley de amor Santo, se vale de la imagen del vino y de la bodega, para ponderar el amor que 
«el Espíritu Santo tuvo con Cristo», y compara los siete dones del Espíritu Santo con siete clases 
distintas de vino: «Dice más el ánima de Cristo: que la metió el Espíritu Santo a su bodega porque 
le dio la plenitud de sus dones sin medida en siendo criada; lo cual fue como meterla «la bodega de 
diversos vinos que se dicen ser siete, según ios sietes dones del Espíritu Santo... A los otros santos 
llama el Espíritu Santo que vengan a bebery a se embriagar del vino que Ies ha mezclado; masa 
Cristo no secura de lo convidara beber, sino mételo en la bodega de sus dones, donde tiene vinos, 
no sólo de uvas, sino de granadas, y de todas las especies que se pueden pensar tiene vinos en 
abundancia» (Ley A.S.. c. 13). El mosto de granadas lo encontraremos también empleado por 
San Juan de la Cruz.

En ese mismo capitulo 13. Osuna distingue cuatro grados de «soberano amor; el primero es 
una entera embriaguez que alcanzó esta beatísima ánima entrando en la bodega del amor, 
donde tantas maneras hay de amores cuantas hay de vinos, y todas las condiciones del vino 
hallarás en el amor. El segundo grado es la prisión con que el amador se entrega en el ánima y 
toma sobre ella entera jurisdicción para que ya no pueda haber lugar otro a mor alguno... El ter
cer grado de amor es la enfermedad que el mesmo amor causa por el vehemente deseo y fervor de 
buscar amadores para que le ayuden a amar al que del todo la tiene captiva. El cuarto y ultimo 
es la holganza entre los brazos del amador, que se alcanza después de muchos trabajos (Ley. 15 
capítulo 13).

En el tratado doce del Tercer Abecedario. Osuna vuelve a emplear el simbolismo del vino, para 
hablar del gusto espiritual que siente el alma que desea «volar a Dios y a la soledumbre del 
recogimiento interior». En ese recogimiento «enseña Dios al ánima por experiencia muchas 
cosas, según dijo la esposa: y ella leda para lo adormir y tener consigo vino adobado con muchas 
especies, juntando todos sus deseos a solo Dios; y dale mosto de granadas, que es el fervor 
sacado de las partes íntimas de sus entrañas teñidas de caridad y cubiertas con pureza» (TA.. ir 
12. c.2}.



T

3. El simbolismo del vino en las primeras obras teresianas

(85) Obras completas, op. cil. pg- 1073.

91

El vino es siempre, en las obras teresianas. la expresión simbólica de la plenitud extática. La 
primera referencia al simbolismo del vino, la encontramos en el Libro de la Vida. cuandoTeresa 
de Jesús declara el tercer grado de oración mística, la oración de «sueño de potencias». En la 
alegoría de los cuatro modos de regar un huerto, esa oración corresponde a la tercera agua, la 
que proviene de rio o de fuente, oración que todavía no es unión de todas las potencias con 
Dios, sino «un sueño» que «ni del todo se pierde, ni entienden cómo obran» (K 16.1). Desde el 
comienzo del capitulo. Teresa de Jesús insiste «en el gusto y suavidad y deleite» que produce 
esa oración, y la «grandísima gloria». La inefabilidad de la experiencia mística es tan grande, 
que Teresa de Jesús recurre a expresiones antitéticas, para dar a entender lo que siente el alma:

Bernardino de Laredo. en la Subida del Monte Sión, 1538. también emplea el simbolismo del 
vino y de la bodega. En la parte tercera, al explicar cómo crece el amor de Dios a medida que 
creced conocimiento, se vale de la imagen de la bodega para expresarla contemplación pura, y 
de la embriaguez del vino para significar el amor de Dios: «Señor mío.... sí hobiése des por bien 
de despertar los dormidos y de hacer deshelar a los que están sin calor... procurarán el gusto de 
la quietud: y dirán que asi como doncellas os aman, porque han sido introducidas a lo interior 
de vuestra celda vinaria, esto es. el silencia sacratísimo de la contemplación pura, donde se 
embriagan las ánimas con la inmensidad de amor; porque la tal embriaguez las haga desatina
das. o olvidadas, o eximidas de todo cuanto no las llega a vos» (S. III. c. 30).

No podemos analizar aquí la honda y profunda influencia que San Juan de la Cruz ejerció 
sobre Santa Teresa, dada la intima relación espiritual existente entre los dos reformadores del 
Carmelo. Esa relación fue especialmente intensa durante el período de tiempo en que el Santo 
fue confesor de la Encarnación, siendo priora la Madre Teresa. Conviene subrayar además que 
esa presencia del místico-teólogo y humanista coincide con los años más fecundos, espiritual y 
literariamente hablando, de Teresa de Jesús: desde 1572. año en que la santa recibe el matrimo
nio espiritual, hasta 1577. en el que escribe las Moradas del castillo interior. Pues bien, aunque la 
obra de San Juan de la Cruz es posterior a la de Santa Teresa, el místico poeta, en su Cántico 
espiritual, recurre varias veces al simbolismo del vino y de la bodega, en las estrofas en las que 
declara la unión del alma con Dios: «A zaga de tu huella/las jóvenes discurren al caminojal 
toque de centella./al adobado v/no./emisiones de bálsamo divino» (c. 25).

Y. en la canción siguiente, la bodega simboliza el último grado de la unión con Dios:
«En la interior bodega/de mi Amado bebí, y cuando salia/por toda aquesta vegajya cosa no 

sabía/y el ganado perdí que antes seguía» (CE.. c. 26).
En el comentario explica el santo que el alma «cuenta en esta canción la... merced que Dios le 

hizo en recogerla en lo íntimo de su amor, que es la unión o transformación de amor en Dios», y 
cómo esta bodega «es el último y más estrecho grado de amor en que el alma puede situarse en 
esta vida, por eso la llama interior bodega»8-"’.

En la canción 37. San Juan de la Cruz retoma el simbolismo del vino para declarar la pro
funda sabiduría que alcanza el alma en el matrimonio espiritual. En esa canción encontramos 
el «mosto de granadas» que ya vimos en Osuna:

«Y luego a las subidas/cavernas de la piedra nos iremosjque están bien escondidas:/y allí 
nos entraremos./y el mosto de granadas gustaremos» (c. 37).

También ahora explica el santo el significado del simbólico vino: «El mosto que dice aquí la 
Esposa que gustarán ella y el Esposo de estas granadas, es la fruición y el deleite de amor de 
Dios, que en la noticia y conocimiento de ella redunda en el alma» (pg. 1135).



92

«un glorioso desatino, una celestial locura» (16.1). En su declaración al P. Ibáñez. a quien dirige 
el libro, la Santa le confiesa que. aunque hace cinco o seis años que le dio el Señor esta oración 
«ni la entendía ni la supiera decir». En el momento de escribir. Dios le concede de nuevo la 
misma oración, y le enseña hasta las «comparaciones» que ha de emplear. El «glorioso desa
tino». el delirio místico, vuelve a manifestarse en la imagen de la embriaguez, producida por la 
abundancia del vino de amor de Dios:

«Muchas veces estava ansí como desatinada y embriagada en este amor, y jamás havia 
podido entender cómo era» (V. 16.2).

Después de la inteligencia del misterio, exclama gozosa: «Gustado he en estremo de haverlo 
ahora entendido» (K 16.2).

La metáfora, vino=éxtasis. aparece más nítida en la declaración de la oración de unión que 
Teresa de Jesús llama cuarta agua, y que es agua de lluvia, conseguida sin esfuerzo alguno del 
hortelano. Los términos fruitivos se acumulan, expresando el gozo de esa unión en la que las 
tres potencias se pierden, aunque es la voluntad «la que mantiene la tela», porque las otras dos 
«presto tornan a importunar». El vaivén de esas dos potencias cesa, cuando

«comenzadas... a emborrachar y gustar de aquel vino divino, con facilidad se tornan a perder de 
si para esta muv más ganadas, y acompañan a la voluntad, y se gozan todas tres» (I' 
18.13).

En las Meditaciones sobre los Cantares, las referencias simbólicas al vino son muy abundantes, 
porque el libro trata sólo de ios distintos grados de oración mística. En el capítulo 4. Teresa de 
Jesús describe la oración de quietud y de unión regalada, apoyándose en el texto de losCuwa- 
res: «Más valen tus pechos que el vino, que dan de si fragancia de muy buenos olores» (I.l) El 
gozo y la suavidad de la oración de quietud se expresan mediante la imagen de la embriague:. 
aunque nuestra escritora no se preocupa por emplear el término más vulgar de borradle::

«y está (el alma), cuando está en este gozo, tan embevecida y absorta, que no parece que está 
en sí sino con una manera de borrachez divina que no sabe lo que quiere, ni qué dice, ni que 
pide» (MC. 4.3).

Un grado más en la merced mística es la unión regalada:
«cuando este Esposo riquísimo la quiere enriquecer y regalar más. conviértela tanto en si 

que... le parece se queda suspendida en aquellos divinos brazos y arrimada a aquel sagrado cos
tado y aquellos pechos divinos. No sabe más de gozar, sustentada con aquella leche divina, que 
la va criando su Esposo..,»(4.4).

Teresa de Jesús marca una clara gradación entre la oración de quietud y la unión regalada 
valiéndose del texto bíblico citado, y jugando con el simbolismo del vino y la imagen del niño 
amamantado por su madre. La embriaguez corresponde a la oración de quietud; pero el regusto 
espiritual de la unión es superior. Vale la pena citar el texto teresiano. para observar esa 
gradación:

«Cuando despierta de aquel sueño y de aquella embriaguez celestial, queda como cosa espan
tada y embovada. y con un santo desatino. Me parece... que puede decir...: «Mejores son tus 
pechos que el vino», porque cuando estava en aquella borrachez parecíale que no havia más que 
subir» (4.4).

La embriaguez producida por el vino de la quietud es superada por la dulzura de la leche con 
que Dios cria y regala al alma en la oración de unión:

«mas cuando se vio en más alto grado y todo empapada en aquella innumerable grandeza de 
Dios, y se ve quedar tan sustentada, delicadamente lo comparó y ansí dice: «Mejores son tus. 
pechos que el vino». Porque ansí como un niño no entiende cómo crece ni sabe cómo mama —. 
que. aún sin mamar él ni hacer nada, muchas veces le echan la leche en la boca—, ansí es aquí.



T

9. EL CAMINO

93

que totalmente el alma no sabe de si ni hace nada ni sabe cómo ni por dónde... le vino aquel 
bien tan grande» (4.4).

En el capítulo 6. Teresa de Jesús recurre de nuevo al simbolismo del vino para declarar los 
efectos de la unión regalada, y comenta el texto de los Cantares: «Metióme el rey en la bodega 
del vino y ordenó en mi la caridad» (C. 2.4). Manejando la imagen con su habitual libertad de 
adaptación, nuestra escritora compara los distintos dones de Dios con los distintos niveles del 
vino, en una clara evocación de Francisco de Osuna:

«Porque puede ser dar a bever más u menos y de un vino bueno y otro mijor. y embriagar y 
emborrachara uno más u menos Ansí es en las mercedes del Señor, que a uno da poco vino de 
devoción, a otro más. a otro crece de manera que le comienza a sacar de sí. de su sensualidad y 
de todas las cosas de la tierra, a otros da hervor grande en su servicio; a otros Ímpetus; a otros, 
gran caridad con los prójimos; de manera que andan tan embebecidos que no sienten los trava- 
jos grandes que aquí pasan» (6.3).

Sin embargo, el vino de la unión es superior a todos esos dones. Ahora. Teresa de Jesús esta
blece claramente la ecuación vmo=éxtasis:

«Mas lo que dice la esposa es mucho junto. Métela en la bodega, para que allí más sin tasa 
pueda salir rica. No parece que el Rey quiere dejarle nada por dar. sino que beva conforme a su 
deseo y se embriague bien, beviendo de todos esos vinos que hay en la despensa de Dios. Gócese de 
esos gozos: ... no tema perder la vida de bever tanto...; muérase en ese paraíso de delei- 
tes»(6.3).

La embriaguez produce en el alma maravillosos efectos. Teresa de Jesús insiste en el protago
nismo de Dios que. en esta oración de unión lo hace todo, mientras el alma permanece en una 
completa pasividad:

«Bienaventurado sueño, dichosa embriaguez, que hace suplir al Esposo lo que el alma no 
puede, que es dar orden tan maravillosa, que. estando todas las potencias muertas u dormidas, 
quede el amor vivo, y que. sin entender cómo obra, ordene el Señor que obre tan maravillosa
mente que esté hecho una cosa con el mesmo Señor del amor, que es Dios... porque no hay 
quien le estorbe, ni sentidos ni potencias» (MC. 6.4).

1. Significación de la imagen
Aunque es innegable que el simbolismo del camino le llega a Teresa de Jesús a través de una 

larga tradición espiritual y. más concretamente, a través de la mística del Recogimiento, el 
camino es para nuestra escritora algo más que una imagen. Es el símbolo de toda su trayectoria 
espiritual hacia Dios, un «dato neurálgico»86 en su biografía. Teresa de Jesús está siempre en 
camino y por los caminos. Camino de interiorización hacia la morada donde ella sabe que Dios 
la vive, y camino de evangelización por los tortuosos senderos de España. La monja andariega, 
vocada al mayor silencio interior fue. paradójicamente, la mujer más inquieta del siglo XVI 
español. Ningún camino le fue extraño, ni ella fue extraña para ningún camino. Teresa de Jesús 
es la maestra de los caminos; de los que se alargan físicamente hasta la última fundación, y de 
los que conducen espiritualmente a la más alta unión con Dios.

El camino es. pues, para Teresa de Jesús el símbolo del proceso oracional. Y cada una de las 
etapas de ese proceso —moradas las llama ella—. no son más que los distintos estados de ora
ción por los que atraviesa un alma en la realización progresiva de su amistad con Dios. El sim
bólico camino teresiano es siempre un camino de oración.

(86) L Maldonado: Experiencia religiosa r lenguaje en Sama Teresa. PPC. Madrid. 1982. pg. 17.



F

94

(x7) Para el estudio de los lérminoscwn/no v caminar y sus distintas acepciones. pueden verse el libro de J. Poilrey. I Ac- 
butario de Sama Teresa. FUE. Madrid. 1983. pp 125-127; y la edieión del Libra de la Vida de O. Steggtnk. Castalia. MadnJ. 
1986. pg. 575.

(88) Cfr. M. Andrés; Los recogidos. op. cit- pp. 28-29.
(89) Cfr. Tomás de la Cruz: Introducción de la edición facsímil del Camino de Perfección. op. cit.. pg. 277

De aquí que el camino sea un «símbolo omnipresente» en las obras leresianas, pues la ora
ción es el gran tema de los libros que escribe Teresa de Jesús. Cada uno de esos libros presenta 
los diferentes momentos ascético-misticos del camino de la oración, o da consejos para aden
trarse por él. Las variadas acepciones que presenta la imagen: camino de verdad, camino desalva
ción. camino del cielo, camino de cruz, caminio de perfección, camino del Señor son sólo matiza- 
ciones que complementan el sentido sustantivo del término.

La imagen del camino es una de las imágenes teresianas que presentan mayor dinamismo: 
por su gran riqueza léxica, y por la variedad de construcciones sintácticas con connotaciones 
espacio-temporales, climáticas, sensoriales, anímicas y afectivas. Su alta frecuencia1*7 pone de 
relieve el hondo significado que tiene la imagen para nuestra escritora.

Hay. además, otra significación muy especial de la imagen del camino en la literatura tere- 
siana. la referida a la persona de Jesucristo, porque, en la Humanidad Sagrada, radica el centro 
de la espiritualidad de Teresa de Jesús. Cristo es el camino, el único para llegar al Padre. La 
Santa se apoya en el texto «Yo soy el camino... Nadie va al Padre sino por mi» (Jn. 14.6) quecita 
expresamente en las segundas moradas.

2. Fuentes del simbolismo
La Biblia
La imagen del camino aparece ya en la Biblia para designar la conducta del hombre. En el A. 

Testamento se habla de un camino bueno (Ecle. 11.17) y de un camino de perfección (Salín 
101.2). Hay un camino de los justos y un camino de los impíos (Saint. 1.6); un camino que Ilesa a 
la paz (Zs. 59.8) y un camino torcido que conduce a la muerte (Prov. 14.2). Todo ello indica que el 
A. Testamento conocía ya el tema de los dos caminos o vías. En el Nuevo Testamento. Jesús se 
proclama a si mismo camino, pues por ser el Hijo, tiene poder para llevar a sus discípulos hasta 
su Padre: «Yo soy el camino, la verdad y la vida. Nadie va al Padre sino por mi» (Jn 
14.6).

Los místicos del Recogimiento
La imagen del camino como símbolo del proceso espiritual del hombre hacia Dios tiene una 

larga tradición en los autores espirituales. Me detengo sólo en el camino o vía del recogimiento, 
por su importancia en la formación y en el proceso espiritual de Teresa de Jesús.

A finales del siglo XV. comenzó a vivirse en España el paso de una espiritualidad mas exte
rior. basada en la oración vocal y en los ritos externos, a una espiritualidad interior personal y 
más afectiva; este proceso se desborda entre 1500 y 1530. La interioridad fue vivida por muchas 
personas de modos diversos: unos se aplicaban a la meditación metódica de la Pasión del 
Señor, otros a los beneficios divinos, a las enseñanzas del Evangelio o al desarrollo de las virtu
des y desarraigo de los vicios. Esos distintos modos de alcanzar la unión con Dios fueron lla
mados por los autores espirituales «vías», «caminos», «ejercicios», «carreras», «senderos». 
Para ellos, la vía es un camino seguro y completo de alcanzar la unión con Diosen sus distintas 
etapas de incipientes, progredientes y perfectos88.

La floración de tratados espirituales que llevaban por título.camino, guia o itinerario, fue muy 
grande, y la mayoría de ellos fueron prohibidos por el Indice de Vaidés. en 1559. Destaco de 
entre esos tratados, el Itinerario de ¡a Oración, de Francisco de Evia. y la K/a Spiritus o Camino de 
perfección espiritual del alma, de Bernabé de Palma, porque ambos libros fueron leídos por 
Teresa de Jesús, y el segundo cuidadosamente analizado por ella89.



95

i

Entre las distintas vías de unión con Dios que se dan en España en el siglo XVI. sobresale la 
del Recogimiento, de enorme trascendencia para la mística española de ese siglo. Para declarar 
qué es esa via y en qué consiste, los místicos del recogimiento recurren al simbolismo del 
cuinino. Francisco de Osuna dice en su Tercer Abecedario: «El camino más derecho para Sión. 
que es la gracia de que nuestra letra habla, es el recogimiento» (TA. ir. X. c:3}; y anima a seguir 
por él, ya que «esta via es segura y tiene menos en qué trompicar que otras» (TA. ir. V. c.2}. Las 
dificultades del camino de recogimiento no deben ser obstáculo para recorrerlo: «no creas... a 
los que dicen haber en este camino muchos salteadores, porque si algunos en él son salteados, 
fue por no ir ellos apercibidos de las virtudes.. Por uno que matan en un camino suelen todos 
temer de ir por él; empero, no por eso se ha de dejar de andar el camino» (TA . ir 5. 2. 2). Bernar
dina de Laredo también emplea la imagen del camino para significar el proceso de subida hacia 
la contemplación quieta, y considera la meditación como «el más derecho y seguido camino 
para la contemplación» (S.A. II. c. 35}. Los caminos para alcanzar la unión son los ejercicios de 
la quieta contemplación. Laredo retoma la imagen del camino, para expresar esa variedad de 
ejercicios; «Van a ¿I muchos más caminos que caminantes... Por eso dice (el profeta) que lloran 
los caminos, y no dice un solo camino. El cual siendo camino derecho, está harto soloen si» (S.A. 
Extravagante, carta 5. fol. 217). En la segunda redacción de la Subida del Monte Sión. el místico 
franciscano declara que «la contemplación pura es mas alta perfición» y lo hace de nuevo con 
la imagen del camino. asociada a la del fuego: «aquestas todas ánimas, que aquí comienzan a amar 
con perseverancia, caminando el curso de este destierro, van cresciendo en el amor, hasta que 
este amor mismo, por el camino ancho, y llano, y alegrisimo de la contemplación quieta, los 
mete en la ciudad celestial, en la alta Jerusalén. en la cual aquel fuego comenzado en este nues
tro destierro arde indeficientemente. Y porque no tendrá fin... ni cesaremos de amar... por esto 
dice... el Levítico que el fuego que ha arder en el altar ha de ser fuego perpetuo» (S. ///. 
c.2).

3. El simbolismo del camino en las primeras obras teresianas
La imagen del camino está presente en todas las páginas del Libro de la Vida. Es raro el capi

tulo en el que Teresa de Jesús no recurre a dicha imagen para significar el progreso espiritual 
que siempre es un progreso en la oración. La imagen del camino va jalonando la autobio
grafía.

Al escribir la segunda redacción del Libro de la Vida, la Santa interrumpe la narración autobio
gráfica. y. en el centro mismo del libro, introduce un tratadillo sobre la oración. Bajo la bella 
alegoría de los cuatro modos de regar un huerto. Teresa de Jesús describe el proceso oracional 
que debe seguir el alma para llegar a la unión con Dios, simultaneando los simbolismos del 
agua y del camino El proceso espiritual es descrito como un camino de oración, entendiendo la 
oración como una forma de ser. de vivir en el amor:

«Pues hablando ahora de los que comienzan a ser siervos de el amor (que no me parece otra 
cosa determinarnos a siguir por este camino de oración al que tanto nos amó)» (11.1).

Para nuestra escritora, el camino de oración es equivalente a «ser siervos del amor», desde el 
momento en que ella concibe la oración como una amistad con Dios:

«Que no es otra cosa oración .. sino tratar de amistad... con quien sabemos nos ama» (K 
8.5}.

La fuerza existencial del verbo .ver. «ser siervos», indica que para Teresa de Jesús la oración es 
algo vital, constituyente de la persona. No existe otro medio de unirse con Dios sino es vivir una 
relación de amor. Aquí radica la importancia de la imagen del camino y su alta frecuencia: 
caminar a Dios es caminar en la oración.

El camino se presenta muy duro para los que comienzan, y el campo semántico del camino se 
amplia, porque es preciso el esfuerzo y la decisión de pasar grandes trabajos «los que ya van 
determinados a siguir este bien», porque por



¥

96

«este camino que fue Cristo han de ir los que le siguen, si no se quieren perder» (E 11.5). La sig
nificación de) camino como camino de oración aparece todavía más definida, en la declaración 
de la primera agua u oración meditativa que es la propia de los principiantes:

«Hase de notar mucho... que el alma que en este camino de oración mental comienza a cami
nar con determinación y puede... no hacer mucho caso... porque falten... gustos y ternura... que 
tiene andado gran parte de este camino» (J< 11.14).

Para este primera etapa. Dios quiere «ánimas animosas» que «vayan con humildad y nin
guna confianza en si». Teresa de Jesús acerca la imagen del camino a la vida real, y para hacer 
más asequible su mensaje, echa mano del símil de \aavecita que sale del nido por primera vez, y 
da un vuelo demasiado grande para ella:

«Espántame lo mucho que hace en este camino animarse a grandes cosas; aunque luego no 
tenga fuerzas el alma, da un vuelo y llega a mucho, aunque —como avecita que tiene pelo 
malo—cansa y queda» (K 13.3).

Los verbos cansa y queda son una clara referencia a los esfuerzos y cansancios del alma que 
comienza oración mental. La imagen del camino y el de la avecilla desarrollan juntos una breve 
alegoría en la que ios dos iluminantes se funden. Teresa de Jesús, que siempre manipula las 
imágenes, llega aquí a extremos de expresividad coloquial, para insistir en la necesidad de un 
desprendimiento absoluto de la honra, de la salud y de los bienes materiales. Si no se da 
ese desprendimiento:

«Paréceme... a mi esta manera de caminar, un querer concertar cuerpo y alma para no perder 
acá el descanso y gozar allá de Dios. Y ansí será... mas es paso de gallina: nunca con él se llegará 
a la libertad de espíritu;... en ninguna manera deseo tal manera de aprovechar, ni me harán 
creer es buena.... y siempre me estuviera ansi. si el Señor., no me enseñara otro atajo» (I 
13.5).

El camino va especificado muchas veces en la literatura teresiana. por otros términos que sig
nifican las distintas etapas del proceso espiritual. En el Libro de la Vida. la oración mental, pro
pia de los principiantes, es designada por las expresiones, camino de oracton. camino de salvación 
y camino de cruz. A partir del segundo grado de oración, o segundo modo de regar el huerto, en 
que la oración es ya mística, el camino de oración se llama también camino de perfección s 
camino verdadero. Y por serlo, el alma nunca debe apartarse de la oración, ni siquiera en los 
estados místicos más elevados. Por eso. cuando Teresa de Jesús declara la oración de unión, 
advierte mucho que no se descuide el alma:

«El que no deja andar y ir adelante, aunque tarde, llega. No me parece es otra cosa perder el 
camino sino dejar la oración» (V. 19.13).

La simbologia del camino adquiere connotaciones especialmente afectivas, cuando Teresa 
de Jesús la refiere a Jesucristo. Al terminar la declaración de los grados de oración mística, y 
antes de retomar el hilo de su autobiografía, la Santa se demora para responder a una cuestión 
vital para ella y palpitante en su época, la polémica surgida en torno a la Humanidad de Cristo 
a la que me referí al comienzo. Todo el capítulo 22 de la Vida es una apasionada defensa de la 
Humanidad sagrada de Cristo y del lugar eminente que ocupa en el proceso espiritual. Victima 
ella misma por algún tiempo de la tesis que ahora combate, se lamenta de su alejamiento de la 
contemplación de Cristo de la que siempre había sido especialmente devota, y vuelve a la ima
gen del camino;

«¡Oh. que mal camino llevaba. Señor!. Ya me parecía iva sin camino, si Vos no me tornárades 
a él. que en veros cabe mi he visto todos los bienes... Con tan buen amigo presente... todo se 
puede sufrir» (V 22.6).

Teresa de Jesús siente a Jesucristo cabe si. La preposición se repite muchas veces, casi obsesi
vamente. aquí y en otros capítulos en los que describe sus grandes visiones cristológicas. Cristo 
es para ella camino y compañero del camino:



(90) Según Covarrubias, la cualidad más importante del camino real era la anchura: cfr. op. cit.. pg. 277,

97

b

«Estando un día en oración... vi cabe mi u sentí... eslava junlocabemí Cristo y vía ser El el que 
me hablava...» (K 27.2).

«Parecíame andar siempre a mi lado Jesucristo y no vía en qué forma; mas estar siempre al 
lado derecho sentíalo muy claro... y que ninguna vez que me recogiese un poco... podía ignorar 
que estaba cabe mí (V. 27,2).

Ante las dudas de los confesores. Teresa de Jesús se reafirma sin miedo en la presencia cons
tante de Jesucristo, siempre caminando a su lado:

«Yo le dije que no sabia como, mas que no podía dejar de entender estava cabe mí. y lo vía 
claro y sentía». (K 27.3).

En la segunda redacción del Libro cíe la Vida incluyó Teresa de Jesús la fundación del monas
terio de San José de Ávila que relata en los capítulos 32 al 36. Los ejemplos de virtudes admira
bles desús monjas y las grandes mercedes que Dios hace en ellas arrancan de la fundadora una 
de las páginas más ardientes que han salido de su pluma. El camino es ahora el símbolo del ver
dadero caminar hacia Dios, en la fe y en el amor;

«¡Oh. Señor mío... no sé cómo «es estrecho el camino que lleva a Vos». Camino real veo que es. 
que no senda; camino que quien de verdad se pone en él. va más siguro» (V. 35.13).

Frente al camino estrecho según el Evangelio (Mt. 7.14). Teresa de Jesús se atreve a contrapo
ner el camino ancho del amor de Dios91’. Por ese camino real no hay peligro para el 
caminante:

«Muy lejos están los puertos y rocas para caer, porque lo están de las ocasiones» (V. 
35.12).

La Santa juega con la antítesis, camino/senda. reforzarda por adjetivos también antitéticos, 
para significar la oposición, amor/pecado:

«Senda llamo, y ruin senda, y angosto camino el que de una parte está un valle muy hondo 
adonde caer y de la otra un despeñadero: no se han descuidado, cuando se despeñan y se hacen 
pedazos» {V. 35.13).

Después, se demora en la descripción del simbólico camino, porque quiere poner de relieve 
la acción salvifica de Dios al que presenta amorosamente cercano:

«El que os ama de verdad. Bien mió. siguro va por ancho camino y real; lejos está el despeña
dero: no ha tropezado tantico, cuando le dais Vos. Señor la mano» (K 35.13).

De la efusión amorosa con Dios, y sin abandonar el símbolo del camino. Teresa de Jesús 
vuelve a su objetivo pedagógico, animar a la perfección, porque el fin de ese proceso es Dios. 
Ahora estrena una nueva significación de camino al que llama camino de Dios:

«No puedo entender qué es lo que temen de ponerse en el camino de perfección... El Señor... 
nos dé a entender... cómo está la verdadera siguridad en procurar ir muy adelante en el camino 
de Dios. Los ojos en El. y no hayan miedo se ponga este Sol de Justicia, ni nos deje caminar de 
noche para que nos perdamos, si primero no le dejamos a El» (V. 35.14).

En Camino de perfección, se desarolla ampliamente el simbolismo del camino como proceso 
espiritual, en íntima conexión con el simbolismo de la Fuente de agua viva que para Teresa de 
Jesús es la plenitud de la contemplación. El simbólico camino es siempre el camino de oración 
que el alma debe recorrer, para llegar

«abundosamente a bever de la Fuente de agua viva que dije estava al fin del camino (C. 
42.5).



(91) Cfr. T. Alvarez. Obras Completas de Santa Teresa, op. cil.. pg. 507.

98

Más aún que en el Libro de la Vida, el simbolismo del camino está presente en todas las pági
nas de este libro, comenzando por el mismo titulo que. aunque no fue original de nuestra escri
tora. ella conoció y aprobó91.

Teresa de Jesús propone en este sencillo tratado, el ideal contemplativo, don que Dios con
cede. pero proceso que requiere por parte del hombre un gran esfuerzo para recorrerlo. La ima
gen del camino presenta por ello un gran dinamismo, manifestado por un léxico significati
vamente itinerante, y poruña sintaxis no menos expresiva en la que abunda el asíndeton, con lo 
que se logra una sensación de rapidez y ligereza, en muchas ocasiones, grande. La descripción 
de cómo hay que recorrer ese proceso de oración es vertiginoso.

«Tornando a los que quieren ir por el (camino) y no parar hasta el fin —que es llegar a bever 
de esta agua de vida— cómo han de comenzar, digo que importa mucho y el todo una grande) 
muy determinada determinación de no parar hasta llegar a ella, venga la que viniere, suceda lo 
que sucediere, travájese lo que se travajare... siquiere llegue allá, siquiera se muera en el camino» 
(C. 21.2).

La segunda cosa necesaria para caminar es no tener miedo de los peligros que acechan al 
orante y de la opinión de algunos «letrados» que rechazaban la oración mental, especialmente 
en las mujeres y en la gente sencilla:

«Ningún caso hagáis de los miedos que os pusieren ni de los peligros que os pintaren. 
¡Donosa cosa es que quiera ir yo por un camino adonde hay tantos ladrones, sin peligros.) a 
ganar un gran tesoro!» (C. 21.5).

El simbolismo de la fuente sigue vinculado al de camino. Teresa de Jesús ironiza sobre esos 
letrados que intentan caminar y hacer caminar a los demás sin el agua de la contemplación. ) 
defiende, segura, el camino de la oración para sus monjas:

«queramos que no... todos caminamos para esta fuente. aunque de distintas maneras. Pues, 
no os engañe nadie en mostraros otro camino sino el de la oración» (C. 21.6).

Aunque en los primeros capítulos del libro. Teresa de Jesús trata de las grandes virtudes que 
se necesitan para ser orantes, y de la oración vocal y mental; y aunque después declara que 
«importa mucho entender que no a todos lleva (Dios) por un camino» —léase el de la 
contemplación—. nuestra Santa se demora, fundamentalmente en la oración contemplativa) 
en sus efectos en el alma. Las condiciones que se precisan para llegara esa oración son amoral 
prójimo, desasimiento de todo lo criado y verdadera humildad:

«Si queréis que os diga el camino para llegar a la contemplación, sufrid que sea un poco larga 
en cosas... importantes, a mi parecer: y si no las queréis oir ni obrar, quedaos con vuestra ora
ción mental... que yo os asiguro a vosotras y a todas las personas que pretendieren este bien . 
que no lleguéis a verdadera contemplación» (C. 16.1).

El simbolismo del camino como proceso hacia la contemplación se amplia para significarlas 
causas por las que los hombres no llegan a aquella oración más perfecta que a todos se 
ofrece:

«Oh. Señor, todo el daño nos viene de no tener puestos los ojos en Vos. que si no mirásemos 
otra cosa sino el camino, presto llegaríamos: mas damos mil caídas y tropiezos, y erramos el 
camino por no poner los ojos, en el verdadero camino. Parece que nunca se anduvo, sigún se nos 
hace de nuevo» (C. 16.7).

Más adelante. Teresa de Jesús vuelve a insistir en la superioridad de la contemplación, y en 
los grandes sufrimientos que pasan los contemplativos, porque Dios no lleva a ese estado a las 
almas regaladas y sin trabajos. El simbolismo del camino se entrecruza ahora con el simbo
lismo del vino:



T

EL GUSANO DE SEDA/MARIPOSA10.

i.

99

Significación de la imagen
Teresa de Jesús recurre, por primera y única vez. al simbolismo del gusano de seda que se con

vierte en mariposa, en las quintas moradas del Castillo interior, para declarar la unión del alma 
con Dios. La imagen es una de las más bellas y originales de toda la literatura teresiana. Aun-

«Está claro que... a los que Dios mucho quiere lleva por camino de travajos. y mientras más 
los ama. mayores... Tengo por muy cierto... les da Dios mucho mayores (trabajos), y ansí como 
los lleva por camino barrancoso y áspero... ansí ha menester Su Majestad darles mantenimiento, 
y no de agua, sino de vino, para que emborrachados, no entiendan lo que pasan y lo que puedan 
sufrir» (C. 18,1-2).

En el c. 27. Teresa de Jesús comienza a desarrollare! comentario al Paternóster. Casi al prin
cipio del mismo, declara la oración de recogimiento: oración de concentración en la persona, 
de adentramiento en sí. para encontrarse con Dios que vive en el interior del alma. Teresa de 
Jesús recomienda «ponerse en soledad y mirarle dentro de sí», porque «está tan cerca que nos 
oirá» (C. 28.2). Las ventajas de esa oración de recogimiento están significadas por la conjun
ción. una vez más. del simbolismo del camino y de la fuente:

«Las que... se pudieren encerrar en este cielo pequeño de nuestra alma... crea que lleva exce
lente camino y que no dejará de llegar a bever al agua de la fuente, porque camina mucho en poco 
tiempo» (C 28.5).

Y para significar más todavía la rapidez con que se camina hacia Dios por esa oración, com
pleta la imagen con un nuevo símil

«Es como el que va en una nao. que con un poco de buen viento sepone en el fin de la jornada 
en pocos días, y los que van por tierra ¡árdanse más (C. 28.5).

La oración de quietud aparece igualmente descrita, fusionando los simbolismos del camino y 
de la fuente. Hacer la voluntad de Dios es hacer un gran servicio al Padre Eterno.

«porque nos disponemos para que con mucha brevedad nos veamos acabado de andar el 
camino y beviendo del agua viva de la fuente que queda dicha» (C 32.9).

Entre los efectos de la contemplación perfecta. Teresa de Jesús destaca la pena que le causa al 
alma recibir honra, pues todo su descanso es padecer por Dios. Este es el verdadero ca
mino:

«cuando de veras le ha dado el Señor aquí su reino, ya no le quiere en este mundo: y para más 
subidamente reinar entiende es éste el verdadero camino» (C. 36.8).

El comentario al Paternóster le sirve a nuestra escritora para desarrollar el proceso oracional 
del alma, desde la oración vocal de los que comienzan el camino, hasta la contemplación per
fecta de los que llegan al final. Por eso. al concluir el comentario y el libro. Teresa de Jesús 
resume la significación del camino como proceso espiritual hacia Dios, aportando una nueva 
significación y añadiendo una nueva denominación, camino espiritual:

«Ya haveis visto (el Pater noster) encierra en si todo el camino espiritual, desde el principio 
hasta engolfar Dios el alma y darla abundosamente a bever de la fuente de agua viva que dije 
eslava al fin del camino» (C. 42.5).

Una vez más hay que destacar que en ninguno de los libros señalados. Vida. Camino de petfec- 
i z • / i s— . • _ • • _ _ . _____  _í . i_______ ti ii*t

de las Moradas del castillo interior para que Teresa de Jesús nos muestre el camino como un pro
ceso

ción. v Meditaciones sobre los Cantares, se interioriza la imagen del camino. Hay que llegar al libro

hacia el interior del alma donde se consuma la unión mística con Dios.



100

(92) J Castellano Cervera: «Lectura de un símbolo teresiano». en Revista de Espiritualidad, 1982. Vol. 165. pg 533.
(93) C. Grimberg: Historia Universal. La Edad Media. Ed. Daimon. Madrid. 1972. pg. 25.
(94) L. Perico!. A. del Castillo. J. Viecns Vives: POLIS. Historia Universal. Ed. V. Vives Barcelona. 1972. pg. 139.
(95) Cfr. J. Castellano Cervera: op. cir.. pg. 533.
(96) J.A. García del Cortázar: Historia General de la Alta Edad Media. Ed. Mayfe. Madrid. 1970. pp 211-213.
(97) Gran Enciclopedia de la Región Valenciana. Valencia. 1973. T.X. pg. 263.
(98) Cfr. J. Castellano Cervera. op. cir.. pg. 533.

2. Fuentes del simbolismo del gusano de seda/mariposa
La cria del gusano de seda es tan antigua como los tiempos, y su origen se remonta a la dinas

tía china de los Hia. allá por el siglo XX1I1 o XX antes de Jesucristo93. La literatura religiosa 
china nos ofrece los testimonios más antiguos, tejidos de leyenda, tanto en lo relativo a la cria 
del gusano, como en la elaboración de la seda que desde siglos remotos fue característica de la 
artesanía de ese país.

La alianza de China con Roma para atacar a los partos, enemigo común de ambos, hizo que 
la ruta de la seda que venia a Occidente porTurquestán. fuese sustituida por otra marítima por 
Ceilán y Cantón. Durante el Bajo Imperio, la ruta de la seda volvió a ser terrestre, y su mercado 
más importante fue Issedon Sérica (Kholán). A través de Constantinopla pasó a Grecia ydealli 
a Italia. En la época de Justinianose introdujo el gusano de seda en Occidente94. Tenemos testi
monios escritos de Aristóteles y de Plinio que. en sus tratados de historia de los animales, des
criben la transformación del gusano de seda en mariposa95.

Durante la Edad Media, las rutas comerciales entre Oriente y Occidente fueron dominadas 
por los musulmanes lo que les permitió trasladar desde China y Oriente materias primas, pro
ductos de lujo. y. especialmente, seda. Destacaron por su florecimiento los puertos italianos, los 
del sur de Francia y los de la costa meridional de España. El intercambio entre esos puertos, 
sobre todo, déla seda y piedras preciosas, fue continuo dentro de los estados musulmanes96. En 
España, comenzaron a desarrollarse centros productores de seda, desde el siglo XI. aunque San 
Isidoro remonta su origen a la dominación gótica. En el siglo XV. Sevilla y el reino Nazari de 
Granada tuvieron una producción sedera muy importante lo mismo que Castilla y el Reino de 
Aragón. En Toledo se producían 230.000 Kg. de seda, en el siglo XVI. En Valencia, la sericultura 
alcanzó su apogeo en el siglo XV: más tarde, la caida de las sederías castellanas repercutió favo
rablemente en esa ciudad cuya industria sedera llegaría hasta el siglo XVI11. momento de ver
dadero florecimiento valenciano97.

El simbolismo del gusano de seda que se convierte en mariposa no aparece en la Biblia. 
Quizá por ello y por su origen lejano que lo rodeaba de un halo de misterio y hasta de mito, la 
imagen no entró en la simbología primitiva cristiana. Sólo San Basilio Magno y San Ambrosio 
lo emplearon como símbolo de la resurrección de los muertos, pero sin demasiadas precisiones 
en la descricpión98. Tampoco encontramos el simbolismo del gusano de seda en la exégesis 
espiritual de la Edad Media. En los Bestiarios medievales apenas he hallado referencias al 
gusano de seda. Únicamente San Isidoro lo describe con el nombre latino de bombix. y dice de 
él que:

que en Francisco de Osuna encontramos esbozado el simil del gusano de seda, no hay ningún 
escritor español, anteriora la Santa que emplee el simbolismo del gusano de seda con el sentido 
espiritual que ella le da. El proceso muerte-transformación en Dios que experimenta el alma en lo 
más interior de su ser. simbolizado por e\ gusano de seda que teje su propio capullo, se encierra 
en él. muere, y sale convertido en una maríposilla blanca, es nuevo en la literatura española.Con 
Teresa de Jesús, el simbolismo del ¡insano de seda «entra en el campo de la espirituali
dad»'».



101

(99) Etimologías, op. cit. pg. 302.
(100) Santa Teresa v el Islam, op. cit..
(101) ¡bid. pg. 647-648.
(102) Op. cit.. pg. 341.
(103) En Obras del V.P.M. Fray Luis de Granada. Imprenta de M. Rivadeneyra. Madrid. 1848. B.A.E. lomo I. pg. 237.

«es gusano de frondas, y de su tejido se forma la seda: se llama con este nombre, bombLx. por
que se va vaciando a medida que produce el hilo, hasta que en su interior queda sola
mente aire»99.

Literatura árabe
El simbolismo del gusano de seda/mariposa parece tener su origen en la literatura mística 

musulmana, según afirma L. López Baralt.en el estudio ya citado100. Los místicos musulmanes 
emplearon el simbolismo del gusano de seda en el mismo sentido que lo hace Santa Teresa. El 
escritor persa RümT. en pleno siglo XI11. fue «uno de los más célebres plasmadores del símil». 
Comoen el caso de otras imágenes teresianas ya vistas. L. Baralt cree que los «gérmenes de esta 
imagen espiritual que tan familiar hizo Santa Teresa hay que buscarlos en Oriente»101.

Los escritos místicos
Es. en el Siglo de Oro español, cuando encontramos los primeros autores espirituales que 

recurren al símbolo de\ gusano de seda. Francisco de Osuna y Fray Luis de Granada. El primero 
emplea el símil en su Tercer Abecedario, para explicar cómo los justos sacan amor de sus virtu
des: «los que quieren ser perfectos no alcanzarán la cumbre de la perfección hasta que saquen 
el amor de las mismas virtudes que obran y lo pongan en Dios para que vivan en solo amor, 
como la palomica que sale del gusano de seda al fin de su obra, la cual se mantiene de solo 
amor, no se curando de otra cosa alguna» (T.A.. tr. 16. cp. 6). Etchegoyen asegura que «el deli
cado símbolo del gusano de seda no es familiar a los espirituales españoles del s. XVI»102 y 
explica por ello el que Fray Luis de Granada insista tan minuciosamente en la descripción de la 
metamorfosis.

En la Introducción al símbolo de la fe.103 podemos leer esa deliciosa descripción de la vida y 
muerte del gusano de seda:

«Estos gusanos se engendran de unos huevecicos muy pequeños, que la hembra dellos pone; 
los cuales puestos al sol. o metidos en los pechos, con qualquiera destos calores, en menos espa
cio que tres dias se animan, y reciben vida con todos los sentidos que para ella se requieren. Lo 
cual alega Sant Basilio para hacernos creíble por este ejemplo el misterio de la resurrección 
general... Nacidos estos animalillos. luego comienzan a comer con grande hambre, y comiendo 
crecen, y se hacen mayores. Y habiendo ya comido, algunos dias. duermen, y después de haber 
dormido su sueño (en el cual se digiere, y se convierte en su substancia aquel mantenimiento) 
despiertan, y vuelven a comer, y tantas duermen, hasta hacerse grandes. Hechos ya tales, dejan 
de comer, y comienzan a trabajar... y para esto levantan los cuellos, buscando algunas ramas 
donde puedan prender los hilos de una parte a otra, los cuales sacan de su misma substancia. Y 
ocupada la rama con esta hilaza, comienzan luego a hacer por medio della su casa, que es un 
capullo. Porque juntando unos hilos con otros, y otros sobre otros, y estos muy pegados entre sí. 
vienen a hacer una pared tan fija y firme, como si fuese de pergamino... fabricada esta morada, 
la bruñen toda por dentro con el hociquillo que tienen sobre la boca muy liso y muy acomo
dado para este efecto, con lo cual queda el capullo tan teso, que echándolo en agua, anda 
nadando encima, sin ser della penetrado... desta manera, estando el capullo entero y teso, 
echándolo en agua caliente, se puede muy bien recoger el hilo, despidiéndose y despegándose 
con el calor un hilo de otro... Con esta agua herviendo muere el oficial que fabrico aquella 
casa... Mas a los gusanos que quieren guardar para casta, no hacen este agravio. Mas ellos, no



11. EL MATRIMONIO

102

(104) Op. cil- pg. 671.
(105) Efrén de la Madre de Dios: Tiempo y vida de Sama Teresa, op. cit.. pg. 4.
(106) A.L. Cilveli: Introducción a la mística española, op. cit.. pg. 63.
(107) Damaso Alonso: La poesía de San Juan de la Cruz. op. cil.. pp. 116-117.
(108) Cfr. op. cit.. pg. 346.

1. Significación de la imagen
«El simbolismo de unión representa la culminación del simbolismo místico»106. Teresa de 

Jesús se vale del simbolismo del matrimonio, para significar la unión transformante del alma 
en Dios, última etapa del proceso espiritual. «La inefabilidad de la unión suprema es el intimo 
torcedor de la mística universal... No pudiendo expresar por medio de la ciencia que no sabe, la 
poesía mística (en verso o en prosa) ha recurrido siempre a las imágenes de la fantasía, sobre 
todo a las imágenes de la alegoría amorosa»107. El simbolismo del matrimonio lo desarrolla 
Teresa de Jesús plenamente en las Moradas del castillo interior, aunque, en las obras anteriores, 
nuestra escritora hace continuas referencias a las relaciones entre el alma y el Esposo que 
es Dios.

Según G. Etchegoyen. la imagen del matrimonio es una de las menos originales de Santa 
Teresa, porque antes y después de Ruysbroeck. fue un lugar común entre todos los místicos 
representar al alma como esposa del Amado108. Aunque esto es cierto, la originalidad de esta

sufriendo tan estrecho encerramiento, abren con sus boquillas un portillo por donde se salen,y 
salen ya mudados y acrecentados, porque salen con unos cuemecillos y alas, echos ya de gusa
nos aves...Conoscen los machos a las hembras, y juntanse.... por espacio de cuatro dias. Acaba
dos estos dias el macho muere, y la hembra pare aquellos hovecicos que al principio dijimos.y 
esto hecho, ella también muere, dejando aquella semilla con que después torna a renovar y 
resuscitar su linaje. En lo cual se ve como para solo este fin crio la divina Providencia este ani
malice; pues acabado este oficio sin que los mate nadie, ellos a la hora mueren» (capitulo 
21. 1* parte).

Fray Luis de Granada no hace ninguna aplicación especial del simbolismo del gusano de 
seda, salvo las que va mencionando en la descripción, y que corresponden a San Basilio. El 
libro es apologético, en alabanza del Creador de tantas grandezas.

También el Diccionario de Covarrubias describe con todo tipo de detalle el gusano de seda y 
su transformación en mariposa: «hay muchas diferencias de gusanos... los que crían la seda, 
dichos en latín bómbices, nos dan tanta riqueza y gala, sacando de sus entrañas el capullo de 
seda, labrando su sepulcro, pues al cabo se quedan encerrados en él. y mueren; el bolvera nacer 
del gusano muerto, una palomita o mariposa, que con su simiente buelve a renovar el gusano 
que sale o se cria della. de cuya especulación se sacan altissimos conceptos»104. Aunque este 
Diccionario se publicó en 1611. treinta y cuatro años más tarde de escribir Teresa de Jesús las 
Moradas. 1577. la detallada descripción del término gusano, y el que «de su especulación se 
saquen altissimos conceptos», parece indicar que el símil debía de ser ya muy conocido en el 
siglo XVI. Teresa de Jesús pudo no haber visto la materialidad del gusano de seda, cuando 
escribrió su libro, pero, sin duda, conocía el hecho, como también lo conocían sus monjas. En 
Castilla, había muchas sederías, era abundante el comercio textil, y el mismo abuelo de la 
Santa. Juan Sánchez, «negociaba principalmente en paños y sedas»105. La expresión con que 
Teresa de Jesús inicia el símil del gusano de seda, «ya havréis oido sus maravillas en cómo se 
cria la seda» (KM 2.2). indica que se trataba de algo conocido por toda la sociedad caste
llana.



r

103

2. Fuentes del simbolismo
El simbolismo del matrimonio entre Dios y el alma proviene del Cantar de los Cantares, y es 

una imagen asumida por los místicos cristianos de todos los tiempos. También el evangelio nos 
presenta la imagen, en la parábola de las diez vírgenes: «He aquí que llega el Esposo, salid a su 
encuentro» (Mt. 25.6). El poema bíblico es «una colección de cantares que celebra el amor 
mutuo y fiel que sella el matrimonio»1 10 Ya entre los judíos del siglo 11 de nuestra era. se hacia 
una interpretación alegórica del poema: el amor de Dios por Israel y el del pueblo por su Dios eran 
representados como las relaciones entre dos esposos. Los autores cristianos siguieron la misma 
linea de la exégesis judia, pero en ellos, la alegoría se convirtió en la de las bodas de Cristo con 
su Iglesia o en la de la unión mística del alma con Dios. Aunque en la actualidad, un gran 
número de exégetas católicos se adhieren a la interpretación literal del texto, admiten que es 
licito, por encima del sentido literal, aplicar el Cantar a las relaciones de Cristo con su Iglesia o a 
la unión del alma con Dios que es la aplicación de los místicos.

No sabemos si Teresa de Jesús pudo leer el Cantar de los Cantares en alguna traducción al 
romance, pues su conocimiento de la Biblia fue indirecto. G. Etchegoyen cree que la Santa 
tomaría la imagen del matrimonio a través de los comentarios que del libro sagrado hace Osuna, 
en el Tercer Abecedario y en la Ley de Amor santo, así como otras imágenes relativas a la vida con
yugal 11 ’. Además de esas lecturas. Teresa de Jesús pudo conocer la imagen bíblica del poema 
sagrado, por medio de sermones o relatos orales. Ya he citado en otro momento que se muestra 
muy conocedora de aquél, precisamente, en el prólogo de las Meditaciones de los Cantares (pról. 
I). Y en el capitulo 1. nuestra escritora habla expresamente de la alegoría nupcial del libro 
sagrado y de «los grandes misterios que este lenguaje encierra en si» (MC. 1.4 y 5). En las cuartas 
moradas, hablando de la diferencia entre el entendimiento y la imaginación, comenta otro 
pasaje, y dice: «algunas veces me acuerdo de haver oído esto que dice la esposa en los Cantares» 
(IVM. 1. 12). Todo ello confirma que Teresa de Jesús conocía bien el poema bíblico. La misma 
expresión con que comienza a exponer, en las quintas moradas, la «comparación» del matri-

(109) Sobre la celebración de las bodas en la Castilla del siglo XVI. y sus distintas etapas, puede verse la Introducción a 
Obras Completas de Sama Teresa, edición de Fray Tomas de la Cruz. Monte Carmelo. Burgos. 1982. pg. 783. También la 
Enciclopedia Universal Ilustrada Europeo Americana. Espasa Calpe. Madrid. 1980. tomo LX1X. pg. 487.

(110) Sigo la exposición de la Biblia de Jerusatín. en la Introducción al Cantar de los Cantares. Desclic de Brouwer Bil
bao. 1975. pp. 911-912.

(111) Cfr. op. cit.. pg. 346.

imagen teresiana radica, como siempre, en la habilidad de nuestra escritora para manipular y 
flexibilizar imágenes recibidas y reconducirlas a objetivos concretos. En este caso. Teresa de 
Jesús acerca la imagen bíblica a la realidad cotidiana de la sociedad en la que vive, la libra del 
empaque clasicista. y logra un simbolismo nuevo, al adaptar a los tres grados del proceso mís
tico las tres frases de una boda entre la nobleza castellana109. Con este simbolismo nuevo. 
Teresa de Jesús logra una clara distinción entre la unión, el desposorio y el matrimonio espiri
tual, distinción y claridad que no lograron sus antecesores. Este acercamiento de la imagen a la 
realidad cotidiana le permite tratar, a veces, la imagen con un realismo y hasta coloquialismo 
extremo. Tanto es asi que. como veremos, la Santa no tendrá reparo en hablar a sus monjas de 
su «casamiento» con Dios.

El símbolo del matrimonio es. a mi juicio, una de las imágenes más fecundas para expresarla 
propia vivencia mística. Teresa de Jesús se sabe y se vive «verdadera esposa» de Cristo: ha reci
bido la gracia sublime del matrimonio espiritual. A través del simbolismo del matrimonio, la 
Santa deja correr, amplio y desbordante, el rico caudal de su experiencia mística. El matrimo
nio espiritual no es para Teresa de Jesús solamente una imagen, sino la expresión real de su 
vida que ha llegado a la unión transformante en Dios.



104

monio«ya teméis oído muchas veces que se desposa Dios con las almas espiritualmente» (4.3). 
indica que se trataba de un simbolismo muy conocido.

3. El simbolismo del matrimonio en las primeras obras teresianas
El simbolismo nupcial no aparece plenamente desarrollado hasta el libro de las Moradas del 

castillo interior. Pero la referencia a Cristo Esposo y al desposorio con Dios es habitual en todas 
las obras anteriores. Ya en el capitulo 4 de la Vida, cuando se lamenta de la frialdad a la que ha 
llegado en el servicio de Dios. Teresa de Jesús recuerda, estremecida.

«la manera de mi profesión y la gran determinación y contento con que la hice, y el desposorio 
que hice con Vos»(l< 4.3).

Más tarde, al describir la visión intelectual de Cristo, ocurrida en 1559. Teresa de Jesús recu
rre al Cantar de los Cantares, para expresar cómo «se entiende Dios y el alma»;

«de hito en hito se miran estos dos amantes, como lo dice el Esposo a la Esposa en los Canta
res» (K 27.10).

Conviene recordar aquí que. cuando Teresa de Jesús escribe el Libro déla Vida. 1565. hace ya 
varios años que ha recibido el desposorio espiritual. Los grandes ímpetus de amor de Dios y los 
deseos de morir que describirá en las sextas moradas, como efectos de ese desposorio, tiene su 
descripción paralela en el capitulo 20 de la Vida. Y aunque, en ese capitulo, la Santa no emplea 
la imagen nupcial, vive la experiencia de la unión plena, y escribe el libro en ese estado de pro
ceso místico.

En Camino de perfección, las referencias a la imagen nupcial y a Cristo Esposo son mucho 
más frecuentes, y adquieren, sobre todo en la primera redacción, un tono muy coloquial y un 
gran realismo. La madre Teresa habla a sus hijas, al comienzo del libro, para animarlas al bien 
de la pobreza:

«Los ojos en vuestro Esposo: El os ha de sustentar; contento El. aunque no quieran, os darán 
de comer los menos vuestros devotos»(C.E. 2.1).

La urgencia a la santidad, que la Santa pide a sus monjas, se expresa mediante la imagen del 
matrimonio, pero tiñendola del más vivo realismo:

«U somo esposas de tan gran Rey. u no; si lo somos, ¿qué mujer honrada hay que no sienta en 
el alma la deshonra que hacen a su esposo? (C.E. 19.2).

Teresa de Jesús llega a extremos de coloquialismo en su empleo de la imagen nupcial. 
Cuando habla a sus monjas de la oración mental, les enseña que lo primero y más importante 
es tratar de entender la grandeza de Dios con quien se va a hablar, y la pequeñez del 
alma:

«Sí. llegaos a pensar... con quién vais a hablar. En mil vidas... no acabaréis de entender cómo 
merece ser tratado este Señor... Todo lo manda; su querer es obrar... Pues razón será... que pro
curemos... alcanzar alguna cosa de estas grandezas que tiene nuestro Esposo, a ver con quien 
estamos casadas.... acá si uno se casa, primero sabe quién y cómo y qué tiene» (C.E. 38.1).

Y sigue la Madre Teresa explayando la imagen del «casamiento», para que su doctrina sea 
mejor comprendida, con un símil sacado del ambiente:

«si una mujer ha de ser bien casada, no le avisan otra cosa sino que estudie en esto, aunque sea 
un hombre muy bajo su marido» (38.1).

De pronto, cambia el tono coloquial, y Teresa de Jesús se vuelve a Dios, en uno de sus acos
tumbrados diálogos:

«pues. Esposo mío. ¿en todo han de hacer menos caso de Vos que de los hombres?. Si ellos no 
les parece bien esto, dejen os vuestras esposas que han de hacer vida con Vos» (C.E. 38.1).



12. CENTRO

(112) M. de Certeau. «Culturas y espiritualidades». Condlium. 1966. n.” 19. pg. 193.

105

1. Significación de la imagen
La inhabitación de Dios en el centro del alma y su actuación salvífica en ella es. sin duda, una 

de las experiencias místicas más fuertemente vividas por Teresa de Jesús. Dios vive dentro del 
alma y desde allí se le comunica. Esta verdad teológica es clave en la espiritualidad y en la lite
ratura teresianas. A lo largo de sus libros, la Santa va declarando, de una manera progresiva, 
que Dios está dentro del alma con una presencia activa y santificante. Por eso. el quehacer espi
ritual del hombre consiste en un proceso de interiorización para llegar a ese centro donde Dios 
vive y quiere transformarle. El progreso espiritual se convierte en «un caminaren si», en «el iti
nerario del hombre hacia su centro»112.

La doctrina del centro le llega a Teresa de Jesús a través de los místicos del Recogimiento para 
quienes la presencia de Dios en el interior del alma constituye la piedra angular de su espiritua-

La imagen del matrimonio vuelve a aparecer, en el capítulo siguiente, matizada ahora por la 
ternura del diminutivo que hace todavía más expresiva y cercana la imagen:

«¿Qué esposa hay que. habiendo recibido muchas joyas de valor de su esposo, no le dé siquiera 
una sortijica. no por lo que vale... sino por señal de amor, por prenda que será suya hasta la 
muerte?» (C.E. 39.2).

Al comienzo de la declaración de la oración mental, la Santa aconseja a sus hijas el recogi
miento exterior e interior, y les da algunas normas prácticas para ello. De nuevo recurre a la 
imagen del matrimonio, en los mismos términos de realismo:

«Haced cuenta que (el alma) ha muchos años que se ha ido huida de su esposo y que hasta que 
quiera tornar a su casa... a tomar amor con su marido... es menester artificio» (C.E. 43.3).

Las Meditaciones sobre los Cantares nacen del entendimiento místico del libro sagrado, del fer
vor impetuoso de Teresa de Jesús y del deseo de aprovechar a sus monjas. El libro se basa en la 
imagen bíblica del matrimonio entendida como la unión mística del alma con Dios. La imagen 
se expresa en este libro, mediante un lenguaje simbólico, y con un estilo mucho más elevado 
que en Camino, pues la Santa habla en él solamente de estados místicos muy subidos. Teresa de 
Jesús alude a la imagen bíblica desde el comienzo, y se admira de «los grandes misterios» que 
encierra el lenguaje sagrado (M.C. 1.4). Se lamenta de que los hombres no sean capaces de reco
nocer que es posible «tratar un alma ansí con Dios», y exhorta a sus hijas a que no se espanten 
de «palabras encarecidas que en (la Sagrada Escritura) oyáis que pasa Dios con el alma» 
(1.7).

Comentando las palabras de la esposa de los Cantares. «Béseme con beso de su boca». 
Teresa de Jesús deja escapar el torrente de su amor, y aunque admite que el texto puede tener 
muchos sentidos, confiensa que:

«el alma que está abrasada de amorque la desatina, no quiere ninguno sino decir estas pala
bras: si. que no se lo quita el Señor» (1.11)

En la declaración de la unión regalada. Teresa de Jesús exhorta a todos los cristianos a des
pertar y a entregarse al amor de Dios. Con frases exaltadas, la Santa se dirige luego a Dios, y a 
la esposa de los Cantares:

«Ya veo cómo, esposo mío. que vos sois para mi:... ¡oh esposa santísima!... ¿qué puedo hacer 
por mi esposo! (4.6).



2. Fuentes del simbolismo

106

(113) Los simbolistas franceses del siglo XIX y XX hablan también de un mundo interior, el abismo, pero caracterizado 
por el vacio, el terror y la ausencia de Dios, es el «gouffre» de Baudelaire Cfr.J. P. Richard: Poi'sicet profondeur. Edilionsdu 
Seuil. 1955.’pp. 93-162.

(114) Véase G Bachelaal. La po<ftú/ue de lespace. op.cit. pg. 250. Puede verse también la obra de Yuri M. Lotman Eflntc- 
tura del texto artístico, op. cít.. pg. 2« I. donde él profundiza en la oposición cerrado/ahieno que considera fundamental en l.i 
estructura del espacio literario.

(115) Sigo la exposición que sobre el simbolismo del centro hacia Mircea Eliade.cn su Tratado de Historia de las Religio
nes. Ed. Cristiandad. Madrid. 1974. volumen II. pp. 149-168.

El simbolismo del centro y su valoración como un espacio sagrado, punto de encuentro entre 
el hombre y la sacralidad, ha estado siempre presente en las culturas y en las religiones anti
guas. El espacio profano se transfigura en sagrado por una hierofania que lo consagra, lo trans
figura y lo aísla del espacio que lo circunda115. La repetición de la hierofania no sólo santifica 
una zona de espacio profano, sino que además «asegura la persistencia de esa sacralidad en el 
futuro». De este modo.el «centro» se convierte en un lugar permanente de sacralidad de laque 
el hombre puede «participar» y «comulgar». Esos espacios sagrados, rocas, fuentes, grutas, bos
ques. considerados «centro», van pasando de unas generaciones a otras con una herencia, y son 
pruebas de que la religiosidad popular se sigue alimentando de esas raíces antiguas.

La consagración de esos espacios sagrados se debe siempre a una «revelación», ya que el 
hombre no «elige» esos espacios, sino que tiene que «descubrirlos». Esa revelación no tiene 
lugar mediante una hierofania directa, sino por principios cosmológicos o por «signos» carga
dos de hierofania. generalmente, un animal. «Todos los santuarios están consagrados por una

lidad. La Santa comienza su andadura, guiada por la lectura de Osuna y de Laredo cuya doc
trina del recogimiento asimila y vive durante casi veinte años. Sin embargo, y según confesión 
propia (K 18.15). es la experiencia mística la que le hace entender plenamente el misterio de la 
inhabitación de Dios en el alma.

El camino de interiorización hacia ese centro donde Dios vive tiene en Teresa de Jesús una 
configuración literaria muy fecunda y constituye su mayor fuente de simbolización. El centro 
del alma se convierte para nuestra escritora en la Imagen fundamental hacia donde gravitan las 
imágenes básicas y donde convergen los niveles léxico, morfológico y semántico.

Ya desde el Libro de la Vida, observamos la reiteración de un vocabulario interiorista que se 
va haciendo obsesivo a medida que nos acercamos a las Moradas del castillos interior. No es 
casual la constante repetición de palabras, relacionadas con el círculo: sin lados, ni alto, ni bajo, 
en el centro y mitad: y de palabras relacionadas con el interior: dentro de mi. dentro de nosotras, lo 
muy interior del alma, la sustancia del alma, el hondón. Tampoco es casual el empleo reiterado de 
las expresiones, estar dentro, referido a Dios y entrar dentro, referido al alma, que se repiten como 
un estribillo, a lo largo de todos los libros, con un elevadisimo número de frecuencias. Y menos 
casual todavía es la reiteración de imágenes con las que Teresa de Jesús va creando un simbo
lismo de interiorización. en un proceso ascendente que culmina en las Moradas. Imágenes como 
e\ espejo en cuyo centro se representa Cristo (V. 40.5): el huésped que vive dentro (C. 28.21; el cielo 
pequeño que es el alma donde Dios se encierra (C. 28,4): el palacio de grandísima riqueza donde 
está el Rey (C. 28.9): el paraíso donde Dios se complace (C. 29.4): el castillo interioren cuyo «cen
tro y mitad está la morada principal», «adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el 
alma» (1M. 1.3).

Ciertamente, para Teresa de Jesús, el centro no es un espacio vacio115, sino un espacio 
poblado por la Divinidad. lugar de encuentro y de comunión, de concentración del ser en sus 
mismas raíces, morada de Dios en el hombre. En la oposición espacial, dentro/fuera114. el centro 
representa, en la literatura terresiana. la Imagen total de la interioridad.

Eliade.cn


107

teofania»; pero no sólo los santuarios, también las moradas de los santos y. en general, toda 
habitación humana. Entre las estructuras arquitectónicas de santuarios más antiguos se 
encuentran los muros, la cerca de piedras y el vallado. La cerca significaba la presencia en su 
interior de una hierofanía. y tenia como finalidad preservar al profano de los peligros que 
corría, si entraba en el interior. Porque lo sagrado es siempre peligroso para los no iniciados, de 
aquí la gran importancia que se daba a los ritos y prescripciones para entrar en el templo, y la 
importancia ritual del umbral del templo o de la casa. El mismo sentido mágico tenían las 
murallas de la ciudad, porque antes de ser defensas militares, preservaban un lugar «cosmifi- 
cado». o sea. provisto de un «centro». Las procesiones rituales alrededor de la ciudad que se 
prolongaron hasta la Edad Media tuvieron aquí su origen.

La «construcción» de los espacios sagrados, santuarios, altares, templos, se fundaba siempre 
en una revelación antigua que reveló al hombre el «arquetipo del espacio sagrado, arquetipo 
que luego se copió y se repitió» indefinidamente en la erección de todo espacio sagrado. Los 
miles de construcciones sagradas de las civilizaciones antiguas reproducen el «monte cós
mico». porque se las consideraba edificadas en el «centro del mundo». «Centro es todo espacio 
consagrado... en el cual pueden tener lugar las hierofanías y las teofanías y en el que puede 
darse una ruptura de nivel entre el cielo y la tierra» (pg. 155). Según muchas tradiciones anti
guas. la creación del mundo comenzó en un centro, y por eso toda ciudad tiene que construirse 
también alrededor de un centro. Es el caso, por ejemplo de la fundación de Roma. Rómulo eri
gió un altar sobre una zanja profunda, y trazo alrededor una muralla. La zanja o «mundus» era 
el punto de intersección de los tres niveles cósmicos. Todos los monumentos sagrados de diver
sas civilizaciones tienen un sentido cosmológico muy vasto: son punto de intersección de todos 
los niveles cósmicos, es decir, son un «centro».

El simbolismo del centro, siempre según Eliade. se articulaba en tres conjuntos solidarios y 
complementarios. 1.“): En el centro del mundo estaba la «montaña sagrada», punto de unión 
entre el cielo y la tierra. 2.°): Todo templo o palacio, y por extensión, toda ciudad o residencia 
real, se asimilaba a una «montaña sagrada» y se convertía en «centro». 3.°): El templo o ciudad 
sagrada, por ser el lugar por donde pasa el axis mundi. se consideraba punto de unión entre el 
cielo, la tierra y el infierno. Cita Eliade el ejemplo del monte Tabor que posiblemente signifi
caba «ombligo», omphalos: el monte Garizim se le llama «ombligo del mundo», en la Biblia. 
(Jue. 9.37): y el Gólgota estaba, según los cristianos, en el centro del mundo: era a la vez. cima de 
la montaña cósmica y el lugar donde había sido creado y enterrado Adán. Muchos templos y 
ciudades antiguas son asimilados a la cúspide de la montaña cósmica.

El simbolismo del «centro» abarca otras nociones, la de espacio hierofánico y por tanto de 
espacio «creacional». único en el que puede comenzar la creación. En muchas tradiciones anti
guas. la creación se inició en un «centro», porque allí se encontraba la fuente de la energía y de 
la vida. Según la tradición, el hombre también fue creado en el «centro de la tierra».

En muchas leyendas y mitos, el universo se simboliza por un árbol, cósmico, milagroso, de la 
vida, o por una columna central. Todos estos mitos envuelven la teoría del «centro», quieren 
decir que en el árbol se encuentra la fuente de la vida y de la sacralidad, por eso. el árbol se 
encuentra en el centro del mundo. El camino que hay que recorrer para llegar hasta allí es difí
cil y equivale a una conquista —heroica o mística— de la inmortalidad.

Todos esos símbolos son una prueba de que el hombre «por distintos que sean cualitativa
mente el espacio sagrado y el espacio profano, no puede vivir más que en un espacio sagrado de este 
tipo» (pg. 165). Algunas tradiciones reflejan el deseo del hombre de llegar5/n esfuerzo al «centro 
del mundo», y otras subrayan la dificultad y el mérito que supone llegar hasta él. El primer grupo 
de tradiciones aparece por todas partes, lo cual lleva a considerarla como una caracteristica de 
la humanidad. Eliade afirma que esta característica denuncia una condición determinada del 
hombre que él llama «la nostalgia del paraíso». Entiende por tal el deseo del hombre de estar 
siempre y sin esfuerzo, en el corazón del mundo, de la realidad y de la sacralidad, y de superar en 
sí mismo de una manera natural la condición humana y recobrar la condición divina.



7

108

(116) E. Cirlot: Diccionario de símbolos, op. cit.. pg. 124.

(117) Ch. Diccionario de símbolos, op. cit.. pg. 124.

(118) A.L. Cilveti. op. cit.. pg 139-140.
(119) Cfr. M. Andrés. Los Recogidos, op. cit.. pg. 136.

El simbolismo del centro lleva implícitoel simbolismo del circulo. «El paso de la circunferen
cia a su centro equivale al paso de lo exterior a lo interior, de la forma a la contemplación, de la 
multiplicidad a la unidad, del espacio a lo inespacial, del tiempo a lo intemporal. Con todos los 
símbolos del centro místico se intenta dar al hombre el sentido del «estado paradisiaco» pri
mordial y enseñarle a identificarse con el principio supremo»116. Asi. en la doctrina y en los 
símbolos de muchos pueblos, el centro es donde está Dios. Para los hindúes. «Dios se halla en 
el centro, allí donde los radios de una rueda se juntan con el eje» (pg. 124). Los chinos simboli
zan al ser infinito por un punto de luz en torno al cual se abren circuios concéntricos. En las 
representaciones cósmicas, el espacio central se reserva al Creador, en las cruces, el centro se 
sitúa en el cruce de los dos brazos: y en algunas cruces litúrgicas, ese centro va señalado poruña 
piedra preciosa.

La Iglesia y los escritos místicos
La doctrina sobre el centro en el que Dios vive y desde donde se comunica al hombre tiene en 

la Iglesia una larga tradición. San Agustín es el gran cantor de la interioridad, y en sus Confesio
nes nos ha dejado aquellas hermosas palabras, después de su conversión: «Oh hermosura siem
pre antigua y siempre nueva, tarde te conocí, tarde te amé. Tu estabas dentro de mi y yo fuera, y 
por fuera te buscaba» (Conf. X. 27.38). Para el Santo. Dios es «intimior intimo meo», más íntimo 
al alma que el alma misma. En San Agustín encontramos ya la expresión «fondo del alma» y 
«lugar interior». Estas expresiones excluyen toda significación sensible, espacial o psicológica 
San Alberto Magno afirma que «lo alto y lo profundo son lo mismo», apoyándose en el texto 
del San Pablo a los Efesios: «para que podáis comprender... cuál es la anchura y la longitud, la 
altura y la profundidad, y conocer el amor de Cristo» (Ef. 3.18)117.

En.su sentido corriente, el «fondo del alma» se acerca a otras expresiones del vocabulario 
espiritual, como «parte superior del alma», «cima», «centella», «sindéresis». Si se hace abstrac
ción de toda representación cuantitativa y local, lo que se afirma del fondo del alma remite 
siempre a una perfecta interioridad. Interioridad perfecta y profundidad se encuentran unidas 
en la reflexión de Sto. Tomás: «Dios es interior a cada uno. como el ser propio de una cosa es 
interior a esa cosa, la cual no podrúi ni comenzar ni durar sin la operación de Dios: esta opera
ción le liga a su obra de manera que él está en ella» (Sent.. dist. 37). La espiritualidad recogida, 
basada en la presencia de Dios en el centro del alma, es defendida por numerosos santos y 
escritores espirituales, entre los que destacan, además de los citados. San Gregorio Magno. San 
Bernardo. Hugo de San Víctor. Ricardo de San Víctor. San Buenaventura y Pedro Lom
bardo.

Entre los místicos alemanes del siglo XIII y XIV el máximo exponente de la doctrina del 
«fondo» del alma es Eckhart que relaciona teológicamente el «fondo del alma» con el naci
miento de Dios en ella y con el «fondo de Dios»118. Los sucesores de Eckhart. J.Tauler. E. Suso 
y J. Ruysbroeck. aunque útilizan el término «fondo», no tienen ni su vigor ni su profundidad 
especulativa. Ellos divulgan la doctrina del «fondo» del alma y la terminología, «cima», «cen
tella» y «sindéresis» que llega hasta los místicos del Recogimiento, en el siglo XVI. Según Cil- 
veti. la procedencia de muchos de los conceptos y símbolos que aparecen en la mística de 
Raimundo Lulio y de los místicos árabes se encuentran ya en esos místicos alemanes, especial
mente. en Ruysbroeck. Durante los siglos XVI y XVII. la palabra centro se hizo común en la lite
ratura española, tanto espiritual como profana119.

Los divulgadores de la doctrina del centro, fondo u hondón del alma, común a toda la mística 
del Siglo de Oro español, fueron los místicos del Recogimiento. Para ellos, la localización de

En.su


109

(120) Cfr. M. Andrés. Teología española en el siglo XVI. op. cit. pp. 139-143.
(121) M. Andrés. Los Recogidos, op. cit. pg. 221.
(122) Op. cit.. pp. 221-232.

Dios en el centro del alma y la necesidad de entrar dentro de sí para buscarle es fundamental, ya 
que la interioridad constituye una nota especifica de esa via de espiritualidad. Francisco de 
Osuna, el principal codificador del recogimiento, lo afirma, al comienzo de su Tercer Abeceda
rio: «Tú.... si quieres mejor acertar, busca a Diosen tu corazón, no salgas fuera de tí. porque más 
cerca está de ti y más dentro que tú mismo (Aug. Tu intimior intimo meo)» (tr. 1). La vida espiri
tual se convierte para los místicos recogidos en una vida interior, y el caminar hacia Dios en 
«una interiorización progresiva, hasta llegar a la transformación»120. Esa transformación se 
realiza en el encuentro de «Dios sólo y el alma sola, en su más pura sustancia esencial». Hacia 
ese Dios que vive en lo más interior se orienta el camino espiritual de todo el hombre. Osuna 
dice en su Tercer Abecedario. «Anden siempre juntamento la persona y el espíritu» (tr. 1). por
que. para los recogidos, los sentidos, las potencias y la sustancia del alma son inseparables 
en el hombre.

La sustancia esencial del alma donde Dios vive recibe, por parte de los místicos, los más 
diversos nombres: centro, hondón, sindéresis, cima, fondo, apex. Osuna no habla de centro, 
pero emplea expresiones equivalentes: «Llámase también... este ejercicio escondimiento, 
donde Dios se esconde en lo secreto del corazón del hombre... y en este secreto lugar dice Dios la 
palabra escondida de su secreta amistad» (T.A. ir. 6. c. 3). Más adelante, aconseja «recoger las 
potencias del ánima a la sindéresis y muy alta parte de ella, donde la imagen de Dios está impri
mida. que se llama espíritu de los justos, y espirita que con gemido demanda» (T.A. tr. 6. c.4). 
Osuna alude constantemente a ese interior donde vive Dios, con expresiones distintas: «Tu 
mismo te pusiste dentro de mi. porque hallándote cerca te amase más y no trabajase en irte a bus
car» (T.A. tr. 16. c.10). Y en el tratado 18. insiste: La (manera de buscar a Dios) que me parece 
mejor es buscarlo hombre en su corazón dentro de si. porque escrito está:... «Mirad que el reino 
de Dios está dentro de nosostros» (tr. 18. c.l).

Bernardino de Laredo. en la Subida del Monte Sión. habla de la «substancia del alma», al 
señalar cuál es la exigencia fundamental del recogimiento: «la simplificación, unidad e inte
gración del hombre que aspira a la unión intima con la simplicisima esencia divina». Consi
dera Laredo la reflexión como el medio de reducirse el hombre a la zona más interior de sí 
mismo que es la sustancia del alma, donde tiene lugar la experiencia mistica: «Vengamos ahora 
a entender que haber... dado ejemplos con los cuales se entienda qué cosa es poder hacer refle
xión las potencias a la substancia del ánima no es otra cosa salvo querer mostrar la orden para 
excusarlas de obrar» (S. III. c. 23). Este despojo en la actividad de las potencias se ve compen
sado. porque esa reflexión reduce al hombre a \a sustancia y centro donde se origina la vida espi
ritual Por la reflexión el hombre no se reduce a «un yo vacío, sino plenificado. esfera de la más 
viva unificación, libertad e iluminación»121.

En el capitulo 39 de la Subida. Laredo «declara qué cosa es centro» y cómo el centro es Dios. 
Paradlo se vale del símil de la naranja: «En una naranja es el centro el punto que es más en el 
medio de ella, de manera que. si la partís por medio y le pusiéredes un compás que dé vuelta 
igual, el punto que el compás tome en medio de la más interior parte de ella es el centro... De 
manera que entendáis... que mi Dios., es perfectisimo centro y nadie lo vio como es. y él sólo es el 
que conoce a si mismo, porque como él es tan indivisible como invisible, y tan invisible cuan 
incomprehensible, no con el entendimiento humano se puede comprehender. sino con sola la 
voluntad le gozamos...» (S. II. c. 39).

La doctrina del centro, divulgada por los recogidos, la encontramos en todos los escritores 
espirituales y místicos del siglo XVI. San Pedro de Alcántara, en el capitulo Xll de su Tratado de 
la Oración y Meditación, da ocho avisos para el ejercicio de la oración. En el octavo122, declara la



3. El simbolismo del centro en las primeras obras teresianas

(123) Obras completas, op. cir.. pg. 1185.

110

El lema de la inhabitación de Dios en el centro del alma aparece reflejado muy pronto en el 
Libro de la Vida, subrayado especialmente por los niveles léxico, morfológico y semántico. Sin 
embargo, las imágenes referidas a esa presencia de Dios en el interior no aparecen hasta el final 
del libro.

Teresa de Jesús inicia su camino oracional en la escuela del recogimiento que F. de Osuna 
enseña en su Tercer Abecedario. Poco después de su ingreso en el monasterio de la Encarnación, 
la joven Teresa se ve forzada a salir. (1538). aquejada de una grave enfermedad. En el camino de 
Becedas, donde va a ser tratada de sus dolencias, tiene oportunidad de leer el libro del místico 
franciscano. Desde entonces, y como no sabía «cómo proceder en oración» se determina a 
«siguir aquel camino con todas sus fuerzas, finiendo aquel libro por maestro» (K 4.6). Después 
de su lectura. La santa describe asi la oración de recogimiento que ella hacía:

necesidad de juntar «en uno la meditación con la contemplación, haciendo de la una escalón 
para subir a la otra». El santo franciscano va señalando las diferencias entre la meditación y la 
contemplación, y cómo, cuando el hombre ha alcanzado el reposo y gusto de la contemplación, 
debe cesar en el trabajo del entendimiento y «gozar de aquel afecto», porque todo este ejercicio 
es más cosa de la voluntad que de las especulaciones del entendimiento. Alcántara aconseja 
que cuando se sienta inflamar del amor de Dios, «acalle el entendimiento, quiete la memoria.)’ 
fixela en nuestro Señor, considerando que está en su presencia... Enciérrese dentro de sí mismo 
en el centro de su ánima, donde está la Imagen de Dios, y allí esté atento a él . como que le 
tuviese dentro de su corazón» (c. XII. 8.° av.).

El centro del alma no significa espacio ni lugar. El centro es donde se vive la relación com
pleta entre Dios y el alma. San Juan de la Cruz lo expresa claramente en la Llama deamorviva 
«Oh llama deamorviva que tiernamente hieres de mi almae// el más profundo centro'.— (c. I3)12'. 
En la declaración que hace de sus propias canciones. San Juan identifica el «profundo centro» 
con la «sustancia del alma»: «porque en la sustancia del alma, donde ni el centro del sentido ni 
el demonio puede llegar, pasa esta fiesta del Espíritu Santo; y. por tanto, tanto mas segura, sus
tancial y deleitable es. cuanto más interior ella es; porque cuanto más interiores.es mas pura; y 
cuanto hay más de pureza, tanto más abundante y frecuente y generalmente se comunica Dios» 
(Decl. 1.9). Para San Juan de la Cruz el centro del alma es Dios, y a Dios no se puede llegaren 
plenitud en esta vida. Por eso él concibe la perfección del hombre como una movilización con
tinua hacia su centro: «El centro del alma Dios es. al cual habiendo ella llegado según toda la 
capacidad de su ser y según la fuerza de su operación, habrá llegado al último y profundo centro 
del alma, que será cuando con todas sus fuerzas ame y entienda y goce a Dios. Y cuando no lle
gue a tanto como esto, aunque esté en Dios, que es su centro por gracia y por la comunicación 
suya, si todavía tiene movimiento para más y fuerza para más. y no está satisfecha, aunque está 
en el centro, no en el más profundo, pues puede ir a más» (1.12).

Este movimiento, que es como una ley de gravedad espiritual, se hace mayor a medida que el 
hombre se acerca más a su centro, porque más fuertemente es atraído por Dios. De aqui que el 
santo hable de ese último y profundo centro donde se realiza la unión plena que soloes posible 
en el estado de visión, aqui es irrealizable.

Nos encontramos, pues, ante un nuevo caso de concepto o imagen, el de centro o fondo del 
alma, que le llega a Teresa de Jesús a través de los místicos del Recogimiento, procedente de 
diversos canales. Sin embargo, en la Santa, la experiencia mística sobrepasa cualquier tradi
ción o influencia literaria recibida.

interiores.es


ni

«Procurava lo más que podía traer a Jesucristo, nuestro bien y Señor, dentro de mi presente, y 
ésta era mi manera de oración; si pensava en algún paso, le representava en lo interior» 
(J< 4.8).

Es la primera vez que Teresa de Jesús emplea la expresión, dentro de mi. expresión que repe
tirá obsesivamente. a lo largo de todos sus libros, pero intensificando cada vez más la connota
ción de interioridad. Veinte años más tarde, la santa sigue practicando la misma oración de 
recogimiento que vuelve a describir con las mismas expresiones:

«Tenia este modo de oración: que como no podía discurrir con el entendimiento, procurava 
representar a Cristo dentro de mi» (9.4).

A partir del capitulo 10. Teresa de Jesús comienza a declarar las primeras gracias místicas 
que recibe: la experiencia de Dios que vive dentro de ella. El esfuerzo por representar a Cristo 
dentro de sí se convierte, ahora, en un fuerte sentimiento de la presencia de Dios en su interior. 
La representación se hace experiencia:

«Acaecíame en esta representación que hacia de ponerme cabe Cristo... y aún algunas veces 
leyendo, venirme a deshora un sentimiento de la presencia de Dios, que en ninguna manera 
podía dudar que eslava dentro de mi. u yo toda engolfada en El» (10.1).

El paso de la oración ascética de recogimiento a la oración mística de quietud lo señalan cla
ramente las distintas expresiones: representar dentro y estar dentro En el primer caso, actúa el 
hombre: en el segundo, es Dios quien toma la iniciativa.

En el texto citado, advertimos todavía en el lenguaje, la influencia de Osuna y. sobre todo, de 
Laredo. Poco a poco, nuestra escritora se va liberando de las expresiones de los recogidos, y el 
proceso filológico para expresar la interioridad se hace cada vez más personal. La oración de 
quietud es descrita con unos términos muy sugestivos con los que Teresa de Jesús comienza a 
expresar el aspecto fruitivo de la oracióm mística:

«Esto es un recogerse las potencias dentro de si para gozar de aquel contento con más gusto, 
mas no se pierden ni se duermen: sola la voluntad... se ocupa de manera que —sin saber 
cómo— se cautiva» (K 14.2).

La proximidad de Dios al alma es tan grande, que ésta se entiende directamente con El:
«Quiere Dios... que entienda esta alma que está Su Majestad tan cerca de ella que ya no ha 

menester enviarle mensajeros, sino hablar ella mesma con El. y no a voces, porque está ya tan 
cerca que en meneando los labios la entiende» (K 14.5).

El texto nos evoca, necesariamente, el Cántico espiritual de San Juan de la Cruz: «Ay. quién 
podrá sanarme!/Acaba de entregarte ya de vero;/no quieras enviarme/ de hoy ya más mensa- 
jero/que no saben decirme lo que quiero» (c. 6).

La presencia de Dios en el interior se manifiesta, en las lineas siguientes, con un término 
nuevo más expresivo, lo muy intimo:

«quiere este Emperador y Señor nuestro que entendamos aquí que nos entiende y loque hace 
su presencia, y... comenzar a obrar en el alma en la grata satisfacción interior y exterior que la 
da... es en lo muy intimo de ella esta satisfación. y no sabe por dónde ni cómo le vino, ni muchas 
veces sabe qué hacer, ni qué querer, ni qué pedir» (K 14.6).

La experiencia de Dios presente en el interior se convierte más tarde en la presencia de 
Cristo. Dios se muestra a Teresa con rostro humano. La santa describe en los capítulos 27 y 28 
del libro las visiones cristológicas. La primera, ocurrida en 1559. es una visión intelectual en la 
que Cristo se le hace presente «al lado derecho», «cabe mí», a la vez que se le hace presente en el 
interior, y le habla sin palabras. Vuelven las expresiones de la interioridad:

«Pone el Señor lo que quiere que el alma entienda, en lo muy interior del alma, y allí lo repre
senta sin ninguna imagen ni forma de palabras» (K 27.6).



112

«Hagamos cuenta que dentro de nosotras está un palacio de grandísima riqueza... y que en este 
palacio está este gran Rey... y que está en un trono de grandísimo precio, que es nuestro cora
zón» (28.9).

Lo que no puede decir nuestra escritora, porque no sabe, es
«de qué manera puede ser poner esta luz tan tuerte en el sentido interior» (28.6).
Al final del Libro déla Vida. Teresa de Jesús nos describe una de sus grandes visiones cristoló- 

gicas. Esta es. sin duda, una de las ocasiones en las que la santa experimenta con gran certeza la 
presencia interior de Jesucristo. Por primera vez, Teresa de Jesús habla del «centro del alma» al 
describir la imagen del espejo, claro anticipo de la imagen del castillo interior:

«Estando una vez en las Horas... de presto se recogió mi alma y parecióme ser como un espejo 
claro toda,sin haser espaldas. ni lados, ni alto ni bajo que no estuviese toda clara, y en el centro de 
ella se me representó Cristo nuestro Señor, como le suelo ver. Parecióme en todas las partes de 
mi alma la via claro como en un espejo, y también este espejo —yo no sé decir cómo—. se esculpía 
todo en el mesmo Señor por una comunicación que yo no sabré decir, muy amorosa» (I' 

40.5).
El espejo se concibe esférico, pues no tiene lados, ni alto ni bajo: si tiene, en cambio, un centro 

donde Jesucristo se representa. El léxico y las imágenes comienzan a dibujar un simbolis
mo de interiorización.

En Camino de perfección. Teresa de Jesús vuelve a declarar la oración de recogimiento, como 
lo había hecho en la Vida. Ahora no habla de una oración o experiencia personal, sino que 
enseña a sus monjas el modo de haceresa oración y los medios. De nuevo, aparece la expresión 
«dentro de si»:

«quien ahora no se quiere hacer un poquito de fueza a recoger siquiera la vista para mirar 
dentro de si a este Señor... muy menos se pusiera al pie de la cruz con la Magdalena» (C. 
26.8).

En el capitulo 28. hace clara referencia a San Agustín de quien aprendió a buscar a Dios den
tro de sí:

«dice San Agustín que le buscaba en muchas partes y que le vino a hiú\ar dentro de si mesmo. 
¿Pensáis que importa poco... entender esta verdad y ver que no ha menester para hablar con su 
Padre Eterno ir al cielo ni para regalarse con El. ni ha menester hablar a voces?» (C 28,2).

La doctrina de la interioridad se pone al alcance de la mano. Teresa de Jesús olvida las expre
siones aprendidas y tiñe su enseñanza de un amoroso coloquialismo:

«Por paso que (Dios) hable, está tan cerca que nos oirá; ni ha menester alas (el alma) para ira 
buscarle, sino ponerse en soledad y mirarle dentro de si y no extrañarse de tan buen huésped: sino 
con humildad hablarle como a padre, pedirle como a padre, contarle sus travajos... enten
diendo que no es digna de ser su hija» (C. 28.2).

Sigue declarando la santa la oración de recogimiento, y se vale de una sencilla imagen que. 
como los textos anteriores, connota una gran ternura:

«Este modo de rezar... llámase recogimiento, porque recoge el alma todas las potencias y se 
entra dentro de si con su Dios. Lasque de esta manera se pudieran encerrar en este cielo pequeño de 
nuestra alma... crea que lleva excelente camino» (C. 28.4-5).

La imagen del «cielo pequeño», se convierte ahora en otra imagen mucho más precisa, el 
palacio degran belleza, claro anuncio también del castillo interior, por su connotación de inte
rioridad y de riqueza. Las expresiones de interioridad siguen siendo las mismas, pero cada vez. 
más lejos de los modelos aprendidos del recogimiento, por el toque personalisimo de la 
autora:

«Hagamos cuenta que dentro de nosotras está



113

Subrayo por mi cuenta la forma verbal está, porque el verbo estar va a ser definitivo para 
expresar la presencia interior de Dios, en el libro de \ds Moradas del castillo interior. El cómo es 
ese palacio lo explica la madre Teresa a sus li lijas con palabras llenas de realismo que acercan la 
doctrina a sus lectoras de un modo muy didáctico:

«No nos imaginemos huecas en lo interior., que tengo por imposible, si trajésemos cuidado 
de acordarnos tenemos tal huésped dentro de nosotras, nos diésemos tanto a las cosas del 
mundo, porque veríamos cuán bajas son para las que dentro poseemos» (C. 28.10).

La insistencia y la expresión continúan siendo las mismas, para referirse a experiencias 
pasadas:

«Bien entendía que tenia alma: mas lo que merecía esta alma y quién eslava dentro de ella no 
lo entendía (C. 28.11).

Y vuelve la connotación de ternura, y la imagen sencilla y coloquial que rompe los 
formulismos:

«Que.... si como ahora entiendo que en este palacio pequeñito de mi alma cabe tan gran Rey. 
que no le dejara tantas veces solo.. ¡Qué cosa de tanta admiración, quien hinchiera mil mun
dos.. con su grandeza, encerrarse en una cosa tan pequeña!» (C. 28.11)

Seguidamente, la expresión encendida en amor de Dios:
«Como es Señor... y., nos ama. hócese a nuestra medida» (28.11).
La oración de recogimiento y los medios para conseguirla ocupan los capítulos centrales de 

Camino. Teresa de Jesús repite obsesivamente que Dios está dentro del alma, y que allí se le 
encuentra mejor que en ningún lugar:

«Quisiera yo saber declarar como está esta compañía con nuestro acompañador. Santo de 
los santos, sin impedir a la soledad que ella y su Esposo tienen, cuando esta alma dentro de si 
quiere entrarse en este paraíso con su Dios» (C. 29,4).

La exposición de la oración de recogimiento concluye con unas bellas palabras, cargadas de 
connotaciones amorosas, muy lejos ya de las expresiones primeras de interiorización:

«quien lo quisiere adquirir —pues... está en nuestra mano— no se canse de acostumbrarse a... 
señorearse poco a poco de sí mesmo... Si hablare, procure acordarse que hay con quien hable 
dentro de si mesmo: si oyere, acordarse que ha de oir a quien más cerca le habla. En fin. traer 
cuenta que puede, si quiere, nunca se apartar de tan buena compañía y pesarle cuando mucho 
tiempo ha dejado solo a su Padre, que está necesitada dél» (C. 29.8).

En las Exclamaciones, escritas después del Libro de la Vida y de Camino de perfección, encon
tramos también una clara afirmación de la interioridad con la que Teresa de Jesús experimenta 
la presencia de Dios:

«Para entender Vos mi pena, ¿qué necesidad tengo de hablar, pues tan claramente veo que 
estáis dentro de mí? (Exc. I").

Esta misma expresión, «dentro de mi», la repetirá Teresa de Jesús insistentemente en las 
Cuentas de Conciencia, a partir de la 14a. en la que comienza a declarar sus grandes visiones y 
experiencias místicas. La visión de la Santísima Trinidad, que describe en mayo de 1571. la 
experimenta claramente dentro de su alma:

«Claramente entendía tener presente a toda la Santísima Trinidad en visión intelectual, 
adonde entendió mi alma... cómo es Dios trino y uno; y ansí me parecía hablarme todas tres 
Personas y que se reprcsentavan dentro de mi alma distintamente. Entendí aquellas palabras 
que dice el Señor que estarán con el alma... en gracia las tres divinas Personas porque las via 
dentro de mi por la manera dicha» (C.C. 14a. mayo 1571).



114

=

En la 15a. sigue describiendo nuestra Santa la visión de la Santísima Trinidad. Y no sólo la ve 
dentro de si. sino que ve cómo se comunican desde su interior a los demás:

«Parecíame que dentro de mi alma —que estavan y via yo estas tres Personas— se comunica- 
van a todo lo criado, no haciendo falta ni faltando de estar conmigo» (C.C. 15.4 junio 1571)

La inhabitación de la 1 rinidad en el interior del alma y la gran dignidad de ésta, se declara 
más explícitamente en otra Cuenta de conciencia posterior. (1575):

«Esto no es como otras visiones, porque lleva fuerza con la fe. de manera que no se puede 
dudar que está la Trinidad por presencia y por potencia y esencia en nuestras almas Es cosa de 
grandísimo provecho entender esta verdad»(C.C. 41.2).

En la Cuenta de Conciencia 43 y 44. Teresa de Jesús sigue empleando los mismos términos. 
dentro y muy dentro de mi. para declarar la presencia de Cristo en su alma. En la 47a. describe el 
júbilo que siente el alma que está en Dios. Ya no es que Dios está en el interior, sino el alma la 
que se siente perdida dentro de El:

«Estando un día en oración, sentí estar el alma tan dentro de Dios, que no parecía havia 
mundo, sino embevida en él» (C.C. 47“ 1576).

La Cuenta de conciencia 54 es de gran interés, porque, en ella, declara Teresa de Jesús toáoslos 
grados de oración mística. En esa Cuenta la santa emplea expresiones lingüisticas que conno
tan cada vez mayor interioridad.

Primero habla de un «recogimiento interior», y cómo de esta oración «viene algunas veces 
una quietud y paz interior». La diferencia entre arrobamiento y arrebatamiento la describe 
asi:

«La diferencia que hay... es que el arrobamiento va poco a poco muriéndose a estas cosas 
esteriores y perdiendo los sentidos y viviendo a Dios. El arrebatamiento viene con sola una 
noticia que Su Majestad daev; lo muy intimo del alma, con una velocidad que parece que le arre
bata a lo superior delta, que a su parecer se le va del cuerpo» (C.C. 54.8).

«El vuelo de espíritu es un no sé cómo le llame, que sube de lo más intimo del alma» 
(54.9).

Los ímpetus de amor tienen lugar en lo más interior. Teresa de Jesús reitera, una y otra vez 
las mismas expresiones para declarar esa interioridad:

«Otra manera harto ordinaria de oración es una manera de herida, que parece al alma como 
si una saeta la metiesen por el corazón, u por ella mesma... causa un dolor grande que hace que
jar... este dolor no es en el sentido ni tampoco Haga material, sino en lo interior del alma.. Otras 
veces parece que esta herida del amor sale de lo íntimo del alma» (C.C 54. 14-15).

Conviene observar que Teresa de Jesús escribió esta Cuenta de conciencia en 1576. pocos 
meses antes de escribir las Moradas del castillo interior. Las expresiones lingüísticas de la interio
ridad coinciden en los dos libros, del mismo modo que coincide la progresiva intensificación de 
los términos, connotando interioridad: lo muy intimo del alma, lo más intimo del alma, lo interior, 
lo interior del alma.

Es preciso recordar aquí la poesía, «Alma, búscate en Mí», escrita por Teresa de Jesús en 
1577. después del famoso Vejamen un tanto irónico que mandó al corro de amigos y monjas de 
San José de Avila. Estos le habían pedido un comentario a las palabras, «búscate en mi», que la 
santa había oído en la oración. Pero a la ironía del Vejamen siguió la seriedad, y Teresa de Jesús 
escribió poco después una poesía profundamente teológica que resume su doctrina sobre la 
presenciado Diosen el centro del alma, y que luego explayará en el libro de las Moradas del cas
tillo interior:



(124) Obras Completas de Santa Teresa, op. cil~ pp. 503-501.

115

Alma, buscarte has en Mi 
Y a M i buscarme has en ti. 
De tal suerte pudo amor. 
Alma, en tí me retratar 
que ningún sabio pintor 
supiera con tal primor, 
tal imagen estampar. 
Fuiste por amor criada 
hermosa, bella y ansí. 
En mis entrañas pintada. 
Si te pierdes, mi amada. 
Alma, buscarte has en Mi.

«Búscate en Mi»

Que Yo sé que te hallarás 
en mi pecho retratada 
y tan al vivo sacada 
que si te ves te holgarás 
viéndote tan bien pintada. 
Y si acaso no supieres 
dónde me hallarás a Mi. 
no andes de aqui para allí 
sino, si hallarme quisieres 
a Mi. buscarme has en ti.

Porque tú eres mi aposento, 
eres mi casa y morada, 
y ansí llamo en cualquier tiempo, 
si hallo en tu pensamiento, 
estar la puerta cerrada. 
Fuera de tí no hay buscarme 
porque para hallarme a Mí. 
bastará sólo llamarme, 
que a tí iré sin tardarme 
y a Mi. buscarme has en ti»^.





CAPITULO III

Itinerario léxico de la interiorización. Ejes temáticos

PRIMERAS MORADAS

Primer eje temático: Consideración de la grandeza de Dios y de la belleza del alma en gracia

117

Campo léxico de la Consideración
El núcleo léxico fundamental de las primeras moradas es el término considerar. Teresa de 

Jesús trata de ponderar al máximo la grandeza de Dios y la grandeza del alma en gracia, para

En las primeras moradas encontramos cinco grandes núcleos léxicos, consideración, interiori
dad. comunicación, gozo y entrada que generan cinco campos léxicos de una gran riqueza expre
siva. Sobre esos campos descansan los cinco ejes temáticos en los que se estructuran las 
primeras moradas. l.°): Consideración de la grandeza de Dios y de la belleza del alma en gra
cia. 2.°): Dios está en el interior del alma. 3.°): Desde allí se le comunica. 4.°): El alma puede 
gozar de Dios. 5.°): El alma debe entrar al castillo por la única puerta existente que es la 
oración.

El primer paso para determinar la configuración literaria del camino de la interiorización en 
el libro de las Moradas es el estudio del léxico que presenta mayor número de frecuencias. Ese 
estudio ha revelado la presencia reiterativa de distintos núcleos léxicos que generan unos cam
pos léxicos, también reiterativos, sobre los que se estructuran ¡os ejes temáticos de cada una de las 
siete moradas.

A lo largo de ese estudio descubriremos el itinerario léxico de la interiorización y el desarrollo 
progresivo de un simbolismo que tiene su más firme apoyo en la reiteración de un vocabulario 
interiorista. Sobre ese entramado léxico, de una extremada riqueza, veremos cómo va tejiendo 
Teresa de Jesús las redes de constelaciones de imágenes con las que construye su gran alegoría 
simbólica, el Castillo interior.



118

el castillo, porque, para

impresionar fuertemente al lector. El teína de la consideración se torna reiterativo, hasta el 
punto de que el verbo considerar se repite diecisiete veces. Pero no sólo él sino el campo léxico 
que origina.- conocer, ver. mirar, advertir deprender, comprehendcr. entender, saber, dar a entender, 
labrar, con un alto número de frecuecias (87 veces). Todos ellos expresan la necesidad que tiene 
el hombre de llegara un conocimiento de la grandeza de Dios y del alma, para poder empren
der su andadura interior. Conocí miento que se basa en el ejercicio de la mente humana. Se trata 
de una meditación discursiva de la que todo hombre es capaz.

De todos esos términos, unos se caracterizan por el rasgo semántico distintivo «considera
ción» y otros por el de «conocimiento».

CONOCER se caracteriza por los rasgos sémicos, «reflexión», «proceso mental», «mediante 
la inteligencia». Presenta dos formas: conocer y conocerse.

Para Teresa de Jesús.conocer tiene una importancia grande. Indica una experiencia volunta
ria y consciente que el hombre debe realizar, ayudado, sin duda, de la gracia divina de la que 
Teresa nunca prescinde, pero que supone el esfuerzo de la inteligencia. Es interesante destacar 
que nuestra escritora sólo emplea el término conocer para referirse al conocimiento de Dios, 
mientras que el término conocerse lo refiere siempre al conocimiento propio:

«A mi parecer, jamás nos acabamos de conocer, si no procuramos conocer a Dios» (2.9).
La necesidad del conocimiento de Dios es premisa indispensable para el conocimiento pro

pio. conocimiento básico en toda oración, por subida que sea:
«Si es en el propio conocimiento... cuán necesario es... aún a las que las tiene el Señor en la 

mesma morada que El está» (2.8).
Ese conocimiento lo identifica Teresa de Jesús con la humildad:
«Es cosa tan importante este conocernos... pues mientra estamos en esta tierra no hay cosa que 

más nos importe que la humildad» (IM. 2.9).

CONSIDERAR presenta los rasgos distintivos «reflexión», «proceso mental», hecho 
«mediante la inteligencia», «con atención». Este verbo aparece, desde el comienzo de las pri
meras moradas, relacionado con la belleza del alma:

«Se me ofreció considerar nuestra alma como un castillo» (/AL /./).
«Poca veces consideramos la grandeza y el valor de nuestras almas» (1.2).
También es tema de consideración la estructuración del castillo en moradas:
«Consideremos que este castillo tiene muchas moradas» (1.2).
«No consideren pocas piezas sino un millón» (2.12).
La consideración aparece como elemento esencial para entrar en 

Teresa de Jesús.
«la puerta del castillo es la oración y consideración» (1.7).
La única oración que Teresa de Jesús reconoce como válida partí poder entrar en las prime

ras moradas, es la consideración de la antítesis, grandeza de Dios/miseria del hombre, que pro
duce el conocimiento propio:

«... hablemos con otras almas que. en fin. entran en el castillo, porque consideran quien 
son» (1.8).

La presencia de Dios en el centro del castillo, le sugiere a Teresa de Jesús el símil del palmito 
que somete también a la reflexión:

«Considerad (nuestro castillo) como un palmito...» (2.8).



«dirigir la vista», «deliberada-

{1) Vocabulario de Sania Teresa. Ed. Universidad Pontificia de Salamanca y FUE. Madrid. 1983. pp. 292-294.

119

VER significa, en sentido físico, «percibir con los ojos», «objetos cognoscibles», «mediante 
la luz». En sentido metafórico, expresa «consideración» y «proceso mental». Funciona, en 
cierto sentido, como sinónimo de considerar:

«No nos hará daño ver que es posible en este destierro comunicarse un tan gran Dios» 
(1.3).

La gravedad del pecado lleva a Teresa de Jesús a considerar la degradación de la belleza del 
alma, significada en el castillo:

«Qué será ver este castillo tan resplandeciente y hermoso... cuando cae en un pecado 
mortal» (2.1).

Lo mismo que considerar. también ver marca la oposición.grandeza de Dios/bajeza de!hombre. 
y señala cómo el conocimiento propio es fruto de la contemplación de la grandeza de 
Dios:

«Mirando su grandeza, acudamos a nuestra bajeza, y mirando su limpieza, veremos nuestra 
suciedad» (IM 2.9).

MIRAR es igualmente metafórico. Sus rasgos sémicos son «dirigir la vista», «deliberada
mente» a «objetos congnoscibles». Teresa de Jesús lo emplea varias veces en las primeras 
moradas con un valor sinónimo de considerar:

«Mirad que si se os acaba la vida, jamás tornaréis a gozar de esta luz» (2.4).
ADVERTIR no presenta una frecuencia grande, pero si lo es su significación: «fijar», «la 

atención», en «objetos cognoscibles». En un caso, especialmente, se destaca su valor metafó
rico. como sinónimo de considerar. Se trata nada menos que de definir lo que es la ora
ción:

«Porque la que no advierte con quién habla y lo que pide, y quién es quién pide y a quién, no la 
llamo yo oración» (IM 1.7).

Un segundo grupo de términos se caracteriza por el rasgo «conocimiento», fruto de la 
reflexión.

ENTENDER significa, para Teresa de Jesús, en las tres primeras moradas, comprender con 
el entendimiento, interpretar rectamente sus experiencias y comunicarlas con la misma recti
tud Sus rasgos distintivos son «conocimiento», «mediante la inteligencia», «objetos cognosci
bles». «con perfección». Presenta dos formas, la simple, entender, y la perifrástica, dar a 
entender.

El papel del término entenderen las obras teresianases fundamental. Su importancia se mide 
por la altísima frecuencia con que aparece en todos sus libros. J. Poitrey ha hecho un estudio de 
¡as voces y acepciones que hay en el Libro de la Vida y en Camino de perfección1: entender aparece 
doscientas diez y nueve veces en la Vida y ciento ocho en Camino La perífrasis dar a entender. 
significando hacer asequible un conocimiento, aparece ochenta y seis veces en la Vida y vein
tiocho en Camino.

En mi estudio de las Moradas del castillo interior he comprobado que el término entender apa
rece ciento quince veces y dar a entender treinta.

El término entenderse va cargando de densidad semántica. Y. a medida que Teresa de Jesús 
describe estados más avanzados de experiencia mística, entender expresará un conocimiento 
experimental, infuso, de las gracias dadas por Dios.

La primera ocasión en que aparece, forma una perífrasis, significando la dificultad que expe
rimenta el hombre por si mismo, para conocer la hermosura del alma:



120

«Baste decir Su Majestad que es hecha a su imagen y semejanza para que apenas podamos 
entender la gran dignidad y hermosura del ánima» (/Ai. 1.1).

En esa misma linea de incapacidad del hombre, encontramos otros ejemplos en los que 
entender, también en forma negativa, presenta un valor sinónimo de comprender y conocer:

«No es pequeña lástima... que por nuestra culpa no entendamos a nosotros mesmos» 
(1-2).

La gran importancia del término queda de manifiesto en la identificación que hace Teresa de 
Jesús de la puerta del castillo con la oración:

«Porque a cuanto yo puedo entender, la puerta para entrar en este castillo es la oración» 
(IM. 1.7).

Presenta, en el capitulo 2. las tinieblas en las que queda el castillo, cuando el alma cae en 
pecado mortal, no obstante seguir allí el sol que la ilumina La Santa emplea un tono exhorta
tivo. para que el hombre deje el pecado. Entender tiene entonces un claro valor de co
nocimiento:

«¡Oh almas redimidas por la sangre de Jesucristo!. ¡Entendeos y haved lástima de vosotras!. 
¿Cómo es posible que entendiendo esto no procuráis quitar esta pez de este cristal?» (Mí 
2.4).

DAR A ENTENDER significa para Teresa de Jesús mostrar un conocimiento o hacerlo ase
quible a alguien. La expresión dar a entender responde al deseo de nuestra escritora de comuni
car su experiencia y mover a otros a vivirla.

El cambio de emisor se va haciendo más patente, a medida que nos adentramos en las mora
das y la iluminación mística va inundando de luz el alma de Teresa. En las primeras.es ella la 
que intenta declarar a sus lectores la importancia de su discurso, para arrancarles la determina
ción de caminar hacia el centro del castillo.

Precisamente para facilitar la comprensión de la presencia divina y su acción salvifica en el 
alma, recurre a las «comparaciones»;

«Es menester que vais advertidas a esta comparación: quiza... pueda por ella daros algo a 
entender de las mercedes que es Dios servido hacer a las almas» (IM. 1.3).

En las primeras moradas, pocas veces aparece la expresión dar a entender referida a 
Dios:

«¿Cómo nos podemos dejar de holgar de que haga Dios estas mercedes... y de que Su Majes
tad dé a entender sus grandezas? (IM. 1.3).

Conocedora del maravilloso mundo interior que acaba de presentar, y de la dificultad 
humana para comprenderlo. Teresa de Jesús pide a los lectores paciencia:

«Havéis de tener paciencia porque no sabré dar a entender como yo tengo entendido, algunas 
cosas interiores de oración... porque es bien dificultoso lo que querría daros a entender» 
(IM. 1.9).

SABER aparece, en las primeras moradas, referido siempre a la necesidad de profundizaren 
la grandeza del alma humana y en la presencia de Dios que vive y actúa en su interior. Teresa 
de Jesús trata de convencer al hombre de su propia grandeza, porque Dios vive en su interior} 
se le comunica y le salva. Significa «conocimiento» de «objetos cognoscibles», «mediante la 
inteligencia». Saber es ahora claramente sinónimo de entender:

«No es pequeña lástima y confusión que por nuestra culpa... no sepamos quién somos» 
(IM. 1.2).

A esa ignorancia de la grandeza del alma en gracia la llama Teresa de Jesús «bestia
lidad»:

primeras.es


T

(2) Apocalipsis. 22.1-2.

121

«Sería gran bestialidad sin comparación... cuando no procuramos saber qué cosa somos... y 
ansí, a bulto... porque nos lo dice la fe sabemos que tenemos alma...» (IM. 1.2).

Las almas que se están en la ronda del castillo, morada habitual de las sabandijas, son las 
que ignoran las maravillas que se ocultan en su interior. Su ignorancia está claramente mani
festada por tres oraciones interrogativas indirectas, coordinadas por el nexo ni. en una grada
ción ascendente muy expresiva:

«No se les da nada de entrar dentro/// saben qué hay en aquel tan precioso lugar/// quién está 
dentro/// aún qué piezas tiene» (IM. 1.5).

Por el contrario, la actuación salvifica de Dios es. para el hombre, motivo de consuelo y 
aliento:

«Porque os será gran consuelo, cuando el Señor os las hiciere (mercedes) saber que es posi
ble» (IM. 1.3).

Dentro del campo léxico de la consideración ocupa un lugar muy destacado el término SER. 
Teresa de Jesús quiere resaltar la grandeza de los dos habitantes del castillo. Dios y el alma. 
SER cobra una importancia decisiva en estas moradas primeras, porque significa esencialidad. 
y tiene muchas veces un claro contenido existencial. Sus rasgos distintivos son «existencia» y 
«permanencia». Mediante el verbo ser. Teresa de Jesús define, identifica y construye de entrada 
una serie de metáforas muy sencillas, pero definitorias. Así. al comienzo de las primeras mora
das. afirma.

«No es otra cosa el alma del justo sino un paraíso, adonde El dice tiene sus deleites» 
(IM. 1.1).

La comparación del alma con un castillo se convierte también en una identificación, cuando 
Teresa de Jesús anima a los lectores a entrar en aquél:

«Parece que digo algún disbarate, porque si este castillo es el ánima, claro está que no hay para 
qué entrar, pues se es él mesmo» (1.5).

El valor de la esencialidad del término ser aparece claro en dos casos en los que Teresa de 
Jesús pondera la grandeza del alma:

«No es pequeña lástima que... ni sepamos quién somos» (IM. 1.2).
Después de describir cómo es el castillo, cuántas moradas tiene y quién lo habita, falta por 

decircómo se entra. En esa alegoría del castillo, la puerta es un elemento indispensable, porque, 
además, no hay otra. A ese castillo que es el alma, sólo se entra por la puerta de la oración. De 
aquí la transcendencia del verbo en la construcción de la metáfora:

«La puerta para entrar en este castillo es la oración y consideración» (IM. 1.7).
En la misma linea de identificación metafórica encontramos la definición de quién es Dios 

para el hombre, con una clara reminiscencia bíblica2. Pero Teresa de Jesús nos acerca la ima
gen. y la flexibiliza mediante un sencilla identificación:

«Las mesmas aguas vivas de la vida que es Dios» (IM, 2.1).
Por el contrario, «el demonio... es las mesmas tinieblas» (IM. 2.1).
Y como consecuencia de ambas cosas, surge la oposición. Dios-gracia/demonio-pecado. 

Frente a las aguas vivas que es Dios, cuando el alma cae en pecado:
«todo lo que corre de ella es la mesma desventura y suciedad» (IM. 2.2).
La causa de esa desventura es que el árbol - alma está plantado en fuentes de aguas negrísi

mas «que es el demonio» (2.4).



122

—Referido a Dios
Apenas iniciada la comparación del alma con un castillo. Teresa de Jesús ofrece a la conside

ración del lector la grandeza del alma, precisamente por ser morada de Dios:
«sabemos que tenemos alma; más que bienes puede haver en esta alma u quien esta dentro de 

esta alma... pocas veces lo consideramos» (1M. 1.2).
Tanto en este caso como en el siguiente, aparece el adverbio dentro para connotar la 

interioridad:
«que hay muchas almas... que ni saben qué hay en aquel preciso lugar ni quién esta dentro» 

(1M. 1.5).
Es muy interesante subrayar la insistencia con que Teresa de Jesús afirma la inhabitación 

divina en el alma no obstante el pecado. Asi junto al término estar, la autora emplea simultá
neamente el sustantivo centro y al adverbio dentro. La interioridad de la presencia de Dios es 
clara: Dios vive, está siempre en lo profundo del alma:

«Es de considerar aquí que la fuente y aquel sol resplandeciente que está en el centro del alma 
no pierde su resplandor y hermosura, que siempre está dentro de ella y cosa no puede quitar su 
hermosura» (/M 2.3).

Hacia ese centro convergen todos los deseos de Teresa de Jesús. Empeñada en llevar al hom
bre hacia el interior de su castillo, dice en otro momento:

«poned los ojos en el centro que es la pieza u palacio a donde está el rey (IM. 2.8).
El rey. o nuevamente el sol. porque las imágenes se suceden y repiten, para referirse a 

Dios:
«este Sol que está en este palacio» (IM. 2.8).
Y a continuación insiste en que ese palacio es
«la mesma morada que él está» (IM. 2.8).
En el capítulo segundo. Teresa de Jesús expone la gravedad del pecado y la degradación que 

supone para la belleza del castillo que se sume en las tinieblas. La oscuridad de esas ti nieblas se 
hace mayor al contraponerla con la claridad del sol divino que sigue estando en el alma. Aquí 
adquiere una nueva connotación expresiva la forma pronominal estarse:

«No queráis más saber de que... con estarse e\ mesmoso/quc le dava tanto resplandor y her
mosura todavía en el centro de su alma, es como si allí no estuviese»(lM. 2.1).

Segundo eje temático: Dios está en el interior del alma

Campo léxico de la Interioridad.
Este campo léxico está constituido por verbos cuyos rasgos distintivos principales en el texto 

teresiano son «permanencia»/«alternancia» e «interrioridad/exterioridad».
ESTAR: tiene una importancia muy considerable en el libro de las Moradas, por el alto 

número de frecuencias que presenta y por su significación, «existencia» y «permanencia». 
Estar significa para Teresa de Jesús, que Dios vive siempre en el alma, independientemente de 
que ella lo sepa o no. lo quiera o no (IM. 2.1). De las veintiocho veces en que aparece, en once de 
ellas, expresa la permanencia de Dios de modo habitual en el interior del alma. A veces, la 
Santa emplea la forma pronominal estarse, para expresar más intensamente la vivencia interior 
de Dios. Muchas veces, incluso, estarse y estar aparecen intensificados por el sustantivo centro y 
por el adverbio dentro.

En las demás ocasiones, se refiere al modo de vivir el alma su relación con Dios, y a las saban
dijas que viven en la ronda del castillo, impidiendo al alma entrar en el interior.



123

Sin embargo, en estas moradas primeras, apenas hay luz, porque las sabandijas no dejan ver 
con claridad la que viene del centro:

«Havéis de notar que en estas moradas primeras aún no llega casi nada la luz que sale del 
palacio donde está el rey» (IM. 2.14).

—Referido al alma
Frente a esa permenencia divina en el centro del alma. Teresa de Jesús contrapone la inestabili

dad del hombre que no se decide a abandonar el exterior del castillo. En ese contexto hay un 
claro juego de formas verbales, intransitivas y pronominales, para indicar esa alternancia o 
inestabilidad del hombre:

«mas haveís de entender que va mucho de estar a estar; porque hay muchas almas que se están 
en la ronda del castillo que es adonde están los que le guardan» (IM. 1.5).

En la alegoría teresiana del castillo, los guardas son las sabandijas, los enemigos del alma, 
que le impiden acceder al interior del mismo. A partir de este momento, la Santa desarrolla un 
nuevo símil, el del tullido. A él compara las almas que no tienen oración, porque viven fuera de sí 
mismos. De nuevo aparece la forma pronominal estarse, para expresar que se trata de un modo 
habitual de existencia:

«son las almas que no tienen oración como... un tollido... que ansi son. que hay almas tan 
enfermas y mostradas a estarse en cosas exteriores que no hay remedio...» (IM. 1.6).

La superficialidad es su modo de vida. Son almas que viven hacia afuera, carentes de sensibi
lidad espiritual, acostumbradas

«a tratar siempre con las sabandijas, que están en el cerco del castillo» (IM. 1.2).
La oposición gracia/pecado con sus connotaciones correspondientes de claridad y de 

negrura también la expresa Teresa de Jesús mediante el término es/or. En dos casos, la expresión 
estar en. significa un modo habitual de vivir el alma, en gracia o en pecado. Surge asi. por pri
mera vez en las Moradas, el símil de la fuente con cuya claridad compara el alma en 
gracia:

«Ansí como de una fuente clara lo son todos los arroícos que salen de ella, como es un alma 
que está en gracia» (IM. 2.2).

Lo nuevo de las Moradas es que «la fuente de vida» está en el centro del alma:
«Es de considerar aquí que la fuente., que está en el centro del alma... siempre está dentro de 

ella» (M. 2.5).
PLANTARSE indica, en un sentido real, «existencia», «movimiento», «dentro de la tierra». 

Teresa de Jesús lo emplea en un sentido metafórico, como sinónimo de estar o vivir habitual
mente. Unido a la imagen árbol, significa la gravedad del pecado:

«Qué será ver este árbol de vida quee.wó plantado en las mesmas aguas de la vida que es Dios, 
cuando cai en un pecado mortal» (2.1).

Como a Teresa de Jesús le interesa destacar el contraste gracia/pecado. ofrece la visión del 
«árbol de vida», floreciente y lleno de frescura, cuando el alma está en gracia, frente al árbol 
plantado en las aguas sucias del pecado:

«como un árbol plantado en (la fuente de vida), que la frescura y fruto no tuviera si no le pro
cediese de allí» (IM. 2.2).

Las consecuencias de estar plantado en esa fuente de vida son claramente opuestas a 
cuando

«el alma... por su culpa se aparta desta fuente y se planta en otra de muy negrísima agua y de 
muy mal olor» (IM. 2.2).



Tercer eje temático: Dios se comunica al alma desde el interior

Campo léxico de la Comunicación

Cuarto eje temático: El alma puede gozar de Dios

124

Campo léxico de la Fruición

Porque Dios se comunica al alma, ésta puede gozar de Dios. Gozar es participar de la vida 
divina. La comunión con Dios lleva implícito el gozo, y Teresa de Jesús no duda en resaltar ese 
aspecto fruitivo de la relación del hombre con Dios. Maestra en el arte de expresar las emocio
nes fruitivas más profundas, comienza a desvelar ya. en las primeras moradas, el gozo del alma 
en su relación con Dios.

El tema inicial de la consideración no se agota con la meditación de la grandeza del alma 
humana y de la presencia de Dios en su interior. Abarca más aspectos, ya que Dios es una pre
sencia viva y actuante. No está en el centro del alma para deleitarse sólo, sino que. además, se 
comunica. Comunicarse es palabra de transcendencia vital en el libro de las Moradas. En las pri
meras. Teresa de Jesús presenta la realidad de esa comunicación, segura de provocar al hom
bre. para que inicie su andadura hacia el interior del castillo.

Los términos que componen este campo léxico son pasar (cosas), comunicarse, hablar, pedir, 
decir y iratar.

PASAR es un verbo empleado como impersonal, significando ocurrir o suceder. La expre
sión teresiana. «pasan cosas». nos sitúa como espectadores ante un escenario. Hay un castillo 
simbólico con muchas estancias, donde habitan dos personajes: Dios y el alma. El escenario se 
nos ofrece esférico, y en su centro y mitad, justamente, tiene el castillo la morada prin
cipal:

«adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el alma» (IM. 1.3}.
Con esta sugestiva revelación. Teresa de Jesús intenta ganarse la atención de los lectores. La 

expresión «pasan cosas». no aparece más. pero tiene una importancia decisiva: revelar que la 
comunicación entre Dios y el hombre es real y posible.

COMUNICARSE está siempre referido a una acción cuya iniciativa parte de Dios. Significa 
«conversación», «entre personas», «por medio de signos variados». Es Dios el que se comunica 
al hombre por su inmensa bondad:

«...es posible en este destierro comunicarse un tan gran Dios... y amar una bondad tan buena y 
una misericordia tan sin tasa» (IM. 1.3).

También comunicarse es empleado en sentido metafórico. Adquiere ahora un rasgo nuevo, la 
«luminosidad». Porque Dios aparece bajo el símbolo del so/ que irradia su luz desde el interior 
del castillo a todas la moradas:

«y a todas partes de ella se comunica este sol que está en este palacio» (IM. 2.8).
HABLAR tiene siempre como emisor al hombre. En las primeras moradas.su numero de fre

cuencias es pequeño (3 v.). pero su significación importante. Aparece sólo cuando Teresa de 
Jesús explica en qué consiste la oración, y la necesidad de comprender la grandeza del Dios a 
quien se habla:

«...la que no advierte con quién habla... no la llamo yo oración, aunque mucho menee 
los labios...

... más quien tuviese de costumbre hablar con la majestad de Dios, como hablaría con su 
esclavo... que ni mira si dice mal... no la tengo por oración» (IM. 1,7).

moradas.su


pecado mortal no es comentar (a Dios), sino hacer placer al

125

El campo léxico de la Fruición es muy rico. Lo forman los términos, deleitarse. amar, regalarse, 
gozar, participar, holgarse, hacer placer, comentar. Y los sustantivos, deleites, amor, placer, contento/ 
s. consuelo. Hago referencia tan sólo a los verbos, porque la mayoría presenta las dos formas, 
sustantiva y verbal.

DELEITARSE, empleado como verbo pronominal, significa «posesión del bien» y «com
placencia del alma». Se refiere siempre a Dios, y presenta dos variantes, tener deleites y delei
tarse. que expresan la complacencia con que Dios vive en el alma en gracia:

«No es otra cosa el alma del justo sino un paraíso adonde dice El tiene sus deleites» (IM. 
1.1).

Esa expresión teresiana tiene, sin duda, ascendentes bíblicos, «sus delicias es morar con los 
hijos de los hombres» (Prov. 8.31); por eso se pregunta la santa:

«¿Qué tal será el aposento donde un rey tan poderoso... se deleita» (IM. 1.1).
AMAR aparece en el mismo contexto que comunicarse. Dios se comunica al hombre y le ama. 

Es la gran palabra que Teresa de Jesús quiere decir a sus lectores, la posibilidad del amor de 
Dios a la criatura que ella ya ha experimentado:

«Es posible en este destierro, comunicarse un tan gran Dios... y amar una bondad tan 
buena...»(1.3).

En otro ejemplo casi seguido, encontramos la perífrasis, despenar a amar, corriente en el siglo 
XVI. con valor de finalidad. Teresa de Jesús la usa con frecuencia, para expresar su deseo de 
amar a Dios y de que los demás le amen.

En el texto, la expresiva anteposición del adverbio más refuerza la intensidad del deseo 
teresiano:

«...y despertarán a más amar a quien hace tantas misericordias» (1.4).
GOZAR, en su específico significado de «posesión del bien», «complacencia» y «con 

deleite», es el término que presenta mayor número de frecuencias. Por eso se le puede conside
rar el núcleo del campo léxico de la fruición. Se refiere siempre al alma:

«Con ser tan capaz (el alma) para gozar de Su Majestad, como el cristal para resplandecer en 
él el sol» (2.1).

En otro caso, la Santa pondera el daño que produce el pecado, al alejar al alma de la luz que 
viene de Dios. También entonces encontramos el verbo gozar. formando una perífrasis reitera
tiva. como un fuerte reclamo para el hombre marginado por el pecado:

«¡Oh almas redimidas por la sangre de Jesucristo!... Mirad que si se os acaba, la vida jamás 
tornaréis a gozar de esta luz»(2.4).

CONTENTAR presenta como rasgos más significativos «tendencia al bien», «complacen
cia». «en beneficio de alguien». Aparece una sola vez con esta forma, pero presenta en el mismo 
contexto un sinónimo, hacer placer. Los dos van seguidos y expresan el deseo opuesto del alma, 
cuando está en gracia y cuando peca. Las dos oraciones adversativas corroboran esa oposi
ción:

«El intento de quien hace un 
demonio»(2.1).

Contentar presenta una variante sustantiva, comento. La importancia de este sustantivo y de 
sus formas verbales es grande en las Moradas. Teresa de Jesús emplea con mucha precisión 
semántica los términos del campo léxico de la fruición. Las formas, contentar, descontentar y 
contento/s. aparecen en el libro numerosísimas veces. Junto a ellos los términos, gozo y gozar. 
ofrecer una frecuencia muy alta (160 v.). Iremos viendo como el término contento en aparente 
equilibrio de frecuencias con el término gozo, va perdiendo importancia en beneficio del 
segundo, a medida que nos adentramos por las moradas del castillo interior.



Quinto eje temático: El alma debe entrar al castillo

126

Campo léxico de la Entrada
Dios llama al hombre para iniciar con él un diálogo de amistad. Esa dinámica que preconiza 

Teresa de Jesús tiene como apoyatura léxica el término entrar que cobra, a partir de ahora, una 
importancia extraordinaria. Presenta una frecuencia muy alta (42 v.). Y se caracteriza por la 
extrema movilidad y acción que van significadas por verbos que connotan movimiento y activi
dad: entrar, llegar, pasar, andar, acudir, cercar, salir, apartarse, descabullirse, tornar atrás

Los rasgos distintivos, «al interior»/«al exterior», propios de estos verbos, marcan la oposi
ción semántica entrar/salir.

ENTRAR significa claramente para Teresa de Jesús un movimiento hacia el interior, un des
plazamiento que va. desde la ronda del castillo donde reinan las tinieblas más absolutas, hasta 
la morada principal donde está el Rey. Entrar indica «movimiento», «desplazamiento», «al 
interior»; está empleado en su sentido real, pero dentro de un contexto alegórico: entrar en el 
castillo es caminar hacia dentro en busca de Dios. Por eso. tiene como sujeto al alma. Es ella la 
que debe hacer el esfuerzo por entrar, después que ha visto las maravillas que Dios realiza en su 
mundo interior. La aventura no se presenta fácil, de aquí el empleo de la larga perífrasis:

«... Tornando a nuestro hermoso y deleitoso castillo, hemos de ver cómo podremos entraren 
él» (IM. 1.5).

Hay que observar que. en la alegoría del castillar. el alma juega dos papeles, en cierto modo, 
paradójicos: por un lado, es concebida como un castillo, lugar de residencia, algo estático; por 
otro, el alma es habitante del castillo, juntamente con Dios. Teresa de Jesús, que cae en la 
cuenta de la aparente paradoja, sale al paso rápidamente:

«Parece que digo algún disbarate, porque si este castillo es el ánima, claro está que no hay 
para qué entrar, pues se es él mestno» (IM. 1.5).

La aparente paradoja de entrar a un lugar, estando ya dentro, la resuelve la Santa explicando 
que hay muchas maneras de estar, y

«... que hay muchas almas que se están en la ronda y... no se les da nada de entrar 
dentro» (IM. 1.5).

Son los hombres superficiales, derramados al exterior, y ocupados tan sólo en las cosas 
del mundo:

«hay almas tan enfermas y mostradas a estarse en cosas esteriores. que... parece (no) pueden 
entrar dentro de si» (IM. 1.6).

Para entrar al simbólico castillo sólo hay una puerta, y Teresa de Jesús especifica cuál es. 
Solamente por ella puede el alma traspasar el umbral del estar fuera, y comenzar su viaje 
interior:

«La puerta para entrar... es la oración» (IM. 1.7).
Después se olvida la Santa de las almas que no querían moverse y se dirige a otras «que en 

fin. entran en el castillo» (IM. 1.8).
Pero también con ellas se cuelan las sabandijas, porque el alma arrastra consigo las secuelas 

del pecado, hasta después de abrir la puerta:
«... Mas entran con ellas tantas sabandijas que ni le deja... ver... ni sosegar; harto hacen en 

hacer entrado» (IM. 1.8).
Antes de terminar las primeras moradas, la exigencia se intensifica.
«... porque conviene mucho para hacer de entrar a las segundas moradas que procure dar de 

mano a las cosas y negocios no necesarios» (IM. 2. 14).



nues-

127

Sustantivos alegóricos

Los sustantivos empleados con valor alegórico en las primeras moradas son muchos. Unos 
se refieren al alma en gracia, como castillo, diamante, cristal, perla, paraíso y árbol. Otros se refie
ren a Dios que vive dentro del alma: fuente, sol y rey El interior donde Dios vive es significado 
por centro, palacio, morada principal y la sustantivación neutra, lo sabroso del palmito. La puerta 
significa el único acceso al castillo, y el camino el proceso espiritual de interiorización. Aunque 
cada uno de ellos presenta rasgos propios, todos tienen en común el de «interioridad».

CASTILLO, en sentido real, se puede definir como un «lugar», «fuerte», «rodeado de mura
llas». En la alegoría teresiana. presenta además los rasgos «luminosidad», «belleza», «resplan
dor» e «interioridad».

DIAMANTE presenta como rasgos distintivos, «piedra», «preciosisma». «de gran brillo», 
«de gran dureza». Teresa de Jesús lo aplica a su castillo alegórico, para intensificar su 
belleza.

CRISTAL se define como un «vidrio», «incoloro» «de gran transparencia». Esta última cua
lidad es la más apreciada por nuestra escritora para definir la luminosidad del castillo.

PASAR significa «movimiento», «desplazamiento», «dirección hacia». Pasar adelante, refe
rido al alma, tiene una clara connotación de interioridad. Si el alma se libra de las sabandi
jas.

«... no se quedará sin pasar adelante» (2.11).
En otro caso.pasar expresa la acción del demonio que se enfrenta con el alma, en su viaje por 

el interior de las mordaas. para impedirle el paso:
«... el demonio deve tener... muchas legiones de demonios para combatir que no pasen de unas 

o otras (moradas)» (IM. 2.12).
CERCAR.—El interior del castillo o centro donde Dios vive le sugiere a la autora una nueva 

«comparación», la del palmito, por la analogía entre esa planta y las moradas concéntricas del 
castillo. Cercar, en un sentido real, significa «movimiento», «desplazamiento», «hacia el inte
rior». En sentido metafórico, las coberturas del palmito serían las moradas exteriores que 
rodean o «cercan» la morada principal, «lo sabroso», donde ocurre lo más importante entre 
Dios y el alma:

«Considerad como un palmito, que para llegar a lo que es de comer tiene muchas coberturas, 
que todo lo sabroso cercan» (1M. 2.8).

SALIR expresa el alejamiento del alma del interior del castillo por la atracción de las cosas 
exteriores. Sus rasgos más destacados son «movimiento», «desplazamiento», «al exterior». El 
ejemplo más significativo lo encontramos casi al final de las primeras moradas:

«¿qué sería... si las que... hemos ya entrado... a otras moradas secretas del castillo, si por 
tra culpas tornásemos a salir a estas baraúndas!» (2.15).

DESCABULLIRSE significa, sobre todo, «movimiento», «al exterior», «alejamiento», «libe- 
ralización». «sutileza». Aunque tiene el rasgo distintivo, «al exterior», expresa, sin embargo, 
una acción liberadora de los enemigos del alma. Ello le permitirá poder caminar hacia el 
interior:

«si se descabulle de las savandijas... no se quedará sin pasar adelante» (2.11).
La liberación de esas alimañas es condición indispensable para continuar la aventura inte

rior. Porque, si el alma continúa estando metida en los afanes del mundo:
«... aunque en hecho de verdad... querría gozar de su hermosura, no le dejan ni parece que 

pueda descabullirse de tantos impedimentos» (2.14).



128

(3) Op. cii.. pg. 406.
(4) M. Herráiz García: Introducción 

1981. pg. 46.
a "Las Moradas» de Suma Teresa. Centro de Espiritualidad. Desierto de las Palmas.

PERLA presenta como rasgos más destacados: «color nacarado», «brillante», «blancura», 
«forma esférica», «regular», «preciosa». Es más estimada en joyería, cuando tiene buen 
oriente. Sin duda que Teresa de Jesús conocía esto, porque llama al alma en gracia: «estaperla 
oriental» (2.1).

PARAISO significa el alma en cuyo interior está Dios. Se destaca por ser un «lugar amení
simo». «con abundante agua» y «deleitoso». En la descripción de Teresa de Jesús, presenta, 
además, el rasgo «interioridad».

ÁRBOL ofrece como rasgos distintivos, «planta», de «tronco leñoso», «con muchas ramas» 
En la alegoría teresiana. presenta los rasgos «junto al agua» e «interioridad», pues signi
fica al alma.

FUENTE es. en sentido real, un «manantial», «de agua», «que brota», «del interior de la tie
rra». En la alegoría se refiere a Dios, causa y origen de la gracia, que está en el interior del 
alma.

SOL es el símbolo de Dios que ilumina al alma en su interior y de la que nunca se aleja, ni 
siquiera por el pecado.

REY está referido igualmente a Dios, dueño absoluto del alma. En la alegoría teresiana pre
senta los rasgos sémicos «luminosidad» y «belleza».

PUERTA se define como un «vano», «abierto», «en la pared», «para entrar», «para salir» 
En el castillo teresiano sólo hay una puerta, y Teresa de Jesús la especifica muy bien

CAMINO presenta los siguientes rasgos sémicos: «tierra», «hollada», «para transitar», 
«habitualmente». Su empleo es siempre alegórico. En las primeras moradas, significa la ora
ción de propio conocimiento, oración indispensable para adentrarse por las moradas del casti
llo interior.

CENTRO es. en sentido físico, un lugar caracterizado por la «centralidad» y «profundidad» 
Este término es fundamental para comprender el libro de las Moradas porque Teresa de Jesús 
concibe el castillo como algo esférico en el que hay un centro:

«este castillo tiene muchas moradas, unas en lo alto, otras en bajo, otras a los lados, y en el 
centro y mitad de todas éstas tiene la más principal» (IM. 1.3).

El adjetivo mitad aparece unido a centro, como sinónimo y complemento a la vez. para subra
yar la idea de la centralidad. Considero interesante recordar aquí la definición de centro que 
ofrece Covarrubias: «es un punto en la esfera que consiste en el medio. El centro del mundo es 
aquel punto en el medio de la tierra que para donde quiera que se echaran las lineas de la super
ficie. serán iguales... Este punto y lugar tira para sí de todos los elementos con tanta fuerza que. 
por esta razón lo grave se va a este centro y no pasa de allí; de donde decimos cuando uno está 
contento... ni desea más de aquello de que está gozando que está en su centro»-’.

Hay que destacar el término DENTRO, no obstante su carácter adverbial, porque expresa la 
interioridad donde Dios vive. Aparece complementando exclusivamente a los verbos estar y 
entrar. Estar dentro se refiere siempre a Dios que vive en el interior del alma Entrar dentro se 
refiere siempre al alma que ha de realizare! esfuerzo para acceder al interior del castillo. Centro 
y dentro tienen una importancia fundamental en el libro de las Moradas. «No son espacios, y 
menos vacíos. «Allí» está Dios. Es la pieza donde está Dios. Y también lo mejor del 
hombre»4.



r

SEGUNDAS MORADAS

Él

129

Las segundas moradas se estructuran, no obstante su brevedad, en cuatro ejes temáticos. 
1.°) Dios llama al alma para que se acerque más a El. 2.°) El demonio hace gran guerra para 
impedirlo. 3.°) El alma debe luchar con perserverancia. 4°) Para poder entrar a su interior. 
Estos ejes temáticos tienen como apoyatura cuatro núcleos léxicos: llamada, guerra, lucha y 
entrada, que generan cuatro campos léxicos. Todos ellos denotan gran tensión, y sobre ellos se 
apoyan las imágenes bélicas con las que Teresa de Jesús connota la dificultad de estas segundas 
moradas.

Primer eje temático: Dios llama al hombre para que se acerque más a

Campo léxico de la llamada de Dios
Es evidente que Teresa de Jesús quiere hacer amable y atrayente la figura de Dios. Los refe

rentes imaginativos que emplea en las segundas moradas no son. por sencillos, menos impor
tantes. Dios aparece como buen vecino, amador, amigo huésped. Con todos estos títulos. Teresa de 
Jesús insiste en la bondad de Dios para con el hombre al que llama desde su condición 
de amigo.

El campo léxico de la Llamada está formado por sustantivos y verbos que tienen en común, 
en el texto teresiano. el rasgo sémico «llamada». Expresan el efecto de una acción divina cuyo 
destinatario es el hombre.

LLAMAMIENTO: presenta los rasgos «llamada», «comunicación», «mediante signos lin
güísticos orales», «con fuerza».

Aparece este término muy al comienzo de las segundas moradas, para indicar que las almas 
que han entrado hasta aquí, a pesar de todas las dificultades que encuentran, pueden oir mejor, 
«entender», a su Majestad que las llama. Precisamente en ese contexto inicial, aparece la pri
mera imagen afectiva. Buen Vecino, con que Teresa de Jesús designa a Dios:

«Ansí éstos entienden los llamamientos que les hace el Señor; porque como van entrando más 
cerca de donde está Su Majestad, es muy buen vecino» (IIM. 2).

No habla todavía Teresa de Jesús de fenómenos místicos. Las llamadas que Dios hace a estas 
almas se producen en el campo teologal, pero sirven de instrumento a la acción divina:

«No digo que son estas voces y llamamientos como otras que diré después, sino con palabras 
que oyen... u con lo que leen... y muchas cosas...» (JIM. 3).

VOZ tiene una frecuencia pequeña, pero es importante, porque se trata, precisamente, de la 
voz con la que Dios llama a los hombres, y sus efectos son decisivos para el alma:

LO SABROSO expresa lo más interior del palmito con el que Teresa de Jesús compara el cen
tro del alma. Sus rasgos sémicos podemos resumirlos así: «cogollo», «del palmito», «de mucho 
sabor», «rodeado de muchas hojas».

CERCO es el lugar exterior del castillo, el más alejado del centro. Su empleo es siempre meta
fórico. Aparece con distintas variantes, cerco, cerca y ronda.

SABANDIJAS, empleado siempre en sentido metafórico, presenta los rasgos «reptil pe
queño». «asqueroso» y «molesto». En la alegoría teresiana tiene, además, el rasgo «exteriori
dad». Viven en la ronda del castillo y significan las cosas exteriores que alejan al hombre de su 
intimidad con Dios.

TINIEBLAS ofrece como rasgos distintivos «ausencia total», «de luz». Para Teresa de Jesús 
simbolizan al demonio, por contraposición a la luz que es Dios.



Segundo eje temático: El demonio hace gran guerra para impedirlo

Campo léxico de la Guerra

(5) M. Herráiz García: Sólo Dios basta. Ed. Espiritualidad. Madrid. 1981.

130

i

El términogi/erra es el núcleo de un campo léxico sobre el que se basan las imágenes bélicas 
de las segundas moradas. Con ellas Teresa de Jesús quiere significar los graves impedimentos 
que el demonio y el pecado ponen al alma para estorbarle su acceso al interior del cas
tillo.

El campo léxico de la guerra está formado por sustantivos con valor metafórico. Unos son 
referentes bélicos: guerra, batería, artillería, baraúnda. Otros son referentes animales, dañinos 
para el hombre: culebras, bestias, sabandijas, fieras. El empleo de este léxicos bélico nos muestra 
una de las características típicas e invariables del estilo teresiano. su tendencia a la extremosi- 
dad. Esa tendencia se advierte no sólo en el empleo de los sustantivos citados, sino también en 
los adjetivos que los acompañan, gran. terrible.

GUERRA presente como rasgos distintivos: «lucha», «con efectos destructores». Aparece ya 
en el título de las segundas moradas como un anuncio del carácter dramático de esta 
etapa:

«Trata de lo mucho que importa la perseverancia... y la gran guerra que da el demonio» 
(IIM. Titulo).

«... y es esta voz tan dulce que se deshace la pobre alma...» (IIM. 2).
VERDAD. Nos encontramos ante una de las palabras nucleares en la literatura teresiana. Su 

significación e importancia en la experiencia y en el mensaje de la Santa Teresa ha sido objeto 
de profundos estudios teológicos-. En el libro de las Moradas, verdad aparece por primera vez. 
en el texto que vengo citando, junto con los términos llamamiento, voz y compañía. Forman un 
todo conjunto con el que Teresa de Jesús quiere realzar la fuerza que tiene la llamada de Dios al 
hombre:

«llama Dios... y también con una verdad que enseña en aquellos ratos que estamos en la ora
ción» (1.2).

Los VERBOS del campo léxico de la llamada son: llamar, enseñar, no quitarse, acompañar 
Aunque el número de frecuencias de cada uno es poco significativo, si lo es el conjunto. Todos 
funcionan de alguna manera como sinónimos de llamar o comunicar. El sujeto de todos ellos es 
siempre Dios, porque siempre la iniciativa parte de El.

LLAMAR ofrece como rasgos distintivos, «llamada», «comunicación», «mediante signos 
lingüísticos orales», «con fuerza». Encontramos este verbo formando una perífrasis con la que 
Teresa de Jesús señala el interés de Dios porque el hombre se le acerque; de aquí, la 
llamada reiterativa:

«... este Señor... una vez y otra no nos deja de llamar para que nos acerquemos a El» 
(IIM. 1.2).

ACOMPAÑAR. NO QUITARSE, aparecen juntos en el mismo contexto, como consecuen
cia uno del otro. Teresa de Jesús lo emplea en forma negativa, no quitarse, reforzando la expre
sión con el adverbio nunca, para afirmar que la presencia comunicativa de Dios es continua Es 
ahora cuando la santa emplea el segundo referente afectivo. Amador para designar a Dios:

«... se le pone delante como nunca se quita de con él este verdadero amador, acompañándole. 
dándole vida y ser» (IIM. 4).



r

(6) Covarnibias. op. cil.. pg. 201.

131

El término guerra aparece en otros dos casos. En el I." revela la fuerte lucha que sostiene el 
alma entre sus potencias y los vicios causados por el pecado:

«tan grandes y verdaderos amigos y con quien siempre, aunque no queramos, hemos de vivir, 
como son las potencias, ésas parece nos hacen la guerra como sentidas de la que a ellas les han 
hecho nuestros vicios» (IIM 9).

El segundo es un ruego que hace la Santa a sus lectores, para que se determinen a acabar con 
esa lucha entre potencias y vicios El camino de la interioridad se ve amenazado por el derra
mamiento hacia el exterior, hacia las cosas del mundo que atraen al alma. El enfrentamiento 
interíoridad/exterioridad llega a ser dramático en las segundas moradas. Por eso. Teresa de Jesús 
insta a sus lectores a que cese esta lucha y el alma se decida a entrar en su interior. La invoca
ción de la sangre de Cristo aumenta el tono extremoso de la súplica:

«Acábese ya esta guerra: por la sangre que derramó por nosotros (el Señor) lo pido yo a los 
que han comenzado a entrar en si» (IIM. 9).

BATERIA, según el Diccionario de Covarrubias. significa «el estrago que se haze en los 
muros (con la artillería) y con los asaltos»6. El término aparece dos veces:

«mas es terrible la batería que aquí dan los demonios de mil maneras» (IIM. 3).
En la segunda, batería se nos muestra como sinónimo de guerra:
«Cuando no viésemos nuestra miseria... sino en esta batería que se pasa para tornarnos a 

recoger., bastava» (IIM 9).
ARTILLERÍA: se inserta en el mismo contexto bélico que batería y aparece unido agolpes. 

Sus rasgos son' «máquina», «para la guerra», «espantosa».
Teresa de Jesús tensa la descripción de la lucha hasta el extremo, con la personificación de 

esos instrumentos de guerra. Quiere expresar con el máximo realismo la guerra que hacen al 
alma sus enemigos, agravada en estas moradas, porque las potencias están más despiertas que 
en las primeras:

«aquí está el entendimiento más vivo y las potencias más hábiles: andan los golpes y la artille
ría de manera que no lo puede al alma dejar de oir» (IIM. 3).

BARAUNDA se incluye en el campo léxico de la guerra. Lo encontramos en una ocasión en 
que Teresa de Jesús se dirige a Dios, impresionada por la acción del demonio:

«Oh Jesús, qué es ver la baraúnda que aquí ponen los demonios» (IIM.4).
Los animales dañinos culebras, bestias, fieras, víbora, y sabandijas tienen en común el rasgo 

«ponzoñoso». Creo que la selección de esos referentes se basa precisamente en su semántica 
ponzoñosa y dañina, más que en la variedad de animales. Lo que le interesa destacar a Teresa 
de Jesús es el daño que le causan al alma las cosas del mundo, apartándola del camino de la 
interioridad. Para los que entran en las segundas moradas.

«harta misericordia es que algún rato procuren huir de las culebras y cosas eniponzoñosas...» 
(IIM 2).

Es muy interesante el empleo que hace Teresa de Jesús del adjetivo, para ponderar la malicia 
de esos animales dañinos a los que llama genéricamente «bestias». La matización semántica se 
logra por la acumulación de adjetivos ponderativos:

«... porque estas bestias son tan ponzoñosas y peligrosa su compañía y bulliciosas...» (IIM. 
2).



Tercer eje temático: El alma debe luchar con perseverancia

(7) Op. cit.. pg. 472.

132

Campo léxico de la Lucha

La lucha es el tercer núcleo léxico sobre el que se estructuran las segundas moradas. Visto el 
llamamiento reiterativo de Dios, el hombre tiene que luchar con esfuerzo y perseverancia para 
vencer las dificultades que le opone el enemigo y resistir el embate

El campo léxico de la lucha está formado por los sustantivos, perseverancia, determinación, 
diligencias, trabajo. Y por muchos verbos, caracterizados por el rasgo sémico «esfuerzo» Impre
siona la riqueza léxica verbal con la que Teresa de Jesús significa el esfuerzo de alma: comenzar 
procurar, determinarse. disponer, trabajar, no dejarse, perder la vida.pe/rar. abrazarse, padecer, ven
cer. sujetar, burlar, guardarse, resistir, levantarse. caer, tropezar, errar, labrar, conformar.

PERSEVERANCIA presenta, como rasgos, «actitud», «voluntad», «esfuerzo», «constancia». 
Encontramos este sustantivo ya en el titulo de las segundas moradas, anunciando lo que sera el 
tema principal y la actitud que deberán tener los que deseen llegar al interior:

«Trata de lo mucho que importa la perseverancia para llegar a las postreras moradas» 
(1IM. Título).

Después, la Santa anima a proseguir en el camino de la oración, aunque haya fallos. La 
importancia de perseverar es muy clara, y por eso alude tres veces a esa virtud:

«que bien sabe Su Majestad aguardar dias y años, en especial cuando ve perseverancia y bue
nos deseos. Esta es lo más necesario aquí, porque con ella jamás se deja de ganar mucho» 
(I/M. 3).

DETERMINACIÓN aparece como sustantivo en dos ocasiones. En la primera, se señala la 
dificultad que tiene el alma en estas moradas, porque

«no tiene aún determinación para dejar muchas veces de estar en ella (IM)» (11M. 2).
En otro caso, el sustantivo va precedido de adjetivo:
«porque si el demonio le ve con una gran determinación... más presto lo dejará» (IIM. 6).
DILIGENCIAS. El Diccionario de Covarrubias define esta palabra como «La solicitud y el 

cuydado y la promtitud en executar alguna cosa... porque todo lo que haze con amor se 
emprende con calor y ánimo»7.

Diligencias aparece sólo una vez. formando la expresión, «con cuantas diligencias». Comple
menta a tres verbos con el mismo significado, en gradación ascendente, unidos por la conjun
ción y:

«Toda la pretensión de quien comienza oración... ha de ser trabajar y determinarse y disponerse 
con cuantas diligencias pueda hacer su voluntad conformar con la de Dios» (IIM. 1.8).

De la larga lista de VERBOS que se incluyen en este campo léxico con el rasgo común 
«esfuerzo», analizo solamente los más significativos por su número de frecuencias: comenzar 
oración, procurar, abrazarse, determinarse, peder la vida, pelear, guardarse, sujetar, conformar.

El término/feras lo encontramos de nuevo, al final del capitulo, donde Teresa de Jesús parece 
resumir toda la acción perniciosa de esos animales metafóricos. Sólo la confianza en Dios 
puede anular esa acción:

«confien en la misericordia de Dios y nonada en sí; y verán cómo Su Majestad... le mete en la 
tierra adonde estas fieras ni le pueden tocar ni cansar» (IIM 9).



133

Campo léxico de la Fruición.

El campo léxico de la fruición sigue teniendo, en las segundas moradas, una gran importan
cia. Los términos que lo forman expresan el contento y el dolor que experimenta el alma en el 
camino de la interiorización.

Todos hacen relación a la asccsis que el alma debe realizaren estas moradas para entrar dentro 
de sí, y, por eso. todos ellos tienen como sujeto único al hombre.

COMENZAR es empleado como verbo auxiliar, y seguido de un infinitivo, indica el princi
pio de una acción. Con ese valor lo encontramos al inicio de las segundas moradas, para 
definirlas:

«Es de los que han ya comenzado a tener oración» (JIM. 1.2).
Tener oración o «comenzar a tener oración» significa para Teresa de Jesús «determinarse a 

ser siervos del amor» (Vida 11.1). Para la santa, la oración es un modo de vida, una entrega total 
a Dios que vive en ella y la llama al interior para transformarla en El. Por eso. muchas veces, 
define la oración como el camino que hay que seguir para llegar al interior del castillo. En todos 
los casos, la única lectura es la determinación de convertirse a Dios. «Comenzar a tener ora
ción» es. en clave teresiana. comenzar la conversión a Dios:

«Toda la pretensión de quien comienza oración . ha de ser... hacer su voluntad conformar 
con la de Dios» (IIM 1.8)

«... no se acuerde de que hay regalos en esto que comienza, porque es muy baja manera de 
comenzara labrar un tan precioso y grande edificio, y si comienzan ahora sobre arena, darán con 
todo en el suelo» (UM. 1.7).

DETERMINARSE es una palabra muy querida por Teresa de Jesús. Su número de frecuen
cias es elevado (7 v.). Hay otro verbo con significación análoga, disponerse.

Los rasgos sémicos integrantes son: «acción», «voluntad», «esfuerzo», «decisión». Aparece 
por primera vez en un símil bélico con el que la Santa anima al lector a que luche con todas sus 
fuerzas. Recurre al pasaje bíblico de Gedeón. del Libro de los Jueces, aunque no recuerda la 
cita, y dice:

«Sea varón y no de los que se echavan a bever buzos, cuando ivan a la batalla.... sino que se 
determine, que va a pelear con todos los demonios» (IIM. 6).

En otra ocasión, determinarse aparece junto con trabajar y disponerse. Los tres verbos van uni
dos por una conjunción lo que intensifica la gradación del esfuerzo:

«Toda la pretensión de quien comienza oración... ha de ser trabajar y determinarse y dispo
nerse (IIM. 8).

CONFORMAR tiene como rasgos distintivos, «acción», «voluntad», «diligencia», «es
fuerzo». «para semejanza de otro». Este verbo presenta un ejemplo único que considero defini
tivo. porque resume toda la doctrina de las segundas moradas: el alma que ha entrado a ellas 
tiene como único objetivo conformar su voluntad con la de Dios. Insisto en el texto, aunque ya se 
ha citado anteriormente, porque el difícil hipérbaton pone de relieve la importancia que con
cede Teresa de Jesús al sometimiento de la voluntad del hombre a la divina:

«Toda la pretensión de quien comienza oración ha de ser... hacer su voluntad conformar con 
la de Dios» (IIM. 8).

PERDER. La expresión, «perder vida y descanso», aparece una sola vez con un valor sinó
nimo de morir. Su importancia es grande por la totalidad de decisión que supone:

«... si el demonio le ve con una gran determinación de que antes perderá la vida y el descanso... 
antes que tornar a la primera pieza, muy más presto le dejará» (IIM. 6).



(8) Ibid pg. 671.

134

Este campo léxico está formado por sustantivos y verbos que ya hemos visto en las moradas 
primeras. Todos tienen en común el rasgo «sentimiento», pero unos «con deleite» y otros con 
«dolor»; y todos se inscriben en la oposición gozo/no gozo que el alma experimenta en 
estos comienzos.

LOS SUSTANTIVOS son contentos, gustos, pena aflicción, sequedades.
CONTENTOS se refiere, en el lenguaje teresiano. a la alegría que procede del mundo y 

del demonio:
«... aún estándonos en nuestros pasatiempos y negocios y contentos y baraterías del mundo . 

tiene en tanto este Señor... que le queramos... » (//A/. 1,2).
«Aquí es el representar los demonios estas culebras de las cosas del mundo y el hacer loscwi- 

tentos de él casi eternos...» (IIM. 3}.
GUSTOS. Covarrubias define esta palabra, proveniente de gustar, como «tener satisfacción 

de una cosa y recrearse en ella»s. En un sentido metafórico, podemos resumir sus rasgos asi: 
«sentimiento alma», «posesión del bien», «satisfacción», «deleite». Frente a contentos que 
expresaba la alegría que dan las cosas del mundo.gustos indica la satisfacción producida por 
una experiencia espiritual. Aparece con dos variantes. La 1 -'es un adjetivo, desgustados. y forma 
un complemento predicativo:

«... nunca acabarán de andar desgustados y tentados» (IIM. 7).
La 2.a variante, gustos, expresa deleites del alma de un orden más espiritual:
«... y ¿no havemos vergüenza de querer gustos en la oración...?» (IIM. 7).
Los VERBOS del campo léxico de la fruición son muchos. Los más importantes por su 

número de frecuencias o por su significación: deshacerse, desanimarse, tener en tanto, «/ñor. que
rer. gozar, saber (de sabor), desconsolarse, sosegar.

DESHACERSE. Lo encontramos, al inicio de las segundas moradas, y expresa el sufri
miento que produce en el alma su impotencia para responder enseguida a la llamada de Dios 
La santa juega con los verbos no hacer/deshacer. para dar mayor énfasis a esos sufri
mientos:

«... y es esta voz tan dulce que se deshace la pobre alma en no hacer luego lo que le manda» 
(IIM. 2).

QUERER tiene como rasgos sémicos «tendencia al bien», «posesión», «con complacencia». 
Aparece repetido tres veces en el mismo ejemplo, y en el mismo tiempo y persona. La fueza 
expresiva de querer en ese caso estriba, no sólo en la repetición anafórica del verbo, sino en el 
cambio de sujeto que indica una acción progresiva:

«no son éstas las moradas adonde se llueve la maná; están más adelante adonde todo.v«óea 
lo que quiere un alma porque no quiere sino lo que quiere Dios» (IIM. 7).

GOZAR expresa experiencias espirituales más profundas, referidas más directamente a 
Dios:

«... que se deje de andar por casas ajenas, pues la suya es tan llena de bienes si la quiere gozar» 
(IIM. 4).



r-

Cuarto eje temático: Para poder entrar al interior

las segundas moradas»

135

(9) Tullio Poli: «Rcconogimiento» y «recogerse» 
1980. pg. 524.

en Sania Teresa de Jesús (1560-1577)». Monte Carmelo, vol. 88.

Campo léxico de la Entrada

Todos los términos de este campo léxico tienen en común el rasgo «movimiento hacia», 
expresando la oposición, interior/exterior. El conjunto ofrece un número de frecuencias alto (28 
v.).y muchos son. en cierto modo, sinónimos. Los más importantes son: llegar, entrar, acercarse, 
pasar adelante. Ucear, meter, recogerse, tornar, salir, andar.

ENTRAR sigue siendo un verbo fundamental en el pensamiento y en el mensaje teresiano. 
Su elevado número de frecuencias, hasta siete en un solo capítulo, habla por sí solo. Asi 
comienzan las segundas moradas:

«Ahora vengamos a hablar cuáles serán las almas que entran a 
(11M. /).

En otro caso, aparece entraren futuro, reforzado por el adverbio más adentro, para significar 
la posibilidad que tienen las almas que se deciden a romper con el mundo exterior:

«... y hay gran esperanza de que entrarán más adentro» (IIM. 2).
Esa posibilidad de oir la llamada de Dios se hace mayor, a medida que el alma se aleja del 

mundo exterior y se acerca a El:
«Porque como van entrando más cerca de donde está Su Majestad...» (1.2).
METER aparece sólo una vez y tiene como sujeto a Dios. Se trata de una acción en presente 

con valor de futuro que sólo se realizará como fruto de la perseverancia y confianza en 
Dios:

«...y verán cómo Su Majestad le lleva... y le mete en la tierra adonde estas fieras ni le pueden 
tocar ni cansar» (IIM. 9).

RECOGERSE presenta como rasgos sémicos más destacados, «movimiento», «desplaza
miento». «dirección al interior».

Este término, recogerse, y el sustantivo recogimiento. son muy importantes en la obra teresiana. 
en general, porque tienen una polivalencia grande. Significan, unas veces, la vía espiritual que 
iniciaron los Recogidos. En otras ocasiones, le sirven a la santa, para describir una técnica de 
oración. Y en las moradas místicas, como veremos. Teresa de Jesús emplea esos términos, 
«recogimiento» y «recogerse», para explicar un grado concreto de oración sobrenatural, la ora
ción de recogimiento infuso.

Su frecuencia varía mucho de unas obras a otras. En iasMoradas. aparece el término recogerse 
sólo dos veces, precisamente en estas segundas. En ellas no describe Teresa de Jesús ningún 
grado especial de oración. «Recogerse» significa aquí «la actividad u operación de desasir la 
propia atención para dirigirla a Diosen la intimidad personal, que es el modo de oración carac
terístico de las segundas moradas9.

Recogerse aparece dos veces formando una perífrasis verbal con los auxiliares tomar a y 
comenzara. Teresa de Jesús habla de la dificultad que experimenta el hombre exterior que no se 
guarda de los ataques del demonio y del pecado. De la experiencia de ese derramamiento exte
rior puede sacar el hombre una doble lección:

«Cuando no viésemos en otra cosa nuestra miseria y el gran daño que nos hace andar derra
mados. sino en esta batería que se pasa para tornarnos a recoger, bastava» (IIM. 9).



TERCERAS MORADAS

136

Primer eje temático: El alma debe andar vigilante y con temor

Sustantivos alegóricos

Todos los sutantivos alegóricos de las segundas moradas, aunque diferentes entre si aparen
temente, tienen en común los rasgos «interior»/«exterior». Los que indican interioridad son: 
moradas, aposento, castillo, casa, edificio, tierra. Los que hacen relación al exterior son: pieza pri
mera y casas ajenas. Casi todos los hemos encontrado varias veces ya en las páginas anteriores. 
Morada, aposento y pieza actúan como sinónimos.

Campo léxico del Temor
El temor de Dios aparece como el núcleo léxico básico de las terceras moradas, y está en el 

transfondo de toda la exposición teresiana. Los términos que forman este campo léxico son

En las terceras moradas podemos señalar cuatro ejes temáticos. l.°): Necesidad que tiene el 
alma de andar vigilante y con temor. 2.°) El alma debe entrar al interior. 3.°): Dios quiere poseer 
del todo al alma. 4.°) El alma debe rendirse del todo a Dios. Estos cuatro ejes temáticos se apo
yan sobre cuatro núcleos léxicos, temor, entrar, poseer, rendirse que generan cuatro campos léxi
cos. Sobre ellos descansan las escasas imágenes de estas moradas.

Enemiga de toda violencia psicológica. Teresa de Jesús señala la suavidad que el hombre 
debe adoptar en su modo de ir a Dios:

«... os tengo escrito... cómo no ha de ir a tuerza de brazos el comenzarse a recoger, sino con sua
vidad» (IIM. 10).

TORNAR expresa la idea de regreso al exterior:
«Si el demonio le ve con una gran determinación de que antes perderá la vida... que tornar a la 

pieza primera, muy más presto le dejará» (IIM. 6).
En dos ocasiones, tornar ve reforzado su significado de retroceso, mediante el empleo del 

adverbio atrás:
«... y a los que han comenzado (oración) que no baste para hacerlos tornar atrás» (IIM. 

9).
«Podría alguna pensar que. si tanto mal es tornar atrás, mejor será nunca comenzar» 

(IIM. 11).
ANDAR está empleado en sentido metafórico, y personifica la artillería que mueve el demo

nio. haciendo asi más expresiva la fuerza de ese ataque:
«Andan los golpes y la artillería de manera que no lo puede el alma dejar de oir» (IIM. 

3).
Algunas veces, andar aparece modificado por un complemento predicativo. Así. «andar/w- 

dido» se refiere a la dispersión que el hombre tiene cuando sale de si mismo y se enreda en las 
cosas exteriores. Ahora. Teresa de Jesús emplea el referente afectivo. Huésped para designar a 
Dios, y hace una glosa muy personal de la parábola del hijo pródigo:

«... quién hay que halle todo lo que ha menester como en su casa, en especial tiniendo tal 
huésped que le hará señor de todos los bienes, si él no quiere andar perdido, como el hijo pródigo, 
comiendo manjar de puercos» (IIM. 4).



Segundo eje temático: El alma debe entrar al interior

137

I

Campo léxico de la Entrada
Los términos que forman este campo léxico son todos verbos y marcan la oposición, entrar/ 

salir. En conjunto presentan un número de frecuencias muy alto (33 v.). Todos tienen en común 
el rasgo distintivo «al interior» o «al exterior»: entrar, pasar adelante, andar, caminar, subir, lle
gar. meterse, desportillar, cerrar, tornar, ir. perderse.

ENTRAR es el núcleo léxico fundamental de las terceras moradas. Su alto número de fre
cuencias (7v.) sigue demostrando la importancia que tiene esta palabra en el pensamiento tere- 
siano. Presenta la variante sustantivada, entrada, y va casi siempre reforzada por adverbios que 
indican interioridad, como más adentro y lo interior.

Así define Teresa de Jesús a las «almas concertadas» que son las que no arrancan a un 
amor total:

«muy deseosas de no ofender a Su Majestad... muy concertadas en su hablar... estado para 
desear y que al parecer no hay por qué se les niega la entrada hasta la postrera morada» 
(IIIM. 1.5).

En estas moradas, aparece un nuevo núcleo imaginativo para designar la morada interior: 
cámara del Rey. Los vasallos de este rey.

«no entran todos hasta su cámara» (IIM. 1.6).
Para ello es menester que las almas concertadas no se estanquen en sus buenas obras. Teresa 

de Jesús emplea en este pasaje el verbo entrar con toda la fuerza del imperativo:
«entrad, entrad... en lo interior» (IIIM. 1.6).
«Mirad los santos que entraron a la cámara de este rey y veréis la diferencia que hay de ellos a 

nosotros. No pidáis lo que no tenéis merecido» (IIIM.1.6).
Sigue la Santa animando al lector con nuevas comparaciones, referentes al modo de caminar 

hacia el interior.

muy pocos en número, pero importantes por su significado: temor, seguridad, sobresalto y 
temer.

TEMOR aparece en singular y en plural, con el mismo significado. Sus rasgos propios son. 
«pasión del alma», «miedo», «huida», «ante el mal». Lo encontramos ya en el título:

«Trata de... cómo conviene andar con temor» (IIIM. Titulo).
El temor de Dios preside las terceras moradas. Teresa de Jesús cita, al comienzo, la frase del 

Salmo 111:
«Bienaventurado el varón que teme al Señor» (1.1).
Si el alma no torna atrás y sigue luchando con perseverancia, el Señor la pondrá en camino 

de salvación. La santa exhorta al temor de Dios, por muy subido que se esté en el camino 
de la oración:

«Mas una cosa os aviso... que no... estéis siguras... no basta... para que dejemos de temer y ansí 
acontinuad este verso y traedle en la memoria muchas veces: «Beatus vir quetimed Dominum» 
(IIIM. 1.4).

SEGURIDAD aparece también en el titulo, precedido del adjetivo poca. Tiene, por tanto, un 
significado negativo:

«Trata de la poca seguridad que podemos tener mientras se vive en este destierro, aunque el 
estado sea subido» (Título).



un año por ventas

138

Cuarto eje temático: El alma debe rendirse del todo a Dios

Campo léxico de la Entrega
El núcleo léxico de este campo es rendirse. El alma, en las terceras moradas, tiene que rendirse 

a la acción de Dios que comienza a mostrarse como el protagonista de esa historia de amor. En

Tercer eje temático: Dios quiere poseer del todo al alma
Campo léxico de la Posesión
En las terceras moradas. Dios comienza a manifestarse claramente como protagonista. El 

léxico que emplea Teresa de Jesús para designar la acción divina también comienza, por eso. a 
ser totalitario, aunque en las moradas posteriores llegará a ser arrebatador Forman este campo 
léxico los verbos poseer, ordenar, probar, sanar, convidar. Tienen en común el rasgo distinti
vo «dominio».

POSEER presenta los rasgos sémicos. «dominio», «posesión», «sobre personas o cosas». 
Aparece reforzado por un complemento

«más como aún es menester más para que del todo posea el Señor al alma, no basta decirlo, 
como no bastó a el mancebo cuando le dijo el Señor... si quería ser perfecto»! 1.5).

PROBAR aparece, muchas veces, casi como un estribillo. La acción de Dios en esta etapa 
tiene como fin examinar al hombre y hacerle comprobar su propia miseria. Probar al hombre 
es mostrarle su pobreza. Sólo la prueba de Dios le hará conocer la verdad sobre si mismo

«Pruévanos tú. Señor, que sabes las verdades, para que nos conozcamos» (1.9).
En otro caso. Teresa de Jesús explica cómo el amor de Dios necesita ser probado con obras 

Se dirige de nuevo a las almas «concertadas» que exigen mucho de Dios como paga de 
sus obras:

«Vengamos a estas almas tan concertadas... el amor... no ha de ser fabricado en nuestra ima
ginación sino provado por obras» (1.7).

«¿pareceos... si pudiéramos llegaren ocho dias. que sería bueno andarlo en 
y nieves y aguas y malos caminos?»(2.7).

Para llegar a la meta que es la unión del alma con Dios, nadie puede reemplazar a otro:
«¡cómo si pudiéramos nosotros llegar a estas moradas y que otros anduviesen el cami

no!» (2.8).
CAMINAR tiene los rasgos, «movimiento», «desplazamiento», «espacialidad». «dirección 

interior». Este término aparece por primera vez en las Moradas. Hasta ahora solo habíamos 
visto la forma sustantiva «camino». En las terceras moradas encontramos tres variantes: el sus
tantivo camino. la forma verbal sustantivada el caminar y el verbo caminar.

El caminar significa para Teresa de Jesús el modo de adentrarse al interior:
«el caminar que digo es con una grande humildad» (2.8).
Caminar como sinónimo de andar, va reforzado por el adverbio aprisa, con el que urge a las 

almas de las terceras moradas a llegar al final:
«nosotros... sólo caminar apriesa por ver este Señor» (2.8).
SUBIR se presenta como sinónimo de entrar más adentro. Con este término la santa quiere 

significar la dificultad que tienen las almas «concertadas» para llegar a la morada donde 
Dios vive:

«no hayan miedo que suban a las moradas más juntas a el Rey» (2.4).



139

Sustantivos alegóricos
Los únicos referentes alegóricos de las terceras moradas son camino, fortaleza, cámara 

real y cirujano.
CAMARA REAL tiene un sentido metafórico y significa la morada interior que Dios tiene en 

el alma adonde sólo entran los que de veras se entregaron a su voluntad. De aquí que las almas 
«concertadas» que no se deciden a una entrega total se ven privadas de la intimidad con 
Dios.

CIRUJANO. Teresa de Jesús aplica este referente alegórico a Dios, en medio de un contexto 
de luchas y de dificultades. El alma que quiere llegar a la morada interior tiene que ejercitarse 
en las virtudes y rendir su voluntad a la de Dios completamente. Como esto es costoso para el 
hombre. la santa aconseja la humildad:

«que es el ungüento de nuestras heridas; porque si las hay de veras, aunque tarde algún 
tiempo, verná el zirujano. que es Dios, a sanarnos» (2.6).

ese «rendir la voluntad» del hombre a la de Dios está la clave del pensamiento teresiano. desa
rrollado más ampliamente en moradas sucesivas. El hombre debe morir a sí mismo para que le 
viva Dios. Teresa de Jesús cifra en la palabra rendirse el cambio de actitud, el «viraje» que el 
hombre debe dar a su vida, si quiere llegar de veras a la morada más interior.

Los términos que forman este campo léxico son sustantivos y verbos. Los sustantivos: perse
verancia. servicio, disposición, determinación, desnudez, dejamiento. Y los verbos perder la vida, gas
tar la vida. morir, ejercitar, rendirse, esforzarse, perserverar. Algunos funcionan como sinónimos; su 
número de frecuencias es alto (20 v.). y tienen en común los rasgos «esfuerzo» y «totali
dad».

PERDER aparece formando la expresión, «perder la vida» que. por su significado es sinó
nimo. de morir. Hay un sólo caso, pero se presenta junto a otro de significación análoga, «gastar 
la vida». Ambas expresan la necesidad que tiene el alma de darse del todo a Dios;

«¡Oh Señor!.... no es posible dejar de... pedir... nos saquéis de (esta vida), si no es con espe
ranza áe perderla por Vos y gastarla muy de veras en vuestro servicio, y sobre todo entender que 
es vuestra voluntad» (1.2).

MORIR significa, en sentido real, «cesar» la «vida» «totalmente». El término está empleado 
en sentido metafórico, porque Teresa de Jesús habla de «morir muchas veces». Pero no por eso 
pierde su carácter de totalidad:

«... muramos con Vos... que no es otra cosa sino morir muchas veces vivir sin Vos» (1.2).
RENDIR presenta los rasgos, «acción», «voluntad», «sometimiento», «totalidad». Es el 

núcleo léxico que resume el contenido doctrinal de Teresa de Jesús en las terceras moradas. E 
alma que quiere de veras continuar su itinerario hacia el interior, tiene que rendir su volunta 
totalmente a la de Dios:

«No está el negocio en tener hábito de relisión u no. sino en... rendir nuestra voluntad a la de 
Dios en todo...» (2.6).

Forman el campo léxico de la entrega los sustantivos: perseverancia, servicio, disposición, deter
minación. desnudez, dejamiento. Algunos presentan la doble forma, sustantiva y verbal, que ya 
hemos visto en páginas anteriores. Todos tienen en común los rasgos «con esfuerzo» y 
«totalidad».

DESNUDEZ Y DEJAMIEN TO están empleados en sentido metafórico, y significan el des
pojo absoluto que se necesita para llegar al fin del camino de la interiorización. Ambos apare
cen unidos en una misma construcción:

«si persevera (el alma) en esta desnudez v dejamiento de todo... alcanzará lo que pre
tende» (1.8).



T

CUARTAS MORADAS

(10) Kenislon. op. ciu (27.33).

140

en el centro del castillo como buen pastor

Segundo eje temático: Desde allí recoge al alma a su interior

Campo léxico del Recogimiento
Los términos de este campo léxico son muchos: entrarse, irse, acercarse, tornarse, meterse, reti

rarse. Estos términos presentan el rasgo distintivo, «al interior». Todos están empleados en un 
sentido metafórico, y todos aparecen en la forma pronominal.

Durante el s. XVI. el empleo de esos verbos intransitivos con forma reflexiva era. en gran 
parte, afectivo, y mostraba un especial interés por parte del sujeto en la acción verbal10.

ENTRARSE. Generalmente, forma la construcción, se entra dentro de sí. y aparace en el texto 
junto a otra, sube sobre sí. de significado análogo en el lenguaje de los Recogidos:

«Dicen que el alma se entra dentro de sí. y otras veces que sube sobre sí. Por este lenguaje no 
sabré yo aclarar nada» (3.1).

IRSE expresa el aspecto negativo dentro de la oposición.entrar/salir. Los que salen, los que.ve 
van. son los sentidos y potencias del alma, derramados en las cosas del mundo, y a los que tanto 
cuesta recoger:

Primer eje temático: Dios está
Campo léxico de la Interioridad
Forma este campo léxico el término estar. Como en las primeras moradas, también ahora 

cobra una gran importancia. Sigue apareciendo como verbo intransitivo eslativo. Presenta dos 
variantes, estar y estarse. Se refieren a Dios o al alma, los dos únicos habitantes del castillo, ya 
que. a partir de ahora, no entran en aquél ni el demonio ni las sabandijas.

Referido a Dios, estar pone de relieve que El vive siempre en el alma, de modo habitual y per
manente. Así aparece en la alegoría del Buen Pastor:

«Visto ya el gran Rey que está en la morada deste castillo» (IVM. 3.2).
Referido al alma, significa el modo de vivir su relación personal con Dios. La gente del castillo 

a quien El llama a entrar en su interior, aparece como sujeto. En esta oración de recogi
miento infuso:

«.. algunas veces, antes que se comienza a pensar en Dios, ya esta gente está en el castillo, que 
no sé por dónde ni cómo oyó el silbo del pastor» (3.3).

El tema doctrinal que Teresa de Jesús expone en las cuartas moradas se basa en las dos clases 
de oración que el alma experimenta en ellas: la oración de recogimiento infuso y la oración de 
quietud. El estudio del léxico corresponde a cada uno de esos dos grados de oración.

A) ORACIÓN DE RECOGIMIENTO

En la declaración de la oración de recogimiento, podemos destacar tres ejes temáticos 
l.°) Dios está en el centro del castillo como Buen Pastor. 2.°) Desde allí recoge al alma a su inte
rior. 3.°) El alma conoce el silbo del Pastor y entra al castillo. Estar dentro, recoger y conocer son 
los tres núcleos léxicos que originan otros tantos campos léxicos de gran riqueza



141

i

Tercer eje temático El alma conoce el silbo del pastor y entra en el castillo

Campo léxico del Conocimiento
Está formado sólo por verbos; se refieren al conocimiento de Dios que va adquiriendo el 

alma: entender, conocer, pensar, ver. oír. Tienen en común el rasgo «conocimiento», pero unos 
están empleados en sentido real y otros en sentido metafórico.

ENTENDER se va haciendo más denso y pleno en su significado, a medida que avanza la 
descripción de las experiencias místicas.

Al comenzar la descripción de los grados de oración mística, entender significa para Teresa 
de Jesús un conocimiento experiencia! de los dones místicos, dado por Dios. Conocimiento 
sobrenatural que el hombre comienza a recibir gratuitamente, y al que no puede llegar por su 
sola razón y entendimiento. Es un conocimiento infuso.

En la declaración de la oración de recogimiento, encontramos algunas veces la forma simple. 
entender: «como Buen pastor, con un silbo tan suave que aun casi ellos mesmos no lo entienden. 
hace que conozcan su voz» (3.2).

No entender equivale a no oir; los sentidos y potencias, desparramados por el exterior, apenas 
oyen el silbo del Pastor, porque su llamada es tan suave que hace falta estar muy atento.

CONOCER tiene, en las cuartas moradas, un significado casi análogo al de entender. Se trata 
de un conocimiento de la acción de Dios en el alma. Aparece sólo una vez. en la misma alego
ría, pero su importancia es fundamental. Conocer «su voz» significa, nada menos, que conocer 
la llamada de Dios, el silbo del pastor que es capaz de recoger a toda la gente del castillo y cen
trarla en el Rey que lo habita:

«con un silbo tan suave... hace que conozcan su voz... y se tornen a su morada» (3.2).
OIR. Sus rasgos son. en sentido real: «conocimiento», «objetos cognoscibles», «mediante el 

oido». Está empleado en sentido metafórico:
«esta gente (del castillo)... no sé por dónde ni cómo ovó el silbo de su pastor, que no fue por los 

oidos... que no se oye nada... mas siéntese notablemente» (3.3)

Sustantivos alegóricos
Son pastor y erizo o tortuga. Constituyen los núcleos léxicos de las dos sencillas alegorías con 

las que Teresa de Jesús declara la oración de recogimiento infuso.
PASTOR presenta, en sentido real, los rasgos séniieos. «persona», «para guardar» y «apa

centar» «rebaño». En la alegoría teresiana. tiene, además, el de «interioridad», porque el Rey- 
Pastor está en la morada más interior del castillo.

ERIZO. Sus rasgos son: «animal», «pequeño», «cubierto de púas», «que se contrae en forma 
de bola», «ante el peligro».

«Hagamos cuenta que estos sentidos y potencias... se han ido fuera... días y años» (3.2).
TORNAR tiene, en las cuartas moradas, un significado positivo, de acercamiento al interior. 

Presenta dos variantes, tornar y tornarse:
«...elgran Rey que esta en la morada deste castillo ...por su gran misericordia, quiérelos roniar 

a El ...y que no anden tan perdidos, sino que se tornen a su morada» (3.2).
METERSE funciona como sinónimo de entrarse dentro y retirarse: indica el movimiento de la 

gente del castillo al interior, provocado por la fuerza el silbo:
«... y tiene tanta fuerza este silbo del pastor, que., niélense en el castillo» (3.20).



Primer eje temático: Dios se comunica desde el centro del alma

Campo léxico de la Interioridad

142

B) ORACIÓN DE QUIETUD

Es la primera oración propiamente mistica. Teresa de Jesús emplea ahora un lenguaje nuevo, 
porque nueva es también la vida que comienza a experimentar el alma. En la declaración de la 
oración de quietud, destacan tres núcleos léxicos: interioridad, conocimiento y gozo, que desarro
llan tres campos léxicos. Esos campos sirven de apoyatura a los tres ejes temáticos en que se 
estructura la declaración de la oración de quietud o de «gustos de Dios». 1°) Dios se comunica 
desde el centro del alma. 2.°) El alma adquiere un conocimiento sobrenatural de la experiencia 
mistica. 3.°) Esa experiencia de Dios le produce un inmenso gozo.

Los verbos que forman el campo léxico de la interioridad tienen en común el rasgo caracterís
tico «desde el interior». Son todos metafóricos: henchirse, venir, proceder, revenir, comenzar, aca
bar. penetrar, manar.

HENCHIRSE. Teresa de Jesús lo emplea con valor metafórico, en la imagen de las dos fuen
tes. con las que compara la oración de contentos y la oración de gustos. La primera es una ora
ción meditativa que el hombre puede realizar con su esfuerzo. La segunda es una oración 
mística, dada por Dios, completamente gratuita. Esa diferencia entre los dos grados de oración 
es la que compara con dos fuentes de agua que se llenan de distinto modo:

«Hagamos cuenta, para entenderlo mejor, que vemos dosfuentes con dos pilas que se hinchen 
de agua... Estos dos pilones se hinchen... de diferente manera» (2.2).

La diferente manera de henchirse los pilones radica en el lugar donde esta el nacimiento del 
agua. La oración de gustos es como el pilón que

«está hecho en el mesmo nacimiento del agua y vase hinchendo sin nengún ruido» (2.2).
VENIR está empleado en sentido metafórico, y sus rasgos podrían resumirse asi: «movi

miento». «desplazamiento», «desde el interior». Este término aparece varias veces en la ima
gen de las dos fuentes, para indicar cómo se llenan esos dos pilones. En la oración ascé
tica.

«... viene (el agua) de más lejos por muchos arcaduces y artificio» (2.3)
«... es la diferencia que la que viene por arcaduces es —a mi parecer— los contentos... que se 

sacan con la meditación» (2.4).
Por el contrario, el agua de la oración mística llega al alma de modo distinto.
«estotra fuente viene el agua de su mesmo nacimiento, que es Dios» (2.4).
REVERTIR aparece por primera vez. en el libro de las Moradas. Sus rasgos característicos 

son. «movimiento», «desplazamiento», «desde el interior», «con abundancia». Connota la 
operación gozosa que produce esa oración de gustos no sólo en el alma, sino también en 
el cuerpo:

TORTUGA presenta los rasgos sémicos. «reptil», «de ancha coraza», «convexa y muy dura», 
«donde se encierra ante el peligro». Los dos términos, tortuga y erizo, cu mplen la misma función 
iluminante en el texto teresiano: visualizar el movimiento de interiorización que experimenta 
el alma en la oración de recogimiento:

«Como un erizo o tortuga, cuando se retiran hacia sí... Más... ellos.sewí/ran cuando quieren: acá 
no está nuestro querer, sino cuando Dios nos quiere hacer esta merced» (3.3).



revertiendo esta agua por todas las moradas y potencias hasta llegar a el cuerpo»

manantial que digo de lo profundo

en otra parte aún más interioren lo más interior

en el hondón interior.

143

El hondón interior es para Teresa de Jesús la máxima realización lingüistica de la inte
riorización.

en una cosa profunda

en el centro del alma en lo profundo de nosotros

«.. vase
(2.4).

El significado de revenir como participación del cuerpo en la comunicación divina, nos la 
confirma la propia Teresa de Jesús; los términos comenzar y acabar responden, respectiva
mente. a los dos rasgos de revertir, «desde el interior» y «hacia el exterior»;

«... que por eso dije que comienza de Dios y acaba en nosotros; que. cierto.... todo el hombre 
esterior goza de este gusto y suavidad» (2.4).

PENETRAR presenta los rasgos distintivos, «movimiento», «desplazamiento», «desde el 
interior», «hacia el exterior». Lo encontramos una sola vez. en el contexto de la imagen 
del brasero:

«adonde se echasen olorosos perfumes; mas el calor y el humo oloroso penetra toda el alma, y 
aún hartas veces... participa el cuerpo» (2.6)

LOS SUSTANTIVOS de este campo léxico son muchos y tienen todos en común el rasgo 
«interioridad». Algunos son sustantivaciones neutras, reforzadas por modificadores pondera
tivos. muy. aún más. Teresa de Jesús los emplea con una significación progresiva: lo muy interior, 
otra parte aún más interior, cosa profunda, el centro de! alma, lo profundo de nosotros, el hondón inte
rior. Esta matización semántica progresiva connota la profundización. también progresiva, del 
alma, en el camino de la interiorización.

Cuando Dios concede al alma la «oración de gustos».
«(el agua) produce con grandísima paz y quietud y suavidad de lo muy interior de nosotros 

mesmos» (2.4).
El agua de la oración nace de lo más profundo del ser. La santa acumula expresiones progre

sivamente interioristas. para declararlo:
«no me parece que es cosa., que su nacimiento es del corazón, sino de otra parte aún más inte

rior. como una cosa profunda» (2.5).
Pero Teresa de Jesús sigue insatisfecha, e insiste en la interioridad con que se produce 

«aquel ensanchamiento»:
«como comienza a producir aquella agua celestial de este manantial que digo de lo profundo 

de nosotros, parece que se va dilatando y ensanchado todo nuestro interior» (2.6).
Hasta ahora, el interior sólo tenia connotaciones espaciales y luminosas. A partir de las cuar

tas moradas, el interior adquieren por primera vez en la literatura teresiana. connotaciones 
acústicas —el «silbo» del Buen Pastor—. sensitivas y olfativas. Teresa de Jesús recurre al símil 
del Brasero para significar a ese Dios que se comunica en lo más profundo del alma:

«Entiende (el alma) una fragancia... como si en aquel hondón interior estuviese un brasero 
adonde se echasen olorosos perfumes» (2.6).

En las cuartas moradas, el proceso filológico de la interiorización es paralelo al proceso mis- 
tico. Dios se comunica:



conocimiento sobrenatural de la experiencia

144

Tercer eje temático: La experiencia de Dios produce un inmenso gozo

Campo léxico de la Fruición
En las cuartas moradas, el campo léxico de la fruición es muy rico. Teresa de Jesús maneja un 

amplio vocabulario para precisar ios distintos grados de esa fruición: comentos, gustos, deleite, 
paz. suavidad, quietud, ensanchamiento, dilatamiento. anchura.^. El rasgo distintivo común a 
estos sustantivos es «sentimiento gozoso» del alma. Sin embargo, la selección de ese léxico es 
fruto de una cuidadosa precisión semántica, ya que cada uno de esos términos no expresa sola
mente distintos niveles de afectividad, sino que. sobre todo, delimita los distintos estados en el 
camino de la interiorización. Es decir, significan la progresiva aproximación del alma a Dios 
que vive en su interior.

CONTENTOS designa, en primer lugar, las satisfacciones del ser humano, pero pasa pronto 
a significar la satisfacción obtenida fácilmente. Contento se reserva a los estados que se relacio
nan con gracias comunes y se opone ti gusto. aunque no siempre se mantiene esa diferencia tan 
rigurosa12. El contento «es una satisfacción más natural, basada en motivos humanos... que 
encierra la idea de placer»13. Este placer puede desearse para si mismo o para otro, de aquí la 
forma contentar.

Los contentos son los que produce la oración meditativa, no sobrenatural, distinta de la ora
ción de gustos que ya es sobrenatural.

Segundo eje temático: El alma adquiere un 
mística

Campo léxico del Conocimiento
En la exposición de la oración de quietud, el campo léxico del conocimiento está formado por 

los términos, ver. conocer y. especialmente, entender. Su frecuencia aumenta en la declaración de 
esta primera oración mística, porque la inefabilidad del don recibido es mayor. Teresa de Jesús 
se siente impotente para declararlo:

«va... produciendo unos bienes que no se pueden decir, ni aún el alma sabe entender qué es lo 
que se le da allí» (2.6).

La imagen del brasero reitera la inefabilidad de lo que sucede en el fondo del alma, durante la 
oración de quietud:

«Entiende una fragancia... como si (en él) ... se echasen olorosos perfumes» (2.6)
La expresión «entiende una fragancia» podría interpretarse, en una lectura superficial, como 

la percepción de un aroma. El significado es más profundo. No se trata de un sentido físico sino 
espiritual, capaz de percibir el don de Dios:

«Mirad, entendedme.... que no se huele olor, que más delicada cosa es que estas cosas» 
(2.6).

Y ante la sospecha deque no la crean los que no participan de su experiencia. Teresa de Jesús 
insiste de nuevo:

«es verdad que pasa ansí y que se entiende y lo entiende el alma más claro que yo lo digo ahora» 
(2.6).

(11) Sobre el vocabulario afectivo de Santa Teresa y su precisión semántica puede verse el ensayo de Louis Oeschslin: 
Lintuition mystique de Sainte Théñe. Prcsses Universitaires de France. Paris. 1946. pp. 321-376

(12) Ibid. pp. 341-344.
(13) Cfr. M. Barrio «Precisión semántica de Santa Teresa: las palabras «gozo» y «contento» en las Moradas». AEPE. n." 

31. año XVI. ¡984. pp. 29-33.



oración meditativa, ascética

oración de quietud, mística

145

(14) Véase. L. Oechslin, op. cil.. pg. 372.

(15) Op cil.. pg. 522.

—Contento/s deleites --------

—Gusto/s. quietud, suavidad.
ensanchamiento ------------

Explica Teresa de Jesús más detalladamente esa diferencia, y alterna la forma plural 
con la singular:

«... los contentos me parece a mi se pueden llamar los que nosotros adquirimos con nuestra 
meditación... procede de nuestro natural... y parece a nuestro trabajo lo hemos ganado, y con 
razón nos da contento» (1.4).

DELEITE significa «sentimiento», «alegre», «del alma», «por causas humanas», «con satis- 
fación». Deleite aparece sólo una vez. ¡unto a contento, en singular ambos y con significado aná
logo; una alegría causada por cosas humanas muy distinta del gusto cuyo origen está en 
Dios.

En la imagen de las dos fuentes. Teresa de Jesús señala la clara diferencia entre esta oración 
mística, dada por Dios, significada por el adverbio acá. y la oración meditativa, fruto del 
esfuerzo humano, significada por los términos contento y deleite:

«produce., (el agua)... yo no sé hacia dónde, ni cómo, ni aquel contento y deleite se sienten 
como los de acá con el corazón» (2.4).

GUSTOS. Sus rasgos sémicos son: «sentimiento gozoso», «del alma», «por causas espiritua
les», «con profundidad». Este término aparece en singular y en plural, que es el que presenta 
mayor número de frecuencias. Teresa de Jesús opone gustos a contentos y señala claramente la 
diferencia. Los contentos «comienzan de nuestro natural mesmo y acaban en Dios» (1.4).

Los gustos son una alegría más espiritual, más profunda, causada por Dios. En las obras de 
Santa Teresa.gusto designa un sentimiento profundo, aquél que nos hace tomar un contacto 
inmediato con Dios14. En las cuartas moradas, el término gustos designa una oración mis- 
tica:

«Los que yo llamog/ozas de Dios —que en otra parte lo he nombrado oración de quietud— es 
muy de otra manera» (2.2).

ENSANCHAMIENTO se define como «extensión», «aumento de volumen», «por causas 
externas». Covarrubias lo define como «agrandar, dilatar. Ensancharse el corazón, desahogar
se»15. Encontramos ese término en forma verbal, ensanchar y en forma sustantiva, ensancha
miento Presenta además dos variantes con valor análogo, dilatamiento e hinchimiento. Teresa de 
Jesús emplea esos términos en sentido metafórico para designar la oración de quietud y 
sus efectos:

«Tornando a el verso, en lo que me puede aprovechar... es en aquel ensanchamiento; que ansi 
parece que como comienza a producir aquella agua celestial... parece que se va dilatando y 
ensanchando todo nuestro interior» (2.6).

Es importante destacar la matización semántica que hace Teresa de Jesús en las cuartas 
moradas, para significar los distintos grados de oración.

LOS VERBOS del campo léxico de la fruición son muchos: sentir, contentar, amar, gozar, parti
cipar. ensancharse, dilatarse: tienen en común el rasgo distintivo «sentimiento gozoso del 
alma.



QUINTAS MORADAS (Oración de unión)

(16) M. Barrio, op. cit. pg- 32.

146

En las quintas moradas. Teresa de Jesús declara la oración de unión que es la primera ora
ción mística. Estas moradas se pueden estructurar en cinco ejes temáticos. I.“) Dios se da y se 
une al alma. 2.") Esta unión se realiza en lo más profundo del ser. 3.°) Esta unión produce un 
inmenso gozo. 4.°) El alma conoce más a Dios. 5°) El alma se rinde a Dios y muere. Los cinco 
núcleos léxicos que sirven de apoyo a esos ejes son: unirse, lo profundo, gozo, conocer y morir 
Sobre sus campos léxicos construye Teresa de Jesús las dos imágenes básicas de las quintas 
moradas: el gusano de seda y el matrimonio espiritual.

Primer eje temático: Dios se da y se une al alma

Campo léxico de la Donación de Dios
Si siempre la acción divina en favor del hombre es gratuita, en la oración mística, esa gratui- 

dad es todavía más palpable. Teresa de Jesús insiste, una y otra vez. en que la oración de unión

SENTIR para. Teresa de Jesús, significa una experiencia profunda de la acción de Dios déla 
que participa todo el hombre:

«Los gustos comienzan de Dios y siéntelos el natural y gozan tanto de ellos como gozan los 
que tengo dichos; y mucho más» (1.5).

AMAR expresa la actitud fundamental que debe tener el hombre que llega a estas moradas y 
el deseo sincero de agradar a Dios, ya que las gracias místicas no son esenciales para la total 
conversión a Dios. Recojo el texto integro por la frecuencia que presenta el término ornar, y por 
la importancia que le otorga la Santa al ejercicio del amor:

«... sólo quiero que estéis advertidas que para aprovechar mucho en este camino y subir a las 
moradas que deseamos, no está la cosa en pensar mucho sino en amar mucho; y ansí lo que 
más os despertare a amar, eso haced». (1.7).

Y explica en qué consiste el amor, para que nadie se llame a engaño:
«Quizá no sabemos qué es amar y no me espantaré mucho; porque no está en el mayorgusto. 

sino en la mayor determinación de desear comentar a Dios.. Estas son las señales del 
amor» (1.7).

GOZAR. Teresa de Jesús lo emplea para expresar «experiencias más profundas, más espiri
tuales. más directamente referidas a Dios., plenitud y felicidad que causa en el hombre la pre
sencia y cercanía de Dios»16.

Aparece por primera vez en el texto, ya citado, en el que la santa explica la diferencia entre 
contentos y gustos:

«Los gustos comienzan de Dios, y siéntelos el natural, y gozan tanto de ellos como gozan los 
que tengo dichos, y mucho más» (1.5).

El significado de gozar como una «experiencia más profunda de Dios» aparece en dos oca
siones más:

«... porque todo va a parar en desear contentar a Dios y gozar de Su Majestad» (2.1).
«que cierto, como verá quien lo huviere provado, lodo el hombre esterior goza de este gusto y 

suavidad- (2.4).



r

147

(17) Op. cit. pg. 460.
(18) Op cit.. pg. 5M.
(19) Op. cit. pg 800.

Campo léxico de Unión
Los términos que componen este campo léxico son verbales y tienen en común los rasgos 

«comunicación» y «unión». Se refieren solamente a Dios: imprimir, fijar, comunicarse, mos
trarse. sellar, verse, juntar, unir, darse las manos, desposarse y dar a sentir. La mayor parte de esos 
verbos son pronominales lo que connota el interés afectivo del sujeto en la acción.

IMPRIMIR significa «comunicación», «unión», «mediante señal indeleble». Este verbo 
aparece por primera vez en las Moradas.

En el símil del sello y de la cera antes citado, imprimir aparece dos veces. Con su empleo. 
Teresa de Jesús quiere expresar la pasividad del alma y la iniciativa de Dios en la unión:

no se puede adquirir por el esfuerzo humano. Los términos de este campo léxico son: dar. que
rer. obrar, hacer, ordenar, desmenuzar, moler. Tienen en común el rasgo «gratuidad».

DAR se refiere a la acción divina y su número de frecuencias es grande. Teresa de Jesús lo 
emplea para indicar cuán generosa es la donación de Dios, descrita en estas moradas:

«... qué no dará quien es tan amigo de dar y puede dar todo lo que quiere» (1.5).
QUERER. Destaco el pasaje en el que Teresa de Jesús recurre a la imagen de la bodega del 

riño a la que suma la del sello y la cera, para significar los grandes efectos de la unión. En este 
juegode imágenes, la reiteración del términoquerer expresa la total entrega del alma a la volun
tad de Dios:

«La metió a la bodega del vino.. Pues esto es que. como aquel alma ya se entrega... y el gran 
amor la tiene tan rendida, que no sabe ni quiere más de que haga Dios lo que quisiere de ella.... 
(Dios) quiere que... salga de allí sellada con su sello... ¡Oh bondad de Dios!... sólo queréis nues
tra voluntad» (2.12).

DESMENUZAR Y MOLER sólo aparecen en las quintas moradas, pero son. sin duda, los 
que mejor revelan la fuerza tremenda de la acción divina. Expresan dos acciones inmediata
mente seguidas, por lo cual es imposible analizarlos por separado.

Los rasgos sémicos de desmenuzar son: «deshacer», «un objeto», «mediante la división», «en 
partes pequeñas». Covarrubtas lo define así: «Hacer la cosa menuzos o menudos y pedaqos 
pequeños»17. O. Steggink. en su obra ya citada, define este verbo, en la obra teresiana. como 
«sufrir apuro interior»18.

Los rasgos sémicos de moler son. en sentido real, «quebrantamiento», «de un cuerpo», «con 
reducción», «a partes pequeñísimas», o «a polvo». Covarrubias lo define como «quebrantar o 
bolver en polvo la cibera, principalmente en la rueda de molino, que por esa razón dixo 
muela»19.

Moler aparece, por primera vez. en el libro de las Moradas. Se trata de un término nuevo en la 
prosa teresiana. Ambos verbos, desmenuzar y moler, están empleados aqui en un sentido 
figurado:

«(Aquella pena)... no llega a lo intimo de las entrañas, como aquí, que parece desmenuza un 
alma y la muele» (VM 2.11Y

El agente que desmenuza y muele es Dios. «Aqui». después de la oración de unión, el alma 
sólo siente deseos de salir del mundo. Y como ello no es posible todavía, queda con un gran sen
timiento. Es la pena por la ausencia de Dios.



148

«Dios quiere que sin que ella entienda cómo, salga de allí sellada con su sello: porque verda
deramente el alma allí no hace más que la cerca cuando imprime otro el sello, que la cera no se le 
imprime a si: sólo está dispuesta, digo blanda» (2,12).

FIJAR es un sinónimo de imprimir. Lo encontramos por primera vez en las Moradas. Apa
rece sólo en una ocasión, en el mismo contexto que imprimir, y connota la fuerza con que Dios 
se une al alma de manera indeleble:

«Fija Dios a si mesmo en lo interior de aquel alma de manera que... no puede dudar que 
estuvo en Dios y Dios en ella» (1,9).

COMUNICARSE presenta aquí un sinónimo, mostrarse, y ambos aparecen juntos, como el 
resumen del mensaje teresiano. manifestar a los lectores la misericordia de Dios y animar
los a seguirle:

«viendo cuán sin tasa es su misericordia... pues... a nsi quiere comunicarse y mostrarse.corra
mos encendidas en su amor» (4.11).

VERSE aparece por primera vez. empleado como reciproco, en la imagen del matrimonio 
con la queTeresa de Jesús declara la oración de unión. Los sujetos de la acción verbal son Dios 
y el alma:

«Paréceme a mi que la unión no llega a desposorio espiritual, sino como por acá. cuando se 
han de desposar dos. se trata si son conformes y que el uno y el otro se quieran y aún que se 
vean» (4.4).

En consonancia con los ritos externos con que se celebraba el matrimonio en la sociedad de 
su tiempo. Teresa de Jesús compara la unión con el primero de aquellos ritos, «venir a vistas», 
antes del desposorio. A lo largo de esta imagen aparece el término ver con distintas variantes: la 
forma verbal reciproca, verse, la forma sustantiva, un ver. y el sustantivo, vista Todos ellos con
notan la intima comunicación entre Dios y el alma.

« Venir a vistas»;
«Su Majestad... quiere que le entienda más y que —como dicen vengan a vistas y juntarla con

sigo» (4.4).
Lo que ocurre en este encuentro de unión entre Dios y el alma que van a desposarse es muy 

breve, pero supone para aquélla un profundo conocimiento de Dios:
«Allí no hay más dar y tomar sinown ver el alma poruña manera secreta quién es este Esposo 

que ha de tomar...
... mas como es tal el Esposo, de sola aquella vista la deja más digna» (4.4).
JUNTAR presenta los rasgos sémicos. «comunicación», «plena» y «unión» «grande». Apa

rece por primera vez en Xas Moradas y presenta dos variantes: la forma simpley'w/írary la perífra
sis eslaliva. estar jumo. Esta perífrasis la emplea Teresa de Jesús para significar cómo está Dios 
en el alma en este modo de oración:

«Porque está Su Majestad tan junto y unido con la esencia del alma...» (1.5).
Y de nuevo la perífrasis, connotando la transformación que experimenta el alma después de 

esta unión:
«... cuál sale un alma de aquí de haver estado... tan junta con Él...» (2.7).
UNIRSE es el núcleo léxico de las quintas moradas que Teresa de Jesús define como las 

moradas de la unión.Iodo el léxico, tanto sustantivos como verbos, hacen relación a esa comu
nicación plena del alma con Dios.

Unirse aparece por primera vez. y lo hace con tres variantes: como verbo pronominal, unirse. 
como perífrasis, estar unido, y como sustantivo, unión:



Segundo eje temático: La unión se realiza en lo más profundo del ser

res. desapai

149

«Comienza a tratar cómo en la oración se une al alma con Dios...» (KW. Título}.
«La verdadera unión se puede muy bien alcanzar... si... nos esforzamos a procurarla con no 

tener voluntad... sino atada con... la voluntad de Dios» (3.3).
«... solas estas dos cosas nos pide el Señor, amor de Su Majestad y del prójimo...; ansí estare

mos unidos con Él» (3.7).
DARSE aparece formando la expresión, «darse las manos». Esta estructura sintáctica ofrece 

un solo ejemplo en todo el libro, pero es muy significativo, porque expresa la acción por la cual 
los esposos se comprometían.

La encontramos en el símil del matrimonio, y connota los efectos transformantes de la 
unión;

«... como es tal el Esposo, de sola aquella vista la deja más digna de que se vengan a dar las 
manos, como dicen...» (4.4).

DESPOSARSE significa «unión mutua» y «promesa de matrimonio». Este verbo también es 
nuevo en las Moradas del castillo interior, pues connota un grado de oración mística totalmente 
nuevo para el alma que camina hacia su interior:

«... conforme a mi ingenio, porné una comparación... ya teméis oidos muchas veces que se 
desposa Dios con las almas espiritualmente...» (4.2-3).

Campo léxico de la Interioridad
Este campo léxico está formado por sustantivos y verbos. En todos ellos, el rasgo sémico 

común es «interior», porque la comunicación divina se realiza en lo más profundo del ser. Los 
verbos son: meter, entrar y llevar. Los tres se refieren a la acción de Dios.

METER significa «introducción» de «cosas» o «de personas» «al interior». Pone de relieve 
el protagonismo de Dios que es quien lleva y mete al alma en su interior, para comunicarse con 
ella en secreto:

«Llevóme el rey a la bodega del vino u metióme... no dice que ella se fue» (1.13).
La acción divina se refuerza claramente por el uso del pronombre personal me. en construc

ción enclítica, metióme. Y para recalcar ese protagonismo de Dios. Teresa de Jesús añade:
«... ésta entiendo yo es la bodega donde nos quiere meter el Señor cuando quiere y como 

quiere...
«Su Majestad nos ha de meter... en el centro de nuestra alma» (1.13).
ENTRAR que ha presentado un número de frecuencias muy elevado en las moradas anterio

res. desaparece prácticamente a partir de las quintas. Dios es. desde ahora, el único agente 
de interiorización:

«Su Majestad... nos ha de entrar en el centro de nuestra alma» (1.13).
Insiste Teresa de Jesús en el protagonismo de Dios que no necesita de la colaboración 

humana ni abrir ninguna puerta para entrar dentro del alma. Su dominio es absoluto:
«Su Majestad quiere... entrar en el centro del alma sin ninguna (puerta), como entró a sus dis

cípulos...» (1.13).
Ante la inefabilidad creciente de la merced que recibe. Teresa de Jesús tiene que recurrir a 

todas clase de expresiones, para dar a entender la interioridad donde se produce la unión: esen
cia del alma, tuétanos, centro, lo íntimo del alma, lo interior

Todas son formas sustantivadas que tienen en común el rasgo «muy interior»;



Tercer eje temático: La unión produce un inmenso gozo

150

«... porque está Su Majestad tan junto y unido con la esencia del alma que... ni aún deve enten
der este secreto (el demonio)» (1.6).

El «centro del alma» aparece por dos veces seguidas, señalando claramente que allí se realiza 
la unión:

«Su Majestad nos ha de meter en el centro de nuestra alma...» (1.13).
«... veréis cómo Su Majestad quiere que le goce el alma en su mesmo centro» (1.14)
El cómo realiza Dios esa unión la explica así Teresa de Jesús:
«... fija Dios a si mesmo en lo interior de aquel alma » (1.9).
Por eso. «aquel alma» ya no soporta la ausencia de Dios, no hay dolor comparable. La pena 

se adelgaza como un dardo, y Teresa de Jesús llega a decir:
«no es la pena que se siente aquí como las de acá: . no llega a lo intimo de las entrañas, como 

aquí, que parece desmenuza un alma y la muele» (2.11).
Una vez más. la oposición adverbial, aquí/acá. juega un papel decisivo en la literatura 

teresiana.

Campo léxico de la Fruición
En las quintas moradas, el campo léxico de la fruición es de una gran expresividad. Está for

mado por verbos y sustantivos que manifiestan el doble aspecto de dolor y de gozo que experi
menta el alma en la oración mística de unión. La mayoría de esos términos tiene dos formas, la 
sustantiva y la verbal: amor y amar; gozo y gozar: deseo y desear: contento y contentar, satisfacción > 
satisfacerse. Su número de frecuencias es muy alto (68 v.)

CONTENTO presenta las formas singular y plural, y la verbal, contentar/descontentar En 
todos los casos, significa alegrías menos profundas que las significadas por el términogozo. Por 
eso. después de que la mariposilla = alma ha saboreado el vino de la unión, anda «desasose
gada». y no encuentra lugar donde «hacer asiento».

«que como le ha tenido tal. todo lo que ve en la tierra, le descontenta, hanle nacidos alas, 
¿cómo se ha de contentar, pudiendo volar, de andar paso a paso?» (2.8).

Por tercera vez insiste Teresa de Jesús en el desasosiego de la mariposa.
«pues queda entendido que no es en gustos espirituales ni en contentos de la tierra: más alto es 

su vuelo» (4.1).
Por el contrario, dar contento expresa la disposición exigida al alma para poder «venir a vis

tas» y que se realice el desposorio:
«esta alma... está... ya... determinada a hacer en todo la voluntad de su Esposo de todas cuan

tas maneras... viere que le ha de dar contento». (4.4).
DELEITE y GOZO hay que analizarlos juntos, porque juntos aparecen casi siempre en las 

quintas moradas. Significan la honda fruición que experimenta el alma en la oración de 
unión:

«¿Cómo os podría yo decir la riqueza y tesoros y deleites que hay en las quintas mora
das?» (1.1).

Más adelante, encontramos las formas adjetivas, sabrosa y deleitosa. referidas a la muerte, en 
una de las sorprendentes expresiones paradójicas que emplea Teresa de Jesús. La unión del 
alma con Dios exige una entrega total, una muerte a todo lo del mundo; pero

«es una muerte sabrosa... deleitosa» (1.4).



Cuarto eje temático: El alma conoce más a Dios

151

Sin embargo, el ejemplo antológico de las quintas moradas es aquél en el que Teresa de Jesús 
distínguela unión con Dios de otros tipos de unión, precisamente por el gozo que produce. Hay 
otras clases de unión que puede provocar el demonio.

«más no con las maneras de Dios, ni con el deleite y satisfación del alma y paz y gozo» 
(1.6).

Y resume decidida:
«Es sobre todos los gozos de la tierra y sobre todos los deleites y sobre todos los contentos, y 

más» (1.6).
PENA. Es un «sentimiento», «interior», «del alma», «doloroso». Lo encontramos en singu- 

laryen plural. El plural.penas, es más genérico, y designa muchas clases de sufrimientos, tanto 
espirituales como naturales:

«havéisde notar que hay penas y penas; porque algunaspenas... producidas de la naturaleza... 
no quitan... el estar unidas con la voluntad de Dios» (3.4).

Por el contrario, el dolor que produce en el alma enamorada de Dios el verle ofendido, y la 
perdición de los hermanos no tiene comparación:

«no es la pena que se siente aquí como las de acá;» (2.11).
Nuevamente la oposición aqui/acá. significando la oración mística y la oración meditati

va o ascética.

Campo léxico del Conocimiento
El campo léxico del conocimiento está formado por los verbos, entender, ver claro, no dudar, sen

tir Se trata de un conocimiento infuso que el alma adquiere, no por sus facultades cognosciti
vas. sino por iluminación divina. La experiencia personal del místico cobra una fuerza 
inmensa; por eso. todos los términos de este campo léxico tienen en común el rasgo distintivo, 
«conocimiento experiencial».

ENTENDER pierde importancia y frecuencia en las quintas moradas. El conocimiento de 
Dios se adquiere de un modo infuso, sin que el alma muchas veces entienda ni sepa lo que expe
rimenta. Esa dificultad para entender por los medios humanos, contrasta con la claridad y cer
tidumbre con que el alma siente la comunicación divina. Por eso. en la descripción de la 
oración de unión, propia de las quintas moradas, encontramos la paradoja del entender «sin 
entender». Teresa de Jesús ha recibido un conocimiento más claro y una iluminación más pro
funda que en las moradas anteriores. Su dificultad de entender —que en otros libros parecía 
angustiosa— aquí se resuelve en una claridad de palabra y de doctrina impresionante.

Al comienzo de la declaración de las quintas moradas la Santa se siente tentada a callar, por 
la inefabilidad de la oración:

«Creo fuese mejor no decir nada, pues no se ha de saber decir ni el entendimiento lo sabe 
entender» (1.1).

En esa oración de unión, las potencias y sentidos no están dormidos, sino admirados, aunque 
sin entender lo que el alma vive. La más cautiva de las potencias es la voluntad. Es el primer 
grado de unión:

«hasta el aman, si lo hace, no entiende, ni qué es lo que ama. ni qué querría, al menos, si lo 
hace, no se entiende si lo hace» (1.4).

Insiste Teresa de Jesús, en la incapacidad del entendimiento humano para comprender la 
nueva experiencia mística. La acción divina coge no sólo la voluntad sino el entendimiento que 
anda sobrecogido de espanto, mirando qué puede ser:



(20) Cfr. A.L. Ciiveti. op. cit.. pg. 204.

152

«todo su entendimiento se querría emplear en entender algo de lo que siente, y como no llegan 
sus fuerzas a esto, quédase espantado» (1.4).

La misma inoperancia del entendimiento la vimos en el Libro de la Vida, cuando Teresa de 
Jesús describe la oración de unión, mediante el juego paradójico del «no entender en
tendiendo»;

«Deshácese toda... para ponerse más en Mi; ya no es ella la que vive, sino yo; como no puede 
comprehender lo que entiende, es no entender entendiendo» (Vida. 18.14)

Es el lenguaje paradójico al que recurre nuestra autora ante la inefabilidad del misterio, len
guaje paradójico que se convierte en «una constante», en sus intentos de describir los últimos 
grados de la oración mística20.

Más adelante, tomará la imagen del matrimonio, para declarar mejor la unión del alma con 
Dios. Los esposos, antes de realizar el desposorio espiritual, vienen a «vistas», porque 
Dios

«quiere que (el alma) le entienda más» (4.4).
Después de esas vistas y del encuentro de los futuros esposos, al alma le queda una inmensa 

certidumbre de la presencia de Dios, pero no de un modo natural, sino por iluminación 
divina:

«porque los sentidos y potencias en ninguna manera podían entenderen mil años lo que aqui 
entiende en brevísimo tiempo» (4.4).

VER cobra, a partir de las quintas moradas, un claro valor metafórico que ya he apuntado.) 
aparece como un sinónimo de entender. San Juan de la Cruz llama al «entender del alma . ver 
del alma» (Sil. 23.2). El empleo del término ver. para declarar la unión y sus efectos, es muy lla
mativo en las quintas moradas. Presenta la forma simple, ver. y la sustantivada, un ver.

Después de decir que en la oración de unión. Dios se imprime fijamente en el alma, de modo 
que no puede dudar de la presencia divina. Teresa de Jesús rebate los posibles interrogantes de 
sus lectores. De nuevo, el lenguaje paradójico:

«diréisme. ¿cómo vio u cómo lo entendió, si no ve ni entiende?. No digo que lo vio entonces, 
sino que lo ve después claro, y no porque es visión, sino una certidumbre que queda en el alma, 
que sólo Dios la puede poner» (1.10).

La forma sustantivada, un ver. expresa el profundo conocimiento de Dios que adquiere el 
alma en esta oración de unión, en muy breve tiempo:

«Allí no hay más dar y tomar, sino un ver el alma poruña manera secreta quién es este Esposo 
que ha de tomar» (4.4).

SENTIR. Ya he adelantado en las cuartas moradas, el significado y la importancia del verbo 
sentir en el lenguaje teresiano. al describir los grados de oración mística más subidos. Ahora. 
Teresa de Jesús, impotente ante la inefabilidad de los dones que recibe, se apoya decididamente 
en su experiencia personal para poder declararlos. No renuncia a entender lo que recibe, pero 
prefiere expresarse en términos de experiencia.

Sentir no expresa —insisto en ello— emociones sentimentales, sino experiencias profundas 
que ha vivido y de las cuales no puede dudar, porque su certeza es absoluta. Aunque durante la 
unión las potencias no pueden entender lo que el alma experimenta.

«todo su entendimiento se querría emplear en entender algo de lo que siente» (1.4).



r

153

Quinto eje temático: El alma se rinde a Dios y muere

se da a sentir en esta manera de

Esa unión del alma con Dios produce unos gozos y deleites indecibles que no son impara
bles con los de la tierra De nuevo recurre a la experiencia, propia y ajena, para entender ia 
diferencia entre unos gozos y otros, porque.

«es muy diferente su sentir, como lo teméis esperimentado» (1.6).
Después, compara la oración de unión con el gusano de seda que muere para transformarse 

en mariposa. Teresa de Jesús asegura que el alma que se une verdaderamente con Dios, le verá 
y «se verá metida en su grandeza»:

«Mirad que digo ver a Dios, como dejo dicho que 
unión» (2.6).

Esa unión es un don de Dios, y El la da cuando quiere. Por ello, la mariposita anda inquieta 
«buscando asiento» en su nueva vida La experiencia penosa por la ausencia de Dios no la 
puede lograr el alma por si misma en una oración discursiva. No está en su manoconseguirgra- 
cias de orden superior, hasta que Dios las hace:

«Aunque queramos tener muchos años de meditación, tan penosamente como ahora esta 
alma lo siente no lo podremos sentir» (2.11).

Campo léxico de la Entrega
Morirese\ núcleo de este campo léxico. Expresa todo lo que el alma debe hacer para que Dios 

se le comunique por entero: sometimiento absoluto e incondicional y entrega completa hasta la 
muerte. Morir se convierte en la palabra clave de la quintas moradas.

Son muchos los términos que forman este campo léxico: no descuidarse, disponerse, determi
narse. hacer/se. labrar, tejer, esforzarse, entregarse, rendirse, no tener voluntad, resignarse, morir, aca
bar la vida, perder la vida, matar. Todos presentan el mismo rasgo sémico «con totalidad».

ENTREGARSE es nuevo en las Moradas del castillo interior, y aparece una sola vez. Pero lo 
hace junto a rendirse que funciona, en cierto sentido, como sinónimo. Se caracterizan ambos 
términos por los rasgos distintivos «donación» de la «voluntad», con «esfuerzo» y con 
«totalidad».

Entregarse aparece en la imagen de la bodega con la que Teresa de Jesús compara los efectos 
que la oración de unión deja en el alma. Al igual que la esposa del Cantar de los Cantares.

«... aquel alma ya se entrega en sus manos» (2.12).
RENDIRSE es. en cierto modo, sinónimo de entregarse. Encontramos la forma reflexiva ren

dirse. significando que Dios quiere conceder la gracia de la unión mística, sin que el alma tenga 
en ello ninguna parte. Sólo necesita que se haya entregado y le deje las manos libres para 
actuar:

«... no quiere que tengamos en ella (unión) más parte de la voluntad, que del todo se le ha ren
dido» (1.13).

Con ese mismo significado de entrega absoluta, aparece en la imagen de la bodega que veía
mos anteriormente:

«. .elgran amor la tiene tan rendida.... que no... quiere más de que hasta Dios lo que quisiera de 
ella» (2.12).

TENER aparece formando la construcción «no tener voluntad», con un significado análogo 
a rendirse. Teresa de Jesús lo emplea, precisamente, al hablar de «otra manera de unirse al alma 
a Dios» por caminos no místicos. Las almas que no reciben esa comunicación sobrenatural, 
pueden llegar a la unión con Dios:



154

no tener voluntad, sino atada con lo que fuere«... si nosotros nos esforzamos a procurarla con 
la voluntad de Dios» (3,3).

MORIR, repetida hasta nueve veces, es la palabra clave de las quintas moradas. El alma que 
ha llegado aquí, debe entregarse a Dios hasta morir del todo a si misma, para ser transformada 
en El. Esa transformación es el objetivo final del camino de interiorización. Por eso morir y 
muerte están empleados en sentido metafórico. En un sentido real, significa «entrega» de «la 
vida» «totalmente». La traslación al campo metafórico es sencilla.

Ya al comienzo de las quintas moradas, Teresa de Jesús declara cuál es la condición necesa
ria para alcanzar la oración de unión, la entrega total:

«como quien de todo punto ha muerto al mundo para vivir más en Dios, que ansí es una 
muerte sabrosa» (1.4).

Y. en el colmo de la expresividad, añade que esa muerte es
«un arrancamiento del alma de todas las operaciones que puede tener, estando en el 

cuerpo» (1.4).
Para declarar todavía mejor cómo es esa muerte del alma. Teresa de Jesús recurre a una de las 

imágenes más bellas de todo el libro de las Moradas: el gusano de seda que se convierte en mari
posa. El gusano debe morir para transformarse. Misterio de muerte y de transformación — 
resurrección— por el que el alma debe pasar.

El término morir presenta dos variantes o construcciones de significación análoga, perder la 
vida y acabar la vida. Los analizo juntos por su significado y porque aparecen en el mismo con
texto. Teresa de Jesús describe cómo se cria el gusano de seda, y cómo teje un capucho donde se 
encierra para morir:

«allí con las boquillas van de sí mesmos hilando la seda y hacen unoscapuchillos muy apreta
dos adonde se encierran: y acaba este gusano, que es grande y feo» (2.2).

Acabar, sinónimo de morir, es condición precisa para que después salga de allí
«... una mariposica blanca muy graciosa» (2.2).
Impresionada por el misterio de muerte y vida que se realiza en el interior del capuchillo. 

Teresa de Jesús se pregunta:
«... ¿quién lo pudiera creer.... que el pobre gusanillo pierda la vida en la demanda» (2.2).
Sigue describiendo el símil del gusano de seda y torna al plano de la realidad, mezclándolo 

con el metafórico:
«... pues crecido este gusano... comienza a labrarla seda y edificar la casa adonde hade morir» 

(2.4).
El ejemplo del gusano de seda le sirve a Teresa de Jesús para animar a sus monjas a que se 

den prisa en adentrarse por el camino de la interiorización. Movida por su deseo evangeliza- 
dor. escribe una de las páginas más arrebatadas de fervor apostólico:

«Pues. lea. hijas!... priesa a hacer esta labor y tejer ese capuchillo!... muera, muera este gusano 
como lo hace en acabando de hacer para lo que fue criado» (2.6).

La cita me parece de una fuerza expresiva enorme. 1°) Porel número de formas verbalesque 
indican esfuerzo del alma, hacer, tejer, morir. 2.°) Porel empleo del adverbio priesa que equivale 
a una oración completa de la que se ha elidido todo elemento menos el complemento modal 
«priesa», logrando así más expresividad y rapidez. 3.°) Por la perífrasis verbal, en acabando de 
hacer, que tiene un valor temporal, y connota lo pronto que va a morir el gusano. 4.“) Por la 
fuerza exhortativa del imperativo muera, reiterado anafóricamente dos veces. La yuxtaposición 
de las formas verbales intensifica la rapidez de la acción de morir.



v

(21) Op. cit.. pg. 671.

155

No se agota el simbolismo del gusano de seda. Teresa de Jesús lo desarrolla hasta el final, y lo 
aprovecha para su objetivo, jugando siempre y mezclando el plano real y el plano sim
bólico:

«Veamos qué se hace este gusano... que cuando está en esta oración —bien muerto está a el 
mundo— sale una mariposita blanca» (2.7).

De esa oración de unión le nacen al alma deseos de una entrega total, expresada ardiente
mente con una retórica de intensificación. Teresa de Jesús concentra la fuerza de la hipérbole 
en el adyacente cuantificador mil:

«Vese con un deseo de alabar a el Señor, que querría deshacer y... morir por él mi! 
muertes» (2.7).

En el capitulo tercero. Teresa de Jesús declara otra manera de unión no mística, y retoma el 
símil del gusano de seda. Nuestra escritora anima a los lectores a procurar esa unión de volun
tad con Dios:

«Mas advertid mucho... que es necesario que muera el gusano y más a vuestra costa» 
(3.5).

Después, continúa explicando cómo ha de ser esa muerte del alma y el esfuerzo grande que 
ha de hacer. Por eso. morir tiene aquí una variante, matar:

«acullá ayuda mucho para morir el verse en vida tan nueva: acá es menester que. viviendo en 
esta, le matemos nosotros» (3.5).

Destaco por mi cuenta la oposición connotada por los adverbios de lugar, aculla/acá. El pri
mero se refiere a la unión mística, donde el alma recibe mucha ayuda para ese sometimiento 
total a Dios, ya que la oración de unión mística es gratuita. El segundo.acá. se refiere a la unión 
que el hombre puede alcanzar con su esfuerzo. Y como en ésta no hay ayuda mística, es a mayor 
costa del alma, aunque no le falta la gracia de Dios.

También conviene destacar la antitesis, morir/matar. que expresa acciones distintas en 
cuanto al causante de la muerte. Morir en una acción que el hombre «padece», pero que es cau
sada por agentes externos a su voluntad: la enfermedad, el dolor, el amor, u otras físicas. Matar. 
por el contrario, significa una acción querida, hecha por voluntad propia, contra sí mismo o 
contra otro, y siempre con violencia. El significado de la oposición, morir/matar. referida al 
gusano que simboliza al alma, es claro: en la oración de unión regalada, el alma, como el 
gusano, muere, ayudado de la gracia mística que recibe: en la unión que el hombre trabaja a su 
costa hade ser él mismo quien mate al gusano, su propia voluntad, y con mayor esfuerzo porque 
le falta la ayuda mística, aunque no la gracia ordinaria.

Sustantivos alegórico-simbólicos
Los sustantivos alegóricos son: gusano de seda, mariposa, bodega, vino. cera, y sello. Ellos consti

tuyen la apoyatura léxica de las imágenes de las quintas moradas.
GUSANO DE SEDA. Es una «larva de insecto», «se alimenta de hojas de morera», «fabrica 

un capullo de seda», «donde se transforma en mariposa». Ya he recordado en otro lugar la defi
nición y descripción que hace Covarrubias del gusano de seda, y cómo de su «especulación se 
sacan altísimos conceptos»21.

BODEGA está empleado en sentido metafórico, y se refiere al interior del alma. Allí la lleva 
Dios y allí le da su vino. La bodega es un «lugar» «donde se cría» y «se guarda el vino». Como 
en obras anteriores, el vino es el símbolo de la unión mística. Por eso. en el libro de las Moradas, 
bodega tiene el rasgo «al interior».



SEXTAS MORADAS (Oración de desposorio)

156

Primer eje temático: Dios se comunica al alma y actúa en ella de una manera arrebatadora

En las sextas moradas. Dios llena todo el escenario con su acción avasalladora. Quiera con
quistar al alma plenamente. Por eso. los fenómenos místicos que Teresa de Jesús describe en 
estas moradas no son más que la expresión de esa comunicación divina que. unas veces, acen
túa su carácter iluminativo y. otras su carácter purificador.

Las sextas moradas son las del desposorio espiritual. Presentan una riqueza léxica extraordi
naria. la más rica, sin duda, de todo el libro del Castillo interior. Aunque son también las más 
extensas, once capítulos, podemos estructurarlas en cuatro ejes temáticos. l.°) Dios se comu
nica al alma y actúa en ella de una manera arrebatadora. 2.°) En lo más interior. 3°) La oración 
de desposorio produce tres efectos: purificación dolorosa. iluminación plena y enamoramiento 
absoluto de Dios. 4.°) El alma responde a Dios con una entrega total. Estos ejes temáticos se 
apoyan sobre distintos núcleos léxicos, comunicación, acción violenta, lo más interior, purificación, 
iluminación, enamoramiento, y entrega. Esos núcleos desarrollan una gran variedad de campos 
léxicos de gran riqueza .

no le puede dejar de oir...» (2.2).
en las sextas moradas, como una variante de despertar: 
hablando el Esposo, que está en la sétima morada, por esta

CERA es una «sustancia», «sólida», «blanda», «fabricada por las abejas», «se emplea para 
distintos fines». En las quintas moradas. Teresa de Jesús la emplea en su sentido real, y se vale 
de ella, para significar la actitud que tiene el alma, después de que Dios le concede la oración de 
unión. Aparece unida a la imagen de la bodega.

SELLO. Sus rasgos son: «utensilio», «de metal o caucho», «empleado» «para estampar las 
armas, divisas o cifras» «y autorizar documentos y cartas». Los términos sello y cera aparecen 
juntos en el mismo símil, inmediatamente después de la bodega. Teresa de Jesús subraya clara
mente el rasgo «blandura» que caracteriza a la cera. El alma, como la cera, se presenta ante 
Dios para dejarse totalmente en sus manos. Es la actitud de aquel que se ha rendido del todo a 
la voluntad divina.

Campo léxico de la Comunicación Divina
Lo forman los verbos despertar, llamar, hablar, comunicarse, descubrir, mostrar, dar a entender, 

tratar, ayudar con noticia, dar a sentir. Tienen todos en común el rasgo semántico distintivo 
«comunicación».

DESPERTAR. En un sentido figurado, presenta los rasgos distintivos, «llamada», «comuni
cación», «por varios modos», «iluminación». Así podemos leer en el título del capitulo 2:

«Trata de algunas maneras con que despierta Nuestro Señor a el alma» (VI. 2).
Esas maneras con las que Dios llama son. a veces, muy fuertes y rápidas:
«... muchas veces estando la persona descuidada.... Su Majestad la despierta, a manera de un 

cometa que pasa de presto o un trueno, aunque no se oye ruido, mas entiende el alma que fue lla
mada de Dios» (2.1).

En el mismo contexto, llamar presenta una significación análoga a la de despertar:
«... el Amado la llanta con una seña tan cierta que no se puede dudar y un silbo tan penetra

tivo para entenderle el alma que
HABLAR puede considerarse.
«porque no parece sino que en . .

manera, que no es habla formada, toda la gente que está en las otras no se osan bullir, ni senti
dos. ni imaginación ni potencias...» (2.2).



(22) Covarrubias. pg. 345.

157

! 
I

En el capitulo 3. hablar aparece también como sinónimo de despertar:
«... dice de la manera que habla Dios al alma... » (3. Titulo).
Insiste Teresa de Jesús en la fuerza de esas hablas de Dios y emplea una variante:
«¡Oh Señor!, si una palabra... enviada a decir con un paje vuestro... en esta morada... tiene 

tanta fuerza...» (3.6).
La seguridad que dejan esas palabras es grande, no cabe posibilidad de que sea de la imagi

nación. porque la iluminación es inmensa:
«...porque deve ser diferente en la claridad de la habla, que... una silaba que fáltese acuerda;... 

loque se antoja por la imaginación, será no habla tan clara, ni palabras tan distintas, sino como 
cosa soñada...» (3.12).

Y concluye Teresa de Jesús el capitulo 3. dedicado a las hablas de Dios, diciendo que el ori
gen de esas palabras es el espíritu:

«... de tal manera el mesmo espíritu que habla hace parar todos los... pensamientos y advertir 
a lo queser/rce.... que sería más posible no entender a una persona que hablase muy a voces a 
otra que oyese muy bien» (3.18).

COMUNICARSE. Según Covarrubias. «comunicar alguno es tratarle y conversarle. Comu
nicación vale trato y amistad»-2. Comunicarse esta referido siempre a Dios. Su forma pronomi
nal connota el interés afectivo que Dios tiene en esa comunicación con el hombre, en ese 
«conversarle por trato de amistad». Encontramos ese término, por primera vez. en la descrip
ción de uno de los fenómenos místicos con que Dios despierta al alma:

«parece viene una inflamación deleitosa, como si de presto viniese un olor tan grande que s> 
comunicase por todos los sentidos., sólo para dar a sentir que está allí el Esposo» (2.9).

Aparece de nuevo el término comunicarse en la declaración de otra merced mistica:
«Trata de cómo se comunica Dios al alma por visión intelectual» (VI. 8).
Losefectos de esa visión no son solamente iluminadores. Teresa de Jesús los traduce en una 

compañía continuada de la persona de Cristo que siente «cabe sí»:
«... no podemos sino andar con él como se ve claro por las manera y modos con que Su 

Majestad se nos comunica y nos muestra el amor que nos tiene» (8.1).
En esa comunicación. Dios busca su propio gozo y el del alma:
«De muchas maneras se comunica el Señor al alma...; algunas cuando está afligida... otras por 

regalarse Su Majestad con ella y regalarla» (10.1).
MOSTRAR significa «comunicación», «iluminación», «por modos distintos», y presenta un 

alto número de frecuencias (9 v.). Se trata de una acción referida siempre a Dios.
Significa comunicación divina por modos distintos. Asi. en el capitulo 4. Teresa de Jesús 

expone su doctrina sobre arrobamientos. Esos fenómenos místicos son para ella el preludio del 
matrimonio espiritual. En esos arrobamientos

«... roba Dios toda el alma para si y... como a... esposa suya, la va mostrando alguna partecita 
del reino que ha ganado por serlo...» (4.9).

En el capítulo 5. Teresa de Jesús explica en qué consiste el vuelo de espíritu. Se trata de una 
gracia mistica con un fuerte carácter iluminativo:

«Parécele que toda junta ha estado en otra región muy diferente... adonde se le muestra otra 
luz tan diferente de la de acá. que si toda su vida... la estuviera fabricando... fuera impo
sible...» (5.7).



158

Campo léxico de la Acción Violenta de Dios
Este campo léxico está formado por un número elevado de verbos: herir, quemar, abrasar, 

encender, causar dolor, juntar, robar, arrebatar, levantar, desatar, subir, derrocar, pasar cuanto halla

En el capitulo 9, la Santa declara la visión imaginaria de Jesucristo:
«... está este Señor como si en una pieza de oro tuviésemos una piedra preciosa;... mas no ... 

osamos abrir el relicario.... él se quedó con la llave, y... abrirá cuando nos la quisiere mos
trar» (9.2).

Esta presencia de Cristo es viva, no imagen pintada, hasta el punto de que
«... algunas veces se está hablando con el alma y aún mostrándole grandes secretos» (9.4).
En una de las visiones intelectuales más iluminativas y que más huella dejaron en Teresa de 

Jesús. Dios le muestra la verdad de Si mismo:
«... acaece ansí... y de manera que no se puede decir.mostrar Diosen si mesmo una verdad...y 

muy claro dado a entender que él sólo es verdad que no puede mentir» (10.6).
DAR A ENTENDER, referido a Dios, significa que El es quien concede al hombre la com

prensión de las gracias sobrenaturales. Referido a Teresa de Jesús, dar a entender significa la 
merced recibida de Dios de saber declarar la inefabilidad de los dones infusos. Esta construc
ción sintáctica presenta tres variantes: descubrir, dar a sentir y ayudar con noticia. Las tres ofrecen 
matices semánticos muy interesantes.

En el capituo 5. Teresa de Jesús declara que es el vuelo de espíritu y cómo esa merced requiere 
la entrega absoluta:

«... parece quiere Dios dar a entender alma, pues tantas veces... se ha puesto en sus manos ..y 
se le ha ofrecido... que entienda que ya no tiene parte en si...» (5.2).

Después de ese arrebatamiento, la iluminación es muy intensa:
«... se ve con los ojos del alma muy mejor que acá., con ios del cuerpo, y sin palabras.se/edau 

entender algunas cosas...» (5.7).
Más adelante, en una visión intelectual. Dios se muestra a Teresa de Jesús, y queda profunda

mente iluminada:
«Acaece... venirle de presto una suspensión, donde leda el Señor a entender grandes secretos, 

que parece los ve en el mesmo Dios» (10.3).
Y concluye:
«... no es visión imaginaria sino muy intelectual, adonde se le descubre cómo en Dios se ven 

todas las cosas y las tiene todas en si mesmo...» (10.3)
El ejemplo más destacado es aquél en el que la Santa describe la visión intelectual en la que 

se le revela que Dios es Verdad:
«También acaece... mostrar Dios en si mesmo una verdad. .. y muy claro dado a entender que 

El sólo es verdad que no puede mentir; y darse bien a entender lo que dice David en un Salmo, 
que todo hombre es mentiroso, lo que no se entendería ansí, aunque muchas veces se 
oyera» (10.6).

Avudarcon noticia aparece muy al final, cuando Teresa de Jesús describe los deseos impetuo
sos de gozar a Dios que experimenta el alma en los umbrales de las séptimas moradas. En ese 
arrobamiento de sentidos y potencias en que se encuentra:

«... el entendimiento está muy vivo para entender la razón que hay que sentir de estar aquel 
alma ausente de Dios, y ayuda su Majestad con una tan viva noticia de sí.... que hace crecer la 
pena... » (11.3).

palabras.se/edau


159

(23) Op. cu.. pg. 30.
(24) Covarrubias. pg. 150.

(atravesar), dejar hecho polvo. De este elenco de verbos sólo destaco los de mayor frecuencia. 
Todos tienen en común el rasgo «violencia», y todos están empleados en sentido meta
fórico.

HERIR presenta también las formas, ser herido y herida En sentido figurado, sus rasgos, 
sémicos son. «acción violenta», «mediante el fuego» o «saeta».

Antes de que se realice el matrimonio espiritual. Dios purifica al alma con la que quiere des
posarse. por maneras muy dolorosas:

«...entiende muy bien el alma que fue llamada de Dios... Siente ser herida sabrosísimamente. 
más no atina cómo ni quién la hirió, mas bien conoce ser cosa preciosa y jamás querría ser sana 
ile aquella herida» (2.1).

Destaco el adverbio «sabrosísimamente». inscrito en la misma semántica ponderativa que 
tengo señalando como característica del estilo teresiano. Característico es también el lenguaje 
paradójico que ya no nos abandonará en la declaración de las dos últimas moradas mís
ticas.

En el capitulo 11. la saeta simboliza los ímpetus de amor de Dios:
«Acaece muchas veces... como si viniese unaw/a de fuego... no digo que es saeta, mas cual

quier cosa que sea... más agudamente hiere...» (11.2).
ABRASAR. Sus rasgos son: «acción», «violenta», «aniquiladora», «mediante el fuego». Es 

muy interesante la definición que da Covarrubias de esta palabra: «Brasa, la leña o carbón... 
quando está del todo calada del fuego y roxa. De brasa dixo abrasar, lo mesmo que quemar. 
Brasero donde se tiene la lumbre»®. Copio integra la definición, porque hay en las sextas 
moradas un ejemplo destacado en el que aparecen todos los términos señalados:

«Eslava pensando... si seria que en este fuego del brasero encendido que es mi Dios, saltava 
alguna centella y dava en el alma de manera que se dejara sentir aquel encendido fuego y como 
no era aún bastante para quemarla y él es tan deleitoso, queda con aquella pena...» (2.4).

Con esa imagen del brasero. Teresa de Jesús aborda el tema de los impulsos de amor de Dios. 
Junto al término abrasar aparecen, en esta imagen, encender y quemar con una significación 
análoga. Sin embargo, expresan pequeños matices semánticos de la acción del fuego. Como la 
centella del amor de Dios no es constante.

«... quitase y torna.... nunca está estante, y por eso no acaba de abrasar el alma, sino ya que se 
va a encender muérese la centella y queda con deseo de tornar a padecer aquel dolor amoroso 
que le causa» (2.4)

«.. desde el interior.. hace crecer la centella que dijimos ya. movido de piedad de haverla visto 
padecer tanto... abrasada toda ella como un ave fenis. queda renovada...» (4.3).

ARREBATAR significa «acción», «privación de algo», «violenta», «con fuerza». La defini
ción de Covarrubias confirma esa semántica; arrebatar «es tomar alguna cosa con violencia y 
con fuerza, a pesar de quien la tiene»24. El verbo presenta un alto número de frecuencias (8 v.). 
además, robar, sacar de. que aparecen junto a él con significaciones análogas lo que aumenta su 
importancia. Presenta tres variantes sustantivas, arrebatamiento, arrobamiento y rapto que Cova
rrubias ofrece como derivados de arrebatar. Todo este conjunto de verbos y de sinónimos dan 
idea de la importancia semántica del término arrebatar.

El sujeto de esa acción violenta siempre es Dios cuya acción presenta Teresa de Jesús bajo 
distintas imágenes y símiles. Arrebatar aparece por primera vez. lógicamente, en las sextas



160

moradas, para describir algunos fenómenos que preceden en la mística teresiana al matrimo
nio espiritual.

En el capitulo 4. describe la Santa la suspensión del alma en la oración de éxtasis:
«Veréis lo que hace Su Majestad para concluir este desposorio que entiendo yo deve ser 

cuando da arrobamientos, que la saca de sus sentidos» (4.2).
Continúa desarrollando Teresa de Jesús la doctrina sobre el verdadero arrobamiento:
«roba Dios toda el alma para sí» (4.9).
Y más adelante, añade:
«Pues tornando a lo que decía, manda el Esposo cerrar las puertas de las moradas. que..e» 

quiriendo arrebatar esta alma se le quita el huelgo...» (4.13).
El tono dominador de Dios se manifiesta expresamente en este caso, donde aparece el 

Esposo, mandando cerrar las puertas —léase potencias y sentidos— preparando asi la estancia 
donde va a tener lugar la arrebatadora comunicación divina.

El capitulo 5 esta dominado por la acción avasalladora de Díos.4w/?u/í7,- aparece hasta seis 
veces, junto con los sinónimos, levantar, desatar y llevar. Teresa de Jesús explica ese avasalla
miento divino, ya en el titulo que nos adelanta la materia de que va a tratar.

«... pone una manera de cuando levanta Dios al alma con un vuelo de espíritu» (5 
Titulo).

El ritmo acelerado aparece desde las primeras lineas:
«... en el interior... muy de presto... se siente un movimiento tan acelerado del alma, que 

parece es arrebatado el espíritu con una velocidad que pone harto temor» (5.1).
Teresa de Jesús estruja el término, y maneja con una habilidad impresionante todos los 

recursos lingüísticos, para declarar que es Dios el protagonista de esa acción:
«¿Pensáis que es poca turbación... verse arrebatar e\ alma (y aún... el cuerpo con ella), sin saber 

dónde va u quién la lleva, y cómo?...» (5.1).
Ante ese despliegue de fuerza divina.es imposible resistir. Es en ese momento, cuando Teresa 

de Jesús acude al símil de la paja y del ámbar:
«... notablemente, con más impetuoso movimiento es arrebatada, y tomava ya por si no hacer 

más que hace una paja cuando la levanta el ámbar, y dejarse en las manos de quien tan poderoso 
es» (5,2).

A la santa le parece que la explicación no es suficiente, y acumula nuevos elementos metafó
ricos que amplían y connotan la poderosa acción de Dios:

«y porque dije de la paja, es cierto ansí, que con la facilidad que un granymwi puede arrebatar 
una paja.este nuestro gran gigante y poderoso arrebata el espíritu» (5.2).

Aparecen aquí los términos desatar, levantarse y subir, como sinónimos de arrebatar:
«No parece sino que aquel pilar de agua, que dijimos... se henchía. Aquí desató este gran 

Dios... los manantiales por donde venía a este pilar de el agua, y con un ímpetu grande se levanta, 
urvaola tan poderosa que sube a lo alto esta navecica de nuestra alma. Y ansí como no puede una 
nave, ni es poderoso el piloto... para que laso/as. si vienen con furia, la dejen estar adonde quiere, 
muy menos puede lo interior del alma detenerse en donde quiere» (5.3).

Me interesa destacar de este largo texto los elementos que poseen una semántica de fuerza: 
desatar. ímpetu, levantarse, poderosa, subir, furia, significando, decididamente, la fuerza avasalla
dora de Dios.

divina.es


161

PASAR aparece formando la expresión, «pasar todo cuanto halla», con el mismo significado 
queatravesar. Sus rasgos en un sentido real, serian: «movimiento», «traslación», «espaciali- 
dad». En el sentido figurado con el que lo emplea Teresa de Jesús, significa «acción», «mís
tica», «violenta». «por medio del fuego o rayo». Este término aparece una sola vez. pero su 
importancia es muy grande por el contexto y por su significación. Lo encontramos al final de 
las sextas moradas, cuando Teresa de Jesús describe los deseos impetuosos de gozara Dios que 
siente el alma, hasta el extremo de poner en peligro la vida. En ese contexto, la acción divina se 
manifiesta amorosamente extremada:

«acaece muchas veces por un pensamiento ligero u poruña palabra... venirde otra parte... un 
golpe como si viniese una saeta de fuego: no digo que es saeta, mas cualquier cosa quesea... agu
damente hiere... en lo muy hondo y íntimo del alma adonde este rayo, que de presto pasa todo 
cuanto halla de esta tierra de nuestro natural...» (11.2).

La fuerza de la saeta es tal. que. después de atravesarlo todo, lo aniquila:
«... pasa todo cuanto halla de esta tierra de nuestro natural y lo deja hecho polvo» (11.2).
PURIFICAR está empleado, como todos los otros términos, en sentido metafórico. Sus ras

gos serían: «acción», «mística», «violenta», «mediante modos diversos», «para hacer digno». 
Aparece sólo una vez. pero presenta otro sinónimo, apretar, en el mismo contexto, y uni
dos:

«¡Oh. vélame Dios... cómo apretáis a vuestros amadores!... todo es poco para lo que les dais 
después... cuanto mas que. si es purificar esta alma para que entre en la séptima morada.... es... 
poco... este padecer» (11.6).

Teresa de Jesús se refiere a las pruebas a que Dios somete al alma en los últimos grados del 
desposorio espiritual. El carácter purificador de la acción divina se acentúa:

«... acaece alguna vez que. estando el alma... que se muere por morir cuando aprieta tanto, que 
ya parece que para salir del cuerpo no le falta casi nada...» (11.9).

Segundo eje temático: En lo más interior del alma

Campo léxico de la Interioridad
A lo largo de los once capítulos que forman las sextas moradas, la presencia de Dios en el inte

rior aparece obsesivamente expresada mediante el verbo ESTAR y numerosas expresiones sus
tantivas. En muchas ocasiones, estar aparece complementado por adjetivos, adverbios o 
complementos de lugar que refuerzan la idea de la interioridad.

Asi los impulsos de amor de Dios confirman al alma esa presencia:
«Quéjase con palabras de amor... a su Esposo porque entiende que está presente, mas no se 

quiere manifestar» (VI. 2.1).
Teresa de Jesús insiste en que Dios está en lo más interior:
«no parece sino que en hablando el Esposo que está en la séptima morada...» (2.2).
Y. por cuarta vez. en pocas lineas, se reafirma en la «presencia de Dios»;
«... no sabe qué pedir, porque claramente le parece que está con ella su Dios» (2.3).
En los capítulos 8 y 9. Teresa de Jesús trata de la visión intelectual e imaginaria de Jesucristo. 

La primera le ayuda a guardar memoria continua de Dios, porque su presencia es hasta 
palpable:

«...cada vez que quería tratar con Su Majestad en oración... y —aún sin ella— le parecía estar 
tan cerca que no la podia dejar de oir» (8.3).

En dos casos seguidos, la Santa emplea la expresión «cabe si», para recalcar la pre
sencia del Señor:



1

Primer efecto: Purificación dolorosa

162

Tercer eje temático: I^a oración de desposorio produce tres efectos: purificación dolorosa, ilumi
nación plena y enamoramiento absoluto de Dios

I
Campo léxico de la Purificación
Este campo presenta una gran riqueza léxica, porque Teresa de Jesús es maestra en el arte de 

expresar sentimientos y emociones del alma. Los verbos son: gemir, quejarse, sufrir, lastimar, 
estremecerse, atormentar, padecer, penar. Y los sustantivos: pena, apretamiento, desabrimiento, tra
bajos. sentimiento, dolor, tormento, lágrimas, sequedad, soledad. Unos y otros tienen en común el 
rasgo semántico distintivo «con dolor».

«... no se puede descuidar acá. que la despierta el Señor, que está cabe ella» (8.4).
«Y aún para las mercedes que quedan dichas, como anda el alma... con un actual amoral que 

ve u entiende estar cabe si. son muy más ordinarias» (8.4).
En la visión imaginaria. Teresa de Jesús recurre a la comparación del relicario que contiene 

una piedra preciosa. Asi está Cristo en el alma:
«... miremos ahora... que... está este Señor... como si en una pieza de oro tuviésemos una pie

dra preciosa... sabemos certísimo que está allí, aunque nunca le hemos visto» (9.2).
Los sustantivos que connotan interioridad son muchos, algunos ya han aparecido en mora

das anteriores, otros lo hacen ahora por primera vez. Pero todos tienen en común el rasgo «inte
rior». y funcionan como sinónimos unos de otros: lo interior, lo muy interior, las entrañas, lo 
intimo, lo más intimo, el interior, mundo interior, cosa interior, lo más hondo. Su número de frecuen
cias es muy al'o (25 v.).

Los impulsos de amor de Dios.
«proceden de lo muy interior del alma, que no sé comparación que poner que cuadre» 

(2.1).
Esos impulsos de amor producen una gran pena, porque Dios parece que no acaba de mani

festarse del todo al alma, para más purificarla. Esa pena
«... parece le llega a las entrañas...» (2.3).
La idea obsesiva de la interioridad aparece reiteradamente en las sextas moradas. La expre

sión más repetida es lo interior del alma. Asi. en el arrobamiento.
«parece que Su Majestad desde lo interior del alma hace crecer la centella...» (4.3).
Las mercedes de Dios son inefables, el alma no sabe decirlas todavía, pero
«en lo muy interior del alma quedan bien escritas y jamás se olvidan» (4.6).
Una de las pruebas más evidentes para Teresa de Jesús de que esas mercedes son de Dios, es 

el gozo excesivo que producen:
«... tanto gozo interior de lo muy intimo del alma y con tanta paz. y que todo su contento pro

voca alabanzas a Dios, no es posible darle el demonio» (6.10).
En el capítulo 11. último de las sextas moradas y antesala del matrimonio espiritual. Teresa 

de Jesús trata de unos impulsos de amor que da Dios con peligro de la vida. La inefabilidad del 
misterio la lleva a emplear la imagen del golpe o saeta de fuego que hiere en lo más pro
fundo del ser:

«no es adonde se sienten acá las penas —a mi parecer— sino en lo muy hondo y íntimo del 
alma...» (1 1.2).



(25) Op. al.. pg. 820.

163

PADECER eslá empleado en su sentido real Expresa los trabajos y penas con que Dios pre
para al alma al encuentro definitivo de la unión. Sus rasgos sémicos son. «sufrimiento», «físico 
o moral», «con dolor». Padecer significa un sufrimiento místico, producido por una gracia mís
tica. pero, no por eso. menos real. El alma desea sentir de nuevo los impulsos de amor de Dios, 
pero El no acaba de dárselos de un modo estable, para más purificarla:

«nunca... está estante... y queda (el alma) con deseo de tornara padecer aquel dolor amoroso 
que le causa» (2.4).

SUFRIR. Este término presenta un pequeño numero de frecuencias, pero lo considero muy 
importante porque expresa la tremenda purificación que experimenta el alma a las puertas 
mismas de las séptimas moradas.

En el capitulo 11. se habla de los grandes deseos que Dios da al alma. Son tan extremos, que 
la santa llega a hablar de gran peligro de muerte, porque el alma desea ardientemente a Dios y 
Dios está ausente. Para expresar esa soledad indescriptible. Teresa de Jesús recurre al símil de 
una persona colgada entre el cielo y la tierra.

«... abrasada con esta sed. y no puede llegar a el agua; y no sed que puede sufrir, sino ya en tal 
término que con ninguna (agua) se le quitaría...» (11.5).

APRETAR es uno de los términos preferidos por nuestra escritora, para expresar estados de 
especial sufrimiento y angustia espiritual. Sus rasgos son: «estrechar», «con fuerza», «me
diante las manos o brazos».

El sujeto de este verbo son. unas veces, ios grandes deseos de Dios que experimenta el 
alma;

«Una cosa advertid.... en estos grandes deseos de ver a nuestro Señor, que aprietan algunas 
veces tanto, que es menester no ayudar a ellos» (6.6).

En otras ocasiones, el agente de ese sufrimiento es Dios mismo:
«Oh. válame Dios Señor, cómo apretáis a vuestros amadores!. Mas todo es poco para lo que le 

dais después» (11.6).
Con la misma significación de acoso y purificación aparece el término apretar, lineas más 

adelante. Ante el extremo deseo de Dios y ante su ausencia, el alma se siente morir;
«acaece alguna vez que. estando el alma.... que se muere por morir cuando aprieta tan

to... » (11.9).
PENA es el sustantivo más insistentemente repetido a lo largo de las sextas moradas. Su fre

cuencia es altisima (47 v.). El Diccionario de Covarrubias la define como «cuydado y congo- 
xa»-5. El sustantivo pena aparece tanto en singular como en plural. El plural penas es más 
genérico, se refiere a todo tipo de sufrimientos espirituales, sean interiores o exteriores.

La forma singular es la que emplea habitual mente Teresa de Jesús, y se refiere, casi siempre, a 
los modos concretos de purificación a los que Dios somete al alma. Aparece, en una inmensa 
mayoría de casos, con un modificador adjetivo, generalmente antepuesto.

Después de la oración de vuelo de espíritu, en la que se le muestran grandes cosas al 
alma.

«... desde ahí adelante vive en la tierra con harta pena» (5.9).
Junto al uso de los adjetivos antepuestos es también frecuente el empleo del adjetivo pos

puesto que determina el sustantivo o distingue intelectualmente.



164

Entre esos adjetivos, destacan, en las sextas inoradas, los calificativos, sabrosa, dulce y delei
tosa que Teresa de Jesús emplea con reiterada frecuencia. En la oración de impulsos de 
amor de Dios.

«... están todos los sentidos y potencias sin ningún embevecimiento, mirando qué podrá ser. 
sin estorbar nada ni poder acrecentar aquella pena deleitosa...» (2.5).

La seguridad del alma es esta oración es enorme.
«porque jamás el demonio deve dar pena sabrosa como ésta» (2.6).
Las paradojas se suceden. Cuando el alma recibe los impulsos de amor, entiende que Dios 

esta presente.
«... mas no se quiere manifestar de manera que deje gozarse, y es harta pena, Minche sabrosa y 

dulce» (2.1).
Es frecuente, en las sextas moradas, encontrar el sustantivo pena adjetivado, modificando a 

su vez a otros sustantivos:
«... aqui no hay cosa que dé pena, ni los deseos mesmos da gozar a Dios son penosos» 

(2.9)
«cosa penosa es ésta: mas queda el alma con grandísimos efectos y perdido el miedo de los tra

bajos que le puedan suceder» (11.10).
DOLOR. Lo analizo por la significación que tienen la descripción de los fenómenos místi

cos. y porque Teresa de Jesús le aplica los mismos, adjetivos, sabroso y amoroso, antes citados. 
Para declarar los grandes impulsos de amor. la santa recurre a la imagen del brasero y de lacwi- 
tella que salta en el alma. Satisfecha de su propio logro expresivo, exclama:

«Y paréceme es la mejor comparación que he acertado a decir Porque este dolor sabroso —y 
no es dolor— no está en un ser:... a veces dura... otras de presto se acaba» (2.4).

Termina la «comparación» insistiendo en el sufrimiento que produce en el alma el deseo de 
Dios, al no ser estable:

«... ya que se va a encender muérese la centella y queda con deseo de tornar a padecer aquel 
dolor amoroso que le causa» (2.4).

TORMENTO es un término nuevo que expresa un grado muy intenso de la purificación mís
tica. Sus rasgos son «dolor físico», «infligido al culpable». Aquí está empleado en sentido meta
fórico. Su número de frecuencias es grande (7 v.). y muy importante su significación. Aparece 
modificado por los mismos adjetivos ponderativos, harto y grande, y el calificativo sabroso.

El gran deseo del alma de morir por ver a Dios nos ofrece un bello ejemplo:
«destas mercedes tan grandes queda el alma tan deseosa de gozar del todo al que se las hace, 

que vive con harto tormento, aunque sabroso» (6.1).
SOLEDAD. Expresa una de las pruebas másdolorosasqueel alma experimenta en las sextas 

moradas. Sus rasgos sémicos son: «aflicción», «melancolía», «por ausencia», «de personas» «o 
cosas». Con esta significación aparece por primera vez. en estas moradas, referida a la ausencia 
de Dios.

En el capitulo 8. después de describirla visión intelectual de Jesucristo y haber conocido que 
estaba «cabe ella», dice Teresa de Jesús:

«Y ansí, cuando el Señor es servido que se le quite, queda con mucha soledad...» (8.5).
El término aparece nuevamente en el capitulo 11. al inicio de uno de los símiles más profun

damente expresivos que Teresa de Jesús aporta en su obra, «la persona colgada entre el cielo y 
la tierra». Ante los deseos impetuosos de gozar de Dios y su ausencia purificadera, el 
alma



Segundo efecto: Iluminación plena

165

«siente una soledad estrafla, porque criatura de toda la tierra no la hace compañía... como no 
fuese el que ama» (11.5).

SENTIMIENTO también aparece por primera vez en estas moradas. No presenta una alta 
frecuencia. (5 v.). pero, al igual que otros sustantivos del campo léxico de la purificación, es muy 
significativo. Sus rasgos son: «impresión», «movimiento», «en el alma», «por causas espiri
tuales».

Es sobre todo, en el capitulo 11. el último de las sextas moradas, donde aparece repetidas 
veces el término sentimiento. La pena por la ausencia de Dios al que el alma desea ardiente
mente. crece en grado extremo. Teresa de Jesús recalca que se trata de una pena interior y 
espiritual.

«... porque este sentimiento no es en el cuerpo.... sino en el interior del alma» (11.3).
LÁGRIMAS es un sustantivo muy frecuente en la obrtt de Teresa de Jesús. Se trata de un sus

tantivo. empleado en su sentido real, no metafórico, que expresa la dimensión afectiva de la 
oración teresiana en algunos momentos concretos de su itinerario espiritual.

En las sextas moradas, el término lágrimas aparece, sobre todo, en el capítulo 6. donde se des
criben los efectos de la oración de arrobamiento. Después de las grandes mercedes que Dios 
hace en esa oración, quedan en el alma

«unas ansias grandísimas de morirse, y ansí con lágrimas muy ordinarias, pide a Dios la saque 
de este destierro» (6.1).

La maestra de oración asoma en este capítulo, para reiterar uno de sus mensajes doctrinales 
más queridos:

«No pensemos que está todo hecho en llorando mucho, sino que echemos mano del obra 
mucho... y las lágrimas vénganse cuando Dios las enviare...» (6.9).

Campo léxico del Conocimiento
El campo léxico del conocimiento está formado por los términos, entender, conocer, saber, no 

dudar, atinar, acertar, ver. oir. sentir, con un alto número de frecuencias (69 v.). Todos están 
empleados en un sentido figurado, ya que Teresa de Jesús se vale de esos verbos para expresar el 
conocimiento de Dios y de sus dones que el alma adquiere en estas altísimas vivencias místicas. 
De aquí que todos tengan en común el rasgo «conocimiento experiencial». Sólo analizo los de 
mayor frecuencia.

ENTENDER adquiere, en las sextas moradas, una gran densidad semántica. Significa para 
Teresa de Jesús un conocimiento infuso de Dios y de sus dones, pues el alma, mediante sus 
facultades racionales, nunca podría llegar a ese conocimiento. Por su alto número de frecuen
cias. (37 v.). se le puede considerar el núcleo de este campo léxico.

El sujeto es siempre el alma, porque es ella la que recibe pasivamente de Dios la luz para 
conocerle. Precisamente, porque esc conocimiento es infuso. Teresa de Jesús apela a la necesi
dad de la experiencia del lector, para poder comprender cuanto se describe en las sextas mora
das. Asi. cuando habla de los modos con los que despierta Dios al alma, es

«por unos medios tan delicados que el alma mesma no los entiende. ni yo creo acertaré a decir 
pañi que lo entienda, sino fuere las que han pasado por ello» (2.1).

La experiencia de Dios se hace cada vez más grande, y el alma
«... entiende muy bien... que fue llamada de Dios, y tan entendido, que algunas veces... la hace 

estremecer...» (2.1).



1

166

«Lo que yo entiendo en este caso es que el alma nunca estuvo tan despierta para las cosas de 
Dios ni con tan gran luz y conocimiento de Su Majestad» (4.3).

La Santa lucha con el lenguaje para poder declarar lo inefable del misterio, porque en la ora
ción de arrobamiento, los sentidos y potencias están como «muertos»:

«... ¿cómo se puede entender que entiende este secreto?. Yo no lo sé. ni quizá ninguna criatura, 
sino el mesmo Criador...» (4.4).

Todo el capitulo 4 es un intento de explicación de ese entender sin entender las mercedes que 
Dios le hace. Teresa de Jesús insiste en la clarividencia con que se viven dichas mercedes. De 
nuevo la paradoja de «no entender entendiendo»:

«Tampoco entiendo eso; mas entiendo que quedan unas verdades en esta almas tan fijas de la 
grandeza de Dios...» (4.6)

En el capítulo 7 y 8. Teresa de Jesús declara las visiones cristológicas. La visión intelectual de 
Jesucristo es para ella fuente inmensa de luz y de conocimiento de Dios:

«... no podio entender qué cosa era. pues no le veía; y entendió tan cierto ser Jesucristo nuestro 
Señor... que no lo podía dudar;... entendió muy claro que era esta Señor el que le hablava 
muchas veces» (8.2).

La inefabilidad de esa visión lleva, de nuevo, al lenguaje paradójico:
«Diréis que si no se ve. que cómo se entiende que es Cristo... Eso no sabrá el alma decir, ni 

puede entender cómo lo entiende» (8.6).
SABER. Este término expresa, en las sextas moradas, conocimiento pleno de las gracias mís

ticas. Aparece pocas veces, pero es importante, porque se inscribe entre los verbos que Teresa de 
Jesús emplea para confirmar su doctrina. El texto más significativo lo encontramos en el capi
tulo 8. donde se describe la visión de Jesucristo:

«... si no se ve.... cómo se entiende que es Cristo.. Eso no lo sobró el alma decir... sino que lo 
sabe con una grandísima certidumbre» (8.6).

CONOCER significa el conocimiento experiencia! de Dios que recibe el alma de modo 
infuso. Presenta un alto número de frecuencias (12 v.). Ofrece otras variantes, con un cierto 
valor sinónimo: quedar enseñadas, quedar fijadas, quedar esculpida.

Conocer expresa los efectos que producen en el alma los deseos de Dios:
«... no atina cómo ni quién la hirió: mas bien conoce ser cosa preciosa...» (2.1).
Durante la oración de arrobamiento, la inoperancia de las potencias es total:
«Pues si no tienen imagen ni las entienden las potencias, ¿cómo se puede acordar?. Tampoco 

entiendo eso. mas entiendo que quedan unas verdades en esta alma tan fijas de la grandeza de 
Dios...» (4.5).

En el capítulo 5. Teresa de Jesús resume el triple conocimiento que recibe el alma en la ora
ción de vuelo de espíritu:

«... deja en el alma, en especial tres cosas muy en subido grado: conocimiento de la grandeza 
de Dios...; propio conocimiento y humildad...: la tercera, tener en muy poco todas las cosas de la tie
rra...» (5.10).

VER tiene un sentido figurado y equivale a conocer, de modo infuso, las maravillas que Dios 
obra en el alma. Suele ir reforzado siempre por adverbios modales: bien, claro, claramente. Su 
número de frecuencias es grande (13 v.).

En el capítulo 3. Teresa de Jesús describe las distintas «hablas» con las que Dios se comunica 
y la certidumbre de que provienen de Dios; que no pueden dejarse de oir. por más que el alma 
quisiera, lo testimonia así:



Tercer efecto: Enamoramiento absoluto de Dios

167

«... porque el que pudo hacer parar el sol.... puede hacer parar las potencias y todo el interior, 
de manera que ve bien el alma que otro mayor Señor govierna aquel castillo que ella» 
(3.18).

SENTIR tiene, en las sextas moradas, el mismo significado de conocimiento experiencial 
que vimos en moradas anteriores. El alto número de frecuencias que presenta (16 v.) es suficien
temente expresivo para indicar su importancia Para Teresa de Jesús el conocimiento de Dios 
se basa en su experiencia. Más que entender, ella ha sentido con una gran certidumbre. En esa 
experiencia se basa su magisterio.

Por eso puede decir que el amor de Dios penetra su alma y le produce un gozo in
descriptible:

«Siente ser herida sabrosísimamente» (2.1).
Nos hablará después de «una inflamación deleitosa» que experimenta por la presencia de 

Dios, y lo expresa mediante un símil en el que entran en juego los sentidos físicos:
«como si de presto viniese un olor tan grande, que se comunicase por todos los sentidos.... 

sólo para dar a sentir que está allí el Esposo» (2.9).
También planteará en términos de experiencia la diferencia que existe entre el arrobamiento 

y el vuelo de espíritu:
«aunque todo es uno en la sustancia, en el interior se siente muy diferente» (5.1).
Cuando más tarde declare la visión intelectual de Cristo, y cómo experimenta su presencia, 

destacará, especialmente, el hecho vivencial:
«siente cabe sí a Jesucristo nuestro Señor, aunque no le ve ni con ios ojos del cuerpo ni del 

alma» (8.2).
Y es tan viva esa experiencia que llega hasta señalar detalles de la presencia de Jesu

cristo:
«Sentía que andava al lado derecho, mas no con estos sentidos...: porque es por otra vía más 

delicada. ...mas tan cierto y con tanta certidumbre, y aún mucho más» (8.3).
La ausencia de Dios causa en su alma, fuertemente enamorada, una de las mayores 

pruebas purificaderas:
«siente una soledad estraña» (11.5).

Campo léxico del Enamoramiento
El campo léxico del enamoramiento nos ofrece una gran riqueza léxica. La variedad de senti

mientos y emociones que experimenta el alma enamorada en las sextas moradas, se manifiesta 
en el empleo de numerosos verbos y sustantivos que expresan las distintas matizaciones 
semánticas del amor: amar, gozar, satisfacer, desear, contentar, agradar, alabar, y amor, contento, 
inflamación, embebecimiento, deleite, gozo, deseos, ansias, gusto, sosiego, consuelo, quietud, alabanza 
y paz. He insistido muchas veces en este trabajo, y lo hago de nuevo, en la importancia que tiene 
la fruición en la obra teresiana, especialmente en las Moradas, así como la maestría de Teresa de 
Jesús para expresar sentimientos gozosos del alma. Esa variedad de términos no sólo destaca el 
aspecto fruitivo de la experiencia mística, sino que, a su vez. indica las sucesivas etapas que. 
dentro de cada morada, va experimentando el alma. Dicho de otro modo, esas expresiones dis
tintas de gozo subrayan los distintos modos de oración que va experimentando el alma en su 
camino hacia el interior.

Los verbos del campo léxico del enamoramiento presentan, en conjunto, una alta frecuencia 
(56 v.). Algunos de ellos ofrecen dos realizaciones, la verbal y la sustantiva; asi amar y amor, 
desear y deseo, gozar y gozo, alabar y alabanza.



(26) M. Barrio, op. cit.. pg. 32.

168

DESEAR significa «movimiento» de la «voluntad», «con energía», «para poseer el bien». 
Presenta una alta frecuencia (27 v.). y, en todos los casos, se refiere el alma.

Las sextas moradas se abren manifestando el ansia del alma por celebrar definitivamente el 
desposorio espirititual con Dios:

«El Esposo no mira a los grandes deseos que tiene... aún quiere que lo desee más y que le 
cueste algo, bien que es el mayor de los bienes» (1,1).

Las mismas ansias se repiten en el capítulo 2. y la misma actuación de Dios. Antes de despo
sar al alma consigo, ésta ha de merecerlo más:

«... antes de que del todo lo sea (Esposo) se lo hace bien desear...» (2.1).
Todas las gracias místicas que Dios concede en esta etapa del camino espiritual dejan en el 

alma más deseos de Dios:
«¡qué es la confusión que le queda y los deseos tan grandísimos de emplearse en Dios!» 

(4.15).
En el capitulo 6. encontramos una variante. Después de las grandes mercedes de Dios.
«...queda el alma tan deseosa de gozar del todo al que se las hace...» (6.1)
Otras veces, los deseos son de sufrir por la gloria de Dios:
«... con vuestra fortaleza... puede pasar muchos trabajos. Ella... los desea padecer» (6.4).
La misma construcción perifrástica volvemos a encontrarla en el capítulo 7. para expresar 

los efectos que produce la contemplación de Jesucristo:
«Está el alma deseando emplearse toda en amor, y querría no entender en otra cosa, luego 

acude la voluntad... a desear servir en algo... y a desear padecer por quien tanto padeció» 
(7.11).

El término deseo aparece, sobre todo, en el capitulo 1 i: su objetivo es Dios, su presencia:
«como va conociendo más y más las grandezas de su Dios y se ve estar tan ausente... crece 

mucho más el deseo» (11.11).
Ese deseo se identifica con la pena por la ausencia de Dios, ya que todo el capítulo último 

describe esa terrible pena, la soledad del alma enamorada:
«y viene en estos años creciendo poco a poco este deseo, de manera que la llega a tan gran 

pena» (11.1).
El deseo de Dios llega a ser muy vivo y fuerte, y el alma se «muere por morir», ya que
«... no se quita su deseo, ni es posible... que se quite esta pena hasta que la quite el mesmo 

Señor» (11.9).
GOZAR ofrece el mayor número de frecuencias (21 v.), junto con el sustantivo gozo. Repre

senta. por tanto, la expresión más clara del aspecto fruitivo de la oración de desposorio. Ambas 
formas, gozo y gozar aparecen estrechamente unidas en todos los casos, por lo que resulta impo
sible analizarlos por separado. Los términos gozo y gozar los «reserva Teresa de Jesús para 
expresar experiencias más profundas, más espirituales, más directamente referidas a Dios -6 El 
gozo manifiesta los efectos que produce en el alma la presencia divina: alegría, sosiego y felici
dad. Gozar es siempre, para Teresa de Jesús, experiencia de Dios, la que El concede a las almas 
que caminan por los estados más avanzados de la interiorización.

En las sextas moradas, los términos gozar y gozo se repiten insistentemente, de principio 
a fin.



169

El comienzo de las sextas moradas ya habla del deseo del alma que acaba de ira «vistas» con 
el Esposo, por lo tanto.

«todo su deseo es tornarla a gozar» (1.1).
La presencia del Esposo
«mueve un deseo sabroso de gozar el alma de El...» (2.9).
La oración de vuelo de espíritu produce en el alma un conocimiento admirable de Dios 

y del alma:
«son las joyas que comienza el Esposo a dar a su esposa. ...quedan esculpidas en la memo

ria. ... que creo es imposible olvidarlas hasta que las goce para siempre» (5.11).
El ejemplo más significativo lo encontramos en el capítulo 6. Ahora. Teresa de Jesús descri be 

una oración, especialmente jubilosa, que Dios concede al alma. Vale la pena recogerlo íntegro 
por su extraordinaria significación y expresividad;

«Es... una unión grande de las potencias, sino que las deja nuestro Señor con libertad para 
que gocen de este gozo, y a los sentidos lo mesmo. sin entender qué es lo que gozan y cómo lo 
gozan» (6,10).

Y continúa la descripción de la oración jubilosa, luchando con la inefabilidad del misterio. 
La Santa comprende lo complicada que resulta su exposición, y se disculpa:

«Parece esto algaravía. y cierto pasa ansí, que es un gozo tan excesivo del alma, que no querría 
gozarle a solas... ¡Oh. qué de fiestas haría... para que todos entendiesen su gozo!» (6.10).

A punto de entrar en las séptimas moradas. Dios concede al alma unos «deseos impetuosos» 
de gozarle que la ponen en peligro de perder la vida. Así reza el titulo del capítulo once. Esos 
deseos de Dios son la última prueba para celebrar el matrimonio espiritual. Dios se muestr 
ausente. En esa situación, el alma sufre un gran tormento, porque

«se ve estar tan ausente y apartada de gozarle...» (11.1).
El peligro de morir que experimenta el alma, al final de las sextas moradas, es
«... de muy excesivo gozo y deleite, que es en tan grandísimo estremo. que verdaderamente 

parece que desfallece el alma»(l 1.11).
ALABAR significa «aclamación», «con palabras», «admirativas», «valores o virtudes» «de 

personas». Alabar tiene una importancia grande en la obra teresiana. Podemos decir que sinte
tiza el objetivo fundamental de Teresa de Jesús: promover la alabanza de Dios que obra mara
villas en el hombre. Todas las gracias místicas que se describen en las sextas moradas 
provocan, en el alma enamorada de Dios, su alabanza. Es como un estribillo que se repite ince
santemente. Alabar presenta también la forma sustantiva alabanza, y un verbo con valor sinó
nimo. en la prosa teresiana. publicar.

Entre las maneras distintas que Dios emplea para despertar al alma a una entrega total, están 
esas «hablas» en las que Dios se comunica. Las señales para conocer que son producidas por 
El son los efectos:

«queda... tan contenta y alegre que no querría sino alabar siempre a Su Majestad» (3.8).
La gran merced del vuelo de espíritu provoca en al alma una ansia incontenible de cantar las 

maravillas de Dios:
«... se querría meter en mitad del mundo, por ver si pudiese ser parte para que un alma alabase 

más a Dios» (6,3).
Su condición de mujer le impide proferir alabanzas en público. Por eso, Teresa de Jesús 

se lamenta:
«...y si es mujer... ha gran envidia a los que tienen libertad para dar voces, publicando quién es 

este gran Dios de las caballerías» (6.3).



170

una inflamación deleitosa... sólo para dar a sentir que está allí el

El texto se prolonga en una invocación a Dios, en la que expresa su deseo incontenible 
de alabarle:

«parézcase vuestra grandeza en cosa tan feminil y baja, para que entendiendo el mundo que 
no es nada de ella, os alaben a Vos.... que eso quiere, y dar mil vidas porque un alma os alabe un 
poquito más a su causa...» (6.4).

Los sustantivos del campo léxico del enamoramiento son: amor, contento, embebecimiento, 
inflamación, deleite, gozo, deseos, ansias, gusto, sosiego, consuelo, quietud, paz. Presentan en su con
junto una frecuencia muy alta. (85 v.).

AMOR es una «tendencia del alma», «al bien», «para gozarlo». Este término presenta tam
bién la forma verbal amar, pero es más frecuente la sustantiva, por eso los analizo juntos. Su 
número de frecuencias es alto (16 v.). El término amor es. sin duda, el núcleo del campo léxico 
del enamoramiento.

En todos los casos, el amor se refiere siempre al de Dios. Asi comienza las sextas mora
das:

«Pues vengamos... a hablaren las sestas moradas, adonde el alma ya queda herida del amor 
del Esposo» (1.1).

Más tarde los impulsos de amor con los que Dios despierta al alma, la hacen estreme
cer:

«Quéjase con palabras de amor, aun esteriores. sin poder hacer otra cosa, a su Esposo. .» 
(2.1).

Después de la oración de arrobamiento, la voluntad no queda absorta, sino que
«parece no es capaz para entender en cosa que no sea para despertar... a amar, y ella se está 

harto despierta para esto» (4.14).
La imagen de la mariposa aparece en el capítulo 6. Las mercedes de Dios dejan en el alma 

unos deseos inmensos de gozarle, y no sabe dónde reposar:
«No acaba esta mariposica de hallar asiento que dure;... como anda el alma tan tierna del 

amor, cualquier ocasión... la hace volar» (6.1).
El acoso de Dios al alma es constante. Mediante la visión intelectual. Jesucristo se hace pre

sente el alma.
«y de esta compañía tan continua nace una amor ternísimo con Su Majestad» (8.4).
Esa plenitud de luz y de amor hace más dolorosa la ausencia de Dios que apura los últimos 

toques de la purificación.
«porque criatura de toda la tierra no la hace compañía ni creo se la harían las del cielo, como 

no fuese el que ama» (11.5).
DELEITE aparece en singular y en plural, con una diferencia semántica. El plural deleites. 

significa los placeres y contentos mundanos. El singular deleite, se aplica siempre al gozo que 
produce Dios y sus dones. Asi. la belleza de Jesús, después de la visión imaginaria:

«con ser la más hermosa (vista) y de mayor deleite que podría una persona imaginar... es su 
presencia de grandísima majestad» (9.4).

En otras ocasiones, el sustantivo deleite presenta la forma adjetivada. En la oración de impul
sos de amor de Dios, los sentidos y potencias no pueden hacer nada para «acrecentar aquella 
pena deleitosa» (2.5).

El verdadero deleite sólo lo produce Dios. De nuevo, deleitosa connota una gracia mis- 
tica:

«... a deshora... parece viene
Esposo» (2.9).



I

vida por su honra y

171

Cuarto eje temático: El alma responde a Dios con una entrega total
Campo léxico de la Entrega
El campo léxico de la entrega está formado por un numeroso grupo de términos: determinarse, 

disponerse, entregarse, emplearse, esforzarse, dejarse, servir. obrar, juntarse, morir, ponerla vida, darla 
vida, aniquilarse. Destaco el carácter pronominal de la mayoría de esos verbos que. como he 
señalado en otras moradas, subraya el carácter subjetivo de la entrega. Cada uno de ellos pre
senta. porsi mismo, pocas frecuencias; pero el conjunto muestra, el dominio léxico de Teresa de 
Jesús. Todos tienen en común el rasgo «esfuerzo» y «entrega».

DETERMINARSE es uno de los verbos preferidos por Teresa de Jesús y expresa la actividad 
del alma ante la llamada de Dios, la «determinada determinación» de la que tantas veces 
habla.

Ante el cúmulo de sufrimientos que experimenta el alma como preparación al matrimonio 
espiritual, la Santa confiesa que

«... si se entendiesen antes, sería dificultisimo determinarse la flaqueza natural para poderlo 
sufrir, ni determinarse a pasarlo» (1.2).

Aparece el verbo determinarse, al final de las sextas moradas, como expresión de la entrega 
absoluta que ha hecho el alma, antes de consumarse el matrimonio espiritual:

«De estas mercedes hace nuestro Señor a el alma, porque como a verdadera esposa que ya 
esta determinada a hacer en todo su voluntad...» (10.9).

JUNTARSE es la expresión de la unión del alma con Dios. Aparece en el capitulo 4. en la des
cripción de la oración de arrobamiento La aproximación a Dios que se revela tan poderoso 
requiere por parte del ama una gran decisión para dejarse hacer. Por eso el verbo presenta una 
forma pronominal. Aunque la iniciativa parte de la Divinidad, la aceptación es humana:

«Su Majestad.como quien conoce nuestra flaqueza, vala habilitando... para que tenga ánimo 
de juntarse con tan gran Señor y tomarle por Esposo» (4.1).

MORIR presenta, en las sextas moradas, distintas realizaciones que son nuevas en el len
guaje teresiano: dar la vida, poner la vida, quedar aniquilada. Todas ellas expresan y significan el 
deseo de entrega absoluta, hasta el final, que exprimenta el alma en la oración de des
posorio.

Dar la vida: Encontramos esta expresión para manifestar uno de los efectos del vuelo de 
espíritu:

«... eso quiere... dar mil vidas porque un alma os alabe un poquito más a su causa, si tantas 
tuviera; y las da muy bien empleadas» (6.4).

Poner la vida: Expresa el efecto que produce en el alma la visión intelectual de Jesu
cristo:

«... no pretende otra cosa sino agradar a Su Majestad y poner su 
gloria» (8.7).

Quedar aniquilada. Es la expresión del mismo deseo totalitario de morir por Dios, como 
efecto de la visión imaginaria de Jesucristo:

«... y si fuese menester quedar para siempre aniquilada para la mayor honra de Dios, lo haria 
de muy buena gana» (9.22).

Morir, aunque está empleado también en sentido figurado, expresa los deseos del alma de 
entregarse a Dios totalmente. Así manifiesta Teresa de Jesús los efectos de la oración de vuelo 
de espíritu:

«entiende (el alma) con toda verdad que no merece padecer por Vos un muy pequeño tra
bajo. cuanto más morir» (6.4).



Sustantivos alegórico-simbólicos

SÉPTIMAS MORADAS (Oración de matrimonio)

172

Los sustantivos alegórico-simbólicos de las sextas moradas son muchos, porque muchas son 
las imágenes que emplea Teresa de Jesús, para declarar la oración de desposorio espiritual. 
Aquí encontramos todos los núcleos de simbolización teresiana: castillo y puerta: sol y piedras 
preciosas: agua y fuente: vino y bodega: fuego: camino: mariposilla: matrimonio y centro. Los térmi
nos relativos al castillo son puerta, moradas, gente y cerca: ios relativos a la luz. sol y rayos: el agua 
nos ofrece los sustantivos manantial, pilar de agua. ola. nave, pozo y charco. El grupo de las piedras 
preciosas lo forman joyas, relicario, y diamante. El grupo relativo al fuego nos ofrece: saeta, brasero, 
centelld. fuego y llama.

SAETA. Es un «arma arrojadiza», «asta delgada y ligera», «punta afilada de hierro». En el 
texto teresiano. está empleado en sentido figurado. Significa la pena, «sabrosa y dulce», que 
produce en el alma la presencia/ausencia de Dios, después de haberla herido con su amor.

CENTELLA. Sus rasgos sémicos son: «chispa de fuego», «que salta del pedernal». En la lite
ratura teresiana. siempre está empleado en sentido metafórico, y significa un comienzo de 
amor a Dios que El infunde en el alma. En las sextas moradas, la centella connota un grado de 
amor muy subido, porque el alma se encuentra ya gozando del desposorio espiritual Por eso. 
presenta el rasgo distintivo «fuego ardiente».

LLAMA. Es una «masa gaseosa», «en combustión», «que se eleva del fuego», «despidiendo 
calor» y «luz de distinto color». Teresa de Jesús significa con esta imagen la fuerza irresistible 
del amor de Dios, en los últimos estados del desposorio espiritual.

Las séptimas moradas presentan un léxico abundante, aunque no nuevo en el libro. La casi 
totalidad del mismo lo hemos encontrado ya en las moradas místicas anteriores e incluso en las 
ascéticas. Sólo se exceptúan algunos verbos que revelan el modo de comunicarse Dios al alma, 
en esta última etapa del matrimonio espiritual, como mostrarse, manifestarse, descubrir y 
representar.

La séptimas moradas se estructuran en cuatro grandes ejes temáticos: 1.“) Dios se comunica 
plenamente al alma y se le une. 2.°) En lo más interior de su ser. 3”) El alma conoce la comuni
cación de Dios. 4.°) Y se da enteramente a El. Estos ejes temáticos se asientan sobre los núcleos 
léxicos: comunicación y unión, interioridad, conocimiento y entrega. Todos ellos generan, a su vez. 
una gran variedad de campos léxicos.

Pero donde cobra mayor expresividad el término morir es en el capitulo 11. Teresa de Jesús 
acaba de describir la tremenda soledad del alma, ausente de Dios. Pero sabe que esa pena es 
una gracia de muy subido valor, porque es pena de amor. Pocas veces se ha expresado con 
mayor patetismo el dolor del alma enamorada por la ausencia de Dios:

«es de tanto precio esta pena... que la sufre... y sufriría toda su vida si Dios fuese de ello ser
vido. aunque no sería morir de una vez. sino estar siempre muriendo, que verdaderamente no es 
menos» (11.6).

Poco más adelante. Teresa de Jesús recurre al paradójico «morir por morir», expresión última 
del ardiente deseo del Dios ausente:

«acaece alguna vez que, estando el alma..., que se muere por morir cuando aprieta tanto... ver
daderamente teme y querría aflojarse la pena por no acabar de morir» (11.9).



Campo léxico de la Comunicación Divina

173

Este primer eje temático tiene como sujeto a Dios. Él sigue siendo, y ahora totalmente, el pro
tagonista de estas moradas, culminación de la acción divina. Dios se manifiesta, se comunica. 
semuestra.se descubre.se une; pero todo ello, en lo más interior del ser. Allí se une con el alma y 
la hace, definitivamente, su esposa.

Primer eje temático: Dios se comunica plenamente al alma y se le une

El campo léxico de \a comunicación divina es muy rico y presenta un gran número de términos 
cuyo rasgo común es «comunicación iluminadora». Esos términos son: mostrarse, comunicarse, 
descubrirse, manifestarse, aparecerse, representarse, escribir, enseñar, hablar, dar a entender. Todos 
ellos expresan la luz singularísima con que Dios se comunica al alma. Destaco el carácter pro
nominal de la mayor parte de esos verbos, que subraya, como he dicho otras veces, el gran inte
rés afectivo del sujeto en la acción. El número de frecuencias del conjunto es muy alto. (27 
v.).

MOSTRARSE. Sus rasgos son: «poner» «ante la vista», «cosas ocultas». Aparece signifi
cando la primera acción de Dios en el umbral de las séptimas moradas. Nada más «meter el 
alma en su morada»:

«Quiere... Dios quitarle las escamas de los ojos y que vea y entienda; y... por visión intelectual, 
por cierta manera de representación de la verdad..se le muestra la santísima Trinidad, todas tres 
Personas, con una inflamación... a manera de una nube de grandísima claridad» (1.7).

Preparada con esta visión trinitaria, el alma está ya dispuesta para recibir el gran don del 
matrimonio espiritual. Esta gracia se le concede durante una visión de la Humanidad de 
Cristo;

«La primera vez que Dios hace esta merced, quiere Su Majestad mostrarse a el alma por 
visión imaginaria de su sacratísima Humanidad, para que lo entienda bien» (2.1).

Después de consumar el matrimonio espiritual, desaparecen todos los fenómenos místicos 
exteriores de arrobamientos y de ansias. El alma queda con una gran paz y sin espantos. No 
sabe Teresa de Jesús cuál es la causa de ello, y exclama:

«... en fin... yo no sé qué sea la causa que. en comenzando el Señor a mostrar lo que hay en esta 
morada... se les quita esta gran flaqueza...» (3.12).

COMUNICARSE es el núcleo léxico. Su número de frecuencias es el más alto de todos (7 v.). 
Presenta algunos verbos que funcionan como sinónimos: pasar cosas, escribir billete o recaudo, 
acudir, todos con valor metafórico. En realidad, todos los términos de este campo léxico 
podrían considerarse como sinónimos. La comunicación de Dios al hombre, la participación 
de su vida y de su gracia, es el gran tema de las Moradas, y comunicarse la expresión afectivo- 
lingüistica de la misma. Porque Dios se comunica al hombre, éste puede relacionarse con El. y 
«tener su conversación no menos que con Dios» (IM. 1.6). Esto que. en las primeras moradas, 
era sólo el anuncio de una posibilidad, en las séptimas se ha convertido en una realidad plena. 
Ello provoca en Teresa de Jesús un gran deseo de alabanza, el magníficat teresiano, objeto prin
cipal de toda su obra:

«... mientras más supiéremos que se comunica con las criaturas, más alabaremos su gran
deza» (1.1).

La primera gracia que Dios concede al alma en las séptimas moradas es una gran ilumina
ción pues se le revela el misterio de la Santísima Trinidad:

«Aquí se le comunican todas tres Personas y la hablan y la dan a entender aquellas palabras 
que dice el Evangelio...» (1.7).

semuestra.se
descubre.se
verdad..se


174

El matrimonio espiritual es plenitud de comunicación:
«Es un secreto tan grande y una merced tan subida lo que comunica allí Dios a el alma en un 

instante...» (2,4).
Los efectos de la oración de matrimonio son valorados por Teresa de Jesús de un modo espe

cial; el acento se carga en el interés de Dios por comunicarse a la criatura.
«Cuando no hubiera otra., ganancia en este (camino) de oración, sino entender el particular 

cuidado que Dios tiene de comunicarse con nosotros y andarnos rogando —que no parece esto 
otra cosa— que nos estemos con El... era bien empleados cuantos trabajos se pasan...» 
(3.9).

Pasar aparece formando la construcción sintáctica, «pasa esta secreta unión», y expresa la 
comunicación plena entre Dios y el alma:

«en el matrimonio espiritual... pasa esta secreta unión en el centro muy interior del alma, que 
deve ser adonde está el mesmo Dios» (2.3).

Escribir billete o recaudo. Esta expresión connota la comunicación que Dios hace al alma en el 
matrimonio, tan personalmente, que sólo ella pueda entenderla. Declara luego los toques de 
amor que recibe el alma, y Teresa de Jesús emplea la imagen del billete o recaudo que se escri
bían los enamorados:

«... cierto, es suyo aquel recaudo o billete escrito con tanto amor y de manera que sólo vos quiere 
entendáis aquella letra y lo que por ella os pide» (3.9).

MANIFESTAR. Sus rasgos son: «comunicación» de «cosas ocultas». En un sentido figurado 
seria «comunicación», «de Dios», «por medio de su presencia», «iluminadora». Este término 
aparece por primera vez en las Moradas. Teresa de Jesús nos habla de la gracia concreta del 
matrimonio espiritual y del gozo inmenso que recibe el alma en esa oración:

«Es un secreto tan grande y una merced tan subida... y el grandísimo deleite que siente el 
alma, que no sé a qué lo comparar, sino a que <7mere el Señor manifestarle por aquel memento la 
gloria que hay en el cielo» (2.4).

REPRESENTAR significa «manifestar», «cosas de la imaginación», «por medio de pala
bras o figuras». En el texto teresiano. esa representación se hace mediante la figura de Jesucristo 
que le habla y se le comunica.

En el capítulo 2. Teresa de Jesús describe cómo se le concedió el matrimono espiritual, aun
que habla de una tercera persona, para ocultarse:

«Se le representó el Señor... con forma de gran resplandor y hermosura y majestad, como des
pués de resucitado...» (2.1).

Explica luego la diferencia entre esa visión y otras, y entre el desposorio y el matri
monio espiritual:

«Parecerá que no era esto novedad, pues otras veces se havía representado el Señor... Fue tan 
diferente que la dejó bien desatinada y espantada...» (2.3).

De nuevo subraya Teresa de Jesús que esa merced del matrimonio se realiza en lo más inte
rior del alma:

«... porque en lo interior de su alma, adonde se le representó, si no es la visión pasada, nohavia 
visto otras» (2.3).

Vuelve la Santa a la explicación de lo que es la unión esponsal. y emplea entonces el término 
aparecerse, en forma reflexiva igualmente, con un valor sinónimo de representarse:

«... lo que pasa en la unión del matrimonio espiritual es muy diferente. Aparécese el Señor en 
este centro del alma, sin visión imaginaria sino intelectual —aunque más delicada que las 
dichas... como se apareció a los Apóstoles sin entrar por la puerta» (2.3).



(27) Covamibias. op. cit.. pg. 91.

175

DAR A ENTENDER presenta, en las séptimas moradas, dos variantes: dar a entender y dar a 
conocer. Se refieren siempre a Dios. Dar a entender, tiene mayor frecuencia.

En la descripción de la visión trinitaria expresa la gran iluminación.que Dios da al alma 
acerca del misterio:

«Aquí se le comunican todas tres Personas, y la hablan y la dan a entender aquellas palabras... 
que vernía El y el Padre y el Espíritu Santo a morar en el alma que le ama...» (1.7).

Campo léxico de la Unión
Los verbos del campo léxico de la unión son: no irse, no apartarse, llegarse, no dividir, juntarse, 

hacerse uno. Tienen en común el rasgo «unión», y su sujeto es Dios.
LLEGAR es. según Covarrubias, «Ajuntar una cosa a otra, allegar»27. Sus rasgos sémicos 

son: «aproximación», «unión», «de dos cosas» o «personas». Llegar aparece sólo dos veces, 
pero es muy significativo, porque expresa la unión de Dios en la oración de matrimonio 
espiritual:

«El que se arrima y allega a Dios, hócese un espíritu con EL tocando este soberano matrimo
nio. que presupone haverse llegado Su Majestad a el alma por unión» (2.6).

La forma activa, llegar, la emplea Teresa de Jesús para señalar los efectos que quedan, cuando 
Dios une al alma consigo:

«Estos efectos... da Dios cuando llega el alma a Sí. con este ósculo que pedia la esposa» 
(3.13).

APARTARSE aparece siempre en forma negativa, no apartarse, y significa la presencia conti
nua de Dios en el alma. Asi, en la declaración de la visión trinitaria, expresa la presencia habi
tual de las tres Personas divinas en el alma:

«Y cada dia se espanta más esta alma, porque nunca más le parece se fueron de con 
ella» (1.8).

La diferencia entre la oración de desposorio y la del matrimonio espiritual es tan grande para 
Teresa de Jesús.

«como la hay entre dos desposados, a los que ya no se pueden apartar» (2.2).
La santa insiste en la misma idea, volviendo a señalar las diferencias entre el desposorio y el 

matrimonio espiritual. Encontramos nuevamente la perífrasis poderse apartar, en forma nega
tiva, significando la unión definitiva entre Dios y el alma:

«El desposorio espiritual es diferente, que muchas veces se apartan, y la unión también lo es: 
porque aunque unión es juntarse dos cosas en una. en fin se pueden apartar. En estotra merced 
del Señor, no: porque siempre queda el alma con su Dios» (2.5).

JUNTAR también presenta la forma pronominal juntarse referida siempre a Dios. Tiene dos 
vanantes, hacerse uno y no dividir. Su número de frecuencias es alto (8 v.).

En la oración de unión, las potencias se pierden, y el alma no entiende, a veces. En la oración 
de matrimonio, el alma entiende hasta qué grado llega la unión con Dios. Encontramos la 
expresión quedar hecho una cosa, con significación análoga, aunque con un matiz semántico 
más profundo: hacerse una dos cosas es la máxima expresión de la unión:

«Queda el alma, digo el espíritu de esta alma, hecho una cosa con Dios, que ...es también espí
ritu» (2.4).



entre

176

Insiste Teresa de Jesús en la diferencia que hay entre el desposorio y el matrimonio, compa
rándolos con la luz de dos velas. La primera unión no es estable:

«Digamos que sea la unión como si dos velas de cera se jumasen tan en estremo. que toda la 
luz fuese una...; más después bien se pueden apartar la una vela de la otra» (2,6).

Siguen dos símiles más en los que aparecen los términos, no dividir y quedar hecho uno. Con
trariamente al desposorio, el matrimonio es una unión totalmente estable:

«Como si cayendo agua del cielo en un rio u fuente, adonde queda hecho todo agua, que no 
podrán ya dividir ni apartar cuál es el agua del río. u la que cayó del cielo» (2.6).

«Como si en una pieza estuviesen dos ventanas por donde entrase gran luz. aunque 
dividida.se hace todo una luz» (2.6).

La unión esponsal del matrimonio se realiza entre lo más espiritual del alma y el espíritu 
increado de Dios. Teresa de Jesús llega, en estas séptimas moradas, a declaraciones tan sutiles 
como ésta:

«Las palabras del Señor... de tal manera devian hacer la operación en aquellas almas.. dis
puestas... que apartase en ellas todo lo que es corpóreo en el alma, y la dejase en puro espíritu, 
para que se pudiese juntar en esta unión celestial con el espíritu increado» (2.9).

La unión del alma con Dios en el matrimonio espiritual es. según Teresa de Jesús, 
completa:

«¿Qué hay que maravillar de deseos que tenga esta alma, pues el verdadero espíritu de ella 
está hecho uno con el agua celestial que dijimos?» (2.10).

Campo léxico de la Acción de Dios
Este campo léxico abarca un amplio número de vedoos. tener cuidado. mirar por. sustentar, con

hortar. fortalecer, dar. hacer mercedes, arrojar, enviar, ensanchar, habilitar, henchir. Aunque todos 
tienen en común el rasgo «acción mística», en un grupo se destaca el rasgo «cuidado», y en otro, 
el de «donación».

TENER CUIDADO es equivalente a cuidar. Sólo aparece una vez en las séptimas moradas, 
pero tiene suma importancia. Lo encontramos en el capitulo 2 donde declara Teresa de Jesús 
cómo recibió la gracia del matrimonio espiritual:

«Se le representó el Señor... y le dijo que ya era tiempo de que sus cosas tomase ella por suyas 
y El tendría cuidado de las suyas» (2.1).

Hay una variante, mirar por. que aparece en el capítuo 3. haciendo referencia, precisamente, 
al texto que acabo de citar. La santa habla de los efectos que produce el matrimonio y que son la 
mejor prueba de que es verdadero. Entre esos efectos está el procurar la honra de Dios:

«Parece que las palabras que le dijo Su Majestad hicieron efecto de obra, que fue que mirase 
por sus cosas, que El miraría por las suyas» (3.1).

FORTALECER. Expresa los efectos de la oración de matrimonio espiritual. En el mismo 
ejemplo, aparecen los términos habilitar y ensanchar que complementan esos efectos:

«(En) metiendo el alma allí, se le quita esta gran flaqueza que le era harto trabajo... Quizá es 
que la ha fortalecido el Señor y ensanchado y habilitado» (3.12).

En el capítulo 4. Teresa de Jesús declara qué pretende Dios con esas gracias místicas 
tan subidas:

«Y ansí tengo yo por cierto que son estas mercedes para fortalecer nuestra flaqueza... para 
poderle imitar en el mucho padecer» (4.4).

dividida.se


m

Segundo eje temático: En lo más interior del ser

Campo léxico de la Interioridad
La interioridad está significada por un gran número de sustantivos y verbos. Ese léxico mani

fiesta que el matrimonio espiritual se realiza en lo muy interior. Al mismo tiempo confirma que 
Teresa de Jesús camina por caminos de interiorización y no de ascensión. El apex mentís de los 
Recogidos y de otros místicos consiste, para ella, en un proceso de interiorización hacia la 
morada más interior.

Todos los verbos de este campo léxico están referidos a Dios que es el habitante principal del 
castillo. Allí, en lo más interior, tiene su morada permanente.

MORAR. Significa en sentido real: «habitar», «permanentemente». En sentido figurado, esa 
habitación permanente tiene lugar en lo interior del alma:

«Porque ansí como la tiene en el cielo, deve tener en el alma una estancia adonde sólo Su 
Majestad mora. y. digamos, otro cielo» (1.3).

En la visión trinitaria con la que Dios prepara al alma para el matrimonio espiritual, morar 
expresa claramente la inhabitación divina en el alma:

«Atpti... todas tres Personas... la dan a entender aquellas palabras que dijo el Señor, que vemía 
Él y el Padre y el Espíritu Santo a inorar en el alma...»(1.7).

ESTAR. Tiene un alto número de frecuencias lo que confirma la presencia de Dios en el 
alma. Se trata de un verbo intransitivo con valor existencial. Dios está en equivale a decir Dios 
vive o mora siempre en el alma. Es interesante observar que todas las veces en que aparece la 
expresión, estar en. referida a Dios lo hace en presente de indicativo, está. Asi. en el capitulo 1. 
señala que la Santísima Trinidad habita en el alma de modo permanente:

«... esta alma... notoriamente ve que están en lo interior de su alma, en lo muy interior; en una 
cosa muy honda —que no sabe decir...— siente en si esta divina compañía» (1.8).

Más adelante. Teresa de Jesús explica que esa presencia trinitaria no se entiende siempre con 
la misma claridad y luz. Sin embargo

«no ...deja de entender que están allí» (1.10).
En el capitulo 3. al hablar de los efectos de la oración de matrimonio espiritual, vuelve a insis

tir la Santa en que Dios está en el alma, de un modo particularmente intimo:

DAR va seguido siempre de un complemento: dar vida, dar agua: generalmente, tiene un sen
tido figurado, pues suele aparecer en las imágenes con las que Teresa de Jesús declara qué es el 
matrimonio espiritual y sus efectos.

La nueva vida del alma, después de la unión esponsal. se conoce por los efectos;
«porque se entiende claro, por unas secretas aspiraciones, ser Dios el que da vida a nuestra 

alma, muy muchas veces tan vivas, que en ninguna manera se puede dudar» (2.7).
Para encarecer esos mismos efectos, la Santa acude a otras imágenes en las que aparecen 

otros términos con significado análogo, proceder, arrojar y enviar:
«Se entiende claro que hay en lo interior quien arroje estas saetas y dé vida a esta vida, y que 

hay sol de donde procede una gran luz que se envía a las potencias, de lo interior del 
alma» (2.8).

Al finalizar el capitulo 3. vuelve a insistir Teresa de Jesús en los efectos de la oración de matri
monio espiritual. En esa ocasión, recurre a la imagen bíblica de la cierva herida:

«Estos efectos... da Dios cuando llega el alma a Si.. Aquí sedan las aguas a esta cierva que va 
herida, en abundancia» (3.13).



su morada que es esta

178

«Cuando esto os acaeciere, acordaos que es desta morada interior adonde está Dios en nues
tra alma y alabadle mucho» (3.9).

Estar, referido siempre a Dios, aparece de nuevo, casi al final de las séptimas moradas, para 
expresar que el alma que ha llegado al matrimonio, sólo debe vivir para Dios y olvidarse del 
todo de si misma:

«¡Oh... qué olvidado deve tener su descanso.... y honras... y querer ser tenida en nada el alma 
adonde está el Señor tan particularmente!» (4.6).

VIVIR. Sus rasgos son: «existir», «habitar», «permanentemente». Como casi todos los ver
bos de este campo léxico, tiene un sentido figurado, pero real, pues significa la presencia divina 
en el alma. Vida mística la de Dios en el hombre, pero vida absolutamente real Vivir funciona 
como sinónimo de habitar y morar, aunque con un matiz semántico más profundo. No se trata 
sólo de que Dios habite permanentemente en el alma en gracia, sino que. después del matrimo
nio espiritual, el alma muere a si misma y todo el principio de vida le viene de Dios. Vivir pre
senta también la forma sustantiva vida, y ambos términos tienen una alta frecuencia (10 
v.).

La mariposdla que habíamos dejado a punto de morir, aparece de nuevo. Teresa de Jesús 
retoma la imagen para significar el cambio radical que experimenta el alma, al ser vivida 
por Dios:

«Mihi vivere Christus est. morí lucrum». Así me parece puede decir aquí el alma, porque es 
adonde la mariposilla que hemos dicho muere y con grandísimo gozo, porque su vida es ya 
Cristo» (2.6).

A la imagen de la mariposa, se suma ahora, de nuevo, la imagen de la saeta que connota los 
efectos del matrimonio espiritual:

«Se entiende claro que hay en lo interior quien arroje estas saetas, y dé vida a esta vida» 
(2.8).

Hay un antes y un después del matrimonio espiritual. La oposición muerte/vida nos confirma 
el misterio de muerte y resurreción que el alma experimenta en las séptimas moradas:

«Ahora... esta mariposica ya murió... y... vive en ella Cristo. Veamos qué vida 
hace u qué difererncia hay de cuando ella vivía» (3.1).

Teresa de Jesús insiste. No es sólo que Dios da vida al alma, sino que Dios mismo vive 
en ella:

«tiene consigo al mesmo Señor y Su Majestad es el que ahora vive» (3.6).
METER se refiere siempre a Dios, porque es El quien lleva al alma a su morada divina, para 

transformarla en El. Su número de frecuencias es alto (6v.).
En el capitulo I y 2. aparece repetidas veces, significando que es Dios quien introduce al alma 

en la séptima morada:
«Su Majestad... me dé a entendercómo... os diga algo de lo mucho que... da Dios a entenderá 

quien mete en esta morada» (1.1)
«primero que se consuma el matrimonio espiritual métela en 

séptima» (1.3).
Teresa de Jesús insiste en la acción interiorizadora de Dios. Antes de realizarse la unión 

esponsal.
«Primero la mete en su morada...
Y metida en aquella morada por visión intelectual... se le muestra la Santísima Trinidad, 

todas tres Personas» (1.6-7).



beneficio, incluso del

179

Después de explicar los efectos que produce la oración de matrimonio, la Santa habla de la 
seguridad que le queda al alma de que todo es acción de Dios, y de que el demonio no puede 
actuar aqui:

«£a metió consigo adonde —a mi parecer— no osará entrar el demonio ni le dejará el 
Señor» (3.10).

A punto de terminar las séptimas moradas, encontramos el término traer como un sinónimo 
de meter. Teresa de Jesús recurre a la imagen de la bodega, para connotar los efectos duraderos 
de la oración de matrimonio, y cómo esos efectos redundan en beneficio, incluso del 
cuerpo:

«Esforzado (el cuerpo) con el esfuerzo que tiene el alma beviendo del vino de esta bodega 
adonde la ha traído su Esposo y no la deja salir, redunda en el flaco cuerpo» (4.12).

ENTRAR presenta, en estas moradas, una escasísima frecuencia lo que confi rma que el alma 
ja ha llegado a! interior del castillo. El término entrar ayuda ahora a significar la diferencia 
entre la unión plena y la unión transformante.

En el capítulo 2. explica Teresa de Jesús en qué consiste el matrimonio espiritual:
«Pasa esta secreta unión en el centro muy interior del alma ... y a mi parece no ha menester 

puerta por donde entre» (2.3).
Entrar forma una perífrasis obligativa, no dejar de entrar Es una exclamación que hace la 

Santa, asegurando que todos pueden llegar a estas moradas últimas, si creen en la palabra 
de Dtos:

«Y no dejaremos de entrar aquí todos, porque ansí dijo Su Majestad: «No sólo ruego por ellos, 
sino por todos aquellos que han de creer en mi también» (2.10).

LLEGAR Presenta tres variantes verbales, llegar, llegarse y allegarse. las tres con el mismo sig
nificado de aproximación plena. Hay que insistir, una vez más. en el empleo de las formas pro
nominales con las que Teresa de Jesús quiere significar la total implicación del sujeto en la 
acción designada.

Allegarse y arrimarse aparecen en el mismo contexto, se refieren al alma, y expresan su unión 
profunda con Diosen el matrimonio espiritual. La santa recoge las palabras de San Pablo, refe
ridas al alma:

«El que se arrima y allega a Dios, hácese un espíritu con El» (2.6).
Llegarse, por el contrario, se refiere a Dios. Es Él quien atrae al alma y la une consigo. Teresa 

de Jesús insiste en que la iniciativa parte siempre de Dios. Si el alma puede unirse tan profunda
mente con la Divinidad es porque la Divinidad se acerca hasta el alma. Por eso el término lle
garse aparece inmediatamente detrás de las palabras anteriormente citadas:

«Este soberano matrimonio.... presupone haverse llegado Su Majestad a el alma por 
unión» (2.6).

LOS SUSTANTIVOS del campo de la interioridad, son casi los mismos de moradas anterio
res: mundo interior, centro, lo interior, cosa muy honda, morada interior, estancia, aposento, lo esen
cial de! alma, morada (de Dios) y templo de Dios. Lo que caracteriza a estos sustantivos es el ir 
modificados, de modo reiterativo, por adverbios cuantificadores que connotan, de modo igual
mente reiterativo, la profunda interioridad de la comunicación divina. El rasgo común a todos 
ellos es «interior», y su número de frecuencias muy alto (35 v.).

LO INTERIOR. Esta sustantivación neutra se repite, en las séptimas moradas, hasta cinco 
veces, modificada por el adverbio muy: lo interior, lo muy interior, lo muy muy interior.

Así. en la visión trinitaria que prepara a Teresa de Jesús para el matrimonio espiritual. Esa 
visión de las tres Divinas Personas va seguida de la inhabitación de Dios en el alma. Ella 
conoce esa presencia en lo más profundo con una claridad deslumbrante:



180

«Porque nunca más le parece se fueron de con ella, sino que notoriamente ve que están en lo 
interior de su alma, en lo muy muy interior: en una cosa muy honda —que no sabe decir... siente en 
si esta divina compañía» (1,8).

Esa presencia continua de Dios ayuda a caminar al alma con más perfección, sin que la tur
ben negocios y trabajos. Ai final del capítulo I, encontramos otra sustantivación neutra, «lo 
esencial del alma», con una significación análoga. Teresa de Jesús intenta declarar la sutil distin
ción entre alma y espíritu, distinción que ella llega a comprender, no por estudio, sino por ilu
minación divina:

«Por trabajos y negocios que tuviese, lo esencial de su alma jamás se movía de aquel aposento. 
de manera que en alguna manera le parecía havia división en su alma» (1.11).

En el capitulo 2, Teresa de Jesús describe la fuerza de la visión de Jesucristo, durante la cual 
se celebra el matrimonio espiritual. La visión y las palabras que Cristo le dice no son como en 
otras visiones, sino que la dejan «espantada» por su fuerza, y

«porque en lo interior de su alma adonde se le representó, sino es en la visión pasada, no havia 
visto otras» (2.2).

El matrimonio espiritual produce unas «secretas aspiraciones» por las que el alma conoce 
que la vida y el amor proceden de Dios. La claridad con que el alma entiende es total:

«Aun con más certidumbre se entienden estas operaciones que digo...; se entiende claro que 
hay en lo interior quien arroje estas saetas... y que hay sol de donde procede una gran luz que se 
envía a las potencias de lo interior del alma» (2.8).

CENTRO. Este término cuya importancia hemos señalado a lo largo de las seis moradas 
anteriores, crece de modo notable en las séptimas en las que aparece hasta once veces. En oca
siones va sólo, en otras, junto a sustantivaciones de significación análoga. De todas se vale 
Teresa de Jesús para confirmar que el proceso de interiorización ha llegado a su fin. y que allí, 
en el centro, tiene lugar la plenitud de la comunicación divina.

Antes de describir qué es el matrimonio espiritual, la Santa se demora un poco en explicarlas 
diferencias entre la unión experimentada en las otras moradas místicas y la de éstas. Porque la 
unión no alcanza ni la intensidad ni la profundidad del matrimonio espiritual:

«En la oración que queda dicha de unión... no le parece a el alma que es tanta llamada pra 
entrar en su centro, como aquí en esta morada» (1.6).

En el capítulo 2, Teresa de Jesús declara cómo se realiza el matrimonio, y qué es. Se trata de 
una unión tan delicada y espiritual que no encuentra palabras para describirlo:

«En el matrimonio espiritual... pasa esta secreta unión en el centro muy interior del alma, que 
deve ser adonde está el mesmo Dios» (2.3).

Después explica cómo ocurre esa unión esponsal entre Dios y el alma:
«Aparécese el Señor en este centro de! alma sin visión imaginaria, sino intelectual —aunque 

más delicadas que las dichas» (2.3).
La presencia de Dios al hombre es total, a diferencia del desposorio y de la oración de unión 

en la que Dios, a veces, se aparta, porque no es una unión estable:
«En estotra merced del Señor, no; porque siempre queda el alma con su Dios en aquel 

centro» (2.5).
El alma tampoco se separa más de Dios, y permanece unida a El. en lo más profundo:
«Ella —como he dicho— no se muda de aquel centro ni se le pierde la paz» (2.8).
Vuelve a insistirTeresa de Jesús en la serenidad del alma, cuando Dios la une consigo por el 

matrimonio; tampoco los sentidos y potencias estorban la paz de la nueva esposa:



■

I

que está el alma en quietud casi

181

«En metiendo el Señor a el alma en esta morada suya, que es el centro de la mesma alma... 
parece no hay los movimientos... en las potencias y imaginación, de manera que la perjudiquen 
ni la quiten su paz» (2.11).

Aqui el centro del alma aparece identificado con la misma morada de Dios. Sin embargo, la 
Santa no queda satisfecha con la explicación, y ante la dificultad de declarar lo que es el 
centro, confiesa:

«Estecentro de nuestra alma —u este espíritu— es una cosa tan dificultosa de decir, y aún de 
creer, que pienso.... que por no me saber dar a entender, no os dé alguna tentación de no creer lo 
que digo» (2.14).

Los grandes efectos de la oración de matrimonio espiritual los describe Teresa de Jesús en el 
capitulo 3. Entre esos efectos señala el recuerdo y la ternura constante que le queda de Dios, y 
que El mismo aviva. Recurre a la comparación con un fuego muy grande que echa llamas hacia 
arriba. Del mismo modo que la llama procede del fuego.

«ansí se entiende acá que este movimiento interior procede del centro del alma y despierta las 
potencias» (3.8).

Otrogran efecto de la oración de matrimonio es la proyección apostólica. Sin ella no tendría 
sentido ninguna gracia mística: el recibir tanto es para darse más:

«¿Para qué pensáis que son aquellas inspiraciones... y aquellos recaudos que envía el alma Je 
el centro interior a la gente de arriba del castillo...?. ¿Es para que se echen a dormir?» (4.11).

MORADA (de Dios). Este sustantivo se aplica, generalmente, en la última etapa del camino 
de interiorización, a la morada divina, y aparece con expresiones distintas: su morada, estancia, 
aquella morada, palacio, templo de Dios. Todas ellas hacen referencia al lugar privilegiado del 
alma donde Dios vive permanentemente, y donde se celebra el matrimonio espiritual. Su 
número de frecuencias es alto. (8 v.).

Las expresiones, su morada, aquella morada, esta morada suya, son los más repetidos. En oca
siones. la morada divina es identificada con las séptimas:

«Cuando nuestro Señores servido... primero que se consuma el matrimonio espiritual métela 
en su morada que es esta séptima» (1.3).

«Quiere ya nuestro buen Dios... que vea y entienda...; y metida en aquella morada por visión 
intelectual... se le muestra la Santísima Trinidad» (1.7).

Al declarar qué es y cómo se realiza el matrimonio espiritual. Teresa de Jesús identifica la 
morada de Dios con el centro del alma:

«En metiendo el Señor a el alma en esta morada suya, que es el centro de la mesma 
alma...» (2.11).

La expresión, esta morada suya, vuelve a aparecer al final del capitulo 3. y señala los efectos de 
la oración de matrimonio:

«La diferencia que hay en esta morada es el dicho; 
siempre» (3.10).

Las potencias y sentidos no se pierden, pero no obran, ni pueden estorbar el alma. Es el gran 
silencio. El alma, en medio de una gran paz. se goza con solo Dios. Ahora, la morada divina, es 
significada también por la imagen, templo de Dios:

«ansi. en este templo de Dios, en esta morada suya, sólo El y el alma se gozan con grandísimo 
silencio» (3.11).



Tercer eje temático: El alma conoce la comunicación de Dios

imposible... ni aun vivir entre la

182

Campo léxico del Conocimiento
El tercer eje temático de las séptimas moradas tiene como sujeto al alma, que después de los 

sufrimientos purificadores del desposorio puede recibir la plena comunicación de Dios. Esa 
comunicación la recibe en medio de un gran gozo y quietud.

El campo léxico del conocimiento está formado por los verbos, entender, ver. advertir, mirar, sen
tir. no olvidar. Todos ellos se refieren al alma. que. en las séptimas moradas, conoce a Dios con 
una claridad deslumbrante. Tienen lodos en común el rasgo «conocimiento experiencial». El 
número de frecuencias del conjunto es muy alto. (44 v.).

ENTENDER presenta el mayor número de frecuencias, y alcanza en las séptimas moradas 
su mayor densidad semántica: conocimiento experiencial de Dios por medio de comunicacio
nes extraordinarias que dan al alma una certidumbre total.

Una de esas comunicaciones extraordinarias es. como ya he señalado anteriormente, la 
visión trinitaria:

«Quiere ya nuestro buen Dios quitarla las escamas de los ojos y que., entienda algo de la mer
ced que le hace —aunque es por manera estraña» (1.7).

Esa visión es «a manera de untt nuve de grandísima claridad» en la que se ve metida el alma, 
y asi. sumergida en un mundo de luz.

«por una noticia admirable que se da a el alma, entiende con grandísima verdad ser todas tres 
Personas una sustancia y un poder y un saber y un sólo Dios» (1.7).

La verdad que le proporciona esa comunicación divina no es por medio de la fe. sino por una 
iluminación especial:

«Allí lo entiende el alma —podemos decir— por vista, aunque no es vista con los ojos del 
cuerpo ni del alma, porque no es visión imaginaria» (1.7).

El tema obsesivo de la presencia de Dios en el alma continuará llenando muchas páginas 
Sin embargo, esa presencia de Dios no la experimenta el alma con la misma claridad siempre, 
porque la debilidad humana no lo podría resistir:

«El traer esta presencia entiéndese que no es tan enteramente, digo tan claramente, como se le 
manifiesta la primera vez...: porque si esto fuese.... era imposible... ni aun vivir entre la 
gente»(1.10).

Insiste en que. no obstante ello, el alma nunca «deja de entender que están allí» (1.10).
El conocimiento es un don que Dios quiere dar algunas veces:
«Cuando quiere nuestro Señor que se abra la ventana del entendimiento: harta misericordia 

la hace en nunca se ir de con ella, y querer que... lo entienda tan entendido'» (1.11).
La iluminación divina lleva a Teresa de Jesús al conocimiento de la división del alma en par

tes distintas:
«... le parecía havia división en su alma...
Verdaderamente pasa ansí, que aunqueseenúíw/equeel alma está toda junta, no es antojo lo 

que he dicho» (1.12).
Entender, modificado ahora por el adverbio bien, manifiesta la claridad con que el alma 

conoce la gracia del matrimonio espiritual:
«Quiere Su Majestad mostrarse a el alma por visión imaginaria de su sacratísima Humani

dad. para que lo entienda bien y no esté ignorante de que recibe tan soberano don» (2.1)



r

183

Campo léxico de la Fruición
El campo léxico de la fruición es también muy rico en las séptimas moradas, aunque más 

sobrio que en las anteriores. Está formado por los verbos gozar, deleitarse, contentar, regalar, ala
bar. y por los sustantivos, gozo, deleite, alegría, gustos, paz. ternura, suavidad, quietud, silencio. De 
esos términos un grupo presenta como rasgo común «gozo» y el otro «paz».

GOZAR presenta una alta frecuencia en estas moradas (12 v.). Teresa de Jesús emplea este 
término, para expresar las experiencias espirituales más profundas, las más directamente refe
ridas a Dios.

La santa insiste, una y otra vez, en la claridad con que el alma conoce esos dones de Dios. El 
verbo entender aparece acompañado de otros complementos modales: claro, certidumbre.

«Esto se entiende mejor, cuando anda el tiempo, por los efectos, porque se entiende claro ...ser 
Dios el que da vida a nuestra alma» (2.7).

El afán apostólico de Teresa de Jesús la mueve a desear para todos esas gracias, porque la lle
gada a la unión definitiva con Dios, no es privilegio de unos pocos. Dios llama a todos los 
hombres:

«¡Oh válame Dios, que palabras tan verdaderas, y cómo las entiende el alma.... en esta ora
ción... Y ¡cómo lo entenderíamos todos si no fuese por nuestra culpa, pues las palabras de Jesu
cristo.. no pueden faltar!» (2.10).

VER está empleado en el mismo sentido metafórico que he señalado en las quintas moradas: 
ver equivale a entender

El término ver aparece por primera vez. en la descripción de la visión trinitaria a la que ya he 
aludido anteriormente. Aparece junto al término entender con una clara equivalencia:

mea y entienda algo de la merced que le hace» (1.7).
La certidumbre con que el alma experimenta la inhabitación divina también se expresa 

mediante el término ver:
«Notoriamente ve... que están en lo interior de su alma, en lo muy muy interior» (1.8).
Encontramos de nuevo el término ver. para declarare! sosiego en que ahora se encuentra la 

mariposilla = alma A los arrobamientos de las sextas moradas, sigue la paz:
«Ahora, u es que (la mariposilla) halló su reposo, u que el alma ha visto tanto en esta morada, 

que no se espanta de nada» (3.12).
SENTIR tiene el mismo significado de conocimiento experiencial que señalamos en mora

das anteriores. La hondura y profundidad del conocimiento de Dios y de sus dones alcanza.en 
estas moradas, su mayor expresividad con el término sentir que aparece hasta siete veces.

Teresa de Jesús expresa mediante el verbo sentir la interioridad de la presencia trinitaria:
«En una cosa muy honda —que no sabe decir cómo es porque no tiene letras— siente en si 

esta divina compañía» (1.8).
Su lucha por la inefabilidad es tremenda. No sabe qué comparación elegir para declarar qué 

es el matrimonio espiritual, porque no sabe decir más:
«Es un secreto tan grande... y el grandísimo deleite quesze/t/eel alma, que no sé a qué lo com

parar» (2.4).
Líneas más adelante, habla Teresa de Jesús de los efectos que produce la oración de matri

monio. y vuelve a chocar con lo inefable, expresado en términos de experiencia. Sobre ella 
apoya su seguridad:

«Se entiende... ser Dios el que da vida a nuestra alma que en ninguna manera se puede 
dudar, porque las siente muy bien el alma, aunque no se saben decir» (2.7)



184

(2X) Véase pg. 590.
(29) Op. cit pg. 227.

Asi manifiesta nuestra escritora el sentimiento «Je la mariposilla. al ser vivida por Dios:
«Aqui... es donde la mariposilla... muere, y con granelísimo gozo, porque su vida ya es 

Cristo» (2.6).
Los grandes efectos de la oración de matrimonio no son. sin embargo, para que el hombre 

goce a solas de su felicidad. Teresa de Jesús proyecta su dimensión apostólica. En las séptimas 
moradas, ya no desea morir para gozar, sino vivir para trabajar sin descanso por Dios. La cons
trucción. gozar de. es la más frecuente:

«Ya havéis visto los trabajos y afliciones que han tenido por morirse. por gozar de nuestro 
Señor; ahora... si supiesen cierto que saliendo el alma del cuerpo ha de gozar de Dios, no les 
hace el caso» (3.4).

La forma pronominal gozarse le sirve a la Santa para declarar cómo se realiza el matrimonio 
espiritual. Después de compararlo con la quietud y silencio que reinaba en el templo de Salo
món. concluye;

«ansi en este templo de Dios, en esta morada suya, sólo El y el alma se gozan con grandísimo 
silencio» (3.11)

El capitulo 4. último de estas moradas, ofrece un conjunto de reflexiones teresianas Ya no 
hay más declaraciones sobre el matrimonio espiritual, ni apenas imágenes. Teresa de Jesús sólo 
pretende decir cuál es la intención de Dios al conceder al alma tantas y tantas gracias: orar para 
tener fuerzas para servir. Al deseo de gozar de Dios sucede el deseo de servirle y de servir 
a los hombres:

«Esto quiero yo... que procuremos alcanzar —y no para gozar, sino para tener estas fuerzas 
para servir—. deseemos y nos ocupemos en la oración» (4.14).

DELEITARSE. En las tres últimas moradas. Teresa de Jesús emplea el término deleite en sin
gular, significando placer espiritual profundo. O. Steggink. en su obra ya citada28, da también a 
deleite esa significación. Por su parte. J. Poitrey lo define como «complacencia espiritual, satis
facción gozosa del ánimo»29. El plural deleites sólo lo emplea la Santa para significar alegrías} 
contentos del mundo.

Encontramos el término deleite, por primera vez. marcando la diferencia que existe entre el 
desposorio y el matrimonio espiritual. En el primero.

«el gran deleite que siente en el alma es de verse cerca de Dios» (1.6).
El matrimonio, en cambio.
«es un secreto tan grande y una merced tan subida... y el grandísimo deleite que siente el alma, 

que no sé a qué lo comparar» (2.4).
La gradación intensiva entre los adjetivos gran y grandísimo, antepuestos al sustantivo deleite. 

connota dos clases distintas de oración mística. La primera.gran deleite, se refiere a la oración 
de desposorio; la segunda, grandísimo deleite, a la oración de matrimonio espiritual.

La forma pronominal deleitarse aparece en el capitulo 3, en el que la Santa trata de los gran
des efectos de la oración de matrimonio. Recurre la autora a imágenes bíblicas para simbolizar 
esos efectos:

«Aquí se deleita (el alma) en el tabernáculo de Dios» (3.13).
Todavía volvemos a encontrar la forma pronominal deleitarse, en el epilogo de las Moradas 

en el que la santa invita a los lectores a entrar en su castillo interior:



cosa difi-

(30) M. Hcrráiz: Introducción a las Moradas, op. cit.. pg 127.

185

Cuarto eje temático: El alma se da enteramente a Dios

Campo léxico de la Entrega
El campo léxico de la entrega está formado por un abundante número de sustantivos y ver

bos: olvido de sí, desasimiento, deseos y determinarse, desasirse, vaciarse, emplearse, hacerse, entre
garse. morir, servir, procurar, aprovechar, ayudar, imitar, hacer obras, esforzarse, hospedar, allegar, 
padecer, poner los ojos. Todos estos verbos se refieren al alma. Su rasgo común es «con gran 
esfuerzo». Su número de frecuencias es muy alto (43 v.).

«Me parece os será consuelo deleitaros en este castillo i nterior. pues... podéis entraros y pasea
ros por el a cualquier hora» (4,20).

Los sustantivos que se caracterizan por el rasgo sémico «paz» son: quietud, paz. suavidad, 
silencio.

PAZ. Sus rasgos integrantes son: «serenidad», «sosiego», «ánimo». La paz es el don interior 
por excelencia que recibe el alma en las séptimas moradas. Después de la arrebatadora purifi
cación del desposorio místico, el alma se siente sumergida en una paz inalterable. El término se 
repite insistentemente, y hace referencia siempre al interior del alma:

«Ella (el alma)... no se muda de aquel centro ni se le pierde la paz» (2.8).
Explicar cómo permanece inalterable el centro del alma o espíritu en estas moradas, es muy 

difícil para la santa:
«Porque decir que hay trabajos y penas y que el alma se está en paz. es 

cultosa» (2.14).
QUIETUD. Significa «falta de movimiento», «sosiego» y «descanso». El término está 

empleado en sentido figurado, pues no se trata de carencia de actividad física, sino de una pro
funda sensación anímica, producida por la posesión de Dios.

Aparece sólo dos veces, muy al final de las séptimas moradas. La primera expresa la situa
ción de calma que se disfruta en esas moradas, a diferencia de las anteriores:

«Aquí, en esta morada... casi nunca hay sequedad ni alborotos interiores de las que havía en 
todas las otras a tiempos, sino que está el alma en quietud casi siempre» (3.10).

En el segundo caso. Teresa de Jesús describe cómo se realiza la unión esponsal. mediante el 
símil del templo de Salomón Junto al término quietud aparecen otros sustantivos con significa
ción parecida:

«Pasa con tanta quietud y tan sin ruido todo lo que el Señor aprovecha aquí a el alma y le 
enseña... como en la edificación del templo de Salomón, adonde no se havía de oir ningún 
mido» (3.13).

Con el mismo silencio y quietud se realiza la unión entre Dios y el alma en la séptima 
morada:

«Ansí en ese templo de Dios, en esta morada suya, sólo El y el alma se gozan con grandísimo 
silencio» (3.11).

Los términos paz. quietud y silencio, significan los efectos de la oración matrimonial pero no 
deben entenderse como expresión de quietismo. Nada más lejos de la doctrina mística tere- 
siana.«La máxima polarización contemplativa de Dios coincide con el mayor acercamiento de 
servicio al hombre»30. Teresa de Jesús repite hasta la saciedad, en las séptimas moradas, que 
todas las gracias místicas que recibe el alma son para que nazcan obras en alabanza de Dios y 
en servicio de los hombres.



186

Los sustantivos, olvido de si. desasimiento y deseos, connotan los efectos, radicalmente renova
dores. de la oración de matrimonio espiritual. El número de frecuencias del conjunto es 
alto (12 v.).

OLVIDO (DE SI) significa «apartamiento», «memoria», «de cosas» o «personas». Aparece, 
por primera vez. en las séptimas moradas y expresa el primero de los grandes efectos que causa 
en el alma la unión transformante; por ellos juzga Teresa de Jesús ser verdadera esta 
unión;

«El primero, un olvido de sí, que. verdaderamente, parece ya no es» (3.1).
El olvido de si lleva al alma a vivir pendiente de Dios:
«y ansí de todo lo que puede suceder no tiene cuidado, sino un estrado olvido, que parece ya no 

es. ni querría ser en nada, nada» (3.1).
Y expresa la completa liberación que experimenta a alma en esas alturas de la vida 

espiritual:
«¡Oh. qué olvidado deve tener su descanso, y qué poco se le deve de dar de honras... el alma 

adonde está el Señor tan particularmente» (4.6).
Por cuarta vez. se hace referencia al olvido completo de sí. con los términos acordar v 

memoria:
«Si ella está mucho con El... poco se deve acordar de sí: toda la memoria se le va en cómo conten

tarle» (4,6).
DESASIMIENTO de todo es otro de los grandes efectos del matrimonio espiritual que le per

mite al alma una mayor presencia a Dios y al hombre:
«Dn desasimiento grande de todo y deseo de estar siempre u solas u ocupadas en cosas que sea 

provecho de algún alma» (3.7).
DESEO. Aparece en singular y plural, sin que se aprecie un matiz semántico diferente. Lo 

que si destaca es la abundancia de modificadores ponderativos, grande, extremo, ante
puestos o pospuestos:

«Un deseo de padecer grande, mas no de manera que la inquiete, como solía: porque es en 
tanto estremo el deseo que queda en estas almas de que se haga la voluntad de Dios en 
ellas...» (3.2).

Con el plural deseos, la construcción con adjetivos ponderativos es la misma:
«(el alma)... anda con mucho más temor... en guardarse de cualquier ofensa de Dios.y con tan 

grandes deseos de servirle...» (2.12).
Siempre alerta Teresa de Jesús a su objetivo pedagógico, avisa a las almas de las séptimas 

moradas, para que no se dejen engañar por el enemigo:
«Algunas veces nos pone el demonio deseos grandes porque no echemos mano de lo que tene

mos a mano para servir a nuestro Señor en cosas posibles, y quedamos contentos con haver 
deseado las imposibles» (4.17).

LOS VERBOS del campo léxico de \&entrega presentan en común el rasgo sémico«congran 
esfuerzo». El número de frecuencias del conjunto es muy alto (43 v.).

DESASIRSE. Aparece sólo una vez junto a otro término, vaciarse, de significación análoga 
Ambos verbos expresan la necesidad de desprendimiento que tiene el alma, para que Dios la 
una consigo:

«Que es muy cierto que. en vaciando nosotros todo lo que es criatura y desasiéndonos de ella 
por amor a Dios, el mesmo Señor la ha de hinchir de Sí» (2.9).

SERVIR Este término se ha repetido a lo largo de muchas moradas. En las séptimas, es la 
expresión del cambio radical que experimenta el alma: la máxima contemplación lleva al



187

máximo deseo de la gloria de Dios y del bien de los hombres. El término servir se repite hasta 
seis veces, y presenta otros términos con significación parecida, aprovechar, ayudar y emplearse. 
Asi. el alma que ha llegado a la oración de matrimonio espiritual.

«anda... con tan grandes deseos de servirle» (2.12).
«Ahora es tan grande el deseo que tienen de servirle y de aprovechar algún alma si 

pudiesen» (3.4).
En el mismo ejemplo encontramos el término ayudar:
«su gloria tienen puesta en si pudiesen ayudar en algo al crucificado, en especial cuando ven 

que es tan ofendido» (3.4).
Teresa de Jesús insiste en que el verdadero matrimonio espiritual es para entregarse a Dios y 

a los hombres en donación completa. Ese servicio es comparado a los cimientos del cas
tillo:

«Ansí que. ...para que lleve buenos cimientos, procurad ser la menor de todas y esclava suya, 
mirando cómo u por dónde las podéis hacer placer y servir» (4.9).

MORIR aparece en las séptimas moradas seis veces. Unas, en sentido figurado, otras, en sen
tido real. Presenta, además, la construcción, poner ¡a vida, como sinónimo.

En sentido figurado. El término morir aparece en la imagen de la mariposilla que muere para 
ser vivida por Cristo. El matrimonio espiritual es

«adonde la mariposilla.. muere, y con grandísimo gozo» (2.6).
Al tratar de los grandes efectos de la oración esponsal. Teresa de Jesús insiste en la imagen de 

la mariposilla = alma:
«Ahora.... decimos que esta mariposilla ya murió. ... y que vive en ella Cristo» (3.1).
En sentido real El término morir expresa las ansias de salir de esta vida. Frente a los deseos de 

gozar de Dios que sentía el alma en las sextas moradas, ahora no desea morir, sino 
trabajar por El:

«Ya havéis visto los trabajos y afliciones que han tenido por morirse, por gozar de nuestro 
Señor; ahora es tan grande el deseo... de servirle... que no sólo no desean morirse, mas vivir muy 
muchos años padeciendo grandísimos trabajos» (3.4).

HACER va referido al alma y presenta dos variantes, la forma activa, hacer, y la forma prono
minal. hacerse. Esta forma pronominal aparece sólo una vez. en un caso muy significativo. 
Teresa de Jesús recurre a la imagen de los esclavos señalados a hierro para connotar la absoluta 
disponibilidad del alma en manos de Dios:

«¿Sabéis qué es ser espirituales de veras?. Hacerse esclavos de Dios, a quienes —señalados 
con su hierro, que es el de la cruz.... los pueda vender por esclavos de todo el mundo, como El lo 
fue» (4.9).

IMITAR lo encontramos también en el capitulo 4 en el que se condensa la máxima actividad 
del alma contemplativa:

«No nos puede Su Majestad hacernos mayor (regalo), que es darnos vida que sea imitando a 
la que vivió su Hijo tan amado» (4.4).

«Y ansí tengo yo por cierto que son estas mercedes para fortalecer nuestra flaqueza... para 
poderle imitar en el mucho padecer» (4.4).

NACER obras. Esta expresión es nueva en las séptimas moradas y aparece sólo una vez. en el 
mismo capitulo 4 que viene a ser como un resumen de todo el libro. Explica Teresa de Jesús cuál 
es el fin por el que Dios concede tantas gracias místicas. La explicación la econtramos en este 
ejemplo definitivo:



188

«Para esto es la oración...; de esto sirve este matrimonio espiritual, de que nazcan siempre 
obras, obras» (4,6).

PADECER. Sus rasgos sémicos son: «sentir», «físicamente», «corporalmente», «dolor», 
«pena», «injurias». Expresa uno de los grandes efectos del matrimonio espiritual;

«Lo segundo, un deseo de padecer grande» (3,2).
Al deseo de morir para gozar de Dios experimentado en las moradas anteriores, sucede 

ahora el deseo de vivir, para sufrir por El:
«es tan grande el deseo de servirle.... que no sólo no desean morirse, mas vivir muy muchos 

afios padeciendo grandísimos trabajos, por si pudiesen que fuese el Señor alabado por 
ellas» (3.4).



CAPÍTULO IV

CASTILLO

189

El camino hacia la construcción simbólica 
de la interiorización

Después de analizar el riquísimo léxico que maneja Teresa de Jesús en el libro de las Mora
das. el segundo paso para determinar la configuración simbólica de la Interiorización, consiste 
en el estudio de los principales núcleos simbólicos que aparecen en el libro: castillo, luz. sol. pie
dras preciosas. agua, fuente, fuego, camino, vino, bodega, gusano de seda/mariposa. matrimonio, y 
centro. Esos núcleos no aparecen aislados, sino que cada uno de ellos se convierte, ahora, en 
núcleos de complejísimas redes de imágenes, conectadas entre si. por extrañas corresponden
cias sémicas con las que Teresa de Jesús construye la gran alegoría simbólica del Castillo 
interior.

No obstante las dificultades que entraña y las reiteraciones que forzosamente se producen, 
hacemos el esfuerzo de analizar por separado cada uno de esos núcleos simbólicos. Asi podre
mos observar su proceso evolutivo a lo largo de las siete moradas. Porque la técnica de Teresa 
de Jesús no es perfilar la alegoría ni fijar una imagen. La utiliza en tanto le sirve para su objetivo 
concreto. Después, la abandona o la deja como telón de fondo que. más que verse, se adivina. 
En esa técnica radica, precisamente, su originalidad y la fuente de su arte literario.

La imagen del castillo que Teresa de Jesús esboza tímidamente en sus primeras obras, se ha 
ido desplazando, desde el castillo-fortaleza al espejo claro y al palacio de gran riqueza, hasta con
vertirse en una imagen plena de contenido simbólico en las Moradas del castillo interior.

El símil del castillo «todo de un diamante o muy claro cristal» con el que se inicia el libro se 
convierte en una espléndida alegoría simbólica. Porque ese castillo, rodeado de tinieblas y de 
sabandijas, está formado por siete moradas concéntricas en cuyo «centro y mitad» está «la más 
principal, que es adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el alma (IM. 1.3). Al cas
tillo teresiano sólo se puede acceder por la alegórica puerta de la oración. El alma debe entrar 
hasta el centro del castillo, después de atravesar todas las moradas y superar los innumerables



Primeras Moradas

el que siempre existe un eonllicto interno y una progresión itine-

190

El castillo aparece al comienzo de las primeras moradas, como el núcleo de una constelación 
de imágenes, diamante, cristal:

«se me ofreció... considerar nuestra alma como un castillo todo de un diamante u muy claro 
cristal» (1.1).

Los tres sustantivos tienen en común los rasgos «belleza», «luminosidad» y «resplandor» 
y sustentan una primera red de imágenes, conectadas entre si por sus rasgos sémicos.

El castillo teresiano no es sólo referencia a un lugar, poéticamente imaginario donde Dios 
vive, sino que. precisamente poreso.es bello y luminoso. Dios vive en el centro del castillo, irra
diando luz a todas las moradas del mismo. Teresa de Jesús se apresura a decirlo, engarzando a 
la red imaginativa inicial una nueva imagen, el sol. cuyos rasgos sémicos. «luz», «belleza» y 
«resplandor» coinciden con los de las imágenes ya citadas:

«con estarse el mesmo sol que le dava tanto resplandor y hermosura... en el centro de su 
alma...» (2.1).

A estos rasgos hay que añadiré! de «interioridad», porque el sol está en el centro del alma, y el 
castillo es también interior. Comienza asi a perfilarse la dimensión simbólica de interioriza
ción.

El núcleo inicial, castillo, genera una imagen nueva, perla orienta!, en la misma linea semán
tica de luz y de belleza:

«... qué será ver este castillo tan resplandeciente y hermoso, esta perla oriental...» (2.1).
Junto a la visión grandiosa del alma como un castillo resplandeciente, aparace otra imagen 

de raíces bíblicas, paraíso, extrañamente unida a aquella por lazos semánticos:
«... que no es otra cosa el alma del justo sino un paraíso adonde él dice tiene sus delei

tes» (1.1).
Como ya vimos.paraíso tiene como rasgos sémicos «belleza», «junto al agua» y «deleitoso. 

Por su semántica de belleza, la imagen.paraíso, se relaciona, con las imágenes castillo, diamante, 
cristal y perla. Pero el rasgo «deleitoso», propio también de paraíso. lo encontramos lineas más 
abajo, como calificativo de castillo:

«... pues tornando a nuestro hermoso y deleitoso castillo...» (1.5).

(1) En el capitulo. «Progress and battlc». de su obra citada. Allegory. A. Fletchcr presenta esos dos elementos como los 
«palterns» fundamentales del entramado alegórico en el que siempre existe un conflicto interno y una progresión itine
rante. cargada de elementos épicos, pp. 147 y ss.

(2) Cfr. A. Cilveti. op. cit.. pg 209.

trabajos y dificultades que conlleva ese itinerario espiritual. Allí, en el centro o morada interior, 
podrá unirse con Dios y ser transformada en El.

En Teresa de Jesús se produce un cambio importante en la concepción espacial del castillo 
con relación a sus predecesores.cn especial. Osuna y La redo, ya que el castillo teresiano es esfé
rico y concéntrico. Esa concepción espacial tiene gran transcendencia en su doctrina, pues la 
Santa presenta la oración como un camino de interiorización. De ese modo, la alegoría tere- 
siana responde al esquema de toda alegoría, según Fletcher. «progreso y batalla»1.

Aunque esa alegoría no llega a ser un símbolo, «se asemeja al símbolo de la noche de San 
Juan de la Cruz en la visión unitaria que le confiere»-. La imagen del castillo tiene tanta fuerza 
expresiva que da nombre al libro y se convierte en el cauce estructural del mismo.

poreso.es
predecesores.cn


la «fecundi-

191

I

(3) Cfr.. A.R. Fernández: Génesis y estructura de «Las moradas del Castillo interior», en Actas del Congreso Internacional 
Teresiano. Salamanca. 1982. pp. 619.

Segundas Moradas

La importancia de la alegoría del castillo desciende notablemente en las segundas moradas. 
La atención de Teresa de Jesús se centra ahora en la lucha que el alma ha de librar con el demo-

Asu vez. la imagen paraíso genera la imagen árbol cuyos rasgos coinciden en 
dad», producida por estar plantado «junto al agua»:

«qué será ver... este árbol de la vida que está plantado en las mesmas aguas de la vida» 
(2.1).

Lógicamente, en el centro de ese paraíso, hay una fuente escondida que da fecundidad al árbol 
del alma. De este modo, vemos tejerse una tupida red de imágenes cuyos rasgos sémicos se 
entrecruzan. El alma donde Dios vive es castillo, diamante, cristal, perla, paraíso y árbol. Dios, que 
vive en el centro del alma. es.so/ y fuente de vida. Todas esas imágenes se inscriben en la linea. Zuz- 
agita clara-interioridad que connota la acción de Dios en el alma, y van configurando el simbo
lismo de interiorización Veremos después otras imágenes, inscritas en la linea opuesta, oscu
ridad-agua suda-exterioridad. que connotan la acción del demonio y del pecado. Sobre ese eje 
antitético se estructuran las primeras moradas.

El símil del castillo gravita hacia la alegoría, como la mayor parte de los símiles teresianos. La 
alegoría se extiende a la descripción de los elementos arquitectónicos del castillo: las moradas o 
aposentos del mismo que son muchas: «no consideran pocas piezas, sino un millón» (2.12); su 
disposición circular y concéntrica; «unas en lo alto, otras en bajo, otras a los lados, y en el centro 
y mitad de todas ellas...» (1.3); la única puerta para entrar al castillo que es la «oración y conside
ración» (1.7); la cerca que son «estos cuerpos» (1.2); la ronda donde habita el demonio que es «la 
mesma tiniebla» (2.1); las sabandijas y bestias que pululan en la ronda, y a las que Teresa de 
Jesús identifica con las cosas exteriores que alejan al alma de su centro.

Sin embargo, para la Santa lo más importante de la alegoría es que. en ese castillo, hay dos 
habitantes únicos. El primero. Dios:

«más... quién está dentro de esta alma... pocas veces lo consideramos» (1.2).
El segundo, la propia alma, convertida paradójicamente por la autora, en castillo y habitante 

del mismo:
«Pues tornando a nuestro hermoso... castillo, hemos de ver cómo podremos entrar en él. 

Parece que digo algún disbarate; porque si este castillo es el ánima, claro está que no hay para 
qué entrar en él. pues se es él mesmo» (1.5).

Teresa de Jesús resuelve la paradoja con la declaración fundamental:
«más havéis de entender que va mucho de estar a estar; que hay muchas almas que se están 

en la ronda del castillo... y que no se les da nada de entrar dentro» (1.5).
La alegoría del castillo termina prácticamente aquí. No se aportan más datos sobre el mismo. 

Apuntados los elementos sustancias del núcleo alegórico que precisa, la santa acude a 
otras imágenes.

Conviene destacar dentro de la alegoría el termino moradas, porque, a lo largo del libro, crece 
su frecuencia, mientras disminuye la del castillo. Morada tiene como rasgo sémico «interiori
dad». y suponer «connotaciones de vida hacia dentro»3. Frente a la progresiva disminución de 
castillo, la progresiva aparición de moradas subraya la importancia que tiene para Teresa de 
Jesús el proceso de interiorización.



192

(4) G. Bachelard. en Lapoétiquedel espace. plantea el estudio fenonienológico de algunas sencillas imágenes, relaciona- 
das con ¡os que él llama «espacios ensalzados». Entre esas imágenes de connotación afectiva analiza la casa.op.cit.. pp.33- 
37.

nio. para poder llegar al interior. El escenario se convierte en un campo de batalla donde 
cobran vida las imágenes bélicas.

De aquí, que la salida del castillo, que es el derramamiento hacia el exterior, sea para el alma 
motivo de inseguridad:

«Fuera de este castillo no hallará siguridad ni paz...» (1.4).
Ante tantas dificultades como ofrece el enemigo, el lector pensará
«que mejor será... esta fuera del castillo» (1.11).
En otro caso, el castillo aparece unido al elemento alegórico puerta, para insistir en la necesi

dad de la oración:
«Ya os dije... que la puerta para entrar en el castillo es la oración» (1.11).
El léxico sigue marcando la oposición, interior/exterior: estar fuera del castillo/entrar en el 

castillo.
Si. en las segundas moradas, la imagen del castillo pierde significación, surgen, en cambio, 

otras imágenes nuevas que configuran la interioridad, y que son también representaciones 
espaciales, como casa y tierra.

Casa
«... que se deje de andar por casas ajenas, pues la suya es tan llena de bienes...» (1.4).
Casa tiene como rasgos semánticos «lugar habitable», «para personas», «de la familia». 

Mediante el rasgo «habitabilidad», la casa se asocia al castillo. Pero, sin duda, ambas imágenes 
coinciden en su rasgo de «interioridad», porque la casa es el lugar intimo donde vive la familia. 
La casa es un «ser privilegiado» para el estudio de los valores de intimidad del espacio interior. 
«Todo espacio realmente habitado lleva como esencia la noción de casa» que es «un paraíso 
colmado de todos los bienes esenciales»4.

Teresa de Jesús considera que. si la casa del alma es «tan llena de bienes», se debe a que tiene 
a Dios como «Huésped» y «buen vecino», como «amigo» y «amador», que «nunca se quita de 
con él» (1.4). dándole amorosa compañía. Esos términos, huésped, vecino, amigo y amador, cuyos 
rasgos sémicos más destacados son «alojamientos» y «amistad», coinciden con la semántica de 
intimidad, propia de la casa.

La imagen tiene, sin duda, una profunda significación para Teresa de Jesús, porque la casa es 
para ella el lugar de encuentro personal con Dios.

Salir de su casa y «andar porcasax ajenas» significa dejar de estar presente, perder la relación 
intima con Dios, para buscar otras presencias extrañas y otras relaciones, ajenas al Huésped 
que la reclama y enriquece.

Tierra:
«Verá cómo Su Majestad le lleva de unas moradas a otras y le mete en la tierra adonde estas 

fieras ni le puedan tocar ni cansar; sino que las sujete... y burle.... y goce de muchos más bienes 
que podría desear» (1.9).

La tierra adonde meterá al alma no es sino su morada interior. Vemos esbozado el alegórico 
castillo con la mención de las sabandijas, nombre genérico con el que Teresa de Jesús designa 
todas las alimañas del exterior.

Las antítesis interioridad/exterioridad sigue siendo la línea simbólica en la que se inscriben las 
imágenes contrapuestas de las segundas moradas.



Terceras Moradas

Cuartas Moradas

193

a las moradas más juntas a el Rey» (2.4).

La alegoría del castillo sólo aparece cuando Teresa de Jesús declara la oración de recogi
miento infuso. Esa oración había sido descrita por los místicos del Recogimiento, con las 
expresiones «entrar dentro de sí» y «subir sobre si». Nuestra escritora confiesa que «por este 
lenguaje no sabré yo aclarar nada... por el que yo sé decir, pienso que me havréis de entender» 
(3.2). Su lenguaje se cifra en la bella alegoría del Buen Pastor. Pero fiel a su técnica de no atarse 
a ninguna imagen. Teresa de Jesús toma algunos elementos del alegórico castillo, los asocia con 
la alegoría evangélica y los funde en una sola imagen, dándole un simbolismo nuevo:

«Hagamos cuenta que estos sentidos y potencias... que son la gente de este castillo... se han ido 
fuera y andan con gente extraña... enemiga del bien de este castillo, dias y años». (3.2).

En las terceras moradas, la alegoría del castillo no aparece. En su lugar encontramos el símil 
de la fortaleza. íntimamente asociado con aquél.

El clima de las terceras moradas —culminación del camino ascético del alma— es de temor, 
porque «mientra se vive en este destierro» hay poca seguridad. En ese contexto de inseguridad, 
resulta muy apropiado el símil de la fortaleza a la que hay que defender de los enemigos que 
andan a la puerta:

«siempre hemos de andar como los que tienen los enemigos a la puerta, que ni pueden dor
mir ni comer sin armas y siempre con sobresalto si por alguna parte pueden desportillar esta for
taleza» (1.2).

Los rasgos sémico de fortaleza son «lugar habitable», «para defensa», «en la guerra». Ningún 
rasgo de belleza ni de luminosidad que puedan emparentado a simple vista con el castillo. Pero 
la analogía entre ambos símiles no es difícil. Castillo presenta también una semántica de «habi
tabilidad» y de «defensa», porque en su interior vive el Rey. como afirma Teresa de Jesús, y por
que es lugar para defenderse. Además, el actualizador demostrativo, esta, acota los limites del 
símil y los concreta al alma, esta fortaleza.

A las almas que han llegado a las terceras moradas no parece que hay motivo para que
«se les niegue la entrada hasta la postrera» (1.5).
Esa postrera morada o centro del alma es designado por Teresa de Jesús con un nuevo tér

mino alegórico, cántara del Rey. Y lo emplea para urgir a las que llama, irónicamente, «almas 
concertadas». El camino hacia esa morada interior está abierto a todos, pero ellas, aunque «son 
muy deseosas de no ofender a Su Majestad», no están dispuestas a que El las posea del todo. 
Por eso su proceso de interiorización peligra. Una vez más. el símil desarrolla una breve alego
ría cuyo núcleo es la cántara real. Estas almas concertadas.

«no pueden poner a paciencia que se les cierre la puerta para entrar adonde está nuestro Rey 
por cuyos vasallos se tienen y lo son» (1.6).

Teresa de Jesús continúa desarrollando la sencilla alegoría, para insistir en la urgencia de la 
interiorización cuyo precio es la entrega completa a Dios:

«■Entrad, entrad en lo interior: pasad adelante de vuestras obrillas... Mirad los santos que entra
ron en la cámara de este Rey y veréis la diferencia que hay de ellos a nosotros» (1.6).

La alegoría concluye lineas más abajo, para asegurar a esas almas concertadas que si no 
dejan todo por Dios.

«no hayan miedo que suban



194

I
I 

■

■

(5). M. Herráiz: Introducción a las Moradas, op. cit.. pg. 80.

Es el derramamiento exterior al que tantas veces acusa la Santa como el mayor impedimento 
para una relación personal con el Dios que vive dentro del alma. La nueva alegoría continúa: 
los sentidos y potencias fugitivos, «viendo su perdición», se van acercando de nuevo al castillo, 
y merodean en torno a él. sin decidirse a entrar:

«aunque no acaban de estar dentro —porque esta costumbre es recia cosa—. sino no son ya 
traidores y andan alrededor» (3.2).

La gradación lingüistica, «se han ido fuera», «andan», «viendo», «se van acercando», «no 
acaban de estar dentro», «no son ya traidores», «andan alrededor» con la que Teresa de Jesús 
describe el proceso, alejamiento-acercamiento de los sentidos y potencias, configura una página 
magistral de psicología espiritual y humana. En el climax de esa narración de deseos e indeci
siones. aparece Dios bajo la misma figura de rey con la que aparecía en moradas anteriores, dis
puesto a tomar la iniciativa, e introducir a las gentes dispersas en la morada de la inte
rioridad:

«Visto ya el gran Rey. que está en la morada deste castillo, su buena voluntad, por su gran 
misericordia quiérelos tornar a El...» (3.2).

En ese momento, aflora a la mente de la Santa la imagen evangélica del Buen Pastor. Y ese 
Dios que se nos podía antojar todopoderoso, «el gran Rey», se trueca, de repente, en la figura 
mansa y amable del pastor que llama suavemente:

«... como buen pastor, con un silbo tan suave que aun casi ellos mesmos no lo entienden, hace 
que conozcan su voz y que no anden tan perdidos, sino que se tornen a su morada...» (3.2).

La suavidad de la llamada de Dios, el «silbo tan suave», se corresponde con la expresión, 
«casi... no lo entienden». No entender equivale a no oir. porque las llamadas de Dios son tan sua
ves, que el alma apenas puede percibirlas, si no está muy atenta. Teresa de Jesús revela aquí aun 
Dios insistente en su llamada, pero respetuoso con el hombre cuya libertad no quiere violentar. 
No obstante ello. la alegoría concluye con la entrada definitiva de la gente en el castillo. La 
acción poderosa de Dios aparece connotada por la fuerza, paradójicamente suave, del silbo del 
pastor, repetido tres veces en pocas líneas:

«... y tiene tanta fuerza este silbo del pastor, que desamparan las cosas esteriores en que esta- 
van enajenados, y mótense en el castillo» (3.2).

La alegoría presenta la acción polarizadora de Dios, la atracción que El ejerce sobre el alma, 
para atraerla hacia su Persona y centrarla en ella. «Quien «recoge» es Dios que nos vive 
dentro»5.

Pero ese recogerse no es por vía de entendimiento, «procurando pensar dentro de si a Dios» 
(3.3). Esta oración sobrenatural, fruto exclusivo de la iniciativa divina, es de muy diferente 
manera. La Santa quiere subrayar esa acción divina, e insiste por ello en la fuerza del 
silbo:

«algunas veces, antes que se comienza a pensar en Dios, ya esta gente está en el castillo, que 
no sé por dónde ni cómo oyó el silbo de su pastor, que no fue por los oídos —que no se oye 
nada—. más siéntese notablemente un encogimiento suave a lo interior...» (3.3).

Alguien ha llamado bellamente a esta oración «la oración de ios silbos». La suavidad que 
caracteriza la llamada de Dios al interior, y que el alma siente de modo notable, comienza a reve
lar al aspecto fruitivo de las vivencias místicas. El campo léxico de la fruición adquiere, desde 
ahora, una riqueza y expresividad extraordinarias.

La alegoría del Buen Pastarse construye sobre una apoyatura léxica de interioridad. El Buen 
Pastor se caracteriza por estar dentro del castillo, en su morada, como lo estaba el rey. el sol y la



I

Quintas Moradas

Sextas Moradas

195

En las quintas moradas, no se continúa la alegoría del castillo. El alma anda ya muy adelan
tada por los caminos de la oración mística, y Teresa de Jesús comienza a experimentar la inefa
bilidad del misterio. Se siente tentada a callar, y bucea en el lenguaje simbólico, porque las 
comparaciones no le sirven.

La oración de unión, propia de las quintas moradas, se produce en un lugar tan secreto del 
alma, que aleja toda recurrencia al castillo. Si aparece, en cambio, el término alegórico moradas 
cuya frecuencia sigue aumentando:

«¿Cómo os podría yo decir la riqueza y tesoros y deleites que hay en las quintas mo
radas!» (\.\).

Al final del capítulo 1. y preanunciando los gozos sin fin de la unión definitiva. Teresa de 
Jesús presenta el término fruitivo gozo, unido al término alegórico moradas:

«Adelante veréis cómo Su Majestad quiere que le goce el alma en su mesmo centro, aún más 
que aquí mucho en la postrera morada» (1.14).

Aquí, la acción de Dios se presenta violenta y dominadora, porque El quiere comunicarse al 
hombre plenamente y rendirlo del todo a Si. Esa comunicación divina tiene lugar en lo muy 
interior del alma, de aquí que la referencia al castillo sea escasa. Sólo aparece en dos ocasiones, 
como dos breves pinceladas, connotando justamente ese dominio avasallador de Dios.

Cuando describe las «hablas» con las que Dios despierta al alma, y la claridad con que ésta 
percibe sus llamamientos. Teresa de Jesús confiesa:

«Ve bien el alma que otro mayor Señor govierna aquel castillo» (3.18).
Ese Señor que lo gobierna todo y lo puede todo es el Esposo que quiere arrebatar el alma para 

sí:
«Manda el Esposo cerrar las puertas de las moradas, y aún las del castillo y cerca, que en qui- 

riendo arrebatar esta alma» (4.13).

fuente. Las cuatro imágenes tienen en común el rasgo «interioridad». Por su parte los sentidos y 
potencias se tornan y se meten en el castillo, ante el reclamo del pastor. También esos verbos tienen 
en común el rasgo «interioridad». La linea antitética, inierioridad/exterioridad. que estructuraba 
las tres moradas ascéticas desaparece. El alma ya está en el interior.

Para «aclarar mejor» la oración de recogimiento infuso. Teresa de Jesús añade la imagen del 
erizo o tortuga que es nueva en la literatura teresiana; no aparece en ninguna obra anteior. ni 
vuelve a hacerlo en las moradas siguientes. Se trata de un símil que cuadra a su propósito en un 
momento concreto. La imagen del erizo aparece asociada a la alegoría del Buen Pastor, y su sim
bolismo apunta decididamente al interior:

«Como un erizo o tortuga, cuando se retiran hacia sí» (3.3).
Como siempre. Teresa de Jesús maneja la imagen, sin sujetarse al icono original que 

parece «haver leído». Tomado el elemento básico analógico. lo reconduce a su objetivo, subra
yare! protagonismo de Dios en la oración sobrenatural. Mientras que el erizo o tortuga «ellosse 
retiran cuando quieren» (3.3). el alma ha de esperar a que Dios obre en ellas ese recogimiento. 
La acción realizada por los animales contrasta con la incapacidad del hombre, para accederá 
estados de recogimiento infuso, «acá no está en nuestro querer, sino cuando Dios nos quiere 
hacer esta merced» (3.3).



Séptimas Moradas

196

Frente a la escasa aparición del núcleo alegórico castillo, el núcleo imaginativo moradas man
tiene una alta frecuencia (dieciséis veces), y presenta siempre connotaciones de interioridad. 
Generalmente, va unido al término entrar, significando asi los trabajos con que Dios purifica al 
alma antes del matrimonio espiritual:

«¡Oh vélame Dios, y qué son los trabajos interiores y esteriores que padece (el afina) hasta 
que entra en la séptima inorada» (1.2).

El término moradas reaparece en el capitulo 7 unido de nuevo a entrar. Teresa de Jesús 
defiende allí, abiertamente, la necesidad de contemplar la Humanidad de Cristo, para llegara! 
final del camino de interiorización:

«Yo les asiguro que no entren a estas dos moradas postreras; porque si pierden la guia... que es 
el buen Jesús—. no acertarán el camino» (7.6).

En el último capitulo, entrar vuelve a aparecer unido al término alegórico moradas. La llegada 
a la morada más interior sólo le es posible al alma, después de una intensa purificación:

«¡Oh Señor, cómo apretáis a vuestros amadores!... bien... que si es purificar esta alma para 
que entre en la séptima inorada... es poco ...este padecer» (11.6).

A partir de ahora, moradas pierde toda importancia. Teresa de Jesús sólo hablará de la 
morada de Dios, porque el alma ya ha llegado a ella.

Las séptimas moradas son el lugar del encuentro definitivo entre Dios y el alma, del matri
monio espiritual. En ese contexto de unión suprema, aflora de nuevo la alegoría del castillo. 
prácticamente olvidada desde el comienzo de la oración mística. Los elementos alegóricos del 
castillo se entrecruzan con los elementos simbólicos del agua, en un intento de romper el muro 
de lo inefable y expresar los efectos de esa oración nupcial:

«... salen unos rayos de leche que toda la gente del castillo conhorta que parece quiere el 
Señor... que de aquel río caudaloso, adonde se consumió esta fontecica pequeña, salga... algún 
golpe de aquel agua...» (2.7).

La plenitud de la comunicación divina en el matrimonio espiritual se realiza en medio de un 
gran gozo y de un profundo silencio. El entendimiento y las potencias no actúan, el alma llega a 
la plena quietud:

«pasa con tanta quietud y tan sin ruido todo lo que el Señor aprovecha aquí al alma y la 
enseña, que me parece es como en la edificación del templo de Salomón, adonde no se havia de 
oir ningún ruido» (3.11).

La evocación del templo consagrado a Yhavé le sugiere a la Santa la comparación del alma, 
consagrada por el matrimonio, con un templo. Aflora entonces la imagen del castillo, transfor
mado en templo de Dios. El gozo de la unión esponsal caracteriza esta imagen:

«ansí en este templo de Dios, en esta morada suya, sólo El y el alma se gozan en un grandísimo 
silencio» (3,11).

Por el rasgo sémico «exclusividad cultual», la imagen del templo de Dios —referida al alma 
en la plenitud de su unión— se enlaza con la imagen del castillo teresiano en cuyo centro 
vive Dios.

A tal punto llega la transformación del alma en la Divinidad que Teresa de Jesús identifica la 
imagen del Templo de Dios con la morada suya. Completan la analogía de las imágenes los ras
gos. «grandeza», y «hermosura», característicos tanto del castillo teresiano como del templo 
de Salomón.



r

PUERTA

Primeras Moradas

Segundas Moradas

Terceras Moradas

197

En las terceras moradas, el término alegórico puerro aparece dos veces, una empleada en sen
tido real, y otra en sentido metafórico. En el primer caso, la puerta forma parte del símil de lafor
taleza con la que Teresa de Jesús compara al alma que ha de defenderse en este mundo de 
inseguridades. Su sentido es real, y señala el lugar por donde se entra a una casa:

En el libro de las Moradas, el núcleo imaginativo puerta significa siempre entrada al interior. 
Su importancia radica en la estrecha vinculación con el castillo, ya que éste sólo tiene una 
puerta. La imagen aparece hasta quince veces lo que indica su profunda significación dentro de 
la alegoría. A medida que el alma camina hacia su centro. Teresa de Jesús le va descubriendo 
nuevas puertas que es necesario franquear, para llegara lo más interior. La aparición insistente 
de la puerta en todas las moradas es indicio de que el alma está cada vez más cerca de «donde 
está nuestro Rey».

En ellas, la puerta alcanza un profundo valor simbólico, ya que el acceso al castillo sólo es 
posible por la puerta de la oración. Ella es el paso de las tinieblas del exterior al interior:

«a cuanto yo puedo entender, la puerta para entrar en este castillo es la oración» (1.7).
Esa es la puerta y no hay otra. El determinante la es categórico. Oración para conocerse a si 

mismo y oración para conocer a Dios que habita en el castillo, y se quiere comunicar al hom
bre. El primer paso en la oración es el propio conocimiento, considerar «quién son», la gran
deza del hombre y su posibilidad deconversarcon Dios. Para el hombre exteriorizado, que vive 
lejos de si mismo y metido en las cosas del mundo.

«es gran cosa el propio conocimiento y ver que no van bien para atinar a la puerta» 
(1.8).

Y es que. fuera del castillo, el hombre sólo encuentra elementos descentralizadores que le ale
jan de Dios. Dentro, al otro lado de la puerta, se le abre un camino que le lleva hasta el centro 
donde está el Rey. La connotación de interioridad es intrínseca a la puerta, pues ésta se abre 
para entrar a la intimidad con la Divinidad. La relación Dios-hombre es una relación de amis
tad que sólo puede lograrse, si éste se decide a traspasar la puerta de ese castillo.

La misma connotación de interioridad presenta la imagen de la puerta, en las segundas 
moradas, etapa de lucha entre las cosas exteriores que atraen al hombre, y Dios que le llama 
desdeel interior. Es preciso entrar «más adentro», porque allí está Su Majestad, «buen vecino», 
deseando su compañía, y que no deja de llamar, una y otra vez. «para que nos acerquemos a 
El». Teresa de Jesús describe la lucha dramática que se desarrolla en estas moradas entre Dios y 
las criaturas, entre el interior y el exterior. Ante tantas dificultades, y ante el peligro que supone 
«tomar atrás», a las primeras piezas, podría alguien pensar que es mejor «estarse fuera del cas
tillo» y no comenzar el camino de la oración. La Santa sale al paso de esa tentación de aban
dono en los que ya han comenzado, y les exhorta de nuevo:

«Ya os dije al principio... que la puerta para entrar en este castillo es la oración. Pues pensar 
que hemos de entrar en el cielo y no entrar en nosotros.... es desatino» (1.11).



Quintas Moradas

Sextas Moradas

198

El núcleo imaginativo puerta no aparece en las cuartas moradas, pero si, al comienzo de las 
quintas. En ese caso, no significa ya la entrada ai castillo, sino la entrada a las inoradas de la 
unión. No se trata pues de la oración de doble conocimiento, de Dios y de sí mismo, que Teresa 
de Jesús considera indispensable para acceder al castillo . La puerta de las quintas moradas sig
nifica la posibilidad de llegar, siquiera sea. al inicio de la oración de unión

«En algunas cosas de las que aqui diré que hay en este aposento, bien creo que son pocas (las 
que entran), mas aunque no sea sino llegar a la puerta. .. es harto misericordia la que las hace 
Dios» (1.2).

Por segunda vez. encontramos la imagen, unida ahora a la de la bodega interior, significando 
la pasividad del alma en esta oración de unión. Aqui solo Dios actúa. los sentidos y potencias 
callan, para no estorbar la acción divina; la voluntad está del todo rendida a Dios:

«Esta es ¡a bodega donde nos quiere meter el Señor.... y para mostrar sus maravillas mejor, no 
quiere que tengamos en ésta más parte de la voluntad, que del todo se le ha rendido, ni que se le 
abra la puerta de las potencias y sentidos, que están todos dormidos» (1.13).

El simbolismo de interiorización se perfila más. porque la unión se realiza en lo más interior 
del alma. Dios como Señor absoluto, quiere entrar a ese interior, sin que al alma le ponga nin
gún impedimento:

«Su Majestad... quiere... entrar en el centro del alma sin ninguna (puerta), como entró a sus dis
cípulos. cuando dijo: «Pax vobis». y salió del sepulcro sin levantar piedra» (1.13).

«Harto gran miseria es vivir en vida que siempre hemos de andar como los que tienen los 
enemigos a la puerta... siempre con sobresalto si por alguna parte pueden desportillar esta forta
leza» fl.2).

El segundo ejemplo nos ofrece una realización metafórica de \a puerta. Al hablar de las almas 
«concertadas» de estas terceras moradas que piden gustos en la oración, sin haberse dado del 
todo a Dios. Teresa de Jesús les echa en cara su falta de humildad.

«no pueden poner a paciencia que se les cierren la puerta para entrar adonde está nuestro Rey 
por cuyos vasallos se tienen y lo son» (1.6).

Cerrar la puerta es privar al alma de gustos en la oración Porque el verdadero vasallo ha de 
servir ai Rey con amor desinteresado, sin pedir nada a cambio. Sólo a ese precio podrá el alma 
seguir caminando hacia la morada interior donde El la espera

En las sextas moradas, la puerta adquire una intensa connotación de interioridad, lejos ya de 
su significación inicial de entrada al castillo. Las sextas moradas son la antesala de la morada 
divina donde se realiza la unión transformante. La alegórica puerta marca la analogía entre esas 
dos últimas etapas del proceso de interiorización. Si Teresa de Jesús las divide por razones 
metodológicas, afirma, sin embargo, que

«Esta (morada) y la postrera se pudieran juntar bien, porque de la una a la otra no haypwerrn 
cerrada» (4.4).

Las expresiones, puerta cerrada o cerrar las puertas, aparecen por tres veces seguidas, en el 
mismo capitulo, para connotar la profunda interioridad con que Dios quiere realizar el despo
sorio con el alma. y. al mismo tiempo, el absoluto protagonismo de Dios:



Séptimas Moradas

199

«Estegran Dios... no quiere estorbo de naide... sino de presto, manda cerrarlas puertas de estas 
moradas todas, y sólo en la que El está queda abierta para entrarnos» (4.9).

Una vez más. Teresa de Jesús juega con la oposición, singular/plural. y con las antítesis sim
bólicas. cerrar las puertas/abrir la puerta. El plural puertas marca el carácter totalitario de la 
acción divina, del mismo modo que la forma pronominal entrarnos expresa la iniciativa de 
Dios. A su vez. la antitesis, cerrar todas/abrtr sólo, refuerza el simbolismo de interiorización: se 
cierra todo lo que comunica con las moradas más exteriores, y se abre sólo la morada donde 
está Dios. El proceso de interiorización tiene su sola razón de ser en la presencia habitual de 
Dios en el fondo del alma. A esa morada interior del castillo sólo se puede acceder por iniciativa 
divina. El último tramo del camino del recogimiento, el apex mentís, tiene que recorrerlo el 
alma, llevada por la mano poderosa de Dios.

El mismo simbolismo de total aislamiento y de acción avasalladora de Dios lo volvemos a 
encontrar en la declaración del arrobamiento:

«Manda el Esposo cerrar las puertas de las moradas, y aún las del castillo y cerca, que en qui- 
riendo arrebatar esta alma...» (4.13).

La dimensión simbólica de interiorización está aquí muy marcada por el empleo del verbo 
cerrar cuyo rasgo de «interioridad» es distintivo. Cerrar las puertas de las moradas, del castillo y 
aún de la cerca supone el total aislamiento del exterior. Nadie, salvo Dios y el alma, permane
cen dentro. Con el uso casi yuxtapuesto de los cuatro núcleos imaginativos, puertas, moradas, 
castillo y cerca. Teresa de Jesús logra la mayor expresividad literaria en orden a la interio
rización.

Pero el núcleo imaginativo puerta no se agota con estas significaciones, porque para Teresa 
de Jesús, la puerta es también, y. sobre todo. Jesucristo. A la mayor contemplación no se puede 
llegar sin la mediación de la Humanidad sagrada. La santa afirma que Cristo es la puerta por 
donde se ha de entrar a las últimas moradas, allí donde el alma recibe las más altas comunica
ciones de Dios. Esta imagen de la puerta = Jesucristo no es nueva en las obras teresianas; la 
vimos en el Libro de la Vida, cuando Teresa de Jesús defendía la Humanidad de Cristo, y la pre
sentaba como puerta para que Dios nos mostrara sus grandes secretos (K 22.6). Ahora, en las 
sextas moradas, encontramos la misma referencia a Jesucristo. Sólo a través de El puede llegar 
el alma a la unión plena con Dios. Si el hombre se aparta de

«La sacratísima Humanidad de nuestro Señor Jesucristo... yo les asiguro que no entren a estas 
dos moradas postreras» (7.6).

El simbolismo de la puerta es muy sugestivo en las séptimas moradas. El alma ya ha entrado 
en la morada de Dios, y allí se ha consumado el matrimonio espiritual. Estamos en plena inte
rioridad. Aquí termina el camino de la interiorización y se alcanza la unión transformante. Ya 
no hay más puertas, porque Dios se comunica plenamente. Teresa de Jesús lucha por encontrar 
la expresión más adecuada, para declarar cómo sucede el matrimonio espiritual:

«Pasa esta secreta unión en el centro muy interior del alma, que deve ser adonde está el 
mesmo Dios, y a mi parecer no ha menester puerta por donde entre» (2.3).

Se insiste en la absoluta gratuidad del don divino y en el protagonismo de Dios. Es El quien 
entra, cuando quiere y donde quiere; nada es obstáculo a su acción poderosa, ni sentidos 
ni potencias:

«Digo que no es menester puerta, porque... aparécese el Señor en este centro del alma (con) 
visión intelectual... como se apareció a los Apóstoles sin entrar por la puerta, cuando les dijo: 
Paz vobis» (2.3).



LUZ

Primeras Moradas

200

El simbolismo de la luz. característico de la literatura teresiana, alcanza su máxima realiza
ción en el libro de las Moradas del castillo interior, porque en él se nos describe el misterio de la 
inhabitación de Dios en el hombre. Esta verdad teológica, experimentada místicamente por 
Teresa de Jesús, es la clave de su simbolismo de la luz. Este simbolismo está vinculado con el 
simbolismo del sol. Porque el sol está dentro, el alma puede recibir la luz que le llega desde su 
interior. La iluminación proviene del centro, no del exterior. Por eso. a medida que el alma se 
adentra por las moradas del castillo interior, la iluminación crece, hasta hacerse deslumbrante 
La oposición luz/tinieblas sobre la que gira el simbolismo teresiano de la luz. coincide exacta
mente. en este libro, con la oposición interior/exterior. Caminar hacia el interior es caminar 
hacia la luz que sale del palacio donde está el Rey. Alejarse del interior es caminar hacia las 
tinieblas que rodean el castillo donde habita el demonio.

Lo más característico del simbolismo de la luz en las Moradas es su interioridad. Teresa de 
Jesús insiste, una y otra vez. en que el sol está dentro, y desde ahí ilumina con su luz todas las 
moradas del castillo. La luz adquiere en este último libro una connotación de espacialidad que 
hay que sumar a las otras connotaciones, sensitivas y sensoriales, que vimos en libros anterio
res. De este modo, la palabra-clave, luz. va llenando su contenido semántico de connotaciones 
diversas, hasta convertirse en una palabra-símbolo en el Castillo interior.

En las primeras moradas, destaca notablemente el simbolismo de la oposición semántica 
luz/tinieblas. El léxico que constituye esa oposición sustenta una tupida red de imágenes, sol. luz. 
castillo, diamante, crista!, perla, tinieblas, oscuridad, ceguedad, paño, negro, pez. intimamente cone
xas entre si por la antítesis de los rasgos «luz»/«carencia de luz». Las imágenes caracterizadas 
por la «luz» son imágenes del interior, porque el sol y la luz están en el centro del castillo, y el 
diamante, el cristal y la perla son sinónimos del resplandeciente castillo interior, como vimos 
Estas imágenes, además del rasgo «luz», poseen el de «interioridad». Por el contrario, las imá
genes caracterizadas por el de «carencia de luz», son imágenes del exterior, porque las tinieblas 
simbolizan el demonio que está fuera del castillo, y las restantes unen a su rasgo «carencia de luz» el 
de «exterioridad». Podemos trazar, por tanto, una linea contrapuesta, luz-interioridad/iinieblas- 
exterioridad, en la que se inscribe la totalidad de las imágenes citadas.

La significación más claramente expresada por el símbolo de la luz. en el libro de las Mora
das, es la comunicación de Dios al hombre. Dios es luz que habita en su interior desde donde se 
le comunica gratuitamente. A medida que el hombre camina hacia su interior, la comunicación 
divina crece, y él recibe mayor plenitud de luz. Esa localización de la luz en el centro del alma 
aparece, por primera vez. en las Moradas'.

«Havéis de notar que en estas moradas primeras aún no llega casi nada de la luz que sale del 
palacio donde está el Rey» (2.14).

El cambio de protagonista es evidente. Hasta aquí era el alma quien debía procurar abrir 
puertas, para entrar en la morada interior. Ahora, es Dios quien entra y se muestra y actúa, 
como Señor absoluto. El matrimonio espiritual es una unión permanente entre Dios y el alma 
en la morada interior. Tan permanente, que nada los puede ya separar. Cuando Dios mete al 
alma «en la mesma morada que tiene para Si», si aquélla tuviese que salir, por cumplir 
con la obediencia.

«siempre, cuando tornades. os terna la puerta abierta» (Epil. 21).



Segundas Moradas

Terceras Moradas

201

Las segundas moradas ofrecen un cuadro imaginativo muy pobre. porque son las de la lucha 
del alma contra sus enemigos. El simbolismo de la Luz se manifiesta sólo en el léxico, como 
expresión de la ciencia divina y de la comunicación de Dios. pero, en ambos casos, con muy 
escasa frecuencia. Asi la metáfora lexicalizada «dar luz». En un contexto en el que todo es lla
mada a caminar al interior por los peligros y trabajos que ofrece el demonio. Teresa de Jesús 
invoca a Dios y le pide por los que quieren ir «muy adelante»;

«¡Ah Señor mío!... no consintáis que esta alma sea engañada para dejar lo comenzado. Dadle 
luz. para que vea cómo está en esto todo su bien...» (1.6).

Más significativa que la metáfora, dar luz. es la presencia de los simbólicos verbos, ver y enten
der. y los del campo léxico del conocimiento, connotando la comunicación y la iluminación 
divinas:

«si nunca le miramos ni consideramos lo que le devemos y la muerte que pasó por nosotros, no 
sé como \e podemos conocer... Plega a Su Majestad nos dé a entenderlo mucho que le costamos... y 
que para esto nos es necesario orar» (1.12).

En las terceras moradas, el cuadro imaginativo sigue siendo muy pobre, y el simbolismo de la 
luz apenas tiene relevancia. Teresa de Jesús muestra a los que han llegado hasta aquí, el cambio 
de actitud que deben adoptar ante el protagonismo que Dios va adquiriendo. El hombre debe 
rendirse a la voluntad de Dios y aceptar su actuación, aunque no lo entienda. La iluminación 
que se recibe en las terceras moradas está significada, como en las anteriores, por los simbólicos 
ver y entender:

Hay una afluencia de ...: del. ntet ioi del palacio al exterioi del castillo Sin etnbatgitx la posi
bilidad que tiene el alma de ser iluminada, no depende sólo de la proximidad ale. Si en las 
primeras moradas se recibe una escasa iluminación es. -obre todo, poi culpa de las exvas exte
riores —consecuencias del ¡secado— que entran al interior, Teresa de Jesús repite, obsesiva 
mente, que Dios no se apana del centro del alma donde permanece sicmpie. Son las cosas 
exteriores, representadas alegóricamente por las sabandijas, las que tuiban la vista del 
hombre;

«El alma... está escurecida en alguna manera., y no por culpa de la pieza, sino porque con 
tantas cosas malas de culebras y \ iboras y cosas emponz.oñosas que entraron con el. no le dejan 
advenir a la luz» (2.14).

La luz simboliza también la gracia que el hombre recibe gratuitamente y que puede perder 
por el pecado. Teresa de Jesús contrapone en estas moradas dos planos: alma en gracia alma en 
pecado Movida por su afán apostólico, se dirige a todos los cristianos, y enfatiza la expresión, 
para que se alejen del pecado que. para ella, es alejarse de la luz:

«¡Oh almas redimidas por la sangre de Jesucristo!... l laved lástima de vosotras mismas. 
Mirad que si se os acaba la vida, jamás tornaréis a gozar de esta luz» (2.4):

Pero, en las Moradas del castillo interior, el simbolismo de la luz no se manifiesta sólo en el 
empleo de imágenes, sino también por los términos ver y entender que presentan un carácter 
metafórico. Destaco, sobre todo, el último, porque sufre una evolución muy interesante en 
orden a ese simbolismo de la Luz.

Para Teresa de Jesús, entender significa, en las moradas ascéticas, comprender con el entendi
miento. interpretar rectamente las experiencias espirituales y comunicarlas con la misma 
rectitud.



Cuartas Moradas

Quintas Moradas

Sextas Moradas

202

esta certidumbre, no diría yo que es unión de toda el alma con

La luz como símbolo de la comunicación divina, y sobre todo, de Jesucristo aparece con gran 
fuerza expresiva en las sextas moradas que son las moradas de la luz. El alma ya va muy avan
zada por los caminos de su castillo interioren cuyo centro está el sol. La luz. uno de sus principa
les atributos, aparece estrechamente vinculada a aquél.

Es tanta la certeza de la presencia de Dios en lo interior, que Teresa de Jesús llega a 
afirmar:

«quien no quedare con 
Dios» (1.11).

«¡Oh. Señor mío... ¿cómo queréis que se desee vida tan miserable?; que no es posible dejar de 
querer y pedir que nos saquéis de ella, si no es con esperanza de perderla por Vos... y sobre todo 
entender que es vuestra voluntad» (1.2).

La luz no tiene, en las cuartas moradas, una expresión imaginativa destacada, pero sigue 
siendo el símbolo de la comunicación divina. La imagen aparece sólo dos veces. Al comenzara 
describir las maravillas de esas moradas, y ante la dificultad que experimenta por la sublimi
dad de la doctrina. Teresa de Jesús reconoce que

«un poco más luz me parece tengo destas mercedes que el Señor hace a algunas almas» 
(1-1).

En la declaración del recogimiento infuso, la Santa aconseja no suspender el entendimiento 
y emplearlo en recordar la gloria de Dios, hasta que el Señor actúe:

«cuando Su Majestad quiere que el entendimiento cese, ocúpale por otra manera y da una luz 
en el conocimiento., que le hace quedar absorto» (3.8).

Más importante que las metáforas luminosas es el término entender que comienza a signifi
car conocimiento experiencia! de las gracias místicas:

«Como ya estas moradas se llegan más a adonde está el Rey. es grande su hermosura y hay 
cosas tan delicadas que ver y entender...» (1.2).

A ese conocimiento sobrenatural, el hombre no puede llegar por su sola razón y entendi
miento. La oposición, luz/oscuridad. expresa esa impotencia:

«el entendimiento no es capaz para poder dar traza como se diga siquiera algo que venga tan 
ai justo, que no quede bien escuro para los que no tienen espiriencia» (1.2).

En la oración de unión, la comunicación de Dios es desbordante, y por ello lo es también la 
iluminación que recibe el alma. Para expresarlo. Teresa de Jesús no recurre a metáforas, sino 
que se sirve, especialmente, de los términos simbólicos, ver y entender, modificados por el adje
tivo claro que es el atributo especifico de la luz en la literatura teresiana.

Dios imprime en la oración de unión la verdadera sabiduría, privando al alma de sus poten
cias y sentidos para mostrale mejor que la acción es suya, y que el hombre nada puede en esa 
oración mística:

«Ya veis esta alma que la hecho Dios bova del todo, para imprimir mejoren ella la verdadera 
sabiduría, que ni ve. ni oye, ni entiende» (1.9).



(6) V García de la Concha, o/;, cil.. pg. 261.

203

Todos los fenómenos místicos que Teresa de Jesús describe en estas moradas tienen un doble 
carácter: de purificación y de iluminación. En la oración de desposorio, la comunicación 
divina es intensísima, y el conocimiento de Dios llega a ser muy profundo. Para declararlo. 
Teresa de Jesús se vale del simbolismo del sol y de la luz. De nuevo, la oposición, ¡uz/tinieblas. La 
luz simboliza el conocimiento de Dios, frente a la oscuridad que simboliza el ocultamiento 
de la verdad:

«Está un alma en toda la tribulación y alboroto interior... y escuridad del entendimiento y 
sequedad: con una palabra que diga (Dios) solamente: «No tengas pena» queda sosegada y sin 
nenguna, y con gra/z luz» (3,5).

El desposorio espiritual es una etapa de purificación y de iluminación. Para realizarlo. Dios 
arrebata al alma y la junta consigo, después de purificarla. La iluminación divina en la oración 
de arrobamiento es tan intensa, que Teresa de Jesús confiesa:

«el alma nunca estuvo tan despierta para las cosas de Dios ni con tan gran luz y conocimiento 
de Su Majestad» (4.3).

Después del vuelo de espíritu en el que el alma ha visto grandes cosas, la luz vuelve a simboli
zar la comunicación profundísima de Dios:

«Parécele que toda junta ha estado en otra región muy diferente de en ésta que vivimos, 
adonde se le muestra otra luz tan diferente de la de acá. que si toda su vida ella la estuviera fabri
cando.... fuera imposible» (5,7).

Pero la luz es. sobre todo, para Teresa de Jesús, el símbolo de Jesucristo. Todas las visiones de 
la Sagrada Humanidad que recibe son descritas mediante las metáforas, luz. claridad, resplan
dor. diamante También los términos del campo léxico del conocimiento, modificados por los 
atributos, claro y cieno, cumplen una función iluminadora.

Las metáforas de la luz aparecen, sobre todo, en la descripción de las visiones imaginarias. 
Teresa deJesús acumula imagen sobre imagen, para describir la belleza y la blancura de Cristo, 
la rapidez con que se muestra y la luz que irradia su presencia La visión es comparada a 
un relámpago'.

«Muéstrale claramente su sacratísima Humanidad de la manera que quiere.... y aunque es 
con tanta presteza, que lo podríamos comparar a la de un relámpago, queda tan esculpida en la 
imaginación esta imagen gloriosísima» (9.3).

La Santa se apresura a afirmar que no es una imagen pintada, sino viva, y la luz que proyecta 
es tan intensa, que

«no se puede estar mirando mas que estar mirando al sol...: y no porque su resplandor da 
pena, como el del sol. a la vista interior, que es la que ve todo esto» (9.4).

Esa visión de Jesucristo tiene lugar en el interior; no son los ojos corporales los que perciben 
la presencia de la Humanidad Sagrada, sino «la vista interior». No salimos de la linea básica. 
luz-interioridad.

La belleza de Cristo vivo lleva a Teresa de Jesús a un «asedio de imágenes no progresivas»6, 
para encarecer la luz deslumbrante que irradia su figura:

«Porque su resplandor es como una luz infusa y de un sol cubierto de una cosa tan delgada, 
como un diamante si se pudiera labrar; como una holanda parece la vestidura» (9.4).

No es difícil encontrar el hilo semántico que une esas metáforas, porque luz. sol. diamante y 
holanda, tienen en común los rasgos sémicos. «resplandor» y «blancura».



Séptimas Moradas

204

con una glosa que es resumen de todo lo

El matrimonio espiritual es la culminación de la donación de Dios y de su comunicación al 
alma. Donación y comunicación que suponen plenitud de luz. A diferencia del desposorio 
espiritual en el que las potencias se perdían y el alma «ninguna cosa entiende».

«aquí... quiere ya nuestro buen Dios quitarle las escamas de los ojos y que vea y entienda algo 
de la merced que le hace» (1.7).

La merced del matrimonio espiritual comienza en el libro de las Moradas, con una visión 
intelectual de la Santísima Trinidad. En ella queda el alma inmersa en un mar de luz:

«por cierta manera de representación de la verdad, se le muestra la Santísima Trinidad .. a 
manera de una nube de grandísima claridad... y por una noticia admirable... entiende con grandí
sima verdad ser todas tres Personas... un solo Dios» (1.7).

Masque ninguna otra imagen, la/uz se caracteriza, en las séptimas moradas, por su interiori
dad. Dios se comunica al alma en lo más profundo. Teresa de Jesús acumula expresiones que 
no dejan lugar a duda:

«notoriamente ve... que están en lo interior de su alma, en lo muy muy interior; en una cosa 
muy honda... siente en sí esta divina compañía» (1.8).

Al final del libro de las Moradas, la palabra clave luz se convierte en palabra símbolo, porque 
se ha llenado de connotaciones: el alma ve a Dios en lo interior y entiende y lo siente. La luz ya no 
es sólo iluminación, sino espacialidady sentimiento profundo.

Después de describir la intensa iluminación que recibe el alma, como preparación al matri
monio espiritual. Teresa de Jesús declara el hecho concreto en el que Dios le concede esa mer
ced. El matrimonio espiritual se realiza durante una visión de la Humanidad Sagrada de 
Cristo, primero imaginaria e intelectual después. La Santa describe la primera con ios mismos 
términos luminosos con los que declara siempre la belleza de Cristo-Luz:

La descripción de la hermosura de Cristo acaba 
dicho. La visión de la Humanidad sagrada es

«la más hermosa (vista) y de mayor deleite que podría una persona imaginar» (9.4).
La iluminación del desposorio espiritual se le concede a Teresa de Jesús, en otras visiones de 

más subido valor aún que las de la Humanidad de Cristo y que dejan su alma con una luz más 
intensa todavía.

.Asi la visión intelectual en la que Dios muestra a Teresa que sólo El es verdad. La oposición 
luz/oscuridad aparece aquí, significa por la oposición verdad/mentira:

«Acaece ansí muy de presto, y de manera que no se puede decir, mostrar Dios en si mesmo una 
verdad que parece deja oscurecidas todas las que hay en las criaturas y muy claro dado a entender 
que El sólo es verdad que no puede mentir: y dase bien a entender, que todo hombre es menti
roso. loque no se entendiera jamás ansí, aunque muchas veces se oyera. Es verdad que no pueda 
faltar» (10.6).

La visión se expresa con los mismos términos luminosos que la Santa emplea, para declarar 
las visiones intelectuales: dar a entender muy claro, no saber decir. Con esa gran visión, todo en 
Teresa queda iluminado. Dios, los hombres, las cosas. Esa iluminación la lleva a una resolu
ción ascética que se convierte en eje de su vida y de su doctrina espiritual: andar en verdad 
delante de Dios y de las gentes. Esa es también la base teresiana de la humildad, fruto de la ilu
minación divina:

«Pusóseme delante esto: que... Dios es suma verdad y la humildad es andar en verdad» 
(10.8).



205

«se le representó el Señor.... con forma de gran resplandor y hermosura y majestad, como des
pués de resucitado» (2.1)

La inefabilidad deesa unión lleva a nuestra escritora a un nuevo «asedio» de imágenes cuyo 
componente básico es la luz. El desposorio espiritual es

«como si dos velas de cera se ju masen tan en estremo. que toda la luz fuese una. u q ue el pabilo y 
la luz y la cera es todo uno; más después bien se pueden apartar» (2.6).

Por el contrario, la unión del matrimonio espiritual es indisoluble.
«como si en una pieza estuviesen dos ventanas por donde entrase gran luz. aunque entra divi

dida. se hace todo una luz» (2.6).
Volvemos a la imagen inicial del libro, para insistiren la interioridad desde donde Dios se comu

nica. Porque la luz que salía del interior del castillo donde estaba el sol. es la misma que ahora 
invade al alma, unida en matrimonio con Dios:

«seentiende claro que hay en lo interior... sol de donde procede una gran luz. que se envía a las 
potencias, de lo interior del alma» (2.8).

El interiores el punto donde convergen todas las lineas imaginativas en las séptimas mora
das. pues lo que interesa a nuestra escritora es llevarnos a la morada de Dios donde «no dejare
mos de entrar... todos». La única condición necesaria es «disponernos» y

«desviarnos de todo lo que pueda embarazar esta luz» (2.10).
Volvemos a encontrar la imagen del cristal o del espejo que veíamos en las primeras moradas. 

Podría parecer, a primera vista, que la imagen es traída un poco a la fuerza. No es asi. ya que 
desde el comienzo, la Santa nos ha sumergido en un mundo de luz. para declararnos que el 
matrimonio espiritual se realiza, durante una visión imaginaria de Jesucristo, en la que El 
se le muestra.

«con forma de gran resplandor» (2.1).
Sigue luego la declaración de la oración esponsal y sus diferencias con el desposorio. Des

pués se explaya en la consideración de las palabras de Cristo. «Yo estoy en ellos», en clara refe
rencia a la interioridad con que Dios se comunica al hombre. Al comenzar esas palabras, la 
Santa se lamenta de que no todos los hombres las entienden «como las entiende el alma» en 
esta oración. Desde ese conocimiento místico, yen un contexto de tanta luz. no nos extraña que 
aparezca la imagen del espejo, que. es Jesucristo, cuya luz tampoco vemos por nuestra 
culpa;

«mas como faltamos en no disponernos y desviarnos de todo lo que puede embarazar esta 
luz. no nos vemos en este espejo que contemplamos, adonde nuestra imagen está esculpida» 
(2.10).

Sin duda que esta imagen del espejo nos evoca la imagen de aquel otro con el que Teresa de 
Jesús decribia una visión de Jesucristo, al final del Libro de la Vida (40.5). Entonces, el espejo 
claro, en cuyo centro se representaba Cristo, era el alma de Teresa; pero al mismo tiempo, sin 
saber decir cómo, ese espejo claro «se esculpía todo en el mesmo Señor». La claridad del alma se 
esculpía en la claridad de Dios. Hasta las expresiones lingüisticas son las mismas, lo que 
prueba que la imagen estaba grabada en la mente de nuestra escritora. Ahora, en el libro de las 
Moradas, el simbolismo se completa y se agranda, porque el alma ya no es sólo un espejo claro. 
sino «un castillo todo... de un muy claro cristal» en cuyo centro está el sol que irradia su luz hacia 
el exterior. El alma tiene que caminar hacia ese centro, para ser totalmente iluminada. Sólo 
entonces podrá ver su imagen «esculpida» en el espejo interior que es Jesucristo.

Seguimos en la linea básica imaginativa, luz-interioridad, sobre la que se estructura el libro de 
las Moradas.



SOL

Primeras Moradas

(7) Estudios literarios sobre mística española. Gredos. Madrid. 1976. pg. 62

206

El sol es para Teresa de Jesús, el símbolo de la Divinidad. Asi es en todas sus obras donde la 
metáfora so/ siempre se refiere a Dios: sol. sol de justicia, sol divino. Sin embargo, la localización 
explícita del sol en el centro del alma aparece, por primera vez. en las Moradas del castillo 
interior.

Dios es el sol que está dentro del alma, en el centro del castillo, irradiando su luz hacia el exte
rior. Precisamente, porque el sol está dentro, es resplandeciente el castillo:

«con estarse el mesmo sol que le dava tanto resplandor y hermosura., en el centro de su 
alma...» (2.1).

De ese so/ interior proceden la luz y la belleza. Al comienzo de las primeras moradas. Teresa 
de Jesús teje una red de imágenes, so/, castillo, diamante, cristal, perla, conectadas entre si. como 
ya vimos, por el cruce de sus rasgos «luminosidad», «belleza» y «resplandor». Pero también 
por el de «interioridad», común a todas ellas, pues esas imágenes se refieren a Dios que vive 
dentro y al alma en cuyo centro vive Dios. Lo característico del simbolismo del sol. en el libro de 
las Moradas, es su interioridad. De ese simbolismo se vale nuestra escritora, una y otra vez. para 
reiterar la presencia de Dios en el interior del alma:

«Es de considerar aqui que... aquel sol resplandeciente que está en el centro del alma, no 
pierde su resplandor y hermosura» (2.3).

Dios permanece en el alma no obstante el pecado. El tema es obsesivo, porque Teresa de 
Jesús vuelve a él. al concluir el párrafo:

«... (el sol) siempre está dentro de ella y cosa no puede quitar su hermosura» (2.3).
Sin embargo, los efectos producidos por ese sol divino si pueden quedar anulados por el 

pecado. Teresa de Jesús recurre a una comparación para declararlo mejor. El núcleo del nuevo 
símil es el cristal. Aunque el sol siga estando en el centro del alma, después del pecado:

«es como si allí no estuviese para participar de Él. con ser tan capaz para gozar de Su Majes
tad como el cristal para resplandecer en el sol» (2.1).

El símil está tejido con los mismos hilos sémicos «luz» y «resplandor», aunque aqui se trate 
del sol natural.

Salta a la vista que esta comparación no es independiente de la imagen inicial del alma, vista 
«como un castillo... de muy claro cristal» (1.1). El núcleo imaginativo vuelve a aflorar, porque 
no salimos de la misma semántica antitética, luz/oscuridad. connotando la oposición.gracia/ 
pecado.

El símil del cristal deriva hacia lo alegórico. Teresa de Jesús quiere ponderar la malicia y gra
vedad del pecado, y añade un elemento nuevo muy expresivo, «el paño muy negro», con el que 
completa la alegoría:

«Mas si sobre un cristal que está al sol se pusiese un paño muy negro, claro está que. aunque el 
sol dé en él. no hará su claridad operación en el cristal» (2.3).

Por su rasgo «negrura», la imagen del «paño negro» se inscribe en el campo de las imágenes 
de la oscuridad, con claras connotaciones negativas, opuesto al campo de las imágenes de la luz 
H. Hatzfeld. comentando esta imagen del cristal que se cubre con un paño negro, dice que «este 
concepto imaginativo no se encuentra en el misticismo occidental»7. El concepto imaginativo



Sextas Moradas

(8) Cfr. MJ. Fernández Leborans. op cit.. pg. 144.

207

«paño muy negro» no es nuevo en Teresa de Jesús. Basta recordar la imagen del espejo que se 
cubría con «una gran niebla» (K 40.5) con la que la santa describía un visión de Jesucristo. 
Entonces como ahora, «lo negro», que es el pecado, cubre la claridad del espejo y del cristal. En 
esos conceptos imaginativos de corte popular que Teresa de Jesús añade, para acercar la ima
gen a lo cotidiano, es donde radica uno de los elementos de su orignalidad literaria.

Todas esas consideraciones sobre el pecado provocan en la santa un estallido de dolor y una 
exhortación a los cristianos, para que se alejen de él. De nuevo el término entender cumple una 
función iluminadora:

«¡Oh almas redimidas por la sangre de Jesucristo!, entendeos y haved lástima de voso
tras!» (2.4).

Es el momento de retomar la imagen inicial del cristal con la que Teresa comparaba el alma 
en gracia. El símil se convierte en metáfora, y se llega a la ecuación cristal = alma, pez = 
pecado:

«¿Cómo es posible que entendiendo esto no procuráis quitar esta pez de este cristatl» (2.4).
La relación entre las imágenes cristal y pez parece exigida por el rasgo «solidez», propio del 

cristal, con el que se corresponde el de «viscosidad», propio de la pez8.
Volveremos a encontrar la imagen del cristal en las séptimas moradas, convertida en el espejo. 

símbolo de Jesucristo.

El simbolismo del sol. referido a Dios que vive dentro del alma, reaparece fugazmente, en las 
sextas moradas que son las del desposorio espiritual. Teresa de Jesús significa algunos de los 
«grandes trabajos» que padece el alma en estas moradas de preparación a la unión plena, con 
la imagen de la tempestad. Después de ese combate y «apretamiento interior», aparece el sol lle
nando el alma de luz:

«Ningún remedio hay en esta tempestad, sino aguardar a la misericordia de Dios. que... con 
una palabra sola suya... lo quita todo tan de presto que parece no huvo nublado en aquel alma, 
según queda llena de sol y de mucho más consuelo» (1.10).

La oposición semántica, luz/oscuridad. significada ahora por la oposición simbólica, nu- 
blado/sol. sigue siendo el eje sobre el que gira el simbolismo de la luz en el libro de las 
Moradas.

Más adelante, en el capitulo 5. Teresa de Jesús declara la oración de vuelo de espíritu, y recu
rre a diversas imágenes, para «dar a entender» lo que a ella se le hace «bien dificultoso». Nues
tra escritora intenta explicar si el vuelo de espíritu pasa, «estando en el cuerpo u no», y ensaya 
las imágenes de la paja, del ámbar y del jayán, del manantial que desata sus aguas. Al final, se 
vale del sol natural y de sus rayos, para formular un símil que ayude a su declaración:

«he pensado si como el sol. estándose en el cielo, que sus rayos tienen tanta fuerza que no 
mudándose él de allí, de presto llegan acá» (5.9).

La aplicación del símil al vuelo de espíritu la hace ella misma; lo que le ocurre al sol y a sus 
rayos, le ocurre al alma cuya parte superior es atraída por la fuerza del sol divino:

«el alma y el espíritu, que son una mesma cosa, como lo es el sol y sus rayos, puede, quedán
dose ella en su puesto, con la fuerza del calor que le viene del verdadero sol de justicia, alguna 
parte superior salir sobre sí mesma» (5.9).



Séptimas Moradas

PIEDRAS PRECIOSAS

208

La sintaxis resulta un poco enrevesada por el hipérbaton y por la inefabilidad de la gracia 
mística. Teresa de Jesús vuelve al difícil tema de la diferencia entre el alma y el espíritu. Es la 
doctrina del apex mentís de los recogidos, el «subir sobre si» de la parte superior del alma que 
ella ha experimentado, pero que no sabe declarar.

En las séptimas moradas. Teresa de Jesús retoma el simbolismo del sol. para insistir en su 
gran tema: la presencia de Dios dentro del alma. En un lenguaje coloquial, la madre Teresa 
explica a sus hijas que. antes de consumarse el matrimonio espiritual. Dios mete al alma en «su 
morada» que es «otro cielo»; porque el alma no es una «cosa escura», ni dentro de ella «está 
alguna escuridad». La vive Dios que es el sol. y solamente por el pecado se incapacita para reci
bir su luz. aunque El sigue estando allí:

«De la que no está en gracia, yo os lo confieso, y no por falta de sol de justicia, que está en ella 
dándole ser. sino por no ser ella capaz para recibir la luz» (1.3).

Más adelante, en el capitulo 2. declara la Santa las diferencias entre el desposorio y el matri
monio espiritual, y los grandes efectos que produce este último. Son unas «secretas aspiracio
nes» que el alma «siente muy bien», «aunque no se saben decir». Esos efectos son de tal 
intensidad, y tan evidentes, que incluso el cuerpo participa de ellos. De nuevo aparece el tema 
obsesivo de la presencia de Dios en lo interior, y de nuevo el simbolismo del sol para 
significarlo:

«se entiende claro que hay en lo interior... so/ de donde procede una gran luz. que se envía a 
las potencias, de lo interior del alma» (2.8).

Las piedras preciosas son para Teresa de Jesús el símbolo de las gracias divinas y, muy espe
cialmente. de las gracias místicas. De aquí que. en el Castillo interior, el empleo de las metáforas 
preciosistas sea más frecuente a partir de las quintas moradas en las que se declaran los últimos 
grados de la oración contemplativa.

El libro se abre con una página, intensamente luminosa, en la que Teresa de Jesús describe la 
belleza del alma en gracia:

«como un castillo todo de un diamante o muy claro cristal» (1.1).
Para completar esa visión grandiosa del alma, añade todavía nuestra escritora una cuar

ta imagen:
«que será ver este castillo tan resplandeciente y hermoso, esta perla oriental» (2.1).
En obras anteriores. Teresa de Jesús ya había recurrido al simbolismo de las piedras precio

sas: el espejo con el que significaba su alma, y en cuyo interior se representaba Cristo (K 40.5): o 
el diamante, «muy mayor que todo el mundo», con el que comparaba a la Divinidad . en una 
grandiosa visión (K 40.10). En el libro de \as Moradas. los iluminantes diamante y cristal son los 
mismos, porque sirven al propósito teresiano de encarecer la belleza del alma. En cambio, la 
metáfora preciosista.perla, significando el alma en gracia, es nueva y única, en la literatura tere- 
siana. La belleza proverbial de las perlas y la tradicción literario-religiosa de su simbolismo 
afloran en esta imagen que. por lo demás, ya no vuelve a repetise en ninguna de las seis moradas 
restantes.



r

Quintas Moradas

Sextas Moradas

a

209

A partir de las quintas moradas. Xas piedras preciosas y Xasjoyas adquieren un simbolismo des
tacado del que se vale Teresa de Jesús, para ponderar la grandeza y sublimidad de los dones 
místicos. Asi lo vemos, al comienzo de estas moradas, donde se acumulan, mediante el polisín
deton. los elementos metafóricos preciosistas:

«¿cómo os podría yo decir la riqueza y tesoros y deleites que hay en las quintas mora
das?» (1.1).

La Santa se apresura a decir que esas riquezas se conceden en el interior, ya que para conseguir
las es preciso que Dios

«dé su favor... y fuerzas en el alma para cavar hasta hallar este tesoro escondido» (1.3).
El proceso de interiorización va señalado claramente por el léxico: Cavar. Hallar. Tesoro 

Escondido
No salimos del parámetro semántico: Luz — belleza----interioridad.

La misma interioridad presenta el simbolismo de las piedras preciosas en las sextas moradas. 
Casi con la misma expresión con que poderaba las maravillas de la oración de unión en las 
moradas anteriores. Teresa de Jesús contrasta aquí los dones de Dios con las riquezas del 
mundo:

«es burlería todo lo del mundo... aunque duraran para siempre sus deleites y riquezas y 
gozos... todo es vasura. comparado a estos tesoros que se han de gozar sin fin» (4.10).

Después de declarar la oración de vuelo de espíritu y los grandes efectos que producen en el 
alma. Teresa de Jesús afirma que esas gracias místicas

«son las joyas que comienza el Esposo a dar a su esposa, y son de tanto valor, que no las porná 
mal recaudo, que ansí quedan esculpidas en la memoria» (5.11).
Por tercera vez. en las mismas moradas, recurre Teresa de Jesús al simbolismo de las piedras 

preciosas, para describir ahora la belleza y los efectos de una visión imaginaria de la Humani
dad de Cristo. La Santa acumula los términos luminosos y preciosistas, junto con un léxico 
interiorizante, para significar la belleza de Cristo y la interioridad con que se muestra al 
alma:

«Está este Señor como si en una pieza de oro tuviésemos una piedra preciosa de grandísimo 
valor.... sabemos certísimo que está ahi. aunque nunca la hemos visto: mas las virtudes de la pie
dra no nos dejan de aprovechar si la traemos con nosotras» (9.2).

El símil, como era de esperar, genera una breve alegoría en la que se acentúan el protago
nismo de Dios en la oración mística y la interioridad de la visión:

«más no la osamos mirar ni abrir el relicario, ni podemos; porque la manera de abrirle sólo la 
sabe cuya es la joya, y ...él se quedó con la llave, y abrirá cuando nos la quisiere mostrar» 
(9.2).

La alegoría se cierra con la aplicación práctica de lo dicho: Dios «quiere alguna vez abrirla de 
presto...» Los efectos de la visión durarán mucho tiempo en el alma:

«Le será después muy mayor contento, cuando se acuerde del admirable resplandor de la pie
dra, y ansí quedará más esculpida en su memoria. Pues ansí acaece acá... muéstrale (el Señor) 
claramente su sacratísima Humanidad...; y aunque es con tanta presteza... queda tan esculpida 
en la imaginación esta imagen... que tengo por imposible quitarse de ella» (9.3).



AGUA Y FUENTE

Primeras Moradas

210

La nota más destacada del simbolismo del agua en las Moradas del castillo interior, es la inte
rioridad. nota que no aparece en las obras teresianas anteriores.

La interiorización del simbolismo del agua arranca de las primeras páginas del libro, cuando 
Teresa de Jesús afirma claramente que:

«La fuente... está en el centro del alma» (2.3).
Siempre el tema obsesionante de la presencia de Dios en el interior. Teresa de Jesús no agota 

los cauces imaginativos por donde derramar el caudal de sus experiencias. Lleva en su cabeza 
un mundo de fantasía creatiyas no importa cual sea su origen, que aflora, aqui y allá, en imáge
nes. intimamente conexas por extraños hilos de correspondencias sémicas. Resulta muy difícil, 
por ello, aislar una imagen teresiana.

Después de presentar el alma en gracia, como un castillo resplandeciente, un diamante y un 
cristal: y después de decir que es un paraíso de deleites para Dios. Teresa de Jesús se apresura a 
explicar que la causa de tanta luz y de tanta belleza es el sol y es la fuente que están en el centro 
del alma. La red de imágenes que nuestra escritora va tejiendo en las primeras moradas se 
amplía ahora con la de la fuente. Parecería que la nueva imagen nada tiene en común con las 
anteriores, relacionadas entre si por sus rasgos de «luz» y «belleza».

Enseguida sabemos que el paraíso, además de bello, es «deleitoso» porque tiene en su interior 
una fuente. Y en el colmo de lo que podríamos llamar irracionalidad de la imagen. Teresa de 
Jesús nos sorprenderá, diciendo:

«qué será ver este castillo tan resplandeciente y hermoso, esta perla oriental, este árbol de vida 
que está plantado en las mesmas aguas vivas de la vida, que es Dios» (2.1).

Arbol, paraíso y fuente se relacionan claramente entre sí por su rasgo «agua». Pero la extraña 
vinculación entre castillo, diamante, cristal, perla, paraíso, árbol, sol yfuente sólo es posible por ese 
misterioso entramado sémico sobre el que construye Teresa de Jesús el cuadro imaginativo de 
las primeras moradas.

La imagen de la fuente deriva hacia la alegoría, pues el alma en gracia produce obras agrada
bles a Dios y da mucho fruto, de la misma manera que

«de una fuente, muy clara lo son todos los arroícos que salen de ella... un alma que está en 
gracia.... de aquí la viene ser sus obras tan agradables a Dios... porque procede de esta fuente de 
vida adonde el alma está como un árbol plantado en ella» (2.2).

Por el contrario, el alma en pecado produce obras malas sin ningún fruto:
«ansí el alma... que se aparta destafuente y se planta en otra de muy negrísima agua... todo lo 

que corre de ella es la mesma desventura y suciedad» (2.2).
La oposición, agua clara/agua negrísima, connotando la oposición,gracia/pecado. se suma a la 

oposición, luz/oscuridad. que ya vimos. Todavía se prolonga la alegoría de la fuente, para enca- 
rercerla necesidad que tiene el hombre de salir de sí mismo, y no ahogarse en su propia miseria. 
Teresa de Jesús que insiste, una y otra vez. en la importancia del conocimiento propio como 
medio indispensable para conocer a Dios, avisa, sin embargo, al lector, para que no se acobarde 
y se deje llevar del temor:

«Ansí como... los que están en pecado... cuán negras... son sus corrientes, ansi acá... metidos 
siempre en la miseria de nuestra tierra nunca el corriente saldrá del cieno de temores...» 
(2.10).



r

211

(9) P. Sáinz Rodríguez: Introducción a la Historia de la Literatura Mística de Espada. Espasa Culpe. Madrid. 1984. pag. 31.
(10) A.L. Cilveti: op. til.. pg. 213.
(11) Ibid. pg. 213.

La imagen de la fuente en el centro del alma se inscribe en el eje aniitético.
LUZ- AGUA CLARA - 1NTERIOR1DAD/OSCURIDAD - AGUA SUCIA - EXTERIORI

DAD. que. como ya señalé, es el eje estructural de las primeras moradas.

Cuartas Moradas

En las segundas y terceras moradas, el simbolismo del agua no aparece. Por el contrario, en 
las cuartas, el simbolismo es clave en la declaración de la oración de quietud o de gustos. 
Antes de esa declaración. Teresa de Jesús señala las diferencias entre ios contentos naturales que 
el hombre puede encontrar en una oración meditativa, y ios gustos de Dios que el alma experi
menta en la oración infusa. Esta es «la única doctrina clara de la diferencia antre Ascética y 
Mística. Los goces naturales nacen de nosotros mismos y acaban en Dios; los otros nacen de 
Dios y redundan en nosotros»9.

Ante la dificultad de la doctrina que va a exponer. Teresa de Jesús recurre al símil de las dos 
fuentes, para explicar la diferencia entre la oración meditativa y la de gustos;

«Hagamos cuenta, para entenderlo mejor, que vemos dos fuentes con dos pilas que se hin
chen de agua» (2.2).

Presentado el núcleo inicial del símil, éste deriva hacia la alegoría. Las dos fuentes difieren, 
esencialmente, en el modo de llenarse de agua:

«Estos dos pilones se hinchen de agua de diferentes maneras; el uno viene de más lejos por 
muchos arcaduces y artificio» (2.3).

Es la oración meditativa que el hombre puede realizar por si mismo, con la ayuda de la gracia 
divina. No falta el agua, pero hay que traerla con mucho esfuerzo. Las expresiones, «de más 
lejos», y «por muchos arcaduces», connotan las dificultades de esta oración. Por el contrario, 
los gustos de Dios son comparados con otra fuente en donde el agua mana abundosa, porque 
está hecha en el mismo manantial:

«el otro (pilón) está hecho en el mesmo nacimiento del agua y vase hinchendo sin nengún 
ruido; y si es el manantial caudaloso, como éste de que hablamos, después de henchido este 
pilón procede un gran arroyo: ni es menester artificio ni se acaba el edificio de los arcaduces, 
sino siempre está procediendo agua de allí» (2.3).

Teresa de Jesús, como buena pedagoga. explica su propia alegoría, y la diferencia entre el 
agua de las dos fuentes:

«La que viene por arcaduces es —a mi parecer— los contentos... que se sacan con la medita
ción. porque los traemos con los pensamientos... y como viene con nuestras diligencias, hace 
ruido cuando ha de haver algún hinchimiento de provechos que hace en el alma» (2.4).

El agua de esta fuente «es una imagen de espacio exterior»10 Por el contrario, la oración de 
quietud es un agua de muy diferente origen.

«Estotrafuente viene el agua de su mesmo nacimiento, que es Dios: y... Su Majestad.... cuando 
es servido hacer alguna merced sobrenatural, produce con grandísima paz y quietud y suavi
dad de lo muy interior de nosotros mesmos. yo no sé hacia dónde ni cómo...» (2.4).

En el caso de esta segunda fuente, el agua representa «una imagen de espacio interior».11 Su 
localización en el fondo del alma va connotada por la expresión, «de lo muy interior».



212

(12) «En el centro de la doctrina del Recogimiento que Osuna postuló, está la reducción del hombre a unidad en la sus
tancia del alma, donde la dualidad cuerpo-espíritu o exterioridad-interioridad queda abolida» JA. Váleme’ «Teresa de 
Avila o la aventura corpórea del espíritu» en La piedra >■ el ceñirá. Tauros, Madrid. 1983. pg. 33.

El origen sobrenatural de la oración de quietud y los efectos que experimenta el alma, son sig
nificados al final del símil de las dos fuentes, por el agua que. después de henchirlo todo.

«Vase revertiendo... por todas las moradas y potencias hasta llegar a el cuerpo, que por eso 
dije que comienza de Dios y acaba en nosotros; que cierto..., todo el hombre esterior goza de 
este gusto y suavidad» (2.4).

Hay una clara alusión a la/níWeque está en el centro del castillo, «comienza de Dios»; desde 
ese centro, el agua se irradia por todas las dependencias, «vase revertiendo», hasta llegar al 
cuerpo.

Me interesa destacar aquí la clara referencia que hace Teresa de Jesús al cuerpo, como parti
cipe de la gracia mística, participación incluso sensible, «todo el hombre esteriorgoza de este 
gusto y suavidad». La relación cuerpo-espíritu es sustancial en toda la tradición mística12. En 
Teresa de Jesús esta relación cuerpo-espiritu se va haciendo más profunda e intensa, a medida 
que la experiencia mística crece, hasta el punto de que la «participación de lo corpóreo» se con
vierte en uno de los rasgos más acusados de la espiritualidad teresiana.

La localización de la fuente en lo muy interior trae a la memoria de la Santa el salmo 118. 
«Dilatasti cor meum»;

«Dice que se ensanchó el corazón, y no me parece que es cosa —como digo— que su naci
miento es del corazón, sino de otra parte aun más interior, como una cosa profunda Pienso que 
deve ser el centro del alma». (2.5).

A la expresión «lo muy interior» que veíamos anteriormente, se suman ahora otras «pane 
aún más interior», «cosa profunda», «centro del alma». Esta progresiva matización semántica 
con la que la santa quiere ponderar la interioridad de la comunicación divina, junto con los 
modificadores ponderativos, muy. aún más. que aparecen en esas expresiones, revelan la bús
queda incesante de un lenguaje con el que poder declarar lo inefable de su experiencia. El sim
bolismo del agua de la/i/íwe interior se funde con un nuevo símil, surgido del texto bíblico del 
que se vale Teresa de Jesús, para explicar el efecto especifico de la oración de quietud, el ensan
chamiento y dilatamiento del corazón:

«que ansí parece que como comienza a producir aquella agua celestial de este manantial que 
digo de lo profundo de nosotros, parece que se va dilatando y ensanchando todo nuestro inte
rior (2.6).

El simbolismo del agua y de la fuente se estructura sobre el campo léxico del ensanchamiento 
Al finalizar el capítulo 3. el mismo simbolismo y el mismo léxico le sirven a Teresa de Jesús 
para explicar más aún los efectos de esa oración de quietud:

«Ansí como se entiende claro un dilatamiento o ensanchamiento en el alma, a manera de como 
si el agua que mana de una fuente no tuviese corriente, sino que la mesma fuente estuviese 
labrada de una cosa que mientra más agua manase más grande se hiciese el edificio: ansi 
parece en esta oración» (3.9).

En las cuartas moradas, el alma agranda su capacidad de Dios, «para que quepa todo en 
ella», y gana libertad en su servicio:

«Ansí esta suavidad y ensanchamiento interior se ve en el que le queda para no estar tan atada 
en las cosas del servicio de Dios, sino con mucha más anchura...» (3.9).

La doctrina del ensanchamiento aparece formulada por Bernardino de Laredo. en la pu
niera edición de la Subida del Monte Sión, 1535. y «es uno de los conceptos más peculiares de esta



Sextas Moradas

-

(13) Cfr M. Andrés. Los Recogidos. op. cit.. pg. 205.

213

En las sextas moradas, el agua sigue siendo el símbolo de la gracia de Dios que se concede 
gratuitamente al hombre. Pero, a medida que la Santa avanza en la declaración de losgrados de 
la oración mística, el núcleo simbólico agua va adquiriendo connotaciones más profundas: no 
sólo es la gracia de Dios que se concede a todos los cristianos, y el símbolo de la comunicación 
desbordante de la oración de quietud, sino, muy especialmente, el símbolo del amor impetuoso 
de Dios que calma la sed ardiente del alma en los últimos grados de la oración mística.

En estas moradas, el agua vuelve a aparcer, formando parte de una constelación de imágenes, 
conectadas por el rasgo distintivo «violencia»: agua, manantial, ámbar, paja, gigante Con esa 
red de imágenes Teresa de Jesús intenta declarar qué es. y cómo, el vuelo de espíritu. El símil del 
agua desarrolla una alegoría. Todo el léxico resalta la acción fuerte y poderosa de Dios:

«No parece sino que aquel pilar de agua, que dijimos... que con tanta suavidad y mansedum
bre. se henchía. Aquí desató este gran Dios, que detiene los manantiales de las aguas y no deja 
salir la mar de sus términos, los manantiales por donde venia a este pilar de el agua, y con u 
ímpetu grande se levanta una ola tan poderosa que sube a lo alto esta navectta de nuestra alma, 
ansí como no puede una nave, ni es poderoso el piloto ni todos los que la goviernan. para que ¡ 
olas, si vienen con furia, la dejen estar adonde quieren, muy menos puede lo interior del alr. 
detenerse en donde quiere» (5.3).

El desposorio espiritual, al no ser una unión permanente, deja en el alma unas ansias grandí
simas de Dios que se traduce, a veces, en lágrimas ardientes y continuas. En ese contexto de 
ansias incontenibles. Teresa de Jesús habla de las lágrimas, como expresión de la pena amo
rosa y quieta que dejan los arrobamientos. La retórica de lágrimas la aprendió en Francisco de 
Osuna que. en su Tercer Abecedario, habla de ellas como una de las vías de los que siguen el reco
gimiento: «De los que lloran por la ausencia del esposo se dice aquello en los Cánticos: Tus ojos 
son asi como de paloma sobre los arroyos de las aguas... Los ojos de la paloma son de si mismos 
llorosos, y ellos casi nunca cesan de gemir por el mucho amor que en sí tienen» (Tr. 10.3). Sin 
embargo, a esas alturas del proceso místico. Teresa de Jesús advierte del engaño que puede 
haber en las lágrimas, aun siendo tan buenas. Sólo las admite, cuando son fruto de un amor 
grande, y recurre, para explicarlo, al símil de la alquitara:

«Cuando el fuego de adentro es grande, por recio que sea el corazón, distila, como hace un 
alquitara» (6.8).

Para Teresa de Jesús no está la cosa en llorar mucho sino en obrar mucho. Esta idea, una de 
las más queridas, le sugiere la imagen de la tierra regada con el agua que cae del cielo —las 
lágrimas— cuando Dios quiere enviarlas. El núcleo imaginativo agua vuelve a generar otra 
breve alegoría:

primera redacción... desde la cual pasa a Santa Teresa y a otros autores»1-5. Laredo desarrolla su 
doctrina sobre el ensanchamiento, como expresión de la contemplación quieta del alma, la 
cual, cuando llega a este estado, se ensancha y se transforma en Dios, como la centella que se 
consume en el fuego de donde brota, o como la gota de agua que se pierde en el mar. Para Teresa 
de Jesús, el ensachamiento o dilatamiento del alma es fruto de la oración de quietud. Ella con
dene el término ensanchamiento en el eje semántico de las cuartas moradas. El iluminante«^z/a 
es el mismo que en el símil de Laredo. pero en la Santa, el alma que ha llegado a la oración de 
gustos de Dios, ya no es como la gota de agua que se pierde en el mar. sino que esa misma agua 
«ensanchando y dilatando el alma, para agrandar, más y más. su capacidad de Dios. Es El 
quien agranda el interior del alma para ser capacidad suya



Séptimas Moradas

214

(14) Pita Cristi (sic)Cartuxano romaneado por Fray Ambrosio. Alcalá de Henares. 1503. fol.CXXXVI. Biblioteca Nacional. 
Madrid.

En la descripción del matrimonio espiritual, el agua simboliza la unión plena entre Dios y el 
alma. Teresa de Jesús aprovecha el núcleo simbólico para señalar las diferencias entre el despo
sorio y el matrimonio espiritual. En el primero, la unión entre el alma y Dios no es aún defini
tiva. y. por eso. alguna vez se separan. En el matrimonio espiritual, la unión es ya perma
nente:

«Acá es como si cayendo agua del cielo en un río ufuente. adonde queda hecho todoogmi, que 
no podrán ya dividir ni apartar cuál es el agua del río u lo que cayó del cielo» (2.6).

El simbolismo del agua cobra mayor fuerza expresiva, cuanto Teresa de Jesús se explaya en la 
descripción de los efectos que produce esa divina unión y que el alma «siente muy bien.. aun-

«Estas (lágrimas) dejarán esta tierra seca, regada, y son gran ayuda para dar fruto: mientras 
menos caso hiciéremos de ellas, más. porque es agua que cae del cielo» (6.9).

La alegoría se continúa:
«La que sacamos cansándonos en cavar para sacarle no tiene que ver con ésta que muchas 
veces caveremos y quedaremos molidas, y no hallaremos ni un charco de agua, cuanto más poto 
manantial... Por eso. dénos El lo que quisiere, siquiera haya agua, siquiera sequedad» (6.9).

El lector advierte enseguida que en el fondo de esa breve alegoría late aquella otra del Huerto, 
regado por cuatro modos distintos, con la que la santa declaraba, en el Libro déla Vida, los cua
tro grados de oración:

«Paréceme a mi que se puede regar de cuatro maneras: u con sacar el agua de un pozo, que es a 
nuestro gran trabajo; u con norias y arcaduces.... u de río u arroyo.. . u con llover mucho, que lo 
riega el Señor sin trabajo ninguno nuestro» (V. 11.7).

Pero, sin duda.es al final de las sextas moradas, donde el núcleo imaginativo agua alcanza su 
máxima expresividad, porque genera una alegoría.

Los deseos ardientes de Dios que siente el alma, a punto de entraren la morada séptima, pro
ducen una soledad inmensa por la ausencia de Dios: «Vese como una persona colgada» entre 
el cielo y la tierra.

«.abrasada con esta sed. y no puede llegar a el agua: y nosed que puede sufrir, sino ya en tal tér
mino que con ninguna se le quitaría ni quiere que se le quite, si no es con la que dijo nuestro 
Señor a la Samaritana. y eso no lo dan» (11.5).

Muchas consideraciones sugiere esta breve alegoría. La primera, el recuerdo del suplicio de 
Tántalo que late en el fondo de toda ella, pero que probablemente no conoció la Santa: la per
sona suspendida en lo alto, abrasada de sed y sin poder llegar al agua. En segundo lugar, y muy 
destacadamente, la recurrencia al pasaje evangélico de la Samaritana por el que Teresa de 
Jesús sentía gran devoción. La interpretación alegórica que Ludolfo de Sajorna hace de la 
escena del pozo, de Jacob, en la Vita C/iristi. le debió de impresionar vivamente: «mas el agua 
que yo le daré será hecha en el fuente de agua manante en vida perdurable». E la razón desloes 
porque el espíritu sancto mora en el anima por gracia/el qual es nascimiento manadero e princi
pio de la mesma gracia que faze al ombre saltar esobir fasta la vida eterna. E porende como el agua 
de la gracia de solo diso se diriva e viene a nosotros como de propio principio: ansí por la 
mesma gracia es el anima levantada e sobida hasta la celsitud de la gloria eterna/e poressa 
mesma gracia es hecha parcionera de la divina naturaleza»14.

duda.es


215

que no se saben decir». Afloran aquí la imagen del castillo y de la fuente interior, pero convertir- 
das en otra que resulta una extaña mezcla de muchas imágenes anteriores:

«de aquellos pechos divinos, adonde parece está Dios siempre sustentando el alma, salen unos 
rayos de leche que toda la gente del castillo conhorta, que parece quiere el Señor que gocen de 
alguna manera de lo mucho que goza el alma» (2.7).

Aquellos pechos divinos donde Dios está siempre sustentando al alma, nos evoca la visión que 
Teresa de Jesús describe, en el Libro de la Vida, en la que se le representó Cristo «metido en los 
pechos de el Padre» (V. 38.17). Visión «la más subida» que el Señor le concede, que «trai con
sigo grandes provechos», y que se repite varias veces, según confesión propia. Evocación tam
bién de la imagen de la madre amamantando al niño con la que Teresa de Jesús aconseja no 
ponerse en ocasiones de ofender a Dios, incluso después de recibir la oración de quietud (IV. 
3.10). Y evocación de la fuente que está siempre manando en el centro del alma, y cuya agua 
«Vase revertiendo... por todas las moradas del castillo» (IVM. 2.4). La superposición de estas 
tres imágenes nos hace comprender mejor que la fuente se convierta en aquellos pechos divinos, y 
sos ríos de agua sean ahora rayos de leche Y también comprendemos que el «rio u fuente» cuya 
aguase mezclaba con la que caía del ciclo, y con la que Teresa de Jesús comparaba la unión del 
matrimonio espiritual, se confunda aquí con el «gran arroyo» que procedía del manantial 
(IV.2.4):

«parece quiere el Señor quede aquel rio caudaloso, adonde se consumió estafontecica pequeña. 
salgan algunas veces algún golpe de aquel agua para sustentar los que en lo corporal han de ser
vir a estos dos desposados» (2.7).

El determinante, aquel, aquellos, es el hilo conductor que enlaza estas imágenes con otras, 
aparentemente muy lejanas. Todo ello nos revela, una vez más. la habilidad de Teresa de Jesús 
para manipular, flexibihzar y reconducir una imagen a su propósito concreto. Y también nos 
muestra cómo una imagen teresiana puede sobrepasar la microestructura de un capitulo o de 
una obra entera, y proyectarse en la macroestructura del pensamiento total imaginativo.

Algo parecido ocurre con la imagen del árbol, plantado junto a las aguas, con la que Teresa de 
Jesús comparaba el alma, al comienzo del libro. La imagen inicial, nunca olvidada, aflora de 
nuevo, para significar la unión del alma con Dios:

«todo le deve venir de la raíz adonde está plantada; que ansí como el árbol que está cabe las 
corrientes de las aguas, está más fresco y da más fruto, ¿qué hay que maravillar de deseos que 
tenga esta alma, pues el verdadero espíritu de ella está hecho uno con el agua celestial que 
dijimos? (2.12).

Todavía encontramos el simbolismo del agua, en las tres referencias bíblicas con las que 
Teresa de Jesús resume los grandes efectos de la oración de matrimonio espiritual. Su construc
ción anafórica da al texto una singular belleza:

«Aqui se dan las aguas a esta cierva que va herida, en abundancia. Aquí se deleita en el taber
náculo de Dios. Aquí halla la paloma...» (3.13).

El simbolismo del agua cierra el libro de Moradas del castillo interior, con una imagen que es. 
sin duda, una prolongación de la imagen inicial del paraíso deleitoso. Teresa de Jesús quiere ani
mar a sus lectores, para que se decidan a entrar en ese castillo interior cuya belleza acaba de 
mostrarles. Por él y por sus moradas pueden pasearse y recrearse «a cualquier hora». Porque 
en cada una de esas moradas.

«hay lindos jardines y fuentes y laberintios. cosas tan deleitosas, que desearéis deshaceros en 
alabanzas del gran Dios» (Epil. 22).



FUEGO

216

Cuartas Moradas
El simbolismo del fuego no aparece, en el libro del Castillo interior, hasta las cuartas moradas 

en las que Teresa de Jesús declara la oración mística de gustos de Dios o de quietud. La nota 
más característica del simbolismo del/wego en este libro es, sin duda, la interioridad. La comu
nicación de Dios se localiza en el hondón del alma. Teresa de Jesús recurre a diversas imáge
nes. para dar a entender el ensanchamiento interior que produce en el alma la oración de 
quietud.

Primero es la fuente que mana agua desde «lo muy interior». Después ante la inefabilidad de 
la experiencia mística. Teresa de Jesús recurre al símil del brasero, como para enfocar el miste
rio desde otro ángulo complementario: a los efectos producidos por el agua de la fuente, se 
suman ahora el perfume y el fuego, connotando los efectos de la oración de quietud:

«Entiende una fragancia... como si en aquel hondón interior estuviese un brasero adonde se 
echasen olorosos perfumes; ni se ve la lumbre ni dónde está; mas el calor y humo oloroso penetra 
toda el alma, y aún hartas veces... participa el cuerpo» (2.6).

Cuatro notas destacan en este símil: la localización de la comunicación divina, el perfume.el 
fuego y la participación del cuerpo en la merced mística.

1. La comunicación divina se localiza en «aquel hondón interior» que es. para Teresa de 
Jesús, la máxima expresión de la interioridad. El tema de la presencia de Dios en el interior se 
manifiesta cada vez más obsesivo. La santa ensaya, una y otra vez. fórmulas y expresiones que 
declaren la oscuridad de esa experiencia, para quien no la ha vivido: «entiendan las personas 
que no han pasado por esto que es verdad que pasa ansí y que se entiende... más claro que yo lo 
digo ahora» (IVM. 2.6)

2. El olor. Es la primera vez que Teresa de Jesús emplea metáforas olfativas, «olorosas perfu
mes». «humo oloroso», para significar los efectos de las gracias místicas. En la imagen de la

fuente de agua viva, vista anteriormente, el agua producía dilatamiento y ensanchamiento del 
corazón, con «grandísima paz». Eran sensaciones gozosas, anímicas, de un orden superior. 
Ahora, la santa desciende hasta los sentidos más inferiores, porque a todo el hombre llegan los 
efectos de la oración de quietud. De aquí la expresiva significación del verbo, enriende, en el 
ejemplo citado. No se trata de una comprensión intelectual y fría, sino de una experiencia mís
tica, sensible, sensorial, de la comunicación divina.

Entender adquiere una connotación olfativa, se «huele olor», porque ese conocimiento de 
Dios lo percibe el sentido interior. Teresa de Jesús se apresura a decir que todo es una «compa
ración». y que no hay olor ni fuego ni perfume», «que cosa más delicada en ésta».

3. El fuego, en su modalidad de lumbre, aparece también por primera vez. en las Moradas del 
castillo interior, para significar el amor de Dios y sus efectos en el alma. El más sensible es el 
calor que produce un fuego suave como es el de un brasero. Esta metáfora del brasero, caracteri
zado pos rus rasgos «calor», y «suavidad».15 se enlaza con la imagen del agua que ensancha el 
corazón, y produce «grandísima quietud y suavidad». Dos imágenes, aparentemente distintas, 
pero conectadas entre sí por sus rasgos sémicos.

4. Hay. en el texto citado anteriormente, una nueva referencia a la participación sensible del 
cuerpeen las experiencias místicas, penetrar y participar. Penetrar, por su rasgo sémico. «expan
sión». se relaciona con el «dilatamiento» que produce en el alma el agua durante la oración de 
quietud. Y del mismo modo que sea agua «vase revertiendo por todas las moradas y po

li 5) Según G. Eichegoyen. la metáfora popular del brasero expresa, a la vez. las dos sensaciones de calor y de suavidad, y 
es síntesis de las metáforas de Laredo y fray Luis de Granada. Cfr. op. cit.. pg. 238.



Sextas moradas

217

(encías hasta llegar a el cuerpo», asi el calor y humo oloroso penetran toda el alma «y aún har
tas veces participa el cuerpo». Por su parte, el término participar reitera esa concepción integra- 
dora. cuerpo-espíritu, que Teresa de Jesús defiende abiertamente.

El simbolismo del fuego adquiere mayor fuerza expresiva en las sextas moradas en las que el 
alma experimenta la oración de desposorio espiritual. Dios enciende a ella unos impulsos de 
amor tan grandes, que Teresa de Jesús no encuentra imagen con qué declararlos.

Presentimos un lenguaje simbólico ante la inefabilidad de la experiencia mística. El despo
sorio es la preparación a la unión transformante entre Dios y el alma. Teresa de Jesús lucha por 
encontrarla imagen adecuada que declare cómo es «esta llamada de Dios», y recurre a una red 
de imágenes conectadas entre sí por los rasgos sémicos, «llamada» y «violencia»; «Una cometa 
que pasa de presto», «un trueno», «la herida», «el silbo penetrativo», «fuego». Hay como un cres
cendo de imágenes, cada vez más sutiles. El trueno «la hace estremecer y aún quejar, sin ser cosa 
que le duele» (2,1). Después, «siente ser herida sabrosísimamente. mas no atina cómo ni quién 
la hirió», y «jamás querría ser sana de aquella herida». Hay una reiteración de adjetivos fruiti
vos en estas moradas, porque Teresa de Jesús quiere resaltar el aspecto gozoso de la unión con 
Dios, y lo hace de modo también obsesivo al par que paradójico:

«Quéjase con palabras de amor... a su Esposo, porque entiende que está presente, mas no se 
quiere manifestar de manera que deje gozarse, y es harta pena, aunque sabrosa y dulce» 
(2.1).

La pena «sabrosa y dulce» se adelgaza tanto, que la penetra hasta convertirse en saeta:
«¿qué desea u qué le da pena?... No lo sé; sé que parece le llega a las entrañas esta pena y que 

cuando de ellas saca la saeta el que la hiere, verdaderamente parece que se las lleva tras si. según 
el sentimiento de amor siente» (2.3).

El último paso en el proceso simbolizador es el fuego. No le han bastado a Teresa de Jesús 
todas las imágenes precedentes, para significarlos ímpetus de amor a Dios, y recurre de nuevo a 
la imagen del brasero. Pero la lumbre suave de la oración de quietud se ha convertido ahora en 

fuego encendido del que salta una centella para abrasar el alma:
«Eslava pensando... si seria que en este fuego del brasero encendido, que es mi Dios, saltava 

alguna centella y dava en el alma, de manera que se dejava sentir aquel encendido fuego, y como 
no era aún bastante para cptemarla y él es tan deleitoso, queda con aquella pena, y a el tocar hace 
aquella operación» (2.4).

La santa se complaceen su declaración, y lo proclama gozosa: «Parécemees la mejor compa
ración que he acertado a decir» (2.4). Ella misma explica su comparación. Vale la pena recor
darla entera, ya que es un texto delicioso, por la precisión y casticismo de las formas verbales; 
por el empleo de los adjetivos fruitivos; por el lenguaje paradójico; y por la expresividad realista 
de una experiencia difícilmente expresable:

«Porque este dolor sabroso —y no es dolor— no está en un ser; aunque a veces dura gran rato, 
otras de presto se acaba, como quiere comunicarle el Señor, que no es cosa que se puede procu
rar por ninguna vía humana. Mas aunque está algunas veces rato, quitase y torna; en fin. nunca 
está estante, y por eso no acaba de abrasar el alma, sino ya que se va a encender muévese la centella y 
queda con deseo de tornar a padecer aquel dolor amoroso que le causa» (2.4).

La imagen del brasero no aparece más en el libro de \as Moradas. pero si aparece la imagen de 
la centella que continúa significando la llamada y comunicación de Dios al alma, como en la 
declaración del arrobamiento. Teresa de Jesús no pierde el hilo de su pensamiento, no obstante 
los paréntesis;



218

«Una manera (de arrobamiento) hay que. estando el alma... tocada con alguna palabra que 
se acordó u oye de Dios, parece que Su Majestad desde lo interior del alma hace crecer la cente
lla que dijimos ya.... que abrasada toda ella como un ave fenis queda renovada y... la junta con
sigo sin entender aún aquí naide sino ellos dos» (VIM. 4.3).

A partir del capitulo 6 en el que expone los efectos de la oración de arrobamiento. Teresa de 
Jesús emplea siempre la imagen del fuego. El cansancio de las cosas del mundo, la ausencia de 
Dios, producen en el alma «ansias grandísimas de morirse», y únicamente en la soledad 
encuentra alivio. En esa situación amorosa, el alma sólo se contenta con «esta pena, y en 
estando sin ella no se hace». La imagen del fuego viene a significar ese amor encendido de 
Dios:

«como anda el alma tan tierna del amor, cualquiera ocasión que sea para encender más este 
fuego la hace volar» (6.1).

En el capitulo 7. Teresa de Jesús se emplea a fondo en defender la necesidad de meditar en los 
misterios de la vida y pasión de Jesucristo, incluso en las altas cimas de la contemplación. Hasta 
no llegar a las séptimas moradas, el alma, muchas veces, «ha menester ser ayudada del entendi
miento para encender la voluntad» (7.7). Porque engolosinada con la contemplación, se le hace 
recia cosa tener que volver a la práctica de la meditación. Teresa de Jesús insiste en ello, y acude 
de nuevo a la imagen del fuego que desarrolla una breve alegoría, para significar el amor 
de Dios:

«Y notad... este punto, que es importante, y ansí le quiero declarar más. Está el alma 
deseando emplearse toda en amar, y querría no entender en otra cosa; mas no podrá aunque 
quiera, porque aunque la voluntad no está muerta, está mortecino el fuego que la suele hacer 
quemar, y es menester quien le sople para echar calor de si. ¿Seria bueno que se estuviese... con 
esa sequedad, esperando fuego del cielo que queme este sacrificio que está haciendo de si a 
Dios?» (7.8).

La alegoría se cierra con una conclusión de orden práctico, para todos los contempla
tivos:

«Ansí que. cuando no hay encendido el fuego que queda dicho en la voluntad ni se siente la 
presencia de Dios, es menester que la busquemos, que esto quiere Su Majestad» (7.9)

Los últimos ímpetus de amor y los grandes deseos de gozar a Dios que El concede al almarios 
describe Teresa de Jesús en el capitulo 11. último de las sextas moradas. Esos deseos ponen al 
alma en trance de morir. El simbolismo del fuego se adelgaza de nuevo, para convertirse ensaeta 
de fuego'.

«Vienen veces que estas ansias y lágrimas y suspiros y los grandes ímpetus... andándose ansí 
esta v¡\mn abrasándose en si mesma. acaece muchas veces por un pensamiento... u por una pala
bra que oye de que se tarda el morir, venir de otra parte —no se entiende de dónde ni cómo— un 
golpe, u como si viniese una saeta de fuego» (11.2).

Otra vez el lenguaje paradójico, porque la inefabilidad de la experiencia se hace mayor
«no digo que es saeta, mas cualquier cosa que sea. se ve claro que no podía proceder de nues

tro natural; tampoco es golpe, aunque digo golpe; más agudamente hiere» (11.2).
La agudeza de la saeta de fuego es vista igualmente como rayo; ambas imágenes presentan los 

mismos rasgos «agudeza» «para herir» y «con fuego», y sus efectos son similares, aunque el 
rayo sea más fulminante. Pero las dos imágenes presentan también el mismo rasgo de «interio
ridad». Teresa de Jesús insiste, obsesivamente, en esa interioridad en la que se produce la 
herida:

«no es adonde se sienten acá las penas.... sino en lo muy hondo y intimo del alma, adonde erre 
rayo, que de presto pasa todo cuanto halla de esta tierra de nuestro natural y lo deja hecho 
polvo» (11.2).



T

TRASPASAR HACER POLVOHERIR

Séptimas moradas

BRASERO—CENTELLA—SAETA—SAETA DE FUEGO—RAYO—FUEGO—LLAMA

VINO Y BODEGA

219

El realismo de la descripción se acentúa con un símil con el que Teresa de Jesús declara la 
impotencia del hombre ante el poder amoroso de Dios, simbolizado siempre por el fuego:

«Pues pensar que se puede resistir, no más que. si metida en un fuego quisiese hacer a la lla
ma que no tuviese calor para quemarle» (11.8).

En el Castillo interior, el vino simboliza la unión mística, como en obras anteriores, pero no 
aparece la imagen de la embriaguez. En este libro, las imágenes vinarias son más sobrias, más 
profundas, y el léxico mucho más contenido. Por primera vez en la literatura teresiana, el sim
bolismo del vino se interioriza. Como es lógico, ese simbolismo sólo aparece en las moradas 
místicas. En las quintas. Teresa de Jesús repite obsesivamente que el Rey mete al alma en la 
bodega del vino; que esa bodega está en el centro del alma; y que. en esa bodega, quiere Dios 
sellar al alma con su sello. Como ocurre con la mayoría de las imágenes, el vino se convierte en 
una imagen de interioridad. En las séptimas moradas. Teresa de Jesús recurre de nuevo al sím
bolo del vino y de la bodega, para declarar los efectos del matrimonio espiritual.

Las imágenes van de menor a mayor, y acentúan, cada vez más. la intensidad del fuego que. 
cada vez también, adquiere mayores connotaciones de interioridad.

El proceso destructivo del rayo sobre todo lo que es humano y natural en esta experiencia 
mística, queda expresado por el proceso filológico:

En las séptimas moradas, el simbolismo del fuego aparece sólo en dos ocasiones. En la pri
mera. la imagen de la saeta significa qué es el matrimonio espiritual y su diferencia con el 
desposorio:

«ansí como no nos podría venir un gran golpe de agua si no tuviese principio.... ansí se 
entiende claro que hay en lo interior quien arroje estas saetas y dé vida a esta vida» (P7ZM 
2.8).

En la segunda ocasión, la Santa recurre al simbolismo del fuego y de la llama que se eleva, 
para declarar los efectos de la oración de matrimonio espiritual. Entre esos efectos destaca 
«una memoria y ternura con nuestro Señor que nunca querría estar sino dándole alabanzas». 
El mismo Dios despierta al alma suavemente, desde lo interior, de una manera habitual Elfuego 
; la llama que asciende hacia lo alto le sirven a nuestra escritora para simbolizar la llamada de 
Dios que procede de lo interior. La connotación de interioridad es lo más destacado de este 
bello símbolo:

«Esto es tan ordinario y tantas veces, que se ha mirado bien con advertencia que ansí como 
un fuego grande no echa la llama hacia bajo, sino hacia arriba, por grande que quieran encender 
dfuego, ansí se entiende acá que este movimiento interior procede del centro del alma y des
pierta las potencias» (3.8).

Podríamos sintetizar así el proceso simbolizador del fuego, en el libro de las Moradas:



(16) V. García de la Concha, op. cit.. pg. 271.

220

Quintas Moradas

El simbolismo del vino aparece por primera vez en las quintas moradas, que son las de la 
unión. La imagen de la bodega interior connota la pasividad del alma en esa oración y el prota
gonismo de Dios. La nota más característica de esta imagen es su interioridad:

«llevóme el rey a la bodega del vino, u metióme», creo que dice. Y no dice que ella se fue... Esta 
entiendo yo es \a bodega donde nos quiere meter el Señor cuando quiere y como quiere; mas por 
diligencias que nosotros hagamos, no podemos entrar» (1.13).

Conviene destacar los términos, llevóme y metióme, que subrayan y contrastan la pasividad 
del alma y la acción de Dios. Esa misma oposición connotan las expresiones, no podemos 
entrar/nos quiere meter. El símbolo inicial de la bodega «está utilizado para aprovechar tan sólo, 
lo que subraya —«metióme»— la iniciativa divina y el adormecimiento de las potencias; es 
decir, es alegorizado»16.

Al finalizar el capitulo 2. la Santa describe el «desasosiego» de la mariposilla que no encuen
tra asiento en las cosas de la tierra, porque, después de la unión mística, el alma siente gran 
pena por la ausencia de Dios. Ese sentimiento es en lo profundo del ser. La inquieta mariposilla 
se pierde, y reaparece la bodega interior, porque el sentimiento de la ausencia se experimenta en 
lo profundo del ser:

«¿No haveis oido... de la esposa, que la metió Dios a la bodega del vino y ordenó en ella la can
dad?» (2.11-12).

En la bodega interior, queda el alma desmenuzada y transformada en Dios, entregada y ren
dida. De nuevo la oposición, acción divina/pasividad total del alma: «no sabe ni quiere más de 
que haga Dios lo que quisiere de ella» (2.12).

En ese mismo contexto, y asociado a la imagen de la bodega, aparece el simil del sello y de la 
cera. Teresa de Jesús insiste en la pasividad del alma. Ya en páginas anteriores, presentimos el 
simil de lacera, cuando la Santa declara las señales de la verdadera unión. En ella, las potencias 
y los sentidos están como dormidos, y sólo Dios actúa en el alma. Los términos imprimir yfijar 
connotan la acción totalitaria de Dios: «ya veis esta alma que la ha hecho Dios boba del todo 
para imprimir mejor en ella la verdadera sabiduría» (1.9). El tiempo que dura la unión «es siem
pre breve», pero en ese tiempo, «fija Dios a si mesmo en lo interior de aquel alma» (1.9).

La «impresión» de Dios en la esencia del alma se explícita con la imagen de la cera:
«quiere (Dios) que sin que ella entienda cómo, salga de allí sellada con su sello» (2.12).
Los sustantivos bodega y cera no tienen, aparentemente, ningún rasgo en común; hay que 

buscar el hilo semántico que los une en el rasgo «pasividad» e «interioridad», connotados por 
las expresiones, la metió y sale sellada. El contraste semántico, meter Dios al alma en la bodega/ 
salir el alma sellada, significa que los efectos de la unión se producen en lo más profundo del 
ser. El sello lo imprime Dios, después de que entra al alma a lo más interior, y la transforma. Por 
eso sale de allí sellada, es decir, vivida por El. Teresa de Jesús explica el símil, para no dejar 
lugar a dudas:

«porque verdaderamente el alma allí no hace más que la cera cuando imprime otro el sello. 
que la cera no se lo imprime a sí; sólo está dispuesta, digo blanda» (2,12).

Ni siquiera la condición de blandura que requiere la cera para ser imprimida la puede procu
rar el alma. Su pasividad en la oración mística es total:

«Y aún para esta dispusición tampoco se ablanda, ella, sino que se está queda y lo consiente. 
¡Oh bondad de Dios, que todo ha de sera vuestra costa!. Sólo queréis nuestra voluntad y que no 
haya impedimento en la cera» (2.12).



CAMINO

(17) A.L. Cilvcti. op. cit.. pg. 213.

221

El simbolismo del camino, connotando un proceso de interiorización, aparece, por primera 
vez. en el libro de las Moradas. En las obras precedentes. Teresa de Jesús emplea el simbolismo 

camino para significar el proceso espiritual del alma hacia Dios, pero sin hacer referencia 
explícita a que sea un proceso hacia el interior. Ahora la explicitación es clara. El alma debe 
entrardentrodesi. hasta llegara la morada donde Dios vive. No se trata de un camino de ascen
sión, sino de un camino de interiorización. La concepción alegórica del alma como un castillo 
de siete moradas concéntricas lo explica. No hay que caminar hacia alguien que está fuera, sino 
hacia alguien que vive dentro. De aquí el empleo reiterado del término entrar, expresando una 
extrema movilidad y acción.

Primeras Moradas

El primer tramo de ese camino de interiorización es el propio conocimiento, condición indis
pensable. según Teresa de Jesús, para que el alma pueda entrar al interior del castillo. En eso 
consisten las primeras moradas:

«torno a decir que es muy bueno y muy rebueno tratar de entrar primero en el aposento 
adonde se trata de esto (conocimiento propio)... porque éste es el camino» (IM. 2.9).

La necesidad de ese conocimiento propio se repite varias veces y. en todas, avisa la santa a las 
almas de estas primeras moradas, para que se guarden del enemigo, pues se vale de mil cosas 
para impedir la entrada:

«Terribles son las ardides y mañas del demonio para que las almas no se conozcan ni entien
dan sus caminos» (2,11).

Nuevamente encontramos la oposición.singidar/plural. camino/caminos. El singular, camino. 
se refiere al proceso espiritual del alma; el plural, caminos, a las acciones tortuosas del demonio 
en su empeño por alejar al alma de su interior. En esa retórica de contraste, el singular suele

Séptimas Moradas

Al final de las séptimas moradas. Teresa de Jesús describe los efectos del matrimonio espiri
tual. El más destacado de esos efectos es el servicio a los hermanos. La Santa repite hasta la 
saciedad que el matrimonio espiritual es para que nazcan obras de amor a Dios y de entrega a 
ios demás. De esa «unión tan soberana de espíritu con espíritu» ha de nacer la fuerza «para 
padecer y morir». Precisamente entonces, aparece la imagen del vino y de la bodega, fundidas 
ahora con algunos elementos alegóricos del castillo. La unión produce una fortaleza que se 
comunica «a todos los que están en el castillo y aún al mesmo cuerpo, que parece muchas veces 
no se siente». La causa de esa fortaleza es el vino de la unión mística:

«esforzado con el esfuerzo que tiene el alma beviendo del vino de esta bodega adonde la ha 
traído su Esposo y no la deja salir, redunda en el flaco cuerpo» (4.14).

Desde esa bodega interior adonde Dios ha llevado al alma «y no la deja salir», el vino de la 
unión esponsal es la fuerza que El le brinda, no para gozar, sino para trabajar por los 
demás.

Es el dejarse hacer que resume toda la asccsis de las quintas moradas. «Lo característico de la 
oración de unión es que Dios toma posesión del alma reduciéndola a un estado de completa 
pasividad»17.



Terceras Moradas

222

expresar situaciones positivas, mientras que el plural, de ordinario, expresa situaciones negati
vas. Aquí, el contraste es claro: camino espiritual/ram/Hos del demonio.

Segundas Moradas

En las segundas moradas, el camino sigue connotando el proceso espiritual del alma hacia su 
interior. Teresa de Jesús advierte, al comienzo del único capitulo, que estas moradas son «de los 
que han ya comenzado a tener oración».

La imagen del camino aparece tres veces. La primera, en el titulo, para anunciar la convenien
cia de «no errar el camino en el principio». En los otros dos casos, la imagen aparece, después de 
describir la lucha dramática del hombre con sus enemigos por abrirse paso hacia su interior. La 
única condición necesaria para andar este camino es «determinarse y disponerse». La determi
nación es una palabra decisiva en las segundas moradas, y se encuentra intimamente asociada 
al caminar. La santa avisa de ello, una y otra vez. «si el demonio la ve con una gran determina
ción...» (1IM. 1.6).

La mayor perfección se cifra en la determinación del hombre de conformar su voluntad con 
la de Dios:

«en esto consiste toda la mayor perfección que se puede alcanzar en el camino espiri
tual» (1.8).

Esa idea de progreso espiritual, simbolizada por el camino, aparece todavía más explícita en 
los párrafos siguientes:

«Quien más perfectamente tuviere esto... más adelante está en este camino» (1.8).
Pero el camino tiene, en las segundas moradas, una nueva significación.camino = Cristo, que 

ya vimos en libros anteriores. A punto de concluir la descripción de las segundas moradas, y. 
apoyada en el texto evangélico que luego cita (Jn. 14.5). Teresa de Jesús presenta a Jesucristo, 
como el único camino para llegar al Padre:

«El mesmo Señor dice: Ninguno subirá a mi Padre sino por mi» (1.12).
La persona de Cristo es clave en la espiritualidad y en la obra de Teresa de Jesús. Si. en las pri

meras moradas. Jesucristo aparecía como Rey. modelo de humildad, y la santa aconsejaba 
«poner los ojos en El», ahora, en las segundas moradas, propone a Jesucristo comoca,nino para 
subir al Padre. La condición para caminar por ese camino que es Cristo, consiste en mirarle y 
considerar sus trabajos en favor de los hombres.

La imagen del camino cobra una gran importancia en las terceras moradas, última etapa 
ascética del proceso de interiorización. La imagen ofrece tres variantes léxicas muy significati
vas: caminar, camino y el caminar. Caminar se inscribe en el campo léxico del verbo entrar que es 
el eje semántico de las terceras moradas. El caminar significa el modo de adentrarse en el inte
rior del castillo. Camino, que aparece hasta nueve veces, recibe distintas denominaciones. 
camino de salvación, camino del espíritu, camino abrumador. Todo ello nos habla de la celeridad 
que Teresa de Jesús quiere imprimir al hombre que ya ha llegado a las terceras moradas. Le 
llama bienaventurado, y le asegura que «si no torna atrás, a lo que podemos entender. lleva 
camino seguro de salvación» (IIIM. 1.1). Aunque añade la Santa que esa seguridad sólo podrá 
darse «si no torna a dejar el camino comenzado» (1.1).

El símbolo del camino está presente en todas las páginas de las terceras moradas, al igual que 
lo está la necesidad de esforzarse por entrar. Se trata de espolear al máximo a las almas concer
tadas en las que el amor no está aún. «para sacar de razón». La celeridad que Teresa de Jesús 
exige en el caminar hacia Dios, se ve retardada.



223

«con esta manera de servir a Dios siempre a un paso paso, que nunca acabaremos de andar 
este camino» (2.7).

La adjetivación, poco frecuente en la literatura teresiana. se hace ahora muy expresiva, y sig
nifica las grandes dificulades que hay en ese proceso hacia el interior:

«creed que es un camino abrumador, harto bien será que no nos perdamos» (2.7).
Encamino abrumador nos evoca un pasaje de las Fundaciones en el que también sorprende 

la adjetivación con la que Teresa de Jesús significa las dificultades del seguimiento de 
Cristo:

«que esto sirva de procurar caminar mejor el camino para contentar... a nuestro Esposo y 
hallarle más presto, mas no de dejarle de andar, y para animarnos a andar con fortaleza camino 
de puertos tan ásperos como es el de esta vida» (F 4,4).

En el texto citado de las Moradas, Teresa de Jesús sigue explicando cuáles son esas dificulta
des. Y una vez más. la imagen genera una breve alegoría con la que Teresa de Jesús intenta 
ganarse adeptos y conducirlos a su objetivo:

«Mas, ¿paréceos... si yendo a una tierra desde otra pudiésemos llegar en ocho dias, que seria 
bueno andarlo en un año, por ventas y nieves y aguas y malos caminos!... Porque todo esto hay y 
peligros de serpientes» (2.7).

El polisíndeton acrece las dificultades, connotadas por los alegóricos ventas, nieves. aguas y 
malos caminos. Y un nuevo ejemplo de retórica de contraste, singular/plural, camino/caminos. 
con la misma connotación negativa del plural. Toda una semántica de peligro y de riesgo para 
el alma que no se decide a ir por el único camino.

El acoso teresiano se hace mayor, a medida que avanza la descripción de las terceras mora
das. Queda, cada vez más claro, que la meta del camino es el interior:

«... todo lo tememos y ansí no osamos pasar adelante, ¡cómo si pudiésemos nosotras llegar a 
estas moradas y que otras anduviesen el camino'.» (2.8).

Esas moradas, adonde Teresa de Jesús pretende llevar a las almas que siguen su magisterio, 
son las moradas donde está Dios. La imagen del camino se agiliza y se hace más dinámica. La 
Santa urge a dejar cuidados de todo tipo, para «sólo caminar apriesa por ver este Señor» 
(18).

Pocas lineas más adelante, insiste en esa urgencia, y la imagen se realiza mediante la sustan- 
tivación del verbo:

«el caminar que digo es con una gran humildad... que nos parezca que hemos andado pocos 
pasos y lo creamos ansí...» (2.8).

Encontramos todavía tres realizaciones de la imagen del camino, antes de comenzar la decla
ración de la oración mística. Son como una incitación para que el alma se decida a entrar, ya 
que los gustos y deleites que Dios concede en esos grados de oración, son muy superiores a los 
contentos del mundo, y además.

«vienen cargados de amor y fortaleza, con que se puede caminar más sin travajo y ir cre
ciendo en las obras y virtudes» (2.11).

Esos gustos y deleites de Dios no pueden experimentarlos las almas que no lo dejan todo. El 
camino de la interiorización exige desnudez y dejamiento de todas las cosas. Sólo a trueque de 
esa desnudez, el alma puede llegar al gozo de la morada interior: «vamos muy cargadas desta 
tierra de nuestra miseria, lo que no van los que suben a los aposentos que faltan» (2.9).

La maestra de oración insiste en destacarlas mercedes y dones que Dios concede al alma que 
se decide a entrar, y la avisa porque puede perderlos por su culpa. Una vez más. el plural, cami
nos. se contrapone al singular, camino. Y si en este caso, el plural no tiene una clara connotación 
negativa, sí tiene, al menos, una valoración mucho menor que el singular. Teresa de Jesús con-



Cuartas Moradas

mora-

224

En las cuartas moradas, el símbolo del camino tiene poca relevancia, aunque continúa signi
ficando el proceso en la oración que a partir de ahora, comienza a ser mística. Antes de declarar 
esa oración. Teresa de Jesús distingue entre los contentos y ternura que produce la oración 
meditativa, la que el hombre puede hacer, y los gustos que Dios concede gratuitamente, cuando 
quiere y a quien quiere. La maestra de espíritu explica el papel importante que juega el entendi
miento. en la oración meditativa, y cómo hace bien el hombre en procurar esa oración. Pero 
aconseja «ocuparse un rato en hacer actos de amor», porque la sustancia de la oración está en el 
amor y no en el pensar. En ese contexto, la imagen de camino significa proceso en la 
oración:

«quiero que estéis advertidas que para aprovechar mucho en este camino y subir a las 
das que deseamos, no está la cosa en pensar mucho sino en amar mucho» (1.7).

El camino, adquiere en las cuartas moradas, una denominación muy sugestiva, camino de 
amor. Con ella se significa la oración de aquéllos que siguen a Cristo con absoluta desnudez 
sin esperar ni pedir gustos:

«van por el camino del amor como han de ir. por sólo servir a su Cristo crucificado» 
(2.10).

El amor, vacio de todo, se pesonifica en Cristo que. si en las segundas moradas, se presentaba 
como único camino para llegar al Padre, aquí se presenta como modelo a imitar, porque «es 
Cristo crucificado».

Quintas Moradas

Las quintas moradas son las moradas de la unión, el punto de llegada en el proceso ascético- 
místico de la interiorización, y el punto de arranque hacia la unión definitiva con Dios en la 
morada más interior. El camino adquiere aquí mayores connotaciones de interioridad, porque 
la unión es «un tesoro escondido» en lo más profundo del alma, y es menester acavar hasta 
hallarlo». Todo el léxico nos habla de interioridad. Teresa de Jesús apremia a sus lectores, para 
que no se descuiden y no quede por ellos gozar de tan regalado don. escondido en el 
fondo del alma:

«por eso... alto, a pedir al Señor... que nos dé su favor para que no quede por nuestra culpa y 
nos muestre el camino... hasta hallar este tesoro escondido, pues es verdad que le hay en nosotras 
mesmas» (1.3).

Lo que ya no es tan importante para Teresa de Jesús son los modos por los que se puede llegar 
a conseguir el tesoro de la unión con Dios. Por eso. en el capitulo 3. la Santa se demora, 
temiendo que su exposición haya quedado incompleta, y pueda descorazonar a los que no lleva 
Dios por caminos de oración mística:

«Poderoso es el Señor de enriquecer las almas por muchos caminos y llegarlas a estas mora
das. y no por el aiajo que queda dicho» (3.4).

Los muchos caminos o diferentes modos de unión no místicos se contraponen al atajo que es 
la contemplación infusa o unión regalada. Atajo es sinónimo de camino místico. He aquí otro 
ejemplo de contraste singular/plural. atajo/caminos. con una muy sutil diferencia semántica a 
favor del singular, atajo. Porque, no obstante lo dicho anteriormente, a Teresa de Jesús se le 
escapa su predilección por la oración mística.

trapone el camino de la oración mística a la que el hombre puede disponerse, a otros caminos de 
oración por los que Dios lleva a las almas que no arrancan a una entrega total; aunque.

«cuando no es nuestra la falta, justo es el Señor, y Su Majestad dará por otros caminos loque 
os quita por éste... al menos será lo que más nos conviene» (2.11).



Sextas Moradas

225

En las sextas inoradas, el simbolismo del camino adquiere una gran relevancia, porque 
Teresa de Jesús lo refiere, fundamentalmente, a Jesucristo. El papel que la persona y el misterio 
de Cristo desempeñan en el desarrollo de la vida espiritual ocupa todo el capítulo 7, verdadera 
apología de la Humanidad sagrada. Ese capitulo es paralelo al 22 del Libro de la Vida. El tema 
que motiva el reiterado simbolismo del camino, en las sextas moradas, es el mismo del capítulo 
citado: la fuerte polémica suscitada en el siglo XVI sobre el lugar que ocupa la Humanidad de 
Cristo en el proceso espiritual, especialmente, en la oración mística. Frente a los espirituales 
que defendían la inconveniencia de detenerse en la meditación de los misterios de Cristo, des
pués de haber llegado a la contemplación infusa. Teresa de Jesús apoya claramente su tesis con
traria a favor de la Sagrada Humanidad:

«aunque me han contradecido en ella y dicho que no lo entiendo... a mí no me harán confe
sar que es buen camino» (7.5).

Si, en el Libro de la Vida, la Santa había afirmado que Jesucristo era la puerta por donde 
«hemos de entrar», para que Dios «nos muestre grandes secretos» (V. 22.6). ahora la confirma
ción es más tajante. Porque ya no se trata sólo de entrar para conocer grandes secretos, sino de 
entrar en la morada interior donde se realiza la unión mística con Dios. Y sólo Jesucristo es 
camino que lleva a ese interior:

«Apartarse de... todo nuestro bien... que es la sacratísima Humanidad... de Jesucristo... yo les 
asiguro que no entren a estas dos moradas postreras» (7.6).

Teresa de Jesús es fiel a su doctrina: Jesucristo es la fuente de toda gracia, el medio y el fin. Es 
ahora cuando camino adquiere toda su fuerza simbólica, por su plurivocidad:

«porque si pierden la guia —que es el buen Jesús— no acertarán el camino.... porque el 
mesmo Señor dice que es camino. .. y que no puede nenguno ir al Padre sino por El» 
(VIM. 7.6).

El simbólico camino vuelve a aparecer, al final del capitulo 7. con la misma referencia a 
Cristo. Teresa de Jesús insiste en su doctrina de que no conviene «huir tanto de cosas corpóreas 
que... parezca aún hace daño la Humanidad sacratísima» (7.14). Y por más razones que ale
guen en contra, ella se reafirma: «yo os digo... que le tengo por peligroso camino» (7.15).

El capítulo 8 es una confirmación de la tesis expuesta en el capitulo anterior:
«Para que más claro veáis... que es ansí lo que os he dicho... será bien que tratemos de cómo, 

cuando Su Majestad quiere, no podemos sino andar siempre con El» (8.1).
No podemos andar sin El. Teresa de Jesús no renuncia a lo que sabe por propia experiencia. 

La visión intelectual en la que «siente cabe si a Jesucristo... aunque no le ve, ni con los ojos del 
cuerpo ni del alma» la llena de inmensa seguridad. El misterioso compañero de camino no se 
separa nunca de su lado:

«Sentía que andava al lado derecho... con tanta certidumbre y aún mucho más» (8,3).
La certidumbre le viene dada por los efectos que produce en el alma la visión de Jesu

cristo:
«un particular conocimiento de Dios, y de esta compañía continua nace un amor ternísimo 

con Su Majestad» (8,4).
Teresa de Jesús juega con el simbolismo del camino que significa ahora esos modos místicos 

por los que Dios se comunica al alma. La presencia de Cristo caminante, y sus efectos, no son 
sólo para Teresa, los puede advertir

«cualquiera... a quien el Señor llevare por este camino» (8.7).



GUSANO DE SEDA/MARIPOSA

226

Séptimas Moradas

En las séptimas moradas, la imagen del camino casi no aparece, porque el alma ha entrado 
definitivamente en la morada interior.

Sin embargo, el camino mantiene su simbolismo: como meta del proceso espiritual y como 
símbolo de Jesucristo que ahora más que en toda las moradas anteriores, se presenta como el 
único camino y el único modelo.

Teresa de Jesús siente la inefabilidad del misterio divino, al comenzara declarar estas mora
das. y confiesa emocionada:

«Pareceres ha... que está dicho tanto en este camino espiritual, que no es posible quedar nada 
por decir... Pues la grandeza de Dios no tiene término, tampoco la ternán sus obras» 
(VIIM. 1.1).

La grandeza de Dios que Teresa va a contar es la gracia inefable del matrimonio espiritual, 
gracia que. como siempre, se le concede por medio de Jesucristo. El se le muestra en visión ima
ginaria, en el centro del alma, y desde ese momento, se le une y la vive por entero, «su vida es ya 
Cristo» (2.6). El matrimonio espiritual es la culminación de la comunicación de Dios al hom
bre. La imagen del camino expresa, en estas moradas, el final del proceso iniciado en las prime
ras. Merece la pena todo, con tal de llegar a la comunicación divina:

«cuando no hu viera otra cosa de ganancia en este camino de oración, sino entender el particu
lar cuidado que Dios tiene de comunicarse con nosotros y andarnos rogando... que nos estemos 
con El. me parece eran bien empleados cuantos trabajos se pasan por gozar... de su amor» 
(3.9).

Los efectos de la máxima unión con Dios son los deseos de la máxima donación del alma a 
Dios y a los hermanos. Contemplación-acción es la linea fundamental de las séptimas mora
das. El modelo es Cristo, pero Cristo crucificado:

«Poned los ojos en el crucificado, y haráseos todo poco» (4.9).
No hay otro camino para Teresa de Jesús, ni el matrimonio espiritual tiene otra fina

lidad:
«Esto quiero yo... que procuremos alcanzar —y no para gozar, sino para tener... fuerzas para 

servir — deseemos y nos ocupemos en la oración. No queramos ir por camino no andado, que 
nos perderemos...; y sería bien nuevo pensar tener estas mercedes de Dios pororro (camino) que 
el que El fue» (4.14).

A punto de concluir la descripción de las sextas moradas, nuestra escritora retoma la imagen 
del camino. para declarar los grandes sufrimientos con los que Dios purifica y prepara al alma 
en el desposorio espiritual, antes de entrar en la séptima morada: la terrible soledad del alma 
que siente ausente a su Dios, y el ansia de morir por poseerle. El camino de interiorización es 
también camino de dolor, aunque gozoso:

«Dos cosas me parece a mi que hay en este camino espiritual que son peligro de muerte: la una 
ésta,... la otra, de muy excesivo gozo... que verdaderamente parece que desfallece el alma... que 
no le falta tantito para acabar de salir del cuerpo» (11.11)

El símbolo del gusano de seda que se convierte en mariposa es nuevo en la literatura teresiana. 
y aparece, por primera vez. en las quintas moradas del Castillo interior. Es. sin duda, una de las 
imágenes más bellas de todo el libro. Teresa de Jesús se vale de su simbolismo para declararla



227

(18) V. García de la Concha, op til.. pag. 295.
(19) «Elestilo de Santa Teresa» en La lengua dcCrístóbalColón. Espasa-Calpc.Col. Austral. Madrid. 1978. pg. 126.
(20) J. Castellano Cervcra: op. al.. pg. 542.

oración de unión. Pienso que. con esla alegoría. la Santa trata de definir la unión mística, pero 
acentuando el lado humano, lo que el alma puede hacer de su parte para disponerse:

«cuando el alma a quien Dios hace estas mercedes se dispone, hay muchas cosas que decir de 
lo que el Señor obra en ella» (2,1).

El símil del gusano de seda ayuda a expresar la actitud que debe tener el alma, para que Dios 
actúe en ella, «aunque en esta obra que hace el Señor no podemos hacer nada... podemos 
hacer mucho dispuniéndonos» (2.1).

La iniciativa parte de Dios. Él es el protagonista. Pero el hombre tiene que disponerse y esfor
zarse hasta morir —como el gusano de seda encerrado en su capullo—. para ser transformado 
en Dios. Esta transformación del gusano en mariposa caracteriza las quintas moradas. Morir se 
convierte en la palabra clave, porque el alma que ha llegado hasta aquí debe entregarse a Dios 
de! todo, para poder ser transformada en El. Las imágenes y el léxico nos irán confirmando ese 
proceso de muerte-transformación que el alma experimenta en la oración de unión, y que tiene 
lugar en lo más interior del ser.

La «comparación» del gusano de seda comienza con la descripción teresiana del hecho:
«Ya havréis oído sus maravillas en cómo se cría la seda... y cómo de una simiente que es a 

manera de granos de pimienta pequeños..., con el calor, en comenzando a haver hoja en los 
morales, comienza esta simiente a vivir;... y con hojas de moral se crían hasta que después de 
grandes les ponen unas ramillas, y allí con las boquillas van de sí mesmos hilando la seda y 
hacen unos capuchinos muy apretados, adonde se encierran: y acaba este gusano, que es grande 
yfeo. y sale del mesmo capucho una mariposica blanca muy graciosa» (2.2).

El texto nos ofrece distintas claves de lectura muy interesantes. 1.a): El proceso vida —► 
muerte —*- transformación, connotado por las expresiones: comienza a vivir, acaba este gusano 
sale una mariposica. 2.a): El esfuerzo del alma que se entrega, significado por, van hilando la seda 
hacen unoscapuchillos. acaba este gusano. 3.a): La interioridad con que se produce esa unión, en k 
más profundo del alma: el gusano se encierra en el capuchillo.

A lo largo de todo el capítulo. Teresa de Jesús va desarrollando el símil y aplicándolo a su 
objetivo, mezclando, a cada paso, el plano real con el plano imaginativo. Admirada por la 
maravilla que la naturaleza le brinda. Teresa de Jesús insiste de nuevo en el tema principal que 
quiere subrayar, la muerte del gusano:

«¿quién lo pudiera creer... que una cosa tan sin razón como es un gusano y una abeja sean tan 
diligentes en trabajar para nuestro provecho.... y el pobre gusanillo» pierda la vida en la 
demanda? (2.2).

Es interesante observar la acumulación de diminutivos que aparecen en el texto: ramillas, 
boquillas, capuchillos. gusanillo, mariposica. Aunque alguno de esos diminutivos que emplea la 
santa estaban ya lexicalizados en el s. XV. «el uso teresiano de diminutivos... se encuadra en la 
semántica... de connotación afectiva»18, como ocurre en este caso. Según M. Pidal. la santa 
lleva el diminutivo a los temas más dignos «para deslizar en ellos una conmoción de ternu
ra»19. Serían, en el ejemplo citado anteriormente, «el contrapunto de belleza... que parecen 
retlejar lo diminuto de una obra grandiosa».20.

Volvamos a la imagen, porque descrito el núcleo inicial, el símil teresiano deriva hacia 
la alegoría:

«Tornemos a lo que decía. Entonces comienza a tener vida ese gusano, cuando, con la calor 
del Espíritu Santo se comienza a aprovechar del auxilio general que a todos nos da Dios.... 
entonces comienza a vivir y vase sustentando en esto... hasta que está crecida» (2.3).



(21) J. Castellano Cervera: op. cil.. pg. 544.

228

CAPUCHILLO = CASA = CRISTO
«Me parece que he leído u oído que nuestra vida está ascendida en Cristo u en Dios... u que 

nuestra vida es Cristo» (2.4).
Esta evocación bíblica (Col. 3.3) «confiere al simbolismo hondura espiritual y mistérica.. 

Cristo vida y Cristo casa... evocan el misterio «iniciático» del bautismo que va a resolverse en 
una realidad permanente: pasar de la muerte a la vida, realizar una convivencia con 
Cristo».-1

Teresa de Jesús insiste en el aspecto humano de la oración de unión, para la que el alma 
puede disponerse:

«Pues veis aqui lo que podemos con el favor de Dios hacer: que Su Majestad mesmo sea 
nuestra morada, como lo es en esta oración de unión, labrándola nosotras» (2.5).

La alegoría continúa, y la santa reitera su pensamiento de que el alma puede fabricar la 
morada de Dios y meterse en ella:

«Y ¡cómo si podemos!, no quitar de Dios ni poner, sino quitar de nosotros y poner, como 
hacen estos gusaniios» (2.5).

La obsesión teresiana de que sólo muriendo a si misma puede el alma ser vivida por Dios, 
aparece significada por los términos tejer y morir:

«Pues. ¡ea!... priesa a hacer esta 1 abor y tejer este capuchillo.... muera, muera este gusano, como 
lo hace en acabando de hacer para lo que fue criado» (2.6).

Hay prisa en el ánimo de Teresa. Todo en el texto connota urgencia: las expresiones ¡ea! y 
priesa, los términos, hacer y tejer, y el empleo yuxtapuesto e imperativo de las formas verbales. 
muera, muera.

Después de tejer el capuchillo donde ha de morir, el alma gozará de la unión con Dios que se 
le revela y se le une en lo más profundo del ser. significado por el capuchillo:

«Veréis cómo vemos a Dios y nos vemos tan metidas en su grandeza, como lo está este gusani
llo en este capucho...» (2.6).

La interiorización se manifiesta en la construcción sintáctica «tan metidas» que expresa, a la 
vez. pasividad del alma. Es Dios el agente de esa interiorización, porque es El quien lleva al 
alma al hondón interior. El aspecto fruitivo de la revelación divina lo expresa Teresa de Jesús 
mediante el término sentir, cuyo rasgo más definido es «experiencia gozosa y profunda»: «digo 
ver a Dios como se da a sentir en esta manera de unión» (2.6).

El simbolismo de\gusano de seda se continúa en el capítulo 3. Teresa de Jesús vuelve a insistir 
en la necesidad absoluta de que el alma muera a sí misma, para alcanzar la unión con Dios. El

En esas breves lineas. Teresa de Jesús resume toda la vida del cristiano, que arranca de la 
increencia y del pecado, y crece y se fortalece mediante los sacramentos y remedios de la Iglesia. 
Equivale este párrafo a todo lo dicho en las Moradas hasta este momento: «es lo que en los prin
cipios queda dicha de esto que he escrito» (2.4). El interés de la santa se cifra ahora en la trans
formación que el alma experimenta en las quintas moradas, por eso. se detiene en lo más 
importante de la alegoría para su intento:

«Pues, crecido este gusano.... comienza a labrar la seda y edificar la casa adonde ha de morir 
Esta casa querría dar a entender aqui que es Cristo» (2.4).

Tres términos caracterizados por los rasgos «esfuerzo» y «totalidad», señalan el que debe 
realizar el alma: labrar, edificar y morir. Sin darse cuenta. Teresa de Jesús ha pasado de la alego
ría a la metáfora:



229

capitulo va dirigido a los que no reciben la gracia de la unión mística, y la santa los anima por
que lodos pueden llegar a la unión. El léxico se mantiene en la misma línea de esfuerzo y 
<le muerte:

«...la verdadera unión se puede muy bien alcanzar... si nosotras nos esforzamos a procurarla 
con no tener voluntad, sino atada con lo que fuere la voluntad de Dios» (3.3).

Con esa disposición de alma será posible el arribo feliz a la unión con Dios, porque: «pode
roso es el Señor de enriquecer las almas por muchos caminos y llegarlas a estas moradas» (3.4). 
Sólo hace falta una condición: que el alma muera a sí misma, como el gusano de seda:

«Mas advertid mucho..., que es necesario que muera el gusano y más a vuestra costa» 
(3.5).

Hay dos oposiciones semánticas que conviene distinguir, morir/matar y acullá/acá:
«Acullá ayuda mucho para morir el verse en vida tan nueva; acá es menester que. viviendo en 

ésta, le matemos nosotras» (3.5).
Como anticipé en el estudio de los campos léxicos, la oposición adverbial, acullá/acá. con

nota la diferencia entre las dos clase de unión a las que el alma puede llegar. Acullá hace refe
rencia a la unión mística en la que el alma recibe gratuitamente ayuda muy grande para 
entregarse a Dios. Acá se refiere a la unión con Dios que el hombre puede conseguir con su 
esfuerzo, y como no recibe ayuda mística, es a mayor costa del hombre, aunque no falta la gra
cia divina.

También destaqué, en ese estudio, la oposición, morir/matar. que señala dos agentes distintos 
de muerte. En el primer caso, morir significa que el hombre «padece» las consecuencias de una 
gracia mística. En el segundo, matar expresa que el hombre ha de esforzarse por conseguir la 
unión con Dios, mediante su trabajo, sin ayuda mística, aunque si ayudado de la gracia ordina
ria. En ambos casos. Teresa de Jesús asegura que la unión con Dioses posible: «mas de ser posi
ble no hay que dudar, como lo sea la unión verdaderamente con la voluntad de Dios» 
(3.5).

La segunda parte de la alegoría, la transformación del gusano de seda en mariposa, la aplica la 
Santa para declarar los efectos de la unión mística:

«Pues veamos qué se hace este gusano... que cuando está en esta oración —bien muerto está a 
el mundo—. sale una mariposita blanca» (2.7).

La oposición.gusano/mariposa. simboliza, claramente la oposició. muerte/transformación. La 
causa de esta transformación es la unión del alma con Dios en lo más profundo: «cuál sale un 
alma de aquí de haber estado un poquito metida en la grandeza de Dios y tan junta con 
El» (2,7).

El simbolismo de interiorización se va dibujando más claro: el alma ha estado metida en Dios 
y sale de El transformada. La alegoría marca esa diferencia: el término acá significa nueva
mente la oración mística:

«... mirad la diferencia que hay de un gusano feo a una mariposica blanca, que la mesma hay 
acá» (2.7).

La oposición se acentúa mediante la adjetivación, porque el gusano que muere es feo y la 
mariposica que nace blanca.

Teresa de Jesús amplía notablemente las posibilidades del núcleo alegórico, para connotar 
los efectos de la oración de unión. La mariposa muestra desde el comienzo de su nueva vida un 
gran «desasosiego». De pronto, el simbolismo de la mariposa se ve entretejido con el del vino 
místico, y la Santa nos sorprende con una extraña mezcla de imágenes que abandona ense
guida. A la inquieta mariposa.



Sextas Moradas

230

El símbolo del gusano de seda que se transforma en mariposa se desarrolla en las quintas 
moradas. Teresa de Jesús podría haberlo aprovechado para simbolizar todo el proceso de la 
vida espiritual del cristiano, desde la etapa inicial del pecado.gusano feo. hasta la unión trans
formante en que la mariposilla es vivida por Dios. Pero no es propio del genio intuitivo teresiano 
prolongar las alegorías ni fijar las imágenes. Cumplida su función precisa. Teresa de Jesús 
abandona el núcleo simbólico inicial, y acude a otros nuevos que le sugiere el tema que la 
ocupa. De aquí que la aparición esporádica de la simbólica mariposa, en las sextas moradas, 
parece responder más a un recurso literario, para mantener la continuidad del relato doctrinal 
que a un aprovechamiertto del núcleo simbólico. El nuevo simbolismo bíblico del matrimonio 
aleja la recurrencia a la mariposa que aparecerá sólo fugazmente:

«Parece que hemos dejado mucho lapalomica y no hemos; porque estos trabajos son los que 
aún la hacen tener más alto vuelo» (2.1).

La mariposilla inquieta vuelve a aparecer en el capítulo 4 en el que Teresa de Jesús declara la 
oración de arrobamiento. La tremenda purificación a que Dios somete al alma, en las sextas 
moradas, son la causa de esa inquietud:

«Con estas cosas de trabajos y las demás, ¿qué sosiego puede traer la pobre mariposicd!» 
(4.1).

«todo lo que ve en la tierra le descontenta, en especial, cuando son muchas las veces que la da 
Dios de este vino» (2.8).

De cada experiencia de unión «queda con nuevas ganancias». El alma-mariposa ya no 
recuerda los trabajos y esfuerzos que hacía durante su vida anterior.

«ya no tiene en nada las obras que hacía siendo gusano, que era poco a poco tejer el 
capucho» (2.8).

Frente a la vida arrastrada de gusano, contrapone la nueva condición de la mariposa, conno
tada por la oposición semántica, andar/volar.

«hanle nacido alas, «¿cómo se ha de contentar, pudiendo volar, de andar paso a paso?» 
(2.8).

Es la proyección apostólica a la que el alma se siente abocada, después de esas experiencias 
místicas: «todo se le hace poco cuanto puede hacer por Dios, según son sus deseos» (2.8).

Todavía veremos aparecer a la mariposilla. para encarecer los deseos de Dios y la soledad que 
siente el alma cuado le falta:

«ansí no hay que espantar que esta mariposilla busque asiento de nuevo, ansí como se halla 
de nueva de las cosas de la tierra. Pues, ¿adonde irá la pobrecica?» (2.9).

La gratuidad de la unión mística es significada al final de la alegoría:
«... tornar (la mariposa) adonde salió no puede, que... no es en nuestra mano, aunque tnás 

hagamos, hasta que Dios es servido de tornarnos a hacer esta merced» (2.9).
Quiero recalcarde nuevo la tendencia deTeresa de Jesús hacia el diminutivo. Sólo para nom

brar a la simbólica mariposa, emplea, en este capitulo, tres formas distintas: mariposica (dos 
veces), mariposita (dos veces) y mariposilla (una vez). Aunque las variantes del diminutivo en - 
ico. en -ito y en -illo eran frecuentes en el siglo XVI. me parece interesante destacar la connota
ción fuertemente afectiva de esos diminutivos. Creo que significan el objetivo final de la obra 
teresiana: contrastar la pequenez del alma con la grandeza de Dios, para poder cantar sus 
maravillas.



le dejan volar lo que querrías!»

231

(22) La configuración alegórica de El castillo interion>. op. cit.. pg. 82.
(23) Op cit.. en Actas del Congreso Internacional Teresiano. pg. 630-31

(24) Op. cit. pg- 559.
(25) Op. cit.. pg. 272.

tantas cadenas que no

1

El salto de la imagen al hecho vivencia! es abrupto, porque es el alma la que se prepara al 
gozo del desposorio, «todo es para más gozar a el Esposo» (4.1).

Entre los efectos del desposorio espiritual. Teresa de Jesús señala los deseos inmensos de 
gozar a Dios, las ansias incontenibles de morir por conseguirlo, y la pena que todo ello le pro
duce. En ese contexto, la mariposilla desasosegada no sabe dónde reposar

«En fin. no acaba la mariposica de hallar asiento que dure» (6.1).
Y de nuevo, el salto del plano imaginativo al hecho vivencial. mezclando en una original 

amalgama, los deseos del alma, herida de amor, y los vuelos de la mariposa:
fuella hace ratorMÓ D" tierna CUalquiera ocasión l»ue sea Para encender más este

El fuego que produce los vuelos son los arrobamientos. Ya he señalado la importancia 
semántica de los términos Iruitivos. como amor, porque connotan, en la prosa leresiana esta
dos distintos de oración dentro de unas mismas moradas. El vuelo ascensiona! de \* mariposa 
en estos estados últimos de las sextas moradas, es el arrobamiento que saca el alma de si nara 
perderse en Dios. 1

Un elemento negativo se opone a esos vuelos: las simbólicas cadenas de la miseria hu- 
mana:

«¡Oh pobre mariposilla. alada con 
(6.4).

Resulta curiosa y hasta sorprendente la hiperbólica exclamación, por el desajuste entre la 
levedad de la mariposa y la pesadez de las cadenas. La oposición se hace másconnotativa por el 
empleo del diminutivo maripostUa. expresión suma de la pequeñez. frente a la fuerza innecesa
ria de tamas cadenas.

El desasosiego de la mariposa perdura hasta el final de las sextas moradas A pesar de las 
grandes visiones con las que Dios se comunica al alma y la ilumina, ésta no queda satisfecha 
porque el mayor conocimiento engendra mayor amor. El capitulo 11 se abre con la última apa^ 
ación de la maripostUa. simbolizando las ansias de morir que siente el alma por reposar defini
tivamente en Dios. En este caso. Teresa de Jesús emplea los referentes mariposa y palomilla con 
claro valor sinonímico:

«¿Si havran bastado todas estas mercedes que ha hecho el Esposo a el alma para que palo
milla u maripostUa este satisfecha (no penséis que la tengo olvidada), y haga asiento adonde ha 
de morir?» (11.1).

Se ha escrito mucho sobre el empleo de los referentes simbólicos, palomica o mariposa Para 
algunos críticos, la elección de uno u otro referente no es gratuita. A. Egido ve ambas imágenes 
«formando parte del elemento aire», «la mariposilla se caracteriza por el vuelo ascensional 
místico, mientras la palomica. como en la emblemática... anda ya próxima al fuego»22 Tam
bién A. Raimundo Fernández encuentra diferencias en el uso de ambos referentes- «La paloma 
es símbolo bíblico de la paz. el Espíritu Santo. Pero también es símbolo arquetipico del alma 
que participa del simbolismo general de todo animal alado: espiritualidad y poder de sublima
ción. La mariposilla simboliza más puntualmente la operación mística del matrimonio espiri
tual»23. Por el contrario. J. Castellano Cervera habla de la clara sinonimia entre paloma v 
mariposa-4, y V. García de la Concha se expresa en el mismo sentido23. El Diccionario de Cova-



(26) Op. til.. pg- 671.

232

Séptimas Moradas

Las séptimas moradas marcan el fin del proceso muerte-transformación del alma que se con
suma en el matrimonio espiritual. La mariposilla que Teresa de Jesús había dejado.cn las mora
das anteriores, desasosegada y a punto de morir, reparece de nuevo ahora, para significar la 
muerte definitiva del alma a si misma, y el cambio radical que experimenta, al ser vivida por 
Dios. Teresa de Jesús pone en su boca las palabras del Apóstol:

«Mihi vivere Christus est morí lucrum». Ansí me parece puede decir aquí el alma, porque es 
adonde la mariposilla que hemos dicho, muere, y con grandísimo gozo, porque su vida es ya 
Cristo» (2.6).

El misterio de muerte-resurrección está significado, en el texto, por la oposición, murió la mari- 
posica / vive Cristo. Las séptimas moradas son un canto a la vida nueva. Teresa de Jesús repite 
constantemente «ser Dios el que da vida a nuestra alma»: «¡Oh. vida de mi vida y sustento que 
me sustentas!» (2.7).

La declaración de «los grandes efectos que causa» la oración de matrimonio se inicia con 
una nueva aparición de la simbólica mariposilla:

«Ahora, pues, decimos que esta mariposica ya murió, con grandísima alegría de haver hallado 
reposo, y vive en ella Cristo» (3.1).

Y se continúa el breve simbolismo de la mariposilla muerta y transformada:
«Veamos qué vida hace u qué diferencia hay de cuando ella vivía: porque en los efectos vere

mos si es verdadero lo que queda dicho» (3.1).
El primero y mayor de esos grandes efectos es «un olvido de sí», «un estraño olvido», muy 

semejante a la muerte:
«Verdaderamente, parece ya no es. ni querría ser en nada, nada» (3,1).
El reiterado empleo del verbo ser. con su claro contenido existencial pone de relieve la pro

funda transformación sufrida por el alma. La recurrencia a la simbólica mariposa le sirve a 
Teresa de Jesús para insistir en la necesaria aniquilación que exige la transformación en Dios. 
Sólo muriendo se puede ser vivido. Tres fases resaltan en el texto que venimos comentando:

1.“) MORIR 2.°) HALLAR REPOSO 3.°) VIVIR

Después del desasosegado volar en busca del amor ausente, y de los arrobamientos que la 
tenían inquieta y la sacaban de si. la mariposilla ha hallado su resposo en Cristo. Al simbolismo 
de tantas imágenes arrebatadoras de las sextas moradas, sucede ahora el de una mariposilla re
posando en los brazos de Dios. Como he repetido en varias ocasiones, las escasas imágenes de 
las séptimas moradas son imágenes de silencio y de paz:

«Pasa con tanta quietud y tan sin ruido todo lo que el Señor aprovecha aquí a el 
alma...» (3,11).

rrubias. cita expresamente la transformación delgi/sa/to de seda y emplea mariposa y palomita 
como sinónimos: «Los gusanos que crian la seda... sacando de sus entrañas el capullo de seda, 
labrando su sepulcro. ...se quedan encerrados en él y mueren; el bolver a nacer del gusano 
muerto, una palomita o mariposa»2*.

Ante el último ejemplo citado (11.1). me parece innecesario especular sober la elección del 
término mariposa o paloma por parte de Teresa de Jesús, pues los emplea con claro valor sinoní
mico. No creo que ella pensara jamás en tales sutilezas semánticas.

dejado.cn


MATRIMONIO ESPIRITUAL

(27) Cfr. A.L. Cilveti. op. cit.. pg. 213.

233

El simbolismo del matrimonio espiritual alcanza su pleno desarrollo en el libro del Castillo 
interior donde se convierte en la imagen estructural de las tres moradas místicas. Con este sim
bolismo Teresa de Jesús quiere significar la unión plena y transformante del alma en Dios. En 
el simbolismo nupcial. la Santa disti ngue tres fases que adapta a los tres grados del proceso mís
tico: las «vistas», el desposorio y el matrimonio. La descripción de la primera tase. las «vistas». 
en la que los novios se ven y se conocen, la hace en las quintas moradas y equivale a lo que los 
especialistas llaman unión simple. La segunda fase, el desposorio o unión plena, lo desarrolla en 
las sextas moradas. Y el matrimonio o unión transformante, en las séptimas-7.

Quintas Moradas

Después de declarar la unión, mediante el simbolismo del gusano de seda que se transforma 
en mariposa, y las imágenes complementarias de la bodega y del sello y la cera, la santa quiere 
ahondar en la materia, porque cree que no ha quedado bastante clara. Precisamente, al termi
nar el capitulo 3 de las quintas moradas, en junio de 1577. Teresa de Jesús tiene que interrumpir 
la redacción del libro por cuestiones urgentes de la Orden. Cuando retoma el libro, cinco meses 
después, siente deseos de mayor clarificación, e insiste con nuevas imágenes:

«Todavía quiero más declararos qué es esta oración de unión. Conforme a mi ingenio, porné 
una comparación... Ya teméis oído muchas veces que se desposa Dios con las almas espiritual
mente» (4.2-3).

Y. aunque le parece «grosera comparación», es la que considera mejor para «dar a entender» 
lo que pretende.

El primer paso para el matrimonio en la sociedad del siglo XVI. eran las «vistas» en las cua
les los futuros esposos se veían, para conocerse y conformarse. No se realizaba todavía el despo
sorio. y la promesa de matrimonio podía aún romperse:

«Paréceme que la unión no llega a desposorio espiritual, sino como por acá cuando se han de 
desposar dos, se trata si son conformes y que el uno y el otro se quieran y aun que.se vean, para 
que más se satisfaga el uno del otro, ansí acá» (4.4).

El simbolismo del matrimonio aparece íntimamente asociado al simbolismo de la luz. expre
sado por ios términos metafóricos, ver. en sus distintas formas verse y vista, y entender. Los dos 
connotan siempre la intensidad de la comunicación divina y el profundo conocimiento de 
Dios que adquiere el alma en la oración de unión.

Aquí significa la unión transformante donde Dios y el alma «se gozan con grandísimo silen- 
cio».zl</H( significa también la superación del desposorio espiritual. lleno de sobresaltos y vue
los amorosos:

«como la pobre mariposilla andava tan ansiosa, todo la espantava y hacía volar» (3.11).
Ahora, en el matrimonio espiritual, la mariposilla inquieta
«u es que halló su reposo, u que el alma ha visto tanto en esta morada, que no se espanta de 

nada, u que no se halla con aquella soledad que solía, pues goza de tal compañía» (3.12).
El simbolismo se pierde, diluido en la imagen estructural del matrimonio entre Dios y 

el alma.



Después de

(28) Ibid.. pg. 214.

234

Sextas Moradas

La segunda fase del simbolismo nupcial, el desposorio, lo desarrolla Teresa de Jesús a lo largo 
de los once capítulos de las sextas moradas. Desposorio o unión plena que es la preparación

Después de un largo preámbulo, pasa Teresa de Jesús de la «comparación» de las «vistas» a 
la aplicación concreta:

«... presupuesto que el concierto está ya hecho y que esta alma está muy bien informada cuán 
bien le está y determinada a hacer en todo la voluntad de su Esposo... de cuantas maneras, 
viere que le ha de dar contento» (4.4).

También el futuro esposo está conforme con el alma: «Su Majestad.. lo está de ella» (4.4). Y 
prepara el encuentro. En esa preparación hay dos fases; la primera, de iluminación intensa del 
alma por parte de Dios: «quiere que le entienda más» (4.4); la segunda, de aproximación para 
celebrar el encuentro: «y que vengan a vistas y juntarla consigo» (4.4).

Lo fundamental de las «vistas» entre Dios y el alma es que El quiere juntarla consigo. Vuelve a 
repetirse el léxico de la unión que hemos visto en los capítulos anteriores. Las «vistas» duran 
brevísimo tiempo, «nunca llega a media hora» (2.7). pero Dios deja en el alma un conocimiento 
profundo de sí:

«Allí no hay más dar y tomar, sino un ver el alma por una manera secreta quién es este Esposo 
que ha de tomar» (4.4).

La vista del esposo es muy breve, un ver: pero al alma le queda una inmensa certidumbre de 
que Dios estuvo con ella, certidumbre que no podría adquirir por sí misma:

«porque los sentidos y potenciasen ninguna manera podrían entender en mil años lo que aquí 
entiende en brevísimo tiempo» (4.4).

Teresa de Jesús insiste en la interioridad, porque la visión del Esposo se realiza en lo más 
secreto. «La unión se orienta al centro del castillo: es el encuentro preliminar con el futuro 
esposo, un salir «a vistas», que aún no llega a desposorio espiritual y que enamora profunda
mente al alma, para que pueda soportar las terribles pruebas que la aguardan antes del 
matrimonio»28.

La visión de Dios purifica al alma y la prepara más para la unión que van a celebrar:
«... como es tal el Esposo, de sola aquella vista la deja más digna de que se vengan a dar las 

manos, como dicen...» (4.4).
Sigue planeando sobre toda la alegoría la acción poderosa de Dios. Es El quien, con su sola 

presencia, purifica al alma, «la deja más digna». La semántica de unión es reiterativa; aquí, 
mediante la expresión, vernirse a dar las manos.

Los efectos de esa vista del esposo son muy grandes, porque la comunicación de Dios es 
siempre provocadora de generosidad:

«... queda el alma tan enamorada, que hace de su parte lo que puede para que no se descon
cierte este divino desposorio» (4.4).

Sin embargo, ese desposorio que produce el amor puede romperse por parte del alma: «Mas 
si esta alma se descuida a poner su afición en cosa que no sea El. piérdelo todo» (4.4). También 
puede ser causa de esa ruptura el demonio que aparece transformado en «ángel de luz». El 
alma-esposa debe andar con mucho cuidado y apartarse de las ocasiones que puedan hacer 
peligrar la palabra dada.



235

definitiva al matrimonio espiritual, yen el que Dios lleva la iniciativa absoluta. El alma experi
menta todo ello con un dolor sabroso en lo más interior. El desposorio es también una imagen de 
interioridad, porque la comunicación de Dios al alma se realiza en lo más hondo de ser.

La declaración del desposorio espiritual es la mas extensa de todo el libro de las Moradas, y. sin 
duda, la más sugestiva, por la belleza de sus imágenes y la riqueza de su léxico. Teresa de Jesús 
maneja un amplio vocabulario afectivo, sensorial y luminoso que impresiona por su expresiva 
variedad. El simbolismo de la luz. del agua, y del fuego aparecen entretejidos con el simbolismo 
nupcial hasta tal grado, que es muy difícil, en estas moradas, analizar cada núcleo simbólico 
por separado. Al hacerlo, se cae. forzosamente, en la reiteración.

La unión plena va precedida de muchos trabajos exteriores e interiores, porque el Es
poso

«no mira a los grandes deseos que tiene (el alma) de que se haga ya el desposorio, que aún 
quiere que lo desee más y que le cueste algo» (1.1).

Ese simbolismo nupcial desarrolla una tupida red de imágenes que se entrecruzan entre sí a 
través de sus rasgos aparentemente inconexos.

El trueno o cometa es la primera de esas imágenes con las que Teresa de Jesús significa la lla
mada apremiante de Dios:

«Muchas veces estando la persona descuidada. .. Su Majestad la despierta a manera de una 
cometa que pasa de presto o un trueno aunque no se oye ruido, más entiende el alma que fue lla
mada de Dios» (2.1).

Esta llamada «la hace estremecer y aun quejar, sin ser cosa que le duele... Quéjase con pala
bras de amor... a su Esposo» (2.1). Amor. pena y gozo, el campo semántico de \a fruición se mués 
tra riquísimo desde el principio de las sextas moradas:

«Siente ser herida sabrorísimamente. más no atina como ni quien la hirió» (2.1).
Herir y herida connotan la acción violenta de Dios. El alma «entiende que está presente» e> 

Esposo, aunque no se quiere manifestar «de manera que deje gozarse». Este es el origen de la 
pena, paradójicamente «sabrosa y dulce, que llena tantas páginas de las sextas moradas. Por 
tres veces seguidas encontramos los términos sabroso y sabrosísimamente. connotando el 
aspecto fruitivo de las gracias místicas del desposorio, aunque sean purificaderas.

En la misma línea significativa encontramos la imagen del silbo. La libertad expresiva con 
que Teresa de Jesús manipula las imágenes, sea cual sea su origen, la lleva al empleo de ese 
núcleo básico que. en las cuartas moradas, originó la alegoría del Buen Pastor. La alegoría 
queda reducida aquí al término preciso que le interesa:

«El Amado... la llama con una seña tan cierta que no se puede dudar y un silbo tan penetrativo 
para entenderle... que no le puede dejar de oir» (2.2).

Ambas imágenes..w7Z>o y trueno, tienen en común, en sentido figurado, los rasgos «llamada» y 
«penetrante», y expresan la certidumbre con que el alma percibe el llamamiento divino. A la 
vez. ponen de manifiesto el tema obsesionante de la presencia de Dios en el interior del alma. 
La reiteración del tema es constante: la herida que hace quejarse al alma con palabras de amor 
es porque «entiende que está presente» el esposo (2.1). y su silbo hace callar a los sentidos 
y potencias.

Vuelve a insistir Teresa de Jesús en que esta llamada «procede de lo interior del alma» (2.8). y 
enlaza con otra llamada de Dios, resuelta ahora en un símil con claro predominio de lo 
sensorial:

«A deshora... viene una inflamación deleitosa, como si de presto viniese un olor tan grande que 
se comunicase por todos los sentidos... sólo para dar a sentir que está allí el Esposo; mueve un 
deseo sabroso de gozar el alma de El» (2.9).



imposible resistir. El abandono del alma a la acción

236

De nuevo, la presencia de Dios, no sólo sabida sino sentida con regusto espiritual, y conno
tada por las expresiones, inflamación deleitosa, deseo sabroso. Teresa de Jesús no habla de nin
guna experiencia mística relativa al desposorio espiritual, sin hacer referencia expresa al dolor 
o la pena, siempre sabrosa y deleitosa, con que el alma la experimenta, o mejor, la siente.

El desposorio tiene lugar durante la oración de arrobamiento, cuando Dios suspende al alma 
y la saca de sí:

«Y ansí veréis lo que hace Su Majestad para concluir este desposorio que entiendo yo deve ser 
cuando da arrobamientos, que la saca de sus sentidos» (4.2).

Nuevas imágenes para hacer comprensible esa oración de desposorio y las distintas clases de 
arrobamientos. La finalidad de todas ellas es significar la unión del alma con Dios:

«Su Majestad desde lo interior del alma hace crecer la centella que dijimos ya. movido de pie
dad de haverla visto padecer tanto tiempo por su deseo, que abrasada toda ella como un ave 
fenis. queda renovada..., y ansí limpia, la junta consigo sin entender aun aquí naide sino ellos 
dos» (4.3).

Después de ser abrasada por el amor impetuoso de Dios, el alma queda renovada. Las imáge
nes centella y ave fénix seenlazan porel fuego que abrasa y reduce a cenizas. El rasgo fundamen
tal de abrasar es «aniquilación», el del ave fénix, «renacer», «de las propias cenizas». El 
misterio de la oposición muerte/vida que el alma experimenta en el desposorio se simboliza en 
el ave fénix. Es el hilo misterioso que maneja Teresa de Jesús con el que flexibiliza las imágenes 
y las conecta entre si.

El protagonismo de Dios campea sobre todo el capitulo 4 en el que se describe la oración de 
arrobamiento. El es quien «roba toda el alma para Sí» (4.9): y como no quiere estorbo de nadie 
para introducir el alma en su morada.

«ni de potencias ni sentidos... de presto manda cerrar las puertas de estas moradas todas y sólo 
en la que El está queda abierta para entrarnos» (4.9).

Destacamos las expresiones robar y manda cerrar, porel rasgo de «violencia» que las caracte
riza. y porque corroboran la acción avasalladora de Dios en esta etapa de purificación.

El mismo núcleo alegórico, «cerrar las puertas», aparece nuevamente en el párrafo 13:
«Manda el Esposo cerrar las puertas de las moradas, y aun las del castillo y cerca, que. en qui- 

riendo arrebatar esta alma...» (4.13).
Aquí cobra singular importancia el término arrebatar cuyo prinicipal rasgo es «privación vio

lenta de digo». Arrebatar es la máxima expresión de la acción violenta de Dios en los fenómenos 
místicos que preceden al matrimono espiritual. Su alto número de frecuencias (seis veces) y los 
numerosos sinónimos que le acompañan indican su importancia. De esos fenómenos el más 
destacado es el vuelo de espíritu. Teresa de Jesús acumula una serie de imágenes construidas 
sobre el léxico citado: levantar, robar, llevar, sacar de. arrebatar, desatar

«en el interior muy de presto... se siente un movimiento tan acelerado del alma que parece es 
arrebatado el espíritu con una velocidad que pone harto temor» (5.1).

La interrogación retórica con que se inicia esa declaración explica la acumulación de imáge
nes. para hacer comprender la acción de Dios y el temor del alma:

«¿Pensáis que es poca turbación... verse arrebatar el alma... sin saber adonde va y quién la 
lleva u cómo?» (5.1).

Ante ese despliegue de fuerza divina, es
divina es como la paja ante el ámbar:

«notablemente con un impetuoso movimiento es arrebatada y tomava ya por si no hacer mas 
que una paja cuando la levanta el ámbar... y dejarse en las manos de quien tan poderoso 
es» (5.2).



237

El núcleo imaginativo deriva hacia lo alegórico, sin que el didactismo reste eficacia 
expresiva:

«Y porque dije de la paja, es cierto ansí que con la facilidad que unagra/í jayán puede arreba
tar una paja, este nuestro gran gigante y poderoso arrebata el espíritu» (5.2).

La función sustantiva del adjetivo poderoso, unido al sustantivo gigante por la conjunción, 
intensifica la connotación del poder de Dios, mejor aún. connota que Dios es poder.

La inefabilidad del misterio es indecible, y Teresa de Jesús no sabe si este vuelo de espíritu 
tiene lugar estando el alma en el cuerpo o ausente de él. Ella sólo sabe de la celeridad con que 
Dios arrebata la navecica de su espíritu para celebrar el desposorio, y recurre a un símil bélico, 
para declararlo más:

«Yo no sé lo que digo; lo que es verdad es que con la presteza que sale la pelota de un arcabuz. 
cuando le ponen el fuego, se levanta en lo interior un vuelo.... y muy fuera de sí mesma. a todo lo 
que puede entender, se le muestran grandes cosas» (5.9).

La purificación que conlleva el desposorio espiritual se manifiesta no sólo en las imágenes, 
sino, muy especialmente, en la riqueza del léxico con que nuestra escritora expresa los diferen
tes sentimientos y emociones del alma.Y así nos habla de cómo aprieta Dios al alma con traba
jos y deseos inmensos de verle. Los impulsos de amor, significados por la centella de fuego que 
salta del brasero divino, producen un dolor amoroso, porque no son estables, y el alma experi
menta una pena sabrosa y dulce, un embebecimiento sabroso, un dolor sabroso. Después de esa ora
ción de impulsos de amor, siente el alma una pena deleitosa. El lenguaje paradójico es 
característico délas sextas moradas, porque Teresa de Jesús pone especial énfasis en destacar el 
aspecto fruitivo de la purificación:

«Destas mercedes tan grandes queda al alma tan deseosa de gozar del todo al que se las hace, 
que vive con harto tormento, aunque sabroso» (6.1)

Esos deseos de gozar a Dios son. a veces tan impetuosos, que ponen en peligro la vida:
«de muy excesivo gozo y deleite que es en tan grandísimo estremo. que verdaderamene parece 

que desfallece el alma» (11.11).
La comunicación de Dios en el desposorio espiritual se localiza cada vez más en el interior. 

Los impulsos de amor «proceden de lo muy interior» (2.1). y los dones divinos quedan muy bien 
escritos «en lo muy interior del alma» (4.6). El gozo interior que producen es «en lo muy intimo» 
(6.10). y los últimos impulsos de amor que concede Dios, a punto de entrar en la séptima 
morada.se sienten «en lo muy hondo y intimo del alma» (\ 1.2). El simbolismo de interiorización se 
acentúa a medida que se acentúa el simbolismo nupcial.

La última prueba preparatoria al matrimonio espiritual es el sentimiento profundo de la 
ausencia de Dios. Teresa de Jesús lo describe en el capítulo 11 donde las imágenes se acumulan 
para expresando el dolor de esa ausencia: el desasosiego de la mariposilla que busca asiento 
donde morir; la saeta de fuego o el rayo que aniquila todo cuanto pasa; la soledad del alma 
ausente de Dios, que origina uno de los símiles más profundamente expresivos del libro:

«Siente una soledad estraña. porque criatura de toda la tierra no la hace compañía... como no 
fuese el que ama... Vese como una persona colgada, que no asienta en cosa de la tierra, ni al cielo 
puede subir» (11.5).

La prueba purificadora de la soledad, causada por los grandes ímpetus de amor de Dios, pro
voca en el alma una pena de la que nunca querría verse libre:

«Siente el alma que es de tanto precio esta pena, que entiende muy bien no la podía ella mere
cer,... ni la alivia ninguna cosa» (11.6).

El alma se siente desfallecer de amor, y muere porque no muere:

morada.se


Séptimas Moradas

238

(29) Obras completas. BAC. Madrid. 1979. pg. 502.
(30) «Vivo sin vivir en mi/y de lal manera csperoJque muero porque no muero»: Obras completas de San Juan déla Cnc.. 

op. cil. pg. 25-27.
(31) La poesía de San Juan de la Cruz. (Desde esta ladera), op. cil.. pp. 86-87.

La tercera fase del simbolismo nupcial, el matrimonio, lo describe Teresa de Jesús en la sépti
mas moradas. Dios se une plenamente al alma en lo más interior donde El vive:

«primero que se consuma el matrimono espiritual. Dios mete al alma en su morada que es 
esta séptima» (1.3).

El simbolismo nupcial, más que ningún otro, se interioriza. La comunicación plena de Dios 
y la interioridad son las dos notas características de las séptimas moradas.

La gracia del matrimonio espiritual se le concede a la santa en una visión de la Sagrada Huma
nidad. primero imaginaria y luego intelectual. Teresa de Jesús describe la primera con los mis
mos términos luminosos con los que describe todas las visiones de Cristo resucitado; habla en 
tercera persona:

«se le representó el Señor... con forma de gran resplandor y hermosura y majestad, como des
pués de resucitado, y le dijo que ya era tiempo de que sus cosas tomase ella por suyas y que El 
ternia cuidado de las suyas» (2.1).

«con esto la sufre (la pena) de muy buena gana, y sufriría toda su vida si Dios fuese de ello ser
vido. aunque no seria morir de una vez. sino estar siempre muriendo, que verdaderamente no es 
menos» (11.6).

El tema no es nuevo en la literatura teresiana. En las Meditaciones sobre los cantares, encontra
mos el mismo lenguaje del «morir por no morir», al describir un suceso que le ocurrió a ella 
misma, en la Pascua de 1571:

«No penséis... que es encarecimiento decir que muere, sino que... pasa en hecho de verdad 
que sé de una persona que. estando en oración semejante, oyó cantar... y certifica., que si el 
canto no cesara que iva ya a salirse el alma del gran deleite y suavidad que nuestro Señor ledava 
a gustar» (MC. 7.2).

Precisamente después de ese suceso. la santa escribió su composición lírica: «Vivo sin vivir 
en mi/y tan alta vida espero/que muero porque no muero»29. El tema no es original de Santa 
Teresa. También San Juan de la Cruz lo versifica, con ligeras variantes en el estribillo, en las 
Coplas del alma que pena por ver a Diosi0. Dámaso Alonso se cuestiona sobre la originalidad de 
algunas estrofas de la composición teresiana que aparecen también en el texto de San Juan. 
Parece ser que. en el poema de Teresa de Jesús, se interpolaron después algunas estrofas del 
místico poeta. Sin embargo, lo importante es. según nuestro critico, el tema mismo: «Esa oposi
ción muerte-vida, ese juego conceptual vivo sin vivir... que muero porque no muero son bien elo
cuentes». Proceden del gusto por los contrastes de la poesía trovadoresca e incluso de la 
popular. Dámaso Alonso cita algunos ejemplos de nuestro Cancionero en el que aparece el 
mismo tema, el mismo ingenio conceptual y los mismos contrastes-’1.

La expresión, «muero porque no muero» sigue llenando los últimos párrafos de las sextas 
moradas: es tremenda la purificación del alma por la ausencia de Dios:

«Estando el alma... que se muere por morir cuando aprieta tanto. . parece que para salir del 
cuerpo no le falta casi nada, verdaderamente teme y querría aflojarse por no acabar de 
morir» (11.9).



239

Esta declaración de la merced del matrimonio espiritual se completa con otra declaración 
que había hecho la santa, en una Cuenta de Conciencia anterior. Si, en las séptimas moradas, 
describe aquella merced de forma anónima, aquí lo hace en forma personal, narrando con todo 
detalle el hecho ocurrido el 18 de noviembre de 1572:

«Representóseme (el Señor) por visión imaginaria, muyen lo interior, y dióme su mano dere
cha. y díjome: «Mira este clavo, que es señal que serás miesposa desde hoy; ...de aqui adelante, 
no sólo como Criador y como Rey y tu Dios mirarás mi honra, sino como verdadera esposa mía; 
mi honra es ya tuya y la tuya mía» (C.C. 25°).

La declaración de las séptimas moradas pone de relieve el aspecto luminoso de la visión en 
que Cristo le concede a Teresa el matrimonio espiritual. En la declaración de las Cuentas, se 
omite la luminosidad y se acentúa el aspecto martirial, «mira este clavo». Pero las dos declara
ciones coinciden en la interioridad con que se realiza la unión; en las Cuentas, «muy en lo inte
rior», en la visión intelectual.

«pasa esta secreta unión en el centro muy interior del alma, que deve ser adonde está el mesmo 
Dios» (2.3).

Lo esencial del matrimonio espiritual es la comunicación divina. Dios se comunica y se da a 
Sí mismo en tal grado, que no se puede expresar:

«Es un secreto tan grande y una merced tan subida lo que comunica Dios allí a el alma en un 
instante y el grandísimo deleite que siente el alma, que no sé a qué lo comparan» (2.4).

Esa comunicación de Dios tiene lugar en la esencia del alma que es la que se une con Dios. 
La Santa se siente impotente para expresar la inefabilidad de esa unión:

«No se puede decir más de que... queda el alma, digo el espíritu de esta alma, hecho una cosa 
con Dios» (2.4).

Para señalar la gran diferencia entre el desposorio y el matrimonio espiritual. Teresa de Jesús 
acude a un verdadero «asedio» de comparaciones. La unión es como dos velas de cera que se 
juntaran y «toda la luz fuese una», aunque después, «bien se pueden apartar». En el matrimonio 
espiritual, es muy distinto. Es como el agua de lluvia cuando cae en un rio y ya no se pueden 
«dividir»; o como el arroyico que entra en el mar que ya «no havrá remedio de apartarse»; o 
como la luz que penetra por dos ventanas y «se hace todo una luz». El léxico se va haciendo tam
bién más expresivo, para significar esa unión indisoluble entre Dios y el alma:

«El desposorio espiritual es diferente, que muchas veces se apartan; y la unión también lo es; 
porque aunque unión es juntarse dos cosas en una. en fin se puede apartar. En estotra merced del 
Señor, no. que siempre queda el alma con su Dios» (2.5).

La unión esponsal se realiza entre lo más espiritual del alma y el espintu increado de Dios. 
Teresa de Jesús llega a hacer declaraciones tan sutiles como ésta:

«Las palabras del Señor... de tal manera devian hacer la operación en aquellas almas... dis
puestas.. que apartase en ellas todo lo que es corpóreo en el alma, y la dejara en puro espíritu, 
para que se pudiese juntar en esta unión celestial con el espíritu increado» (2.9).

Una característica muy destacada del simbolismo nupcial es la fruición. Teresa de Jesús 
insiste en ello, ya que ninguna merced mística como la del matrimonio espiritual produce en el 
alma tan profundas emociones. La Santa emplea los términos deleite y gozo con un significado 
muy parecido, para expresar las experiencias místicas más subidas. Asi dice que en la unión 
con Dios, el alma siente «un grandísimo deleite... que no sé a qué lo comparar» (2.4).

Y. en el matrimonio espiritual.es cuando el alma-mariposa «muere y con grandísimo gozo. por
que su vida es ya Cristo» (2.6).

«muere y con grandísimo gozo, porque su vida es ya Cristo» (2,6).
De ese gozo de la unión esponsal participa todo el cuerpo, sentidos y potencias, «que parece 

quiere el Señor que gocen de alguna manera de lo mucho que goza el alma» (2.7).

espiritual.es


240

Y cuando declara los efectos de la oración de matrimonio, la santa emplea el término alegría. 
para mostrar la profunda emoción del alma = mariposa, fruto de su profundo conoci
miento de Dios:

«Ahora, pues, decimos que esta mariposica ya murió, con grandísima alegría... y que vive en 
ella Cristo» (3,1).

Junto a los términos fruitivos, gozo, deleite y alegría, que presentan el rasgo común «gozo», 
aparecen otros términos, también fruitivos, paz. quietud y silencio, que destacan por el rasgo 
«paz». Su reiterado empleo expresa la serenidad que Dios pone en el alma después del matri
monio espiritual. A la acción violenta y arrebatadora de Dios en el desposorio, se contrapone la 
suavidad de la acción divina en el matrimonio espiritual. En esta oración, desaparecen los arro
bamientos y vuelos de espiritu. y el alma está «en quietud casi siempre». La unión esponsal 
entre Dios y el alma es comparada con la edificación del templo de Salomón:

«Pasa con tanta quietud y tan sin ruido... que... sólo Él y el alma se gozan con grandísimo silen
cio» (3,11).

Sin embargo, el matrimonio espiritual no significa quietismo inoperante. Teresa de Jesús 
dedica la mayor parte de las séptimas moradas, a describir los grandes efectos de aquella ora
ción. Para corroborarlo, dirá que Dios hace «tantas mercedes en este mundo» no sólo

«(para) regalar estas almas...; son estas mercedes para fortalecer nuestra gran flaqueza.... para 
poderle imitar (al Señor) en el mucho padecer» (4,4).

Y más adelante insiste en que la oración de matrimonio «no es para gozar, sino para tener 
estas fuerzas para servir» (4,14).

Como señales claras de la oración esponsal. destaca Teresa de Jesús la interioridad con que 
se produce y la participación del cuerpo en esas experiencias místicas. Y lo significa mediante 
nuevas redes de imágenes en las que afloran el castillo, la fuente, el sol, y la bodega interior. Repe
tirá. como un estribillo, que la comunicación de Dios la experimenta y la siente.

«en lo interior de su alma, en lo muy muy interior; en una cosa muy honda que no sabe decir 
cómo es. porque no tiene letras» (1,8).

Por último recurre a dos imágenes nuevas, la de los esclavos marcados a hierro, y la de Marta y 
María, de ascendencia bíblica, para significar los grandes efectos de la oración de matrimonio 
espiritual: el olvido de si y el deseo de contentar al Señor y servir:

«de esto sirve este matrimonio espiritual, de que nazcan obras, obras» (4.6).
En la cumbre de la contemplación. Teresa de Jesús se vuelve hacia Dios y hacia los herma

nos. La imagen de los esclavos, de un tremendo realismo y dureza, es el contrapunto del 
gozo esponsal:

«¿Sabéis que es ser espirituales de veras?. Hacerse esclavos de Dios, a quien —señalados con 
su hierro, que es el de la cruz, porque ya ellos le han dado su libertad— los pueda vender por 
esclavos de todo el mundo como El lo fue» (4.9).

La doble vertiente de acción y de contemplación que distingue al alma que ha recibido la mer
ced del matrimonio espiritual, la significa Teresa de Jesús con el pasaje evangélico de las dos 
hermanas que hospedaban a Cristo en su casa:

«Creedme que Marta y María han de andar juntas para hospedar al Señor y tenerle siempre 
consigo, y no le hacer mal hospedaje, no le dando de comer... Su manjar es que de todas las 
maneras que pudiéramos lleguemos almas para que se salven y siempre le alaben» (4.14).



CENTRO DEL ALMA

Primeras Moradas

241

El centro del alma donde Dios vive constituye la Imagen fundamental del libro de las A/ora- 
íis. Hacia ese centro gravitan las imágenes básicas y en ese centro confluyen los niveles léxico, 
morfológico y semántico. Si el castillo es la imagen de que se vale la autora para estructurare! 
libro, el centro de ese castillo es el punto donde convergen los distintos simbolismos y el lugar 
donde se cruzan las complejas redes de imágenes, conectadas entre sí por sus rasgos sémicos. 
En el fondo de toda imagen teresiana subyace la interioridad, porque todo el simbolismo del 
libro apunta hacia el interior.

Partiendo de un término de la lengua usual, centro. Teresa de Jesús hace de él una palabra 
clave para su mensaje doctrinal y literario. El centro se va cargando de connotaciones espacia
les, sensitivas. acústicas, olfativas y hasta sabrosas, hasta convertirse en una palabra símbolo. 
Loque interesa a nuestra escritora es llevarnos al centro o morada interior, porque alli se con
suma la unión transformante del alma en Dios.

Aquí comienza a dibujarse el simbolismo, porque el centro del alma es el centro del castillo 
donde está Dios. Teresa de Jesús presenta la «hermosura del ánima» para descubrirá! lectorio 
más importante:

«quién está dentro de esta alma» (1.2).
La expresión estar dentro ya nos es conocida, pues la Santa la ha venido repitiendo en todas 

susobras anteriores, para significar, precisamente, la presencia de Dios en el interior. Ahora.en 
las primeras moradas, la expresión cobra una singular importancia. Hasta once veces ininte
rrumpidas dirá Teresa de Jesús que Dios está o se está dentro:

«Hay muchas almas... que ni saben qué hay en aquel precioso lugar ni quién está den
tro» (1.5).

Dentro es el lugar privilegiado, el que Dios se ha escogido para morar siempre. Él no está 
fuera, vive dentro. La disposición concéntrica de las «muchas moradas» del castillo, «unas en 
lo alto, otras en bajo, otras a los lados» (1.3). nos prepara a la visión definitiva adonde 
apunta el simbolismo:

«Y en el centro y mitad de todas estas moradas tiene la más principal, que es adonde pasan las 
cosas de mucho secreto entre Dios y el alma» (1.3).

Teresa de Jesús ha situado al lector en el punto exacto de su objetivo, en el centro, allí, donde 
está Dios, y desde donde se comunica. Porque Dios está dentro, el hombre «puede tener su con
versación no menos que con Dios» (1.6).

La visión de Teresa de Jesús no es estática, no se trata de ofrecer una consideración inope
rante. Si Dios está en el centro del castillo, el alma debe entrar por la única puerta posible que es 
la oración. El simbolismo arranca del centro y conduce al hombre a su centro. Estar — cen
tro — entrares la linea semántica que articula el simbolismo en las primeras moradas, y sobre 
la que se construyen las distintas imágenes de la interioridad.

Dios es el sol que se está «en el centro del alma», y también es la fuente de vida de donde «pro
ceden los arroícos» claros de las buenas obras, «adonde el alma está como un árbol plantado en 
ella» (2.2). Dios permanece siempre en el interior. Nada puede impedirlo, porque su presencia 
lo llena todo:

«Es de considerar aquí que la fuente y aquel sol resplandeciente que está en el centro del alma, 
no pierde su resplandor y hermosura, que siempre está dentro de ella» (2.3).



CENTROCASTILLO MORADAS

LO SABROSOCOBERTURASPALMITO

242

La obsesión por declarar que Dios está en el centro del alma es evidente. Y también lo es el 
empeño por mostrar el castillo como un espacio concéntrico. Teresa de Jesús vuelve a la imagen 
inicial, sin lados, ni alto, ni bajo:

«Tornemos... a nuestro castillo de muchas moradas. No havéis de entender estas moradas 
una en pos de otra como cosa en hilada, sino poned los ojos en el centro» (2,8).

Las moradas no están en línea recta, sino dispuestas en torno a un punto central, habitado 
por el mismo Dios, y al que Teresa de Jesús identifica con la morada divina. Por eso, no nos 
extrañaque la red de imágenes se amplié con las de\palacio y rey, caracterizadas por los mismos 
rasgos «hermosura», «luz» e «interioridad» que caracterizaban al sol y al castillo. Y que Teresa 
de Jesús afirme que ese centro

«es la pieza u palacio adonde está el rey» (2,8).
Creeríamos que todo está dicho y que se han agotado los recursos expresivos de nuestra escri

tora para significar como es ese centro del alma. No es asi. En su afán pedagógico por declararlo, 
la santa recurre a otra imagen que. por inesperada, resulta sorpresiva, la del palmito}-.

«Y considerad... como un palmito, que para llegar a lo que es de comer tiene muchas cobertu
ras que todo lo sabroso cercan» (2.8).

La analogía entre el castillo concéntrico de muchas moradas y el palmito de muchas cobertu
ras es perfecta. Podríamos trazar dos líneas imaginativas paralelas:

Estas lineas, lejos de perderse en el infinito, convergen en el objetivo fundamental: Dios vive 
en lo más interior del alma desde donde se le comunica. Sin darnos cuenta, Teresa de Jesús nos 
ha metido de lleno en el terreno de la fruición, al comparar el centro del alma con «lo sabroso» 
del palmito. Porque no resulta difícil hablar de correspondencias sémicas entre «sabroso». 
rasgo propio del centro donde vive Dios, y «deleitoso», propio del paraíso, donde ese mismo 
Dios se recrea. Es indudable que Teresa de Jesús quiere atraer al alma por los caminos de la 
oración, presentándole, desde el principio, el aspecto fruitivo de la relación amorosa con 
Dios.

Por otra parte, sabroso. es uno de los pocos adjetivos epítetos que la autora emplea con una 
connotación ornamental. Ese adjetivo, con claro predominio de lo sensorial, aparece unido en 
la obra teresiana a sustantivos de carácter abstracto. Ello es fuente de abundantes antítesis con 
las que Teresa de Jesús intenta expresar sus vivencias místicas, de suyo inexpresables. Expre
siones sustantivas como «muerte sabrosa», «pena sabrosa», «embebecimiento sabroso», «tor
mento sabroso», «deseo sabroso», se repiten hasta la saciedad, especialmente, a partir de las 
quintas moradas. De aquí que la expresión alegórica, lo sabroso, referida al centro del alma o 
morada de Dios, resulte perfectamente coherente con el pensamiento y el mensaje tere- 
siano.

Con esa metáfora gustativa, la palabra centro gana una connotación, sabroso, que hay que 
sumar a las espaciales ya citadas. El centro no es sólo el lugar más importante del castillo, sino 
también el único donde se puede gustar a Dios.

(32) La imagen del palmito aparece por primera y única vez en este libro. Tampoco en los místicos anteriores a la Santa 
he documentado la imagen. Se trata de una planta silvestre de origen mediterráneo que pudo conocer Teresa de Jesús 
durante su estancia en Sevilla.



Segundas Moradas

Terceras Moradas

243

no quiere sino lo que quiere Dios»

En las terceras moradas, el centro del alma o morada divina viene significado por la cámara 
real y por c\ léxico que presenta una expresión nueva, lo interior. Esta forma sustantivada se con
vierte. a partir de ahora, en la concreción más representativa del centro. Su número de frecuen
cias crece a lo largo de las moradas siguientes y recibe distintos modificadores que intensifican 
su connotación de interioridad.

El tono de estas moradas resulta áspero. Teresa de Jesús se dirige a las «almas concertadas» 
que, a pesar de haber sufrido «lo más trabajoso», no están dispuestas a rendir del todo su volun
tad a Dios, para que «del todo posea el Señor el alma» (1.5). Y aunque se tienen por «vasallos» 
de este Rey. y lo son:

Son una etapa de fuerte ascetismo y por ello escasean las imágenes. El centro del alma viene 
significado, sobre todo, por el léxico, cada vez más interionsta: entrar más aden tro. más cerca, 
más adelante. En estas moradas, que son las de aquéllos que «han ya comenzado a tener 
oración».

«haygran esperanza de que entrarán más adentro, porque como van entrando más cerca de 
donde está Su Majestad... (1.2).

Para designar a ese Dios que vive dentro. Teresa de Jesús emplea cuatro referentes humanos: 
bien vecino, amador, amigo y huésped, que presentan los mismos rasgos sémicos. «cercanía», 
«amistad» e «interioridad». En ese centro está Su Majestad

«que es muy buen vecino... Nunca se quita de con él este verdadero amador, ni puede el alma 
cobrar mejor amigo» (1.4).

El alma debe «dejar «de andar por casas ajenas», ya que en ninguna encontrará tantos bie
nes «como en la suya» «en especial, tiniendo tal huésped» (1.4).

Los cuatro referentes divinos aparecen fuertemente ligados a la morada interior.
Sin embargo, la entrada a esa morada aparece supeditada al desasimiento. Crece la connota

ción de espacialidad interior. Teresa de Jesús advierte que todavía:
«no son éstas las moradas adonde se llueve la maná, están mas adelante» (1.7)
Esas moradas, que están más adelante, son aquellas
«adonde todo sabe a lo que quiere un alma porque 

(1.7).
De nuevo encontramos la connotación gustativa Teresa de Jesús vincula el sabor que experi

menta el alma con la muerte de su voluntad. Mor/r a todo es condición indispensable para sabo
reara Dios. La correspondencia entre los dos térmimos se irá haciendo progresiva a medida 
que la santa nos acerque al interior.

Asi lo confirma, al final de las segundas moradas, en donde emplea una metáfora espacial 
muy sencilla, la tierra, para significar esa morada divina, que es el centro, donde el gozo 
será completo:

«Verán cómo Su Majestad le lleva de una morada a otras y le mere en la tierra adonde... goce de 
muchos más bienes que podría desear» (1.9).

[.atierra significa la morada divina, aunque la imagen no tiene, aparentemente, ningún rasgo 
de interioridad que la relacione con las otras redes de imágenes antes citadas. Sin embargo, la 
metáfora va introducida por dos términos que indican «dirección al interior», llevar y meter. La 
expresión, «meter en la tierra» es una configuración simbólica del camino de interiorización.



Cuartas Moradas

244

es preciso trabajar más y

En estas moradas. Teresa de Jesús declara dos clases de oración que comienzan a ser «sobre
naturales»: la de recogimiento infuso y la de quietud. Las dos tienen tugaren lo más interior del 
alma, de aquí que la configuración del centro adquiera una singular relevancia.

Para declarar la oración de recogimiento infuso, la santa se vale de la alegoría del Buen Pastor 
que es el mismo Rey del castillo. El Buen Pastor se caracteriza por estar dentro, en su morada. 
como lo estaban elsol y la fuente. Desde allí llama a los sentidos y potencias del alma, para que 
se recojan en el interior donde El quiere comunicarse:

«Visto ya el gran rey. que está en la morada deste castillo... como buen pastor, con un silbo 
hace... que conozcan su voz y que... se tornen a su morada» (3.2).

A lo largo de la alegoría, el centro aparece formulado muchas veces, por las expresiones, a lo 
interior, dentro de sí. dentro de nosotros, con lo que crece su connotación de espacialidad. Teresa 
de Jesús repite, de todos los modos, que Dios está

«■dentro de nosotros mesmos» (3.3)
y que. para buscarle «en lo interior, es muy buena esta oración de recogimiento infuso. Explica 
que. como esa oración es merced de Dios, no consiste en

«pensar dentro de si a Dios» (3.3).
Aunque eso «se funda sobre verdad», sino que, en esa oración, el silbo del Pastor se oye. no 

sabe, «por dónde ni cómo», y produce en el alma
«un encogimiento suave a lo interior» (3,3).
Sin embargo, es en la declaración de la oración de quietud, donde la configuración del centro 

adquiere mayor significación, ya que lo más destacado de esa primera oración mística es su 
localización en el centro del alma. Teresa de Jesús recurre a dos imágenes, el símil de las dos 

fuentes y el símil del brasero, además del léxico que se vuelve reiteradamente interiorista. De las 
dos fuentes que presenta a la consideración, una se «hinche» con agua traída «de más lejos» y 
«con muchos arcaduces». Significa la oración meditativa o ascética. La segunda fuente que 
recibe el agua «de su mesmo nacimiento, que es Dios», y sin artificio humano, significa la ora
ción mística de quietud. De esa segunda fuente el rasgo sémico más destacado es la «interiori
dad», pues el agua

«produce con grandísima paz y quietud y suavidad de lo muy interior de nosotros mes
mos» (2.4).

Por ese rasgo de interioridad, la fuente se relaciona con el centro del castillo, ya que el 
agua

«comienza de Dios. ...y vase revertiendo... por todas las moradas» (2,4).

«no entran todos hasta su cámara» (1.6).
Es necesario el desasimiento absoluto, sin esperar la paga por sus servicios. Teresa de Jesús 

las acosa con energía:
«Entrad, entrad... en lo interior, pasad adelante de vuestras obrillas... No queráis tanto que os 

quedéis sin nada» (1.6).
Luego insiste en que para llegar a la morada de Dios, que es el centro. 

pedir menos:
«Mirad los santos que entraron a la cámara de este rey y veréis la diferencia que hay de ellos a 

nosotros. No pidáis lo que no tenéis merecido» (1.6).



Quintas Moradas

245

Teresa de Jesús insiste, una y otra vez, en que la comunicación divina se produce en lo interior 
del alma, y acumula expresiones, progresivamente connotativas. para declararlo:

«no me parece que es cosa... que su nacimiento es del corazón, sino de otra parte aún más inte
rior. como una cosa profunda. Pienso que deve ser el centro del alma» (2.5).

Todavía insistirá en el «ensanchamiento interior» que produce el agua que brota
«de lo profundo de nosotros, (que) parece que se va dilatando y ensanchando todo nuestro inte

rior» (2.6).
Si. en esa imagen de la fuente, el centro ve aumentar sus connotaciones de espacialidad inte

rior, en el símil del brasero la connotaciones todavía más fuerte, porque ahora, la comunicación 
de Dios es,

«como si en aquel hondón interior estuviese un brasero... adonde se echasen olorosos perfu
mes» (2.6).

Las expresiones, lo muy interior, parte aún más interior, cosa profunda, centro del alma, lo pro
fundo. el hondón interior ofrecen una progresiva connotación de espacialidad. cada vez más pro
funda. Además, con la imagen del brasero, el centro adquiere, por primera vez en la literatura 
teresiana. connotaciones sensitivas y olfativas:

«entiende (el alma) una fragancia... como si en... el brasero... se echasen olorosos perfumes» 
(2.6).

Las quintas moradas son aquéllas donde ya «se une el alma con Dios». En esa oración, todas 
las potencias están «como adormizadas». y no hay nada «que pueda impedir este bien». El cen
tro donde se realiza la unión aparece muy pronto, significado por la bodega y el capuchillo que 
teje el gusano de seda. Y también por nuevas expresiones lingüísticas que perfilan más aún la 
connotación de interioridad:

«está Su Majestad tan junto y unido con la esencia del alma.. » (1.5).
Con la unión, aparece el gozo íntimo que produce esa oración en lo más profundo. Teresa de 

Jesús no ahorra términos fruitivos para expresarlo:
«Es sobre todos los gozos de la tierra, y sobre todos los deleites, y sobre todos los contentos, y 

más» (1.6).
Como podemos suponer, el origen de todos esos gozos está en el interior. La Santa se apre

sura a decir que
«no tiene que ver adonde se engendran estos contentos u los de la tierra, que es muy diferente 

su sentir» (1.6).
Y para explicar mejor esa diferencia, recuerda un símil que ya había empleado en las Medita

ciones sobre los Cantares, cuando declaraba el aspecto, intensamente fruitivo, de la oración de 
quietud. Decía entonces Teresa de Jesús que. en esa oración.

«Siéntese una suavidad en lo interior del alma tan grande, que se da bien a sentir estar vecino 
nuestro Señor de ella». (M.C. 4.2).

Luego aparecía el símil que expresaba la profundidad del suave amor de Dios. Es como
«si le echasen en los tuétanos una unción suavísima, a manera de un gran olor., que nos pene

tra todos, ansí parece es este amor suavísimo de Dios» (MC. 4.2).
En las quintas moradas, el mismo símil le vale a Teresa de Jesús para explicar cuán diferente 

es el origen de los contentos de la tierra y los gozos de la unión:



246

«es como si fueran en esta grosería del cuerpo u en los tuétanos.... que no sé cómo lo decir 
mejor» (1.6).

Como sus lectoras parece que no han quedado «satisfechas», porque «esto interior es cosa 
recia de esaminar», la Madre les dice «una señal clara» que Su Majestad «le ha traído hoy a la 
memoria». La señal es que Dios suspende todas las potencias, hace al alma «bova del 
todo», y

«fija... a Si mesmoCTt lo interior de aquel alma de manera que, cuando torna en sí, en ninguna 
manera puede dudar que estuvo en Dios y Dios en ella» (1,9).

Ese interior donde Dios se hace presente es simbolizado por Teres;» de Jesús con la bodega del 
vino de la que habla la esposa en los Cantares:

«Llevóme el rey a la bodega del vino, u metióme»... Esta entiendo yo es la bodega donde nos 
quiere meter el Señor, cuando quiere y como quiere» (1.13).

La imagen teresiana tiene una doble finalidad, señalar el centro donde se realiza la unión, y 
destacar el protagonismo de Dios en esa oración mística:

«Su Majestad nos ha de meter y entrar Él en el centro de nuestra alma» (1.13).
Todas las potencias y sentidos «están dormidos», porque Dios no quiere que ninguna de 

ellas «tenga más parte».
«Sino entrar en el centro del alma sin ninguna (puerta), como entró a sus discípulos» 

(1.13).
Y. por tercera vez.como en un estribillo, la Santa repite que la unión se realiza en lo más pro

fundo. y se consuma en la séptima morada:
«Veréis cómo Su Majestad quiere que le goce el alma en su mesmo centro, aún más que aqui 

mucho en la postrera morada» (1.14).
El gozo aparece siempre unido al centro del alma en proporción directa. Cuanto más se acer

que el alma a la morada de Dios que está en el interior, mayor será el gozo de su po
sesión.

Con todo, el símbolo más bello del centro del alma donde ésta se une y transforma en Dioses 
el capuchillo que teje el gusano de seda, para encerrarse en él. y morir:

«y allí, con las boquillas van de si mesmos hilando la seda y hacen unoscapuchillos muy apre
tados donde se encierran» (2.2).

En ese lugar secreto y encerrado, se obra la transformación del gusano «grande y feo».
«y sale del mesmo capucho una mariposica blanca muy graciosa» (2.2).
El proceso de muerte-transformación que experimenta el alma en la oración de unión es un 

proceso de interiorización que concluye en la morada divina. Teresa de Jesús lo compara con el 
proceso de construcción del capullo. El gusano

«Comienza a labrar la seda, y edificar la casa adonde ha de morir» (2.4).
Cuando termine su trabajo, el gusano se encerrará en el capuchillo. morirá y se convertirá en 

mariposa. Asi el alma, al terminar de «labrar» su morada que es la de Dios, será vivida 
por El:

«esta casa querría dar a entender aqui. que es Cristo» (2.4).
Teresa de Jesús sigue aplicando el simbolismo del gusano de seda para insistir en que el hom

bre puede prepararse a la oración de unión que se realiza en el cento del alma.
«y hacer que Su Majestad mesmosea nuestra morada... El es la morada, y la podemos nosotras 

fabricar para meternos en ella» (2.5).



ver el alma por una manera secreta quién es este

Sextas Moradas

247

A esa morada o capuchillo interior se puede llegar, quitando y poniendo «como hacen estos 
gusanitos». El simbolismo del centro donde Dios se comunica y muestra al alma, aparece 
nítido:

«Veréis cómo vemos a Dios y nos vemos tan metidas en su grandeza como lo está este gusanillo 
en este capucho» (2.6).

Lo mismo que la mariposa, el alma saldrá de allí transformada:
«y cuál sale un alma de aquí de haver estado un poquito metida en la grandeza de Dios, y tan 

junta con El» (2.7).
Como efecto de la unión tan intima con Diosen la morada interior, le queda al alma un gran 

descontento de las cosas del mundo y un «deseo penoso» de salir de él. «Hanle nacido alas» a la 
mariposa y sólo le da algún alivio pensar que Dios quiere que «viva en este destierro». De 
nuevo volvemos al tema de la interioridad con expresiones que parece se adelgazan con un Tilo, 
para significar la agudeza de esa pena que traspasa el centro del alma. Esa pena no se siente 
como «las de acá»,

«no llegan a lo intimo de las entrañas, como aquí, que parece desmenuza un alma y la 
muele» (2.11).

La connotación afectiva sigue caracterizando esa oración de unión, y Teresa de Jesús volverá 
a insistir en que «hay penas y penas», y que las de este mundo, a diferencia de las penas de las 
moradas místicas.

«no llegan a lo hondo de! alma» (3.4).
Al final de las quintas moradas, cuando la santa compara la unión entre Dios y el alma con 

las «vistas» que preceden al desposorio espiritual, el centro cobra connotación de luz. Porque el 
Esposo, antes de juntar al alma consigo, se le muestra de manera que «le entienda más». Esa 
fisión luminosa de Dios se realiza en lo más interior, sin que medien potencias ni sentidos, y en 
brevísimo tiempo:

«Allí no hay más dar y tomar, sino un 
Esposo» (4,4).

Uno de los rasgos más insistentemente repetidos, a lo largo de las sextas moradas, es la pro
funda interioridad con que Dios se comunica al alma. Más de veinticinco veces, y casi con idén
ticas expresiones. habla Teresa de ese centro «interior» donde Dios está, y desde donde llama y 
se comunica y se muestni y actúa y purifica. La reiteración se convierte en obsesiva.

Asi. en el capitulo 2, trata de «algunas maneras con que despierta nuestro Señor al alma». La 
primera de ellas

«Son unos impulsos tan delicados y sotiles, que proceden délo muy interior del alma, que no 
sé comparación ...poner que cuadre» (2.1).

Entre las comparaciones que emplea Teresa de Jesús están el «trueno», la «herida» de amor 
que produce una pena «sabrosa y dulce», el «silbo tan penetrativo» con que llama el Esposo que 
está en \a séptima morada, y la «saeta» de fuego. Todas hacen referencia a la gran operación que 
produce la comunicación de Dios que llama y hiere sabrosisimamente:
«parece le llega a las entrañas este pena... y cuando de ellas saca la saeta el que la hiere, verdade
ramente paece que se las lleva tras sí» (2,3).

Y vuelve a insistir la Santa en que esa centella de amor que salta del brasero divino 
«procede de lo interior del alma» (2.8).



248

La comunicación de Dios se hace más gozosa, a medida que el alma camina hacia su inte
rior. Teresa de Jesús prodiga los términos fruitivos. A veces, a deshora, y cuando el alma está 
«con descuido de cosa interior» parece que viene «una inflamación deleitosa»

«sólo para dar a sentir que está allí el esposo» (2.9).
El origen de esta merced, como podemos adivinar.
«es de donde lo que queda dicho» (2.9).
Teresa de Jesús sigue describiendo otros modos que tiene Dios de «despertar» al alma y 

comunicarse con ella. Son unas hablas de «muchas maneras» que parece que vienen
«unas de lo muy interior del alma, otras de lo superior de ella» (3.1).
Y todas producen una gran «poderío y señorío», «hablando y obrando». También habla 

Dios con alguna visión intelectual.
«tan en lo intimo del alma» (3.12).
que parece claro «oir aquekas palabras con los oidos del alma a el Señor». El tono de la des

cripción sigue siendo extremadamente ponderativo. El señorío con que actúan esas palabras es 
tan grande, que no es posible no entenderlas.

«porque el que pudo hacer parar el sol.... puede hacer parar las potencias y todo el ¡menor, de 
manera que ve bien el alma que otro mayor Señor govierna aquel castillo que ella» (3.18).

Para concluir el desposorio espiritual. Dios prepara al alma con la oración de arrobamiento 
«que la saca de sus sentidos», y que también proviene del interior. Basta una sola palabra que 
recuerda o que «oye de Dios», y

«parece que Su Majestad desde lo interior del alma, hace crecer la centella que dijimos... y 
abrasada... queda renovada... y la junta consigo» (4.3).

Los efectos de esa comunicación y el provecho de mercedes tan subidas «no se puede encare
cer». y

«aunque no las saben decir, en lo muy interior del alma quedan bien escritas y jamás se olvi
dan» (4.6).

La imagen inicial del palacio o morada del rey asoma de nuevo para significar el centro donde 
Dios vive, donde se junta con el alma y donde le muestra grandes secretos:

«acá. estando el alma tan hecha una cosa con Dios, metida en ese aposento del cielo impireo 
que devemos tener en lo interior de nuestras almas... pues Dios está en ellas» (4.8).

A medida que Teresa de Jesús va describiendo fenómenos místicos más subidos, crece la con
notación de interioridad, y las expresiones para significar el centro del alma se hacen reiterati
vas. El vuelo de espíritu, aunque es igual que el arrobamiento «en la sustancia».

«en el interior se siente muy diferente» (5.1).
La imagen de la Fuente cuya agua procedía del mismo Dios, le sirve a nuestra escritora para 

describir el vuelo de espíritu. Vemos a Dios que desata «los manantiales por donde venia... el 
agua. y... se levanta una ola tan poderosa que sube a lo alto» la pobre navecilla del alma. Y del 
mismo modo que el piloto no puede detener la nave, cuando las olas vienen con furia.

«muy menos puede lo interior del alma detenerse en donde quiere» (5.3).
En el vuelo de espíritu. Dios saca al alma de sí. para juntarla con Él. Teresa de Jesús distingue 

claramente el alma del espíritu, aunque son «una mesma cosa», pero no sabe expresarlo. Para 
darlo a entender, recurre a la comparación del sol y de sus rayos, que «no mudándose él» del 
cielo, envía sus rayos a la tierra. La comparación tampoco le sirve demasiado:

«en fin. yo no sé lo que digo, lo que es verdad... es que ...se levanta en lo interior un vuelo... y 
muy fuera de sí mesma... se le muestran grandes cosas» (5,9).



249

Séptimas Moradas

La comunicación plena de Dios y la interioridad con que se produce son los dos rasgos carac
terísticos de las séptimas moradas. Teresa de Jesús se esfuerza por destacar que la unión trans
formante en Dios tiene tugaren lo muy interior del alma. Ese interior o centro viene significado, 
especialmente, por expresiones lingüisticas, reiteradas y reforzadas con toda clase de modifica
dores eintensificadores. También las escasas imágenes que encontramos se caracterizan por su 
interioridad. Así nos dice Teresa de Jesús que el matrimonio espiritual se realiza en la morada 
de Dios:

«Cuando nuestro Señor es servido haver piedad de lo que ...ha padecido... esta alma... que ya 
espiritualmente ha tomado por esposa, primero que se consuma el matrimonio espiritual 
métela en su morada, que es esta séptima» (1.3).

Y especifica luego que esa morada de Dios está «en su centro». La obsesión por la interioridad 
es manifiesta.

El matrimonio espiritual va precedido de una gran iluminación, porque quiere Dios que el 
alma «vea y entienda» el gran don que le hace.

Entre los grandes efectos de la oración de arrobamiento, señala Teresa de Jesús «unos júbilos 
y oración estraña» que «no sabe entender». Pero es tan excesivo el gozo interior, y produce tan
tos deseos de «alabar a nuestro Señor», que deja en el alma una gran seguridad:

«Y tengo para mí que es con razón; porque tanto gozo interior de lo muy íntimo del alma y con 
tanta paz. y que todo su contento provoca a alabanzas de Dios, no es posible darlo el 
demonio» (6.10).

El Señor muestra a Teresa de Jesús, en una visión imaginaria, la Sagrada Humanidad de 
Cristo que está en el interior, y que aparece simbolizado por un relicario de oro. La imagen pre
senta los mismos rasgos sémicos «riqueza», «resplandor» e «interioridad» que presentan todas 
las representaciones simbólicas del centro, como palacio y espejo. La presencia de Cristo en 
el interior.

«es como si en una pieza de oro tuviésemos una piedra preciosa de grandísimo valor... Sabemos 
certísimo que está allí, aunque nunca la hemos visto» (9.2).

La posibilidad de abrir y mirar «el relicario» no la tiene el alma, la tiene Dios que «se quedó 
con la llave», «y como cosa suya abrirá cuando nos la quisiere mostrar» (9.2).

Cuando Dios muestra al alma la hermosura de Cristo y su «admirable resplandor», sólo 
lo percibe

«la vista interior, que es la que ve todo esto» (9.4).
El fruto de tantas visiones es un mayor conocimiento y enamoramiento de Dios. Su ausencia 

y el deseo de gozarle hacen crecer la pena en el alma. Y ante la inefabilidad de la gracia mística. 
Teresa de Jesús tiene que recurrirá un nuevo asedio de comparaciones paradójicas, para decla
rar cómo son esos grandes deseos de Dios que ponen al alma en trance de morir. Nos habla 
entonces de «un golpe» o «saeta de fuego», aunque «no es saeta», o de «un rayo» o de «cualquier 
cosa que sea». No sabe decirlo, lo importante es que «agudamente hiere».

«en lo muy hondo y íntimo del alma» (11.2).
Añade que «no querría que pareciese encarecimiento», pero insiste en el tema, pues ve que se 

queda corta, «porque no se puede decir». Y es que el conocimiento de Dios hace sentir viva
mente su ausencia y El ayuda «con una tan viva noticia de Sí» que la pena crece hasta grados 
insospechados. Una vez más. Teresa de Jesús insiste en la interioridad:

«este sentimiento no es en el cuerpo... sino en lo interior del alma» (11.3).



digo» (2,14).

250

«metida en aquella morada» (1,7).
En ese interior.se le muestra la Santísima Trinidad en una visión intelectual en la que el alma 

no sólo entiende sino que experimenta cómo las tres Personas
«están en lo interior de su alma, en lo muy muy interior, en un cosa muy honda... siente en si esta 

divina compañía» (1,8).
La fuerza semántica del verbo, estar, significando presencia habitual de Dios en el interior 

como vimos en las primeras moradas, cobra aquí su pleno significado, porque el alma ya expe
rimenta realmente la presencia trinitaria dentro de si. Presencia que la llena, y presencia 
estable:

«lo esencial de su alma jamás se movía de aquel aposento» (1.11)
Teresa de Jesús recibe el matrimonio espiritual, en una visión imaginaria en la que se le 

representa la Sagrada Humanidad. La describe con los mismos términos luminosos con los 
que describe siempre a Cristo resucitado. La novedad de esa visión esponsai es precisa
mente su interioridad:

«porque en lo interior de su alma, adonde se le representó (J.C.). si no es en la visión pasada, no 
havia visto otras» (2,2).

En esa interioridad radica la diferencia entre el desposorio y el matrimonio espiritual. En el 
desposorio, el Señor no necesita «puerta» para entrar.

«porque en todo lo que se ha dicho hasta aquí parece que va por medio de los sentidos y 
potencias, y este aparecimiento de la Humanidad del Señor ansí devía ser» (2.3).

En cambio, en el matrimonio espiritual es «muy diferente».
«porque pasa esta secreta unión en el centro muy interior del alma, que deve ser adonde está el 

mesmo Dios... Aparéceseel Señor w» este centro del alma sin visión imaginaria, sino intelectual» 
(2.3).

Después de recibir esa merced, la unión es ya permanente:
«siempre queda el alma con su Dios en aquel centro» (2.5).
De allí parte la vida nueva que experimenta la mariposilla, después de que «ya murió»:
«Se entiende claro que hay en lo interior quien... dé vida a esta vida, y que hay sol de donde pro

cede una gran luz... de lo interior del alma» (2.8).
La fruición «sabrosa y dulce», pero desgarradora, del desposorio espiritual se convierte 

ahora en serenidad. La unión transformante del alma se produce en lo interior, de manera esta
ble y en medio de una gran paz:

«(el alma)... no se muda de aquel centro ni se pierde la paz» (2,8).
Teresa de Jesús precisa más aún que, en el matrimonio espiritual, el alma no se mueve de su 

centro, y ni siquiera los sentidos y potencias pueden estorbarle su paz:
«en metiendo el Señor a el alma en esta morada suya, que es el centro de la mesma alma- 

parece no hay los movimientos en esta alma, en entrando aquí, que suele haveren las potencias y 
imaginación, de manera que la perjudiquen ni la quiten su paz» (2.11).

Crece la dificultad para declarar cómo permanece en paz el alma, aunque no lo estén «las 
potencias y sentidos y pasiones»:

«estecentro de nuestra alma —u espíritu— es una cosa tan dificultosa de decir, y aún de creer, 
que pienso... por no me saber dar a entender,... os dé alguna tentación de no creer lo que

interior.se


251

Y acude a la comparación del rey que vive en su palacio que. aunque haya muchas guerras y 
«muchas cosas penosas» él «no deja de estarse en su puesto». Asi pasa en el centro del alma, 
después del matrimonio espiritual:

«naide entra en aquella (morada) que la haga quitar de allí» (2.14).
Entre los efectos de esa oración. Teresa de Jesús señala una memoria y ternura con nuestro 

Señor» que experimenta el alma con gran suavidad. Ese impulso «se ve clarísimamente»
«que procede de lo interior del alma» (3.8).
Es «como un fuego grande» que «no echa la llama hacia bajo, sino hacia arriba».
«ansí se entiende acá que este movimiento interior procede del centro del alma y despierta las 

potencias» (3.8).
Hacia el final de las séptimas moradas, el centro del alma es identificado por Teresa de Jesús 

con la morada de Dios desde donde Él le envía los «toques» de amor «tan suaves y pene
trativos»:

«cuando esto os aconteciere, acordaos que es desta morada interior adonde está Dios en nues
tra alma... (que) cierto es suyo aquel recaudo u billete escrito con tanto amor» (3.9).

Una vez más. insiste en la paz y quietud que experimenta el alma «casi siempre», después del 
matrimonio espiritual; y para declararlo, recurre a la comparación del templo de Salomón en 
cuya construcción «no se havía de oir ningún ruido». La identificación del centro con la morada 
divina aparece aquí claramente reflejada:

«ansí en este templo de Dios, en esta morada suya, sólo Él y el alma se gozan con grandísimo 
silencio» (3.11).

La mayor fruición coincide con el mayor silencio, al llegar a la morada de Dios. Sin embargo. 
Teresa de Jesús repite de todos los modos que el matrimonio espiritual es para que nazcan 
obrasen alabanza de Dios y en bien de los hermanos. El don místico que procede del interiores 
para todos:

«Tara qué pensáis que son aquellas inspiraciones... y aquellos recaudos que envía el alma de 
rfcentro interior a la gente de arriba del castillo y a las moradas que están fuera de donde ella 
está?. ¿Es para que se echen a dormir?. No. no. no» (4,11).

En ese contexto de entrega y de donación, Teresa de Jesús nos ofrece el último símbolo del 
centro, la bodega interior, desde donde también el cuerpo recibe energía para servir a Dios y 
a los hermanos:

«el mesmo cuerpo... esforzado con el esfuerzo que tiene el alma beviendo del vino de esta 
bodega adonde la ha traído su Esposo y no la deja salir, redunda en el flaco cuerpo» 
(4.12).

El vino es el símbolo de la comunicación divina. Dios se da para que el hombre se dé. En el 
centro más interior, coinciden la máxima donación de Dios y la máxima donación del 
hombre.





CAPÍTULO V

La configuración simbólica de la interiorización

253

El libro de las Morada del castillo interior es la historia de un encuentro personal entre Dios y el 
hombre. A través de sus páginas asistimos al desarrollo de ese encuentro personal, que arranca 
de las tinieblas del pecado, pasa por los difíciles caminos de la lucha ascética, y llega por fin. al 
abrazo transformante, en la morada de la luz. Teresa de Jesús conduce al alma, peregrina de si 
misma, por los caminos de la interiorización, y la lleva a su centro donde ella ha experimentado 
que vive Dios. La suya es una historia personal, avalada por la experiencia, que intenta trasva
sar a sus lectores, para que también la vivan.

Con el fin de declarar esa experiencia. Teresa de Jesús construye una alegoría simbólica, par
tiendo de un símil, la «comparación» del alma en gracia con un castillo resplandeciente de siete 
moradas concéntricas en cuyo centro más interior está Dios. El símil inicial desarrolla una ale
goría que se convierte en símbolo. La imagen del castillo que comienza siendo «inmediata y 
directa», y de una enorme plasticidad por su luz y por la riqueza de sus materiales, se desplaza, 
poco a poco, y llega a convertirse en «una imagen de sentido», «cargada» y hasta «sobrecargada» 
de contenido conceptual»1.

A lo largo de las tres primeras moradas, el castillo se va desdibujando como espacio, y el alma 
camina hacia la morada interior donde Dios vive, y desde donde la llama para unirse con ella. 
El centro comienza a ser lo fundamental. A partir de las cuartas moradas, las redesde imágenes 
espaciales./orta/eza. edificio y casa, que configuran el castillo, desaparecen, y emerge la Persona 
divina que concentra en si todo el potencial simbólico. El rey del castillo es ahora el Buen Pastor 
que con su silbo mete al alma en su morada; es la fuente viva que, desde dentro, revierte sus aguas 
por el hombre exterior; es el brasero de olorosos perfumes que abrasa en el hondón del alma. El 
centro se llena así de connotaciones acústicas, olorosas, fruitivas y hasta sabrosas.

La alegoría del castillo se entreteje con nuevas redes de imágenes, porque en las quintas mora
das, Dios se manifiesta como Esposo que invita al alma a la unión esponsal. Antes, ella debe

(I) Cfr. Olio F. Bollnow: Riike. poeta del hombre. Tauros. Madrid. 1966. Traducción de Jaime Perrero Alemnarte. 
pg. 349.



Primeras Moradas

254

morir a sí misma, como el gusano de seda que, encerrado en su capuchino, se convierte en nutrí- 
posica blanca. Se olvida la referencia al castillo, y el simbolismo ya sólo mira al interior. Desde 
allí. Dios se agiganta. En las sextas moradas, es el rey. el pastor, el Señor. el esposo que arrebata al 
alma para llevarla a su morada que es la séptima. En esa morada más interior, convertida en 
templo de Dios, se realiza, finalmente, la unión transformante del alma con El. en medio de un 
gran gozo y de un inmenso silencio.

En la alegoría simbólica, la imagen inicial del castillo resplandeciente se ha desplazado hasta 
el centro que lo polariza todo. En ese centro, poblado por la Divinidad, convergen todos los 
caminos: los simbólicos, los semánticos y hasta los lingüísticos. El centro del alma donde Dios 
vive se ha transformado en la imagen total de la interioridad.

Las primeras moradas constituyen la presentación del libro, la exposición del gran tema doc
trinal que Teresa de Jesús ofrece a la consideración de sus lectores, «la hermosura y dignidad de 
nuestras almas», porque en su interior está Dios. Desde ese interior. El se comunica, y el alma 
«puede tener su conversación no menos que con Dios» (IM. 1.6). Para visualizar esa relación 
amorosa entre el Creador y su crea tura, la Santa se vale de una «comparación» que es «conside
rar nuestra alma como un castillo todo de un diamante u muy claro cristal, adonde hay muchos 
aposentos» (1.1). La comparación teresiana desarrolla una alegoría en la que se dan cita y se 
entremezclan todos los núcleos simbólicos empleados por la autora en sus libros anteriores. Y 
así. el alma en gracia es vista también como una «perla oriental», como «un paraíso» adonde 
«un rey tan poderoso... se deleita» (1.1). y como «un árbol plantado» en la «fuente de vida» (2.2). 
Dios que vive en el alma aparece como «rey» del castillo, «sol» que irradia luz desde dentro. 
«fuente» de agua viva (2.2), «amigo» que no se cansa de dar.

El castillo teresiano es esférico, está formado por siete moradas concéntricas, y «en el centro y 
mitad de todas éstas tiene la más principal que es adonde pasan las cosas de mucho secreto entre 
Dios y el alma» (1.3). El castillo se concibe desde el primer momento —y aqui comienza a dibu
jarse el simbolismo de interiorización— como un espacio divisorio entre la interioridad y la exte
rioridad. Dentro, en esa morada íntima, vive el rey. alumbra el sol. mana la fuente y se recrea el 
amigo. Fuera del castillo, en ¡acerca, sólo hay tinieblas —el demonio—, y sabandijas que impiden 
la entrada al interior. La única puerta «para entraren este castillo es la oración» (1.7). Para apun
talar esa visión de interioridad. Teresa de Jesús asocia dos imágenes: el palmito cuyo centro 
«sabroso... muchas coberturas cercan» (2.8). y el camino, el propio conocimiento, indispensable 
para llegar a la morada de Dios.

En la oposición semántica, interior/exterior, que he señalado anteriormente, el término inte
riores. para Teresa de Jesús, el término positivo, frente a su antónimo exterior que es el negativo. 
Por eso. toda la simbologia del libro de las Moradas gravita hacia el interior que va asociado 
siempre a la presencia de Diosen el fondo del alma. Sobre esa linea de interioridad se inscriben 
las imágenes que. conectadas entre sí por correspondencias sémicas. van formando las redes y 
asociaciones de imágenes con las que Teresa de Jesús construye su gran alegoría simbó
lica.

Esas correspondencias y contagios sémicos entre las imágenes asociadas en redes se han 
revelado al realizare! análisis lingüístico de cada una de ellas y del léxico sobre el que descan
san. El resultado ha sido sorprendente. El castillo aparece, desde el principio, como el núcleo de 
una constelación de imágenes, diamante, cristal y perla, inscritas en el simbolismo de la luz. y 
cuyos rasgos distintivos son: «luminosidad», «belleza» y «resplandor». Esa red de métáforas 
está en íntima conexión semántica con la red de imágenes, sol. luz. palacio, rey. caracterizadas 
por los mismos rasgos, hasta el punto de que el sol se identifica con el rey del castillo, «aquel sol 
resplandeciente... está en el centro del alma» (2.3); en estas primeras moradas «aún no llega casi 
nada la luz que sale del palacio donde está el rey» (2.4). Precisamente porque el sol está dentro, el 
castillo es resplandeciente y bello.



LUZ AGUA CLARA INTERIORIDAD

255

A ese simbolismo de la luz va unido el simbolismo del agua, los dos elementos más frecuentes 
en el sistema imaginativo de Teresa de Jesús. La visión del alma en gracia como un castillo res
plandeciente. es seguida de la visión del alma como un paraíso de deleites para Dios. Por su 
semántica de belleza, paraíso se relaciona con castillo, diamante, cristal y perla. Pero también el 
rasgo «deleitoso» de paraíso lo encontramos en el castillo teresiano «nuestro hermoso y delei
toso castillo» (1,5), originando una nueva red de imágenes asociadas, aparentemente incone
xas. La imagen del paraíso genera lógicamente la del árbol cuyos rasgos de «fecundidad» y 
«junto al agua», coinciden A su vez, árbol se enlaza con fuente, porque si el alma es árbol de 
vida lo es por estar plantado junto a aquélla. De este modo, va tejiéndose una tupida red de imá
genes cuyos rasgos distintivos se entrecruzan. El alma donde Dios vive es castillo, diamante, cris
tal. perla, paraíso y árbol. Dios, que vive dentro del alma, es sol. fuente y rey. Esas imágenes se 
inscriben en las dos coordenadas, luz y agua clara que connotan la acción salvifica de Dios en 
favor del hombre

El simbolismo de la luz y del agua aparecen intimamente asociados al interior, porque sus 
redes de imágenes, conectadas’ por los rasgos «luz» y «agua clara», coinciden también en el de 
«interioridad», ya que representan a Dios que vive en el interior del alma y al alma que es 
morada de Dios. Podemos pues inscribir todas esas imágenes en la linea:

La cosmovisión teresiana del alma en gracia es esférica, y. además, concéntrica. Todo gira 
alrededor de ese centro o morada principal en el que confluyen todos los caminos teresianos. El 
análisis del léxico que sustenta las imágenes nos ofrece la misma reiterada obsesión por la inte
rioridad. Estar dentro y entrar dentro son los dos núcleos léxicos que vertebran las primeras 
moradas. Estar dentro, referido a Dios y repetido hasta once veces, significa presencia habitual, 
en el interior. Estar dentro, referido siempre al alma, y repetido hasta cuarenta y dos veces, 
expresa movimiento, desplazamiento al interior. Hacia ese interior conduce Teresa de Jesús al 
lector que se adentra por sus páginas, después de abrir la puerta del castillo y atravesar sus 
muchas moradas. Puerta, camino y moradas forman una red de imágenes espaciales cuyo rasgo 
semántico común es la «interioridad». El centro sabroso del palmito, cercado por «muchas 
coberturas» es la imagen perfecta del centro teresiano donde Dios se deleita.

Teresa de Jesús crea así su propio sistema comunicativo. Partiendo de un término de la len
gua usual.centro, logra convertirlo en palabra-clave de su mensaje doctrinal y literario. Su signi
ficado se va cargando de connotaciones espaciales, sensitivas, acústicas y hasta sabrosas, a 
medida que nos adentramos por las siete moradas del castillo interior, hasta convertirse en 
palabra-símbolo. Lo que interesa a nuestra escritora es llevarnos al interior, porque alli tiene 
jugar la unión transformante en Dios.

Frente a las redes de metáforas luminosas referidas a Dios y al alma en gracia. Teresa de 
Jesús contrapone otras, con rasgos sémicos opuestos: tinieblas, oscuridad, ceguedad, negrura, la 
pez. Porque fuera del castillo está el demonio «que es las mesinas tinieblas», y el alma que «le 
hace placer» «queda hecha una mesma tiniebla» (2.1). El pecado, que es como «lapez» sobre un 
cristal (2.4). impide al alma gozar de la luz que sale del centro del castillo. Tinieblas, oscuridad y 
ceguedad, presentan, en sentido metafórico, como rasgo especifico, el de «privación de luz». La 
pez. igualmente metafórica, une a su rasgo «viscoso» el de «privación de luz». Esas imágenes 
que se corresponden entre si por ese rasgo común, se asocian, en la simbologia teresiana. por el 
rasgo «exterioridad», pues todas ellas connotan el exterior del castillo adonde no llega en abso
luto la luz del sol interior.

Conectadas con esa red de imágenes descubrimos otras tres. La primera, formada por los 
núcleos alegóricos, ronda, cerco y cerca del castillo que es adonde están «las savandijas y bes
tias» (1.6). cuyo rasgo común es «lugar» exterior. La segunda, compuesta por fuente de agua 
negrísima, arroyos sucios y cieno con el rasgo común «agua sucia»; porque los que están en



LUZ-AGUA CLARA-INTERIORIDAD/OSCURIDAD-AGUA SUC1A-EXTERIOR1DAD

256

INTERIOR 
moradas, centro, morada principal

LUZ 
castillo, diamante, cristal 

perla, palacio, rey. sol

AGUA CLARA 
paraíso, árbol, fuente de 

vida, arroyicos

AGUA SUCIA 
fuente exterior, corrientes, 
tierra, cieno, sabandijas

OSCURIDAD 
tinieblas, ceguedad, 

negrura, la pez

EXTERIOR 
cerca, ronda, cerco

pecado están «hechos una escuridad. y al plantarse en una «fuente... de muy negrísima agua» 
todo lo que sale de ella «es la mesma desventura y suciedad» (2,4). La tercera red de imágenes 
esta integrada por los alegóricos animales, sabandijas, culebras, bestias, víboras, fieras, que pre
sentan los rasgos «agua sucia» y «dañino». Esas tres redes de imágenes coinciden en el rasgo 
«exterioridad». Su simbolismo es claro: la fuente de agua sucia y el cieno están en la ronda del 
castillo, y las alimañas viven en las aguas fangosas del exterior. Podemos, por tanto, insribir 
todas esas imágenes en una linea antitética a la expuesta anteriormente:

Las imágenes del primer eje connotan la acción positiva de Dios en el alma. Las imágenes del 
segundo, la acción negativa del demonio y del pecado. El castillo resplandeciente se contrapone 
a las tinieblas. Frente al sol que está dentro, las tinieblas están fuera. Mientras la fuente de agua 
viva mana dentro del alma y corren de ella arroyicos de agua clara, otra fuente de agua negrí
sima mana fuera, y lo que corre de ella es suciedad. Si el árbol se planta en la fuente interior, 
lleva mucha «frescura y fruto»; pero si se planta en la fuente exterior «que es el demonio», no 
produce más que desventura:

Las imágenes no luminosas son el contrapunto que realza la belleza del castillo resplande
ciente. Su exterioridad contrasta con la interioridad. Pero su papel connotativo termina aquí. 
Presentados los dos planos simbólicos contrapuestos, luz/oscuridad. que significan la oposición 
gracia/pecado. Teresa de Jesús no vuelve a emplear esas imágenes. Las tinieblas quedan fuera 
del castillo. En adelante, el alma sólo debe caminar hacia el interior que es el reino de la 
luz.



eje: luz-agua clara-interioridadPrimeras Moradas

Perla
Cristal

Rey
PalacioDiamante

Sol
Ar Castillo

Puerta
Moradas

Centro

Interior

Camino

Palmito

«Sabroso»

257

«Lugar»

-Permanencia»

«Para transitar»

«Esfuerzo»

«Agua clara»
«Fecundidad»

«Deleites»

'Morada
.principa

«Luz» 
«belleza» 

«resplandor»

Castillo: 1.1; 1.1; 1.2; 1.3; 1.5; 1.5; 1.5; 1.6; 1.7; 1.8; 1.8; 2.1: 2.4; 2.8; 2.14; 2,15; 2.15.
Diamante: l.i
Cristal. 1.1: 1.2: 2.1: 2.3: 2.3: 2.3: 2.4.
Perla: 2.1.
Puerta: 1.7: 1.8. , 
Moradas; 1.1; 1.3; 2.8; 2.8; 2.8; 2.8; 2.11; 2.12: 2.14: 2,14; 2.14: 2.15: 2,15;
Centro: 1.2: 1.3; 1.3: 1.5; 1.5; 1.5: 1.6; 2.1; 2.3; 2.3: 2.8; 2.8: 2.15.
Morada Principal: 1.3: 2.8; 2.8; 2.8; 2.12; 2.14.
Sol: 2.1; 2.1: 2.3: 2.3; 2,3: 2.5; 2.8:2.14
Palacio: 2.8; 2.8; 2.14
Rey: 1.1; 2.8. 2.12; 2.14.
Paraíso: 1.1.
Fuente: 2.2; 2.2; 2.3: 2.5; 2.2.
Árbol: 2.1; 2.2; 2.4; 2.5.
Palmito: 2.8.
Luz: 2.14; 2.14. 2,4; 2.15.
Camino: 2.9; 2.10: 2.10; 2.11; 1.4.



Primeras Moradas eje: oscuridad-agua sucia-extcrioridad

Negrura
eguedadl

«Lugar»

«Permanencia»

Cerco

Exterior

Gusano

Sabandija;

Víboras

Cieno

«Dañino»

258

arríenles^ Fuente 
negras /agua sucia

Ronda, cerco, cerca: 1.2: 1.5: 1.6
Tinieblas 2.1: 2.1: 2.1
Oscuridad: 2.2: 2.7: 2.10: 2.14
Ceguedad: 2.4
Negrura: 23: 23: 2.10: 2.10; 2.10; 2.14
La Pez: 2.4
Sabandijas: 1.6: 1.6: 1.8; 2.8: 2.11: 2.14: 2.14; 2.14: 2.14: 2.14
Gusano: 13
Fuente agua sucia: 23
Cieno: 2.10; 2.10
Corrientes negras: 2.10: 2.10

«Viscosidad»



■

Segundas Moradas.

DAÑINOLUCHA EXTERIORIDAD

<2) V. García de la Concha: op. cit., pg. 172.

259

Frente a esos enemigos de fuera. Teresa de Jesús sigue contraponiendo la imagen de un Dios 
cercano, amigo y amador, «que nunca se quita» del alma, acompañándola y «dándole vida y 
ser». Si ella se deja «de andar por casas ajenas» y se mete «en su casa», gozará de «todo loque ha 
menester», porque allí está Dios como «huésped que le hará señor de todos los bienes» (1.4). Los 
referentes alegóricos con los que nuestra escritora designa a Dios, buen vecino. amador, amigo, 
huésped, son referentes humanos, inscritos en una línea semántica de afectividad y cercanía, en 
una «poética de encarnación»2. Todos ellos presentan en común los rasgos «amistad», «cerca
nía» e «interioridad». El mismo rasgo presenta la imagen casa que es sinónimo de castillo. El 
simbolismo de interiorización se va dibujando cada vez más nítido, significado ahora, por la 
oposición del singular/plural.casa/casasq/'enus. La primera se refiere al alma, y la segunda a las 
cosas exteriores por donde aquélla se derrama y se aleja de si misma. En la casa-alma vive Dios 
como huésped, buen vecino y amigo, mientras que las casas ajenas están vacias de todo bien. Es

Las segundas moradas son. en frase de Teresa de Jesús, las de aquéllos que ya «han comen
zado a tener oración» (1.2), y representa un estado de fuerte tensión en el proceso de interioriza
ción. Son las moradas de la lucha, porque el enemigo se apresta con todas sus fueras para 
impedir el paso del alma al interior. El único capitulo de que constan estas moradas nos habla 
de la actitud que han de tener los que quieren adentrarse por el camino de su interioridad. El 
titulo reza asi: «De lo mucho que importa la perseverancia para llegar a las postreras moradas y 
lagran guerra que da el demonio». La acción comienza a desarrollarse dentro del castillo, pues 
ti alma ya ha entrado en él. El escenario se convierte en un campo de batalla entre dos mundos 
enfrentados: Dios que llama al hombre, para que se acerque más a El. y el demonio y las cosas 
«tenores que se oponen. Llamada al interior donde Dios vive y llamada al exterior desde donde 
las cosas atraen.

La llamada de Dios se produce desde dentro, desde ese interior donde «está Su Majestad» 
que «es muy buen vecino» (1,2). Teresa de Jesús presenta a Dios, desde el comienzo, lleno «de 
misericordia y bondad», que quiere que «procuremos su compañía», y que «una vez u otra no 
nos deja de llamar para que nos acerquemos más a El» (1.2). La llamada del exterior proviene 
de la ronda del castillo donde habitan los enemigos del alma, dispuestos a no dejarla entrar al 
interior, porque «estas bestias son tan pozoñosas y peligrosa su compañía» (1.2).

El cuadro imaginativo de las segundas moradas es pobre y. fundamentalmente, bélico, dado 
el carácter ascético de las mismas. Las imágenes.guerra, artillería, batería, baraúnda, simbolizan 
la acción del demonio en su lucha contra el alma: «es terrible la batería que aquí dan los demo
nios» (1.3). «andan los golpes y la artillería» de tal modo, que el alma no los puede «dejar de oir», 
porque el entendimiento «está más vivo y las potencias más hábiles» (1.3). Junto a esa acción 
del demonio, los peligros de las cosas exteriores aparecen significados por los animales simbó
licos. culebras, víboras, bestias, fieras, «aqui es el representar... estas culebras de las cosas del 
mundo y el hacer los contentos de él casi eternos» (1.3). Todos esos animales presentan la 
misma semántica de malignidad y peligrosidad para el hombre.

La red de imágenes, guerra, artillería, batería y baraúnda tienen en común el rasgo semántico 
distintivo «lucha» y, en el texto teresiano, «exterioridad», porque el enemigo opone resistencia 
desde fuera del castillo. La red de animales simbólicos cuyos rasgos específicos son «ponzo
ñoso» y «dañino», presenta también en estas moradas, el rasgo «exterioridad», pues las saban
dijas viven en la ronda del castillo, y connotan las cosas del mundo que alejan al alma de su 
interior. Podemos inscribir todas estas imágenes en la linea semántica:



260

INTERIOR 
buen vecino, amador, amigo, 

huésped 
castillo, moradas, 

puerta, tierra 
casa, 

camino

EXTERIOR 
guerra, artillería, 
batería, baraúnda 
culebras, víboras, 

bestias, ñeras 
casas ajenas 

primera pieza

interesante destacar la diferencia entre los referentes que emplea Teresa de Jesús para designar 
a Dios y los que emplea para designar al alma. Los primeros, buen vecino, amador, amigo, hués
ped. son referentes humano-afectivos; los segundos, castillo, casa, edificio, son referentes espacia
les. La Santa centra su interés en la Persona divina, porque el último objetivo de sus libros es 
cantar la misericordia y la bondad de Dios para con el hombre.

En el punto de atracción entre Dios que llama y el mundo que solicita, el alma se debate y 
«pasa... grandes trabajos», tantos, que no sabe «si pasar adelante u tornar a la primera pieza» 
(1.4). La oposición semántica entrar/salir. juega un papel muy importante en orden al simbo
lismo. Teresa de Jesús pronuncia entonces la palabra que la define: una «gran determinación de 
que antes perderá la vida y el descanso» que tornar atrás (1,6). Lo que en las primeras moradas 
se ofrecía como tema de consideración de una realidad posible, se convierte ahora en determi
nación y acción. Pero determinación para entrar hasta «la postrera morada». En el término 
entrar se cifra el mensaje teresiano. y en él se basa el simbolismo de interiorización. Por eso su fre
cuencia es cada vez mayor.

Después de determinarse y disponerse «para conformar» su voluntad con la de Dios, el alma 
verá «cómo Su Majestad le lleva de unas moradas a otras y le mete en la tierra» adonde las fieras 
no la toquen ni cansen, y donde ella «goce de muchos más bienes que podría desear» (1.9). La 
tierra es imagen de la morada interior o centro. Aparentemente, no tiene ningún rasgo de inte
rioridad que la relacione con las redes de imágenes anteriores. Sin embargo, esa imagen va pre
cedida de dos verbos que indican dirección al interior; llevar y meter. «Meter en la tierra» es la 
expresión simbólica del camino de interiorización que termina en la morada de Dios donde el 
gozo será completo. El empleo de la imagen tierra nos revela, una vez más. la habilidad de 
Teresa de Jesús para construir un símbolo, mediante asociaciones de imágenes con sorpren
dentes correspondencias sémicas.

Al final de las segundas moradas, encontramos una nueva referencia al castillo y la única 
puerta que da acceso al mismo. La puerta marca el simbolismo de interiorización, porque «para 
entrar en el cielo» es preciso «entrar en nosotros, conociéndonos y considerando nuestra miseria y 
lo que devemos a Dios». Pensaren otra puerta «es desatino» (1.11). La oposición, misericordia de 
Dios/miseria del hombre, sigue siendo el parámetro en el que se inscribe la oración de las mora
das ascéticas. Oración de doble conocimiento que el hombre realiza con su mente, ayudado de 
la gracia, y que Teresa de Jesús expresa con los términos metafóricos, ver. conocer, mirar, 
entender.

Junto a la luz aparece de nuevo la imagen del camino, con una significación nueva, camino = 
Cristo, pues sólo a través de El puede el hombre llegar al Padre. La imagen se hace plurívoca Si 
hasta ahora solo significaba el proceso espiritual hacia el interior, a partir de ahora, camino es. 
sobre todo, símbolo de la Sagrada Humanidad, camino que habrá de seguir siempre, si el alma 
quiere entrar en la morada de Dios. De Cristo viene la luz. porque El es la luz. y si «nunca le 
miramos, ni consideramos lo que le devemos y la muerte que pasó por nosotros... no sé como le 
podemos conocer». Sólo Cristo, camino y luz. puede damos «a entender... lo que le costamos... y que 
para esto nos es necesario orar» (1,12).

Como en las primeras moradas, también aquí podemos trazar una linea antitética, interior/ 
exterior, en la que se inscriben todas las imágenes:



Segundas Moradas
interior

«Lugar»
«Amistad»

«Cercanía»
«Muchos bienes»

«Sin peligros

261

«Esfuerzo»
«Lucha»

Camino) 
rspirituaL

CaminoA 
lesucristo

«Permanencia»

Buen vecino: 1.2
Huésped: 1.4
Amador 1.4
Amigo: 1.4
Camino: 1.8; 1.8; 1.12
Centro: 1.2; 1.2
Morada principal y tierra: 1.6; 1.7; 1.9

Castillo: 1.4; 1.11; l.ll
Casa: 1.4; 1.4: 1.9; 1.9
Edificio: 1.7: 1.8
Puerta: l.l I
Moradas y aposentos: 1.1; 1.2: 1.3: 1.4; 1.6: 1.6: 1.6: 1.7; 1.5; 1.9; 1.9



262

Terceras Moradas.
Las terceras moradas se nos presentan como la culminación del camino ascético que el hom

bre debe recorrer, para llegar a la morada interior. El trabajo del que ha llegado hasta aquí con
siste en andar vigilante y en esforzarse con perseverancia y temor de Dios, porque el enemigo 
no se descuida, y sigue acechando. Dios comienza a revelarse como protagonista de esa histo
ria de amor, y asume la iniciativa; quiere poseer del todo al hombre y éste tiene que rendirse del 
todo a su voluntad.

La configuración literaria de las terceras moradas es muy pobre. Destaca el símbolo del 
camino que aparece hasta nueve veces, y recibe distintas denominaciones, camino de salvación, 
camino del espíritu y camino abrumador, siempre referido al proceso espiritual. El símbolo está 
presente desde el comienzo. Si el hombre que ha llegado a estas moradas «no torna atrás... lleva 
camino seguro de salvación», aunque la seguridad sólo podrá darse, «si no torna a dejar el 
camino comenzado» (1.1).

El clima espiritual de las terceras moradas es de temor y de lucha, porque «mientras se vive 
en este destierro» hay poca seguridad. Desaparece el alegórico castillo, y. en su lugar, encontra
mos el símil de la fortaleza a la que hay que defender de los «enemigos» que están «a la puerta», 
intentando «desportillarla» por alguna parte (1.2). El símil resulta muy apropiado para ese cua
dro de inseguridad y de lucha. No hay ninguna relación aparente entre el castillo y la fortaleza: 
sin embargo, el cruce sémico es fácil, porque, en el siglo XVL el castillo era residencia real, pero 
también baluarte contra el enemigo. Además, el adjetivo «esta», referido a fortaleza, acota los 
limites del símil y los concreta al alma. La alegórica puerta, común a castillo y fortaleza, signifi
cando en las dos imágenes entrada al interior y sirve de enlace entre ambas.

Ese interior o morada divina es designado por Teresa de Jesús con la imagen de la cámara del 
rey que ella emplea para urgir a las que llama, irónicamente, «almas concertadas». El camino 
hacia la morada interior está abierto a todos, pero esas almas no están dispuestas a que Dios las 
posea plenamente, y su proceso de interiorización peligra. Esperan regalos a cambio de sus 
obras, por eso no pueden tolerar «que se les cierre la puerta para entrar adonde está nuestro 
Rey». Aunque sean sus «vasallos», «no entran todos hasta su cámara» (1.6). El símil desarrolla 
una breve alegoría de la que se sirve Teresa de Jesús, para insistir en la urgencia de la interiori
zación. Su precio es el completo desasimiento; «entrad, entrad en lo interior: pasad adelante de 
vuestras obrillas». Es preciso pedir menos y trabajar más. «mirad los santos que entraron en la 
cámara de este rey» (1.6).

El simbolismo de interiorización se va configurando mediante el cruce de las imágenes, por
que la simbólica puerta significa no sólo el acceso a la fortaleza, sino, sobre todo, la entrada a la 
cámara del rey que es la morada más interior. La red de imágenes./orra/eza. puerta, cámara y rey. 
aparecen conectadas entre si por el rasgo «interioridad». También el léxico configura el simbo
lismo. pues entrar, repetido hasta siete veces, se convierte en el eje se semántico de las terceras 
moradas. Y junto con él. la expresión lingüistica, lo interior que, a partir de ahora, es la concre
ción más representativa del centro del alma. Su número de frecuencias crece a lo largo de las 
moradas siguientes, y recibe distintos modificadores que intensifican su connotación de espa- 
cialidad interior.

Estrechamente vinculada con ese léxico interiorista. está la imagen del camino, la más impor
tante. sin duda, de las terceras moradas. La imagen presenta tres realizaciones.camino, caminar 
y el caminar, y en ellas condensa Teresa de Jesús el objetivo fundamental de estas moradas: 
urgir a las almas concertadas que no arrancan a un amor definitivo, para que se decidan a 
entrar en la morada más interior. El camino que. como señalé al comienzo, presenta muchas 
denominaciones y un gran número de frecuencias, connota siempre la celeridad que la santa 
quiere imprimir al hombre que ha llegado hasta aquí, «sólo caminar apriesa por ver este Señor» 
(2,8). La interioridad del camino de oración contrasta con la exterioridad y los peligros de los 
«malos caminos», por «ventas y nieves y aguas... y peligros de serpientes» por los que el alma 
retarda su encuentro con Dios (2.7). Una vez más. Teresa de Jesús contrapone el singular y el 
plural, camino/caminos, para significar la oposición, interior/exterior.



Terceras Moradas

«Dominio»

«Bondad»

«Secreto»

«Lugar

Lo interior

«Defensa»

263

«Lugar» 
«Para transitar»

Rey: 1.6: 1.6
Cámara real: 1.6; 1.6
Cirujano: 2.6
Heridas: 2.6
Ungüento: 2.6
Morada Principal: 1.5; 1.6
Vasallos: 1.6: 1.6
Fortaleza: 1.2
Puerta: 1.2; 1.6
/Xrmas: 1.2
Enemigos: 1.2
Camino: l.l; l.l. 2.7: 2.7: 2.7; 2.8: 2.11; 2.13
Primeras piezas: 1.8. 2.9
Sabandijas y serpientes: 1.8. 2.7
Ventas, caminos y aguas: 2.7



264

Cuartas Moradas.
Las cuartas moradas son las moradas-frontera. Atrás queda una etapa de ascetismo en la que 

el alma tiene que luchar trabajosamente por avanzar en su proceso de interioridad. A partir de 
ahora, el trabajo del alma consiste en dejar actuar a Dios que es quien quiere llevarla a su inte
rior. La situación espiritual se presenta nueva, porque «comienzan a ser cosas sobrenaturales» 
(IVM. 1,1). De aquí la dificultad para declararlas. Ello explica que la configuración literaria de 
estas moradas, y el lenguaje mismo, sean nuevos. Teresa de Jesús estrena ahora su propio len
guaje —el de los silbos y el del ensanchamiento de corazón— y construye un sistema imagina
tivo peculiar, no por la originalidad de las imágenes, sino por su habilidad para flexibilizar al 
máximo los núcleos imaginativos.

En esta etapa del proceso espiritual. Dios se comunica al alma por medio de la oración de 
recogimiento infuso y de la oración de gustos de Dios o de quietud. Para declarar la primera. 
Teresa de Jesús se vale de la alegoría evangélica del Buen Pastor, y para la segunda.de las imáge
nes de la fuente y del brasero.

La alegoría del Buen Pastor aparece asociada intimamente a la imagen inicial del castillo que 
reaparece de nuevo. La Santa toma de ella algunos elementos, como gente y morada, los asocia 
con la alegoría evangélica y construye con todo un nuevo simbólico, la alegoría del Rey conver
tido en Pastor. Este se caracteriza pox estar dentro. «en la morada deste castillo», como lo esta
ban el sol y la fuente. Las tres imágenes, referidas a Dios, se relacionan entre si por el rasgo 
«interioridad». Por su parte, sentidos y potencias, «la gente del castillo», que se habían alejado 
con «gente estraña y enemiga», «viendo su perdición», se van acercando, aunque «no acaban 
de estar dentro». Al fin. cautivados por el silbo del Pastor que los llama «suavemente» al inte
rior. se tornan a El, y «mótense» en el castillo. Hay que destacar la fuerza expresiva del reflexivo 
«mótense» que acentúa el simbolismo de interiorización. Al mismo tiempo, la suavidad con que 
el alma «siente» la llamada de Dios comienza a revelar el aspecto fruitivo con que Teresa de 
Jesús describe las vivencias místicas.

Para «aclarar mejor» el tema del recogimiento infuso en el que Dios lleva la iniciativa. 
Teresa de Jesús asocia el símil del erizo o tortuga que. cuando quieren, «se retiran hacia sí» (3.3). 
Sus rasgos distintivos son «movimiento» «voluntario», «al interior». La conexión semántica 
con el Buen Pastor que recoge al alma se hace mediante el rasgo «al interior», común a ambas 
imágenes. Pero el rasgo «voluntario», propio del erizo, contrasta con la incapacidad del hom
bre. para adquirir la oración mística, «no está en nuestro querer». Es siempre Dios quien hace 
«esta merced».

El símil del erizo y la alegoría del Buen Pastor se construyen sobre una apoyatura léxico- 
semántica de interioridad, de la que destacan los núcleos léxicos, estar dentro y meterse. Se refie
ren siempre a Dios o al alma. los dos únicos habitantes del castillo, porque, a partir de las 
cuartas moradas, no entran en aquél ni el demonio ni las sabandijas.

El segundo modo por el que Dios se comunica al alma, en las cuartas moradas, es la oración 
de quietud o de gustos de Dios. Lo más destacable de esta oración es su localización en el centro 
del alma. Teresa de Jesús se vale de dos imágenes básicas para declararla: el símil de las dos 

fuentes y el símil del brasero. Antes, sin embargo, señala la diferencia entre los contentos natura
les que produce la oración meditativa y los gustos de Dios que experimenta el alma en la ora
ción infusa. Con la metáfora gustativa, contentos y gustos. Teresa de Jesús significa la profunda 
diferencia entre la oración ascética y la mística, diferencia que se funda en el origen humano/ 
divino de cada una de ellas. Firme en su propósito de mover a los lectores a que inicien el 
camino de interiorización, sale al paso de los que puedan pensar que la oración mística no esta 
a su alcance: «(el amar)... no está en el mayor gusto, sino en la mayor determinación de desear 
contentar en todo a Dios» (1.7).

La oposicióngusto/contento presenta aquí un matiz muy importante en el que Teresa de Jesús 
insiste muchas veces: la perfección no está en recibir gracias místicas, gustos, sino en que el

segunda.de


265

alma se esfuerce por contentar a Dios. Es un adelanto de loque va a pedir al hombreen las quin
tas moradas: morir a sí mismo para que le viva Dios. En el camino de la conversión definitiva a 
Dios, lo importante no es gustar sino contentar al otro. la imposesión de sí para llegara la posesión 
por Dios.

La imagen de las dos fuentes «con dos pilas que se hinchen de agua» (2.2) deriva enseguida 
hacia la alegoría, porque las fuentes difieren, precisamente, en el modo de llenarse de agua. La 
primera fuerte, situada en el exterior, simboliza la oración meditativa que el hombre puede reali
zar con la ayuda de la gracia divina. No falta el agua, pero hay que traerla «de más lejos», y «con 
muchos arcaduces», expresiones que connotan las dificultades de esa oración. Por el contrario. 
la segunda fuente, situada en lo más interior del alma, recibe el agua «de su mesmo nacimiento, 
que es Dios», sin mediación de artificios humanos. Es la oración mística que Dios concede gra
tuitamente al alma. Estamos ante un caso más de flexibilización de imágenes, pues, aunque la 
fuente simboliza, como en las primeras moradas, a Dios que vive dentro del alma, la imagen se 
desdobla aquí, y origina dos fuentes distintas con un simbolismo también distinto.

La alegoría se alarga, y Teresa de Jesús asocia la fuente interior con el centro del castillo, ya que 
el rasgo sémico más destacado de las dos imágenes es precisamente la «interioridad». El agua 
«comienza de Dios» y desde ese centro «vase revertiendo por todas las morada» (2.4). es decir, 
por todo el hombre exterior, de manera que es toda la persona la que goza de la suavidad y gusto 
de la comunicación divina. Teresa de Jesús insiste, una y otra vez. en que esa comunicación se 
produce en el interior del alma, simbolizada por la fuente que mana agua «de lo muy interior». 
Esa localización del agua le trae a la memoria el Salmo 118, «Dilatasti cor meum» con el que la 
santa reitera la interioridad de la gracia mística que describe. Porque el nacimiento del agua no 
es del corazón del hombre «sino de otra parte aún más interior, como una cosa profunda» que 
ella cree que «deve ser el centro del alma» (2.5). La progresiva matización semántica de la inte
riorización revela la búsqueda incesante de un lenguaje que declare la inefabilidad de la expe
riencia vivida. Además el agua que brota «de lo profundo de nosotros» produce un «ensan
chamiento» o «dilatamiento» de «todo nuestro interior» que es el efecto especifico de la oración 
de quietud. Ese ensanchamiento produce unos bienes «que no se pueden decir, ni aún el alma 
sabe entender qué es lo que se le da allí» (2.6).

Ante la inefabilidad de la experiencia mística, y para mejor declararla. Teresa de Jesús recu
rre a un nuevo símil, el brasero, que presenta una tortísima connotación de interioridad. Porque 
el brasero, que es Dios, está «en aquel hondón interior» del alma, y los efectos de la presencia 
divina son como si en el brasero «se echasen olorosos perfumes». Es tan intensa la comunica
ción de Dios que. aunque no se ve la lumbre, «el calor y humo oloroso penetra toda el alma, y aún 
hartas veces... participa el cuerpo» (2.6).

El brasero y sus elementos alegóricos, lumbre, calor, humo, perfumes, tienen como rasgos dis
tintivos, «fuego», «olor», y en la simbología teresiana. «interioridad». Por este rasgo se realiza 
el cruce de imágenes entre los símiles del brasero y de la fuente interior. El simbolismo de la 
fuente todavía 1c ofrece ocasión a Teresa de Jesús para significar el ensanchamiento o dilata
miento del corazón, efecto principal de la oración de quietud. De nuevo flexibiliza la imagen, y 
el agua celestial es como el agua de una fuente que se remansa en su mismo nacimiento, agran
dando y ensanchando «el edificio» en el que está labrada, de modo que cuanta más agua brota, 
más grande se hace aquél. Asi, el agua de lafuente interior que ensancha la capacidad del alma, 
«para que quepa todo en ella». la llena de suavidad y la deja «con mucha más anchura» «en el 
servicio de Dios» (3.9).



Cuartas Moradas oración de recogimiento
«Luz»

» /MoradaX ( A 
Z' X (principal/ l Re>' J 

(Castillo) -------------------------X

«Lia mada»

«Amistad»

Interior

«Movimiento»

oración de quietud o gustos de Dios
«Agua»

Fuego»

Ensanchamiento

266

Castillo 3.2: 3.2: 3.2: 3.2. 3.3
Gente: 3.2: 3.2: 3.3
Lo interior: 3.3: 3.3. 3.3. 3.3. 3.3
Centro: 2.5; 3.3
Morada Principal: 1.9; 1.13: 3.2
Buen Pastor: 3.2: 3.2
Silbo: 3.2: 3.2: 3.3
Rey: 3.2: 3 5
Erizo o tortuga' 3.3; 3.3

«Lugar» 

«Permanencia»

Centro: 2.5
Lo interior: 2.4 2.5. 2.5. 2.6: 2.6: 3.9
Agua: 2.2: 2.2: 2.3; 2.4; 2.4. 2.6: 2.10; 2.10. 3.9
Fuente. 2.2: 2.4; 3.8; 2.3
Pilón de agua; 2.2. 2.3
Arroyo: 2.3
Brasero: 2.6
Lumbre: 2.6
Ensanchamiento: 2.5. 2.6: 2.6; 3.9; 3.9
Humo y calor: 2.6: 2.6; 2.6
Fragancias y perfumes: 2.6: 2.6; 2.6



TESORO ESCONDIDO

(3) A.L. Cilveti. op. til.. pg. 204.

267

Por eso, no hay referencias al castillo, ya que la unión se realiza en un lugar muy secreto del 
alma. Si hay. en cambio, un progresivo aumento del término alegórico moradas que presenta 
fuertes connotaciones fruitivas. Porque aquí, «en esta morada». Dios llega a lo más profundo del 
alma, de manera que las potencias están «dormidas, y bien dormidas», sin poder pensar ni 
siquiera entender cómo es «el amar». La suspensión de las potencias en la oración de unión, es 
completa. Ya en el Libro de la Vida. Teresa de Jesús la había descrito, en una página magistral, 
con su célebre paradoja del «no entender entendiendo» (18.14). paradoja que para la critica 
literaria «es la expresión clásica de la oración de unión»'. Ahora, en las quintas moradas, la 
santa vuelve a insistir en que para mejor «mostrar sus maravillas». Dios no quiere estorbos ni 
de las potencias ni de los sentidos. Aquí «no es menester suspender el pensamiento» (1.4). Sólo 
la voluntad es cogida por la acción de Dios, pero «hasta el amar, si lo hace, no entiende cómo, ni 
qué es loque ama. ni qué querría» (1.4). Compara I cresa de Jesús esta suspensión de las poten
cias y sentidos con alguien que «de todo punto ha muerto al mundo para vis ir más en Dios» 
(1.4). Pero el gozo inmenso de esa muerte al mundo, «un arrancamiento del alma», que le per
mite unirse con Dios, es una «muerte sabrosa» y «deleitosa» (1.4). Tan profunda y tan entra
ñada es la acción de Dios en estas moradas, que Teresa ríe Jesús tiene que buscar nuevas 
expresiones, para significar ese interior, «la esencia del alma», con la que Su Majestad está «tan 
junto y unido» (1.5). Los términos fruitivos se prodigan, marcando la diferencia entre el gozo de 
la unión regalada y los que producen otros modos de unión que no son «con el deleite y satisfac
ción... y paz y gozo» de los de Dios. La Santa insiste en el gozo de la unión, que «es sobre lodos los 
gozos de la tierra, y sobre todos los deleites y sobre todos contentos. y más» (1.6). I a diferencia 
entre esas dos clases de satisfacción radica en su origen distinto; los contentos de la tierra «es 
comosi fueran en esta grosería del cuerpo», los ríe la unión son como «en los tuétanos que no sé 
como lo decir mejor» (1.6).

Quintas Moradas.
Las quintas moradas son las de la unión, el punto de llegada ni el pro» eso a-., »'(>, o mi'iusv x 

el punto de arranque hacia la unión xlefinitixa. Dios se comunica x se une al alma.«orno Res x 
como Esposo.en la esencia misma xle su ser 5 . en medio de un gozo índex», npiiblc. xc le nmcstt a 
y se le hace presencia, mientras los sentidos y potencias pcimaneceti en una abxs»hita 
pasixidad.

El alma es profundamente iluminada y conoce a Dios de un modo expeucm ial \m. ,-xa 
comunicación y donación divinas. el alma se entrega del todo, x inuctc leicsa de le-.iís mam 
fiesta.desde las primeras lineas, la inefabilidad de la unión mística, x confiesa que »metoi liioa 
no decir nada», ya que «ni el entendimiento lo sabe entender, ni las pompat aciones puexlei» xe< 
virde declararlo» (1.1). Por ello se ve obligada a bucear en el lenguaje simbólico en el que dx's 
taca, sobre todo, el símbolo del gusano de seda y el símbolo del matnmono espítitual II pi unció 
lo desarrolla plenamente y lo concluy e en las quintas moradas II segundo. el símbolo 
constituye, como ya vimos, la imagen estructural de las tres motadas místicas I viesa de Jesús 
distingue tres fases en ese simbolismo, las «vistas», el desposotio y el matiimonio Isas tres 
fases corresponden a los tres grados del proceso místico: la unión simple, la timón plena x la 
unión transformante.

Ya en el pórtico de las quintas moradas. Teresa tic Jesús se vale riel simbolismo de las/uo/nn 
preciosas, para expresar «la riqueza y tesoros y deleites» que se encierran en esa oración de unión 
Luego, pide a Dios que «nos muestre el camino y dé fuerzas en el alma pata cavar hasta hallat 
este tesoro escondido» (1.3). Imágenes y léxico configuran, desde el principio, el simbolismo 
de interiorización:

CAVAR ----- ► HALLAR



268

Pero si sabe. Y sabe manejar un léxico, cada vez más expresivo, que connota la presencia 
indeleble de la divinidad en el fondo del alma: «fija Dios a sí mesmo en lo interior» (1,9). La 
obsesión por la interioridad es constante. Y para referirse a ella, y para resaltar el protagonismo 
de Dios en la unión mística. Teresa de Jesús trae a su memoria la bodega del vino de la que habla 
la esposa de los Cantares: «Llevóme el rey a la bodega del vino, a metióme.. Y no dice que ella se 
fue» (1.13). Es la primera vez que aparece esta imagen vinaria en el libro de las Moradas, ya que 
el vino simboliza, como siempre para nuestra escritora, la unión y el éxtasis místico. El rasgo 
más característico de la bodega, en la imagen teresiana. es la «interioridad»: «ésta entiendo yo 
es la bodega donde nos quiere meter el Señor cuando quiere y como quiere» (1,13). Teresa de 
Jesús se esfuerza en destacar repetidamente que la iniciativa parte siempre de Dios «llevóme u 
metióme»; que la unión mística es un don gratuito, «mas por diligencias que nosotros hagamos, 
no podemos entrar» (1.13); y que esa unión se realiza en lo más interior. Es Su Majestad quien 
«nos ha de meter y entraren el centro de nuestra alma» (1.13). sin que se lo impida ninguna puerta. 
ni la de los sentidos y de las potencias, «que están todos dormidos». La simbólica puerta que ser
via de acceso al castillo, en las primeras moradas, refuerza aquí el simbolismo de interiorización. 
porque ahora nos introduce en el centro del alma. En ese «mesmo centro», repetido hasta tres 
veces seguidas, podrá gozar el alma de Dios, «aún más que aquí mucho en la postrera 
morada» (1.14).

El símbolo más bello con el que Teresa de Jesús declara la oración de unión es. sin duda, el 
del gusano de seda que se convierte en mariposa, y que aparece ahora por primera vez. Con la 
descripción de la metamorfosis del gusano, la Santa significa todo el proceso de muerte- 
transformación que experimenta el alma en la oración de unión, y que tiene lugar en lo más pro
fundo del ser. El simbolismo apunta, desde el primer momento, al interior, pues los gusanitos 
tejen unos «capuchinos muy apretados, adonde, se encierran» (2.2) y adonde mueren. De ese 
capuchillo interior en donde el «pobre gusanillo» pierde la vida, saldrá después «una maripo- 
sica blanca muy graciosa» (2.2). Teresa de Jesús identifica el capuchillo con la casa que el 
gusano «comienza a labrar» y «edificar», para «morir» luego en ella. Sin darse cuenta, pasa de 
la alegoría a la metáfora, pues el capuchillo se convierte en casa, y esa casa es Cristo: «esta casa 
querría dar a entender aquí, que es Cristo» (2.4).

Como el gusano que muere y se transforma en mariposa, el hombre ha de morir a si mismo, 
para ser vivido por Dios, esa es la condición única que exige Teresa de Jesús. Todo en la descrip
ción expresa urgencia y apremio: «Pues. ¡ea!... priesa a hacer esta labor, y tejer este capuchillo» 
(2.6). Pero sin perder la referencia a la interioridad, siempre connotada por ese término simbó
lico. Después de morir a si mismo, el hombre será poseído por Dios que se le revela en lo más 
interior: «veréis cómo vemos a Dios y nos vemos tan metidas en su grandeza, como lo está este 
gusanillo en este capucho» (2.6).

El símbolo del gusano de seda le sirve a nuestra escritora, para animar a los que no lleva Dios 
por el atajo de la unión mística. También ellos pueden llegar a la verdadera unión, sometiendo 
su voluntad a la divina, que «por muchos caminos» puede enriquecer el Señor a las almas y «lle
garlas a estas moradas» de la unión. Los muchos caminos o distintos modos de unión no mís
tica se contraponen al atajo que es la unión regalada. El singular, atajo, como sinónimo de 
camino místico, se opone al plural, caminos, con una muy sutil diferencia semántica a favor del 
primero; ocurre siempre, en la literatura teresiana con este tipo de oposiciones, singular/plural. 
Porque, no obstante lo dicho, a Teresa de Jesús se le escapa su predilección por la oración mís
tica. ya que es clara la distinta celeridad con que se llega a la meta por un atajo.

La condición indispensable para alcanzar la unión verdadera es. según la santa, que el hom
bre muera a sí mismo, como el gusano de seda. Y advierte que esa muerte será más «a vuestra 
costa», porque «acullá», en la oración mística, «ayuda mucho para morir el verse en vida tan 
nueva». «Acá» en la oración ascética, «es menester que matemos» nosotros (el gusano) (3.5). La 
antítesis, morir/matar. expresa acciones diferentes en cuanto al causante de la muerte. Morir es 
una acción causada por agentes externos que el hombre «padece». Matar, por el contrario, sig
nifica una acción querida por el hombre, hecha por voluntad propia, contra sí o contra otro, y



(4) Cfr. M Herráiz. introducción

269

a las Moradas, op cit.. pg. 95.

siempre con violencia. En la unión regalada, el alma, como el gusano, muere, ayudada de la 
gracia mística. En la unión que alcanza el hombre con su trabajo, ha de ser él mismo quien mate 
el gusano, su propia voluntad. Pero como morir es siempre una palabra dura. Teresa de Jesús 
juega con el simbolismo del camino que aplica a Jesucristo, y lo propone como modelo y maes
tro, «el Señor... nos ha dado a su Hijo que nos enseñase el camino» (3.7).

En la segunda parte del simbolismo del gusano de seda, la Santa vuelve a presentar la oposi
ción, gusano/mariposa, significando la oposición, niuerte/transformación. El simbolismo de inte
riorización se perfila más. porque el alma «ha estado un poquito metida en la grandeza de Dios y 
tan junta con El» (2,7). que sale transformada de manera que «la mesma alma no se conoce». 
Es la misma diferencia que hay de un gusano feo a una mariposa blanca. De pronto, el simbo
lismo de la mariposilla se ve entretejido con el del vino místico, y Teresa de Jesús nos sorprende 
con una extraña mezcla de imágenes, sin ninguna relación semántica aparente, con la que 
declara los efectos de la oración de unión. La manposilla muestra, desde el comienzo de su 
nueva vida, un gran «desasosiego», todo lo de la tierra «le descontenta en especial cuando son 
muchas las veces que la da Dios de este vino» (2.8). Enseguida comprendemos que las dos imá
genes no son tan extrañas, ya que el vino místico fortalece el alma y produce en ella grandes 
deseos de trabajar por Dios. A «esta mariposita... hanle nacido alas, ¿cómo se ha contentar 
pudiendo volar, de andar paso a paso?» (2.8). La capacidad de volar que ha alcanzado la mari
posa en su nueva vida le hace buscar «asiento de nuevo», porque la unión dura breve tiempo, y 
el alma queda con gran descontento de las cosas del mundo y un «deseo penoso» de salir de él. 
Dios se convierte en el «dolor» del alma4, dolor que se experimenta en lo más profundo del ser. 
y «pena» que «llega a lo intimo de las entrañas... que parece desmenuza un alma y la muele» 
(2,11). No salimos del interior, y Teresa de Jesús tiene que acuñar nuevas expresiones para 
significarlo.

Por eso. se olvida de la inquieta mariposa y recurre de nuevo a la bodega interior donde Dios 
metió a la esposa «y ordenó en ella la caridad» (2.12). Allí en el interior de esa bodega, queda el 
alma desmenuzada y transformada, entregada y rendida a la voluntad de Dios, como queda «la 
cera cuando imprime otro el sello» (2.12). La imagen del sello y de la cera no aparece de pronto 
Teresa de Jesús nos la había preanunciado, cuando en el capitulo 1. hablaba del protagonismo 
de Dios que hacía al alma «bova del todo... para imprimir mejoren ella la verdadera sabiduría» 
(1.9). Ahora, en un contexto en el que todo habla del dominio absoluto de Dios y de la total pasi
vidad del alma, la imagen aflora espontánea. Hay que buscarel hilo semántico que une las imá
genes de la bodega y de la cera en los rasgos sémicos. «pasividad» e «interioridad», connotados 
por las expresiones la metió y sale sellada. En ambos casos, el sujeto de la acción es Dios y lo 
pasivo el alma. El contraste semántico entre las dos expresiones significa que la completa pasi
vidad a la que reduce al alma la posesión divina se produce en lo más interior.

El simbolismo del matrimonio espiritual también es nuevo en el libro del Castillo interior. 
Teresa de Jesús se vale de él para declarar la unión del alma con Dios: «ya teméis oído muchas 
veces que se desposa Dios con las almas espiritualmente». En las quintas moradas, la santa 
compara la unión que precede al desposorio con las «vistas» en las que se trataba si los futuros 
esposos «son conformes» el uno para el otro. El simbolismo del matrimonio aparece intima
mente unido al simbolismo de la luz. expresado por los términos ver y entender: Esos términos 
connotan siempre la intensidad de la comunicación divina y el profundo conocimiento de 
Dios que adquiere el alma en la oración de unión. Antes del encuentro definitivo, el alma es ilu
minada intensamente: «su Esposo quiere que le entienda más» (4.4). Después, sucede la fase de 
aproximación para el encuentro, y el Esposo quiere «que... vengan a vistas y juntarla consigo» 
(4.4). Lo fundamental de estas «vistas» es que Dios quiere unirse con el alma y que «vengan a 
darse las manos». Por eso se intensifica el léxico de la unión. Pero también el de la luz, ya que. 
aunque la comunicación del Esposo es brevísima. sólo «un ver», el alma queda con una



muerte-transformación-interioridadQuintas Moradas. Oración de unión

«Para grabar»

«Abundancia»
«Cosas preciosas

«Muchos bienes»

«Luz»
«Enamoramiento»

«Para transitar»

«Lugar»
«Residencia»

«Producción Seda»

«Muerte» «Insecto»
«Transformación»

270

v «Pasividad»
«Blancura»

Rey: 1.13. 2.2
Puena: 1.2; 1.8; 1.13
Centro: 1.13. 1.13; 1.14
Lo interior 1.5: 1.6; 1.7: 1.9; 2.11: 3.4
Casa: 2.4: 2.4
Capuchinos: 2.2; 2.6: 2.6; 2.8
Gusano de seda: 2.2; 2.2; 2.2; 2.2: 2.2; 2.3; 2.4; 2.5;

2.6; 2.6; 2.7; 2.7: 2.8; 3.1: 3.5: 3.6

inmensa certeza de que Dios estuvo en ella y ella en Dios. Jamás los sentidos y potencias 
«podrían entender en mil años lo que aquí entiende en brevísimo tiempo» (4,4).

Y como cabe suponer, se intensifica el vocabulario de la interioridad. Teresa de Jesús insiste 
en que esa visión luminosa de Dios, la «vista» del Esposo, se realiza en lo más interior del alma, 
«por una manera secreta». Ambas imágenes, centro y vistas, se relacionan entre sí por el rasgo 
común «interioridad». Asi. en las quintas moradas, el centro adquiere connotaciones de luz. 
pues la unión de los esposos se orienta hacia el centro del castillo donde está Dios que es 
la luz.

Mariposa: 2.2: 2.2: 2.7: 2.8: 2.9: 3.1: 4.1: 2.7: 2.8: 4.2
Esposo: 4,4. 4.4: 4.4: 4.5
«Vistas: 4.4: 4.4: 4.4; 4.5
Sello v cera: 2.12: 1.12; 2.12
Camino: 1.3. 3.1: 3.2: 3.4: 3.7: 3.11: 3.4
Tesoro y riquezas: 1.1; 1.3: 1.4

«Dominio» 
«Belleza»

"Luí...



r

Sextas Moradas.

271

Las sextas moradas son las del desposorio espiritual, «adonde el alma ya queda herida del 
amor del esposo» (1.1). Desposorio o unión plena que es la preparación definitiva al matrimo
nio espiritual en el que Dios lleva la iniciativa absoluta. Lo que define el desposorio espiritual 
es el profundo conocimiento de Dios que enamora y mueve al alma a una entrega total. De ese 
conocimiento queda el alma «bien determinada... a no tomar otro esposo» (1.1). Son. por ello, 
las sextas moradas las de la luz y las del enamoramiento. X pesar de «los grandes deseos que 
tiene el alma de que se haga ya el desposorio», el Esposo «quiere que lo desee más. y que le 
cueste algo». De aquí el carácter tremendamente purificador de esta etapa. Dios se muestra ava
sallador Llama y se comunica. Ilumina y arrebata. Purifica y hiere. Enamora, pero se ausenta. 
Esa actuación divina se realiza en lo más interior del alma, y produce una pena «sabrosa y dulce». 
una «gran operación de amor» (2.2).

La complejidad de fenómenos místicos que Teresa de Jesús describe a lo largo de las sextas 
moradas y su extrema inefabilidad, la obligan a recurrir a unas también complejas redes de imá
genes que se entrecruzan entre sí. una y otra vez. mediante sus rasgos sémicos. Aquí se dan cita 
todos los elementos del simbolismo teresiano. porque aquí, más que en ninguna otra parte de 
su libro, necesita la escritora adelgazar su expresión y traducirse en imágenes. La cosmovisió- 
imaginativa de las sextas moradas es espléndida. Para poder adentrarnos en ella, se precisa de 
cubrir antes las grandes lineas estructurales del pensamiento teresiano. 1?) En la oración i 
desposorio. Dios se comunica al alma y actúa en ella de una manera arrebatadora en lo m; 
interior. 2.a) En ese interior. Dios la purifica, la ilumina y la enamora. 3.a) El alma responde a 
Dios con una entrega total. Cada una de esas lineas básicas desarrolla una riquísima variedad 
léxica y soporta una conjunción extraordinaria de núcleos simbólicos.

El primero, y el que los aglutina a todos, es el símbolo nupcial del desposorio cuya declaración 
es la más extensa de todo el libro, y. sin duda, la más sugestiva, por la belleza de sus imágenes y 
la riqueza de su léxico. Teresa de Jesús maneja en las sextas moradas un amplio vocabulario 
afectivo, sensorial y luminoso que impresiona por su expresiva variedad.

Ese vocabulario lo encontramos ya en la exposición de los grandes trabajos interiores y exte
riores con los que Dios purifica al alma, antes de celebrar el ífeposorio espiritual. Porque Teresa 
de Jesús es maestra en el arte de expresar sentimientos y emociones. Y asi nos dirá que esos tra
bajos producen en el alma un «apretamiento interior» .. tan sensible y intolerable», que no sabe 
a qué compararlo.

Enseguida reaparece la oposición simbólica luz/tinieblas. significando de nuevo la oposición. 
misericordia de Dios/miseria del hombre. Porque «en esta tempestad» no hay ningún remedio que 
ayude al alma, sólo esperar en la bondad de Dios que «con una palabra sola suya» disipará «el 
nublado», y el alma quedará «llena deso/» (1.10). Es preciso que el hombre conozca claramente 
su miseria» y lo poco que puede, si Dios lo desampara.

Gráficamente expone Teresa de Jesús la necesidad de ese doble conocimiento que ya expuso 
al comienzo del libro: para poder llegar a la morada más interior, «quiere este gran Dios que 
conozcamos rey y nuestra miseria», y asi llegar «a lo de adelante» (1.12).

La simbólica palomica que la autora dejó revoloteando inquieta, en las quintas moradas, 
sirve de enlace para comenzar la descripción de los grandes impulsos de amor con los que 
nuestro Señor «despierta a el alma» antes del desposorio. «Son tan delicados y sotiles» esos 
impulsos que «proceden délo muy interior», que la santa no sabe poner comparación «que cua- 
dre»(l. 1). Y lucha por encontrar la imagen adecuada que declare cómo es «esta llamada de 
Dios», y recurre a una verdadera constelación de imágenes, conectadas entre si por los rasgos 
«llamada», «penetrante», «gozosa» e «interior»; la cometa, el trueno. la herida, el silbo, la saeta, el 
brasero, la centella, el fuego. Hay como un crescendo de imágenes, cada vez más sutiles. El trueno 
«hacer estremecer» al alma, «y aún quejar, sin ser cosa que le duele» (2.1). Después, «siente ser 
heridasabrosísimamente». aunque «no atina cómo ni quién la hirió», y «jamás querría ser sana



272

de aquella herida» (2.1). La reiteración de los adjetivos fruitivos, sabroso. dulce, deleitoso es obse
siva. Porque el alma entiende que el Esposo «está presente, mas no se quiere manifestar de 
manera que deje gozarse y es harta pena aunque sabrosa y dulce» (2.1). Teresa de Jesús confiesa 
su incapacidad para dar a entender «esta operación de amor», e insiste en la llamada de Dios 
que está presente en lo más interior, «el Amado... está con el alma»; ella lo entiende «clara
mente» pues llama con «un silbo tan penetrativo... que no le puede dejar de oir» (2.2). Y es que «en 
hablando el Esposo, que está en la séptima morada», los sentidos y potencias callan. Presencia y 
ausencia. Dios está, pero no se manifiesta del todo. La pena «sabrosa y dulce» se adelgaza 
tanto, que penetra el alma hasta convertirse en saeta que llega «a las entrañas», y «cuando de 
ellas (la) saca... el que la hiere, verdaderamente parece que se las lleva tras sí. según el senti
miento de amor siente» (2.3).

Intimamente unido con el simbolismo nupcial encontramos perfilado el simbolismo de inte
riorización. porque en la oración de desposorio espiritual. Dios se comunica al alma en su más 
profundo centro. Es éste uno de los rasgos más insistentemente repetido en las sextas moradas. 
Dios está en el fondo del alma. El término estar, referido siempre a Dios, aparece hasta diez 
veces, complementado, en varias ocasiones, por las expresiones de lugar, allí, tan cerca, cabe si. 
cabe ella, reforzando la connotación de interioridad. A medida que avanza la declaración de las 
vivencias místicas, crece la inefabilidad, y Teresa de Jesús tiene que reiterar, una y otra vez. con 
toda clase de expresiones, la actuación de Dios desde el centro del alma. En ese centro interior 
confluyen los niveles léxico, simbólico e imaginativo. En ese centro está Dios, y desde allí llama 
y se comunica y se muestra y actúa y enamora. No hay ninguna imagen, en estas moradas, que 
no haga referencia al interior. La reiteración del tema se convierte en obsesiva

El último paso en el proceso simbólico ascendente para declarar los impulsos de amor es el 
fuego. Teresa de Jesús recurre, de nuevo, a la imagen del brasero que estaba en el hondón inte
rior. como explicaba en la oración de quietud. Ahora, los impulsos de amor son «una centella» 
que «salta de su fuego encendido», y da en el alma: pero como aún no es bastante fuerte «para 
quemarla y él es tan deleitoso, queda (el alma) con aquella pena» (2.4). Se suceden las paradójicas 
expresiones fruitivas para significar la presencia ausente de Dios. Es «el dolor sabroso» que pro
duce la centella del brasero, que. como «nunca está estante», sino que cuando «se va a encender 
muérese». queda el alma «con deseo de tornar a padecer aquel dolor amoroso que le 
causa» (2.4).

Vuelve a insitir Teresa de Jesús en que «esta pena deleitosa», «esta tempestad sabrosa» procede 
«de lo interior del alma». Y enlaza con otra manera de llamada de Dios, resuelta ahora en un 
símil de claro predominio de lo sensorial: «viene una inflamación deleitosa como... un olor... 
grande... para dar a sentir que está allí el Esposo, mueve un deseo sabroso» (2.9). De nuevo la pre
sencia de Diosen el interior del alma, no sólo sabida sino sentida con regusto espiritual. Las con
notaciones gustativas, sensoriales y afectivas del centro crecen a medida que se describen 
experiencias místicas más subidas.

El desposorio espiritual se realiza durante la oración de arrobamiento, cuando Dios suspende 
al alma y la saca de sí: «este desposorio ...entiendo yo deve ser cuando da arrobamientos, que la 
saca de sus sentidos» (4.2). Para describir la acción de Dios en esa oración esponsal. Teresa de 
Jesús se vale de una nueva acumulación de imágenes, centella, ave fénix, luz. puertas, paja, jayán, 
ámbar, agua, manantial, cuya fuerza expresiva radica, sobre todo, en el léxico que las soporta, y 
que nunca como ahora, presenta tanta y tan variada riqueza. Los capítulos centrales de las sex
tas moradas son un verdadero alarde de dominio lingüístico. La acción violenta de Dios se 
expresa mediante un elevado número de verbos, caracterizados por el rasgo «con violencia»; 
herir, quemar, abrasar, encender, causar dolor, juntar, robar, arrebatar, levantar, desatar, subir, derro
car. pasar cuanto halla (atravesar), hacer polvo. Todos se refieren a Dios que se manifiesta en estas 
moradas con un poder avasallador.

Pero hay muchas clases de arrobamientos. Una manera es cuando Su Majestad «desdelo inte
rior del alma... hace crecer la centella», y la deja «abrasada toda ella como un avefenis». y reno-



273

vada. «y ansí limpia la junta consigo» (4,3), Las imágenes, centella y avefénix, se enlazan por el 
rasgo «fuego» que abrasa y reduce a cenizas. De ellas renace el ave fénix, simbolizando de 
nuevo la oposición muerte/vida que experimenta el alma en el desposorio espiritual. Después de 
ser abrasada por el amor impetuoso de Dios, ella lo conoce de modo deslumbrante, «nunca 
estuvo tan despierta para las cosas de Dios ni con tan gran luz y conocimiento de Su Majestad» 
(4.3). Entiende «sin entender». La misma certeza le producen las visiones intelectuales en las 
que Dios le concede al alma muy subidas mercedes que. aunque no las sabe decir, «en lo muy 
interior del alma quedan bien escritas:y jamás se olvidan» (4.6). Teresa de Jesús reitera la interio
ridad con que se produce la unión esponsal. con nuevas referencias a esa morada interior 
donde Dios se comunica al alma. Está «tan hecha una cosa» con El. «metida en este aposento de 
cielo impireo que devemos tener en lo interior de nuestras almas» (4.8).

En los arrobamientos, la acción de Dios es impetuosa. Es El quien «roba toda el alma para 
Si», y «como a cosa suya propia y ya esposa suya, la va mostrando alguna partecita del reino que 
ha ganado, por serlo» (4.9). Es Dios quien quiere introducir al alma en su morada, y como no 
quiere estorbo de nadie, «ni de potencias ni sentidos., de presto manda cerrar las puertas de estas 
moradas todas y sólo en la que El está queda abierta para entrarnos» (4.9). Las expresiones.robar 
y mandar cerrar, se caracterizan por el rasgo «violencia», común a ambas, y corroboran la 
acción avasalladora de Diosen esta purificación. Acción en la que Teresa de Jesús insiste con la 
repetición del núcleo simbólico puertas y con un léxico todavía más violento: «manda el Esposo 
cerrar las puertas de las moradas, y aún las de! castillo y cerca, que. en quiriendo arrebatar esta 
alma»(4.13). Arrebatar es la máxima expresión de la acción violenta de Dios.

De todos los arrobamientos el más destacado es el vuelo de espíritu que «aunque todo es uno 
en la sustancia, en el interior se siente muy diferente» (5.1). Teresa de Jesús lo describe mediante 
una constelación de imágenes, construidas sobre el mismo léxico citado, «parece es arrebatado 
el espíritu con una velocidad que pone harto temor». La declaración se inicia con una interro
gación retórica que explica la acumulación de imágenes, «¿pensáis que es poca turbación... 
verse arrebatar el alma... sin saber adonde va y quién la lleva u cómo?» (5.1). Ante ese despliegue 
de fuerza divina es imposible resistir, el alma se abandona a Dios, como la paja ante el ambar 
«es arrebatada», y decide «no hacer más que hace una paja, cuando la levanta el ámbar... y 
dejarse en las manos de quien tan poderoso es» (5.2). El núcleo imaginativo deriva hacia lo ale
górico. sin que el didactismo reste eficacia expresiva, «con la facilidad que un gran jayán puede 
arrebatar una paja, este nuestro gran gigante y poderoso arrebata el espitu» (5.2). La violencia con 
que Dios actúa en estas moradas evoca en la santa la imagen de «aquel pilar de agua» que en la 
oración de quietud «se henchía» sin ningún movimiento». La suavidad de aquella oración pri
mera se ha convertido ahora en una acción arrebatadora, y vemos al gran Dios que «aquí 
desató... los manantiales por donde venía a este pilar el agua» (5.3). La imagen desarrolla otra ale
goría, y Teresa de Jesús nos dice que «con un ímpetu grande se levanta una ola tan poderosa que 
sube a lo alto esta navecica de nuestra alma» (5.3). Y del mismo modo que el piloto no puede 
gobernar la nave si las olas «vienen con furia», «muy menos puede lo interior del alma detenerse 
en donde quiere» (5.3). El protagonismo avasallante de Dios campea por todo el capitulo, y la 
Santa sigue acumulando imágenes para declararlo. Porque, después de ese «apresurado arreba
tar e\ espíritu». Dios ilumina al alma y «le muestra otra luz tan diferente de la de acá. que si toda 
su vida... la estuviera fabricando (el alma)... fuera imposible» (5.7). La luz sigue siendo el sím
bolo de la comunicación divina. Dios es el origen de la iluminación mística del alma. De todo el 
repertorio verbal que emplea la escritora para significar esa iluminación, el más destacado es 
entender, sobre todo, por su densidad semántica. Entender es. para Teresa de Jesús, conocer a 
Dios de modo experiencial infuso. Por eso nos dice que en el vuelo de espíritu todas las cosas 
que le «enseñan» al alma en un instante, «se ven con los ojos del alma muy mejor que acá vemos 
con los del cuerpo, y sin palabras se le da a entender» (5.7): y que «por un conocimiento admira
ble... se le representa» «otras muchas cosas que no son para decir» (5.8).

La inefabilidad del misterio es muy grande. La Santa no sabe si el vuelo de espíritu tiene 
lugar estando el alma en el cuerpo o ausente de él. Ella sólo sabe de la celeridad con que Dios



274

arrebata su espíritu, para celebrar el desposorio. Y recurre a un símil bélico, «con la presteza 
que sale la pelota de un arcabuz, cuando le ponen el fuego «así» se levanta en lo interior un 
vuelo.... y muy fuera de si mesma... se le muestran grandes cosas» (5.9). Salir con presteza p levan
tarse muy fuera de si expresan la salida real del hombre de si mismo cuando Dios lo atrae hacia 
Si. Después de recibir mercedes tan grandes de Dios «queda el alma tan deseosa de gozar al que 
se las hace, que vive con harto tormento, aunque sabroso» (6.1). Siente «ansias grandísimas de 
morirse», y «con lágrimas muy ordinarias, pide a Dios que la saque de este destierro». Todo la 
cansa, busca la soledad, sólo la alivia «esta pena, y en estando sin ella no se hace» (6.1). La sim
bólica mariposa no encuentra asiento en nada, y como el alma anda tan tierna del amor», cual
quier cosa es motivo «para encender más este fuego», y hacerla «volar» Pero no puede, «atada 
con tantas cadenas». 1 eresa de Jesús describe, en unas lineas impresionantes por su realismo y 
su viveza, los grandes sufrimientos del alma enamorada: desea «no descontentar» a Dios en nin
guna cosa, ni hacer ninguna imperfección, y quiere «huir de las gentes» para conseguirlo Pero, 
al mismo tiempo, desearía meterse «en mitad del mundo», para lograr que «un alma alabase 
más a Dios». Quiere pasar muchos trabajos, para gloria de Su Majestad, los «desea padecer», 
daría «mil vidas», y entiende que no merece padecer por Dios un pequeño trabajo, «cuanto 
más morir» (6.4).

Esa referencia a trabajar por Dios y a sufrir por El es continua en las sextas moradas, ya que. 
después de recibir el desposorio espiritual, el alma se entrega del todo. Morir es la expresión 
definitiva de la entrega total. La Santa declara reiteradamente que desearía «emplearse en Dios 
de todas cuantas maneras se quisiere servir de ella» (4,15). De la compañía de Cristo le nacen 
«unos deseos aún mayores... de entregarse toda a su servicio» (8.4). La visión intelectual de la 
Sagrada Humanidad deja en ella la decisión de «poner su vida» para honra y gloria de Su 
Majestad. Y «si fuese menester quedar para siempre aniquilada para la mayor honra de Dios, lo 
haría de muy buena gana» (9.22). Esos son los efectos que producen las suspensiones y arroba
mientos. «no son deseos que se pasan», y cuando se le ofrece ocasión de mostrarlo, se ve que 
aquellas mercedes no eran fingidas. Por eso. la maestra de espíritu declara que la perfección no 
está en «llorar mucho» sino en «obrar mucho», y que. aunque las lágrimas sean buenas, no hay 
que hacer «diligencias para traerlas», sino esperar a que Dios las envíe. Esa «agua que cai del 
cielo» es la que ayuda a dar mucho fruto y a dejar «esta tierra seca, regada» (6.8).

La fruición en estas morada llega al extremo, porque alcanza a toda la persona. Y así nos dice 
Teresa de Jesús que. entre esas cosas «penosasy sabrosas juntamente» que produce la oración 
esponsal. Dios concede al alma «unos júbilos y oración estraña». «una unión grande de las 
potencias» que quedan con libertad, «para que gocen de este gozo» (6.10). Insiste Teresa de Jesús 
en la participación de toda la persona, ya que esa oración «es un gozo tan excesivo del alma, que 
no querría gozarle a solas», y siente necesidad de comunicarlo a todos, para que le ayuden a ala
bar al Señor. La referencia al interior se impone, y las connotaciones fruitivas del centro crecen 
de forma insospechada y reiterativa. «Porque tanto gozo interior de lo muy íntimo del alma y con 
tanta paz. y que todo su contento provoca alabanzas de Dios» sólo El puede darlo» (6.10).

En el capítulo 7. adquiere singular importancia el símbolo del camino, referido a Jesucristo 
Frente a los espirituales de su tiempo que negaban la conveniencia de meditar en ios misterios 
de Cristo, después de haber llegado a la contemplación infusa. Teresa de Jesús defiende clara
mente en ese capítulo su tesis en favor de la Sagrada Humanidad. Ya en el Libro de la Vida. 
había dicho que Cristo era la puerta por donde hemos de entrar para que Dios «nos muestre sus 
grandes secretos» (K 22.6). Ahora, a punto de llegar a la morada interior donde se realiza la 
unión transformante. Teresa de Jesús afirma que sólo Cristo es el camino para llegar hasta allí. 
Sin El. «yo les asiguro que no entren a estas dos moradas postreras» (7.6). Camino adquiere aqui 
toda su fuerza simbólica por la plurivocidad de su significado, pues no sólo es imagen del pro
ceso espiritual, sino fundamentalmente imagen de Jesucristo: «si pierden la guía— que es el 
buen Jesús —no acertarán el camino... porque el mesmo Señor dice que es camino y que no 
puede nenguno ir al Padre sino por El» (7.6).



(5) V. García de la Concha, op. cu.. pg. 261.

275

A estas alturas del desposorio espiritual. Jesucristo sigue siendo para Teresa de Jesús camino y 
compañero de camino. Su presencia habitual, expresada reiteradamente, es siempre compañía 
para ella: «es muy continuo no se apartar de andar con Cristo nuestro Señor por una manera 
admirable». Y en el capitulo siguiente, vuelve a afirmar que. cuando Su Majestad quiere, «no 
podemos sino andar siempre con El» (8.1). La certeza de esa divina compañía se la dan las visio
nes cristológicas en las que el símbolo del camino se entrecruza con el de la luz. Teresa de Jesús 
«siente cabe si a Jesucristo., aunque no le ve, ni con los ojos del cuerpo ni del alma»(8.2). En esa 
visión intelectual, no puede entender, porque no ve. sin embargo «entendió tan cierto ser Jesucri- 
tos... el que se le mostrava que no lo podía dudar». De nuevo los términos metafóricos, entender, 
ver. oir. sentir, conocer, modificados por los atributos, claro y cierto, cumplen una función alta
mente iluminadora. Teresa de Jesús entiende «muy claro» que es «ese Señor» quien le habla: 
«via claro serle gran ayuda para andar con una ordinaria memoria de Dios». Cuando trataba 
con Su Majestad en la oración, le parecía «estar tan cerca», que El «no la podíadejardeoir». No 
con los sentidos corporales sino «por otra vía más delicada», Teresa «sentía» que Cristo 
«andava al lado derecho... con tanta certidumbre, y aún mucho más» (8,3) La Santa insiste en la 
claridad con que el alma conoce que la visión es dada por Dios por los efectos que produce, ya 
que «esta merced trai consigo un particular conocimiento de Dios» El alma anda casi continua
mente con un amor actual «al que veu entiene estar cabe si» Y aunque «no puede entender cómo lo 
entiende... lo sabe con una grandísima certidumbre» (8,5).

Las metáforas preciosistas y la metáforas luminosas aparecen, sobre todo, en la descripción 
de las visiones imaginarias. Así la presencia de Cristo en el interior del alma es como «si en una 
pieza de oro tuviésemos una piedra preciosa de grandísimo valor» que, «aunque nunca la hemos 
visto», «sabemos certísimo que está ahí». El símil genera una breve alegoría con la que Teresa de 
Jesús acentúa el protagonismo de Dios y la interioridad de la visión. Nosotros no podemos 
«mirar ni abrir el relicario», porque eso sólo lo sabe el dueño de «la joya» que se quedó con «la 
llave», «y abrirá cuando nos la quisiere mostrar» (9.2). Será «de presto», pero los efectos de la 
visión durarán mucho tiempo en el alma, y le será de gran contento, «cuando se acuerde del 
admirable resplandor de la piedra». De la misma manera, «muéstrale (el Señor) claramente su 
sacratísima Humanidad» al alma- y aunque es «con tanta presteza», como «un relámpago». 
«queda tan esculpida en la imaginación esta imagen», que es imposible «quitarse de ella» 
(9,3).

Las imágenes se acumulan para describir la belleza de Cristo. la rapidez con que se muestra 
y la luz que irradia su presencia. Pero Teresa de Jesús se apresura a decir que esa imagen no es 
pintada sino viva, y que la luz que proyecta es tan intensa, «que no se puede estar mirando más 
que estar mirando al sol». Y no «porque su resplandor da pena, como el del sol. a la vista interior. 
que es la que ve todo esto» (9.4). La visión de Cristo tiene lugar en lo interior, y no es percibida por 
los ojos corporales. Se ahonda en la línea luz-interioridad que venimos detectando desde las pri
meras moradas.

Ante tanta belleza, nuestra escritora recurre a un nuevo «asedio de imágenes no progresi
vas»5: el «resplandor» de Cristo «escomo una luz infusa y de un.sol cubierto de una cosa tan del
gada, como un diamante si se pudiera labrar, como una holanda parece su vestidura» (9,4). El 
vínculo entre las imágenes, resplandor, luz. sol. diamante y holanda son los rasgos distintivos 
«luminosidad» y «blancura», comunes a todos ellos.

Pero la iluminación del desposorio espiritual se le concede a Teresa de Jesús, sobre todo, en 
otras visiones de más subido valor aún que las de la Humanidad de Cristo que dejan su alma 
con una luz más intensa todavía. Asi. la visión intelectual en la que se le revela «cómo en Dios.se 
ven todas las cosas y las tiene todas en si mesmo» (10.3). Para hacer más comprensible esa ver
dad. la Santa compara a Dios con una morada o palacio «muy grande y hermoso» en cuyo inte
rior se cometen todos los pecados de los hombres. En otra gran visión, también intelectual, le

Dios.se


276

enserta Dios a Teresa que sólo El es verdad. Verdad que no puede mentir, «.verdad que no puede 
faltar». La visión se expresa con los mismos términos luminosos que emplea siempre: dar a 
entender muy claro, no saber decir. Esa iluminación la lleva a una determinación ascética que se 
convierte en eje de su vida y de su doctrina: «andar en verdad», porque «Dios es suma 
verdad» (10.8).

La última prueba purificadera del desposorio espiritual es el sentimiento profundo de la 
ausencia de Dios, prueba que San Juan de la Cruz llama noche pasiva del espíritu. Deseos 
impetuosos de gozar a Dios que prolonga su ausencia para más acrecentar la pena del alma. 
Teresa de Jesús describe esa prueba en el capitulo 11. donde se multiplican las imágenes para 
ponderar el dolor de esa ausencia que pone al alma en trance de morir.

Vemos de nuevo a la mariposilla. insatisfecha, porque de cada uno de los favores divinos «le 
queda mayor dolor». «Como va conociendo más y más... a su Dios y se ve estar tan ausente y 
apartada de gozarle crece mucho más el deseo» (11,1). En medio de esos deseos, al alma anda 
«abrasándose en si mesma». porque «se tardar el morir». Primero, siente «venir de otra parte.. 
un golpe u como... una saeta de fuego» que. paradójicamente, no es saeta. La inefabilidad de la 
experiencia crece, y Teresa de Jesús concluye que «cualquier cosa que sea... agudamente hiere» 
Mas no «adonde se sienten acá las penas... sino en lo muy hondo y intimo del alma» (11.2). El 
simbolismo de interiorización se entrecruza con el del fuego que ahora se adelgaza, hasta conver
tir lasaezo en rayo, «este rayo ...de presto pasa todo cuanto halla de esta tierra de nuestro natural y 
lo deja hecho polvo» (11.2). Ambas imágenes, saeta y rayo, tienen en común los rasgos «agu
deza». «para herir» y «fuego», aunque el rayo sea más fulminante. Pero también tienen en 
común el de «interioridad» en la que Teresa de Jesús insiste obsesivamente. El proceso destruc
tivo de la acción de Dios sobre todo lo humano en esa experiencia mística queda bien significa
do por el proceso filológico de la acción del rayo: HERIR—TRASPASAR—HACER 
POLVO. Dios se adueña de todo el hombre de manera que «es imposible tener memoria de 
cosas de nuestro ser» (1 1.2). El arrobamiento de sentidos y potencias sólo le permite hacer aque
llo que puede «acrecentar este dolor».

Insiste Teresa de Jesús en la luz que recibe el alma, tan potente, que hace mayor la pena, pues 
el mayor conocimiento engendra mayor amor. El dolor de la ausencia de Dios llega a ser terri
ble. porque «el entendimiento está muy vivo para entender la razón que hay que sentir de estar 
aquel alma ausente de Dios» (11.3). y Su Majestad ayuda «con una tan viva noticia de Si». De 
nuevo, el simbolismo de Interiorización, ya que ese sentimiento y esa pena «no es en el cuerpo.. 
sino en lo interior del alma» (11.3).

La soledad inmensa por la ausencia de Dios inspira a Teresa de Jesús una de las alegorías 
simbólicas más expresivas de todo el libro en la que se mezclan los núcleos simbólicos deíagua. 
del fuego, de la luz y de la muerte. En «esa soledad estraña». ve al alma «como una persona col
gada» entre cielo y tierra, sin compartía, atormentada y «abrasada con estasW. y sin poder llegar 
a el agua». Es sed «que... no se puede sufrir» que llega a «tal término, que con ninguna (agua) se 
le quitaría, ni quiere que se le quite, sino es con la que dijo nuestro Señor a la Samaritana. y eso 
no se lo dan» (11.5). Esa prueba de la soledad, causada por los deseos de Dios, provoca en el 
alma una pena «de tanto precio», que «entiende muy bien no la podía... merecer... ni la alivia 
ninguna cosa». El alma se siente desfallecer de amor, y muere porque no muere. Sufre de muy 
buena gana esa pena y la sufriría toda su vida «si Dios lo quisiera». Teresa de Jesús afina el len
guaje q'ue. una vez más. se torna paradójico, para expresar el dolor inmenso de la ausencia de 
Dios. Porque sufrir siempre esa pena «no seria morir de una vez. sino estar siempre muriendo. 
que verdaderamente no es menos» (11.6).

El dolor de la soledad del alma desposada con Dios llena los últimos párrafos de las sextas 
moradas que son una reiteración del tema. La fuerza de los ímpetus de amor es tan grande, que 
no se puede resistir, como no se podría resistir, «si metida en unfuego, quisiese hacer a la llama 
que no tuviese calor para quemarle» (11.8). El alma «se muere por morir», y no hay remedio para 
que se quite esa pena, «hasta que la quita el mesmo Señor» con un arrobamiento o visión.



Oración de DesposorioSextas Moradas.

Palacio «Belleza»
«Llamada- Verdad ■ Blancura»

«Resplandor»

Diamante!

Relicario.

“Deleite»

■Sabroso» Olor

En las entrañas

En lo muy inienor Pilón de

«Les edad»

En lo muy interior

«Ausencia de Dios»
«Agua» Moradas«Deseo impetuoso de Dios- Puertas

Castillo

En lo muy interior

277

Inflamación 
ydeleitosa/

Deseo 
sabroso

Pieza 
de oro

■ Riqueza»
■ Belleza»

«Fuego» 
«Impetuoso»

«fuego» 

«ardicntc-

Piedra 
preciosa

«Agua» 
■ Fuerza» 

«Impetuosa»

«Luz»

I

Teresa de Jesús cierra la declaración del desposorio espiritual subrayando «el muy excesivo gozo 
y deleite» que se experimenta en «este camino espiritual», y que es «en tan grandísimo estremo. 
que verdaderamente parece que desfallece el alma» (11.11).

Dolor 
.Sabroso 

Fuego y K. 7 
llama 1



Efectos del Arrobamiento

Júbilos

278

«Fuego»

«Sabroso»

«Gran gozo»

«Agua»
«Riego»

Lo interior 23; 2.8. 3.1; 3.12: 3.12; 3.18: 4.3: 4.3; 4.6; 4.6. 4.8; 5.1: 5.3; 5.9;
6.1: 6.10; 6.1 I; 6.11; 8.6; 9.4; 9.10; 11.2; 11.3: 11.4

Morada de Dios: 4.8; 10.4
Palacio: 10.4; 10:4; 10.4
Silbo: 2.2; 2.2
Trueno: 2.1
Pena sabrosa y dulce 2.1: 2.3: 2.4. 2.5: 2.6; 6.10: 11.1; 11.8. 1 1.6. 211.9
Herida: 2.2: 2.2; 2.3.
Inflamación deleitosa: 2.9
Deseo sabroso: 2.9: 2.9
Brasero: 2.4

• Saeta: 2.3: 11.2: 11.2; 11.2
Centella: 2.4. 2.4; 3.8; 3.8: 4.3; 7.11
Fuego: 2.4: 2.4; 5.9: 6.1; 6.8; 7.8; 7.8. 7.8; 7.9; 11.8
Llama: 11.8
Sol: LIO: 5.9: 9.4; 9.4; 9.4
Luz: 1.5;3.5; 3.12. 3.Í2; 3.16; 3.16: 4.3; 4.6: 5.7; 7.6: 8.8; 9.4;

9.4: 9.4; 10.6; 10.9; 11.3
Diamante: 9.4
Pieza de oro y relicario: 9.2: 9.2
Llave: 9.2
Piedra preciosa: 9.2: 9.2; 9.3
Manantial: 5.3: 5.3
Agua: 5.3; 5.3: 5.3
Navecica y piloto: 5.3: 5.3
Mariposilla: 2.1: 4.1; 6.1: 6.4; I l.l
Gozo y júbilo: 6.10: 6.10: ll.ll
Lágrimas: 6.1; 6.8: 6.8; 6.9; 11.2
Castillo: 3.18: 4.13
Puerta: 4.4; 4.9; 4.9; 4.13
Moradas: 1.1: 1.2; 1.2: 1.15: 1.15; 2.2; 3.6; 4.2: 4.4: 4.8: 4.9; 4.9; 4.13; 5.3; 6.1.

7.6; 7.7; 7.9; 9.1: 11.6
Cerca: 4.13
Paja, ámbar, jayán y gigante; 5.2; 5.2: 5.2; 5.2
Morir por no morir: 11.2; 11.6: 11.8; 11.9; 11.9
Persona colgada y soledad: 11.5; 11.5. I l.l. 8.5
Sed: 11.5; 11.5
Agua Samaritana: 11.5



1

279

Séptimas Moradas
Las séptimas moradas son las del matrimonio espiritual, allí donde se realiza la unión trans

formante del alma en Dios. Significan la plenitud del proceso espiritual, la culminación de la 
acción de Dios y de su comunicación al hombre. Dios se manifiesta.se comunica.se muestra, se 
descubre, se une plenamente al alma, pero todo en la morada interior donde El habita de modo 
permanente. El camino de interiorización termina en el centro que es la morada de Dios. Esa 
morada interior constituye la imagen fundamental, y en ella convergen todos los simbolismos. 
Hacia esa morada interior encamina Teresa de Jesús a) lector, desde el comienzo, para «darle a 
entender» «algo de lo mucho» que hay en ella, y lo que Dios «da a entender... a quien mere en 
esta morada» (1.1). La reiteración de las expresiones verbales revela la inefabilidad de la expe
riencia. tanta, que nuestra escritora piensa «si será mejor acabar con pocas palabras». De 
hecho, la declaración del matrimonio espiritual es muy breve y sobria en imágenes. También el 
léxico, especialmente el fruitivo, es más contenido que en las moradas anteriores y menos 
rico.

El simbolismo nupcial y el simbolismo de interiorización se confunden intimamente, porque 
«primero que se consuma el matrimonio espiritual», el Señor «mete (al alma) en su morada, que 
es esta séptima» (1.3). Allí está El. Del mismo modo que está en el cielo donde tiene su morada, 
asi «deve tener en el alma una estancia adonde sólo Su Majestad mora, y digamos otro cielo» 
(1.3). La idea es obsesiva, y para declararla mejor. Teresa de Jesús se vale de la oposición simbó
lica hiz/tinieblas: «porque importa mucho., que no entendamos es el alma alguna cosa escura 
que no hay otra luz interior... y que está dentro de nuestra alma alguna escuridad» (1.3). Como 
había dicho en las primeras moradas. Dios es el «sol de justicia que está (en el alma) dándole 
ser». Después de esa breve digresión, la Santa retoma el hilo, y repite por segunda vez que. 
cuando Dios hace al alma «la merced... de este divino matrimonio, primero la mete en su 
morada», y especifica que esa morada está «en su centro» (1.6).

Ese centro aparece significado por una red de imágenes, palacio. estancia, morada de Dios, cielo, 
bodega, aposento, templo de Dios, morada interior, castillo interior, conectadas entre si por el rasgo 
semántico «interioridad». Y poruña abundantísinut lista de expresiones./o interior, lo muy muy 
interior, una cosa muy honda, lo esencial del alma, el centro del alma, el centro muy interior, mundo 
interior, gozo interior, sentimiento interior.

La red de imágenes y el léxico interiorista nos revela que el matrimonio espiritual se realiza 
en lo más interior de alma. Pero, al mismo tiempo, nos confirma que el apex mentís de los místi
cos del Recogimiento no consiste para Teresa de Jesús en un proceso de ascensión, sino en un 
camino de interiorización hasta el centro del alma donde Dios vive.

La merced del matrimonio espiritual comienza con una fuerte iluminación del alma. A dife
rencia del desposorio en el que las potencias se perdían y el alma «ninguna cosa entiende», en el 
matrimonio. Dios quiere quitarle «las escamas de los ojos» y que el alma «vea y entienda algo de la 
merced que le hace» (1.7).

Esa merced comienza con una visión intelectual de la Santísima Trinidad en la que el alma 
queda inmersa en una mar de luz: «se le muestra la Santísima Trinidad... a manera de una nube 
de grandísima claridad... y por una noticia admirable... entiende con grandísima verdad ser todas 
tres Personas... un sólo Dios» (1.7). La comunicación trinitaria no sólo se simboliza por la 
«nube de grandísima claridad», sino por el léxico especial con el que Teresa de Jesús va decla
rando las progresivas manifestaciones de esa comunicación divina: mostrarse, comunicarse, des
cubrirse. manifestarse, aparecerse, representarse. Todos estos términos expresan la singularísima 
luz con que Dios se comunica al alma en esa oración: todos se refieren a Dios, y todos son ver
bos pronominales lo que subraya el gran interés efectivo del sujeto. Además, la comunicación 
divina en el matrimonio espiritual, es directa. Teresa de Jesús repite muchas veces al adverbio 
aquí, para señalar bien la diferencia de esa unión esponsal con la unión de moradas anteriores: 
«aquí se le comunican todas tres Personas y la hablan y la dan a entender... que vernía El y el 
Padre y el EspirituSanto a morar en el alma» (1.7). En las séptimas moradas, el símbolo de la luz

manifiesta.se
comunica.se


EN LO INTER1ORVER SENTIR*- ENTENDER

280

se caracteriza, más que ningún otro, por su interioridad. Teresa de Jesús busca angustiosa
mente en el lenguaje, y acumula las expresiones, para traducir su experiencia: «notoriamente 
ve... que están en lo interior de su alma, en lo muy muy interior: en una cosa muy honda —que no 
sabe decir cómo es... siente en si esta divina compañía» (1.8). No salimos del parámetro básico 
del libro, hiz/interioridad:

Esa experiencia mística y la claridad deslumbrante con que el alma conoce a Dios en todas 
las fases del matrimonio espiritual, se expresan mediante los verbos entender, ver. mirar, advertir, 
no olvidar, sentir. El más destacado de todos es entender que alcanza, en las séptimas moradas, su 
mayor densidad semántica. Para Teresa de Jesús significa conocimiento infuso de Dios, reci
bido por comunicaciones sobrenaturales que dan al alma certidumbre total. Por eso. al final de 
las Moradas de! castillo interior, la palabra clave luz se convierte en palabra símbolo, porque se 
ha llenado de connotaciones: el alma ve a Dios en lo más interior, y entiende y lo siente. La luz ya 
no es sólo iluminación, sino espacialidad y sentimiento profundo. En ese interior inefable, el alma 
goza de la presencia trinitaria de Dios. y. aunque no siempre sea «con., tan clara luz» como la 
primera vez. nunca «deja de entender que están allí». La fuerza semántica del verbo estar, signifi
cando presencia habitual de Dios en el interior, cobra aquí su pleno significado, porque el alma 
siente y experimenta la presencia divina dentro de si. Presencia estable de Dios y presencia 
estable del hombre a Dios, pues por negocios y trabajos que tuviese. «Zo esencial de su alma 
jamás se movía de aquel aposento» (1.11).

La merced del matrimonio espiritual se le concede a Teresa de Jesús en una visión de la 
Sagrada Humanidad, primero imaginaria y luego intelecual. La luz polariza la descripción: «se 
le representó el Señor... con forma de gran resplandor y hermosura y majestad, como después de 
resucitado» (2.1). El Señor le dice que tome sus cosas por suyas y que «El ternia cuidado de las 
suyas, y otras palabras que son más para sentir que para decir». La merced del matrimonio tam
bién se describe en la Cuenta de conciencia. 25a en la que Teresa de Jesús destaca el aspecto mar
tirial de la gracia, «mira este clavo», le dice Cristo, «es señal que serás mi esposa desde hoy». 
Aunque en esa Cuenta de conciencia se omite la luminosidad de la visión, las dos declaraciones 
coinciden, sin embargo, en la interioridad con que se realiza la unión esponsal. En la Cuenta de 
conciencia se le representa a Teresa «muy en lo interior»; en las séptimas moradas, la visión 
imaginaria tiene lugar «en lo interior de su alma». La visión intelectual es todavía más pro
funda: «pasa esta secreta unión en el centro muy interior del alma, que deve ser adonde esta el 
mesmo Dio: -- <2.3 i.

Para ap  - ar -i interioridad de esa unión esponsal. nuestra escritora recurre, por tres 
Veces o.o mu) sugestivo en el libro. Porque, en las primeras moradas,
para er.'.-a->. era .o franquear puerta de la oración. En las quintas. Dios cerraba
\a puerta . >.: '.x. .' - >.a fin de que no estorbaran su acción poderosa. En el despo
sorio evp..- -a. : cerrar todas la puertas que comunicaban con el exterior, las
de las morada a . .' < . ..o,- aún las de la cerca, y sólo dejaba abierta la puerta de su morada 
para entrarnos e:. r.t.'ít'r. r.n el matrimonio espiritual, el alma ya ha entradado en la 
morada de Dio . y -■■ ■■ ■ • na oom.umadoel matrimonio. Ha terminado el camino de interioriza
ción y el alma ha alcanzado la unión transformante. Listamos en plena interioridad. Ya no hav 
más puertas Dios ve cómame» plenamente; «no ha menester puerta por donde entre» La gra- 
tuidad del don divino y el protagonismo de Dios aparecen ti nidos en el simbolismo. Es Él quien 
entra, cuando quiere y donde quiere, sin que nadie se lo estorbe: «digo que no es menester 
puerta». Porque, si en todo lo que la Santa ha declarado hasta ahora «parece que va por medio 
de sentidos y potencias.» aquí «es muy diferente». En el matrimonio espiritual, «aparécese >1 
Señor en este centro del alma . (con) visión intelectual como se apareció a los Apóstoles ’ 
entrar por la puerta (2.3) ' 1 s Sln



281

No podía faltar la referencia al gozo de la unión mística que es mucho más contenida que en 
las sextas moradas. No obstante, la fruición es característica del simbolismo nupcial, ya que 
ninguna gracia como la del matrimonio espiritual produce en el alma tan profundas emocio
nes. La pena «sabrosa y dulce», pero desgarradora, del desposorio se convierte ahora en sereni
dad. Quizá lo más destacado de esos términos fruitivos es que ahora van acompañados muchas 
veces de modificadores superlativos antepuestos: grandísimo deleite, grandísimo gozo, grandísima 
alegría, grandísimo silencio Estas construcciones aparecen únicamente en las séptimas mora
das. y responden no sólo a la retórica ponderativa de nuestra escritora, sino que, cumplen, ade
más, una función iluminadora: significan la diferencia entre la oración de desposorio y la de 
matrimonio. En la primera, el alma siente «gran deleite... de verse cerca de Dios» (1.6); en la 
segunda, «es grandísimo el deleite que siente el alma» (2.4). En el desposorio, el alma experi
menta «tanto gozo interior», en el matrimonio, «grandísimo gozo» (2.6).

Después de declarar cómo se realiza. Teresa de Jesús nos dice qué es el matrimonio espiritual: 
«un secreto tan grande y una merced tan subida lo que comunica Dios allí al alma, que no sé a 
qué lo comparar» (2.4). Faltan las imágenes que dejan paso a lo más esencial de la unión: 
«queda el alma, digo el espíritu de esta alma, hecho una cosa con Dios». La unión del desposorio 
es distinta, porque «se pueden apartar». En estotra merced... no; porque siempre queda el alma 
con su Diosen aquel centro». Insiste de nuevo la Santa en la gran diferencia que hay entre el des
posorio y el matrimonio espiritual, y lo hace mediante un verdadero «asedio» de comparaciones 
cuyo componente básico es la luz y el agua La unión es «como si dos velas de cera se juntasen 
tan en estremo. que toda la luz fuese una», aunque después «bien se pueden apartar» (2.6). El 
matrimonio espiritual es como el agua de lluvia cuando cae «en un río ufuente», ya no se pue
den «dividir ni apartar», o como el arroyico que entra «en la mar» que ya «no havrá remedio de 
apartarse»; o como la luz que penetra por «dos ventanas... y se hace todo una luz» (2.6). El léxico 
se va haciendo cada vez más expresivo, para significar la unión indisoluble entre Dios y el 
alma: no irse, no apartarse, llegarse, no dividir, juntarse, hacerse uno. El «soberano matrimonio... 
presupone haverse llegado Su Majestad a el alma por unión». A ese allegamiento de Dios, el 
alma responde con la entrega total. Es el fin del proceso, muerte-transformación que se consuma 
en el matrimonio espiritual La maripostlla que Teresa de Jesús había dejado en las moradas 
anteriores, desasosegada y a punto de morir, reaparece de nuevo, simbolizando la muerte defi
nitiva del alma a sí misma y el cambio radical que experimenta, al ser vivida por Dios: «aquí... 
es adonde la mariposilla... muere, y con grandísimo gozo, porque su vida es ya Cristo» (2.6). El 
misterio de la oposición muerte/vida viene significado por la oposición semántica, muere la 
mariposilla/wve Cristo. Las séptimas moradas son un canto a la vida nueva. Teresa de Jesús 
repite constantemente que es Dios «el que da vida a nuestra alma». Y en el gozo de la unión que 
saborea, exclama encendida: «Oh. vida de mi vida y sustento que me sustentas» (2.7).

Es ahora, cuando el simbolismo del agua cobra una gran fuerza, significando los efectos de la 
unión divina, efectos que el alma «siente muy bien... aunque no se saben decir»; y efectos de los 
que participa la persona toda, alma y cuerpo. Teresa de Jesús pone especial énfasis en señalar 
esa participación del cuerpo en la gracia mística, participación incluso sensible y gozosa, como 
ya defendió en las cuartas moradas con imágenes muy parecidas. Ahora, esa relación cuerpo- 
espíritu. característica de la espiritualidad teresiana, se hace más profunda e intensa, porque el 
alma ha llegado a la unión transformante en Dios. Reafloran las imágenes del castillo y de la 
fuente interior, pero fundidas en otra que resulta una extraña mezcla de muchas imágenes ante
riores. Porque «de aquellos pechos divinos adonde parece está siempre sustentando el alma, 
salen unos rayos de leche que toda la gente del castillo conhorta, que parece quiere el Señor que 
gocen de alguna manera de lo mucho que goza el alma» (2.7). Si la imagen de los pechos divinos 
nos evoca la visión de Cristo, «metido en los pechos de el Padre» (K 38.17). la de\ niño amaman
tado por su madre (IVM. 3.10) y la de la fuente cuya agua revertía por todas las moradas del casti
llo». la superposición de las tres imágenes nos permite comprender ésta última. Y asi 
entendemos que la fuente se convierta en los pechos divinos, y los ríos de agua sean aquí rayos de 
leche, y el rio ufuente cuya agua se mezclaba con el agua de lluvia se confunda ahora con «aquel 
río caudaloso, adonde se consumió esta fontecica pequeña»; de ella sale algunas veces «algún



282

golpe de aquel agua para sustentar los que en lo corporal han de servir a estos dos desposados» 
(2.7). El hilo conductor que une esas imágenes con aquellas más lejanas es el determinante 
aquel, aquellos. Todo esto nos revela nuevamente la habilidad de Teresa de Jesús para manipu
lar, flexibilizar y reconducir una imagen a su propósito concreto. Y también nos muestra cómo 
una imagen teresiana puede sobrepasar la microestructura de un capitulo o de una obra entera, 
y proyectarse en la macroestructura del pensamiento total imaginativo.

La interioridad de donde procede la vida que el alma recibe en su nueva situación espiritual, 
es significada por el agua, el fuego y la luz. Los tres núcleos básicos de la simbolización teresiana 
aparecen unidos, una vez más. para conformar el símbolo de interiorización. Porque Dios que es 
fuente y sol y brasero encendido, está en el interior del alma, y desde allí comunica vida a todo el 
ser: «ansí como no nos podría venir un gran golpe de agua si no tuviese principio... ansí se 
entiende claro que hay en lo interior quien arroje estas saetas y dé vida a esta vida, y que hay so/ de 
donde procede una gran luz. que se envía a las potencias, de lo interior del alma. Ella... no se 
muda de aquel centro ni se le pierde la paz» (2,8). Definitivamente, estamos en el centro, y en 
torno a él gira la declaración del matrimonio espiritual. Es imposible salirse de su órbita ni bus
car otro punto de referencia, porque el alma se ha anclado para siempre en Dios.

La unión esponsal deja al alma en una quietud estable, a diferencia de la sequedad y alboro
tos interiores de las sextas moradas. Teresa de Jesús intenta explicar cómo es «este centro de 
nuestra alma —u espíritu—» tan dificultoso de decir «y aún de creer»; porque no se mueve, y ni 
los sentidos y potencias pueden quitarle la paz. Compara esa unión esponsal con el templo de 
Salomón en cuya edificación no se podía oir ningún ruido: «con tanta quietud y tan sin ruido» 
pasa «todo lo que el Señor aprovecha aquí a el alma y la enseña». La evocación del templo con
sagrado a Yhavé le sugiere a la santa la comparación del alma, también consagrada por el 
matrimonio, con un templo. Aflora entonces la imagen inicial del castillo, transformado en tem
plo de Dios: ambas imágenes se unen por sus rasgos, «dedicación cultual» y «hermosura»: «ansí 
en este templo de Dios, en esta morada suya, sólo El y el alma se gozan con grandísimo silencio» 
(3.11). El gozo caracteriza esta imagen en la que el centro aparece claramente identificado con la 
morada divina. En esa morada de Dios, la mayor fruición coincide con el mayor silencio.

Sin embargo. Teresa de Jesús se apresura a decir que la paz y el silencio del matrimonio espi
ritual no es quietismo ni reserva para si. y dedica dos capítulos a declarar cuáles son los efectos 
de esa unión esponsal. La declaración se inicia con una nueva aparición de la mariposilla 
«ahora... esta mariposica ya murió, con grandísima alegría de haver hallado reposo, y v/ve en ella 
Cristo» (3.1). El breve simbolismo de la mariposa, muerta y transformada, se continúa para ver 
«qué vida hace u qué diferencia hay de cuando ella vivía». El primero y mayor de esos grandes 
efectos es «un olvido de si», «un estraño olvido», muy semejante a la muerte, «parece ya no es. ni 
querría ser en nada». El contenido existencial del verbo ser pone de relieve la profunda transfor
mación sufrida por el alma; y la recurrencia a la simbólica mariposa revela la aniquilación que 
exige la gozosa transformación en Dios. Sólo muriendo se puede ser vivido. El proceso filológico 
explica el proceso espiritual: morir -*• hallar reposo -» vivir. Después del desasosegado volar 
en busca del amor ausente, y de los arrobamientos que la sacaban de si. la mariposilla ha 
hallado su reposo en Cristo. Al simbolismo de tantas imágenes arrebatadoras de las sextas 
moradas, sucede ahora el de una mariposilla descansando de sus vuelos amorosos en los brazos 
de Dios.

Apenas hay imágenes para declarar otros efectos del matrimonio espiritual. El deseo de 
morir para gozar de Dios que experimenta el alma en el desposorio, se convierte aquí en deseos 
«de vivir» muchos años, padeciendo grandes trabajos para que El sea alabado. También expe
rimenta el alma «una memoria y ternura con nuestro Señor» que la mueve a continuas alaban
zas. Ese impulso, caracterizado por la suavidad, no procede del pensamiento ni de la memoria, 
«ni el alma hizo nada de su parte». Teresa de Jesús lo compara con «un fuego grande» que asi 
como «no echa la llama hacia bajo, sino hacia arriba, por grande que quieran encender el fuego. 
ansí se entiende acá que este movimiento interior procede del centro del alma y despierta las 
potencias» (3,8). Todo procede del interior. Teresa de Jesús insiste en que esas llamadas o



283

«loques de amor», «tan suaves y penetrativos», los envía Dios al alma, «desta morada imeríor» 
donde El está. Y también el «recaudo u billete» escrito por el mismo Dios, y cuya letra sólo el 
alma puede entender.

Todos esos efectos del matrimonio espiritual se resumen en una bella y anafórica conjunción 
de imágenes bíblicas con las que nuestra escritora evoca los núcleos básicos de su simboliza
ción: «aquí» le da Dios al alma el «ósculo que pedía la esposa»; «aquí se dan las aguas a esta 
cierva herida»; «aquí se deleita en el tabernáculo de Dios; «aquí halla la paloma... la oliva... des
pués de tantas tempestades de este mundo» (3.13).

Antes de terminar la declaración del matrimonio espiritual. Teresa de Jesús insiste en que. si 
Dios hace «tantas mercedes en este mundo», no es «para sólo regalar estas almas», sino para 
fortalecerlas y que puedan «imitar (al Señor) en el mucho padecer» (4.4). La oración esponsal 
«sirve» para que «nazcan siempre obras, obras», porque la máxima contemplación coincide 
con la mayor donación y servicio a los hombres.

Quizá la imagen que expresa más gráficamente esa entrega total del alma es la de los esclavos 
marcados a hierro, imagen de gran dureza y realismo, que sirve de contrapunto al gozo de la 
unión esponsal; «ser espirituales de veras» es «hacerse esclavos de Dios... señalados con su hie
rro. que es el de la cruz», para que El «los pueda vender por esclavos de todo el mundo como El lo 
fue» (4.9).

Reaparece tímidamente luego la alegoría inicial del libro, porque la humildad es el 
«cimiento», y las «piedras firmes» son necesarias «para que no se os caya el castillo». La alego
ría se prolonga un poco, ya que la contemplación no supone inactividad: «aquellas inspiracio 
nes. y recaudos que envía el alma de el centro interiora la gente de arriba de\castillo» no es par 
que se echen a dormir. Sentidos y potencias y «todo lo corporal» son puestos en jaque, porque 
todos urge la llamada a «padecer y morir». En un nuevo alarde de libertad literaria. Teresa deJesú 
no tiene inconveniente en decir que esa gente del castillo y «aun el mesmo cuerpo» reciben su 
fuerza «del vino de esta bodega adonde la ha traído su Esposo y no la deja salir» (4.12). De nuevo 
encontramos la relación, cuerpo-espíritu, pues juntos gozan del vino místico y juntos son esfor
zados para trabajar. El vino es el símbolo de la comunicación mística. Dios se da al hombre, 
para que el hombre se dé a los hermanos. En el centro más interior, coinciden la máxima dona
ción de Dios y la máxima donación del hombre.

Aún recurre Teresa de Jesús al pasaje evangélico de Marta y María, para significar, de nuevo, 
la doble vertiente lie acción y de contemplación que caracteriza el matrimonio espiritual: «Mana 
y María han de andar juntas para hospedar al Señor., y no le hacer mal hospedaje, no le dando 
de comer» (4.14). El manjar que Dios quiere consiste en trabajar por la salvación de los hom
bres para que más le alaben. La oración no es «para gozar», sino «para tener más fuerza para 
servir». La Santa advierte que «no queramos ir por camino no andado», porque «nos perdere
mos»; y propone como modelo a Cristo, «poned los ojos en el Crucificado y haráseos todo 
poco». Otra vez el símbolo, porque Cristo es el camino, y sería nuevo en el proceso espiritual, 
«pensar tener estas mercedes de Dios por otro (camino] que el que El fue» (4.14).

El libro de las Moradas del castillo interior se cierra con la imagen del agua que prolonga la del 
paraíso deleitoso de las primeras moradas. Teresa de Jesús quiere animar a sus lectores para que 
se decidan a entrar al interior de ese castillo cuya belleza acaba de mostrarles. Por él y por sus 
moradas pueden pasearse y recrearse «a cualquier hora». En cada una de esas moradas «hay 
lindos jardines y fuentes y laberintios. cosas tan deleitosas» que desearán deshacerse «en alaban
zas del gran Dios». Si el lector se decide a entrarse por esas moradas de la oración, «aconti
nuando a ir muchas veces a ellas», el Señor lo meterá «en la mesma morada que tiene para Sí» 
(Ep. 21). La concepción simbólica del castillo como un todo esférico se cierra, precisamente, en 
el punto central donde está Dios, en la bodega interior, en su morada: allí se realiza la unión 
transformante del alma en Dios. Teresa de Jesús concluye donde comenzó, en el centro del casti
llo. en la morada «más principal... adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el 
alma» (IM. 1.3).



Séptimas Moradas.
Oración de Matrimonio

Luz

\ Claridad
Nube

\Escamas

Pieza
En lo muy interior

/Resplandor

En lo interior

Icrmosui Luz
Majestad Arroyico

«Agua»«Luz»

«Agua»

Ósculo
Esposa

efectos Esclavos••Agua»

«Paz» Aguas
[Señalados

En el interiorCierva

X
Paloma

Señor
Oliva

284

«Luz»
«Claridad»

«Entrega» 
«Totalidad»

jeme del] 
castillo )

Pechos 
divinos

Sin 
puerta

Hierro 
cruz

Rayos de 
i leche i

Secreta 
unión

( Divina 
Kompañi:

' Dos 
.ventanas

/
«Servicio»

\
■ «Luz»

—^Hospedaje

Mana y 
María

'Agua del 
l cielo ¡



«Desasimiento»

Olvido

«z\mor»

Bodega
«Esfuerzo»

Ternura

Fuego

Llama

«Quietud»

285

la inorada ¡menor
o centro

Memoria de 
l Dios Y

Deseo del 
padecer J

No morir] 
sino vivid

, «Fuego»

«Silencio»

Saetas: 2,8
Vida: 2.6. 2.7. 2.7: 2.8
Sol: 1.3: 2,8
Rayos de Leche: 2.7
Pechos divinos: 2.7
Gente del castillo: 2.7
Ósculo, esposa, cierva, paloma, oliva: 3.13
Olvido de sí: 3.1; 3.1: 3.1
Deseo de padecer 3.2
Gran gozo interior 3.1
No morir sino vivir: 3.4
Deseo de servir: 3.4
Templo de Dios: 3.11
Grandísimo silencio: 3.11
Reposo: 3.1: 3.12
Quietud: 3.10. 3.11
Memoria de Dios v ternura: 3.8
Fuego y llama: 3.8: 3.8
Mana y María: 4.14
Esclavos, hierro: 4.9; 4.9. 4.9.

Matrimonio espiritual: 1.2. 1.3: 1.6. 2.1; 2.2. 2.3: 2.5: 2.6; 4.6 
Centro: 1.6: 2.3. 2.3: 2.5; 2.8; 2.11; 2.11; 2.14. 3.8; 4.11
Lo interior 1.3. 1.5; 1.8; 1.8: 1.8: 1.11; 1.12; 1.12; 2.2: 2.4; 2.7:

2.8. 2.8. 3.3; 3.8: 3.8; 4.11: 4.11. 4.11. 3.9; 3.9
Morada de Dios: 1.1. 1.3; 1.3; 1.3: 1.5; 1.6; 1.7; 1.11; 2.11:

3.9; 3.10
Nube, claridad: 1.7
Luz: 2.1. 2.6: 2.7; 2.8. 2.10; 2.10
Divina compañía: 1.8; 3.12
Resplandor y hermosura; 2.1
Secreta unión: 2.3: 2.4
Puerta: 2.3; 2.3. 2.3; 4.21
Agua: 2.6; 2.6; 2.6; 2.6; 2.6; 2.7; 2.7; 2.8: 2.8: 2.12: 2.12: 3.13:

3.13; 3.14. 3.15
Río: 2.6; 2.8
Arroyico: 2.6
Fuente: 2.6; 2.7; 2.8: 4.22
Mar: 2.6
Pieza: 1.10; 2.6
Mariposilla; 2.6; 3.1; 3.12

_ Morada ¡menor ■*— 
f V. o morada de Dios 
Mariposilla —

Templo d< 
' 'A Dios

G ra nd isi  -------'
\ silencio ) \





MORADAS DEL CASTILLO INTERIOR 
CONSTRUCCIÓN DEL SÍMBOLO DE LA INTERIORIZACION



' -■ ■



V

E

289

a>

E 
re

>8.

i

Q
en 
'O

§

5

8
§



o

re
re

290

c o
o 
Q.

O 
■o c 
3 
E

re
E
re
o 
•o
re r: u a
c
CT>

O
CJ ól* 

o 
"O

<2 ü 8
2 o

IC

s
5
2

§ s

re en o u



E 
ro
o

(

■o

ro 
o 
£2 
O 
•O
ro 
E 
75 
o

o 
E o

o 
ü

í

§I8
§
!



o

292

en
Qj

en o
2

i

.2? 
E
o o o

o 
*O
c 
‘O 
’u 
ro 
L_ 
O

O 
E o 
(j

en o 
E
o 

■ü

o en
L.
5 
L. 
CTJ 
a ro
o ao 
■o
o c
trj 
E 
<5

o 

s i •& g 
g
o

(T)

§

i



E

■

293

&

e

■2

(A 

s
s 
o 
E 
4j

E 
«i 
•e 
§
E

E

7S 
§ 
<b <n 
<n

•§
§

■Q

I c 
k 
o
óí 
5 i

s a a s



294

Q. en 
cu
o

g

H3 

fe

-5

O 
en 
o 
Ol 
en 
cu 

■o

en
Q

a.
O
Z

«3 en
u

Cü
E

<X3

<T)

£ u 
Q.

<X3 en o
&



£

gs

£ i

295

<o

Qj 

fe 
I 
£

& a

<n s
S
§

IB ■§ 

s a

.?•§ f * 
§ 2

***

</>
8 
§

i
g 
w
§

Q

|S

S e
> B

C íf
Oj b 3



296

<¡j
o
§
6

E
Ó-¡

i
2



§

8 
Q>

II 
G?>

' § fe
O — 

s e

1 e



MORADAS DEL CASTILLO INTERIOR

Diacronía de los núcleos simbólicos

castillo
luz

Centroagua
camino

centro

III moradasI moradas

II moradasagua

camino

vino

matrimonio
centro

IV moradas

V moradas

vino -

fuego
fuego

camino

matrimonio

VI moradas

Vil moradas

298

castillo 
mariposa 

matrimonio

I
/
/ 

/

\ 
I 
I 
/ 
/

/ / 
I 
I \ \

castillo 
-.|irr, luz

1 luego 
camino

/
I
I 
\ \\

\ 
t 
l 
l / 

/

camino
\ castillo 

mariposa

/ /
/
I

/
/
I
I

castillo
WC’centro

gusano seda 
mariposa ==

Castillo
- —TTr?—»— Camino



ooo

K

s

Si § o8

299

I

o¿ 
O 
2 
UJ 
H 
Z
O

cío < 
O

i

Íí

tu
Q
2
Q
Z
Os

I

€ t

I 
2 
E 
•7 
3 
i 
c

O 

2 
•i 
í 
Q

I i

il
i Hl

i

III
i i i i i I i
~ r-i r’S —r i/S s¿ r*^

lllllll
3 S 3 S
3 S 2 1





BIBLIOGRAFÍA

1. Ediciones críticas de las obras de Santa Teresa de Jesús.

2. Bibliografía sobre Mística y Santa Teresa de Jesús

301

CAMINO DE PERFECCIÓN, introducción de Tomás Alvarez a la edición facsímil. Tipogra
fía Poliglota Vaticana. Roma. 1965.

LAS FUNDACIONES, edición e introducción de Guido Mancini. Bitácora. Madrid. 1970.
OBRAS COMPLETAS, edición e introducción de los PP. Efrén de la Madre de Dios y Oteer 

Steggink. BAC. Madrid. 1979.
CARTAS, edición e introducción de Tomás Alvarez. Monte Carmelo. Burgos. 1981.
OBRAS COMPLETAS, edición e introducción de Tomás Alvarez. Monte Carmelo. Bur

gos. 1982.
LIBRO DE LA VIDA, edición, prólogo y notas de Guido Mancini. Taurus. Madrid. 1982.
LIBRO DE LA VIDA, edición e introducción de Otgcr Steggink. Castalia. Madrid. 1986.

AGUSTÍN (SAN); Las Confesiones. BAC. Madrid. 1955.
ALCÁNTARA. Pedro de: Tratado de la Oración y Meditación que escrivió el Mystico Maestro y 

Doctor iluminado. San Pedro de Alcántara. En la Imprenta de María Angela Marti. Bar
celona. 1761.

ALVAREZ. Tomás: «Un matiz estilístico teresiano: interiorización del tuteo». Monte Carmelo. 
vol. 92. 1984. pp. 403-428.

ALVAREZ PELL1TERO. Ana M.a La obra lingüística y literaria de Fray Ambrosio de Montesino. 
Universidad de Valladolid. 1976.



(Desde esta ladera). Aguilar, Ma-

302

ALONSO, Dámaso: La poesía de San Juan de la Cruz 
drid. 1958.

ANDRÉS MARI ÍN. Melquíades: Los Recogidos. Nueva visión de la Mística espadóla (1500-1700). 
Fundación Universitaria Española, Madrid, 1976.

—La Teología española en el siglo XVI. BAC, Madrid, 1977. 2 vol.
ASÍN PALACIOS. Miguel: «El símil de los castillos y moradas del alma en la mística islámica 

y en Santa Teresa». Al-Andalus. XI. 1946. pp. 263-274.
BARUZL Jean: Saint Jean de la Croix et le probléme de l'expérience mystique, Librairie Félix 

Alean, Paris, 1924.
BARRIO. Margarita: «Precisión semántica en Santa Teresa, las palabras «gozo» y «contento» 

en Las Moradas». AEPE. año XVI, 1984. pp. 29-33.
BATA1LLON. Marcel: «Santa Teresa, lectora de libros de caballerías» en Varia lección de clási

cos españoles. Gredos. Madrid. 1964, pp. 21-23.
BERNABEU BARRACH1NA. Felicidad: «Aspectos vulgares del estilo teresiano y sus posibles 

razones». R.E.. XXIII. 1963. pp. 359-375.
CASTELLANO CERVERA. J.: «Lectura de un símbolo teresiano». R.E.. Vol 165, 1982. pp. 531- 

566.
CASTRO. Américo: «Teresa la santa», en Santa Teresa y otros ensayos. Historia Nueva. Madrid. 

1929. pp. 9-63.
CERTEAU. M. de «Culturas y espiritualidades». Conciliuni. n.° 19. 1966, pp. 181-208.
CILVETI. Angel L.: Introducción a la Mística española. Cátedra. Madrid. 1974.
CLÍMACO. San Juan: Escala espiritual, por el glorioso Sant Juan Climaco. en Obras del V.P.M. 

Fray Luis de Granada. Imprenta de M. Rivadeneyra. 1852.
CUEVAS GARCÍA. Cristóbal: «El significante alegórico en el «Castillo» teresiano». Letras de 

Deusto. Universidad de Deusto. vol. 12, 1982. pp. 77-97.
DICT1ONNAIRE DE SP1RITUAL1TE. ASCET1QUE ET MYSTIQUE. DOCTRINE ET HIS- 

TOIRE. G. Beauchesne. Paris. 1932. (12 vol. en producción continuada).
EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS Y STEGGINK. O.: Tiempo y vida de Santa Teresa. BAC. 

Madrid. 1968.
EGIDO. Aurora: «Los prólogos teresianos y la «santa ignorancia». Actas del Congreso Interna

cional Teresiano. Salamanca. 1982. vol. II. pp. 581-607.
-—«La configuración alegórica de «El castillo interior». Separata. Boletín del Museo e Insti

tuto «Camón Aznar» X. 1983. pp. 69-93.
ELIADE. Mircea: Tratado de Historia de las Religiones. Ed. Cristiandad. Madrid, 1974.
ETCHEGOYEN. Gastón: L Amour divin. Essai sur les sources de Sainte Thérése. Biblioteque de 

l’École des Hautes Études Hispaniques. Bordeaux-París. 1923. fase. IV.
FERNÁNDEZ LEBORANS. M.a Jesús: Luz y oscuridad en la mística española. Cupsa Edit.. 

Madrid. 1978.
GARCIA DE LA CONCHA. Víctor: El arte literario de Santa Teresa. Ariel. Barcelona. 1978.

—«Sermo humilis». coloquialismo y rusticidad en el lenguaje literario teresiano». Monte 
Carmelo, vol. 92. 1984. pp. 251-286.

GRANADA. Fray Luis de: Introducción al símbolo de la Fe. en Obras del V.P. Fray Luis. Imprenta 
de M. Rivadeneyra, Madrid. 1848.



303

HATZFELD. Helmut: Estudios literarios sobre mística española. Gredos. Madrid, 1976.
HERRÁIZ GARCÍA. Maximiliano: Introducción a Las moradas de Santa Teresa. Desierto de las 

Palmas (Castellón), 1981.
—Introducción a Camino de perfección. Desierto de las Palmas, (Castellón). 1981.
—Sólo Dios basta, Edit. de Espiritualidad, Madrid. 1981.
—Introducción al Libro de la Vida de Santa Teresa. Desierto de las Palmas (Castellón). 

1982.
IZQUIERDO SORLÍ. Montserrat: Las imágenes de la luz en el Libro de la Vida de Santa Teresa. 

Memoria de Licenciatura. UNED. Madrid. 1983.
JUAN DE LA CRUZ. (San): Obras Completas. Monte Carmelo. Burgos. 1982. Edición de Eulo

gio Pacho.
LAREDO. Bernardino de: Subida del Monte Sión: por la via contemplativa. Sevilla. 1535.

—Subida del Monte Sión. en Místicos franciscanos. BAC. Madrid. 1948. vol. II.
LÁZARO CARRETER. Fernando: «Santa Teresa de Jesús, escritora» (El Libro de la Vida)». 

Lección inaugural del Congreso Internacional Teresiano. Actas. Salamanca. 1982. vol. L. pp. 
11-27.

LÓPEZ BARALT. Luce: «Santa Teresa de Jesús y el Islam». Los símbolos místicos del vino, del 
éxtasis, la apretura y la anchura, el huerto del alma, el árbol interior, el gusano de seda y 
los siete castillos concéntricos». Teresianum. XXXIII. 1982. pp. 629-678.

LÓPEZ GR1GERA. L: «La «compositio» en la prosa de Santa Terca». Actas del Congreso Inter
nacional Teresiano. Salamanca. 1982. Vol. II. pp. 683-698.

LUIS DE SAN JOSÉ. (Fray): Concordancias de las obras y escritos de Santa Teresa. Ed. Monte 
Carmelo. Burgos. 1965.

MALDONADO. Luis: Experiencia religiosa y lenguaje en Sama Teresa. PPC. Madrid. 1982.
MARICH AL J.: «Santa Teresa en el ensayismo hispánico», en La voluntad de estilo. Teoría e his

toria del ensayismo hispánico. Revista de Occidente. Madrid. 1971.
MENÉNDEZ PIDAL. Ramón: «El estilo de Santa Teresa» en Mis páginas preferidas. Temas lite

rarios, Gredos. Madrid. 1957. pp. 198-221.
—La lengua de Cristóbal Colón. El estilo deSanta Teresa v otros ensavos. Espasa Calpe, Col. Aus

tral. Madrid. 1978.
MONTESINO. Fray Ambrosio: Vita Christi Cartuxano. romaneadoporF.A. Montesino. Alcalá de 

Henares. 1503. Biblioteca Nacional. Madrid.
MOREL-FATIO. A.: «Les lectures de Sainte Thérése». Extrait du Bulletin Hispanique. de 

Janvier-Mars 1908. Feret Fils edit.. Bordeaux. pp. 1-63.
OECHSLIN, Louis: L'intuition mystique de Sainte Thérése. Presses Universitaires de France. 

París. 1946.
OSUNA, Francisco de: Tercer Abecedario, BAC. Madrid. 1972. Edición de Melquíades An

drés.
—Ley de Amor Santo, en Místicos franciscanos. BAC. Madrid. 1948. vol. 1.

POITREY, Jeannine: Vocabulario de Santa Teresa. FUE. Madrid. 1983.
POLI. Tullio: «Recogimiento» y «Recorgerse» en Santa Terea», (1560-1577). Monte Carmelo. 

1980, vol. 88. pp. 501-529.



3. Bibliografía general

304

ALEJOS MORAN. Asunción: La Eucaristía en el arte valenciano. Institución «Alfonso el Mag
nánimo» de la Diputación Provincial de Valencia y Patronato «J. M.“ Quadrado» 
C.S.I.C.. 1977.

ALFONSO X: Lapidario. Castalia. «Odres Nuevos». 1968.
ARTAZA. Elena: El Ars narrandi en el siglo XVI español. Teoría y práctica. Universidad de Deusto 

1989.
BACHELARD. Gastón: La jlamme d'une chandelle. Preses Universitaires de France. Parts. 

1962. Traducción de Hugo Gola. La llama de una vela. Monte Ávila Editores. Caracas/ 
Venezuela. 1975.

—L'eau el les reves. Essai sur limagination de la modére. Librairie José Corti. París. 1942. Tra
ducción de Ida Vítale. El agua y los sueños. Ensayo sobre la imaginación de la materia. Fondo de 
Cultura Económica. México. 1988.

—Lapoétique de l'espace. Presses Universitaires de France. París. 1957. Traducción de Ernes
tina de Champourcin. Fondo de Cultura Económica. México. 1986.
BERCEO. Gonzalo de: Milagros de Nuestra Señora. Castalia. «Odres Nuevos». Madrid 

1986.
BIBLIA DE JERUSALÉN. Desclée de Brouwer. Bilbao. 1975. (Nueva edición totalmente revi

sada y aumentada).
CIRLOT. J. Eduardo: Diccionario de símbolos. Labor. Barcelona. 1978.
COROMINAS. J. y PASCUAL. J.A.: Diccionario Crítico Etimológico Castellano e Hispánico. Cre

dos. Madrid. 1980. 5 vol.
COSERIU. Eugenio: Principios de semántica estructural. Gredos, Madrid. 1981. Versión española 

de M. Marcos Martínez.
COVARRUBIAS OROZCO. Sebastián de: Tesoro de la Lengua Castellana o Española Primer 

Diccionario de la Lengua. 1611. Ed. Turner. Madrtd-México. 1984.
CHEVALIER. Jean-GHEERBRANT. A: Diccionario de los símbolos. Herder. Barcelona 

1986.

RAIMUNDO FERNÁNDEZ. A.: «Génesis y estructura de «Las moradas del castillo interior». 
Actas del Congreso Internacional Teresiano. Salamanca. 1982. Vol. II. pp. 609-636.

RICARD. Robert: «Le symbolisme du «chateau intérieur» chez Sainte Thérése». Bulletin His- 
panique. LXVII. 1965. pp. 25-45.

RODRÍGUEZ. L. y EG1DO. T.: «Epistolario», en Introducción a la lectura de Santa Teresa. Ed. 
Espiritualidad. Madrid. 1978.

SAINZ RODRÍGUEZ. Pedro: Introducción a la Historia de la Literatura Mística en España. 
Espasa Calpe. Madrid. 1984.

UNAMUNO. Miguel de: «De mística y humanismo» en En torno al casticismo. Espasa Calpe. 
Buenos Aires. 1952.

WHINNOM. Keith: «El origen de las comparaciones religiosas del siglo de oro: Mendoza. 
Montesino y Román». Revista Filología Española 1963. t. XLVI. pp. 263-285.



305

DALMASES. N. y G1RALT-MIRACLE. D.: Plateros y joyeros de Cataluña. Destino. Bar
celona. 1985.

DARBORD, Michel: La poesie religieuse espagnole, des Rois Catholiques á Philippe II. Centre de 
Recherches de l'lnstitut d’Etudes Hispaníques. París. 1965.

DICCIONARIO DE LA BIBLIA. Herder. Barcelona. 1964. Edición del P. Serafín de 
Ausejo. O.F.M.CAP.

ELETCHER. Angus: Allegorv. The Theory of a Svmbolic Mode. Cornell University Press. 
1964.

GARCÍA DE CORTÁZAR. J A.: Historia General de la Alta Edad Media. Ed. Mayfe. Ma
drid. 1970.

GR1MBERG. C.: Historia Universal. La Edad Media. Ed. Daimon. Madrid. 1979.
GULLÓN. Ricardo: «Simbolismo y modernismo» en El Simbolismo, Taurus. Madrid, 1979.
ISIDORO DE SEVILLA (San): Etimologías. BAC. Madrid. 1983.
K.ENISTON. Hayward: The Sintax of Castilian Prose. Thesisteenth century. The University ofChi

cago Press. 1937.
LAUSBERG. Heinrich. Manual de Retórica literaria. Gredos. Madrid. 1983. 3 vol.
LE GUERN. Michel: La metáfora y la metonimia. Cátedra. Madrid. 1980.
LOTMAN. Yuri M.: Strukturejudozhestvennogo texsta. Ed. Iskusstvo. Moscú. 1970. Traducción 

de Victoriano Imbert. Estructura del texto artístico. Ed. Istmo. Madrid. 1988.
M ATORÉ. Georges: L'espace humain. L'expressíon de l'espace dans la vie. la pensée et l'art contem- 

porains. Librairie A.G. Nizet. París. 1976.
M AURON. Charles: Des métaphores obsédanles au mythepersonnel. Introductión á la Psychocriri- 

que. J. Corti. París. 1963.
McCULLOCH. Florence: Medioeval latín andfrench bestiaries, The University of North Caro

lina Press. 1960.
THE MEDIEVAL CASTILIAN BESTIARY. FROM BRUNETTO LATINI TESORO. Univer

sity of Exeter. EHT XXXI. 1982.
MENDOZA. Iñigo de: Cancionero. Espasa Calpe. Madrid. 1968. Edición de J. Rodríguez 

Puértolas.
MONTESINO. Ambrosio: Cancionero de diversas obras de nuevo trabadas: todas compuestas, 

hechas e corregidas por el padre fray Ambrosio Montesino de la orden de los menores. 
Toledo. 1508.

NIETO ALCAIDE. Víctor: La luz. símbolo y sistema visual. Cátedra. Madrid. 1978.
PALOMO. Pilar: Poesía de Antonio Machado, Narcea. Madrid. 1985. Estudio crítico preli

minar.
PERICOT. L.. CASTILLO. A. del y VICENS VIVES. J.: Polis. Historia Universal. Edi. Vicens 

Vives. Barcelona. 1972.
PH1SIOLOGUS LAT1NUS. VERSIO Y. traducción de N. Gugliemi y M. Ayerra Rediu. El 

Fisiólogo-Bestiario medieval. Eudeba. Buenos Aires. 1971.
POTTIER. Bernard: Lingüistica moderna y Filología hispánica. Gredos. Madrid. 1976.
RICHARD. Jean-Piérre: Poésie et profondeur, Ed. Seuil. París. 1955.
THEOBALDI «PHYSIOLOGUS». E.J. Brill. Leiden und Kóln. Netherlands. 1972.(ed. by) P.T. 

Edén.



306

TODOROV. Tvetan: Théories du symbole. Ed. du Senil. 1977. Traducción de E. Pezzoni. Teorías 
del símbolo. Monte Avila Editorial. Caracas. 1981.

TRENS. M.: La Eucaristía en el arte español. Ayma. S.L. Edi.. Barcelona. 1952.
—Las custodias españolas. Ed. Litúrgica Española, Barcelona. 1957.

TRUEMAN DICKEN. E.W.: «The imagery of the interior Castle and its implications». Ephe- 
merides Carmeliticae, XXI. 1970. pp. 128-218.

UNAMUNO. Miguel de: «Frente a Ávila» en Andanzas y visiones españolas. Espasa Calpe, Col. 
Austral. Madrid, 1957.

VALENTE. J.A.: La piedra y el centro. Taurus. Madrid. 1983.








