
Iba

Antonio Mas Arrondo

DIPUTACION PROVINCIAL DE AVILA 
INSTITUCION GRAN DUQUE DE ALBA

TERESA DE JESÚS 
EN EL MATRIMONIO ESPIRITUAL







■



Antonio Mas Arrondo

UN ANÁLISIS TEOLÓGICO 
DESDE LAS SÉPTIMAS MORADAS DEL 

CASTILLO INTERIOR

INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA 
DE LA

EXCMA. DIPUTACIÓN PROVINCIAL

ÁVILA, 1993

Teresa de Jesús 
en el matrimonio 

espiritual

| ^.4922-1



's

I.S.B.N.: 84-86930-81-2
D. Legal: AV. 289-1993
Imprime: MIJAN. Artes Gráficas. Avila.



Al Pueblo de Dios.
A mis padres, Antonio y Alicia



El presente estudio es el resumen de la tesis docto
ral defendida el 14 de junio de 1989 en ¡a Facultad de 
Teología del Norte de España -sede de Burgos.



SUMARIO
Págs.

120

7

149
177

131
134
146

180
191
195
214

9
11
19
21
23
26
48
63
87
89
91

110

Capítulo 111. 
rienda 
1.
2.
3.

Presentación
Prólogo  
Abreviaturas
Fuentes 
Capítulo I. Introducción

1. Teresa de Jesús, la escritora
2. El libro de las «Moradas» 
3. Las «séptimas moradas»

Capítulo II. Las «séptimas» en el manuscrito original
1. El autógrafo de las séptimas moradas
2. El autógrafo ante los teólogos: primeras reacciones
3. El autógrafo ante la Inquisición: la gran crítica
4. El texto: Análisis de la estructura teológica de séptimas 

moradas
«Entender y experimentar» o «entender la expe-

»......................................................................................
Las mediaciones creadas como objeto de conocimiento 
La persona humana en el acto de conocer  
Los varios tipos de conocimiento subyacentes en las 
séptimas moradas: por fe, entendimiento y experiencia .

Capítulo IV. Presencia y experiencia de Dios, Uno y Trino ....
1. Evolución en el conocimiento por experiencia del mis

terio de la Santísima Trinidad
2. La comunicación de Dios uno y trino
3. Presencia de Dios uno y trino en el centro del alma ....
4. La pneumatología teresiana en las séptimas moradas ...



357

363

366

8

384
399
453
465
471
491
497

292
334

Págs.
235
238
262

Capítulo V. La relación con Cristo en el matrimonio espiritual
1. La relación de Cristo con la persona humana
2. La Sacratísima Humanidad de Cristo en Teresa de Jesús .
3. Connotación histórica a la relación entre la persona 

humana y Cristo
4. Teología de la relación histórica hombre-Cristo
5. La teología paulina de la imagen y su influencia en San

ta Teresa
Capítulo VI. La persona humana en el término del camino 

espiritual
1. La «disposición» del hombre y su espiritualización 

como interpretación cristiana del proceso existencia!...
2. La raíz del problema antropológico en Santa Teresa: el 

centro del alma
3. El «status» final del hombre en Cristo

Síntesis final
Conclusión 
Bibliografía  
índice 
Láminas



PRESENTACIÓN

9

Se afronta en el presente libro uno de los problemas más graves 
y acuciantes de la teología espiritual: el de la plenitud de vida del 
cristiano. Fue San Pablo el primero en plantearlo al hablarnos del cre
cimiento del creyente, llamado a alcanzar la plenitud de su estatura de 
redimido y renacido (Ef. 4,13): «pléroma» de gracia, derivado de la 
plenitud que «habita en la humanidad de Cristo» (Col. 1,19).

No es mucho lo que puede vislumbrar el teólogo de esa plenitud 
terminal que colmará la vida del creyente más allá de la barrera del 
tiempo, «in coelis». En cambio dispone de pistas múltiples para pregun
tarse por el calibre, las dimensiones, el alcance de esa plenitud cuando 
se logra ya en la ladera de acá, en el estadio terminal de la vida presen
te. Eso que la teología tradicional llama «vida de los perfectos».

¿Es que se logra, de hecho, esa plenitud (pléroma de humanidad, 
de vida y de gracia) en la ladera de acá?

Para responder a la pregunta, el autor del presente estudio se la 
formula a un testigo fuerte del hecho cristiano, Teresa de Jesús. Testigo 
privilegiado desde el punto de vista teológico indicado por el texto 
conciliar del Vaticano II (Dei Verbum: 8): por hablar ella desde la 
experiencia profunda de la «vida en Cristo»; y por situarse al margen 
de esquemas teológicos preconcebidos. Teresa de Jesús es una pensa
dora «exenta»: «no diré cosa que no sepa por experiencia», asegura 
ella misma.

Por ese motivo el autor ha situado el punto de mira de su análisis 
en las «séptimas moradas» del Castillo Interior. No sólo porque ellas 
testifican, «autobiográficamente», el momento de plenitud vivido por 
la mística carmelita. Sino porque desde esa experiencia Teresa ha teni-



* * *

10

do la audacia «teológica» de sintetizar y codificar el contenido de la 
fase final de plenitud, posible en la vida de todo creyente. Es ahí don
de ella responde, tanto al lector sencillo como al teólogo de profesión, 
en qué consiste la madurez cristiana.

Pocas veces la pluma de Teresa fue tan certera y su exposición tan 
clarividente como al diagramar esa situación final, en los cuatro capí
tulos de las moradas séptimas. Según ella, nuestro pléroma de vida (la 
santidad, el matrimonio espiritual, la perfección de la caridad) entraña 
cuatro componentes fundamentales: el hecho trinitario incorporado 
plenamente en la vida del creyente: inhabitación de la Trinidad (capí
tulo 1o); un hecho cristológico: unión y plena configuración a Cristo 
(capítulo 2°); la novedad ética y antropológica en la vida de la persona 
(capítulo 3°); y su plena inserción en el misterio eclesial (capítulo 4°).

Serán estas líneas de fuerza las que vertebren el análisis llevado a 
cabo por Antonio Mas, sin perder nunca de vista el horizonte antropo
lógico y soteriológico de hoy. En doble diálogo abierto: con las catego
rías místicas de la Santa clásica; y con la palabra de nuestros teólogos 
coetáneos.

He tenido la suerte de asistir de cerca a la gestación y elaboración 
de este libro: desde su armazón de tesis doctoral en teología, hasta la 
presente reelaboración casi un lustro después de ultimada aquélla. 
Quizá interese al lector conocer al por mayor los jalones de ese proce
so: -que precedió una serie de calas analíticas -a modo de oteo meto
dológico- a lo largo de los más variados niveles de los textos 
teresianos; -que, tras poner a foco en las séptimas moradas el proble
ma de la plenitud de vida (el «pléroma»), ha pasado por el decubri
miento de la iconografía cristológica que enmarca la experiencia 
mística teresiana, con implicaciones en la vivencia y en el testimonio 
escrito de la Santa; y que, finalmente, lo ha hecho embarcarse en una 
ardua empresa de relectura y transcripción paleográfica de los autógra
fos teresianos, primero de las séptimas moradas, y sucesivamente del 
texto íntegro del Castillo Interior, empresa que ha culminado en la 
reciente edición facsimilar y crítica del libro de la Santa.

A esa larga andadura se debe que el presente libro constituya, lo 
creemos, uno de los más serios ensayos de penetración en el magiste
rio de la Doctora de la Iglesia que es Teresa de Jesús.

R. Tomás Álvarez o.c.d.



PRÓLOGO

11

F. Antonio de San Joaquín, 
Año Teresiano I, 1773

Como bien afirma Fray Antonio analizar en su totalidad la obra 
teresiana -contando, además, con la debilidad de nuestro talento- 
excede sobradamente el objeto de este trabajo que no es otro que pro
fundizar en el pensamiento teológico de Santa Teresa de Jesús desde 
las séptimas moradas del Castillo Interior.

Nos sumamos aquí a otras aportaciones en el campo del tere- 
sianismo de las últimas décadas. A pesar de los grandes avances reali
zados últimamente, no existen estudios monográficos sobre este 
particular que, sin embargo, reviste gran importancia, debido precisa
mente a presentarse como la cima experiencia! y teológica de Santa 
Teresa.

La abundante cantidad de producción literaria posterior al año 
1572, año en que Teresa accede a la merced del matrimonio espiritual,

«Analizar todos los trabajos de Santa 
Teresa, fuera más arduo que emprender 
los tres imposibles que registró la an
tigüedad en los versos de Homero, Clava 
de Hércules y Rayos de Júpiter. No 
procuraremos tanto empeño, pues fuera 
constituirnos en la obligación de escribir 
muchos libros; y así proporcionando las 
ideas con la debilidad de nuestro talento 
sólo trasladaremos aquello que conduce 
al asunto».



12

junto al hecho de haber escrito el resto de la obra encontrándose en la 
experiencia de las sextas moradas, tan cercanas a las séptimas como 
ella misma especifica, justifica nuestra pretensión. No obstante, hay 
que dejar constancia de la novedad del planteamiento y del riesgo que 
entraña la opción adoptada. A la escasez de estudios se debe añadir la 
dificultad inherente al propio análisis de las más altas cimas de la vida 
espiritual.

El estudio de las séptimas moradas nos permite acceder al úl
timo pensamiento de Santa Teresa, aquel que constituye el eje cen
tral de su obra teológica: la relación del hombre con Cristo y de 
Cristo con el hombre. Dicha estructura esencial recorre nuestro tra
bajo de manera indivisible, porque resulta imposible descubrir 
quién es el hombre en las séptimas moradas sin la referencia cris- 
tica, ni a Cristo sin relación con la persona. Con ello damos a enten
der que, en el estudio de Cristo en relación con el hombre y del 
hombre en relación con Cristo, se fundamentará el objeto del pre
sente análisis.

Ahora bien, las séptimas moradas, aún constituyéndose como una 
unidad teológica, no están aisladas del resto de la obra. Por el contra
rio, son el resultado final de las seis moradas anteriores, e incluso de 
toda la teología teresiana. Por ello, las estudiaremos a la luz de la obra 
completa, lo cual nos permitirá revisar la totalidad de los escritos al 
mismo tiempo que descubriremos la especificidad del estado del 
matrimonio espiritual. Este tiene sus características específicas, como 
tendremos ocasión de comprobar, aunque la totalidad de la problemá
tica que contienen se encuentra en germen desde los primeros escritos. 
Por tanto, se trata de un trabajo específico sobre las séptimas moradas 
que posibilitará una relectura de la teología teresiana desde la madu
rez de la autora.

Debemos también dejar constancia desde el comienzo que el aná
lisis teológico de nuestra autora en la madurez de su pensamiento con
lleva el descubrir tanto las estructuras teológicas explícitas como las 
implícitas, aquellas que no aparecen en una primera lectura y que, sin 
embargo, vertebran su pensamiento.

La experiencia teresiana del matrimonio espiritual nos ha sido 
legada en múltiples prismas que se complementan y enriquecen mu
tuamente. El matrimonio espiritual se presenta en Santa Teresa como 
experiencia vivida y acuñada en un momento determinado de su vida: 
Relación 35; convertida en doctrina sin dejar el sustrato experiencial: 
las séptimas moradas del Castillo Interior; expresada poéticamente: 
Poesía 8; plasmada pictóricamente en los Cristos de Toledo y Burgos.



T

Claves hermenéuticas

13

La importancia prioritaria se concede al texto teresiano en cuanto 
tal. Estamos ante una lectura denotativa de las séptimas moradas, que 
tiene en cuenta el resto del libro Castillo Interior y demás textos funda
mentales de la Santa. Esta opción privilegiará el análisis textual, el 
empleo del léxico y sus variantes, y las novedades conceptuales que se 
derivan de la introducción de un nuevo término.

He querido hacer un estudio personal de los escritos partiendo de 
las moradas séptimas; ahora bien, este estudio personal incluye la lec
tura de los principales teresianistas que hayan abordado los temas que 
vayamos señalando. Asimismo se tendrán en cuenta los estudios que 
indirectamente afectan al nuestro: en primer lugar los históricos, bio
gráficos y exegéticos y, en menor medida, los literarios. Todos ellos 
condicionan y presuponen lo tratado, pero no los hemos abordado 
directamente. Recurriremos con preferencia a los estudios exegéticos, 
a la fijación del corpus teresiano, y a la datación de los escritos, para 
así poder rehacer cronológicamente el itinerario seguido por la Santa. 
Sobre los estudios históricos o literarios remitiré a las obras más impor
tantes. Una presentación minuciosa de la biografía de Santa Teresa 
excedería las posibilidades del presente libro. Sin dejar de reconocer la 
necesidad de situar al personaje en su contexto histórico, he preferido 
insistir en el análisis textual.

La estructura del contenido se deducirá de la composición misma 
de las séptimas moradas, aunque previamente debamos introducirlas y 
situarlas en su contexto.

El primer capítulo permitirá presentar a nuestra autora como escri
tora, con todas las limitaciones que encontraba la mujer del siglo XVI a 
la hora de querer escribir una obra de espiritualidad o de teología. En 
la misma introducción, a continuación, presento la génesis y composi
ción del libro Castillo Interior, para terminar analizando los aspectos 
esenciales de las séptimas moradas que hagan posible, posteriormente, 
su análisis detallado.

El capítulo segundo presenta las primeras reacciones de los teó
logos, tanto las posiciones favorables al pensamiento de Santa Teresa 
como las mantenidas por sus detractores. Entre las primeras: Jerónimo 
Gracián, Fray Luis de León, Francisco de Ribera y Rodrigo Alvarez; 
ejemplo de las segundas, las detentadas por los representantes de la

No encuentro parangón en la rica tradición cristiana de alguien que 
haya fijado su particular visión de las cimas de la vida espiritual con 
tal pluralidad de lenguajes.



14

1

Del contenido
Este libro reproduce la tesis doctoral defendida en la Facultad de 

Teología de Burgos el 14 de Junio de 1989 y dirigida por Tomás Álva- 
rez, siendo censores los doctores José María Iraburu Larreta, Félix Ortiz 
de Urtarán Díaz, Alberto Pacho Polvorines, y Félix Rodríguez Barbero.

El texto que presentamos es, en esencia, el defendido en la Facul
tad de Burgos con algunas matízaciones que reseño brevemente. He 
introducido las correcciones que señalaron los miembros del tribunal 
oralmente o por escrito, así como las observaciones que sugirió mi 
Arzobispo, Elias Yanes. Se ha suprimido la edición crítica de las sép
timas moradas porque, junto a Tomás Alvarez, tuve la oportunidad de

Inquisición: Alonso de la Fuente, Antonio de Sosa, Juan de Orellana, 
Juan de Lorenzana y Francisco de Pisa. Una vez conocidas las vicisi
tudes del texto podremos enfrentarnos a los núcleos teológicos que 
vertebran las séptimas.

En el corpus teresiano en general, y en las séptimas moradas en 
particular, subyace un modo propio de elaborar un pensamiento teoló
gico: el conocimiento por experiencia. Este modo de conocer, tan pro
pio a nuestra autora, será estudiado en el tercer capítulo aunque sólo 
sea en aquellos aspectos que interesen especialmente al matrimonio 
espiritual.

Las séptimas fueron estructuradas por la Teresa en cuatro partes. El 
estudio pormenorizado de las mismas forma el núcleo central del tra
bajo. Al análisis de la primera le dedicamos nuestro capítulo cuarto: La 
presencia y experiencia de Dios, Uno y Trino en el estado del matri
monio espiritual. El capítulo quinto tiene como objeto la relación de 
Cristo con el hombre; aquí descubriremos las claves de la cristología 
teresiana, el concepto de sacratísima Humanidad de Cristo, y la pecu
liar concepción cristológica de la Santa que se basa y desarrolla desde 
las pautas de la religiosidad popular. Aquí encontraremos, explícita e 
implícitamente, su original visión de la creación del hombre a imagen 
de Cristo resucitado.

El tercer y cuarto capítulos de las séptimas moradas los hemos uni
ficado en un único capítulo, el sexto, ya que en ellas se concreta la 
relación humano divina contemplada desde el ser humano, es decir, su 
vertiente antropológica.

El resultado final pretende tener, en suma, la unidad que supone el 
estudio del matrimonio espiritual en todos sus aspectos, al tiempo que 
plantea una lectura global de la teología teresiana, con la característica 
de ser analizada desde su madurez teológica.



15

Autógrafos y ediciones

En todo momento se privilegian los autógrafos teresianos, fuente 
primordial no exenta de dificultades interpretativas. Agraciadamente 
conservamos los autógrafos de los principales escritos teológicos de la 
Santa: Vida, Fundaciones y Modo de Visitar los Conventos en el 
Monasterio del Escorial. El Castillo Interioren el monasterio de descal
zas de Sevilla. Camino de Perfección en su primera redacción conser
vado en el Escorial, en su segunda redacción en el monasterio de 
carmelitas de Valladolid.

A finales del siglo pasado varios de los libros teresianos vieron la luz en 
ediciones fotolitográficas de gran utilidad: Vida y Fundaciones por Vicente 
de la Fuente, Castillo Interior por el cardenal Lluch, Camino por Herrero 
Bayona, así como otros escritos menores. Las técnicas y avances de la pre
sente centuria demuestran que la belleza y limpieza de las ediciones fotoli
tográficas no respetaron suficientemente unos manuscritos deteriorados 
por el paso de los siglos e indujeron a numerosos errores a aquellos edito
res posteriores que creyeron encontrarse ante el auténtico original.

Para paliar los inconvenientes de las reproducciones fotolito
gráficas, y cuando no hemos podido analizar directamente los autó
grafos, he recurrido al trabajo que el carmelita belga Jean de la Croix 
realizó durante años: una minuciosa microfilmación de todos los 
manuscritos que llegaron a su poder y que actualmente se conservan 
en el archivo del P. Tomás Alvarez.

investigar y elaborar la edición facsímil y crítica de todo el Castillo 
Interior, editada por Monte Carmelo en Burgos (1990). Los descubri
mientos teológicos más relevantes de la edición crítica los he incorpora
do al presente libro en forma de notas a pie de página. El texto teresiano 
ha sido modificado cuando los citados hallazgos lo han hecho necesa
rio. Sin pretender ser exhaustivo he procurado ampliar la bibliografía 
con lo más reciente. Asimismo se han aligerado las notas incorporando 
al texto muchas citas teresianas que venían antes a pie de página. Tanto 
el Prólogo como la Conclusión han sido actualizados.

Ya en Junio de 1990 la Institución Gran Duque de Alba, a través 
de D. Tomás Sobrino, autorizó amablemente su publicación. Sólo otras 
ocupaciones por mi parte han postergado hasta la fecha la revisión y 
publicación de la obra. La relectura de la tesis casi cinco años después 
de defendida y las ulteriores investigaciones en el campo del tere- 
sianismo me han ayudado a descubrir las limitaciones iniciales, aun
que sigo estando de acuerdo con todo lo dicho en su día. En 
consecuencia, nada fundamental ha sido cambiado.



I

16

Nuestro siglo cuenta con numerosas ediciones de toda la obra o 
alguno de los libros a cargo de Silverio de Santa Teresa, Efrén de la 
Madre de Dios, Tomás Navarro, José Vicente Rodríguez, Tomás Alvarez, 
Barrientes, etc. A todos he recurrido aunque siguiendo con preferencia 
el surco comenzado por Silverio de Santa Teresa en la Biblioteca Místi
ca Carmelitana y continuado por Tomás Alvarez en las sucesivas edicio
nes de las obras completas editadas por Monte Carmelo, además de su 
edición facsímil y crítica de Camino. En concreto nuestro trabajo remite 
a la tercera edición de las obras completas, editada por Tomás Alvarez 
en 1982, tanto en los títulos de los libros, división y numeración de tex
tos, siglas, así como para aquellos escritos de los cuales no disponemos 
del autógrafo y son importantes para nuestro estudio: Exclamaciones, 
Relaciones y Conceptos del Amor de Dios, etc. Para todo lo referente al 
Castillo Interior remito a la edición burgalesa de 1990.

Agradecimientos

La realización de esta tesis ha sido posible gracias a que mi obis
po, Elias Yanes, llevó a cabo los mínimos y máximos exigibles en toda 
relación interpersonal: la confianza en el otro. Su tozudez aragonesa, 
junto a la paciencia canaria del que suscribe, han hecho posible la 
consecución del presente estudio, no exento de dificultades de diversa 
índole. Después de atravesar ondas de mares tempestuosos, en Burgos 
tornó bonanza.

Tuve la suerte de encontrarme con Tomás Alvarez, quien accedió a 
ser el director del trabajo. Ha sido un maestro en el arte del teresianis- 
mo y un compañero que ha puesto a mi disposición todo tipo de 
medios, desde su tiempo hasta su archivo personal, incluidos libros de 
difícil acceso, microfilmes de autógrafos teresianos etc. Agradezco pro
fundamente la disponibilidad de su persona y de su ciencia. Sin esta 
ayuda el presente trabajo no hubiera sido posible. Los carmelitas de 
Burgos me acogieron en su casa y pude disponer del archivo silveriano 
y una de las mejores bibliotecas sobre el tema.

Agradezco asimismo la acogida que me dispensó la Facultad de 
Teología de Burgos en la persona del decano Abelardo del Vigo y Feli
císimo Casado. Mi compañero de estudios en Roma, y ahora amigo, 
Gerardo del Pozo, me ayudó en todo momento.

La colaboración de muchas personas ha sido imprescindible. El 
amparo incondicional de mis padres, de Manuel Urbez, José Luis 
Gimeno, Carlos Castillo y otros compañeros que me animaron siem
pre. Mi hermano Carlos me introdujo en el campo de la iconografía y 
colaboró activamente en la interpretación de algunos cuadros.



17

Recuerdo con nostalgia agradecida mis estudios en el Seminario 
de San Carlos de Zaragoza, la Facultad de Teología de Lyon y la Uni
versidad Gregoriana de Roma. Algunos de sus miembros fueron, ade
más de profesores, auténticos maestros de vida, en particular el jesuíta 
cubano Federico Arvesú.

Tan importante como la realización de un trabajo es que éste pue
da ver la luz. La Institución Gran Duque de Alba de Avila, y Tomás 
Sobrino Chomón, han hecho posible, generosamente, la presente 
publicación y quiero dejar aquí constancia de mi gratitud.

A todos, sin excepción, mi agradecimiento.
Zaragoza, 15 de ocubre de 1993



I



ABREVIATURAS PARA LAS OBRAS DE SANTA TERESA

Otras abreviaturas de uso frecuente

DS

ME

19

V 
C 
CE 
M 
F 
R

- Vejamen
= Respuesta a un desafío
- Poesías
- Memoriales, apuntes, pensamientos
= Carta

E
Cs

La letra indica el libro, el primer número el capítulo y el segundo 
el párrafo. En el caso de Moradas, el primer número es la morada, el 
segundo el capítulo y el tercero el párrafo.

= Vida
= Camino de Perfección, códice de Valladolid.
= Camino de Perfección, códice del Escorial
= Moradas
= Fundaciones
- Relaciones

CAD = Conceptos del amor de Dios
= Exclamaciones
= Constituciones

MVC - Modo de visitar los conventos 
Vej 
D 
P 
Me 
Cta

BMC - Biblioteca mística Carmelitana
D/DS= Enchiridion Symbolorum

= Dictionnaire de Spiritualité ascétique et mystique
DTI - Diccionario Teológico Interdisciplinar

- Matrimonio Espiritual
NDE = Nuevo Diccionario de Espiritualidad
SM = Sacramentum Mundi



1



FUENTES

21

AUTÓGRAFO del Castillo Interior, conservado en el Monasterio de 
Carmelitas Descalzas de Sevilla.

ÁLVAREZ T., MAS A. Edición facsímil y crítica del Castillo Interior, Bur
gos, 1 990.

ÁLVAREZ T., Santa Teresa de Jesús, Doctora de la Iglesia Obras Com
pletas. Texto revisado y anotado. Burgos 1971. II vols. Para el pre
sente estudio, utilizo la reedición de T. Alvarez del año 1982

SILVERIO DE SANTA TERESA, Obras de Santa Teresa de Jesús, Burgos 
1915-1924, BMC, vols. I al IX. Citaré las obras del P. Silverio seña
lando únicamente la sigla BMC (Biblioteca Mística carmelitana) el 
número del volumen y la página correspondiente.

FRAY LUIS DE LEÓN, Santa Teresa de Jesús. Castillo Interior. Facsímil 
de la edición príncipe de 1588, presentada por T. Alvarez, Bur
gos, 1984.

Fr. JOAQUÍN, CARDENAL LLUCH, El Castillo Interior o Tratado de las 
Moradas, escrito por Sta- Teresa de Jesús, edición autografíada e 
impresa según el texto original... por iniciativa y bajo la dirección 
del Emo. Fray Joaquín, Cardenal Lluch, Arzobispo de Sevilla, Sevi
lla, 1882.

VICENTE DE LA FUENTE, Escritos de Santa Teresa añadidos e ¡lustra
dos por don Vicente de la Fuente, II vols., Madrid, 1861 -1 862.

BARRIENTOS A., Santa Teresa. Obras completas. Madrid, 19843.
EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS, Santa Teresa de Jesús, Obras comple

tas, III vols., Madrid 1954; también utilizaré la reedición resumida 
en un solo volumen de EFREN-STEGGINGK, Madrid 1967^. Con 
ella citaré el códice del Escorial (CE).





CAPÍTULO I

Introducción



i



f

25

Elaborar la introducción sobre una autora como Santa Teresa nos 
exige optar por aquellas facetas que más interesen a nuestro proyecto. 
La riqueza y distintos enfoques de su biografía, además de la rica 
bibliografía que ha suscitado su persona y su obra, aconsejan desde el 
comienzo limitar la introducción a los aspectos fundamentales, en 
especial aquellos que convengan para conseguir nuestro objetivo.

Queriendo analizar la estructura teológica de la Santa en sus escri
tos de madurez, en concreto desde 1572 a 1582, creemos conveniente 
limitarnos a presentarla en su papel de mujer escritora, con aquellas 
limitaciones que le imponía la época debido a su condición femenina. 
Solo entonces podremos comprender su estilo teológico y las influen
cias de otros autores.

Justo será presentar a continuación el libro objeto de nuestro estu
dio, el Castillo Interior, destacando la génesis del libro, su estructura 
autobiográfica y el empleo de los tres grandes símbolos que recorren la 
obra.

Por último, introduciré la problemática que plantea el estudio de 
las séptimas moradas, interpretando a la autora desde el final de su 
pensamiento, mediante el empleo de una metodología prospectiva. 
Debido a que esta última morada se articula teológicamente bajo el 
símbolo del matrimonio espiritual, nos detendremos para analizar el 
significado de dicho símbolo y comprobar cómo la Santa evolucionó 
con el pasar de los años, desde una interpretación que concibe el des
posorio celebrado con Cristo en el momento de la profesión religiosa, 
y pospone el matrimonio espiritual a la escatología, a otro descubierto 
por experiencia en fecha posterior a 1572 que adelanta el matrimonio 
espiritual a esta vida, al tiempo que mantiene la tensión escatológica.

En los dos primeros puntos seguiré generalmente los estudios de 
otros que han desarrollado dichos aspectos y en el tercero intentaré 
presentar mi opinión personal.



I

1. Teresa de Jesús, la escritora

26

I

máticas, Beatriz Calindo, Luisa Siega etc. MADARIAGA S., Mujeres españolas, Madrid 
1972, 39ss.

1 DOBHAN U., Teresa de Jesús y la emancipación de la mujer, en Actas del Congreso Inter
nacional Teresiano, I, Salamanca 1983, 122; del mismo autor, Cott-Mensch-Welt in der 
Sicht Teresas von Avila, Frankfurt/Mein 1978, 107-122

2 DOBHAN U., a.c.,123
3 Hufxj algunas excepciones como Clara Chilera que estudió en Salamanca medicina y mate-

A. Los condicionamientos de la mujer escritora Teresa de Jesús.

Desde comienzos del siglo XV se pusieron en marcha en España 
fuerzas reformadoras anticipándose a otros países europeos y a la refor
ma luterana: en la orden franciscana la reforma comenzó a finales del 
siglo XIV con Pedro de Villacreces y Pedro Regalado; en los dominicos, 
con Alvaro Zamora y la fundación del convento reformado Escalaceli 
en Córdoba; en los benedictinos las primeras señales reformadoras se 
remontan a 1419, al igual que en el Carmelo. El promotor de la reforma 
de la vida cristiana y religiosa a comienzos del XVI será el franciscano 
Cardenal Cisneros, que hizo imprimir numerosas obras espirituales en 
lengua castellana, incluidas algunas pertenecientes a la «devotio 
moderna»; si a ello añadimos la publicación de algunas obras de Eras- 
mo y la difusión de las ideas renovadoras en el pueblo cristiano, tras
cendiendo el marco de religiosos y sacerdotes, comprenderemos que 
España vivió en aquel momento una nueva corriente de piedad que 
concedía gran importancia a la persona y a su relación con Dios'.

La oración se convirtió en un movimiento popular que atraía a 
amplias capas de la población; no faltaron las desviaciones, como el 
desprecio de la oración vocal por parte de los alumbrados o incluso de 
todo tipo de ceremonias religiosas. Entre los grupos considerados sos
pechosos a ultranza, las mujeres ocupaban el primer lugar: «Ser mujer 
y además procurar oración interior era, por entonces y sin más preám
bulos, algo sospechoso; aquí entra en juego la situación totalmente 
desfavorable de la mujer y la poca atención a ella prestada»2.

Los prejuicios sobre la mujer en la Castilla del XVI y mucho más 
para la mujer escritora, eran insalvables para quien decidiera formarse. 
Los prejuicios antifeministas eran tantos que cortaban cualquier inicia
tiva en este sentido. Las mujeres quedaban excluidas de la formación 
académica, pues sólo los varones tenían acceso a estudios universita
rios’. Las familias judeoconversas tenían, por lo general, un mayor 
aprecio a los valores intelectuales y cultivaban en sus casas una cierta 
educación intelectual de la mujer.



27

La mujer debía limitarse a las tareas del hogar y a la preocupación 
por la casa, los niños y la servidumbre; «La perfecta casada» de fray 
Luis de León era el paradigma a seguir y el manual de formación ordi
nario. Una carta escrita en 1538 por el novio de doña Juana Dantisco 
(futura amiga íntima de Teresa y madre de Jerónimo Gracián), puede 
dar idea de la jornada normal de una adolescente de la época:

«Como pienso que será de tu agrado, te indicaré los ejercicios 
en que tu hija ocupa el día al lado de mí madre. Por la mañana, tan 
pronto como se despierta o es despertada por mi madre, con quien 
duerme (es decir, hacia las seis), se levanta de la cama, y de rodillas 
ante el altar que tienen en la habitación da gracias a Dios por los 
beneficios que le ha concedido, recitando algunas oraciones voca
les. Después, una vez que mi madre la ha peinado y arreglado, 
comienza el rezo del oficio de la Santísima Virgen en el Libro de 
Horas, hasta el momento en que -según es costumbre- tocan las 
campanas, anunciando la celebración de la misa. Mi madre y ella 
van entonces a la Iglesia para participar en los sagrados misterios, de 
los que esperan conseguir un día feliz.

De vuelta a casa, desayuna, y a continuación realiza trabajos 
domésticos, o cose algunas cosas, o borda, aunque esto se lo permi
te poco mi madre, pues por tener los ojos azules ve poco y no consi
gue demasiado. Llegada la hora de la comida, se sienta a la mesa 
con mi madre y mi hermanita y come frugal y moderadamente, 
como es costumbre entre las viudas honestas...

Después de comer, se distrae con mi hermanita con algún juego 
honesto, para continuar con ella su formación religiosa. Es de su 
edad. La ha tomado como compañera y amiga muy complaciente, y 
la hace partícipe de todas sus cosas, satisfecha sin duda por la seme
janza de sus aficiones...

A las tres de la tarde se reúnen las dos para estudiar, y bajo la 
dirección de un joven consanguíneo nuestro dedican una o dos 
horas al estudio. Leen entonces algunos libros de autores serios y 
muy conformes con la moral, como por ejemplo: el 'De Institutione 
feminae christianae', de Vives, las 'Cartas' de San Jerónimo, traduci
das al español, y otras semejantes, o también escribe, tratando de 
imitar mi letra. Cuánto haya progresado en este aspecto, puedes juz
garlo tú mismo por las cartas autógrafas que te ha escrito, cuando 
antes -estando con su madre- era totalmente ignorante de todo.

Toman posteriormente la tela y los canastillos, y lucha con mi 
hermanita a ver quién termina primero la tarea, mientras cantan algu
nas canciones en español, para hacer más fácil y llevadero el trabajo.



2c:

: ly.vc la ota de AlVARFZ T., Teresa de lesús, Santander 1984. 39. Una descripción similar 
¡'ceife Ciuentraise en HERNANDO DE TALA VERA, Breve y muy provechosa doctrina que 

v saí\ r r.xA» < tidiano. Granada 1496.
< VA ARE." t o.i . i'1. Sobre los aspectos biográficos de la Santa remito a los estudios 

"odcmos m," autorizados. EFREN-STEGG1NK, Santa Teresa y su tiempo, III vols., Sala- 
- > r<a l'»«Z de los mismos autores. Tiempo y vida de Santa Teresa, Madrid 1968;

X.'.AR \ vtcditai iones teresianas. Barcelona 1957; del mismo autor, véase la exce- 
■ •- e semblanza de nuestra autora en: La cieña vulnerada. Vitoria 1982; una biografía 

c. ■ siesta..a el aspecto ríe la Santa como escritora en ROSSI R. Teresa d'Avila, Roma
M CL VIR M . La vie de sainte Thértrse d'Avila. La dame errante de Dieu. París

Después de cenar, les manda mi madre, tanto a ella como a mi 
hermana, que lean alternativamente algún texto de los Evangelios o 
de las vidas de los Santos Padres, mientras llega la hora de acostarse.

Ya en la habitación, nuevamente ante el altar, con las velas de 
cera encendidas, reza algunas oraciones especiales a Cristo y a los 
santos. Después se acuesta, en medio de mi madre y mí hermana, y 
ya en la cama, precedida de mi madre, recita algunas veces oralmen
te el Padrenuestro y el Avemaria, hasta que poco a poco es dominada 
por el sueño, y así todas duermen tranquilamente hasta que amanece.

De este modo es instruida y formada tu hija al lado de mi madre, 
mujer honesta y prudente en extremo, que según el dicho de Homero, 
‘está atenta al presente, al futuro y al pasado', y es mujer muv varonil ;.

En palabras de T. Álvarez, «Ni la vida de piedad, ni el cultivo hu
manístico, ni los quehaceres caseros de Teresa en el hogar serían muv 
diversos de los de esa su futura amiga»5.

Hernando de Talavera, Tomás Cayetano de Vio, Bartolomé de 
Medina, Melchor Cano y Francisco de Osuna escriben despectiva
mente sobre la condición femenina6; este último escribe en su libro 

Norte de Estado»:
«Desque tú vieres a tu mujer andar muchas estaciones y darse a 

devoterías y que presume de santa, ciérrale la puerta; y si esto no 
bastare, quiébrale la pierna si es moza, que coja podrá ir al paraíso 
dende su casa sin andar buscando santidades sospechosas. Bástele 
a la mujer oír un sermón y hacer, si más quiere, que lean un libro 
mientras hila, y asentarse so la mano de su marido»'.

Sin embargo, luán de Ávila «es uno de los teólogos v maestros 
espirituales de aquel tiempo que consideraban a las mujeres capaces

e tXWHAN L a 12.14-127.
■ . r XL’ILO M XROTO D„ Dinámica de la oración. Acercamiento del orante moder-

,! s.: ■:: .4 lesús Madrid 197 1. 109.



11

12

29

también de una auténtica oración y vida espiritual, lo que sin duda le 
hará sospechoso ante la Inquisición»8.

No es de extrañar, por tanto, que los escritos teresianos toparan 
ante la primera crítica con un conjunto de prejuicios que los in
fravaloraban por el simple hecho de nacer de la mano de una mujer’. 
Destacaremos dos relevantes testimonios por haber conocido y trata
do personalmente a la Santa: Jerónimo Gracián y Domingo Báñez, 
para terminar recogiendo el testimonio del Inquisidor Alonso de la 
Fuente.

Jerónimo Gracián en «Diálogos sobre la muerte de la Madre 
Teresa de Jesús», escrito en 1583-1584'°, poco después de la pu
blicación de «Camino» en Évora, pone en boca de tres interlocuto
res, Anastasio, Cirilo y Elíseo, un diálogo sobre los libros y doctrina 
de la Santa Madre. Anastasio, encarna la postura antifeminista; Ciri
lo defiende a la mujer con una cierta condescendencia; Elíseo, se 
presenta como el conocedor de la Santa, que no es otro que el mis
mo Gracián adoptando una posición conciliadora entre Anastasio y 
Cirilo.

En cuanto al derecho de la mujer para enseñar y escribir libros, 
Anastasio opina que S. Pablo les prohibió hablar públicamente en la 
Iglesia, no debiendo gastar tiempo en leer lo escrito por mujeres, 
habiendo escrito tanto y bien grandes doctores". Por el contrario, Ciri
lo pone el ejemplo de las Sibilas, defendidas por Pablo, las cuales pro
fetizaron en nombre de Dios, aunque si la mujer escribe algo valioso 
la causa debe otorgarse a Dios y no a su propia sabiduría12.

Como las mujeres no saben dialéctica ni filosofía, no deben es
cribir teología, aunque, según Elíseo, «si las damas de este tiempo gas-

8 DOBHAN U., Teresa de Jesús y la emancipación de la mujer, a.c., 1 26
9 En este aspecto sigo a WATT N., ¿Vulgarización intencionada en Santa Teresa? Estudio 

comparativo de las dos redacciones de Camino de Perfección, «Monte Carmelo», 92 
(1984), 319-346; y de la misma autora: Estudio sobre el lenguaje de Santa Teresa de Jesús, 
memoria presentada en la Faculta de Filología de la Complutense de Madrid. (Texto polico- 
piado)

10 GRACIÁN Diálogos sobre la muerte de la Madre Teresa de Jesús, Burgos 1913.

«bien sabemos todos que el Apóstol San Pablo les quita de hablar públicamente en la Igle
sia y siempre han hecho más daño con hablar y querer saber y enseñar a otros, que con el 
callar», GRACIÁN ]., o.c., 131-132.

«porque en las mujeres suele haber ordinariamente menos sabiduría que en los 
hombres...porque no se entendiese salir de sus entendimientos sino del espíritu de Dios 
que hablaba en ellas...pues no teniendo las mujeres entendimiento para las ciencias ni 
habiendo estudiado en escuelas, ni abierto libros, lo que escribieron será más puramente 
del Espíritu Santo, irá más libre de carne y sangre», Ibid., 1 34-1 35.



I

.30

13 lbíd.,138-139
14 »Ello verdad es respondió Anastasio, mas por la mayor parte mejor han acertado á escribir 

doctrina moral y cosas de oración y espíritu, con las mercedes, virtudes y oraciones que han 
recibido de Dios con las cuales cuentan lo que saben por experiencia que ha pasado por 
ellas», Ibid., 139-140,

15 LLAMAS MARTÍNEZ E„ «Sania Teresa de lesús y la Inquisición española», Madrid 1972, 
402. De la misma opinión era Juan de Orellana: «A esta mugercita el qué y el cómo se le da 
a entender tan claro que se espanta», Ibid., 477.

16 «ese estilo que reprenden, pero que se va de tal manera acomodando al ingenio de las 
mujeres, y respondiendo a todas las menudencias que pasan en sus corazones», o.c., 152.

17 Editada por SILVERIO DE SANTA TERESA en BMC, XV.

tasen tanto en hermosear el alma con sabiduría y virtud como gastan 
en hermosear el cuerpo con galas y atavíos, no les falta entendimiento 
para saber»”. En consecuencia, los temas que, en todo caso, pueden 
abordar, serán aquellos de oración o que conozcan por experiencia, 
sin meterse en lo que «no entienden»14.

Digamos brevemente que en los Memoriales de la Inquisición 
abiertos contra la obra, abundan las frases hirientes e irónicas a la con
dición de la mujer escritora. La afirmación de Alonso de la Fuente es 
clarificadora:

«venir hombres doctos a aprehender de una muger y reco
nocerla por cabera en negocios de oración y doctrina espiritual, 
como se collige de muchos lugares deste libro, es argumento de 
la novedad desta doctrina, en que esta muger era savia, y del 
poco seso de los hombre doctos que se le subiectaron; porque 
en la doctrina antigua de la Iglesia más savían estos hombres 
doctos y graduados, que no una muger. Mas no es nueva las 
mugeres de vida y doctrina herrada engañar a los hombres 
savios y eminentes, porque una engañó a Orígenes y otra a Pau
lo...»’5.
En consecuencia, con estos presupuestos la obra escrita de Teresa 

es valorada positivamente en la medida en que está escrita por una 
mujer excepcional y dirigida a otras mujeres, inspirada por el Espíritu 
Santo, siendo su estilo «muy de mujer, sin orden ni artificio»16.

Años más tarde el mismo Gracián volvió definitivamente sobre el 
tema en la obra teológica «Dilucidario del verdadero espíritu»17; cam
bió de opinión respecto a anteriores posiciones si bien conservó cierto 
aire antifeminísta. Hubo de justificar a la escritora ante los escrúpulos 
que puede suponer su condición femenina fundándose en la inspira
ción de la oración y en que habían sido examinados por doctores: 
«tantos y tan graves varones los han aprobado». Lo «varonil» tiene



20

21

22

31

18
19

GRACIÁN Dilucidario del verdadero espíritu, BMC XV, 3-4

«mejor las declara quien tiene experiencia que no quien tiene sola ciencia, aunque hable 
en propios términos», o.c., 17
«Y según esto no es maravilla que la Madre teresa de Jesús, que tanto tiempo comunicó y 
trató de oración, aunque mujer, alcanzase tan altos y soberanos conceptos como se leen en 
sus libros», o.c., 9
Afortunadamente fue Báñez (confesor durante ocho años de Teresa) el censor de la obra, 
gracias a la intervención de Francisco Soto Salazar, quien también sugirió que lo sometiera 
al parecer de San Juan de Ávila, cf. la Introducción de ÁLVAREZ T., Libro de la Vida, Bur
gos 1964, 22-23
BMC XVIII, 9-10.

valor positivo, y no meramente indicativo del sexo, valor que en la 
mujer adquiere rango de virtud, «algunas veces se han visto y ven cada 
día mujeres muy varoniles y sabias»18. La oración como camino de 
experiencia confiere a los escritos teresianos un valor indiscutible 
-según Gracián-19 que, en un caso excepcional autoriza a que se 
publiquen las obras sin contradecir las palabras del Apóstol en 1Cor 
14,3420.

En conclusión, Gracián compartía el prejuicio antifeminista de la 
época, enmendó -como veremos- los manuscritos de la Santa, pero 
admiró la inspiración de Dios y la fuerza de su experiencia. En mi opi
nión, el respeto y cariño que profesó a la Santa no influyó en su pensa
miento teológico, ni cambió su estructura de pensamiento; la valoró 
por la experiencia de oración de una mujer que escribe para otras 
mujeres con ciertos rasgos varoniles que acentúan su valía, pero no le 
concedió crédito como teóloga.

Domingo Báñez confiesa en el proceso de Beatificación «que él 
quiso quemar el original (de «Vida»), pues no está bien traído publicar 
escritos de mujeres»21. Defiende a Teresa como caso especial y narra la 
entrevista que mantuvo con Juan de Salinas; éste le preguntó «¿Quién 
es pues esa tal Teresa de Jesús de la que se me dice que es muy devo
to? Uno no puede fiarse de la virtud de las mujeres»; Báñez le respon
de que vaya a Toledo y la conozca personalmente; al encontrarse de 
nuevo posteriormente, Juan de Salinas contestó «¡Oh, me habéis enga
ñado; me dijistéis que era una mujer; en realidad es un verdadero 
hombre y uno de los más barbados»22.

La censura bañeciana a «Vida», es positiva: «esta mujer aunque 
ella se engañase en algo, a lo menos no es engañadora porque habla 
tan llanamente bueno y malo, y con tanta gana de acertar, que no deja 
duda de su buena intención». Sin embargo opina que «tiene muchas 
revelaciones y visiones, las cuales son siempre mucho de temer, espe
cialmente en mujeres, que son más fáciles en creer que son de Dios y



F

32

poner en ellas la santidad...Y tampoco menosprecio sus revelaciones y 
visiones y arrobamientos, antes sospecho que podían ser de Dios 
como en otros santos lo fueron...Y resuélvome en que este libro no 
está para que se comunique a quienquiera sino a los hombres doctos y 
de experiencia y discreción cristiana»21.

Abundan en la obra escrita teresiana ciertas expresiones que podrí
an hacer creer que Teresa compartía las acusaciones contra la mujer:

«las mujeres no somos para nada», «no tenemos letras , en fin, 
mujer y no buena, sino ruin», «basta ser mujer para caérseme las alas, 
cuanto más mujer y ruin», «para mujercitas como yo flacas...me pare
ce a mí conviene llevarme con regalos», «de un peligro os quiero avi
sar...en que he visto caer a personas de oración, en especial mujeres, 
que como somos más flacas...»24.

La ruindad de la mujer, tantas veces destacada, hizo suponer que 
ella compartía la mentalidad del tiempo25. Estudios recientes confirman 
que el recurso a la inferioridad es una estrategia para desviar sospe
chas y evitar suspicacias ante una empresa reformista llena de dificul
tades para la mujer26.

Los mismos escritos reflejan otro tipo de reacciones reivind¡cativas 
ante el monopolio de la cultura y vida espiritual de los hombres letra
dos», reclamando la presencia activa de la mujer en la Iglesia y su 
derecho a la vida espiritual:

«Mujeres eran otras y han hecho cosas heroicas por amor de 
Vos», «y hay muchas más que hombres, a quien el Señor hace 
estas mercedes, y esto oí al santo Fray Pedro de Alcántara (y tam
bién lo he visto yo)»22.

El texto más severo contra el orden establecido lo recoge la prime
ra redacción de «Camino»:

«Ni aborrecisteis, Señor de mi alma, cuando andabais por el 
mundo, las mujeres, antes las favorecisteis siempre con mucha 
piedad, y hallasteis en ellas tanto amor y más fe que en los hom
bres, pues estaba vuestra sacratísima Madre en cuyos méritos

23 BMC, II, 212-213
24 Cta 96.5; V 26.3., C 28.10; V 18.4.; V 10.8., C 1.2.; V 11.14., F 4.2., 8.6.; M 4.3.11., «de 

flaca complexión», M 6.4.9.
25 DENEUVILLE D„ Santa Teresa dejesúsyla mujer, Barcelona 1966. 41-55.
26 EGIDO T., Santa Teresa y su condición de mujer, «Surge» 40 (1982), 255-275; ROS GAR

CIA S., Los estudios teresianos: Panorama de actualidad y perspectivas de tratamiento. 
«Teresianum» 38 (1987) 175-176.

27 V 21.5.; V 40.8.



33

merecemos...No basta, Señor, que nos tiene el mundo acorra
ladas...que no hagamos cosa que valga nada por Vos en públi
co, ni osemos hablar algunas verdades que lloramos en 
secreto, sino que no nos habíais de oír petición tan justa. No 
lo creo yo, Señor, de vuestra bondad y justicia, que sois justo 
juez y no como los jueces del mundo, que -como son hijos de 
Adán y, en fin, todos varones- no hay virtud de mujer que no 
tengan por sospechosa. Sí, que algún día ha de haber, Rey 
mío, que se conozcan todos. No hablo por mí, que ya tiene 
conocido el mundo mi ruindad y yo holgado que sea pública; 
sino porque veo los tiempos de manera que no es menester 
desechar ánimos virtuosos y fuertes, aunque sean de muje
res»28.

Hemos querido dejar constancia, aunque fuera someramente, de 
los condicionamientos que sufría la mujer en el siglo XVI y de cómo 
éstos influyeron no poco en los escritos de Teresa. Su condición feme
nina la colocaba en el sector de los desventajados, añadiendo al sabor 
antifeminista de la época, un ambiente que asociaba la mujer orante a 
los peligros del luteranísimo y alumbrismo. Se le acepta como un caso 
infrecuente e inspirado por Dios, válido en cuanto trata temas de expe
riencia y oración dirigidas a monjas.

Junto a este condicionamiento de capital importancia hay que aña
dir que pertenece a una familia de mercaderes y no a las clases domi
nantes de la época y es hija de conversos cuando en Castilla se 
impone el estatuto de limpieza de sangre29.

Hay que decir -en honor de fray Luis de León- que el catedráti
co salmantino se convirtió en admirador de la obra teresiana al 
conocer en Madrid a una hija predilecta de la Santa, Ana de Jesús y 
conocer los escritos teresianos. «Se ha producido el choque -dirá 
Ninfa Watt- entre sus prejuicios antifeministas y una mujer excep
cional; entre su formación humanística clásica y el desenfado de un 
estilo que se le muestra lleno de belleza; entre sus conocimientos 
teológicos y la vivencia directa de quien ha experimentado lo que 
comunica. En la confrontación toma partido indiscutible por Teresa 
de Jesús y su obra, y vuelca en ella su saber como filólogo y estilis-

28 C 3.7. en la primera redacción del códice del Escorial, CE.4.1.; otros textos similares en R 
3.6., CAD. 1.8, E 10.3, F 1.6, 12.10., 27.11. etc.; cf. ÁLVAREZ T., Santa Teresa y las muje
res en la Iglesia: Glosa al texto teresiano de Camino 3, «Monte Carmelo», 89 (1981) 121- 
132

29 SANGNIEUX JOEL, Santa Teresa y los libros, en Actas del Congreso Internacional Teresiano, 
II, Salamanca 1983, 749



34

I ■

B. El estilo teológico de Santa Teresa

La breve presentación de los condicionamientos de la mujer es
critora en el siglo XVI, lejos de ser algo baladí para nuestro estudio teoló
gico, lo considero un punto esencial porque ilumina los presupuestos 
implícitos de nuestra autora. A Teresa escritora le queda poco margen en 
la sociedad de su tiempo para explayarse sin cortapisas. ¿Cómo reaccio
na ante las limitaciones que le impone el ambiente?, ¿escribe sólo por 
obediencia? ¿cómo lleva a cabo su quehacer teológico?. Estas son las 
preguntas que intentaremos contestar brevemente.

La imagen de una monja inculta, poco menos que analfabeta, a 
la que únicamente las gracias sobrenaturales hicieron posible su 
escritura es actualmente insostenible. Los condicionamientos socia
les no impidieron que esta mujer buscadora de la Verdad adquirie
ra un bagaje cultural fuera de los círculos académicos. Lectora 
empedernida de todo tipo de literatura, como consta por propio 
testimonio, disponía en su propia casa de una abundante biblioteca 
y del hábito de lectura heredado de sus padres32. Sus fuentes de ins-

30 WATT N., Estudio sobre el lenguaje de Santa Teresa de jesús, o.c., 48.
31 FRAY LUIS DE LEÓN, Carta-dedicatoria a la Madre Priora Ana de Jesús y religiosas Carmeli

tas Descalzas del Monasterio de Madrid, en, Obras completas castellanas, Madrid 19593, 
1314. Volveremos sobre este ¡lustre humanista al tratar el problema del autógrafo de «Mora
das» en el capítulo segundo.

32 La ciudad de Ávila entre 1525-1530 contaba con una población de 7.400 habitan
tes a 7.800. cf. TAPIA S., Las fuentes demográficas y el potencial humano de Ávila 
en el siglo XVI, en «Cuadernos Abulenses», 2 (1984) 31-88. Aunque el porcentaje 
de analfabetos oscilaba en 1500 del 80 al 85% de la población, en casa de los 
Cepeda se leía como consta poor el testamento de D. Alonso. El Amadís de Caula fue 
publicado en 4 tomos por Carci Rodríguez de Montalvo en Medina del Campo, en 
1 508. D. Alonso poseía en 1507 un ejemplar del «Gran Conquista de Ultramar» en

ta»30. En la Carta-dedicatoria a la Madre Ana de Jesús define con 
audacia una posición de la que nunca se retractaría: «Y no es menos 
clara ni menos milagrosa la segunda imagen que dije, que son las 
escrituras y libros; en los cuales, sin ninguna duda, quiso el Espíritu 
Santo que la Madre Teresa fuese un ejemplo rarísimo. Porque en la 
alteza de las cosas que trata, y en la delicadeza y claridad con que las 
trata, excede a muchos ingenios; y en la forma del decir, y en la pure
za y facilidad del estilo, y en la gracia y buena compostura de las pala
bras, y en una elegancia desafeitada que deleita en extremo, dudo yo 
que haya en nuestra lengua escritura que con ellos se iguale»31. La pos
tura adoptada por fray Luis respecto a los escritos teresianos implican 
un cambio en la concepción de la mujer.



■

35

4 vols, que era un florilegio de leyendas sobre las cruzadas. Entre los libros de espiri
tualidad: Fernán Pérez de Guzmán, «Las Setecientas o diversas virtudes e loores cris
tianos». De Juan de Padilla: «Retablo de la vida de Cristo»; «Un tratado de la Misa»; 
«Diversos» Flos Sanctorum: Jacobo de Vorágine: Leyenda aúrea (siglo XIII); de Petrus 
de Natalibus: «Vitae Sanctorum Aureal», Vicentiae 1493, Venetiis 1516 etc. Flos Sanc
torum in lingua hispánica, Valencia 1496, Toledo 1511; Pedro de la Vega, Flos Sancto- 
rum, Zaragoza 1521. Conocía las Epístolas y evangelios de Montesino, cf. 
RODRÍGUEZ SAN PEDRO, L. E., Libros y lecturas de Don Alonso Sánchez de Cepeda, 
«Salmanticensis» 34 (1987) 169-188.

33 GARCÍA DE LA CONCHA V., El arte literario de Santa Teresa, Barcelona 1978, 49.

Sobre los influjos de la predicación y entrevistas con confesores y 'letrados' remitimos a los 
trabajos de COMAS A., Espirituales, letrados y confesores en Santa Teresa de lesús, en 
Homenaje a jaime Vicens Vives, II, Barcelona 1967, 85-99; LEPEE M., Báñez et Sainte 
Thérése, París 1947.

«La ciudad (Avila) era enteramente un convento y el ambiente está marcado por una intensa 
religiosidad... El antiguo Avila campamental y guerrera era en el siglo XVI. un fortín o plaza 
conventual... Una ciudad hecha a toque de campana», cf. BELMONTE DIAZ, |OSÉ, La ciu
dad de Avila. Estudio histórico. Avila 1986.

34 LUDOLFO DE SAJONIA (1295-1378) ingresó en la Orden de Santo Domingo a la edad 
de 18 años, en la cual vivió 26 años. En 1340 ingresó en la Cartuja de Estrasburgo. 
Durante cinco años fue prior de la Cartuja de Coblenz pasando ya sin cargos, a la de 
Maguncia, desde donde regresó a Estrasburgo. Entre sus obras, destaca la «Vita Domini 
nostri Jesu Christi ex quator evangeliis» publicada en latín en la misma Cartuja de Estras
burgo en 1474, donde se conserva el autógrafo. Antes de su publicación circulaban por 
Europa numerosas copias manuscritas y una vez editado, las traducciones y ediciones 
diversas se multiplicaron con extremada rapidez. A finales del siglo XV circulaban por 
España diversas ediciones latinas de la obra.

35 Montesino terminó la traducción «a 29 días del mes de noviembre , año de la natividad 
del Señor de 1499». El primer volumen «imprimióse a costa y expensas del virtuoso varón 
García de Rueda en Alcalá de Henares a 22 días del mes de noviembre del año 1 502». La

piración fueron las siguientes: la lectura de tratados de espirituali
dad, las conversaciones con amigos, confesores y teólogos, y los 
medios de formación que ofrecía la Iglesia, predicación, liturgia, e 
iconografía religiosa’3. Unicamente haremos una breve presenta
ción de las lecturas y el influjo que causaron en la teología teresia- 
na.

Entre los libros expresamente citados por ella cabe destacar la 
gran influencia que tuvo en su pensamiento y estilo teológico el 
Cartujano Ludolfo de Sajorna34. El franciscano Ambrosio Montesi
no, confesor de la reina, teólogo y poeta, fue el encargado de tra
ducir la obra con el beneplácito del Cardenal Cisneros. Llevaba 
por título «Vita Christi Cartuxano», editada en cuatro tomos, sien
do un monumento tipográfico por ser la primera obra impresa en 
Alcalá de Henares (1 502-1 5O3)35.

Desconocemos la fecha en que Teresa entró en contacto con la



41

36

segunda y tercera parte se editó en 1503; la cuarta lleva fecha de 1502 lo que hizo sospe
char a algunos estudiosos que había dos ediciones de esta obra. Se tiraron ejemplares en 
pergamino; luego se procedió a otra tirada menos lujosa en las fechas de 27 de febrero y 
9 de septiembre de 1503 pero sólo conocemos los tomos I y II. Se reimprimió en Sevilla 
en 1530-1531 a cargo de Juan Cromberger y de nuevo, también en Sevilla, en 1537-1543. 
El monasterio de S. José de Avila conserva un ejemplar de la edición sevillana de 1537, 
que según la tradición oral del convento perteneció a la Santa y fue el que leyó. Hubo 
posteriores reediciones de la obra en 1543, 1544, 1551 etc. Previamente a la edición cas
tellana estuvo vertida al portugués por insinuación de la infanta Dña. Isabel en 1495 y al 
valenciano por Joan Roi<; de Corella Cavaller el 13 de abril de 1496, bello incunable 
impreso con los tipos de Pedro Hagenbach y Leonardo Hutzcf. cf. PALAU Y DULCET A., 
Manual del librero Hispano-Americano, Vil, Barcelona 1954, 363-364. Al parecer Teresa 
leyó la edición sevillana de 1537, cf. ÁLVAREZ T., Humanité du Chríst. Ecole Carmélitai- 
ne. DS, Vil, 1097.
En 1521, fray Pedro de la Vega, monje jerónimo, añadió las vidas de los santos conforme al 
calendario y resumió la obra en un solo volumen; FRAY PEDRO DE LA VEGA, Vida de N. 
Señor Jesucristo, de su Santísima Madre y de los otros santos según el orden de sus fiestas, 
Zaragoza 1521, reimpresa en 1541, 1568, 1578 y 1580.

36 Falta un estudio monográfico que destaque la influencia directa en la teología teresiana. 
Existen trabajos sobre la obra latina de Ludolfo entre los que destacan: BAIER W., Untersu- 
chungen zu den Passionsbetrachtungen in 'der Vita Christi' des Ludolf von Sachen, 3 vols. 
«Analecta Cartusiana-1977, y BODENST M.I., The Vita Christi oí Ludulfus the Cartusian, 
Washington 1944.

37 V 38.9., se refiere a los tres estados de la vida interior; existe otra mención a esta obra en Cs 
8. Volveremos sobre el texto al estudiar la pneumatología.

obra, aunque algunos indicios hacen suponer que debió ser muy pron
to. Me atrevo a afirmar que este libro del que no se separó en toda su 
vida, porque nunca estuvo en entredicho, ni retirado por el índice de 
Valdés en 1559, constituye la fuente principal de inspiración teresia
na36. La Santa lo cita en «Vida»:

«Estaba un día, víspera del Espíritu Santo, después de 
misa: fuime a una parte bien apartada, adonde yo rezaba 
muchas veces, y comencé a leer en un Cartujano esta fiesta; y 
leyendo las señales que han de tener los que comienzan y 
aprovechan y los perfectos, para entender está con ellos el 
Espíritu Santo...y acordándome de otra vez que lo había leí
do»37.

Presentado en cuatro volúmenes, el Cartujano comenta los 
misterios de la vida, muerte y resurrección de Cristo siguiendo, 
paso a paso, los evangelios. Abundan las citaciones expresas de 
textos evangélicos y el recurso frecuente a comentarios de los teó
logos, en especial de S. Bernardo y la escuela agustiniana. No 
estamos ante un simple libro de piedad, ni tampoco ante una yux
taposición de textos bíblicos. El Cartujano es un libro de forma
ción «total», es decir, que contiene innumerables citas bíblicas del



37

nuevo y antiguo testamento destacadas en negrita y constantes 
referencias a los Padres de la Iglesia, con una elaboración teológi
ca consistente, muy influido por San Agustín y San Bernardo. Cada 
apartado viene presentado con una introducción concisa y breve 
que más tarde desarrolla en cada uno de sus puntos. Al final de 
cada capítulo incluye una «Oración al Actor», es decir, a Cristo, 
que resume en forma de plegaria el contenido espiritual y doctri
nal del capítulo dándole un alto valor mistagógico38. Podía ser leí
do linealmente o en clave litúrgica ya que en las tablas analíticas 
que se hallan al comienzo del primer libro, el lector podía seguir 
la lectura según los ciclos litúrgicos; sin duda que Teresa lo leyó 
de las dos maneras. Por otra parte, las copiosas referencias a pro
totipos, bien fuera de santos como de personajes destacados de la 
Biblia, en particular del N.T., hacían que el lector se identificara 
con modelos de seguimiento de Cristo. Por último, las copiosas 
referencias a la Virgen hacen de la obra un auténtico tratado de 
mariología. La vida de Cristo se presenta junto a la de su Madre 
con gran paralelismo.

El Cartujano es reticente ante los fenómenos místicos extraor
dinarios, no opone vida activa y contemplativa y se sirve de la ima
ginación para acercarse al acontecimiento salvífico. Destaca la 
Humanidad de Jesús ya que el Hijo es el espejo y ejemplar de toda 
santidad; el cristiano encuentra en El el prototipo de su vida y el cami
no que nunca debe abandonar39.

La bella traducción de Montesino -mejor traductor y poeta 
que teólogo- y el influjo directo que ejerció en los grandes místi
cos españoles del siglo XVI, Ignacio de Loyola y Teresa de Jesús, 
quienes en el momento de su formación, desconocían el latín, 
convierten esta obra en una pequeña joya. Podemos afirmar que, 
tanto Ignacio como Teresa se formaron en la escuela del Cartuja
no; para ambos la formación inicial fue común y en esto se ase
mejan40.

38 Las meditaciones se estructuran por «lectio», «meditado», y «oratio» con una pausa para la 
«contemplado».

39 BAIER W., Ludolphe de Saxe, en DS. IX, col. 1136.

40 El autor CREIXELL J., San Ignacio de Loyola. Estudio crítico y documentado de los hechos 
Ignacianos relacionados con Monserrat, Manresa y Barcelona, Barcelona 1922, 25ss, opina 
que San Ignacio leyó la edición resumida por fray Pedro de la Vega y publicada en Zaragoza 
en 1521 .Por el contrario, García Villoslada es concluyente a este respecto: «¿Cuál fue el que 
leyó el convaleciente de Loyola? Indudablemente la que compuso en latín el cartujo Lan- 
dulfo o Ludolfo de Sajonia»; cf. GARCÍA VILLOSLADA R., San Ignacio



1

38

I

Por medio del Cartujano, Teresa recibió una formación bíblica, li
túrgica y especialmente cristológica, en suma, una instrucción teo
lógica, lejana de la erudición, pero sistemática". El recurso a la 
Escritura es constante en los escritos y la principal fuente de inspi- 
ración:«creo ser verdadera la revelación -dirá la Santa- como no vaya 
contra lo que está en la Sagrada Escritura o contra las leyes de la Igle
sia que somos obligados a hacer»".

Es plausible mantener la hipótesis de que leyera, además de los 
libros que después citaremos, las «Epístolas y Evangelios» de Ambrosio 
de Montesino". Contiene los textos bíblicos de todo el ciclo litúrgico 
con sermones intercalados y, en la segunda parte, vidas de Santos; este 
libro fue prohibido en el índice de Valdés, por tanto, estuvo retirado e

de Loyola. Nueva biografía, Madrid 1986, 158. Sabemos por el mismo San Ignacio que 
«se pone a escribir un libro con mucha inteligencia...; las palabras de Cristo, en tinta 
colorada; las de Nuestra Señora, de tinta azul, y el papel era bruñido y rayado y de buena 
letra, porque era muy buen escribano». En este cuaderno fue apuntando extractos de la 
Vida de Cristo de Ludolfo el Cartujano y de la Vida de los Santos de Jacobo Varazze. El 
cuaderno constaba de unas trescientas páginas. Esta obra se ha perdido, cf. Autobiografía 
n’ 11 en IPARRAGUIRRE l.-DALMASES C. San Ignacio de Loyola, Obras Completas, 
Madrid 1982, 54.

En aquel entonces circulaban muchas «Vidas de Cristo» que se podían confundir con 
el Cartujano, en particular la obra del cartujo JUAN DE PADILLA, El retablo de la 
Vida de Cristo, Sevilla 1500, la más leída en España en la primera mitad del siglo 
XVI; cf. ANDRÉS MARTÍN M., La teología española en el siglo XVI, I, Madrid 1976, 
323-324 .

El Cartujano de Landulío era lectura favorita de S. Juan de Avila y lo fue en el XVII de Fran
cisco de Sales quien lo aconsejó a Santa Juana Chantal; cf. la carta 56 de S. Francisco de 
Sales a Santa Juana.

41 ÁLVAREZ T., Jesucristo en la experiencia de Santa Teresa, «Monte Carmelo», 88 (1980), 
338-339;cf. COMAS A., Introducción a las Obras de Santa Teresa, Barcelona 1961, 45- 
55.

42 V 32.17; cf. V 13.16 y 18, V 25.13, 33.5, 34.11, 40.1, R 4.3., M 6.3.4., F.30.1., etc.; las 
citas del Antiguo Testamento han sido recopiladas por RENAULT EMMANUEL, Thérése 
d'Avila. Le désert et la manne. Lecture de l’Ancien Testament, París 1979.; el mismo 
autor recoge las citaciones del Nuevo Testamento en, Thérése d'Avila. Aux sources 
d'eau vive, lectures du Nouveau Testament, París 1978.; también en FRAY LUIS DE SAN 
JOSÉ, Concordancias de las obras y escritos de Santa Teresa de Jesús, Burgos 1982^- 
1431-1440.

43 AMBROSIO DE MONTESINO, Epístolas y evangelios por todo el año con sus doctrinas y 
sermones, Toledo 1512, con varias ediciones hasta 1558. Entre los bienes que dejó el padre 
de la Santa al morir se halló «un libro de Evangelios y sermones» tasado en dos reales y 
medio; cf. la edición manual de SILVERIO DE SANTA TERESA, Obras de Santa teresa de 
Jesús, Burgos 19302' 4 nota 1. Con bastante probabilidad se trata de la obra de Montesino. 
Cf. también RODRÍGUEZ SAN PEDRO, L. E., Libros y lecturas de Don Alonso Sánchez de 
Cepeda, a.c.,185.

En su momento, al analizar las séptimas moradas, haré referencias directas al libro de Mon
tesino en aquellos aspectos teológicos que sugieren la hipótesis de una influencia.



Presentamos a continuación un elenco de los libros que con se-

44

39

incluso la Inquisición le instruyó un proceso, aunque nunca llegó a 
condenarlo4'.

La traducción de la Biblia fue prohibida por los Reyes a finales del 
siglo XV ante los abusos y excesivas licencias de los traductores y el 
peligro de que fuera utilizado por los judaizantes. Los conventos y 
casas religiosas quedaban exentas de la prohibición; bien pudo dis
poner de algún ejemplar que llegara a manos de Teresa, el convento 
de la Encarnación de Avila45. Además, el Nuevo Testamento se publicó 
en romance en la ciudad de Amberes en 1543 por Francisco de Enzi- 
nas46.

Una vez dejada constancia de la importancia que tuvo el Cartuja
no y las posibles lecturas directas de la Biblia, concluimos que la Pala
bra de Dios fue central en su formación47.

«Es curiosa la historia de las prohibiciones de las 'Epístolas y Evangelios' -dice Alfonso 
Ortiz-; prohibido en el catálogo de Valdés (p.54) con harto pesar de muchos lectores, no 
dice nada del mismo el edicto de Amberes. En 1579 se revisó el asunto (A.H.N. Inquisición, 
leg.4.435, n°5.) y fue silenciado en el índice de Quiroga de 1583», ORTIZ A., La Inquisición 
autoriza la lectura de la Biblia en lengua vulgar, en Discursos inaugurales, Zaragoza 1969, 
20, nota 50.

En 1585, «el muy Rvdo P. Fray Román de Valledizo, de la orden de San Benito y 
comisario del Santo Oficio en la villa de Medina del Campo y su partido», «visto y 
corregido y puesto conforme el orden y estilo del Misal y rezo Romano, de nuestro 
muy S. P.P. Pío V», obtuvo la autorización para reeditarlo. Llevaba por título: Epísto
las y evangelios para todo el año según lo tiene y canta la sancta madre Iglesia Roma
na, con sus Doctrinas y Sermones. Compuesto por el muy R.P. Fray Ambrosio 
Montesino de la Orden de San Francisco, Barcelona 1597. Dirigiéndose a Hernando 
de la Vega Fonseca, en la página 4, fray Román dice: «Entre otros libros que por 
orden del Santo Oficio de Inquisición estaban recogidos y detenidos, hasta la divulga
ción del Catálogo, que agora de nuevo ha salido, en que declara los que se han de 
vedar del todo, y los que se han de expurgar y corregir, y los que pueden tornar a 
usarse e imprimirse, como antes que mandasen recogerlos se hacía, ha venido a mis 
manos, llustrísimo Señor (por estar al presente ocupado y empleado en servir al Santo 
Oficio en la ejecución del Catálogo, examinando y expurgando las librerías y libros 
desta villa de Medina del Campo, y su partido) un libro de las Epístolas, Evangelios y 
Sermones de todos los tiempos del año, y solemnidades dél, y santos que se celebran: 
el cual en tiempos pasados (como fue año de doze) sacó a luz el doctísimo, y muy 
religioso padre, Fray Ambrosio Montesino...». Fray Román respetó la primera edición 
excepto en la adaptación al misal de Pió V y -dirá en la página 2- «reduciendo su 
antiguo lenguaje que en aquellos tiempos corría, con el polido estilo y propiedad que 
agora se usa».

45 ANDRÉS MARTÍN M., La teología española en el siglo XVI, I, o.c., 322-324

46 RODRIGUEZ I., Autores espirituales españoles, en Repertorio de Historia de las Ciencias 
Eclesiásticas, III, Salamanca 1971,413,.

47 HERRAIZ M„ Biblia y espiritualidad teresiana, «Monte Carmelo» 88 (1980) 307-334.



I

49

50

51

52

40

guridad leyó nuestra autora48. Disponemos de una referencia escrita 
de los libros que aconsejaba tener en los monasterios y que sin duda 
leyó49 numerosas referencias en su obra escrita y por la deposición de 
María de San Francisco en el proceso de canonización. En su infan
cia y adolescencia leyó «Libros de Caballerías», el «Flos Sanctorum» 
y a los diecisiete años «buenos libros de romance»50; las «Epístolas» 
de San Jerónimo deciden su vocación religiosa51; a los veinte, lee el 
«Tercer Abecedario» de Francisco de Osuna52; en los años de enfer
medad, los «Morales» de S. Gregorio o comentario al «libro de 
Job»51. En los primeros grados de oración le influyó el «Arte de servir 
a Dios», del franciscano Alonso de Madrid54; alrededor de 1 554, 
momento de su «conversión» ante «un Cristo muy llagado» lee las

48 No podemos detenernos en un análisis minucioso de la formación a través de los libros. 
A lo largo del trabajo, y generalmente a pié de página, señalaremos las concomitancias 
más relevantes. Remitimos a los estudios esenciales sobre el tema y que tendremos en 
cuenta. El primero en aportar un inventario de los libros leídos por la Santa fue MOREL- 
FATIO A., Les lectures de Sainte Thérése, «Bulletin Hispanique», 10 (1908), 17-67; 
ETCHECOYEN GASTÓN, L'Amour divin. Essai sur les sources de Sainte Thérése, Borde- 
aux-Paris 1923. HOORNAERT R., Sainte Thérése ecrivain: son milieu, ses facultés, son 
oeuvre, Lille-Bruges 1922. Presenta un resumen del problema: PABLO MAROTO D., 
Dinámica de la oración. Acercamiento del orante moderno a Santa Teresa de Jesús, 
Madrid 1973, 45-63; GARCÍA DE LA CONCHA, o.c., 47-91; ÁLVAREZ T„ Santa Teresa 
de Jesús. Camino de Perfección, II vols., en Introducción Camino, 30*-66*; VEGA 
GARCÍA LUENGOS G., La dimensión literaria de Santa Teresa, en Teresa de Jesús, 
mujer, cristiana, maestra, 13 «Redes», Madrid 1982, 93-121.

Cs 8: «Cartujanos, Flos Sanctorum, Contemptus mundi, Oratorio de religiosos, los de Fray 
Luis de Granada, y del Padre Fray Pedro de Alcántara»

V3.4

«Diome la vida haber quedado ya amiga de buenos libros. Leía en las Epístolas de 
San Jerónimo, que me animaban de suerte que me determiné a decirlo a mi padre», 
V.3.7. Muy probablemente las leyó en la versión del bachiller JUAN DE MOLINA: 
Las epístolas de San Jerónimo con una narración de la guerra de las Cermanías, 
Valencia 1520, en alguna de las reediciones de 1522 y 1526, o Sevilla 1532; cf. 
ÁLVAREZ T., Teresa de Jesús. Obras completas, Burgos 1982^, desde ahora Obras 
completas, 21, nota 8.

«Cuando iba, me dio aquel tío mío que tengo dicho que estaba en el camino, un libro; llá
mase «Tercer Abecedario», que trata de enseñar oración de recogimiento», V 4.6. FRAN
CISCO DE OSUNA, Tercera parte del libro llamado Abecedario espiritual, Madrid 1972, 
con una introducción de Melquíades Andrés. La gran influencia que tuvo en su pensamien
to ha sido estudiada por FIDELE DE ROS, Un Maitre de Sainte Thérése, Le Pére Franfois 
d'Osuna, París 1936; del mismo autor,_L'iníluence de Franfois d'Osuna, «Revue de Ascéti- 
que et mystique», 15 (1934) 359ss.

53 V5.8.
54 V 12.2; T. Alvarez considera difícil datar el encuentro de la Santa con este libro en Intro

ducción Camino, 54*.



I

41

55 V 9.8. Se divulgó en España una traducción conjunta de «Confesiones, Soliloquios, medita
ciones titulada: Las meditaciones, soliloquio e manual del bienaventurado sant Agustín, 
Valladolid 1515; cf. GARCÍA DE LA CONCHA V., o.c., 56. El mismo año de 1554 se tradu
jeron las «Confesiones» por el agustino Sebastián Toscano, editadas en Salamanca; cf. 
ÁLVAREZ T., Introducción Camino, 46*

56 C 19.13. El monasterio S. José de Avila debió poseer algún ejemplar de las «Vitae Patrum»; 
cf. ÁLVAREZ T., Introducción Camino, 43*-44*.

57 leído hacia 1556; el influjo de Laredo ha sido estudiado por FIDELE DE ROS, Un inspira- 
teur de Sainte Thórése, le frére Bernardin de Laredo, París 1948, 324-335.

58 publicado en 1551; obra «analizada minuciosamente por ella» en lo referente al problema 
de la Humanidad de Cristo y su manera de «cuadrar el entendimiento», ÁLVAREZ T., Intro
ducción Camino, 55* y ss.

59 Para todo lo referente al movimiento de los «recogidos» véase la excelente monografía de 
ANDRÉS MARTÍN M., Los Recogidos. Nueva visión de la mística Española (1500-1700), 
Madrid 1976.

60 ANDRÉS MARTÍN M„ Los Recogidos. Nueva visión de la mística Española, o.c. 81 2.

«Confesiones» de S. Agustín”. Además del Cartujano son citados 
expresamente por ella las «Colaciones», de Casiano, aunque proba
blemente no llegó a leerlas sino en algún relato de las «Vitae 
Patrum»56. Las alusiones a San Martín y San Francisco pueden provenir 
de los «Legendarios»; el «Audi Filia» de S. Juan de Ávila le influyó pro
fundamente, de fray Luis de Granada leyó el «Libro de la Oración y 
Meditación», de Bernardino de Laredo la «Subida al Monte Sión»57, el 
«Itinerario de la Oración» de Francisco de Evia y el «Via spiritus o 
Camino de la perfección espiritual del alma» de Bernabé de Palma58. El 
«Contemptus mundi» (o «Imitación de Cristo), los libros de S. Pedro 
Alcántara y el «Oratorio de religiosos» del franciscano Antonio de 
Guevara, por ser aconsejados en las «Constituciones», se deduce que 
también los conoció.

Podemos concluir que a Teresa le influyen dos grandes corrientes 
de teología: la proveniente de la «devotio moderna», con el Cartujano, 
escrito en los albores de la misma y la «Imitación de Cristo» de Tomás 
de Kempis y, segundo, el movimiento espiritual de los «recogidos»59; 
Osuna, Laredo, Bernabé de Palma y Juan de Avila pertenecían a él.

El movimiento espiritual de los «recogidos» pretende ser una al
ternativa a la teología escolar, sin oponerse a ella: quieren lograr la sínte
sis entre teoría teológica y experiencia, desarrollan diversos sistemas de 
acercamiento del orante a Dios, todos ellos fundados en la afectividad’’0. 
Valoran la experiencia y la praxis como forma de conocimiento válida, 
sin caer en los excesos de los alumbrados. Tampoco caen en un interio- 
rismo y negación de toda forma cultual, pero centran su interés en la per
sona, la interiorización como base del propio conocimiento y la acción.



42

El «recogimiento» es un quehacer de toda la persona, con potencias y 
sentidos, sin dividir cuerpo y alma, sin hacer irreconciliables los ejercicios 
ascéticos y místicos, vida activa y contemplativa. Afirma que tenemos que 
seguir a Cristo con todo nuestro ser, cuerpo y alma, persona y espíritu»'''. 
Para lograr el objetivo integrador, reducen el hombre a su unidad, esencia, 
o centro del alma. Dios y el hombre son los protagonistas de esta historia62.

En conclusión y en palabras de Melquíades Andrés: «El recogi
miento busca solución a los grandes problemas de aquel momento: 
armonía entre escolástica y mística, entre cuerpo y espíritu, entre 
humano y divino en el hombre, entre humanidad y divinidad de Cristo 
en la Iglesia y el cristiano, entre espíritu y realidad concreta, entre vida 
activa y contemplativa. Por eso no es solamente sistema de espirituali
dad sino vía de reforma del individuo y de la Iglesia. Por eso deslum
bró y arrastró a tantas personas en España y en el resto de Europa»63.

Ahora bien, cuando afirmamos el influjo y la dependencia teoló
gica incluso en el estilo literario del Cartujano o de otros libros, no 
debe entenderse como una dependencia que anule la creatividad y 
particular sentido de la escritura en nuestra autora. La Santa leía para 
vivir, no vivía para leer, asimilaba y convertía en viva experiencia lo 
que meditaba; porque, téngase en cuenta que, la lectura era uno de 
los alimentos de la oración, un modo preciso de introducirse en la 
relación con Dios y, de ningún modo, un sistema de aprendizaje teó
rico. El proceso de interiorización experimental que le proporciona
ba la oración, le permitió asimilar y convertir en conocimiento 
personalizado las lecturas y conversaciones con confesores y teólo
gos, para expresarlas, posteriormente, codificadas de una manera ori
ginal64. Concluimos con las acertadas palabras de Salvador Ros

61 ANDRÉS MARTÍN M., Los Recogidos. Nueva visión de la mística Española, o.c., 13.

62 Ibid-, 14.
63 Ibid.; sobre el empleo del término «recogimiento» en la teología teresiana véase, POLI T„ 

Recogimiento, recogerse en Santa Teresa de ¡estás (1560-1577), «Monte Carmelo» 88 (1980) 
501-529.

64 Gastón Etchegoyen insiste en que la escritura de la Santa proviene de visiones y palabras 
sobrenaturales que tienen una analogía de forma y fondo con las lecturas; y concluye afirman
do que no hay nada de original: tanto las ¡deas como las imágenes son reminiscencias incons
cientes de lecturas anteriores; cf. ETCHEGOYEN G.. L'Amour divin. Essai sur les sources de 
Sainte Thérése, o.c., 361. La reacción contraria proviene de Menéndez Pidal al decir: «Santa 
Teresa, muy lejos de dejar palidecer sus expresiones en meras reminiscencias de ambiguas 
lecturas, muestra un constante conato de originalidad»; cf. MENÉNDEZ PIDAL R., El estilo de 
Santa Teresa, en La lengua de Cristóbal Colón, Madrid 19786, 136; para Hatzfeld, «Teresa 
está siempre preocupada por aclarar 'cómo' se desarrolla en su alma lo misterioso y por ello 
está siempre atenta precisamente a aquella introspección», HATZFELD H., Estudios literarios 
sobre mística española, Madrid 19682, 241.



43

65 ROS GARCÍA S., a.c., 189.

66 Disentimos totalmente de Stolz cuando defiende que el pensamiento de Teresa es psicológico, 
no teológico, cf. STOLZ A, Theologie der Mystik, Regensburg 1936.

67 LÁZARO CARRETER F„ La literatura como fenómeno comunicativo, en Estudios de lingüísti
ca, Barcelona 1980, 180

68 Fray Luis de León con su célebre frase: «Que lo que algunos dicen ser inconveniente que la 
Madre misma escriba sus revelaciones de sí, para lo que toca a ella y a su humildad y modes
tia, no lo es, porque las escribió mandada y forzada», cf. FRAY LUIS DE LEÓN, Carta-dedica
toria a las Madres Priora Ana de Jesús y religiosas Carmelitas Descalzas del Monasterio de 
Madrid, en Obras completas castellanas, o.c., 1317, pretendió evitar recelos hacia la obra tere- 
siana. Posteriormente se ha abusado de esta interpretación unilateral. Actualmente la crítica 
reconoce que, junto a la obediencia, aparece previamente la necesidad y voluntad decidida de 
escribir. Veamos un ejemplo: «me dé gracia para que con toda claridad y verdad yo haga esta 
relación que mis confesores me mandan (y aun el Señor sé yo lo quiere muchos días ha, sino 
que yo no me he atrevido)», V. Pról. 2.; cf. V.37.1., C Pról.1-3., etc. Además del artículo cita
do de Lázaro Carreter véase: SANGNIEUX JOEL, Santa Teresa y los libros, a.c., 760.

García: «esa fecunda paradoja por la que Santa Teresa, también en su 
actividad literaria, resultó ser tan radicalmente innovadora como tri
butaria de la formación recibida»65.

Resumiendo lo dicho observaremos que, por el hecho de la con
dición femenina, la mujer escritora veía limitado su campo de actuación 
al terreno de la experiencia personal y la oración, reconociéndole una 
autoridad doctrinal si se dirigía a otras mujeres, pero negándole cualquier 
tipo de autoridad doctrinal en el campo de la teología dogmática. Por 
otra parte, al no disponer de la posibilidad de formarse en las universida
des se veía abocada a la educación autodidacta. Y por último, debía estar 
muy atenta a las sospechas Inquisitoriales y al peligro de ser confundida 
con los movimientos alumbrados.

Dentro de estas limitaciones y sirviéndose de ellas, Teresa de Jesús 
logra una formación teológica autodidacta, se vale de su extraordinaria 
sensibilidad para captar y expresar el conocimiento por experiencia y 
aprovecha el momento histórico de renovación en la Iglesia Católica, 
emprendida por Cisneros en los comienzos del siglo XVI, encarnada 
en el movimiento teológico de los «recogidos», hasta el punto de lle
gar a convertirse en uno de sus grandes codificadores66.

Debemos convenir con Lázaro Carreter y la crítica actual, en la fuer
za comunicativa y la necesidad de autoexpresarse que emana de los 
escritos teresianos67. Ciertamente escribe por obediencia, como queda 
demostrado en innumerables testimonios, pero no es menos cierto que la 
obediencia a una autoridad superior es, al mismo tiempo, una apoyatura 
que le permite conseguir un mayor grado de libertad expresiva para verse 
libre de sospechas y llevar a término su voluntad de escritora68.



44

71

72

69 Los testimonios al respecto son numerosos. Destacamos los referentes a los Documentos Ofi
ciales del Proceso Canónico: «Pero la fuente interior de los escritos y la sabiduría teresiana la 
constituye, sin duda, el binomio personal de su 'fe' y de su 'experiencia' del misterio de la 
gracia», Voto de la Facultad Teológica de los Carmelitas Descalzos de Roma, en Santa Teresa 
de Jesús, Doctora de la Iglesia. Documentos oficiales del Proceso Canónico, Madrid 1970, 
122 y 115-116. Lo mismo opinan los teólogos censores: «Y es que ella no hace otra cosa que 
trasmitir su experiencia», Ibid. 224 y la Declaración del Promotor General de la fe: «sentando 
magisterio en el decir justamente con forma literaria sus altísimas experiencias», Ibid. 257; 
Steggink llegó a afirmar que se había proclamado «el doctorado de la experiencia», STEG- 
GINK OTGER, Experiencia y realismo en Santa Teresa y San Juan de la Cruz, Madrid 1974, 
162; cf. el artículo de ÁLVAREZ T., Santa Teresa de Jesús contemplativa. Experiencia de Dios, 
«Ephemerides Carmeliticae», 13 (1962), 9-62, publicado más tarde en ÁLVAREZ T.-CASTE- 
LLAN'O J-, Teresa de Jesús, enseñanos a orar, Burgos 1981, 149-241.

70 cf. capítulo 3.
GÓMEZ CAFFARENA )., Metafísica fundamental, Madrid 19832, 424

«L'immediatezza é un aspetto owio di qualslasi esperienza. L'esperienza implica un contat- 
to diretto con qualcuno o con qualcosa», O'COLLINS G., Teología Fondamentale, Brescia 
19842- 45; cf. ALVAREZ T., Experiencia cristiana y teología espiritual, «Seminarium», 14 
(1974) 101.

En este contexto y con estas determinadas limitaciones impuestas 
por el entorno, elabora su teología de la que ahora deberemos extraer

El punto de partida metodológico -como fácilmente se deduce de 
lo expuesto-, lo constituye la experiencia personal; con razón la Igle
sia ha reconocido en su figura el magisterio de la experiencia69. Ade
lantando el estudio que trataremos extensamente, diremos que 
experimentar -en su pensamiento- significa un modo de conocimiento 
en el que queda implicada toda la persona, quien al «pasar por algo» 
aprehende una determinada realidad, imprimiéndola en las entrañas 
de modo imborrable. La experiencia es histórica y dinámica, se sucede 
en el tiempo acumulativamente70.

Sabemos que toda experiencia conlleva una interpretación en el 
mismo instante de ser vivida; en palabras de Gómez Caffarena, «todo 
conocimiento humano hace una interpretación humana de la reali
dad»71 Si la experiencia indica conocimiento por inmediatez72, no es 
menos cierto que ésta aprehende e interpreta el objeto conocido en 
el mismo instante de la percepción. Las experiencias -dirá Edward 
Schillebeeckx-, «no son ni puramente objetivas, ni puramente subje
tivas, sino «un conjunto lleno de matices, en el que se dan cita la 
vivencia, el pensamiento, la interpretación, así como también el 
pasado, el presente y las expectativas de futuro...Los datos irre
ductibles de nuestras experiencias forman, pues, un conjunto en el 
que ya existe previamente una interpretación. Experimentamos in-



45

terpretando, sin que podamos trazar una línea divisoria clara entre el 
momento de la experiencia y el de la interpretación»73.

El sujeto cognoscente interpreta la experiencia dentro del para
digma cultural y las claves interpretativas que le aportan experien
cias anteriores7'. Cuando, debido a la estructura histórico-temporal, 
el hombre acumula nuevas vivencias, el conocimiento anterior 
queda subsumido y reinterpretado por la novedad aportada en las 
nuevas vivencias. Es decir, el tiempo reinterpreta experiencias pa
sadas y la distancia histórica resitúa el todo conocido en un nuevo 
paradigma. El paso del tiempo y la acumulación de nuevas 
experiencias hace posible, por un lado, comprender las experien
cias pasadas cargándolas de un significado más profundo y, por 
otro, la distancia del tiempo y las nuevas experiencias, amplían el 
punto focal y tienden a unlversalizar el objeto conocido. Consiste 
en «una interpretación ya de la 'interpretación' anterior..., 'recons
trucciones' de la realidad percibida mediante, anticipación de 
modelos 'verificables'»75.

En un tercer momento, la teoría, como conjunto de ideas que es
tructuran un pensamiento, bien sea implícita o explícitamente, contra lo 
que pueda parecer, no es totalmente ajena a la experiencia original y las 
experiencias que le sucedieron. Detrás de una teoría pura se esconde 
una estructura filosófica de significados, como presupuestos implícitos o 
explícitos y una experiencia originante. Todo autor tiene, aunque no sea 
consciente de ello, unos condicionamientos teóricos o presupuestos 
implícitos que determinan y estructuran su pensamiento76.

De este modo hallamos en Santa Teresa la siguiente estructura 
teológica: En un primer momento narra su experiencia. Es una ca
racterística común a la totalidad de sus escritos; en todos subyace en 
mayor o menor grado este dato de vital importancia. El libro más 
característico al respecto es «Vida». Ahora bien, si como ya hemos 
indicado, la experiencia implica intrínsecamente una interpretación, 
«Vida» es un libro autobiográfico y doctrinal; detrás del relato narra
tivo y biográfico se esconde una interpretación teológica. Lo deno-

73 SCHILLEBEEKX E., Cristo y los cristianos. Gracia y liberación, Madrid 1982, 25; «Ya la mis
ma 'percepción' interpreta», GÓMEZ CAFFARENA, o.c., 425.

74 Los elementos interpretativos de una experiencia concreta surgen de la misma experiencia 
consciente y de algo externo a ella: otras vivencias similares, SCHILLEBEEKX E., o.c., 25- 
26.

75 GÓMEZ CAFFARENA, o.c., 426
76 ORTEGA Y GASSET, Ideas y creencias, Madrid 197010, 15-33.



46

minaremos «discurso primero», porque es la primera trascripción 
escrita que conservamos de ella, en donde el tiempo reflexionado es 
muy dilatado, abarca hasta el año 1565 (contaba al acabar la re
dacción con 50 años de edad), tiempo más que suficiente para rein
terpretar lo experimentado y resituarlo en una clave interpretativa: la 
historia de su alma y de las misericordias de Dios para con ella, 
planteado al estilo agustiniano como una personal historia de salva
ción.

Nuevas y decisivas experiencias se sucedieron posteriormente 
hasta llegar a la culminación y consumación del matrimonio espiri
tual en 1572. Cinco años más tarde escribiría «Moradas». La inmensa 
novedad de las mercedes recibidas desde 1565, no suprime ni anula 
las anteriores narradas en «Vida», sino que las resitúa y reinterpreta 
en un nuevo paradigma hermenéutico. Le sirven para releer las ex
periencias del pasado, descubrir la novedad de las últimas en com
paración con las anteriores y el tiempo le separa de la inmediatez 
absoluta para unlversalizar y globalizar la doctrina". El uso de sím
bolos, en particular el «Castillo», confieren a la obra una unidad; la 
experiencia personal seguirá siendo un permanente «leimotiv», pero 
esta \ez se esconde en un anonimato difícilmente disimulado y se 
atreve a unlversalizar la enseñanza. Se ha dicho, con razón, que 

.Moradas» es el libro doctrinal por excelencia en nuestra autora. 
Entendamos doctrina en el sentido de un «discurso segundo» o «teo
ría dos», en cuanto la experiencia personal de la autora subyace a lo 
largo de toda la obra pero, al mismo tiempo, separándose de la 
inmediatez interpretativa, la sitúa en un contexto más amplio y ge- 
neraP.

Teresa de Jesús, por opción y por limitación ambiental -no era 
letrada-, nunca se separó de los dos primeros discursos que inclu-

77 «Santa Teresa -dirá Sangieux- nunca pudo resolver esta contradicción fundamental: escribir 
para sí misma, para sus confesores, para sus hermanas, o para el mundo entero», SANC- 
N'IEL'X ¡OEL, Santa Teresa y los libros, a.c., 760. Creo sin embargo que, el tiempo le fue ase
gurando en la universalidad de su mensaje y la posibilidad de que su enseñanza pudiera 
hacerse realidad en todo bautizado.

78 «Fundamental es por tanto que el conocer teológico de Teresa no se puede separar de su 
\ ida: es una vivencia. Consecuencia de ello es su deseo de alcanzar más perfectamente lo 
que poco a poco va experimentando. El amor es la única postura ante Dios», DOMÍNGUEZ 
REBOIRAS F., <EI amor vivo de Dios?. Apuntes para una teología de la gracia desde los 
escritos deSanta Teresa de lesús, «Compostellanum» 15 (1970) 26; la misma revista publicó 
la segunda parte de esta tesis presentada en Friburgo, aquella que específicamente aborda
ba el tema de la gracia, La teología de la gracia en Santa Teresa, «Compostellanum» 19 
(1974) 1-64. En adelante citaremos, para mayor comodidad del lector las dos partes con los 
números I y II.



47

79 En la exposición que acabamos de hacer sobre los tres «discursos» subyace todo el problema 
de la teoría del conocimiento y más en concreto la noción de epistemología. El problema 
excede ampliamente nuestro trabajo. Bástenos afirmar que la distinción en tres estratos es 
comunmente aceptada por los especialistas.

yen el «sentir» experimental del hombre. Por tanto, no elaboró una 
teoría, o «discurso tercero» que estuviera ajena a la propia expe
riencia. Ahora bien, sería erróneo presuponer que carece de una 
estructura teórica interpretativa de la misma experiencia. Ninguna 
de las lecturas, ni de los sermones, ni tan siquiera de la religiosi
dad popular podía prescindir de ella. En concreto, el conocimiento 
por fe, entendiendo en la expresión el contenido de los dogmas, 
que de un modo o de otro conoció, se constituyen en pre-juicios o 
presupuestos implícitos que recorren la obra e influyen directa
mente en la interpretación de la experiencia y por tanto de la doc
trina.

En consecuencia, nos encontramos ante tres niveles de conoci
miento interconexionados:

El discurso primero, o experiencia, por el cual, detrás de cada afir
mación aparentemente teórica, deberemos analizar la experiencia per
sonal que se oculta detrás.

El discurso segundo, propio del libro «Moradas», caracterizado por 
una reflexión ulterior de la experiencia, por ello mismo reinterpretativa 
de la experiencia original, objetivada y unlversalizada, convertida en 
doctrina «común» bajo el camuflaje del anonimato.

El discurso tercero, que no se presenta nunca como una elabo
ración teológica teórica, sino como unos presupuestos implícitos que 
condicionan la autocomprensión de la experiencia en su discurso segun
do. Demostraremos -por ejemplo- que la interpretación de Calcedonia 
que hace la Santa es un presupuesto teológico que determinó la concep
ción de la sacratísima Humanidad de Cristo, punto esencial de su doctri
na y que, por tanto, influye en la interpretación de la experiencia.

Los tres estratos se condicionan e interrelacionan mutuamente 
aunque el punto de inserción o clave de lectura de «Moradas» sea el 
discurso segundo. Desde la explicitación del mismo deberemos cons
tantemente adentrarnos, por un lado en la experiencia primera y su 
evolución que se oculta tras el dato doctrinal y, por otro, analizar -a 
pesar de las dificultades que conlleve- en el discurso tercero, lo no 
dicho pero implícitamente presente como presupuesto que condiciona 
dialécticamente los otros dos discursos79.



2. El libro del Castillo Interior

81

48

«Había deseado esta Santa Madre ver la hermosura de un 
alma que está en gracia, cosa harto de cobdicia para verla y 
poseerla. Estando en este deseo, le mandaron escribir un tratado 
de oración, la cual tenía ella muy bien sabida por experiencia.

A. Génesis del libro: Estructura autobiográfica.

La Santa coincidió con fray Diego de Yepes en el mesón de Aréva- 
lo probablemente a finales de 1 579 81. Yepes iba de Medina del Campo 
hacia Zamora y Teresa, con tres monjas, de Medina a Avila. Las incle
mencias del tiempo y la coincidencia en el mismo mesón propiciaron 
una larga conversación entre los dos. Yepes fue amigo, confesor y más 
tarde biógrafo de la Santa, se conocían desde hacía tiempo. Ella le 
explicó los motivos por los cuales había escrito el libro de las «Mora
das»; entresacamos del testimonio de Yepes los párrafos más clarifica
dores:

80 Del símbolo del matrimonio espiritual nos ocuparemos en el apartado siguiente, al pre
sentar las séptimas moradas. Para toda esta parte nos hemos servido abundantemente de 
los cursos dictados por Tomás Alvarez en el Teresianum de Roma; ÁLVAREZ T., Sulla 
dottrina delta N.S.M. Teresa nel libro delle Mansioni, Roma 1956, (texto en offset); ÁLVA
REZ T.. Introducción a la lectura del •Castillo Interior» o «Las Moradas», Roma 1976, 
apuntes elaborados por Jesús Castellano y transcritos y completados por Miguel Boyero 
en 1977.
SILVERIO data el encuentro en 1579, mientras que EFRÉN en 1580.

La presentación del libro «Moradas» la divido en tres aparta
dos: génesis del libro; finalidad y plan de la obra; por último, la 
estructura simbólica. Con ello dispondremos de una visión global 
que nos permitirá introducirnos posteriormente en las séptimas 
moradas.

Una experiencia oracional unida al cumplimiento de obediencia 
que le impone Gracián, motivan la redacción de un nuevo escrito 
que, sin embargo, no se convierte en un duplicado de «Vida» sino 
en una expresión doctrinal y didáctica que sirva a la vida espiritual 
de las monjas. El símbolo, como significado segundo trasciende la 
referencia primera dándole una aplicación a toda la vida cristiana. 
Teresa estructuró la obra en base a un símbolo principal, el «Casti
llo», al cual fue añadiendo otros complementarios, siendo los más 
importantes: el «gusano de seda», el «agua» y el «matrimonio espiri
tual»80.



49

82 BMC t.ll., 493-494.

83 El libro «Vida» estaba en la Inquisición desde 1575. Gracián no lo había leído.
84 ANTONIO DE SAN JOAQUÍN, Año teresiano, t. Vil, 1758, 149; cí. BMC t.lV, IX.

Víspera de la Santísima Trinidad, pensando qué motivo tomaría 
para este tratado, Dios, que dispone las cosas en sus oportunida
des, cumplióle este su deseo, y dióle el motivo para el libro. 
Mostróle un globo hermosísimo de cristal, a manera de castillo, 
con siete moradas, y en la séptima, que estaba en el centro, el 
Rey de la gloria con grandísimo resplandor, que ilustraba y her
moseaba aquellas moradas hasta la cerca; y tanto más luz partici
paban, cuanto más se acercaban al centro; no pasaba esta luz de 
la cerca, y fuera de ella todo era tinieblas e inmundicias, sapos y 
víboras y otros animales ponzoñosos. Estando ella admirada de 
esta hermosura, que con la gracia de Dios mora en las almas, 
súbitamente desapareció la luz, y sin ausentarse el Rey de la glo
ria de aquella morada, el cristal se puso y cubrió de oscuridad y 
quedó feo como carbón y con un hedor insufrible; y las cosas 
ponzoñosas, que estaban fuera de la cerca, con licencia de entrar 
en el castillo. Esta visión quisiera esta Santa madre que vieran 
todos...»82.

Por tanto, según Yepes, en el origen del libro hay una experiencia 
de oración «sobrenatural». T. Alvarez no excluye la razón sobrenatural 
contada por Yepes y admite que influyera en la elaboración del libro, 
aunque la última razón consista en una lenta génesis de la obra. Una 
experiencia oracional, por importante que sea, no justifica -en el caso 
de nuestra autora- la redacción de un libro. La Santa sólo escribió 
espontáneamente las cartas, relaciones y poesías; el resto siempre lo 
escribió obedeciendo el mandato de otros. En este caso provino de 
Gracián quien, en nota marginal a la biografía de Ribera, en el cap. VI 
del lib. IV escribe:

«Lo que pasa acerca del libro de las Moradas es que siendo yo 
su prelado y tratando en Toledo una vez muchas cosas de su espíri
tu, ella me decía: 'Oh, qué bien escrito está ese punto en el Libro 
de mi Vida, que está en la Inquisición'83 Yo le dixe: pues que no le 
podemos haber, haga memoria de lo que se le acordare, y de otras 
cosas, y escriba otro libro, y diga la doctrina en común, sin que 
nombre a quien haya acaecido aquello que allí dixere. Y así le 
mandé que escribiese este libro de las «Moradas» diciéndole, para 
más la persuadir, que lo tratase también con el Dr. Velázquez, que 
la confesaba algunas veces y se lo mandó»84.



87

88

89

50

85 BMC t.XV, 16

86 MPról.l.
«sujetándome en todo lo que dijere al parecer de quien me lo manda escribir, que son per
sonas de grandes letras», M Pról.3.

«Bien creo he de saber decir poco más que lo que he dicho en otras cosas que me han manda
do escribir, antes temo que han de ser casi todas las mismas...Si el Señor quisiere diga algo 
nuevo. Su Majestad lo dará o será servido traerme a la memoria lo que otras veces he dicho, 
que aún con esto me contentaría», M Pról. 2.

«la voluntad se determina a hacerlo muy de buena gana, aunque el natural parece que se 
aflige mucho», M Pról. 1.

El mismo Gracián nos cuenta el hecho en otra ocasión y con otros 
detalles, asegurando que debió insistir «con mucha importunación»:

«Persuadíle yo estando en Toledo...con mucha importunación 
que escribiese el libro...que se llama las 'Moradas'. Ella me res
pondió: ¿Para qué quieren que escriba? Escriban los letrados que 
han estudiado, que yo soy una tonta y no sabré lo que me digo; 
pondré un vocablo por otro con que haré daño. Hartos libros hay 
escritos de cosas de oración: por amor de Dios me dejen hilar mi 
rueca y seguir mi coro y oficios de religión como las demás her
manas, que no soy para escribir ni tengo salud ni cabeza para 
ello»85.

La conversación tuvo lugar el 28 de Mayo de 1577, en torno a 
Pentecostés. Queda confirmada por el testimonio de la Santa:

«Pocas cosas que me ha mandado la obediencia se me han 
hecho tan dificultosas como escribir ahora cosas de oración»86.

El entonces confesor de la Santa, Alonso Velázquez, biblista for
mado en Alcalá y futuro obispo de Osma, autorizó la redacción del 
libro, que comenzó a redactar pocos días después, el 2 de Junio de ese 
mismo año, en medio de una gran aridez. El Prólogo del libro induce a 
pensar que el motivo esencial por el cual redactó «Moradas» no es 
otro que la obediencia a una orden superior87. Ni se veía inspirada, ni 
creía poder decir algo nuevo de lo mucho ya escrito88, ni se veía con la 
salud suficiente69.

Del encargo de Gracián «escriba otro libro, y diga la doctrina en 
común, sin que nombre a quien haya acaecido aquello que allí dixere» 
deducimos fácilmente las dos características básicas del nuevo libro: el 
anonimato tras el que se ocultará la autora y el fundamento doctrinal del 
libro. En consecuencia, no estamos ante un duplicado de «Vida» sino 
ante un «tratado» espiritual de características bien diferentes.

No obstante la base autobiográfica es evidente. La autora se oculta-



51

«Con todo, sé yo que a ratos andaba harto temerosa; otros con 
grandísima confusión, que no sabía por dónde le había venido 
tanto bien. Éramos tan una cosa ella y yo, que no pasaba cosa por

90 El aspecto comunitario, como veremos, queda menos 
implícitamente presente a lo largo de todas las moradas.

91 Cta 8.19. a su hermano Lorenzo de Cepeda el 17-1-1577.

rá ante expresiones como «una persona», tras la que siempre alude a 
ella misma y que se acentuará conforme nos adentremos en las últimas 
moradas, sobre todo a partir de las quintas. Narra su propia experiencia 
sin datos ajenos a su aventura de encuentro con el Señor. Ella ha hecho 
un recorrido espiritual, que narra como arquetipo, subrayando que hay 
otras muchas posibilidades, otros muchos «caminos espirituales».

Sin mencionarlo nunca, está retratando un modelo de santidad 
personal dentro de la Iglesia Católica, caracterizado por la relación 
con Cristo en Dios, concebida históricamente90. Es decir, ella se au- 
tocomprende desde su proceso histórico, que concibe como historia 
de salvación por las misericordias que Dios ha realizado en su vida, 
con una perspectiva de madurez que da la experiencia y los años vi
vidos, 62 cuando comenzó a escribir el libro. Partiendo de la propia 
vida, reelabora los datos destacadles, organizándolos dentro del 
símbolo general del «Castillo», construyendo una teología experien
cia!.

«Vida» es un discurso primero, más próximo a la inmediatez de la 
experiencia. «Moradas» es un discurso segundo sobre la misma expe
riencia, con elementos radicalmente nuevos como son las séptimas 
moradas y la estructura general de la obra:

«Al obispo envié a pedir el libro, porque quizá se me antoja
ra de acabarle con lo que después me ha dado el Señor, que se 
podría hacer otro y grande, y si el Señor quiere acertase a decir; 
y si no, poco se pierde»91.

El discurso segundo se caracteriza por recoger el dato experiencia! 
desde la inmediatez interpretativa, pero con una distancia tal que de 
alguna manera lo objetiviza sin separarlo de la subjetividad y por ello 
lo convierte en teoría, aunque siempre en íntima relación con la pro
pia experiencia. El cúmulo de experiencias reinterpretadas constante
mente, la distancia en el tiempo y la adquisición de nuevas vivencias, 
posibilita un aparente desdoble de la personalidad de manera que la 
autora parece disociarse del objeto reflexionado que sigue siendo ella 
misma:

subrayado en la obra, aunque esté



94

95

52

su alma que yo estuviese ignorante de ella, y así puedo ser testigo 
y me podéis creer ser verdad todo lo que en esto dijere» ’2.

El dato puramente objetivo, o teoría, está presente en 'Moradas' 
como presupuesto o pre-juicio, sobre todo a partir del dato dogmático 
de fe que recibe y resitúa en un esquema teológico". Teresa nunca ela
boró un discurso tercero, aunque los presupuestos teológicos implíci
tos condicionan la interpretación de la obra"4.

B. Finalidad y plan del libro

Como hemos visto, el libro se escribe por obediencia ai mandato 
de Gracián y quizás de Velázquez; siendo cierto, este fin es externo a 
la obra; haciéndolo compatible, la Santa debía de encontrar otros fines 
que le dieran unidad. Gracián relata que debería servir a almas que 
siguen oración y precisan de la guía de quien ha vivido la experiencia 
antes que de personas muy doctas: «de las misma manera puede acae
cer en almas que siguen oración y espíritu, que más fácilmente se 
aprovechan de libros espirituales escritos de lo que se sabe por expe
riencia que no de lo que han leído y estudiado en doctores»95.

Sin embargo la Santa no cuenta con el razonamiento de Gracián 
cuando expone la finalidad:

«Díjome quien me mandó escribir, que como estas monjas 
de estos monasterios de nuestra Señora del Carmen tienen nece
sidad de quien algunas dudas de oración las declare, y que le 
parecía que mejor se entienden el lenguaje unas mujeres de 
otras, y con el amor que me tienen les haría más al caso lo que 
yo les dijese, tiene entendido por esta causa será de alguna 
importancia, si se acierta decir alguna cosa; y por esto iré 
hablando con ellas en lo que escribiré, y porque parece desatino 
pensar que puede hacer al caso a otras personas. Harta merced

92 M 6 8.4.

93 No queremos decir que el dato dogmático sea ajeno en última instancia a la experiencia 
porque históricamente no ha sido así, pero Teresa acoge el dato de fe y la interpretación 
dogmática del mismo con los presupuestos hermenéuticos de la época y los autores que 
leyó.
A este respecto considero clave el texto de CAD 1.9. que examinaremos en su momento: 
«que hay en Cristo dos naturalezas, una divina y otra humana. En esto no me detengo por
que mi intento es hablar en lo que me parece podemos aprovecharnos las que tratamos de 
oración». En ese <no me detengo» está la diferencia entre el discurso segundo y el tercero, 
o teoría.
GRACIÁN ). Dilucidario del verdadero espíritu, L.l, cap. 5, BMC XV, 16-17.



53

96 M Pról.4.

97 M Pról.4.

98 ÁLVAREZ T., Sulla dottrina delta N.S.M. Teresa nel libro delle Mansión!, o.c., 30.

me hará nuestro Señor, si alguna de ellas se aprovechare para 
alabarle algún poquito más»’6.

Del texto se deduce que la Santa será mejor entendida por «el 
amor que le tienen...si se acierta a decir alguna cosa», luego el saber 
decir y el amor de las lectoras determinan la finalidad. Pero antes de 
pasar adelante es conveniente conocer los destinatarios del libro.

Teresa escribe siempre sabiendo a quién dirige la obra, se siente 
incapaz de escribir en general; por ello sus escritos se convierten en 
cartas abiertas que le dan un carácter íntimo; por ello mismo deben 
tener una finalidad y destinatario bien concretos:

«Este tratado, llamado Castillo Interior, escribió Teresa de 
Jesús, monja de nuestra Señora del Carmen, a sus hermanas e 
hijas las monjas Carmelitas Descalzas»

El título fue añadido por Teresa, al concluir la obra, en la primera 
página del manuscrito. Ya en el prólogo había especificado que «como 
estas monjas de estos monasterios...tienen necesidad de quien algunas 
dudas de oración las declare»’7.

Ahora bien, da la impresión que, conforme iba redactando, fue 
ampliando y alargando el círculo de los destinatarios.

Hay una clara intención de retomar lo que ella misma había es
crito antes; lo indica su temor a repetirse, «bien creo he de saber decir 
poco más...antes temo que han de ser todas las mismas, si el Señor 
quisiere diga algo nuevo».

A las monjas, sus destinatarias principales, que no conocen el libro 
«Vida» por estar en la Inquisición, va a «declararles algunas dudas de 
oración» abundando en los datos de «Vida» «que decían estaban bien 
dichas» e incluso «por si se hubiera perdido». Pero, entonces, ¿«Mora
das» es una réplica a «Vida»?; esta pregunta debe responderse desde la 
misma obra; el hecho de que repita experiencias contenidas en «Vida» 
no basta para poder caracterizarlo como una autobiografía. Además, 
«Vida», más que una autobiografía es una relación íntima de concien
cia a sus confesores ¿cómo creer que hiciera una confesión de ese tipo 
a las monjas? Por ello nos inclinamos a creer que «Moradas» tiene una 
finalidad «expresamente doctrinal, sistemática y didáctica con el inten
to de enseñar algo útil para toda la vida espiritual de las monjas»’8.



G Estructura simbólica de ((Moradas»

'»•>

h.is motada?’. Ni 1 13. y M 1 2.8 «no pocas piezas sino un millón» M

54

loo
101

10.'

10 i

a. Qué entendemos por «símbolo»

\•‘.ui.i’» vvo?s volverá sobre el asunto en la misma obra. Por ejemplo: < Bien enriendo que es 
«ow imporlanie para vosotras declarar algunas interiores, como pudiere; porque siempre 
oímos cuán buena es la oración, y tenemos de constitución tenerla tantas horas, v no se nos 
de< lata m.U de lo que piulemos nosotras; y de cosas que obra el Señor en un alma declára
se poco, digo '•obrvn.ilin.il», M 1 .2.7.

M 1 2.7., lo mismo en M 4.2.7

M I I título.

M 1.2. título

«tkmi? mii<
1.2.12.

La Santa no ofreció nunca una descripción de la base simbólica 
del libro. En principio el «Castillo» sería una obra de orfebrería, de 
«diamante y cristal», que corresponde al alma, y Dios es el Sol que 
está fijo en su centro. Así, todo el proceso consistiría en la ilumina
ción; pero no desarrolló esta base simbólica.

El Castillo además tiene connotaciones guerreras, pero idealizado, 
casi sin arquitectura, ni columnas, ni ventanas: unas moradas en su 
interior, una puerta y un muro que lo rodea.

l a estructura interna del castillo tampoco está delimitada: sabemos 
que hay muchas moradas pero no las describe’ '. Generalmente espe-

Tenía la intención, desde el comienzo, de aclarar las dudas de 
oración y sus dificultades. Este dato es de suma importancia porque 
para Santa Teresa el desarrollo de la vida de oración resume toda la 
vida espiritual; en la oración se condensa toda la respuesta del hom
bre a la llamada de Dios; la oración, como podremos comprobar, en
globa todos los elementos de la relación de la persona humana con 
Cristo en Dios". Lo relativo a la oración son las cosas interiores en las 
que ahora va a profundizar en lo «sobrenatural», porque «entiendo 
que algunas no las había entendido como después acá, en especial de 
las más dificultosas»100. En el título ha señalado que se trata de un 
«tratado», palabra que tiene un contenido doctrinal. Una vez acabada 
la obra dividió los capítulos y los tituló. Todos ellos tienen un carácter 
universal y no personal, aunque se encuentren detalles propios de 
experiencia. Por ejemplo, «trata de la hermosura y dignidad de nues
tra almas»10', «trata de cuán fea cosa es un alma que está en pecado 
mortal»102.



55

104 M 1.2.11, 1.2.8, 5.1.5, 6.1. Título, etc.

105 M 1.1.3; «no llega casi nada la luz que sale del palacio donde está el Rey», M 1.2.14.

106 LEVI-STRAUSS, «Introduction a l'ceuvre de Marcel Mauss», en MAUSS M., Sociologie et 
anthropologie, París 19684, .XIX

107 DIDIER R , Les Sacrements de la loi, la Páque dans se signes, París 1975, 24-30.

108 RICCEUR P., De l'interpretation. Essai sur Freud, París 1965, 26-27.

cifica que en cada morada hay muchas pero, a veces, también dirá 
una «pieza» indicando que cada morada sólo tiene una estancia'04. 
Frecuentemente habla de que la séptima morada, «la principal», «la 
del centro», es como un «palacio dentro de otro105. La imagen más 
adecuada para representarnos el interior del castillo corresponde a una 
concepción circular concéntrica, mejor que como ascensión en esca
lera de las moradas, aunque exista un cierto ritmo ascensional.

La Santa por tanto articula el libro en base a unas «comparacio
nes», siendo la principal la del castillo junto a otras como el gusano de 
seda o el matrimonio, que ella denominará «grosera comparación».

Actualmente el concepto de símbolo es el que mejor recoge lo que 
la Santa entiende por comparación y ofrece la posibilidad de releer la 
obra con una clave hermenéutica precisa. Por ello, explicaremos a 
continuación qué entendemos por símbolo.

Distinguiremos, siguiendo a P. Ricceur, entre símbolo y signo. Por 
símbolo se entiende, en su concepción mas amplia, el conjunto de sig
nificaciones que utiliza una cultura, por medio de las cuales, sociedad 
e individuo se identifican. Una de las estructuras esenciales que orga
nizan una sociedad lo constituye el universo simbólico religioso'06. El 
símbolo es una mediación necesaria en la cultura porque nada es 
absolutamente inmediato, nada está «presente», todo está «representa
do». La misma identidad personal no es evidente al ser, ha de ser des
cubierta progresivamente107. En el caso teresiano la cuestión es la 
siguiente: Teresa hablará de representación progresiva de Cristo, la 
relación con Él es por representación, no por presencia inmediata y 
posesiva del Otro.

En un sentido más limitado, el símbolo es una estructura inten
cional que no consiste en la relación del sentido a la cosa, sino en una 
relación de sentido a sentido, de sentido segundo a sentido primero, 
tanto si es una relación de analogía como si no lo es; por eso se distin
gue del signo108. Por ejemplo, la palabra «agua» envía a una cosa y a 
un concepto que la cosa designa y representa; la palabra «agua» es un 
signo que nos permite expresar lo que percibimos como realidad bajo



I

56

Lévi-Strauss, L. Althusser y M. Foucault son los autores que la han aplicado.

BERNARD CH. A., ‘Símbolos espirituales^, NDE, Madrid 1983, 1304.

RICCEUR P., o.c., 27.

109

1 10

111

b. Los símbolos en «Moradas»

esa palabra. Pero la palabra «agua», puede enviarnos a un segundo 
significado establecido sobre el primero, designando el elemento que 
fertiliza o devasta, hace nacer la vida o la destruye. Como símbolo 
evoca la existencia humana como vida o como muerte.

El estructuralismo añade un tercer significado al símbolo, que no 
aplicaremos a nuestro caso porque cierra la vía a una interpretación teo
lógica al negar la significación intrínseca. No es un sentido segundo que 
exprese algo de la existencia humana y dependiente del primer signo. 
No funciona por representaciones, sino por estructuras independientes 
de los sujetos. El símbolo ocupa un lugar, es un elemento más dentro de 
una estructura independiente y el significado no le viene dado como 
segundo significado, como sucedía en la interpretación anterior, sino 
por el lugar que ocupa dentro del conjunto de elementos simbólicos. No 
tiene, por tanto, una significación intrínseca y debe su sentido al lugar 
que ocupe en la estructura simbólica independiente"”.

En conclusión, el símbolo consiste en el movimiento que conduce 
de un primer sentido, inducido por el signo y concerniente a la cosa, a 
un segundo significado que concierne a la existencia humana; es por 
ello metafórico. El lenguaje simbólico parte de la imagen para pasar, 
como decimos, a otro significado; en cambio, la alegoría parte de un 
concepto abstracto, por ejemplo, justicia; y busca una traducción plás
tica: la diosa con la balanza y la espada"0.

La relación entre el primer sentido y el segundo puede ser de ana
logía, pero también puede no serlo; esta es la segunda parte de la defi
nición que Ricoeur da al símbolo. Puede haber un misterioso «como», 
el sentido primero es «como» y aquí podríamos incluir la terminología 
teresiana, «comparación» del símbolo nupcial; o puede ser también de 
«ocultamiento», un primer sentido oculta un segundo que habrá que 
descubrir, como sucede en el sueño. El símbolo se vehicula a través 
del lenguaje. Por otra parte, no es posible su existencia simbólica sin 
un principio de interpretación; pertenece orgánicamente al pensamien
to simbólico en el doble sentido que antes citábamos'".

A diferencia de «Vida», el libro que nos ocupa abunda en el



57

un lenguaje apropiado al misterio indecible del hombre y

empleo del lenguaje simbólico que sirve para articular el contenido 
doctrinal y experiencial de la autora. A este propósito dice T. Álva- 
rez: «Los símbolos van dando cuerpo a tres filones temáticos: el pri
mero, un relato autobiográfico; la autora cuenta su vida, pero no la 
de superficie fuera del Castillo (peripecias, luchas, derrotas), sino la 
de dentro, itinerario humano y cristiano del alma. El segundo, una 
lección de interioridad, especie de mensaje enviado desde su castillo 
a lo hondo del castillo interior del lector para avivarle su vocación 
de trascendencia y su sed de Dios. Y tercero, el sentido de la vida 
cristiana, formulado en versión original, muy femenina, sin compro
misos con las sabihondas explicaciones de los teólogos de 
profesión»"2.

Hay que añadir que los motivos que inducen a la Santa a intro
ducir símbolos dan a la obra un contenido: estético, por la belleza 
que conlleva el introducir motivos plásticos de la naturaleza; peda
gógico, porque facilitan, al igual que la parábola, la comprensión 
del mensaje y, en tercer lugar, el recurrir al lenguaje simbólico faci
lita la expresión y comprensión del «misterio» de relación entre 
Dios y el alma. La experiencia de Dios es inefable y no se puede 
reducir a fórmulas filosóficas o teológicas. El lenguaje simbólico 
posibilita 
de Dios.

Teresa no elaboró símbolos cósmicos como San Juan de la Cruz, 
sino que todos ellos son sencillos. El libro queda articulado alrededor 
del símbolo «castillo» que, junto a agua y fuego, gusano de seda-ma
riposa y matrimonio, forman el entramado literario-simbólico del libro. 
Los demás símbolos se construyen progresivamente sobre éste que es 
el esencial y del que recibe nombre el libro: «Castillo Interior»"3. Estu
diaremos tres aspectos: la estructura del «castillo, las posibles fuentes 
de inspiración y los términos sinónimos a «moradas», a saber, «gra
dos» y «estados» de oración.

En tres textos se concreta el símbolo. Comienza el libro así:
«considerar nuestra alma como un castillo todo de un dia

mante o muy claro cristal, adonde hay muchas moradas. Que si 
bien lo consideramos, hermanas, no es otra cosa el alma del jus-

112 ÁLVAREZ T. En torno ¿ti Castillo Interior de Santa Teresa, Roma 1978, 3. Traducción al cas
tellano de los artículos publicados en «II Messaggero del Bambino Gesü» en 1977.

113 «Una vez mostradas a gozar de este castillo», M Epíl.2. Sobre el origen del símbolo y las 
diferentes teorías véase el trabajo de PRIETO HERNÁNDEZ, JUAN MIGUEL, Los orígenes 
de la alegoría del Castillo Teresiano, «Teresianum», 42 (1991) 585-608.



t

114

58

115
116
117
118
119
120
121

M 1.1.1.; «Pues consideremos que esle castillo tiene -como he dicho- muchas moradas, 
unas en lo alto, otras en bajo, otras a los lados; y en el centro y mitad de todas éstas tiene la 
más principal, que es adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el alma.», M 
1.1.3;cf. M 1.2.8.

M 1.1.3, 1.2.1; 2.4; 3.1.5; 3.2.4. etc.

M 1.2.8., 2.4.6., 3.1.8. etc.

M 1.1.7, 5.1.2, 6.4.4, 6.4.9. etc.

M 1.1.2.

M 1.1.6; 7.4.1.

M 1.1.5, 1.2.15;M 1.2.4, 2.9. etc.

M 1.2.4; 6.2.3.

reciben diversas denominaciones: 
«maestresalas», «amigos y parientes» 
los «sentidos», vasallos y criados del alma

to sino un paraíso adonde dice él tiene sus deleites. Pues ¿qué tal 
os parece que será el aposento adonde un Rey tan poderoso, tan 
sabio, tan limpio, tan lleno de todos los bienes se deleita?... Pues 
si esto es, como lo es, no hay para qué nos cansar en querer 
comprender la hermosura de este castillo'".

Los elementos particulares del «Castillo» tienen poco interés por 
la escasa importancia que les concede la autora; una somera des
cripción ayudará a completar la idea de conjunto:

El Castillo es el alma; en el centro habita el « 
decir, Dios; en esa morada principal, «palacio del Rey 
Rey» que es el «centro del alma» o «cielo empíreo»"5.

En el interior del castillo hay «moradas», «aposentos», o «pie
zas», -además de la principal y central-, arriba, abajo y a los lados. 
Con ellas se designa los estados de perfección y los grados de ora
ción, en definitiva, la situación diferenciada del alma en su relación 
con Dios"6.

En el exterior existe la puerta de entrada del castillo que es la 
«oración y consideración»”7 junto al «engaste o cerca» que corres
ponde al «cuerpo» y de modo indirecto al «mundo»"8; y aún más ex
terior el «cerco o arrabal», es decir, el conjunto de las cosas que no 
son el alma y que dificultan el movimiento de interiorización hacia 
el centro"’.

Los elementos secundarios del símbolo son la «ronda del casti
llo» y los «enemigos». Los primeros lo forman los «guardas» o poten
cias del alma dispuestas «a pelear» por defender el interior y que 

«alcaides», «mayordomos», 
12°. En los aposentos bajos viven 

Ul. En cada una de las

Rey», el «Sol», es
» o «cámara del



I

59

«víboras

122 M 1.2.11-15; 2.2-3; 5.1.5.

123 Sigo a ÁLVAREZ T., Sulla dottrina della N.S.M. Teresa nel libro delle Mansión!, o.c. 41 y 
ss.

124 M 1.2.14.

125 M 1.1.5.

126 cf. M 1.1.6-8; 7.1.3.

127 M 4.3.2.

128 M 1.2.12.

129 M 2.9.

moradas inferiores se encuentran a su puerta los enemigos: «demo
nio, «legiones», «todo el infierno», «sabandijas», «cosas ponzo
ñosas», «culebras», «víboras», «bestias y fieras», «lagartijillas 
agudas»122.

En el «Castillo» se da un fuerte dinamismo: desde el centro, el Sol 
intenta llenar de luz la totalidad de las estancias, mientras que, desde 
fuera, las tinieblas que lo circundan luchan por invadirlo de bestias y 
oscuridad; a medida que el alma se interna hacia el centro o rindién
dose se pierde, las estancias se van llenando de luz o de oscuridad123.

El Sol nunca deja de trasmitir su luz, pero ésta llega disminuida a 
las estancias exteriores, «aún no llega casi nada»124. En la medida en 
que el alma se vaya acercando al centro, las moradas exteriores irra
diarán la luz proveniente del centro ahuyentando las oscuridades y 
bestias inmundas hasta que, incluso el cuerpo, quede inundado por la 
luz.

El alma, en su estado más negativo se encuentra en la «ronda del 
castillo», más allá de la puerta, porque no hace oración125. Aquí el 
hombre es la sombra de sí mismo y, si estuviera en pecado mortal, se 
asemeja a la misma tiniebla. No estando en pecado grave, pero sin 
oración, el alma está enferma con «perlesía», como «estatua de sal», 
«tullida»; su esfuerzo consistirá en «entrar» en el castillo mediante la 
oración126.

Las potencias y sentidos, como vasallos de alma que son, le son 
traidores cuando ésta se encuentra en la ronda o fuera del castillo'27. 
En las primeras moradas casi no tienen fuerza para luchar128, o se vuel
ven en contra del alma'29. Sólo más adelante se convierten en sus ver
daderos aliados.

Por otra parte, el demonio, no deja de combatir en casi ninguna 
de las moradas; en cada una de ellas tiene legiones de demonios



V

136

60

130
131
132
133
134
135

M 2.3-5; 1.2.15.
M 2.5.
M 6.2.6.
M 1.2.8, 2.8, 1.2.14. etc.
M 5.1.5.
El término «estado» tiene otro significado que no interesa para nuestro trabajo: la situación 
de la persona en la sociedad civil, casado, soltero, religioso...; cf. V 3.2,13.5, 23.6, 27.15, 
C 8.2. etc.; esta concepción es ampliable a la situación económica o clase social a la que 
se pertenece; cf. C 27.5.

V 13.2, M 5.3.1,4.3.10, 5.3.7, 5.4.5, 6.4.4, 6.7.3, 6.11.7, 1.2.12, C 6.4, 16.6, CAD 7.3.

para impedir los avances del alma hacia el «centro»"11; según la San
ta, si el demonio observa que el alma se apareja para continuar su 
aventura interior, junta todas las legiones de demonios para en
torpecerla y hacerla salir fuera"'. A partir de las quintas moradas 
pierde poder, e incluso no puede acceder a las zonas más íntimas de 
la persona"2.

Las «bestias», «sabandijas», «culebras»..., son las dueñas de la si
tuación cuando el alma se encuentra en el exterior del castillo. En las 
primeras piezas, las más bajas, entran con el alma y la persiguen para 
impedirle que vea la luz que proviene del fondo e incluso procuran 
que vuelva al exterior"3. A partir de las cuartas moradas, pocas podrán 
adentrarse, salvo algunas más sutiles"4.

Adelanto aquí un detalle de importancia que demostraré después: 
las siete moradas tienen gran vida interior; en cada una de ellas se 
suceden diversos acontecimientos, grados de oración...El léxico tere- 
siano para describir el conjunto de fenómenos que suceden en cada 
una de las moradas se denomina «estado»"5. El «estado» indica la 
situación de la persona en las diferentes etapas del proceso relacional, 
englobando la oración junto con sus consecuencias"6; es decir, por 
«estado» debe entenderse la relación del alma con Dios en su totali
dad: relación y conciencia de presencia de la Trinidad, relación con 
Cristo, transformación progresiva por los «efectos» de la oración y pra
xis del hombre o finalidad de la merced. Por tanto, resulta insuficiente 
clasificar un «estado» determinado únicamente por la nominación del 
grado de oración. El «estado» contempla la relación del hombre con 
Dios en los cuatro aspectos reseñados.

El símbolo del agua adquirió gran relevancia en «Vida»; se sirvió 
de ese elemento para estructurar el discurso sobre los grados de ora
ción correspondientes hasta las sextas moradas. En «Moradas» volve
mos a encontrarlo aunque no como símbolo estructurante de todo el



141

142

61

137
138
139
140

. Con el simbolismo del agua 
un punto fronterizo: el esfuerzo

M 4.2.2.
M 4.2.3.
M 4.2.9.
Sigo el artículo de CASTELLANO J., Lectura de un símbolo teresiano. La metamorfosis del 
gusano de seda en mariposica como ejemplo de una teología simbólica, «Rev. Esp.» 165 
(1982)
Por ejemplo, S. Basilio el Grande, San Ambrosio y San Isidoro; cf. CASTELLANO )., Lectura 
de un símbolo teresiano. a.c. 533-535
OSUNA F., Tercer Abecedario, tr. 16, cap. 6., Madrid 1972, 470.

discurso; concretamente aparece en el capítulo segundo de las cuartas 
moradas para explicar la oración de quietud1’7:

«Estos dos pilones se hinchen de agua de diferentes mane
ras: el uno viene de más lejos por muchos arcaduces y artificio; 
el otro está hecho en el mismo nacimiento del agua y vase hin
chendo sin ningún ruido»'38.

Apoyándose en el símbolo de los dos «pilones» explica la diferen
cia entre los «contentos» que se pueden conseguir mediante la medi
tación, mientras que la otra fuente tiene su nacimiento en las aguas del 
mismo Dios y es una merced «sobrenatural». Después de volver sobre 
el símbolo del «castillo» retorna al simbolismo del agua en el mismo 
capítulo: «no se ha de traer esta agua por arcaduces como la pasada, si 
el manantial no la quiere producir»'31’ 
explícita la realidad de la gracia ante i 
humano y el don de Dios, «agua viva».

El símbolo del gusano de seda no tiene amplia tradición en la lite
ratura religiosa"0. Algunos Padres de la Iglesia lo utilizaron como ima
gen de regeneración o resurrección de los muertos con alguna 
imprecisión en la descripción; también Dante Alghieri y algunos textos 
de la mística islámica, como el escritor persa del siglo XII Rumi"'.

En el XVI español encontramos que F. de Osuna y Luis de Granada 
desarrollaron el tema; el «Tercer Abecedario» de Osuna fue leído por 
la Santa, no así el libro de Fray Luis de Granada «De la introducción al 
símbolo de la fe». Leemos en el «Tercer Abecedario»:

«Poca cosa es a los que quieren ser perfectos sacar de las cosas 
ya dichas el amor, pues que no alcanzarán la cumbre de la perfec
ción hasta que saquen el amor de las mismas virtudes que obran y 
lo pongan en Dios para que vivan en sólo amor, como la palomica 
que sale del gusano de la seda al fin de su obra»"2.
Gracián desarrolló el símbolo en la descripción de los siete esta

dos:



iI

62

143

144

BMC, Dilucidario del verdadero espíritu, XV, 85.
BMC, Dilucidario del verdadero espíritu, 85-88. He tomado la cita del artículo de CASTE
LLANO J.. Lectura de un símbolo teresiano, a.c., 545-546.

«Pues este gusano de la seda tiene siete estados o le acaecen 
siete sucesos en todo el discurso. El primero, cuando comienza a 
vivir y dicen que con el calor del pecho de una doncella recibe la 
vida mejor que con otra cosa, y comienza a rebullir aquella semilla 
de donde nace que es corno granillos de mostaza. Lo segundo, 
come el gusanillo hojas de moral y duerme, con que se sustenta y 
crece. Lo tercero, después de ya crecido, labra la seda, sacando 
aquellos hilos de sus propias entrañas. Lo cuarto, ya que ha labrado 
su capullo, queda recogido y encérrado dentro de él. Lo quinto, 
muere allí dentro del gusano. Lo sexto, conviértese aquel gusano 
muerto en una mariposa o palomita blanca, la cual rompe el capu
llo y sale volando, y sin reposo busca donde descansar. Lo séptimo 
y último, muere aquella palomita, desentrañándose para dar de sí y 
dejar innumerables granillos de semilla, de donde nacen otros 
muchos gusanos»14’.

La aplicación del simbolismo la explica Gracián así;
«Este varón espiritual pasa por siete estados y tiene siete suce

sos de espíritu, que hemos comparado a siete moradas. El prime
ro, cuando vive y se pone en estado de gracia mediante la 
penitencia que tiene su origen del conocimiento propio de sí y de 
sus pecados y del conocimiento de Dios... El segundo estado del 
espíritu es rumiar con la meditación y oración las hojas de los 
morales que son los conceptos sacados de los libros devotos... El 
tercer estado del varón espiritual es cuando enriquecido con la 
oración se ejercita en actos interiores y exteriores de virtudes con 
que cobra fortaleza contra las tentaciones; que esto es como labrar 
la seda... El cuarto estado es cuando el alma entra en el recogi
miento..., que se compara a lo que hace el gusano cuando se 
encierra dentro de su capullo... El quinto estado...corresponde a la 
muerte del gusano, es cuando el alma llega a la unión comenzada 
e imperfecta, en la cual ya muere al mundo, porque se resuelve de 
no hacer cosa sino lo que agradare a Dios... El sexto estado es de 
las almas espirituales que llama la Madre Teresa unión consumada, 
y corresponde a cuando viva la palomilla en quien se ha converti
do el gusano muerto y vuela...El séptimo estado del espíritu en que 
la mariposa muere, desentrañándose toda para dar fruto de sí, es 
cuando llega a la unión totalmente consumada y a la quietud en 
Cristo amado»'44.



63

145 ÁLVAREZ T., Sulla dottrina della N.S.M. Teresa nel libro delle Mansioni, o.c., 46

146 cí.Capítulo VI, apartado 3. B. a.: El símbolo de la mariposa...

147 CASTELLANO J„ Lectura de un símbolo teresiano, a.c., 547 y 561.

3. Las «séptimas moradas»

En esta introducción a las séptimas moradas debo explicar el por 
qué de una metodología que considera lo nuclear del pensamiento 
teresiano el estado del matrimonio espiritual y que, por consiguiente, 
justifique el adentrarse en la teología teresiana desde la madurez de su

Teresa introduce el símbolo en M 5.2.1. y lo desarrolla en M 5.2.2- 
3. Con la oración de unión se produce la muerte del gusano y el naci
miento de la mariposa, es decir, la transformación y vida nueva del 
hombre que vuela hacia Dios; así concreta y completa el simbolismo 
del «castillo».

Gracián interpretó correctamente el símbolo teresiano, aunque, a 
mi entender, concedió la misma importancia a cada uno de los ele
mentos, cuando el único elemento que interesó a la autora en el sím
bolo del gusano es la transformación del gusano en mariposa, la vida 
nueva que surge del cambio, con la que explica el estado de unión y 
la situación del alma a partir de las 5M. Observemos también que la 
oración en cuanto tal no interesa en la explicación del símbolo. El 
punto de partida es el estado de pecado, el gusano edifica la casa que 
es Cristo, pero una vez que se transforma en mariposa abandona la 
casa y no puede volver a vivir dentro, por lo que el simbolismo debió 
ser abandonado en las mismas moradas quintas, aunque lo retome en 
M 7.3.1.'45. Aunque volveremos sobre el tema al analizar M 7.3.1., 
adelanto aquí la importancia que tiene el vuelo de la mariposa y su 
posterior muerte en las séptimas moradas porque, de este modo, las 
sextas moradas deben interpretarse como el feliz encuentro de alguien 
renacido o muerto a sí, pero que aún no ha encontrado su reposo y 
queda encendido en deseos de amor hasta la consumación del matri
monio espiritual146.

Jesús Castellano entiende que la inspiración bíblica del símbolo 
del gusano de seda se halla en Colosenses 3, 3-4: «Habéis muerto y 
vuestra vida está oculta con Cristo en Dios» que «conduce al cristiano 
por caminos de identificación real con los sentimientos de Cristo para 
abrirle la posibilidad del don de la nueva vida, florecida desde la raíz 
bautismal»147.



r

visión global de las 7M

64

i

148

149

HERRÁIZ M. Introducción a las Moradas de Santa Teresa, Castellón 1981, 127

«Posiblemente lo más conveniente fuera empezar el análisis por la última morada, donde 
Teresa desvela plenamente su secreto y, además, porque cae de su peso que la meta pre
juzga la trayectoria. Pero prefiero seguir paso a paso el desarrollo gradual del pensamiento 
de la autora, que, aunque sabedora del final, estructura la marcha 'acomodándose al lec
tor y a su propia andadura’», CASTRO S., La experiencia de Cristo, centro estructurador 
de das Moradas>, en Actas del Congreso Internacional Teresiano, II, Salamanca 1983, 
930. También Garrido se plantea ambas posibilidades optando por la histórico genética, 
«porque la experiencia fundamenta la doctrina. De ahí que la espiritualidad teresiana ha 
de estudiarse evolutivamente»; sin embargo reconoce a continuación que, «únicamente 
desde la cumbre del matrimonio místico podía contemplar Teresa todo el camino que 
conduce a ella»; GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresiana, 
Burgos 1969, 160.

pensamiento. A continuación, presentaré una visión global de las 7M 
desde el símbolo que las articula: el matrimonio; podremos comprobar 
cómo evolucionó con el tiempo, desde el desposorio con Cristo en el 
momento de la profesión religiosa y la consumación del matrimonio 
en la escatología, a otra teología que adelantaba el encuentro escatoló- 
gico a esta vida, en el estado del matrimonio espiritual. Finalmente, 
demostraré las razones por las cuales debe considerarse espuria la R 
38, y lo que entiendo por mística.

A. Justificación de una metodología prospectiva

Una frase de Maximiliano Herraiz resume perfectamente el objeto 
de nuestro estudio sobre las séptimas moradas: «son la revelación más 
grandiosa de la Persona»148. En efecto, nuestro trabajo adopta esta mis
ma perspectiva, la de descubrir en la experiencia y doctrina de Santa 
Teresa quién es el hombre, cómo es la persona humana que se ha 
encontrado con Cristo, en definitiva, cuál es el paradigma de la perso
na humana.

Metodológicamente, se pueden aplicar dos tratamientos diferentes 
a la obra teresiana: uno histórico-genético, por medio del cual se ana
liza la teología de la autora desde la evolución progresiva de su pensa
miento; así, un análisis del «Castillo» examinaría una morada tras otra 
hasta llegar a las séptimas. Es, con mucho, la vía preferida por los tere- 
sianistas porque la consideran más adaptada al proceso del lector y 
respetuosa con el desarrollo de la obra. Sin embargo, avisados analis
tas que siguen dicha vía, como es el caso de Secundino Castro, se pre
guntan incesantemente por la posibilidad de partir decididamente de 
las séptimas, siendo conscientes de que en ella se esconden los más 
elevados secretos de la teología teresiana149.

El hecho de tratarse de una de las más elevadas cumbres ele la mis-



65

tica castellana, envuelve las séptimas moradas en una especie de halo 
misterioso. Si todo análisis implica una disección, ¿con qué derecho 
aplicarlo a una experiencia tan cimera y misteriosa?; siendo una expe
riencia tan elevada y reservada a ser experimentada por tan pocas per
sonas, ¿con qué derecho adentrarnos en ella y analizarla?.

Un segundo método -el adoptado en este trabajo- privilegiará las 
séptimas moradas; es decir que, en mi opinión, las séptimas contienen 
la esencia de la teología teresiana por diversos motivos:

La diferencia entre sextas y séptimas, según confesión de la San
ta, es mínima; ambas están estrechamente relacionadas. Pues bien, 
todo lo escrito por Teresa y conservado se redacta cuando ella vive la 
experiencia de las sextas moradas y una buena parte de los escritos 
son posteriores al matrimonio espiritual, a saber, el libro «Moradas» 
en su totalidad, un buena parte de las cartas conservadas, la mayor 
parte de las «Relaciones», la totalidad del libro «Fundaciones», la 
redacción definitiva de «Conceptos del Amor de Dios», varías poesí
as, el «Modo de visitar los Conventos»; es decir, que la mayor parte 
de los escritos son posteriores a la experiencia del ME. Es sorpren
dente que no abunden los trabajos sobre las séptimas moradas si 
tenemos en cuenta que en Teresa de Jesús la experiencia condiciona 
su obra y una gran parte de ella se escribe desde la experiencia del 
ME.

Pero además, en mi opinión, las 7M recogen la esencia de su 
teología, porque no son un aparte ni una novedad radical respecto a 
escritos anteriores, sino la culminación de un pensamiento que se 
fue gestando con el paso de los años. Las 7M recogen el germen, 
desarrollado desde el principio del proceso y por ello se constituyen 
en una opción tan válida como la histórico-genética, de la que es 
complementaria. Porque tan error es prescindir de 7M o considerar
las un apéndice misterioso y de difícil acceso a quienes no las 
hemos experimentado, como centrarse en las 7M sin analizarlas 
desde el conjunto de la obra. Nuestro trabajo pretende estudiar los 
elementos esenciales de las 7M a la luz de toda la obra. Un trabajo 
posterior -y este es uno de los límites del presente estudio- debe 
rehacer el camino desde las primeras, una vez que de las 7M se ha
yan extraído las claves de lectura y los presupuestos implícitos que 
en ellas aparecen.

Pero, para ceñirnos al objeto de nuestro estudio, debemos afirmar 
nítidamente que -en mi opinión-, las 7M contienen el núcleo de la 
teología teresiana, la culminación de lo que estaba en germen desde el 
comienzo y que, por tanto, no se puede entender el pensamiento de



I

151

66

I

150 ERMANNO DEL SS. SACRAMENTO, Le settime mansioni, en Santa Teresa maestra di ora- 
zione, Roma 1963, 221-243.
M 2.8; cf. (ambién, M 1.1.3, 2.1 y 5; el dinamismo y prospectiva está presente desde 
«Vida»; «los ojos en Él», V 35.14, V 15.11.; «los ojos en nuestro Esposo», C 2.1, 16.10, 
23.3, M 7.4.8, F 29.33.

152 Son constantes las alusiones al permanente avance que debe realizar el alma hacia la inte
rioridad que le acerca al «centro», consecuencia de la gracia divina y el esfuerzo humano; 
ct., M 1 2.11, 2.1.9, 3.2.8, 4.1.1.0, 4.3.14, 5.1.12, 5.2.7, 5.3.1,5.4.10, 6.8.2. etc.

B. El símbolo del matrimonio espiritual

El excelente estudio de Angel María García Ordás señala que, ni el 
término «esposa», ni el de «matrimonio espiritual» aparecen en la R 
35, relato autobiográfico o primera interpretación de la experiencia; 
tampoco está ligado a la percepción consciente y continuada de la

Teresa sin sumergirnos en ellas150. En 7M están los paradigmas claves 
de la obra. A un autor se le puede analizar progresivamente o prospec
tivamente, es decir, desde su último pensamiento, partiendo del presu
puesto implícito de que el culmen está en germen desde el principio, 
aunque termina de estructurarse al final; ésta es la opción que adopta
mos sin por ello menospreciar otras posibilidades, sino considerándo
las complementarias.

En última instancia, la razón de ser de una metodología pros
pectiva debe ser inherente al mismo texto. El dinamismo histórico del 
relato destaca por su evidencia: Teresa plantea el libro como un 
recorrido histórico que, partiendo de la realidad mínima y pecadora 
del hombre, aspira a conducirle hasta su desarrollo final como per
sona creyente en Cristo; ya desde el principio, sin adelantar acon
tecimientos, aunque con eficacia, obliga al lector a partir de su 
realidad pero, al mismo tiempo, situándolo en un futurible que debe 
desear con «determinada determinación»: la búsqueda de Cristo, o lo 
que es lo mismo, «poned los ojos en el centro»151; el «centro» no es 
otro que la morada principal o cámara del rey, es decir, las séptimas 
moradas; de este modo, la meta de llegada adquiere una importancia 
capital desde el comienzo, se convierte en acicate para seguir avan
zando en el camino espiritual152; la realidad supera con creces la 
limitación del «aquí y ahora» pecador del hombre, en ella queda 
incluida la firme decisión volitiva y el deseo de llegar al encuentro 
personal e íntimo del matrimonio espiritual. Creo que, entonces, 
queda justificada la pregunta por el contenido de aquello que se nos 
anuncia reiteradamente y desde cuya experiencia está escribiendo la 
autora.



f>7

presencia trinitaria en el fondo de alma. Sin embargo, cinco años más 
tarde, la experiencia adquiere en «Moradas» la denominación de 
«matrimonio espiritual» y queda ligada a la percepción de la presencia 
de Dios trino153. Debemos analizar tanto el símbolo del matrimonio 
espiritual, como las alusiones al simbolismo nupcial en escritos ante
riores.

El símbolo nupcial -en «Moradas»- es introducido en las quintas 
como complemento del símbolo «castillo» y el «gusano de seda»:

«Ya tendréis oído muchas veces que se desposa Dios con las 
almas espiritualmente...Y aunque sea grosera comparación, yo 
no hallo otra cosa que más pueda dar a entender lo que preten
do que el sacramento del matrimonio»15'’.

Ante una primera reticencia por considerar el matrimonio «grosera 
comparación» con el contenido doctrinal que se propone explicar la 
Santa, incluye el símbolo para describir el estado correspondiente a las 
sextas y séptimas moradas.

Le interesa destacar el aspecto global del simbolismo, la unión del 
amado con la amada, sin detenerse demasiado en los aspectos concre
tos de la comparación, los cuales siempre tocará de pasada. Haciendo 
un breve repaso por los elementos diferenciados que aparecen, consta
tamos cuatro como fundamentales: el «concierto», «venir a vistas», el 
«desposorio» y el «matrimonio».

Presentamos un texto revelador para la comprensión de los dos 
primeros ritos prenupciales, el «concierto» y el «venir a vistas»

«Paréceme a mí que la unión no llega a desposorio espiri
tual; sino, como por acá cuando se han de desposar dos, se trata 
si son conformes y que el uno y el otro quieran, y aún que se 
vean, para que más se satisfaga el uno del otro, así acá, presu
puesto que el concierto está ya hecho y que esta alma está muy 
bien informada cuán bien le está y determinada a hacer en todo 
la voluntad de su Esposo de todas cuantas maneras ella viere que 
le ha de dar contento, y Su Majestad, como quien bien entende
rá si es así, lo está de ella, y así hace esta misericordia, que quie
re que la entienda más y que -como dicen- vengan a vistas y 
juntarla consigo. Podemos decir que es así esto, porque pasa en 
brevísimo tiempo. Allí no hay más dar y tomar, sino un ver el

153 GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, Roma 1967, 
100-101.

154 M 5.4.2.



157

68

155 M 5.4.4.

1 56 Asimismo leemos en COBARRUVIAS: «Concertar. Lo mesmo que componer, ajustar, con
formar», o.c. 345-346; En el mismo autor:»Avenencia. Concierto entre partes, asiento y 
concordia...de aquí vino avenirse, concertarse y conformarse», o.c.168. Lo mismo en el 
vocablo «Forma»: «Conforma, lo que se ajusta con otro, en forma o en voluntad, que es 
conformidad. Conformarse, convenirse y concertarse», o.c. 605. Sobre las costumbres 
matrimoniales en aquella época se puede consultar a MOLINIÉ-BERTRAND, ANNIE, Se 
marier en Castille au XVI siécle, París 1981,233-245; BENNASSAR, BARTOLOMÉ, Historia 
de los españoles, 2 vols, Barcelona 1989.

COBARRUVIAS, o.c.1000. cí. también: IBÁÑEZ PÉREZ. ALBERTO C., Bursos y los borgale
ses en el siglo XVI, Burgos 1990, 487.

alma, por una manera secreta, quién es este Esposo que ha de 
tomar; porque por los sentidos y potencias en ninguna manera 
podía entender en mil años lo que aquí entiende en brevísimo 
tiempo; mas como es tal el Esposo, de sola aquella vista la deja 
más digna de que se vengan a dar las manos, como dicen; por
que queda el alma tan enamorada, que hace de su parte lo que 
puede para que no se desconcierte ese divino desposorio»'55.

Al pretender explicar la diferencia existente entre unión y des
posorio, Teresa introduce el símbolo, matizando la distinción del «con
cierto» y el «venir a vistas». El término «concierto» equivale a 
«conformarse»; ambos son sinónimos'56; constituyen el «presupuesto» 
implícito de toda relación, la cual no exige obligatoriamente el conoci
miento visual de la otra parte.

Unido a este rito inicial le sigue inmediatamente el «que se vean» 
o «venir a vistas», nuevo rito prenupcial de suma importancia porque 
en él la pareja se conocía personalmente; merece la pena escuchar en 
este punto la sabiduría de Cobarruvias;

«Yr a vistas, es propio de los que tratan casamiento, para que el 
uno se satisfaga del otro, y no se diga lo que comúnmente anda en 
proverbio: El novio, no vio, quando no ha visto la novia hasta que 
se la ponen delante, y fea o hermosa se ha de casar con ella»157.

El proverbio que parece indicar la posibilidad de llegar al casa
miento sin conocer al futuro cónyuge apunta la conveniencia del 
«venir a vistas» antes del matrimonio; como rito, queda unido al 
previo concierto o conformidad sin existir aún compromisos poste
riores.

Aplicados los dos primeros pasos al comentario doctrinal -objetivo 
prioritario de la autora-, la relación entre la esposa humana y el Espo
so divino exige, como requisito previo, el «concierto» y conformidad 
sin un claro conocimiento visual del otro y «que el uno y el otro quie-



158

159

69

160
161

«Allí [en las vistas] no hay más dar y tomar», lo cual presupone que antes hubo un inter
cambio.
Abundaremos en este tema tan importante, tanto en el capítulo dedicado a la concepción 
de la experiencia, como en el capítulo cristológico. Capítulos III, V.
M 5.4.5.
M 5.4.4.

ran»; Teresa continúa el relato mencionando únicamente las actitudes 
de la esposa, información y determinación en conformar su voluntad 
con la del Esposo: «esta alma está muy bien informada cuán bien le 
está y determinada a hacer en todo la voluntad de su Esposo». La con
formidad entre las partes incluye ya un intercambio de dones, como 
sugiere el que llegado el momento del «venir a vistas» se considere el 
intercambio como algo pasado158. Sin profundizar mucho en ello -ya 
que para ello se sirvió de símbolos anteriores- nuestra autora reelabora 
desde el símbolo nupcial toda la vida espiritual. El «concierto» y con
formidad por la determinación configuran someramente las tres prime
ras moradas.

Ahora bien, el siguiente rito prenupcial, «venir a vistas», equiva
le a las visiones imaginarias e intelectuales. La esposa «ve» con los 
ojos del alma, por visión imaginaria (con figura, o intelectual (sin fi
gura) el rostro del Esposo159. En «brevísimo tiempo» y «por una ma
nera secreta» entiende «quién es este Esposo que ha de tomar». 
Insiste en la brevedad de la vista y en que es exclusivamente una, 
«porque la comunicación no fue más de una vista»160. El alma queda 
«enamorada» y dispuesta para que «vengan a dar las manos», que es 
el rito siguiente correspondiente ya al desposorio. Subrayemos la 
complementariedad de los símbolos, porque si con el del gusano de 
seda -propio del estado de las quintas moradas- insistía en la entrega 
de la voluntad, por medio del símbolo del matrimonio destaca la pri
mera visión como otro aspecto característico de dichas moradas. Por 
tanto, la visión primera, (a la que seguirán otras muchas ya pertene
cientes a las sextas moradas como comprobaremos en numerosos tex
tos de «Moradas» y autobiográficos de «Vida»), junto a la entrega de 
la voluntad, determina la oración de unión: «vengan a vistas y juntar
la consigo»161.

Vistos los dos primeros pasos del símbolo nupcial en la perspectiva 
global del libro éstos aparecen como insuficientes y parciales. No sir
ven -ni era ése el objetivo de la autora- para describir todo el proceso 
espiritual con la suficiente claridad que el caso requería. Lo nuclear 
del símbolo matrimonial se concentra en los dos ritos siguientes: des
posorio y matrimonio. No obstante, es interesante destacar cómo,



162

70

163
164

165

166

en consecuenciaLa primera «vista» del Esposo y la conformidad de voluntad determinan, 
el «estado» denominado de «unión» o entrada en las quintas moradas.

COBARRUVIAS, o.c., 463
COBARRUVIAS, o.c., 558

F 11.1.

F 11.2.

tanto en este caso como en el del Castillo y el gusano de seda -los 
tres símbolos esenciales del libro- tienen, primero, un núcleo central 
de significación y funcionalidad; segundo, están interconexionados y, 
tercero, los tres abarcan la totalidad del proceso de relación interper- 
sonal de la persona humana con Dios. Por ello, los dos ritos iniciales 
del símbolo nupcial, no son los esenciales, pero nos aportan datos 
complementarios -como acabamos de ver- que iluminan la totalidad 
del proceso y matizan algunos elementos olvidados en los otros sím
bolos'6-’.

El «desposorio» forma parte de la esencia del símbolo. En la so
ciedad de la época se trataba de un tercer rito prenupcial en el que los 
futuros contrayentes pasaban a denominarse esposo y esposa, aunque 
no se hubiera celebrado el matrimonio. El «Tesoro de la lengua Caste
llana o Española especifica que: «Desposar. Está dicho de esposar, 'a 
verbo latine spondere', prometer y dar palabra»163. La promesa de futu
ro matrimonio convertía a las partes -dirá Cobarruvias- en «Esposa y 
esposo. Los que se han dado palabra de casamiento, o sea de presente 
o de futuro. 'Latine sponsa et sponsus' del verbo 'spondeo des', por 
prometer»’64.

Así leeremos con frecuencia en la Santa que la religiosa se con
vierte en esposa antes del matrimonio o que, por ejemplo, Casilda, 
mujer devota y con ansias de servir al Señor, «estaba determinada a 
dejar a su esposo»165, porque ya antes de desposarse tenía ratos de ora
ción y se sentía llamada a la vida monástica166.

El rito del «desposorio», por el cual la pareja se comprometía fir
memente a entablar matrimonio, incluía el acto de «darse las manos» 
como un elemento esencial de la fiesta. Al explicar el vocablo «Espo
sas» el autor del primer diccionario español nos aporta nuevos datos:

«Esposas. Cierto género de prisión con que atan ambas manos, 
que en latín se llaman 'manicae ferreae'...porque hazen juntar una 
mano con otra estrechamente, como se juntan las de los desposados, 
aunque no con el contento que ellos, sino con mucho pesar. A las des
posadas llaman por otro nombre otorgadas; y ay esta diferencia, que



169

71

167
168

170
171
172

«que ésta y la postrera se pudieran juntar bien, porque de la 
una a la otra no hay puerta cerrada. Porque hay cosas en la pos
trera que no se han manifestado a los que aún no han llegado a 
ella, me pareció dividirlas»”2

El «desposorio» es, por tanto, el comienzo del matrimonio; el

COBARRUVIAS, o.c., 558.
COBARRUVIAS, «Darse las manos es señal de amistad, y, entre los desposados, cerimonia 
esencial», o.c., 786.
«Casado. El que ha contraído matrimonio, porque luego le obligan a poner casa y puche
ros. Casada, la muger que se casa. Casar, contraer matrimonio», COBARRUVIAS, o.c., 
314.
M 7.1.
M 7.2.
M 6.4.4.

las tales no han dado la mano al esposo ni prometido el casar con él, 
sino el padre de la donzella trata el matrimonio y, convenido en el 
dote y en lo demás, se hazen las escrituras y se otorgan; y en este pun
to se llaman otorgados los que han de contraer, porque los padres han 
dado sus palabras uno a otro»167.

Además de constatar que existían dos formas de compromiso, uno 
más libre y otro acordado por los padres, nos interesa resaltar el doble 
aspecto que celebra el desposorio (en las «desposadas», no en las 
«otorgadas»): El darse las manos y la promesa firme de matrimonio168.

Por último, el rito matrimonial, por el que los esposos contraían 
matrimonio y pasaban a vivir juntos en la misma casa, es decir, es
taban casados, objeto central de las séptimas moradas169.

Decíamos que el desposorio y el matrimonio son los dos ritos esen
ciales y los que interesa destacar en el caso del símbolo matrimonial 
empleado por la Santa en sus escritos. El desposorio se caracterizará por 
el mutuo conocimiento en sucesivas «vistas» y «hablas», y el «deseo» de 
la esposa por consumar el matrimonio; corresponde a la situación que 
atraviesa la esposa en las sextas moradas. En las séptimas, la aplicación 
del símbolo, llevará a nuestra autora a distinguir dos momentos: el llevar 
a casa a la esposa y descubrirle los secretos de la mansión principal, 
equivalente a introducirla en el centro y mostrarle por «vista» y «pala
bras» la representación de Dios trino170 y, en segundo lugar, la consuma
ción del matrimonio con Cristo en el centro del alma171.

Otro aspecto a reseñar es la unidad y relación entre los dos es
tados últimos, desposorio y matrimonio; entre ellos hay pocas dife
rencias:



J

174

174

72

k

173 V 4.3. Sucedió el 3 de Noviembre de 1537. No volverá a repetir el término «desposorio» 
en «Vida» y una sóla vez más comparecerá en «Camino», tanto en el Códice del Escorial 
como en el de Valladolid. El desposorio en la profesión puede verse en P.28.
CUSTODIO VEGA A., La poesía de Santa Teresa, Madrid 1975, 1 77-1 79; el autor no data 
la poesía por desconocer los motivos y circunstancias de la composición.

compromiso futuro ya está garantizado con este rito, salvo que la espo
sa, por su culpa, se apartara del Esposo.

Vayamos ahora a comprobar cómo evolucionó el pensamiento de 
Teresa en la concepción del símbolo matrimonial. Hemos afirmado 
que el símbolo del ME lo introduce en M 5.4.; cabe preguntarse si es 
del todo cierta dicha afirmación o habría que matizarla en algún senti
do porque ¿qué decir de los textos anteriores a «Moradas» en donde 
emplea el mismo símbolo? y, además, ¿en qué sentido emplea el sím
bolo antes de «Moradas» y cómo evolucionó su pensamiento hasta 
articularlo definitivamente en el «Castillo Interior»?. Opino que la 
experiencia del matrimonio espiritual en 1572 modificó sustan
cialmente su manera de aplicar el símbolo nupcial a la vida espiritual.

En efecto, antes del matrimonio espiritual creía que la religiosa se 
desposaba en el momento de su profesión. Teresa tiene conciencia -al 
menos en el momento de redactar «Vida»- de haber quedado desposa
da con Cristo en el acto de la profesión religiosa:

«No sé cómo he de pasar de aquí, cuando me acuerdo la 
manera de mi profesión y la gran determinación y contento con 
que la hice en el desposorio que hice con Vos»'7’.

Pero lo determinante en este caso consiste en observar que si el 
desposorio se celebraba en la profesión religiosa, la boda se con
sumaba en la escatología; es decir, que la vida religiosa de una profesa 
consistía en prepararse para la boda con el Esposo después de la muer
te. Aquí está el dato más importante que diferencia una primera articu
lación del símbolo antes del ME y una segunda, mucho más 
estructurada, después de 1572. Antes de seguir demostremos este aser
to; para ello recurrimos a las poesías y un texto de «Camino».

Leemos en la Poesía 29:
Ofrezcámonos de veras 
A morir por Cristo todas 
Y en las celestiales bodas 
Estaremos placenteras; 
Sigamos estas banderas 
Pues Cristo va en delantera



l-s

73

175 P.25. Isabel de los Ángeles era natural de Medina del Campo. Hizo la profesión religiosa en 
Salamanca el 21 de octubre de 1571 en manos de la misma Santa. Además de esta poesía 
en la toma de hábito o velación le dedicó otra en su profesión, la P. 26.; cf. CUSTODIO 
VEGA A., o.c., 170.

Tened continuo cuidado 
De cumplir con alma fuerte, 
Hasta el día de la muerte 
Lo que habéis hoy profesado; 
Porque habiendo así velado 
Con el Esposo entraréis 
Por eso, no os descuidéis»

En mi opinión el no descuidarse las profesas «hasta el día de la 
muerte» señala la culminación del matrimonio en la escatología; «Con

¿Las celestiales bodas que presuponen el ofrecimiento y muerte por 
Cristo, no corresponden a la boda escatológica?. Creo que sí, pero, como 
cabe también la hipótesis de tratarse del matrimonio espiritual, considera
do como boda celestial, debemos ratificar la hipótesis con otros textos.

La Poesía 28 poco añade a nuestra búsqueda, salvo el dato de que 
el «Rey de la Majestad», es decir, Cristo ha sido el desposado en 
«casamiento sagrado»;

«!Oh qué bien tan sin segundo!
¡Oh casamiento sagrado!
Que el Rey de la Majestad 
Haya sido el desposado»

El confundir casamiento con desposorio indica que con el segundo ha 
dado comienzo el matrimonio, es decir, que Teresa llama casada a la des
posada. Sin embargo en «Moradas» nunca a los esposos se les denomina 
«casados», detalle de gran importancia como veremos a continuación, ya 
que es el primer indicio de que Teresa evolucionó en su pensamiento.

A la profesión de la Hermana Isabel de los Angeles dedica una 
poesía compuesta sobre el velo y en referencia al texto evangélico de 
las vírgenes que esperan al Esposo:

Aqueste velo gracioso 
Os dice que estéis en vela, 
Guardando la centinela 
Hasta que venga el Esposo 
Que, como ladrón famoso 
Vendrá cuando no penséis 
Por eso no os descuidéis



74

176 C22.7.
1 77 Teresa no se expresa en esta frase con la claridad que le caracteriza. Fray Luis, en la edición 

príncipe pretendió hacerla inteligible completando la frase: «nosotras ya desposadas... no 
pensaremos en nuestro esposo?. Sin embargo creo que gran parte de la confusión proviene 
de la puntuación de las ediciones modernas que no encontramos en el manuscrito y que 
por eso trascribimos:
«q entendamos con quien estamos casadas q vida emos de tener (o valame dios pues aca 
cuado uno se casa primero sabe con quien quien es y q tiene nosotras ya desposadas / antes 
de las bodas q nos a de llevar a su casa/ pues aca no quitan estos pensamientos a las q están 
desposadas con los onbres porq nos an de quitar q procuremos entender quien es ( este onbre 
y quien es su padre y q tierra es esta adonde me a de llevar y q bienes son los que promete 
darme q condición tiene como podre contentarle mijor en q le are placer y estudiar como are 
mi condición q conforme con la suya pues si una mujer a de ser bien casada no le avisan otra 
cosa sinoq procure esto anq sea onbre muy bajo su marido».
En mi opinión debería suprimirse una coma y dejar la frase así: «nosotras, ya desposadas, 
antes de las bodas que nos ha de llevar a su casa, pues acá...». El esposo lleva a casa a la 
esposa en el momento de las bodas, no antes.

el Esposo entraréis», significa que el Esposo conducirá a la esposa a su 
casa donde consumarán el matrimonio.

Encontramos un nuevo indicio en «Camino» en un texto de com
posición oscura que presentamos por su interés:

«Pues razón será, hijas, que procuremos deleitarnos en estas 
grandezas que tiene nuestro Esposo y que entendamos con quién 
estamos casadas, qué vida hemos de tener. ¡Oh, válgame Dios!, 
pues acá, cuando uno se casa, primero sabe con quién, quién es 
y qué tiene; nosotras, ya desposadas, antes de las bodas, que nos 
ha de llevar a su casa, pues acá no quitan estos pensamientos a 
las que están desposadas con los hombres, ¿por qué nos han de 
quitar que procuremos entender quién es este hombre y quién es 
su padre y qué tierra es ésta adonde me ha de llevar y qué bienes 
son los que promete darme, qué condición tiene, cómo podré 
contentarle mejor, en qué le haré placer, y estudiar cómo haré 
mi condición que conforme con la suya? Pues si una mujer ha de 
ser bien casada, no le avisan otra cosa sino que procure esto, 
aunque sea hombre muy bajo su marido»176.

Evidentemente el texto se refiere a desposadas (no a mujeres «otor
gadas»), las cuales ya están «casadas» por el «desposorio», pero ni 
cohabitan con el esposo, ni viven en la misma casa. Primero quieren 
conocer al esposo, saber quién es y su situación social, «qué tiene». 
Del mismo modo -estoy interpretando el texto- nosotras, las monjas 
profesas que ya estamos desposadas y en cierto modo casadas, antes 
de la boda y de que el esposo nos lleve a su casa, ¿por qué no hemos 
de procurar saber quién es el Esposo-Cristo y quién es el Padre y ¡aten
ción! qué tierra es esta adonde me ha de llevar?177. Es decir, que el



I

178

179

180

75

Resulta significativo que en «Vida» sólo encontremos dos menciones al tema, una ya seña
lada del desposorio en el momento de la profesión religiosa, V 4.3. y otra alusión al «Can
tar» en V 27.10.
Alberto Ibáñez explica las servidumbres del matrimonio en la época El amor no era ni el 
principal, ni uno de los motivos del matrimonio. «Mujeres enamoradas» era la denomina
ción corriente de las prostitutas. Lo normal era tener el matrimonio como una servidumbre 
a cumplimentar a Dios, a la naturaleza y a los deseos del varón. Por eso no podía estar ena
morada la mujer. En consecuencia se creó una escisión entre el amor a lo divino del len
guaje místico y el «amor a lo humano» que se identificaba con el acto sexual. «Las mujeres 
honestas, por definición, no podía estar enamoradas, a no ser que quisieran correr el riesgo 
de que se les considerara «mujeres enamoradas». En esta situación el amor venal era algo 
lógico y una necesidad social. IBÁÑEZ PÉREZ, ALBERTO C. Burgos y los borgaleses en el 
siglo XVI, Burgos 1990
Los ejemplos se podrían multiplicar; recordemos que a Catalina Codínez «le parecía cosa 
baja estar sujeta a nadie», y «no hacía sino...mojarse el rostro y ponerse al sol, para que por 
parecer mal, la dejasen los casamientos», F 22.5. y 10 También a Beatriz Chaves a quien 
llegada la edad de casar «concertaron sus padres con quien casarla, siendo harto mucha
cha», F 26.7.
Un texto delicioso da cuenta del cambio de papeles en la relación: «Así como dicen ha de 
hacer la mujer, para ser bien casada, con su marido, que si está triste, se ha de mostrar ella 
triste y si está alegre, aunque nunca lo esté, alegre (mirad de qué sujeción os habéis librado, 
hermanas), esto con verdad, sin fingimiento, hace el Señor con nosotros: que Él se hace el 
sujeto, y quiere seáis vos la señora, y andar Él a vuestra voluntad», C 26.4. y también: «Pues 
nunca, hijas, quita vuestro Esposo los ojos de vosotras», C 26.3.

Esposo, en el momento de las bodas, a celebrar después de la muerte 
si la desposada ha sido fiel, nos llevará a su casa y su tierra celestial. 
Esta interpretación se ve confirmada si examinamos la variante del 
Códice del Escorial; la copulativa indica que en la boda la desposada 
será llevada a su casa:

«Nosotras estamos desposadas y todas las almas por el bautis
mo. Antes de las bodas y que nos lleve a su casa el desposado...»

En conclusión, antes de la experiencia del matrimonio espiritual en 
1572, la concepción teresiana del símbolo nupcial celebraba la ceremonia 
del «desposorio» en el momento de realizar la profesión religiosa y posponía 
la consumación del matrimonio hasta el encuentro definitivo con Cristo178.

En mi opinión, antes de 1572 la abundancia del tema nupcial está 
inspirado en el «Cantar» (siendo el Esposo Cristo), sin que hubiera arti
culación del tema bíblico con el símbolo matrimonial, salvo en el 
«desposorio» realizado a partir de la profesión religiosa. La crítica a la 
institución matrimonial, tal como estaba regulada en aquella época y 
que tanto perjudicaba a la mujer, impedía que se fijara en el símbolo 
matrimonial y prefiriera otros más agradables como el agua, el huerto 
etc.179. La concepción cambió progresivamente al descubrir que -en el 
caso del Esposo- la sujeción la tenía Él con la esposa y no a la inversa 
como le sucedía a la mujer casada180.



181

76

«porque de que ha de gozar de Dios tiene tanta certidumbre, que le parece goza el alma 
que ya le ha dado la posesión aunque no el gozo; como si uno hubiese dado una gran renta 
a otro con muy firmes escrituras para que la gozara de aquí a cierto tiempo y llevara los fru
tos; mas hasta entonces no goza sino de la posesión que ya le han dado de que gozará esta 
renta», R 6.1.

182 M 7.1.3. Insisto en que estamos releyendo el símbolo buscando las concomitancias con el 
matrimonio humano, siendo conscientes de que no era intención de la Santa descender a 
los detalles, porque su único intento es servirse de la globalidad del símbolo nupcial y resal
tar la unión estable y consumada del hombre con Dios; pero creo que un análisis teológico 
no debe prescindir del dato implícito.

183 «para que torne a tomar amor a su marido y a acostumbrarse a estar en su casa», C 
26.10.

La fuerte experiencia de 1572, más los cinco años que media
ron hasta la redacción de «Moradas» en los que experimentaba 
continuamente dicho matrimonio, fueron estructurando el símbolo 
en cuatro momentos, con la máxima novedad de introducir la 
boda en esta vida, anticipando así el encuentro definitivo y escato- 
lógico, sin por ello suprimir la tensión escatológica, aunque la 
mitigase'8'.

Es característica esencial del símbolo el remitir a un significado 
segundo más allá del signo, sin la obligación de especificar en cada 
caso la analogía existente. Este es relevante en Santa Teresa ya que 
el símbolo nupcial en las séptimas moradas destaca el hecho esen
cial de la unión inseparable del alma con Dios, sin descender a una 
aplicación concreta de cada uno de los elementos. Teresa sólo alude 
indirectamente a ellos; sin embargo, una lectura posterior que pre
tenda interpretar las séptimas moradas debe intentar profundizar 
este aspecto. Por ello opino que, aunque de modo implícito, po
demos releer las 7M desde el símbolo global y deducir que los cua
tro capítulos aportan cuatro situaciones del alma que ha contraído 
matrimonio: el llevar a casa a la esposa corresponde al capítulo pri
mero y la consumación del matrimonio al segundo; la transforma
ción de la esposa por el amor del esposo es explicada en el tercero 
y, el cuarto, analiza la vida de la esposa que se preocupa de los 
asuntos del marido.

Cuando leemos «primero que se consuma el matrimonio espiritual 
métela en su morada que es esta séptima»'82, significa que el Esposo 
«lleva a casa» a la esposa'83. Paradójicamente, la mansión de los espo
sos coincide con el centro del alma de la esposa que, por otra parte, 
está habitada por las Personas divinas. La esencia de la consumación 
del matrimonio equivale a la mutua total donación de «sus cosas», es 
decir, la totalidad de la persona acompañada del intercambio de dones



184

77

185
186
187
188

I

simbólicos o arras que sellan la alianza: el «clavo» y la «cruz»'84. Una 
vez realizada la unión, el capítulo tercero examina «qué vida hace» la 
esposa'8,i y el cuarto «el fin para que hace el Señor tantas mercedes»186. 
En conclusión, implícitamente la Santa sigue la estructura del matrimo
nio humano aunque no sea ese su objetivo prioritario.

Existe una célebre frase dirigida en carta a Cracián el 9 de Enero 
de 1577 en la que debemos detenernos un momento:

«¡Oh, pues lo que se regaló Ángela [la Santa] con el senti
miento que muestra en una plana después de escrita una carta 
que envió! Dice que le quisiera besar muchas veces las manos, y 
que le diga a vuestra paternidad que bien puede estar sin pena, 
que el casamentero fue tal y dio el nudo tan apretado que sola la 
vida le quitará, y aun después de muerta estará más firme, que 
no llega a tanto la bobería de la perfección, porque antes ayuda 
su memoria a alabar al Señor»187.

¿El texto alude explícitamente al matrimonio espiritual en un len
guaje simbólico?, o por el contrario, ¿se refiere al voto de obediencia a 
Gracián?188. Opino que, interpretar el texto en relación al voto de obe-

M 7.2.1. y M.7.3.2. El artículo de P. ADNES, Mariage spirituel, DS, X, 395 cuenta que Marce- 
lline Pauper, fallecida en 1708, se ofreció a Jesús para entrar en su espíritu de sacrificio y de 
inmolación; habiendo comulgado encontró su boca llena de sangre al tiempo que se le ofrecí
an estas palabras: «Vous m'étes un Epoux de sang», en Vie de Marceline Pauper..., des Sceurs 
de la Chanté de Nevers, écrite par elle-méme, Nevers 1872. La concomitancia con la R 26 
salta a la vista: «acabando de comulgar quedé con gran suspensión, de manera que aun no 
podía pasar la Forma, y teniéndola en la boca verdaderamente me pareció, cuando torné un 
poco en mí, que toda la boca se me había henchido de sangre; y parecíame estar también el 
rostro y toda yo cubierta de ellas, como que entonces acabara de derramarla el Señor...». 
Datada el 8 de Abril de 1571, o el 30 de Marzo de 1572 en Ávila. El hecho me sugiere la 
siguiente reflexión: Siendo una merced anterior a la fecha del matrimonio espiritual, propongo 
-dada la dificultad que entraña actualmente explicar esta merced- interpretarla como parte del 
simbólico intercambio de dones, propia del desposorio y previa a la consumación del matri
monio, y/o como un preanuncio simbólico y complementario de los dos símbolos matrimo
niales: el clavo y la cruz. La merced relatada en la R.26. equivale a un arra preparatoria del 
matrimonio. El ME se caracteriza por la participación en la Resurrección de Cristo y, por ello, 
en su Pasión y Cruz, que conlleva derramamiento de sangre, simbolizado en la eucaristía 
como permanente donación y ofrecimiento (sacrificio).
M 7.3.1.
M 7.4.4.
Cta 99.5.
cf. R 40.1ss. No se hace la pregunta, RUIZ A., La correspondencia de Gracián con Santa 
Teresa vista desde el epistolario teresiano, 91 «Monte Carmelo», (1983), 325; la edición de 
ÁLVAREZ T., Santa Teresa. Cartas, 285, nota 11 piensa que alude veladamente a la R 40, 
2-3. Tanto la edición dirigida por BARRIENTOS, Santa Teresa. Obras completas. Madrid 
1984, 1552, (Cta 173, 7), como la edición de EFREN-STEGCINK, Santa Teresa de Jesús, 
Obras completas, Madrid 19672, 839, (Cta 173.7), no dan ninguna explicación particular al 
respecto.



78

■íll

189 «Oh, válgame Dios, y ¡qué libertad tan grande tiene esta mujer en todos los sucesos!! Nin
guna le parece vendrá que le esté mal, ni a su Pablo [Gracián)», Cta. 87.7. dirigida a Gra- 
cián el 4 de noviembre de 1576 desde Toledo.

190 Lo único que me hace dudar de mi interpretación es la frase «que sola la vida le quitará, y 
aun después de muerta estará más firme», porque en el caso de tratarse del ME, la muerte 
sería la consumación absoluta, no sólo «más firme». De todos modos, es muy extraño que 
Teresa aplique el simbolismo nupcial fuera de lo estrictamente espiritual. La cuestión reviste 
su importancia, como lo demuestra la extraña (por no decir aberrante) interpretación queda 
del texto MARTÍNEZ B., Cuando sólo Dios no basta, «Nova et vetera» (Zamora), 25 (1988) 
97-129, a la cual ha replicado ÁLVAREZ T., A propósito de un despropósito, «Monte Car
melo», 57 (1988) 521-563.

191 COBARRUVIAS, o.c.314.

diencia supone elevar a rango de matrimonio espiritual con Graciánlo 
que no es sino un simple voto de obediencia en quien ella considera 
que está en el lugar del Cristo. El «casamentero» habría hecho un nudo 
tan apretado que nada, ni siquiera la muerte, podría separar porque 
«estaría más firme».

Propongo otra interpretación: el matrimonio espiritual de Teresa se 
caracteriza, entre otras cosas, por la gran libertad en que queda la per
sona una vez que del todo se ha entregado a Cristo'89; libertad que 
incluye el trato con personas del otro sexo, llevado al máximo grado 
de cariño y afecto en Gracián. Mientras tanto, ya han salido a la luz las 
primeras delaciones a la Inquisición por parte de María del Corroen 
Sevilla y tanto Gracián como Teresa son conscientes de ello. Gracián 
teme por tantas habladurías y se lo hace saber a la Santa. Ella le res
ponde diciendo que en su relación personal con él «ayuda su memoria 
a alabar al Señor» y, segundo, «halla quien le ayude a allegar almas 
que le alaben», aunque la sujeción por el voto de obediencia, le pare
ció en un primer momento que le quitaba libertad. En definitiva, Gra
cián no debe preocuparse ni por las acusaciones, ni por los peligros 
intrínsecos a la misma relación personal, porque ella experimenta el 
matrimonio espiritual, en el cual el «casamentero» ha hecho un nudo 
tan apretado que incluso después de la muerte estará más firme; «no 
llega a tanto la bobería de la perfección» ele dejar de relacionarse con 
él, cuando todo se contempla desde la unión del ME190.

De ser cierta nuestra interpretación, estaríamos ante un texto sim
bólico del matrimonio espiritual, con una pregunta acuciante: ¿Quién 
es el «casamentero» en el matrimonio de séptimas moradas?. El «casa
mentero», dice Cobarruvias, es «el que interviene en efectuarse el 
casamiento»151, es decir, un tercero. En cuyo caso ya no puede ser Cris
to, en el supuesto de que Teresa aplicara el término correctamente, 
sino el Padre o el Espíritu Santo. Ya que, en 1 576, prevalece la distin-



79

ción de personas sobre la unidad de Dios, aunque en toda operación 
«ad extra» participen las tres, la pregunta no tiene una respuesta con
cluyente, en el caso de interpretar el texto dentro del esquema simbóli
co nupcial del ME.

Si la experiencia, junto al influjo bíblico, fue un elemento inspira
dor decisivo en la simbología nupcial, más difícil es precisar si hubo 
otras fuentes literarias o surgidas de conversaciones. La mutua in
fluencia con S. Juan de la Cruz en este punto es una teoría plausible 
pero indemostrable192. Teresa conocía desde hacía tiempo las cuatro 
formas de boda matrimonial que presentaba el Cartujano al comentar 
las bodas de Cana: las primeras de cópula carnal; las segundas, «las 
bodas de la encarnación del Hijo de Dios»; «las terceras son las bodas 
del espiritual ayuntamiento del ánima con la gracia de Dios»; y las 
cuartas «son las bodas de la bienaventuranza del Paraíso que consisten 
en ver a Dios de cara a cara». Y añade el Cartujano: «Las terceras 
bodas son morales y de espiritual ayuntamiento entre Dios y el ánima. 
En estas bodas consisten los tres bienes del matrimonio, que son, fe, 
generación y sacramento...y otras en la compañía del espíritu no cria
do que es Dios, y el espíritu ^criado que es el ánima racional; y esto es 
mediante la gracia divinal aquí en esta vida y después en la gloria»193. 
Sin embargo era un conocimiento no experiencial y que, por ello, no 
estaba incorporado a su sistema conceptual.

En consecuencia, la Santa conocía la terminología, pero por mo
tivos que desconocemos suficientemente, solamente adquirió con
ciencia de vivir en dicho estado (y por ello fue capaz de expresarlo por 
escrito) en el momento de redactar «Moradas». De 1572 a 1577 fue 
haciendo consciente lo experimentado hasta que, por fin, llegó a defi
nirlo conceptualmente con la expresión matrimonio espiritual. Es rele
vante el hecho de que en 1575 a una merced posterior al matrimonio 
se le siga llamando desposorio: «Ya sabes el desposorio que hay entre 
ti y Mí»194.

No queda ajena a esta interpretación la moderación en los deseos

192 Según García Ordás, la Santa desconocía la expresión «matrimonio espiritual» antes de 
1 577. Es posible que le informara sobre este particular San Juan de la Cruz durante su estan
cia como confesor en el monasterio de la Encarnación de Avila, GARCÍA ORDÁS A.M., 
o.c. 100, nota 181.

193 CARTUJANO, I, cap.25, fol.170; cito por la edición de 1503 modernizando la grafía. Sobre 
la extensa tradición del simbolismo nupcial en la historia de la Iglesia véase el artículo de 
ADNES P., Mariage spirituel, a.c., 388-408; CHEVALIER-GHEERBRANT A., Diccionario de 
los símbolos, Barcelona 1988, 699-700.

194 R51.



T

80

195

196

R 6.1.
Tanto realismo al comparar el matrimonio humano con el espiritual impresionó a los prime
ros censores del «Castillo» hasta el punto de hacerle rectificar precisamente la página que 
describía el matrimonio espiritual. Unica hoja de segunda redacción en todo el libro, como 
ha demostrado la edición crítica del «Castillo» (Burgos 1990).

C. Carácter espurio de la «Relación 38».

El realizar un estudio sobre el matrimonio espiritual y las 7M nos 
obliga a detenernos brevemente en un texto, supuestamente auténtico, 
que aparece en todas las ediciones modernas: la Relación 38. Dado 
que el contenido tiene un marcado carácter nupcial y está datado en 
fechas posteriores a 1572, debemos dilucidar si es auténtico o espurio.

de morir que tuvo la Santa una vez consumado el ME. Si el ma
trimonio con Cristo se celebraba después de la muerte, era normal que 
se acrecentaran las ganas de morir para que cuanto antes llegara el 
momento de la consumación matrimonial. En la medida en que el 
encuentro en esta vida daba la certidumbre de la posesión y del gozo 
futuro en plenitud, la muerte había dejado de urgir y renacía el deseo 
de servir al Esposo1’5.

El símbolo del matrimonio espiritual tiene tres aspectos en Santa 
Teresa:

Antropológico: la concepción del matrimonio en la época (Casilda 
de Padilla y C 26.4.). Teresa ve el matrimonio desde un punto de vista 
de mujer y lo critica como denigrante. En Cristo encuentra en verdade
ro esposo que se preocupa por la esposa y no al contrario.

Bíblico: en el Cantar de los Cantares, siempre interpretado como la 
unión de Cristo con la esposa, pero no tanto en el sentido del símbolo 
matrimonial, sino con la connotación del matrimonio de Dios con su 
pueblo. Es decir, antes de 1572 no creo que diera a los textos anterio
res que hablan del matrimonio el sentido comparativo que le dará en 
«Moradas» al introducir el símbolo definitivamente en las 5M, 6M y 
7M. En Juan la faceta amorosa recorre la obra, y la parábola de las vír
genes es aplicada en la vida religiosa al desposorio de la monja profe
sa con el Esposo.

En un tercer aspecto, el matrimonio espiritual asume las otras dos 
interpretaciones, dándoles un nuevo sentido, al incorporar la compara
ción real del matrimonio humano y relacionarla con la fun
damentaron bíblica. Por un lado humaniza la experiencia mística y le 
da una raigambre humana, por otro, entronca el símbolo en una larga 
y extensa tradición teológica”6.



81

I

197 Resumo el artículo de ÁLVAREZ T., En torno a la Relación 38 (R.38) ¿auténtica o espuria?, 
«Monte Carmelo», 96 (1988) 341-363.

198 Los tituló «Relaciones que la Madre Teresa de Jesús escribió a unos confesores suyos» y los 
diseminó a lo largo de la obra.

199 Lo reproduce VICENTE DE LA FUENTE, Escritos de Santa Teresa, Madrid 1861, 135-161, y 
más tarde, SILVERIO DE SANTA TERESA, Obras de Santa Teresa de Jesús, BMC II, Burgos 
1915, 67.

200 FACI, R.A., Gracias de la gracia, virtudes y doctrinas de N. Santa Madre Teresa de Jesús, 
gloriosa reformadora y gloria singular del Carmelo, que para aumento de su gran devoción, 
publica y consagra a los sagrados Lavios de la misma Doctora Mystica de la Iglesia, Zarago
za 1 757.

Según T. Álvarez, (a quien seguiremos en todo este punto197) Fray 
Luis de León fue el primero en iniciar la recopilación de unos escritos 
que la Santa llamó «unos papeles» conteniendo «mercedes que le 
hacía Dios» y que publicó a continuación de «Vida» en la edición 
príncipe de 1588; eran en total 18. Seguidamente Francisco de Ribera 
enriqueció la recopilación de fray Luis incluyéndolos en la primera 
biografía198 hasta que, en este siglo, Silverio reunió 67 y los tituló 
«Relaciones». Ni fray Luis ni Ribera recogen la R 38.

El P. Fací publicó por vez primera la merced en 1757: «En este 
convento se conserva en una Caxa hermosa escrito el siguiente favor, 
de mano de la misma Santa, y no sé que esté en Historia alguna hasta 
oy, y assi lo dexo aquí copiado, y no le falta sal de la Doctora Mística, 
pues concluye: 'esa bovería escribo', y no lo es, sino favor grande de 
su Magestad a N. Santa Reformadora. Está escrito como se sigue, 
exceptuando lo que no se ha podido leer, por rozado. Este escrito 
dexaron las Fundadoras en esta Casa»199.

«Estando un día en el Convento de veas me dixo nuestro Señor, 
que pues era su Esposa, que le pidiese, que me prometía que todo 
me lo concedería quanto jo le pidiese, y por senas me dio un anillo 
hermoso con una piedra a modo de amatista mas con un resplandor 
muy diferente de acá, y me lo puso en el dedo, esto escrivo por mi 
confusión viendo la vondad de Dios y mi ruin vida que merecía 
estar en los Infiernos, mas ay hijas encomiéndenme a Dios y sean 
devotas de S. joseph que y puede mucho esta bovería escribo...»200.

La Fuente tomó el texto de Fací un siglo después y de ahí pasó a la 
edición que hicieron de las Obras las Carmelitas de París en 1907 y a 
la edición de Silverio en 1915 con lo que terminó de instalarse entre 
los escritos auténticos de la Santa.

El manuscrito presenta una serie de anomalías respecto a otros ori
ginales de nuestra autora: Escribir «hijas» donde la Santa hubiera escri-



82

to «hijas» o «yjas»; «anillo» en lugar de anjllo»; «jo, ruin, resplandor, 
senas» en vez de «yo, rruin, rresplandor, señas»; «St Joseph» por «San 
Joseph» y cinco veces «que» sin la abreviatura «q», grafía normalmente 
empleada; asimismo el escrito está salpicado de «comas» (líneas 
4,11,13,17,20) como los pseudoautógrafos, ya que ella no solía usarlas.

Existen otras anomalías de tipo lexicográfico; en el pensamiento 
teresiano, el criterio para el discernimiento de espíritus es la señal, no 
las señas. Resulta anómalo que la Santa dijera que Dios le da «señas» 
en vez de «señales». De igual modo, el término «anillo» no lo utiliza, 
ni en sentido profano, ni en sentido espiritual; usa «sortija», «sortijica» 
(cf.V 15.15.). Lo más importante es que nunca aparece en el ritual mís
tico nupcial de la Santa. Con el término «amatista» de nuevo nos 
encontramos ante un «ápax» aunque frecuente el simbolismo de «pie
dras preciosas», «perlas», «cristales» etc, (cf. V 29.7.). El modismo típi
camente teresiano a propósito del infierno dirá «mil infiernos» y el 
empleo del término se hará siempre en singular (cf. C 39.2; 7.9.).

El punto crucial para discernir la autenticidad de la merced depen
de del contenido de la misma. La R 38. afirma que la merced sucedió 
«estando en el convento de Beas», por tanto entre febrero y mayo de 
1575, tiempo después de recibida la merced del matrimonio espiritual. 
La conclusión es extraña: «Mas ¡ay, hijas, / encomiéndenme a Dios.../ 
esta bebería escribo», porque las «Relaciones» se caracterizan -salvo 
la 67- justamente por su índole personal e íntimo; se diferencian de 
otros escritos en no estar dirigidos a confesores; son apuntes privados 
que excluyen toda mención dialogal. Tampoco el calificativo de 
«bebería» es creíble dado que se trata de una elevada merced, ni el 
mencionar a S. José en una merced de contenido cristológico.

La gracia referida en la R 38. se presenta con unas palabras del 
Señor, un don simbólico, el anillo y el efecto que produce la merced. 
En cuanto a las palabras del Señor, «que pues era su esposa, que le 
pidiese, que me prometía que todo me lo concedería cuanto yo le pi
diese», nada hay de extraño porque las hallamos en otras «Relaciones» 
(cf. R 59.). Un matiz menos seguro es recordar el desposorio como 
algo ya pasado y formular la promesa de «conceder todo cuanto...» 
como una novedad, siendo que ya se concedió la promesa en V 39.1.

El arra del anillo de la R 38. es don y señal del desposorio con 
antecedentes en el ritual de otras santas, especialmente de santa Cata
lina de Siena. «Lo extraño -dirá T. Álvarez- no es que se trate de una 
novedad en la historia mística de la Santa. Sino que en ningún otro 
pasaje autobiográfico haya quedado la más mínima huella de ese sim
bolismo, ni de la presencia del anillo en el paisaje de sus experiencias



83

201 Casi no es preciso recordar aquí la polémica entre el P. Arintero y los Carmelitas Descalzos, 
resumidas por DANIEL DE PABLO MAROTO, La Teología en España desde 1850 a 1936, en 
Historia de la Teología española, Madrid 1987, II, 621-624.

202 JIMÉNEZ DUQUE B., Miscelánea teresiana, Avila 1972, 53; este autor expuso una defini
ción extensa del concepto «mística» en Teología de la mística, Madrid 1963, 469-474.

D. El matrimonio espiritual y la «mística»

Generalmente los autores han convenido en dividir la vida espiri
tual en dos grandes apartados: el ascético y el místico; limitándonos al 
«Castillo Interior», consideran las tres primeras como ascéticas y las 
tres últimas como místicas, viendo la cuarta morada como aquella en 
la que el hombre realiza el paso de la ascesis a la vida mística.

La división entre ascética y mística, la posibilidad de que ésta últi
ma sea o no experimentada por todo bautizado, la pasividad y activi
dad del alma en relación a ambos estados etc., han supuesto 
discusiones sin fin entre teólogos y ríos de tinta, sin que, por el 
momento, se haya llegado a resultados mínimamente concordantes20'. 
No es el momento de adentrarnos en este laberinto, pero sí de dejar 
constancia de cual será el sentido en que utilizaremos el término, aun
que sea en contadas ocasiones.

Adopto la sencilla definición que expone Baldomcro Jiménez 
Duque: «Por mística se entiende más universalmente ahora el en
cuentro personal y vivo del hombre con el Dios personal que se le 
revela»202.

Sí debo aportar al lector los motivos que me inducen a no intro
ducir dicha terminología en el presente estudio salvo en raras oca
siones, las más debido al uso frecuente que se ha impuesto entre los 
teresianistas: además de la dificultad de definir el término y no haber 
sido empleado por la Santa, hay que añadir los malentendidos, las 
continuas precisiones que requiere y la connotación negativa que tiene

místicas. El arra que acompaña y ratifica el matrimonio es netamente 
cristológica. Y se reduce, aparte las palabras formales del Esposo, a un 
recuerdo simbólico de su Pasión: el 'clavo' con que El fue crucificado».

En conclusión: La R 38. se edita tardíamente no siendo autógrafo 
el manuscrito, ni total ni parcialmente; se trata de un pseudoautógrafo. 
Hay una total ausencia de referencias a la merced del «anillo» en 
«Relaciones» y otros escritos; cuatro vocablos de la R 38. son ajenos al 
léxico teresiano. Y, por último, que siendo una merced propia de las 
séptimas moradas, en cierto modo un duplicado, se aleja de los símbo
los específicos del ME, el «clavo» y la «cruz».



84

203 Véase la ausencia del término en PO1TREY )., Vocabulario de Santa Teresa, Madrid 1983, y 
en las Concordancias de FRAY LUIS DE SAN JOSÉ, Concordancias de las obras y escritos de 
Santa Teresa de Jesús, Burgos 1982.

204 V 10.2, 11.5, 12.5, 18.2.
205 El paso se da en las moradas cuartas, «comienzan a ser cosas sobrenaturales», M 4.1.4.

206 R 5.3; cf. V 14.2, 22.1,23.5, R 4.1, C 19.6, 25.4, 31.2, 31.6, 36.13.

su empleo corriente; lejos de acercar al creyente a experimentar el 
«misterio» le aleja por lo que denota y connota de fenómeno «extraor
dinario», para-normal, o para-místico. Sólo al final del análisis, des
pués de comprobar que las 7M son la mayor revelación histórica del 
ser humano y que ser creyente experimentando el ME es la máxima 
personalización en esta vida del ser hombre, se podrá, con sentido, 
expresar el «misterio» de la «mística».

El término «ascética» no forma parte del lenguaje teresiano20’. En 
cuanto a la «mística», conocía el término por los «recogidos», aunque 
nunca llegó a apropiárselo ni a introducirlo en su esquema teológico:

«Esto no era manera de visión; creo lo llaman mística teolo
gía»; «que de lo demás que comencé a decir de mística teología, 
que creo se llama así, diré más adelante»; «en la mística teología 
que comencé a decir, pierde de obrar el entendimiento; «En la 
mística teología se declara, que yo los vocablos no sabré nom
brarlos»204.

En «Moradas» prescinde la Santa totalmente de dicho término; sin 
embargo, emplea con frecuencia otros sinónimos, siendo el más im
portante el de «sobrenatural», a veces denominado «contemplación», 
(cf.C 25.3.). Distingue entre dos tipos de oración: aquel que el hombre 
con su esfuerzo, ayudado por la gracia, puede alcanzar, es decir, con 
«industria humana», de otro estado de oración «sobrenatural», enten
diendo por ello los estados de oración que son gratuitamente dados 
por Dios y que exceden a toda posibilidad de fabricarlos el hombre 
mediante la meditación205:

«La primera oración que sentí, a mi parecer sobrenatural 
(que llamo yo lo que con industria ni diligencia no se puede 
adquirir aunque mucho se procure, aunque disponer para ello sí 
y debe hacer mucho al caso...»206.

Tanto la oración de meditación como los estados «sobrenaturales» 
comprenden la gracia de Dios y la actividad humana. En ningún 
momento, ni tan siquiera en las séptimas moradas, la gran pasividad 
del hombre receptor de la merced, impide -como tendremos ocasión 
de demostrar- la cooperación de la persona humana. Incluso la mer-



85

207 Puntualizamos con García Ordás que: «teológicamente hablando, Dios permanece inmuta
ble siempre, en sus relaciones con la persona humana es más o menos activo, más o menos 
presente Podemos registrar esta mayor o menor actividad y presencia de Dios por sus ope
raciones en el alma del místico. El místico es un ser privilegiado que tiene conciencia de 
una actuación de Dios en su ser de un modo misterioso», GARCÍA ORDÁS A.M., La perso
na divina en la espiritualidad de Santa Teresa. Roma 1967, 36

208 M 5 1.2; cf. la correspondencia en V 1 5.2.

ced del ME «dispone» al hombre para emprender la definitiva tarea de 
configurarse totalmente con el Crucificado hasta la escatología final; 
cf. M 7.1.10.

En consecuencia, sería preferible hablar de «actividad-pasiva» o, 
en los estados posteriores a las cuartas moradas, de «pasividad-activa», 
indicando así cómo en las tres primeras moradas se acentúa el aspecto 
de esfuerzo humano, contando naturalmente con la gracia y, en las tres 
últimas moradas se enfatizaría la pasividad, sin por ello prescindir de 
la necesaria cooperación del hombre-07.

Si el problema de la «llamada universal a la santidad», que se vol
vió a suscitar este siglo con las disputas entre el P. Arintero y los Car
melitas Descalzos hubiera estado claramente expuesto en los escritos 
teresianos, no hubiera tenido lugar la polémica. Teresa conjugó hasta 
el final ambas posibilidades, la vía del «conocimiento adquirido» y la 
«vía mística» sin que, al parecer, le provocara el más mínimo proble
ma personal o teológico. El problema comienza en las 5M, porque 
hasta ellas llegan casi todos los que comienzan el «camino espiritual»:

«Y aunque dije 'algunas', bien pocas hay que no entren en 
esta morada que ahora diré. En algunas cosas de las que aquí 
diré que hay en esto aposento, bien creo que son pocas; mas 
aunque no sea sino llegar a la puerta, es harta misericordia la 
que las hace Dios; porque, puesto que son muchos los llamados, 
pocos son los escogidos...pocas nos disponemos para que nos la 
descubra el Señor»208.

Son emblemáticas al respecto las expresiones:» ¡cómo lo enten
deríamos todas si no fuese por nuestra culpa!» (M 7.2.8.) y la que pare
ce su contraria: «Porque creo hay pocos que hayan llegado a la 
experiencia de tantas cosas» (V 40.8). La primera frase parece referirse 
a «todas» las monjas destinatarias del libro; la de «Vida» por el contra
rio, parece suponer que el llegar a las sextas moradas es don de pocos.

Si analizamos el problema exclusivamente en las 7M el resultado 
es el siguiente: Las destinatarias primeras del libro son las monjas de 
los monasterios por ella fundados, dato que se ve confirmado al



86

comienzo y final del relato209; el título al capítulo indica que no todas 
las almas son llamadas a vivir esta experiencia2'0; el estado de las 7M 
presupone la exclusión para este estado de aquellas almas que están 
en pecado mortal y se dirige a quienes han hecho penitencia por sus 
pecados (cf. M 7.1.5.); las 7M son una merced libre y gratuita ele Dios 
que excluye toda posibilidad de necesidad u obligación por su parte2"; 
junto a la gracia, las 7M exigen el compromiso del hombre212; algunos 
párrafos confirman la seguridad de que las personas «dispuestas» acce
derán a las 7M2'3; por otra parte, toda la estructura del capítulo tiene 
una finalidad mistagógica, invita a desear el estado del matrimonio 
espiritual2'4; en ocasiones supone que las lectoras se encuentran en 
dicho estado (M 7.3.9.).

En conclusión, Teresa constata una realidad: al estado del ME sólo 
llegan algunas almas. Al mismo tiempo manifiesta el deseo y la espe
ranza de que todas las monjas lleguen a él215, llamando la atención al 
lector para que se disponga y colabore con la debida preparación ; 
ante la disyuntiva Teresa propone dos principios generales:«y como 
hagamos lo que pudiéremos, hará Su Majestad que vayamos pudiendo 
cada día más y más» (M 7.4.15.), es decir que, invita al esfuerzo y a la 
superación de la persona humana; en segundo lugar, avisa del peligro 
de querer entrar sin la merced de Dios en la morada siguiente (M 
Epíl.2.). Ella misma recogía años atrás la frase evangélica cargada de 
contenido misterioso y que resume la paradoja: «Muchos son los lla
mados y pocos los escogidos»2'6.

209 M Pról. 4. y M 7.1.1.11: «si el Señor nos hace merced de llevarnos por su misericordia»; cf. 
M 7.2.1, M 7.3.3, M 7.3.9.etc.

210 «las mercedes que hace Dios a las almas que han llegado a entrar...», M 7.1. (título); otros 
textos lo confirman: «en dar a entender a algunas personas hasta donde llega...», M 7.2.3; 
«llegando el alma...esta alma», M 7.2.9, «algunas almas», M 7.3.5, M 7.3.8.

211 M 7.1.2, M 7.1.5. etc.
212 «que no quede por vosotras el celebrar vuestro Esposo este espiritual matrimonio», M 7.1.2; 

«aquellas almas que estaban ya dispuestas», M 7.2.7.
21 3 «en vaciando nosotros todo lo que es criatura y desasiéndonos de ella por amor de Dios, 

el mismo Señor la ha de henchir de Sí», M 7.2.7. y la ya mencionada de M 7.2.8, que se 
confirma en lo que sigue: «como faltamos en no disponernos y desviarnos de todo»; cf. M 
Epíl. 2.

214 «haced que quieran los cristianos buscarla», M 7.3.13, cf. M 7.3.9.
215 «Por el gran deseo que tengo de ser alguna parte para ayudaros a servir a este mi Dios y 

Señor», M Epíl. 4. ¿Qué sentido tendría escribir el libro para sus monjas en el supuesto de 
que ella considerara que el estado del ME era algo «elitista»?

216 V 3.1, citando a Mt 20,16.; cf. también M 5.1.2.



CAPÍTULO II

Las «Séptimas» 
en el manuscrito original





1. El autógrafo de las séptimas moradas

89

i

Sobre el autógrafo pasaron los mejores teólogos del momento y 
todos dejaron su impronta: Ribera, Fray Luis de León. Jerónimo Gra
dan, Yanguas y, posiblemente Bañez, aunque no dejara nada escrito 
sobre el mismo. Además, Teresa dejó las huellas de la revisión del 
manuscrito que añade substanciales aclaraciones, tacha expresiones, 
añade frases al margen, retractaciones, etc.

Por otra parte, Fray Luis pretendió hacer de la edición príncipe una 
reproducción literal del manuscrito teresiano y, de hecho, la edición 
príncipe fue normativa para todas las posteriores durante cuatro siglos.

El manuscrito suscitó vivas polémicas incluso entre los partidarios 
de la Santa: Francisco de Ribera y fray Luis de León, quisieron ser los

Expuse en el prólogo las razones por las cuales el segundo capí
tulo no reproduce la edición crítica de las séptimas moradas. No obs
tante, el resto de las cuestiones presentadas en la tesis doctoral siguen 
siendo válidas aunque hayan sido incorporadas y notablemente mejo
radas en la edición facsímil y crítica de 1990. Por ello, el primer apar
tado: «El autógrafo de las séptimas moradas» queda muy disminuido.

Después examinaremos las reacciones teológicas ante el ma
nuscrito por parte de aquellos teólogos que apoyaron el pensamiento 
de la Santa. Pero como no todo fueron parabienes hacia la obra, sino 
que hubo una gran crítica, estudiaremos en otro apartado, los memo
riales inquisitoriales, fijándonos en las acusaciones generales aunque, 
particularmente aquellas que criticaban las «séptimas». Analizaremos 
desde una perspectiva actual, las unidades teológicas sobresalientes de 
las «séptimas», que posibiliten el estudio teológico desde los núcleos 
esenciales.



%

90

1 ÁLVAREZ T., En torno al Castillo Interior de Santa Teresa, Roma 1978, 7.

2 BMC-, IV, X.

primeros en publicar la obra, estableciéndose entre ellos una dLllí1 *JL1^ 
na en la que, finalmente, Ribera no se pudo mantener impedid0' en re 
otras razones, por las dificultades que puso a sus investigaciones tere- 
sianas el general de la Compañía de Jesús desde Roma, a la sazón 
Acquaviva.

Las correcciones que hicieron Ribera y el hermano Antonio Arias a 
la copia de Salamanca fueron totalmente respetuosas con el ma
nuscrito, y su publicación hubiera supuesto el genuino conocimiento 
del pensamiento teresiano, de no interponerse los inconvenientes des
de la misma Compañía de Jesús. Por el contrario, fray Luis de León no 
tuvo acceso directo al manuscrito de «Moradas», guardado celosamen
te en Sevilla por orden de Gracián, y confió excesivamente en la cali
dad de la copia de Salamanca reproduciendo literalmente todos sus 
errores.

De la edición de fray Luis se servirían los censores para criticar la 
obra; el examen de los Memoriales Inquisitoriales nos dará idea certe
ra de la teología oficial y del choque que producía la experiencia de 
una mujer escritora.

Digamos unas palabras sobre la redacción del libro por la Santa. 
La redacción de las «Moradas» comienza a realizarse en Toledo, el 2 
de junio de 1577. Tras cuatro o cinco meses de iniciado el texto, y tras 
pasar por Madrid de incógnito, Santa Teresa se dirige a Avila donde, 
en el convento de San José, reanuda los trabajos hasta concluir su 
obra. En un plazo no mucho más dilatado de un mes, escribe de un 
tirón, a partir del capítulo cuarto de las moradas quintas, desde el folio 
46 hasta el 1101. La fecha de finalización es el 29 de Noviembre de 
1577, lo que nos induce a pensar que el texto que nos ocupa, las 7M 
se escribieron en la segunda quincena o últimos días del citado mes.

El lenguaje de «Moradas» es más suelto y correcto de estilo que el 
de anteriores escritos2. Están redactadas con pluma ágil y ligera; la pre
mura de tiempo en que fueron escritas nos hace creer que también 
estaban dictadas por un pensamiento fluido y claro. Las letras apare
cen unidas unas a otras, no usando mayúsculas en ningún momento. 
Al final fragmenta el texto en capítulos, utilizando una gran letra «C» 
para cada uno de ellos. Fue la propia Santa la que, aprovechando los 
escasos huecos que había dejado la redacción del texto, encuadra los 
capítulos y las moradas. Como en el resto de sus escritos, utiliza fre
cuentemente las abreviaturas y pagina en números romanos hasta el



3 BMC, IV, XXXII.

91

Nos interesa ahora analizar las reacciones de los teólogos parti
darios de la Santa: Jerónimo Gracián, Francisco de Ribera, Rodrigo 
Alvarez y Fray Luis de León.

El manuscrito de las «Moradas» tuvo una vida agitada. Los mejores 
teólogos de la época se interesaron por él hasta el punto de llegar 
varios de ellos a competir por ser los primeros en publicar la obra. Nos 
consta que así quisieron hacerlo: el jesuíta Francisco de Ribera, el 
agustino Fray Luis de León y el carmelita descalzo Jerónimo Gracián.

Aunque fueron decididamente defensores de la Santa, algunos 
enmendaron el original, con vistas a preparar la futura edición; pre
cisamente ahí, en la preparación de la posible edición, fueron emer
giendo diversas anotaciones, enmiendas y correcciones que nos dan 
idea de las discrepancias teológicas con la autora y el miedo a un 
rechazo inquisitorial.

A. Manuscrito de Córdoba de Jerónimo Gracián

Jerónimo Gracián tuvo ante el autógrafo teresiano cuatro reac
ciones que revisten singular importancia: en primer lugar, en apretadas 
sesiones, revisó el original en Segovia, en presencia de Teresa y el P. 
Yanguas; segundo, lo ocultó de miradas indiscretas trasladándolo a 
Sevilla; tercero, él mismo hizo una copia destinada a una futura publi
cación de la obra; y cuarto, en dicho traslado dejó traslucir las diferen
cias teológicas con la autora. Examinaremos cada uno de los puntos.

El libro se escribe por orden de Gracián y él mismo se hará cargo 
del manuscrito una vez concluido, manteniéndolo en secreto preser
vándolo de la Inquisición. Numeró el autógrafo por páginas y cifras 
arábigas, colocando los números en el margen superior e inferior de 
las hojas hasta la página 50; a partir de ahí únicamente lo hará en el 
margen inferior. Gracián corrige los folios 90 a 99 que la Santa ha 
escrito LXL, LXLI..., expresándoles como se hace ahora, XC, XCI..?. El 
epílogo que se presenta ahora al final se encontraba en el inicio del 
texto autógrafo, correspondiéndole las páginas dos, tres y cuatro.

último folio de la morada séptima, el C.X. Las 7M comienzan a mitad 
del folio 94r. El capítulo primero, por su parte, ocupa casi cuatro pági
nas por ambas caras.

2. El autógrafo ante los teólogos: primeras reacciones



I!

92

En el locutorio del convento de Segovia tendrá lugar durante el 
verano de 1580, entre los días 13 de junio y 6 de julio, una censura 
previa del manuscrito. No sabemos si dicha censura se realizó a ins
tancias de la propia Santa o por sugerencia de Gracián. Lo cierto es 
que estuvo presente en la misma, además de los ya mencionados, fray 
Diego de Yanguas, a la sazón lector de teología en el convento domi
nico de Santa Cruz, muy apreciado por Teresa en su calidad de buen 
teólogo4.

El mismo Gracián recuerda aquel importante acontecimiento:

«Después leimos este libro en su presencia el padre fray Diego 
Yanguas y yo, arguyéndole yo muchas cosas de él, diciendo ser mal
sonantes y el padre fray Diego respondiéndome a ellas, y ella dicien
do que las quitásemos; y así quitamos algunas, no porque fuese mala 
doctrina, sino alta y dificultosa de entender para muchos; porque con 
el celo que yo la quería, procuraba que no hubiese cosa en sus escri
tos en que nadie tropezase»5.

Como resultado de las sesiones de censura, pasan al manuscrito 
adiciones y enmiendas, todas de Jerónimo Gracián que actuaba de 
juez y secretario. Algunos años más tarde, un corrector de los co
rrectores cancela las adiciones y tachaduras de Gracián. Durante 
mucho tiempo se pensó que se trataba de fray Luis de León. Opina el 
P. Silverio que no es la letra de fray Luis sino del P. Francisco Ribera''.

En las Carmelitas Descalzas de Córdoba se conserva un traslado 
antiguo de «Las Moradas», obra de Jerónimo Gracián. Está escrito a 
dos tintas, negra y encarnada y en bella caligrafía. Es un tomo de 200 
por 145 milímetros y 116 hojas de texto sin paginar. Omite el prólogo 
y el epílogo. Según el Padre Silverio, ante la insistencia de la Santa y 
dada la posibilidad de que algún día se publicase la obra, Gracián 
retoca el manuscrito e introduce, en opinión del P. Silverio «muchas 
alteraciones, aunque, en general, no cambian substancialmente el sen
tido El traslado debió realizarlo, según el P. Silverio, siendo provin
cial, y antes de dar el original a D. Pedro Cerezo Pardo8.

4 EFRÉN DE LA .MADRE DE DIOS, Santa Teresa. Obras completas, II, o.c., 332. BMC, IV, 
XXXIII.

5 Conocemos este dato por la nota del P. Gracián a la vida de la Santa escrita por Ribera, que 
va copió ANTONIO DE SAN JOAQUÍN, Año Teresiano, Madrid 1733, VIII,150. Citado por 
EFRÉN. Santa Teresa. Obras completas, II, 332; BMC, IV, XXXIII; ÁLVAREZ T., En torno al 
Castillo Interior de Santa Teresa, o c., 9.

6 BMC. IV. .XXXIV.

7 BMC. IV.XUII.
8 BMC.IV, XUV.



F I

93

9 BMC, IV, XLIV.
10 BMC, IV, XLIV, nota 2 y también en la pág. XLV.

Las «alteraciones» de Gracián van desde la modificación de algu
nas frases que pudieran ser mal interpretadas teológicamente y la 
inclusión de las notas fruto de las sesiones de Segovia, hasta una serie 
de retoques formales: entrecomillado y puntuación del manuscrito, 
colocación de mayúsculas, de las que carecía el original y titulación 
de los capítulos que Teresa había realizado en hojas aparte. En opi
nión del P. Tomás de Aquino, compartida por Silverio, el autógrafo 
corregido se destinaba a las futuras impresiones de la obra, quedando 
el original como reliquia".

La edición de Fray Luis hizo que la copia de Gracián perdiera va
lor, desconociéndose su paradero hasta principios del siglo XVIII. Por 
esas fechas un hermano del P. Bartolomé de Santa Teresa, la dio a los 
Carmelitas Descalzos de Córdoba. Por causa de la exclaustración del 
año 1836, los religiosos entregaron la copia a las Carmelitas Descalzas 
de la misma ciudad, donde se conserva actualmente10.

La trascripción de aquellas frases del manuscrito de Córdoba que 
contienen enmiendas, tachaduras o adiciones al original es de gran 
interés para nuestro trabajo. Comprobaremos hasta qué punto fue res
petuoso con el manuscrito de Teresa y además, a través de las enmien
das, aparecerá la problemática teológica subyacente. Podemos 
comprobar a simple vista que las modificaciones de Gracián en el tras
lado del manuscrito teresiano son abundantes. Para nuestro propósito, 
solamente nos interesan las teológicas, prescindiendo por tanto de las 
enmiendas gramaticales o de estilo literario.

Nos interesan cuatro: La comprensión ontológica del alma, el pro
blema del conocimiento, la estructura del alma y la llamada universal 
a experimentar las séptimas moradas.

a. La comprensión ontológica del alma

En las reuniones de Segovia, Gracián y Yanguas no modificaron la 
frase: «no étendamos es el alma alguna cosa escura» (M 7.1.3.). La gra
fía del «es» teresiano es clara y se lee fácilmente. El manuscrito no está 
corregido de ningún modo. Sin embargo, el traslado de Gracián susti
tuyéndola por «en», tergiversa el significado de la frase. Del ser del 
alma, ontología, a la situación existencia!. El problema teológico es 
evidente: la definición del alma en sí misma es cuestionada.

Unas líneas después el manuscrito de Córdoba complica mas la



94

cuestión. Teresa decía: «sino por no ser ella capaz». Gracián tacha 
«capaz» y escribe una palabra encima. Encima de «ser» pone tres le
tras, posiblemente la misma palabra, y en el traslado cambia la frase y 
su sentido: «estar ella dispuesta». Teresa se refería en ese momento a 
las almas que no están en gracia". El problema subyacente es la situa
ción teológica del que no está en gracia, el concepto de pecado mortal 
y el de gracia. Teresa dirá que el alma es incapaz de recibir la luz por
que está atada de pies y manos cuando no está en gracia, y Gracián 
afirma que en el alma no hay nada obscuro salvo si no se encuentra en 
gracia porque no se está dispuesto. La disposición del alma para Teresa 
significa la cooperación del hombre a la gracia que es autodonación 
del mismo Dios; nunca el término lo encontraremos en contexto de 
pecado mortal. Gracián y Teresa tenían distintas concepciones de la 
expresión «no estar en gracia».

Otra enmienda confirma lo dicho. Las almas que están en gracia 
no son algo arrinconado y limitado, afirma Teresa. Gracián suprime «y 
limitada» en M 7.1.5., por el mismo temor que antes.

11 Tendremos ocasión de comprobar en su momento, que la expresión ''no estar en gracia" sig
nifica estar en pecado mortal.

12 M 7.1.6.

b. El problema del conocimiento

Es sin duda el punto mas conflictivo para Gracián. Teresa en el 
manuscrito afirma que la merced de la presencia de Dios trino en el 
alma es concedida por «visión ytelectual»12; la enmienda de Gracián se 
aprecia en el traslado «visión o conocimiento intelectual que nace de 
la fee».

Es evidente que para Gracián la visión es un conocimiento inte
lectual vinculado a la fe, no distinto de él, que de ninguna manera 
incluye la «vista» ni con ojos del cuerpo ni del alma. Las afirmaciones 
de Teresa podrían apuntar a que la visión por vista fuera con ojos del 
cuerpo o del alma, un conocimiento directo de Dios, sin intervención 
de la fe. El problema teológico consiste en dilucidar qué entendemos 
por conocer las realidades divinas. Pertenece al ámbito de la teoría del 
conocimiento y la capacidad del hombre para recibir y comprender la 
revelación. Es por tanto un problema antropológico, porque Gracián 
no corrige que a Teresa se le muestre la Trinidad, sino cómo son las 
capacidades que posee el hombre para recibir el misterio.

Las enmiendas siguientes confirman el problema tratado: «lo que 
tenemos por fee, allí lo entiende mas el alma», corrige Gracián en el



r I
I

f

13 M 7.1.6.

95

traslado en lugar de «étiéde el alma»'3. Añadir «mas» denota que, para 
Gracián, el alma entiende más o mejor, lo que ya conocía por fe. Lue
go la duda que lleva a Gracián a añadir el «mas», no es otra que evitar 
el peligro teresiano , según lo entiende él, de dos modos totalmente 
distintos del conocer humano.

El estudio detallado del pensamiento teresiano nos lleva a com
probar que los recelos de Gracián tenían un fundamento real. Para 
Teresa hay dos formas de conocer por fe y por experiencia. El co
nocimiento por experiencia es aquel que se imprime en las entrañas. 
El hombre accede a este tipo de conocimiento por los sentidos inte
riores y exteriores; de modo particular por la imagen exterior o in
terior vista e introyectada. La autonomía radical de la experiencia, 
ajena a la adhesión personal de fe, desde el depósito de la revelación 
transmitido en y por la Iglesia, había hecho caer en el error a los 
alumbrados. Este es el peligro que Gracián quiere evitar ante los de
tractores de la Santa. Peligro infundado en cuanto al pensamiento 
teológico de Teresa se refiere, porque ella nunca separó radicalmente 
conocer por fe y conocer por experiencia: Conocer por experiencia 
será distinto a conocer por fe, pero siempre desde la fe transmitida 
por la Iglesia.

Leemos en el manuscrito: «lo q tenemos por fe allí lo «étiéde el 
alma/podemos degir por vista áq no es vista con los ojos del cuerpo ni 
del alma porq no es visión ymajinaria». Gracián enmienda: «Podemos 
decir que paresce vista aunque no con los ojos del cuerpo. Porque 
dios es spiritu, ni de la ymaginacion porque no es visión ymaginaria». 
Gracián precisa mejor que Teresa, en qué consiste la visión intelectual 
y la diferencia de la visión imaginaria. Añadiendo «paresce vista» pre
tende evitar que se confunda la visión intelectual con la visión de la 
esencia de Dios cara a cara.

En M 7.1.7. vuelve sobre el tema principal. A la frase teresiana 
«oyr estas palabras y creerlas a étender por esta manera», añade Gra
cián «como comunmente se creé y oyen». El añadido confirma lo que 
veníamos diciendo. El problema afecta a la teoría del conocimiento. 
Observemos que esta corrección no niega la posibilidad de entender 
las palabras de la Trinidad de otra manera, pero destaca que lo común 
es creerlas y entenderlas por fe; «por esta manera», que no es la 
común, se entiende más lo ya sabido por fe. Existe un miedo solapado 
a reconocer un conocimiento por experiencia que pusiera en conso
nancia el pensamiento teresiano con el alumbrismo.



-IV

c. La estructura del alma

96

14 M7.1.11.

15 M 7.2.1.

d. Las enmiendas al capítulo segundo de las «séptimas»

Hemos podido observar que, por el momento, las correcciones de 
Gracián implicaban al capítulo primero de las «séptimas»; sin em
bargo, también el capítulo segundo se vio corregido en algún punto 
substancial.

Donde Teresa aseguraba que, por la merced del matrimonio es
piritual quería el Señor mostrarse «a el alma», Gracián matizará di
ciendo en el manuscrito de Córdoba «a algunas almas»; con ello 
pretendía limitar la experiencia del ME a un grupo de privilegiados, 
negando teológicamente-como lo harán posteriormente los inquisido
res- que, el pueblo de Dios pudiera acceder mayoritariamente a dicho 
estado. De este modo, coloca el ME entre los fenómenos extra
ordinarios del cristianismo.

Asimismo cercena la frase clave del ME, el intercambio inter
personal del Esposo con la esposa, suprimiendo la dialéctica dialógica; 
donde Teresa especifica que las palabras dirigidas por Cristo decían: q 
ya era tiépo de q sus cosas tomase ella por suyas y el tenia cuydado de 
las suyas»15, Gracián prefirió eliminar la segunda parte, «y el tenia cuy- 
dado de las suyas». Posiblemente temía que la persona humana que-

Teresa decía: «q áq se étiéde q el alma esta toda junta/ no es atojo 
lo q e dicho q es muy ordinario/ por donde deqia yo q se ve cosas 
ynteriores de manera q qierto se étiéde ay diferégia/ é alguna manera 
muy conocida del alma a el espiritu/áq mas sea todo uno/ conócese 
una divisió tan delicada q algunas veqes pareqe obra de diferéte mane
ra lo uno de lo otro»14.

Gracián suprime «q es muy ordinario» y «é alguna manera», aña
diendo, «que no» hay diferencia; deja la frase así: «de manera que 
cierto se entiende que no ay differencia y muy conoscida del alma. 
Pero el espíritu aunque mas sea todo uno conosce una divy°" tan de
licada».

¿Cuál es el significado de estos cambios?. El más importante es el 
añadido «no hay». Gracián niega que exista división entre alma y espí
ritu, incluso cuando Teresa deja constancia de la unidad entre ambos. 
El problema teológico resultante es la composición del alma y su 
estructura.



I

feliz término la

i
16 M 7.2.6.

97

dara libre de su propia responsabilidad o bien le pareció un exceso de 
confianza oracional. En todo caso, obvió del encuentro con Cristo una 
de las parles esenciales.

Tampoco le pareció acertada la afirmación teresiana de que Dios 
habita en el centro del alma y la matizó añadiendo «de mas assiento».

Por último, fue enemigo de excesivas seguridades teológicas; don
de Teresa afirmaba con frescura y nitidez que las aspiraciones que 
siente el alma después de consumado el ME son «tan bivas q é ningu
na manera se puede dudar porq las siete»10, suprimió la certeza y pres
cindió de «é ninguna manera se puede dudar».

e. Reflexión final sobre las enmiendas de Gradan

Cuatro aspectos esenciales fueron enmendados por Gracián en las 
séptimas moradas: la ontología del alma, el concepto de conocimiento 
y la composición del alma; señaló el carácter extraordinario de la mer
ced del ME y suprimió las certezas teresianas. A la vista de las correc
ciones hechas por Gracián en el traslado, cabe decir que ¡a totalidad 
de las mismas afectan al capítulo I y II de las séptimas moradas. Eran 
los puntos teológicos controvertidos en la época.

Teniendo en cuenta el conocimiento, cariño y respeto que tenía 
a Santa Teresa, consideramos que las correcciones son tan impor
tantes que Gracián hubo de tener serios motivos para llevarlas a 
cabo. Comprendió los problemas teológicos subyacentes que pre
sentaba el texto mejor que ningún otro y atajó posibles dificultades 
de manera drástica.

La lectura del traslado de Gracián nos lleva a pensar que es cierta 
la opinión de que pensaba publicar la obra, quedando el original 
como reliquia. Los cuidados por conservar el manuscrito fuera del 
peligro inquisitorial, no tienen como único fundamento los avatares de 
«Vida» en la Inquisición; el libro de las 'Moradas' era mucho más vul
nerable teológicamente para según qué intelectuales de la época. Por 
consiguiente, creemos que Gracián no sólo ocultó el original, sino que 
hizo el traslado cuando la Reforma estaba siendo atacada y la fama de 
santidad de Teresa no se había extendido como después de su muerte. 
Es decir, que el traslado lo llevó a cabo en fecha cercana a las conver
saciones de Segovia.

Gracián fue apresado en Túnez y no pudo llevar a 
publicación de la obra.



I. II

98

11

19
20

17

18

BMC, IV, .XXXVII-XXXVIII.
VICENTE RODRÍGUEZ J, Castillo Interior o Las Moradas, en Introducción a la lectura de 
Santa Teresa, o.c., 318.
Cta 258.17-18, a María de S. José en Sevilla, del 8 de Noviembre de 1581.
Era consultor de la Inquisición en Sevilla y para él había redactado la Santa la R 4, en clima 
inquisitorial; cf. ÁLVAREZ T„ En torno al Castillo Interior de Santa Teresa. Roma 1978, 9.

B. Opinión del P. Rodrigo Alvarez

Conocemos que Teresa confió el libro a Gracián para que lo guar
dase en secreto, estando 'Vida' denunciado a la Inquisición. Gracián a 
su vez lo entregó a la priora de Sevilla, María de S. José17. En noviem
bre de 1580, había llevado el manuscrito a Sevilla"'. En noviembre del 
año siguiente, desde Avila, la Santa pide el parecer de la priora para 
que ella misma lea a su antiguo confesor, el jesuíta de Sevilla P. Rodri
go Alvarez, la séptima morada. Por su interés reproducimos un frag
mento de la carta:

«Ahora recibí otra de vuestra reverencia y de mi padre 
Rodrigo Alvarez, que en forma le tengo gran obligación por lo 
bien que lo ha hecho en esa casa...Tornando a lo que decía, si a 
vuestra reverencia le parece, pues nuestro padre me dijo había 
dejado allá un libro de mi letra (que a usadas que no está vues
tra reverencia por leerle) cuando vaya allá, debajo de confesión 
(que así lo pide él con harto comedimiento) para sola vuestra 
reverencia y él léale la postrera morada y dígale que en aquel 
punto llegó aquella persona y con aquella paz que ahí va, y así 
se va con vida harto descansada, y que grandes letrados dicen 
que va bien. Si no fuere leído ahí, en ninguna manera le dé allá, 
que podría suceder algo. Hasta que me escriba lo que le parece 
de esto, no le responderé. Déle un recaudo mío» ”.

Rodrigo Alvarez escuchó en el Carmelo de Sevilla el fragmento de 
la obra. En el último folio del manuscrito, casi en la misma línea en 
que Teresa acaba M 7.4.16., escribió su opinión, en 27 líneas. Se trata 
de un juicio de importancia porque Rodrigo Alvarez era teólogo de 
renombre y consultor de la Inquisición20; la opinión de Rodrigo Álva- 
rez dice así:

«La Madre priora de este convento de Sevilla me leyó esta 
séptima morada o habitación donde llega un espíritu en esta 
vida: alaben todos los santos a la bondad infinita de Dios que 
tanto se comunica a aquellas criaturas que de veras buscan su 
mayor gloria y la salvación de sus prójimos. Lo que siento y juz
go de ello es que todo esto que me leyó son verdades católicas

■ I



99

según las divinas letras y doctrinas de los santos. Quien fuere 
leído en la doctrina de los santos, como es el libro de Santa 
Gertrudis, y en las obras de Santa Caterina de Sena, y santa Brí- 
xida y otros santos y libros espirituales, entenderá claramente 
ser este espíritu de la Madre Teresa de Jesús muy verdadero, 
pues que pasan en él los mismos efectos que pasan en los san
tos. Y porque es verdad que esto así siento y entiendo, lo firmo 
de mi nombre hoy, 22 de febrero de 1582. El P. Rodrigo Álva- 
rez ».

La valoración, como se puede comprobar, es totalmente positiva y 
espontánea. Como en una oración de alabanza, Rodrigo Álvarez afir
ma que Dios se comunica a las personas que buscan su gloria y la sal
vación de sus prójimos. Ha comprendido perfectamente el 
pensamiento teresiano; las tres son características de la teología de 
Teresa: comunicación de Dios al hombre que, como respuesta, busca 
la gloria de Dios y el bien del prójimo. En segundo lugar, es doctrina 
católica mantenida por la Iglesia católica y fundada en la Escritura y 
teología; a su vez, concuerda con la doctrina de los santos, la espiri
tualidad. Son tres los ejemplos de Santas, todas ellas coincidentes en 
una espiritualidad trinitaria. Aún en vida de Teresa, Rodrigo Álvarez 
equipara la espiritualidad de las tres santas con la de Teresa, pudiendo 
decir que la valora como santa. En último lugar, ve refrendada la doc
trina en la praxis, los efectos, aspecto también muy teresiano. La doc
trina de las 7M se ve corroborada por la práctica existencial de Santa 
Teresa.

La valoración del P. Rodrigo Álvarez no tuvo, al parecer, reper
cusiones posteriores, cuando los escritos fueron denunciados a la 
Inquisición, seguramente porque el manuscrito no se divulgó, siendo 
muy pocas las personas que tuvieron acceso a él como enseguida 
veremos.

Pero además de la opinión del jesuíta, nos interesa resaltar los 
datos que emergen sobre el libro y que se desprenden de la carta de 
Teresa: ha recibido la doble petición de la priora y de Rodrigo Álva
rez para que éste pueda leer las séptimas moradas en las que se ve 
reflejada su alma; se siente muy agradecida con el jesuíta; sabemos 
que, con seguridad, Gracián ha entregado a M- de San José el 
manuscrito antes de 1581; con reticencias acepta que lean ambos las 
séptimas moradas; pero prohíbe terminantemente que sea leído fuera 
del convento y, mucho menos, que lo preste y salga del convento. En 
consecuencia, la autorización de la Santa no queda exenta de reti
cencias y suspicacias por las graves consecuencias que tendría la 
divulgación de la obra.



IIII

que trabajaron cotejando la copia con el manuscrito original,

21

22

100

Ni hay pruebas de que se hiciera por orden de Ribera, ni tampoco fue él quien la hizo, las 
letras del amanuense y de Ribera se distinguen claramente; tampoco es la letra del hermano 
Arias.
La carta de S. Ignacio contiene varios párrafos en latín traducidos al margen por una mano 
extraña.

el colegio de la Compa- 
i ferviente admirador de

C. La frustrada edición de Francisco de Ribera

Profesor eminente de Sagrada Escritura en < 
nía en Salamanca, Francisco de Ribera fue un 
la obra teresiana. En pugna permanente con Fray Luis de León en la 
interpretación de la Escritura, lo estarán también en el campo del tere- 
sianismo: ambos quisieron ser los primeros en publicar las obras tere- 
sianas.

De las andanzas de Ribera en el teresianismo conservamos varias 
pruebas documentadas que son las siguientes: I) Enmendó la copia de 
Salamanca ayudado por el hermano Arias; 2) el General de la Compa
ñía Acquaviva desde Roma le prohíbe adentrarse en terrenos resbaladi
zos y publicar las obras de «beatas» cuando tiene tanto trabajo en la 
exégesis bíblica; 3) fue amigo de D. Pedro Cerezo; 4) añade al autógra
fo teresiano unas líneas sustanciosas de contenido; 5) por fin, pudo 
publicar una gran biografía de la Santa.

Comentemos cada uno de los puntos. La copia de Salamanca fue 
realizada -en mi opinión- por un amanuense anónimo, sin que exista 
ninguna prueba de que fuera encargada por el propio Ribera'1. Consta 
de tres documentos diferentes: en primer lugar, la copia de «Moradas , 
a continuación, una copia de las «Exclamaciones» de la Santa y, por 
último, una carta de San Ignacio. Por el hecho de incorporar la carta 
ignaciana deducimos dos cosas: el autor de la copia es un jesuíta que 
conoce el latín” y tiene una bella caligrafía, signo de que estamos ante 
un hombre culto.

Ahora bien, mientras que las «Exclamaciones» pudieron ser he
chas sobre el original teresiano, opino que, la copia de «Moradas» fue 
realizada sobre otra copia y no sobre el manuscrito original. La ex
cesiva cantidad de enmiendas, adiciones y cambios de palabras, to
talmente injustificadas, invitan a pensar que el amanuense no fue el 
culpable de tales desmanes y trabajó sobre una copia.

El 10 de Febrero de 1588, Francisco de Ribera y el hermano Arias 
han concluido la corrección de la copia de Salamanca. Con gran 
minuciosidad y cuidado fueron corrigiendo una a una todas las defi
ciencias y errores de ésta. Pero, en este caso, no cabe la menor duda 
de



Ir

101

23
24

FRANCISCO DE RIBERA, La vida de la Madre Teresa de Jesús, L.lll, cap. 6, 256. 
BMC, Procesos, II, 157 y 160.

dejándola lisia para la imprenta. Y aquí comienzan las preguntas: ¿lle
varon a cabo la corrección en Salamanca o bien fueron a Sevilla?.

Volvamos por un momento a Sevilla para seguir la huella del ori
ginal. Como ya hemos dicho, el traslado realizado por Gracián con
vertía el manuscrito de «Moradas» en una reliquia celosamente 
guardada por Ma de San José. Allí permanece en 1581 y 1582, como 
consta por diversas cartas de Teresa y las líneas de Rodrigo Álvarez. 
Ahora bien, entre 1582 y 1585, año en que el P. Gracián dejó de ser 
Provincial de la Orden, el mismo P. Gracián agradece los innumera
bles favores que ha recibido la Orden de los Descalzos en Andalucía, 
regalando el original al bienhechor D. Pedro Cerezo Pardo, noble 
caballero sevillano.

La amistad entre Pedro Cerezo y Francisco Ribera está fuera de toda 
duda, hasta el punto de dedicarle la biografía de Santa Teresa en 1590 y 
elogiarlo al relatar la Fundación de Sevilla2’. Por su parte, Pedro Cerezo 
cita a Francisco Ribera en varias ocasiones en el Proceso de Beatifica
ción2'. En mi opinión, Francisco Ribera viajó a Sevilla con la copia de 
Salamanca y Pedro Cerezo le permitió que la corrigiera; además añadió 
en la primera página del autógrafo teresiano lo que sigue:

«En este libro está muchas vezes borrado lo q escriuio la Sta. 
madre y añadidas otras palabras o puestas glosas al margen. Y ordi
nariamente esta mal borrado y estaua mejor primero como se 
escriuio, y verase eneja la sentencia viene mejor y la sta. me lo vie
ne después a declarar, y lo q se enmienda muchas vezes no viene 
bien con lo q se dize después. Y ansí se pudieran muy bien escusar 
las enmiendas y las glosas. Y porq lo e leydo y mirado todo con 
algún cuydado me pareció auisar a quien lo leyere q lea como 
escriuio la sta. me q lo entendía y dezia mejor, y dexe todo lo aña
dido, y lo borrado de la letra de la sta. délo por no borrado, si no 
fuere cuando estuuiere enmendado o borrado de su misma mano q 
es pocas vezes. Y ruego por caridad a quien leyere este libro q reve
rencie las palabras y letras hechas por aquella tan sta. mano y pro
cure entenderlo bien y vera q no hay q enmendar, y aunq no lo 
entienda crea q quien lo escriuio lo savia mejor y q no se pueden 
corregir bien las palabras sino es llegando a alcanzar enteramente 
el sentido dellas, porq si no se alcanza, lo q esta muy propiamente 
dicho parejera impropio, y desta manera se vienen a estragar y 
echar a perder los libros».



102

25
26

BMC, Procesos, II, 160.
BMC, IV, XXXVIII-XXXIX, nota 2.

Desconocemos la fecha en que Ribera escribió el párrafo citado. 
En mi opinión, pudo ser apenas acabada la corrección de la copia de 
Salamanca. Naturalmente se está refiriendo a las enmiendas de Gra- 
cián, aunque también exista la posibilidad de que indirectamente criti
que la edición que en aquel momento estaba preparando fray Luis de 
León quien, desconociendo el original «vienen a estragar y echar a 
perder los libros». Parece imposible que Ribera añadiera estas líneas al 
manuscrito sin la autorización del propietario, en este caso D. Pedro 
Cerezo, y menos aún que lo hiciera fuera de Sevilla. En conclusión, 
Ribera añade su comentario particular con la autorización explícita de 
Pedro Cerezo y no cabe la posibilidad de que le prestara el manuscrito 
para llevarlo a Salamanca. Nunca se hubiera atrevido a añadir nada de 
no mediar causas graves, como son, las alteraciones de Gracián y la 
inminente publicación de Fray Luis.

Acabamos de afirmar que el manuscrito no salió de manos de 
Pedro Cerezo, contrariamente a la opinión comúnmente admitida de 
que el manuscrito viajó a manos de Fray Luis para preparar la edición 
príncipe. Un detalle del informe de Pedro Cerezo en el Proceso de 
Beatificación no debe pasar inadvertido: a la pregunta de si conoce los 
escritos de la Santa responde:

«A la décima pregunta dijo: que este testigo tiene noticia de los 
libros de la dicha madre Teresa de Jesús, los cuales hizo imprimir el 
Padre fray Nicolás Doria de Jesús María, vicario general que fue, los 
cuales tiene este testigo en su poder, y que el original del libro de 
«las Moradas» ha tenido este testigo muchos años en su poder escri
to todo de letra de la dicha Madre, y así entiende todos son suyos, 
porque la frasis es toda una»25.

¿Cómo es posible que Pedro Cerezo silencie su participación en la 
preparación de la edición príncipe aportando el original de las «Mora
das»? Cuando Ana de Jesús, desde Madrid, recibe el encargo de recopilar 
los manuscritos teresianos, el original de «Moradas» está ya en poder de 
Pedro Cerezo, porque, cuando años después su hija Dña. Catalina entra 
en las Descalzas, en el acta de su profesión religiosa se puede leer:

«Trujo al convento el libro de las moradas que escribió de su 
letra nuestra madre santa teresa que se le dio a su padre, pedro 
<;ere<;o, el padre Fr, gerónimo gracián de la madre de dios, siendo 
provincial de la orden, en agradecimiento de las grandes limosnas 
que hacia a toda la orden...26



103

27 LOPETEGUI LEÓN, Censura de la Orden de la Vida de Santa Teresa de Jesús, por Francisco 
de Ribera, S.I., "Manresa" 16 (1944) 264.

D. Fray Luis de León ante las «séptimas moradas»

La intervención de Fray Luis ante los escritos teresianos fue provi
dencial desde varios puntos de vista. Sin embargo, el presente aparta-

Por tanto, el original pasó a poder de Pedro Cerezo antes de 1585; 
cuando se prepararon los materiales para la edición de Fray Luis obra
ba en su poder. Ana de Jesús se lo tenía que haber pedido a él, pero no 
lo hizo. El mismo Pedro Cerezo dice poseer y leer la edición príncipe, 
pero omite cualquier colaboración con Ana de Jesús o con Fray Luis. 
Concluyo diciendo que, el único que tuvo acceso al original fue Fran
cisco de Ribera, quien cotejó fielmente la copia de Salamanca y la 
corrigió. El original era una reliquia y se creían poseer buenas copias 
como para no tener que recurrir al autógrafo.

Francisco Ribera se encontraba por aquel entonces en óptimas 
condiciones para publicar la biografía y la edición de «Moradas» antes 
que Fray Luis. Pero surgieron nuevos imponderables, el General de la 
Compañía le prohíbe que publique la biografía:

«Recibí la de vuestra reverencia, en que me pide dos cosas: la 
primera, que le dé licencia para imprimir la vida de Teresa de Jesús, 
la monja carmelita. Lo que me parece en esto es que este asunto es 
más propio de algún fraile de su orden, que no de persona de la 
Compañía, ni que nos ocupemos nosotros en escribir vidas de bea
tas; añadiendo a esto, no convenir a la autoridad de su persona y 
ministerio que ejercita, y habiendo sacado a luz (obras) de mayor 
importancia, y esperanza que sacará más, que vuestra reverencia se 
ponga ahora de propósito a imprimir esta vida; y así me inclino a 
que se deje esto a otro que lo haga»27.

La prudencia del General Acquaviva, nos impidió disfrutar durante 
estos cuatro siglos de la versión meticulosa preparada por Ribera del 
manuscrito teresiano de «Moradas». Sin negar el gran servicio que 
prestó Fray Luis a la causa teresiana, debemos afirmar sin ambages que 
habría resultado beneficioso que Ribera hubiera podido llevar a cabo 
su propósito. El respeto y la minuciosidad con la que preparó las 
correcciones de la copia de Salamanca dan buena prueba de ello. 
Desgraciadamente no fue así; afortunadamente sí pudo publicar la bio
grafía en 1 590, después de tres años de intensa correspondencia con el 
General Acquaviva.



28

104

29

30

31

cf. ÁLVAREZ T., Introducción, 
ción príncipe, Burgos 1984.
BMC, Vida de Santa Teresa de lesús, V, 460.
BMC, Vida de Santa Teresa de lesús, V, 465.
ALVAREZ T., Introducción, en Santa Teresa de lesús. Castillo Interior, facsímil de la edición 
príncipe, o.c.

en Santa Teresa de lesús. Castillo Interior, facsímil de la edi-

do pretende dejar constancia de que el ¡lustre profesor salmantino no 
tuvo acceso al autógrafo de las «Moradas» para preparar la edición 
príncipe. Además de este aspecto tan importante, analizaremos otras 
tomas de posición teológicas de Fray Luis ante el «Castillo Interior», 
tanto en la Carta-Dedicatoria como en la Apología y la Biografía 
inconclusa.

a. La edición príncipe

Dos de los grandes personajes dispuestos a publicar las «Mora
das» deben desistir en su empeño: El proyecto de Gracián de publicar 
la obra se vio truncado por su encarcelamiento en Túnez. El jesuíta 
Francisco de Ribera, prepara -como hemos visto- una copia para 
publicarla. Por esas mismas fechas (1586-1587) prepara la edición de 
«Camino de Perfección» y trabaja en la biografía. El 10 de Febrero de 
1588 había concluido el trabajo de «Moradas». Pero, desde Roma, el 
General de la Compañía Claudio Acquaviva le hace desistir, llegando 
a publicar únicamente la biografía en I 59028.

Por las mismas fechas los responsables de los Descalzos, en la 
sesión del 1 de Septiembre de 1586 que celebró el Definitorio en 
Madrid, convinieron en imprimir los escritos, siendo provincial de la 
Reforma el Padre Doria y S. Juan de la Cruz uno de los definidores. 
Por entonces, las Carmelitas Descalzas fundaron en Madrid, teniendo 
como priora a la M. Ana de Jesús. El Provincial le encomendó la bús
queda de los originales para su posterior publicación29. Una vez reuni
dos los originales, el P. Doria quiso acreditar la edición de las obras 
confiándola a una gran autoridad religiosa y literaria de la época, el 
agustino fray Luis de León30.

Fray Luis era amigo de Ana de Jesús; descubre a Teresa, a quien 
no conoció en vida y, tras revisar y aprobar por orden del Consejo 
Real los libros en septiembre de 1577, firma la Carta-Dedicatoria que 
se convertirá en el prólogo de las obras, el 15 del mismo mes en S. 
Felipe de Madrid. La impresión fue realizada por Guillermo Foquel en 
Salamanca, en tres tomos. Las «Moradas» es el tercero, con pagina
ción propia, 268 páginas31.



I

105

Á

En la «Carta-Dedicatoria a las Madres, Priora Ana de Jesús y reli
giosas Descalzas del Monasterio de Madrid», que encabezaba la obra, 
dice fray Luis:

«Los cuales libros, que salen a la luz, y el Consejo Real me los 
cometió que los viese, puedo yo con derecho enderezarlos a ese 
santo convento, como de hecho lo hago, por el trabajo que he 
puesto en ellos, que no ha sido pequeño. Porque no solamente he 
trabajado en verlos y examinarlos, que es lo que el Consejo mandó, 
sino también en cotejarlos con los originales mismos, que estuvie
ron en mi poder muchos días, y en reducirlos a su propia pureza, 
en la misma manera que los dejó escritos de su mano la Madre, sin 
mudarlos ni en palabras ni en cosas, de que se habían apartado 
mucho los traslados que andaban, o por descuido de los escribien
tes o por atrevimiento y error. Que hacer mudanza en las cosas que 
escribió un pecho, en quien Dios vivía y que se presume le movía a 
escribirlas, fue atrevimiento grandísimo, y error muy feo querer 
enmendar las palabras; porque si entendieran bien castellano, vie
ran que el de la Madre es la misma elegancia»32.

Fray Luis deja constancia de haber cotejado su edición con los 
originales, reduciéndolos a su propia pureza, «sin mudarlos». T. Álva- 
rez no es de este parecer: «fray Luis, al preparar el texto, no tiene ante 
sí el original teresiano...entre la 'propia pureza' del manuscrito teresia- 
no y las variantes reiteradas del texto impreso por Foquel, ha mediado 
un manuscrito en que las páginas de la Santa han sufrido un tratamien
to intencionado de revisión estilística. Sin duda fray Luis, que había 
colacionado los autógrafos de «Vida» y «Camino» con los cuadernos 
destinados a la imprenta, al llegar a la «copia» del «Castillo Interior» 
prestó fácil fe al amanuense de turno y éste no era merecedor de tanta 
confianza»33.

En un principio, y a falta de pruebas documentales, analicé mi
nuciosamente las correcciones de la edición príncipe respecto del 
manuscrito original teresiano, buscando, como en el caso de Gracián, 
las divergencias teológicas, hasta llegar finalmente al convencimiento 
de la inutilidad de ese trabajo por una sencilla razón que debe ser 
explicada con brevedad y claridad: Fray Luis de León, no conoció el 
autógrafo de la Santa.

32 FRAY LUIS DE LEÓN, Carta-dedicatoria a la Madre Ana de Jesús en Obras completas caste
llanas. Madrid 1959, 1315-1316.

33 ALVAREZ T., Introducción, en Santa Teresa de Jesús. Castillo Interior, facsímil de la edición 
príncipe, o.c.



106

i*

Esta opinión desdice las palabras del mismo fray Luis y la de tan
tos especialistas que durante años creyeron ser cierta la afirmación del 
humanista salmantino54. Pero hay una prueba que no debe pasar inad
vertida: la inmensa mayoría de las correcciones que añade Fray Luis 
en la edición príncipe se encuentran ya en la copia de Salamanca; 
hasta tal punto que debemos preguntarnos si Fray Luis no preparóla 
edición príncipe sobre la misma copia que Francisco de Ribera, es 
decir, el manuscrito de Salamanca.

Una cosa parece segura: Fray Luis no dejó su huella escrita en la 
copia de Salamanca, mientras que Francisco de Ribera y el hermano 
Arias sí lo hicieron. Caben varias hipótesis: 1) Fray Luis trabajó sobre 
ía copia de Salamanca sin ver el original teresiano y poco más tarde, 
la misma copia cayó en manos de Francisco Ribera; 2) Fray Luis ela
boró la edición sobre una copia muy similar a la de Salamanca; 3) 
Fray Luis se basó en la copia de Salamanca apoyándose en algún otro 
documento.

Una cosa debemos mantener como cierta: dadas las concomi
tancias entre la copia de Salamanca y la edición príncipe se debe afir
mar que Fray Luis no cotejó el autógrafo teresiano. En consecuencia, 
es inútil analizar las discrepancias teológicas del humanista con la 
Santa, salvo aquellos añadidos al margen que descubren el pensa
miento del teólogo, aunque no se base en el original, sino en una 
copia que tergiversa en muchos momentos el pensamiento de la auto- 
ra y no precisamente por criterios teológicos.

En mi opinión, me inclino por la tercera opción: Fray Luis trabajó 
sobre ía misma copia de Salamanca (quizá otra muy similar), aunque 
ayudado de otros materiales no originales de la Santa. Estos materiales 
no pueden ser la copia que hicieron las monjas a la par que Teresa 
redactaba su obra; varias religiosas intervinieron en el manuscrito de 
Toledo respetando exquisitamente la tarea de la Madre. Por otra parte, 
la copia de Salamanca es insuficiente, por sí misma, para elaborar la 
edición príncipe; concretamente me estoy refiriendo a los títulos de los 
capítulos que faltan en la de Salamanca.

En conclusión, el autógrafo teresiano no salió nunca de tierras 
andaluzas y Fray Luis confió excesivamente en la calidad de la copia 
de Salamanca y otros materiales que dio por válidos. Por tanto, sólo

34 d. ia monografía de VALLEJO GUSTAVO, Fray Luis de León, su ambiente, su doctrina espi
ritual. huellas de Santa Teresa. Roma 1959; el autor prescinde totalmente del problema y da 
por seguro que Fray Luis trabajó sobre el manuscrito original. Para el P. Silverio. el P. Gra
dan dio el autógrafo a la priora Ana de Jesús, para que, a su vez, ella se lo entregara a Fray 
Luiste:. BMC, IV. XXXVIII.



en

107

podremos analizar teológicamente los añadidos al margen en la edi
ción príncipe.

Reproducimos, por tanto, la frase que Fray Luis añade al margen 
la edición príncipe:

«Aüqel hóbre en esta vida perdiédo el uso de los sétidos y 
eleuado por Dios, puede ver de passo su essencia, como proba- 
bleméte se dize de Sa Pablo, y de Moysen, y de otros algunos: mas 
no habla aquí la madre desta manera de visió q auq es de passo, es 
clara y íntuitiua: sino habla de un conocimiento deste mysterio que 
da Dios a algunas almas por medio de una luz grádisima q les 
infunde, y no sin algüa especie criada: mas porq esta especie no es 
corporal ni q se figura en la imaginació por esso la madre dize q 
esta visión es intellectual, y no imaginaria»35.

La frase comenta uno de los puntos más conflictivos, tanto para 
los teólogos defensores de la Santa, como para sus detractores; nos 
estamos refiriendo, evidentemente, a M 7.1.6. La interpretación de 
fray Luis es muy curiosa: distingue dos tipos de conocimiento de las 
realidades divinas, siempre como casos extraordinarios: la primera 
referida a personajes bíblicos, Moisés y Pablo, con una percepción 
momentánea de la esencia divina; la segunda, que es la que adjudi
ca a Teresa, también como caso excepcional, se conoce el misterio 
mediante una «luz» y con «especie criada». Es evidente que Fray 
Luis quiere evitar la interpretación de que Teresa «ve» la esencia 
divina; para ello debe añadir que, ademas de no ser visión de paso 
de la esencia divina, va acompañada de alguna especie criada, la 
cual, al no ser corporal ni de la imaginación, Teresa llama imagi
naria.

La sana intención de fray Luis no nos impide afirmar que no en
tendió a la Santa. Las visiones imaginarias o intelectuales de la Santa 
nada tienen que ver con el problema teológico de las «especies cria
das». La visión teresiana no es ni corporal ni de la imaginación, pero sí 
es personalizada e interviniendo las facultades humanas, incluida la 
imaginación, no como sujeto activo, sino como recipiendario de la 
merced mediante la cual Dios se sirve para comunicarse. Pero tampo
co podemos juzgar a Fray Luis desde nuestros presupuestos actuales; 
tendremos la oportunidad de aportar nuestra interpretación. Baste de 
momento decir que, Fray Luis, con el añadido al margen, evitó que se 
interpretaran las visiones teresianas como visiones directas de la esen-

35 FRAY LUIS DE LEÓN, Santa Teresa de jesús. "Castillo Interior"; facsímil de la edición prínci
pe, o.c., 234-235.



■ l!.

108

cia divina, exclusivas de la escatología y, dentro de ella, reservada a 
aquellos que en el Juicio final hubieran accedido a la bienaventuranza 
eterna.

b. La certidumbre de la gracia

Fray Luis se adelanta a las futuras críticas que harán los de
tractores de la obra teresiana y ya en la Carta-Dedicatoria interpreta a 
la Santa para prevenir malos entendidos:

«Sola una cosa advertiré aquí, que es necesario se advierta, 
y es que la santa Madre, hablando de la oración que llama de 
quietud, y de otros grados más altos, y tratando de algunas parti
culares mercedes que Dios hace a las almas en muchas partes 
de estos Libros, acostumbra decir que está el alma junto a Dios, 
y que ambos se entienden, y que están las almas ciertas que 
Dios les habla, y otras cosas de esta manera. En lo cual no ha de 
entender ninguno que pone certidumbre en la gracia y justicia 
de los que se ocupan en estos ejercicios, ni otros ningunos por 
santos que sean, de manera que ellos estén ciertos de sí que la 
tienen, si no son aquellos a quien Dios lo revela...Y en el libro 
de «Las Moradas» hablando de las almas que han entrado en la 
séptima, que son las de mayor y más perfecto grado, dice de 
esta manera: De los pecados mortales...16. Que aunque son 
grandes mercedes de Dios, y que muchas veces, o andan con la 
gracia que justifica o encaminan a ella; pero no por eso son 
aquella misma gracia, ni nacen ni se juntan siempre con 
ella...en lo que toca particularmente a la Madre, posible es que 
después que escribió las palabras que agora yo refería, tuviese 
alguna propia revelación y certificación de su gracia. Lo cual, 
ansí como no es bien que se afirme, ansí no es justo que con 
conciencia se niegue; porque fueron muy grandes los dones que 
Dios en ella puso, y las mercedes que le hizo en sus años pos
treros a que aluden algunas cosas de las que en estos libros 
escribe»17.

Dos cuestiones destacan para nuestro interés. Distingue entre los 
escritos con la correspondiente interpretación por parte de los lectores 
y la experiencia propia de la Santa. En cuanto al primero, la experien
cia descrita por Teresa no significa que haya «certidumbre en la gracia 
y justicia» en aquellos que se ocupan en esos ejercicios del alma, «por

36 Cita M 7.4.3.
37 FRAY LUIS DE LEÓN, Obras completas castellanas, o.c., 1319-1320.



I

109

c. Apología de Fray Luis

Un año después de la impresión de los libros de Santa Teresa, fray 
Luis escribió una apología de sus escritos, publicada por fray Tomás de 
Jesús en 1615”, para responder a aquellos que «han hablado menos 
bien que debían» en tres puntos concretos, la oración de unión, algu
nos conceptos oscuros incomprensibles para todos y por las particula
res revelaciones que tuvo la Santa.

Fray Luis no entra en demasiados detalles para defender los escri
tos teresianos. En síntesis, explica que la oración de unión consta en la 
Escritura y la oscuridad de algunos puntos de doctrina es común a 
todos los grandes teólogos. El aspectos más interesante para nuestro 
propósito es el tercero, la réplica de fray Luis ante los detractores de la 
obra por las revelaciones que contiene. La defensa es general y sola
mente desciende a lo concreto en un caso, cuando Teresa explica que 
vio a Pedro de Alcántara «no sólo después de muerto, sino en vida y 
ausente». Fray Luis responde que muchos santos han pasado por esa 
experiencia y que para Dios no es imposible, «porque como el ausen
te vivo pueda ser en dos maneras visto, o en su presencia real o en 
visión de su imagen, de ambas tenemos en la Sagrada Escritura».

muy santos que sean». Por muy grande que sea la merced «o que 
andan con la gracia que justifica» nunca se identifican con ella, no se 
hacen gracia, «no por eso son aquella misma gracia». Es decir, ni son 
la gracia, ni siempre están junto a ella. En este sentido se incluye a 
Santa Teresa.

Ahora bien, fray Luis admite la certeza en la gracia «a quien Dios 
lo revela». Es posible que Teresa tuviera una especial «revelación y 
certificación» de su gracia. Pero esta posibilidad no se debe ni afirmar 
ni negar. Apoya la interpretación con varias citas teresianas, entre ellas 
M 7.4.3. El problema teológico que subyace es la posible infidelidad a 
la doctrina de Trente sobre la gracia santificante, la certeza del cristia
no de poseer la gracia. En la reimpresión de los escritos, que vio la luz 
entre Junio y Julio de 1589, amplía la respuesta de la Carta-Dedicato
ria apostillando al margen varios textos vulnerables: M 5.1.9, M 
5.2.12-13, M 6.6.10 y M 7.4.3. En los cuatro defiende la doctrina de 
Teresa, pero niega que signifiquen una seguridad infalible de estar en 
gracia38.

38 ÁLVAREZ T , Introducción, en Santa Teresa de lesús. Castillo Interior, facsímil de la edición 
príncipe, o.c.

39 FRAY LUIS DE LEÓN, Obras completas castellanas, o.c., 1 321-1326.



3. El autógrafo ante la Inquisición: la gran crítica

42

110

■

1

d. Biografía inconclusa

Sin embargo, posteriormente, en la biografía inconclusa dedicada 
a la emperatriz, defiende la doctrina de Santa Teresa apoyándose en la 
opinión del Maestro Ávila, retomando literalmente su opinión escrita. 
Juan de Avila escribe a Santa Teresa que las visiones imaginarias o cor
porales nunca deben buscarse, dando unos criterios de discernimiento 
para conocer su veracidad. Si a pesar de resistirse se siguen dando y el 
alma saca provecho no induciendo a vanidad «y lo que dicen es doc
trina de la Iglesia y tiene esto por mucho tiempo y con una satisfac
ción interior que se puede tener mejor que decir, no hay para qué huir 
de ellas; aunque ninguno se debe fiar en su juicio en esto»40. Fray Luis 
coincide con Juan de Avila. Su opinión es favorable a las experiencias 
interiores, reconociendo que existe un peligro, «a veces también se 
disimula el demonio». Los criterios de discernimiento son: la propia 
experiencia que la Madre tenía», comunicar siempre lo que se siente, 

pedir consejo y seguirlo aunque fuese contrario a lo que sentía su espí
ritu4' .

Para concluir todo el apartado dedicado a la relación de Fray Luis 
de León con los escritos teresianos y, particularmente con las «Mora
das.. diremos que: gracias a él, las obras teresianas tuvieron amplia 
divulgación conociendo tres ediciones en menos de 1 6 meses; a él 
debe Teresa que su pensamiento se introdujera rápidamente en el 
ámbito europeo; y, por fin, las obras pudieran franquear la barrera del 
ortodoxismo postridentino42.

Como vemos, en la Apología, fray Luis evita la discusión concreta 
con los críticos de la obra. Hace una defensa general de los escritos 
teresianos, aceptando las revelaciones particulares de Dios al hombre, 
pero sin definirse sobre las visiones de Dios, punto conflictivo de M 
7.1.6.

Las opiniones favorables a la doctrina de Santa Teresa no fueron 
unánimes. La importancia y el prestigio de los teólogos que la defen
dieron no fueron suficientes para apagar los recelos y denuncias. Ana-

FRAY LLIS DE LEÓN. Obras completas castellanas, o.c.,1342.
rLL. !S DE LEÓN, Obras completas castellanas, o.c., 1 343.
;• ¿.grz 7 Eray Luis de León y Santa Teresa de lesús, el humanista ante la escritora, a.c., 100.



I

A. Historia de las acusaciones contra los libros

111

Los procesos de la primera fase, 1574-1579, no contienen acusa
ciones doctrinales contra los libros, aunque fuera sometido a examen 
el libro «Vida», sino contra la persona de Teresa. Sin embargo, la 
segunda fase del proceso, una vez que los libros se hubieron publica
do, fue rica en acusaciones a la Inquisición y duró desde 1589 a 1598. 
Intervienen distintos teólogos: Alonso de la Fuente, Antonio de Sosa, 
Juan de Orellana, Juan de Lorenzana y Francisco de Pisa4'.

Nos ceñiremos al análisis de las acusaciones contra el libro de 
'Las Moradas, haciendo previamente una breve historia de las acu
saciones.

El proceso a los libros publicados tiene 4 fases: 1) de 1589 a Mar
zo de 1591. primera señal de alarma y primeros memoriales acusato
rios.2) en abril-junio de 1591, nuevo informe acusatorio y defensa de 
la doctrina. 3) en Junio de 1593, después de un silencio de dos años, 
los mismos argumentos acusatorios pero mejor elaborados y 4) En 
1598, con un nuevo acusador, el doctor Pisa, canónigo de la metropo
litana de Toledo.

El ambiente era favorable a Teresa. Se hacían públicos los pri
meros milagros en torno al sepulcro, se difundía su heroicidad en la 
práctica de las virtudes. Al mismo tiempo tuvo sus detractores.

En la primera parte del proceso el principal acusador fue Alonso 
de la Fuente. Nacido en Llerena, foco de iluminismo. En su pueblo fue 
durante muchos años calificador de la Inquisición. Recorrió durante

lizaremos a continuación las delaciones ante la Inquisición. Para todo 
este apartado seguiremos los minuciosos trabajos de investigación rea
lizados por el P. Enrique Llamas Martínez’3.

Enrique Llamas divide el estudio en dos partes, las delaciones con
tra el espíritu y la persona y las gestiones inquisitoriales en torno a los 
libros. Al final añade un apéndice documental. Nuestro trabajo se 
limita al análisis de los problemas teológicos que presentaron a la 
Inquisición sobre las 7M, prescindiendo de las acusaciones contra su 
persona, aunque entre las dos exista el mismo sustrato acusatorio: con
siderarla una «alumbrada».

43 LLAMAS MARTÍNEZ E., Santa Teresa de Jesús y la Inquisición española, Madrid, 1972.; del 
mismo autor, Teresa de Jesús y los Alumbrados. (Hacia una revisión del "alumbradismo" 
español del siglo XVI), en Actas del Congreso Internacional Teresiano, Salamanca 1982, I, 
137-167

44 LLAMAS E , Santa Teresa de Jesús y la Inquisición española, o.c., 226.



r

112

cinco años 28 pueblos buscando herejes. Más tarde intervino en las 
luchas contra los alumbrados de Jaén. En total, I 7 años de luchas por 
desterrar el iluminismo en Extremadura y Andalucía. Al final llegó a 
ver alumbrados por todas partes, tal era su celo intemperante, llegando 
a traspasar los límites de la moderación. Censuró el «Audi filia» del 
Maestro Avila, puso en guardia a los inquisidores contra las obras de 
Tauler, Blosio y otros tratadistas medievales. Por los excesos que 
cometió a la hora de juzgar fue perdiendo crédito ante el tribunal de la 
Inquisición a partir de 1586. Hay que reconocer, con todo, su preocu
pación por mantener la doctrina de la fe15.

Con poca salud y ya mayor, leyó los escritos de Teresa. Natural
mente redactó unos memoriales. Lo secundó fray Antonio de Sosa, 
agustino residente en el convento de Valladolid. La primera delación, 
la escribe Alonso de la Fuente en Llerena, un año después de publica
dos los libros, el 26 de Agosto de 1 589.

La delación al Consejo es una carta que llegó a Madrid el 12 de 
Octubre de 1589 que pide una exposición más extensa. Alonso de la 
Fuente lo lleva a cabo en un memorial de 5 folios. El Consejo decidió 
que otro calificador examinase la doctrina. Existe una réplica anónima 
del memorial, redactada en noviembre o diciembre de 1589 y que 
defiende a Santa Teresa. En opinión del P. Llamas el autor anónimo 
que sale en defensa de Teresa es Martínez del Muro, del entorno de 
Yepes, gran conocedor de la autora.

En diciembre de 1589, Alonso de la Fuente escribe un segundo 
Memorial que no ha llegado hasta nosotros y el 20 de febrero de 1590 
el tercer Memorial. Ante el silencio de la Inquisición el 4 de Abril de 
1590 redacta y envía el cuarto Memorial (de gran importancia para 
nuestro trabajo), acompañado de una carta en la que se queja de no 
haber sido escuchado, el tribunal ni tan siquiera le había contestado. 
El 13 de Junio se recibió en Madrid, pero no fue causa suficiente para 
que el proceso siguiera adelante.

Por aquellas fechas surge un nuevo delator, el agustino Antonio de 
Sosa, quien entrego al tribunal vallisoletano una denuncia que desco
nocemos. El Consejo permanecía en silencio. Estaba ocupado por el 
acto de fe de Llerena contra el clérigo Gaspar Lucas y los excesos de 
Alonso de la Fuente contra los jesuítas habían mermado su influencia. 
Además el ambiente de la Inquisición era favorable a Teresa con la 
presencia al frente de Gaspar de Quiroga.

45 Ibid., 307-309.



B. Análisis de las acusaciones doctrinales

113

Primer Memorial de Alonso de la Fuente, cf. LLAMAS E., o.c.399.
LLAMAS E., o.c., 445.

Ibid., 454.

46
47
48

Las acusaciones contra la doctrina teresiana son de dos tipos: se le 
acusa de alumbrismo y luteranismo. Según los detractores, la doctrina 
es la misma que practicaban los alumbrados de Extremadura y los de 
Llerena'6. Las fuentes inspiradoras de estas doctrinas heréticas hay que 
buscarlas en Tauler y Blosio que, en última instancia, dependen de las 
herejías euchitas.

Juan de Lorenzana en el Memorial condenatorio de Junio de 1593 
acusa la doctrina teresiana de depender de Ludovico Blosio, «Teresa 
de Jesús fue muy blosiana»47, de pertenecer a la secta de los masilianos 
o euchitas por negar cualquier actividad a las potencias-18. Juan de Ore-

El 28 de febrero de 1591 el tribunal de Toledo remite al de Madrid 
cinco memoriales acusatorios, quizás los de Alonso de la Fuente. El 
Doctor Montoya fue comisionado para su examen. Desconocemos 
cual fue su decisión. Mientras, Alonso de la Fuente seguía trabajando 
en descubrir los errores de Teresa, como había prometido en el cuarto 
Memorial. Y así, el 26 de marzo de 1 591 envía el quinto sobre la ora
ción mental y vocal. El Consejo encomendó la revisión de los libros al 
prestigioso calificador dominico, Juan de Orellana.

En la segunda parte del proceso interviene Juan de Orellana emi
tiendo un memorial breve y condenatorio. Tan breve que, posi
blemente, en Junio de 1591, Antonio de Quevedo, recibe una nueva 
encomienda del Consejo para calificar los libros. Escribe siete folios, 
rebate las ideas de los acusadores y defiende la doctrina de Teresa. 
Con todos estos ciatos el Consejo se abstuvo de pronunciar su ve
redicto.

El protagonista de la tercera parte del proceso fue Juan de Loren
zana quien había conocido a Teresa en Valladolid en 1568. Leyó sus 
libros y su opinión fue favorable. En 1593 residía en Toledo, en el 
mismo convento que Orellana. Posiblemente, del trato que ambos 
mantuvieron nació la animadversión a lo escritos teresianos por par
te de Lorenzana. Redactó un memorial condenatorio el 25 de junio 
del 1593 siguiendo los pasos ele los memoriales de Alonso de la 
Fuente, con la salvedad de que de la Fuente hacía el paralelismo 
entre Teresa y Tauler, mientras que Lorenzana lo hace entre Teresa y 
Blosio.



r

»*

114

llana la condena por luterana, haciendo prevalecer la experiencia por 
encima del juicio de perlados19.

49 Ibid-, 475.
50 Por ley común entiende: «en todos los justificados...de cualquier estado que sean: sacerdo

tes, religiosos, casados, flacos, imperfectos y de cualquier grado que sean». Alonso de la 
Fuente comprendió el alcance universal de la doctrina teresiana: «Y en las 'Moradas'... drze 
que a todas daría el Señor estas cosas, si se dispusiesen». Tercer Memorial. LLAMAS E., o.c. 
p.407-408.

a. Acusaciones implícitas a las séptimas moradas

Veremos en la presente sección las acusaciones que implícita
mente condenan la doctrina de las 7M; después analizaremos las acu
saciones explícitas.

En el artículo 7 del Primer Memorial de Alonso de la Fuente le
emos: «Pone por fundamento la doctrina que afirman los theólogos 
que Dios está por presencia en todas las cosas». Artículo 8: «Enseña 
que el alma tiene muchas moradas y en el centro y mitad del las tiene 
la más principal, donde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y 
el alma, y aquella es la pieza donde está el Rey». Artículo 12: el fin de 
la doctrina teresiana, según Alonso de la Fuente, es la unión del alma, 
en su esencialidad, con Dios, sin mediación de imagen ni operación 
por parte de la criatura, juntándose con la «real presencia de Dios que 
está en el centro y fondón del alma». Ese fondo del alma es su «esen
cia pura y espíritu puro», el alma no obra, sólo lo hace Dios. La gracia 
entonces es la unión presencial con Dios, no hay otra. Y esto es «ley 
común y ordinaria». En la Iglesia de Dios, insistirá en el Tercer Memo
rial, desde que se fundó, no ha obrado Dios de ley común ni raptos, ni 
elevaciones ni efectos semejantes «quando vienen por borden de Dios 
son rarísimos y de mil a mil años; y quando se hallaren en tales 
supuestos, como son legos y mugeres seglares y de cualquier condi
ción, es letra conocida de sathanás»50.

Calificación de los artículos del Primer Memorial. Como respuesta 
al artículo 7: Sentir en el fondón del alma la presencia de Dios por 
esencia y presencia, es doctrina de alumbrados. Se entiende que es 
una presencia «exclusa dubitatione». La presencia de Dios mismo se 
«pone de ley común sensible experimento de la presencia del mesmo 
Dios, o eífetos serios sobrenaturales en la justificación del hombre». Es 
doctrina de Tauler, heredada de los herejes Masilianos. Respuesta al 
artículo 8: Es fábula y mentira decir que Dios está en el fondo del alma 
mas particularmente que en otro lugar por presencia y potencia, «por
que de la misma manera existe en el pie y en la mano y en el árbol



51

115

I

El Tercer Memorial examina el tercer grado de oración y se extiende en criticar la inactivi
dad de las potencias en la oración de quietud, calificándolas como doctrina luterana «por
que la gracia divina no destruye la naturaleza ni apaga la lumbre natural». Asimismo el 
Cuarto memorial: «todo ello es quitar la obra y concurso del hombre para su justificación y 
aprovechamiento espiritual», cf. E Llamas, o.c. p.410-416 y Cuarto memorial, p.411., artí
culo 25. No nos detendremos en este punto; será examinado en el capítulo siguiente.
Calificación del artículo 11, LLAMAS E., o.c., 405-406, Primer Memorial.
LLAMAS E., o.c.,449.

52
53

54 Ibid., 451.

por esencia, presencia y potencia». Según Alonso ele la Fuente, «no ay 
tal fondón en el alma»; en el caso de que lo hubiera «no se podría 
entrar allí sino con las potencias del alma». Pero como tanto Tauler 
como Teresa niegan ninguna actividad en el fondón, la doctrina es 
«sueño y disparate»51. Como consecuencia de esta doctrina se niega 
implícitamente la oración vocal, dejando de «aprovechar para nuestra 
justificación» (Calificación del artículo 11). Al igual que los alumbra
dos en la contemplación desde el fondón del alma se «infunde satha- 
nás en el interior del sentido» quitándoles toda oración vocal y 
adoración exterior. Para Alonso de la Fuente no buscar a Dios más que 
en el fondo del alma es herejía porque dice Isaías 12 'celum mihi 
sedes est' y Cristo dijo 'Pater noster, qui es in celis'; también de 
David, los Macabeos y otros textos «se collige claramente que en el 
cielo se tiene de buscar Dios...y deste centro del alma no ay rastro ni 
memoria en la philosophía natural, ni en la divina, ni en los libros de 
los sanctos, ni en el uso ecclesiástico»52.

En el Quinto memorial leemos: «la heregía fundamental desta sec
ta es que enseña que sólo Dios obra la justificación en el alma sin 
concurso del hombre», por ello niegan las oraciones vocales y menta
les como obra del hombre. En el mismo concepto tienen las virtudes, 
el ayuno, la limosna, la disciplina etc.

Juan de Lorenzana le acusa de encontrar seguridad y certeza en 
la gracia por regalos espirituales o la buena conciencia53. A pro
pósito de V 40.5. «que no estando en pecado mortal uno se vee 
Dios en él, estando conservándole el ser, que es el estar allí por esen
cia, presencia y potencia». Atenta contra Is. 45, Tu es Deus abscondi- 
tus54.

En resumen, las acusaciones generales que implícitamente im
plican a las sétimas moradas son las siguientes:

- Defender que Dios está, sin ninguna duda, en el centro del alma 
por presencia, potencia y esencia.

- Defender que la presencia de Dios en el fondo del alma es



116

ni

experimentare por cualquier persona humana sea cual sea su estado, 
es decir, de ley común.

Los acusadores condenan las consecuencias ele dicha doctrina:

- Negar la oración vocal.

- Negar la libertad de obrar de las potencias.

55 Cuarto Memorial. LLAMAS E., o.c.. 412.
56 Cuarto Memorial, LLAMAS E., o.c.,414.

57 LLAMAS E., o.c.,413.

b. Acusaciones doctrinales explícitas sobre las séptimas

El Cuarto Memorial concreta un dato relativo a M 7.1. En la unión 
con Dios, sin ninguna intervención de las potencias, «se le da al alma 
por gracia todo lo que Dios tiene por naturaleza, sin acepción (excep
ción) alguna mas de que el hombre se queda criatura, quedándose en 
todo lo demás hecho Dios; porque allí goza de su visión y bienaventu
ranza y allí en el mesmo Dios bee todas las cossas y allí conoce y 
goza de todos los demás privilegios, que son propios de Dios, hasta 
conocer los secretos de los corazones... diciendo que se le manifestó 
Dios, que le habló Dios y declaró tales y tales misterios, y que se le 
descubrió la misma verdad y las Personas Divinas y las cossas 
futuras»55. Para Alonso de la Fuente es herético entender que el alma 
ve la esencia de Dios, máxime cuando se eleva a ley común que con
siguen todos los justificados. Es la doctrina herética de Adelfio, (los lla
mados extáticos), los Begardos condenados por el Concilio de Vienne 
y los alumbrados de Extremadura.

Moradas sextas y séptimas, repiten las herejías de las anteriores. 
Los números 1 al 4 exponen la doctrina teresiana de 7M 1,56. Piensa 
Alonso de la Fuente que la doctrina sobre la Trinidad coincide con la 
que expuso sobre Cristo en el artículo 28, por la cual, los secretos que 
encierra el centro del alma permiten ver y sentir a Cristo, aunque no 
vea con los ojos del alma ni del cuerpo, llamándola visión 
intelectual57. Doctrina idéntica a los alumbrados de Llerena, concreta
mente de Juan García que, junto a sus discípulas, gozaban y veían la 
esencia de Dios.

Calificación de los número 1 al 4. En la última morada, por ley 
común, «Dios les descubre su esencia y los secretos de su divinidad», 
«se vee Dios allí como por vista de ojos y lo que tenemos por fee lo 
entiende allí el alma por vista de ojos, que es la Santísima Trinidad: 
Padre, Hijo y Espíritu Santo. Y lo que dice modificando (como por vis-



I

58

117

59
60
61
62
63

Cuarto Memorial; LLAMAS E., o.c., 414-415. Un poco mas adelante repetirá «visión intuiti
va y clara de Dios», 41 6.
LLAMAS E., o.c., 415-416.
Ibid., 416.
LLAMAS E., Juicio de Juan de Orellana, o.c., 434-435.
LLAMAS E„ o.c., 452-453.
LLAMAS E., O.C., 454.

ta de ojos), es para desvelar al lector, porque realmente allí habla de la 
visión intuitiva de Dios...se le da por gracia a el alma todo lo que Dios 
tiene por naturaleza»58. A continuación, Alonso de la Fuente reprocha 
a fray Luis no haber comprendido que la autora ha repetido muchas 
veces que no ve ni con ojos del cuerpo ni del alma, no siendo «visión 
de potencia, sino visión esencial», negando «por imposible que Dios 
se comunique al alma por medio de cosa criada»59; «el alma que allí 
llega queda hecha Dios y sabe a naturaleza de Dios, tanto que de allí 
adelante, todo lo que obra el hombre es obra de solo Dios, y todo lo 
que hace bueno y malo y absurdo dicen se le convierte en Dios60».

Juan de Orellana, el 22 de Abril de 1591, comentando los me
moriales de Alonso de la Fuente opina que la total unión del alma con 
Dios con los sentidos y potencias inoperantes, sin libertad «hasta ver 
con visión intelectual, aunque no con los ojos del alma, la Santíssima 
Trinidad y las tres Personas disctinctas», es doctrina errónea de los En- 
thusiastas o Euchitas61. El Memorial condenatorio de 24 de Agosto de 
1593.

Juan de Lorenzana en el memorial condenatorio de Junio de 1 593 
dice «una vez se le dio a entender claro la manera cómo Dios es Trino y 
Uno; y cuando pienso o se trata de la Sanctíssima Trinidad entiendo 
cómo puede ser. Y esto de que entendió a Dios que era Trino y Uno 
dícelo veces en sus libros, máxime en el libro de las «Moradas», en la 7 
morada...harto añadió en ella a lo que aprendió de su maestro Blosio 
(quien) pone en esta manera de oración de unión cierta manera de 
entender a las personas de la Santísima Trinidad diferente que la fe nos 
da...Maestro y discípula ponen clara cognición de las Personas; y Teresa 
ya de asiento, después de aquella revelación dice que siempre entendía 
cómo puede ser Dios trino y Uno»62. Blosio en su «Apología pro Taule- 
ro», continúa Lorenzana, habla del «fundus animae, que es la esencia», 
que Teresa llama «centro del alma, que es lo mismo in re»63.

Juan de Orellana en 1593 transcribe literalmente M 7.1.6. según 
la edición príncipe. A continuación explica que Cristo tuvo la ciencia 
beatífica y la indita o infusa. Por esta, algunos teólogos piensan que 
Cristo es noticia clara de la Santísima Trinidad, «pero dicen que fue



118

I

M 7.1.5-6.
LLAMAS E., O.C., 477.
LLAMAS E., O.C., 478-479.

Ibid., 481-482.

64

65
66

67

noticia clara de que Dios era Trino, mas no del cómo era Trino. A esta 
mugercita el qué y el cómo se le da a entender tan claro que se espan
ta. Y no una vez sola...después en las «Moradas» hace regla ordinaria 
y ley común en las planas 233-234“ para todas las almas que llegan a 
aquel grado de oración»65.

La visión de la Trinidad, en la séptima morada no es de paso, 
como pretende en su anotación fray Luis: «y quantas veces tuvieren 
aquella oración el ver la Santísima Trinidad. No hay duda sino que no 
es paso en ella, sino de asiento y de ley común y ordinaria aquella 
oración»... «El Maestro (fray Luis) añadió de suyo: 'y no sin alguna 
especie criada'. Pero ni la Madre habló de especie en todo este con
texto, ni la relieva mucho esta adnotación, porque teólogos ay que 
opinan que Dios se puede ver por especie criada en la visión beatí
fica». En el ns 3 dicho quiere salvar un disparate que dixo la Madre, 
página 234: no es con los ojos corporales esta vista, porque no es 
visión imaginaria. Ni ella supo lo que dixo, ni él lo da a entender. Por 
fuerza se ha de conceder lo que ella dice al principio de la dicha pá
gina: metida en aquella morada por visión intelectual, que quiere 
decir del entendimiento. De lo dicho se colige que la visión de que 
habla la Madre Teresa en los dichos lugares es visión intelectual de la 
Santísima Trinidad, clara, de asiento, que de ley común y ordinaria la 
tienen las almas que entran en la morada séptima. Y no solamente es 
la visión de que Dios es trino, sino también de la manera y cómo es 
un solo Dios y tres Personas». La doctrina es calificada por Orellana 
de herética, siendo sus fuentes los massalianos y begardos, quienes 
creían que el hombre podía en esta vida alcanzar la bienaventuranza 
final. El censor se muestra de acuerdo con su predecesor, aunque indi
ca que Blosio era discípulo de Tauler66. Ver a la Santísima Trinidad ya 
Cristo y que le hablen es doctrina de alumbrados. Orellana acusa a 
Teresa de enseñar que «es la visión de la divina esencia facial, como 
fue la de san Pablo según la sentencia de muchos dotores santos y 
escolásticos». También condena que las visiones duren muchos días, 
cosa que no vivieron ni tan siquiera los apóstoles, excepción de nues
tra Señora «.y ver la Santísima Trinidad y estar un año y más en visión 
intelectual»67.

Del Memorial de Francisco de Pisa de febrero de 1598 entresa
camos esta frase:«Enseña que el alma devota puede llegar en esta vida



I

68 Ibid., 486.

119

a conocer y entender el misterio de la Santísima Trinidad de tal mane
ra que lo que tenemos por íee allí lo entiende el alma, como ella dice, 
por vista, página 234»G8. Francisco de Pisa también la considera discí- 
pula de Blosio.

c. Resumen de las acusaciones doctrinales explícitas

Las acusaciones contra la doctrina de Santa Teresa en las séptimas 
moradas son de dos tipos: aquellas que tergiversan el dato revelado y 
otras que implican la teoría del conocimiento.

Según los detractores, Teresa propone la unión esencial del alma 
con Dios; el alma recibe en la unión todo lo que Dios es convir
tiéndose en Dios; se le acusa de panteísta, defendiendo un tipo de 
unión similar a la hipostática.

Por otro lado, la mayoría de las acusaciones apuntan al modo 
humano de conocer las realidades divinas. Opinan los detractores que 
Teresa defiende la visión clara e intuitiva de la esencia de Dios. Según 
éstos, la única comprensión del misterio trinitario es la aportada por el 
dato de fe; niegan cualquier otro modo de comprensión por experien
cia; tampoco admiten que la mayor comprensión por experiencia del 
misterio de Dios trino y uno pueda ser duradera en el tiempo.

Llegamos a la conclusión de que tanto Gracián como fray Luis 
en la nota al margen, comprendieron bien las dificultades teológicas 
de la doctrina teresiana. El añadido al margen de fray Luis al original 
de M 7.1.6. no fue suficiente para ocultar, a los ojos de los detrac
tores, la verdad de una doctrina diseminada en los tres libros publi
cados.

Una vez analizados los traslados de Gracián, la edición de fray 
Luis y las acusaciones a la Inquisición, tenemos la convicción de 
que la gran originalidad de la doctrina teresiana consiste en la cone
xión que establece entre el dato revelado y la capacidad del hombre 
de aprehender el misterio, su interpretación del conocer por fe y por 
experiencia. Además hay que decir, en defensa de los acusadores, 
que nuestra autora expuso el misterio revelado con una osadía y cla
ridad tal que fácilmente podía malinterpretarse; por ello deberemos 
estar atentos en el análisis teológico a las dificultades que encontra
ron los detractores, en especial, la recta comprensión de la unión de 
espíritus en el matrimonio espiritual diferenciándola de la unión 
escatológica.



4. Análisis de las estructuras teológicas de las «séptimas».

120

A. Núcleos teológicos del capítulo 7 de las «séptimas»

El primer número del capítulo -en las ediciones modernas-, debe 
considerarse como una introducción que tiene un contenido teológico 
preciso: 1) el ser y obrar de Dios que se comunican a la persona; 2) 
una persona, por otra parte, capaz de comprender el mensaje revela
do; 3) comprensión que se fundamenta en que la persona ha sido crea
da a imagen de Dios.

El ser de Dios, «grandezas», junto al actuar, «misericordias», se 
comunican al hombre. Estamos, por tanto, ante la concepción tere- 
siana de la revelación, entendida como comunicación del ser y obrar 
de Dios al hombre. Dicha revelación es capaz de entenderla la per
sona, ella misma, en mayor o menor medida. En consecuencia, el di
namismo de la revelación, implica en el mismo instante el problema 
del conocimiento humano y la percepción del mensaje revelado.

Este apartado pretende analizar los graneles núcleos teológicos que 
componen las séptimas moradas, de cara a proseguir con el estudio 
pormenorizado de cada uno de ellos.

Nos enfrentamos a un texto dividido en cuatro capítulos que jun
tos componen un grado de oración determinado. Un estudio mono
gráfico de las séptimas moradas no significa hacer un análisis 
exhaustivo de las mismas, debido a que en sus páginas se encierra la 
riqueza y queda acumulada toda la sabiduría experiencial de Santa 
Teresa en el momento de redactarlas. En consecuencia, nuestra tarea 
debe, por un laclo, presentar globalmente los contenidos teológicos de 
cada capítulo y, por otra, localizar aquellos núcleos que lo estructuran.

Estamos ante una persona mayor de edad que en su madurez 
repiensa su experiencia y la plasma por escrito, temblorosa de que 
alguien pueda descubrir el secreto de su vida: lo que escribe, lo vive. 
Tanta experiencia y saber acumulados, le permiten recorrer el itine
rario pasado estructurándolo, dividiéndolo en siete partes, corres
pondientes a cada una de las moradas. En las seis primeras, ha 
contenido el aliento para no descubrir prematuramente al lector los se
cretos de la última, al tiempo que le ha incitado poderosamente a 
dejarse atraer por él. Cuando, por fin, el lector accede a ellas, lo que la 
autora escribe y vive, esa experiencia es cosa que ha sido reflexionada, 
madurada y reelaborada en varias ocasiones, siempre con el mismo 
hilo conductor: repensar el itinerario espiritual desde sus comienzos, 
reinterpretándolo desde la situación que experimenta en ese momento.



121

Acceder a las 7M conlleva poseer un alto grado de conciencia de 
aquello que Dios quiere revelarnos, porque vista desde el hombre, la 
comunicación puede ser recibida en mayor o menor grado.

El fundamento último de la revelación, como comunicación del 
ser y obrar de Dios, se basa en la capacidad innata del hombre para 
comprender, debido a su creación a imagen de Dios.

En definitiva, M 7.1.1. trata de introducir al lector en las 7M; pero 
debemos observar que Teresa reelabora los materiales teológicos del 
comienzo del libro; mientras que allí interesaba únicamente describir 
el alma, el inicio de las 7M especifica mucho más las partes que inter
vienen en la relación, Dios y el hombre, entre quienes se establece un 
diálogo. Da la impresión de que estamos ante un nuevo libro que, de 
algún modo, rompe con el esquema primero y lo completa. En mi opi
nión, y gracias a esta introducción, las 7M forman en sí mismas una 
unidad teológica, la última que elaboró nuestra autora.

El texto de M 7.1.2., forma una unidad aparte respecto de la in
troducción; 1) la autora interviene personalmente en el relato; 2) defi
ne el objeto de las 7M: la celebración del ME; 3) teme que descubra el 
lector que la autora atraviesa por la experiencia que relata.

En sentido estricto, las numeraciones modernas de la obra, de
berían comenzar el ns 2 ahí donde dice:»Plega a Su Majestad..., si
tuado hoy en el nB 1, debido a que, en ese instante, Teresa se 
autocalifica como intermediaria entre ella misma y las religiosas. 
Habiendo comprendido los secretos comunicados pretenderá tras
mitirlos al lector haciéndolos comprensibles.

El segundo aspecto debemos resaltarlo porque define el objetivo 
no sólo del capítulo primero, sino de la totalidad de las 7M, la cele
bración del ME: «que no quede por vosotras el celebrar vuestro Esposo 
este espiritual matrimonio con vuestras almas». De este modo queda 
delimitada la finalidad de las 7M y confiere singular valor al capítulo 
segundo, por el hecho de que será ahí donde explique precisamente el 
matrimonio espiritual. En consecuencia, la relación del hombre con 
Cristo en el ME se constituye en el núcleo central de las 7M y, por ello 
mismo, de nuestro trabajo.

El tercer aspecto, el temor a ser descubierta y que los demás des
cubran que ella sabe por experiencia el contenido de lo que va a rela
tar, no tiene particular importancia en cuanto a la estructura del 
capítulo, pero sí para nuestro trabajo, por el hecho de convertir la tota
lidad de las 7M en un relato doctrinal con un sustrato autobiográfico. 
Como consecuencia, un estudio pormenorizado de las 7M nos exige 
investigar previamente lo que la autora entiende por experiencia.



122

El discurso propiamente dicho del primer capítulo comienza en M 
7.1.3., con cuatro contenidos: 1) Engarce con la situación del alma 
inmediatamente anterior, las sextas moradas; 2) descripción de la lumi
nosidad del alma; 3) situación del alma en el estado de pecado mortal; 
4) reacción del alma que está en gracia ante aquella que no lo está.

El primero va desde:»Cuando nuestro Señor es servido...» hasta 
«métela en su morada que es esta séptima». El alma ya ha sido tomada 
espiritualmente por esposa, pero el Señor espera que se le desee antes 
de consumar el matrimonio.

La luminosidad del alma en sí misma -segundo punto-, comienza 
así:» porque así como la tiene en el cielo' y va hasta «está dentro de 
nuestra alma alguna oscuridad». El alma -dirá la Santa- no es algo 
oscuro.

Pasa luego a describir el estado del alma que no está en gracia, es 
decir, que se encuentra en una situación de pecado mortal; comienza 
donde dice:»De la que no está en gracia... « y se alarga hasta «ciegas 
y mudas». Ahora bien, esta aparente digresión del discurso mediante el 
cual, antes de analizar la merced de la Trinidad en el alma, se detiene 
a contemplar el estado del alma en pecado mortal, continua en el ns 4 
e incluso con el primer párrafo del n2 5, añadiendo la actitud que debe 
adoptar el alma que está en gracia ante aquella que no lo está. De 
modo que M 7.1.3-4 y M 7.1.5. forman una unidad teológica, que 
podemos titular como: descripción de los «estados» del alma e intro
ducción a M 7.1.6.

Una vez que ha advertido la ontología del alma y su desnaturali
zación cuando no se encuentra en gracia, retoma el discurso primero 
en M 7.1.5.b, desde «pues cuando Su Majestad es servido de hacerle 
la merced...». Aquí distinguirá la llamada a entrar en el centro del 
alma en la merced de las sextas moradas, de la específica a las sépti
mas, a saber, la llamada a entrar en el centro más interior y, lo que es 
más importante, advertir al lector de que en las séptimas, las potencias 
no se pierden, mientras que, en mercedes anteriores «las potencias 
todas se pierden». Podemos observar cómo se da una unidad literaria y 
teológica desde:»Cuando nuestro Señor es servido haber piedad...» a 
comienzos del número 3, que prosigue en:» Pues cuando Su Majestad 
es servido de hacerle la merced dicha» de M 7.1.5.

Llegamos así al punto central del capítulo, al núcleo teológico 
esencial: la merced de experimentar en el centro del alma la visión de 
la Trinidad; nos estamos refiriendo a M 7.1.6. Es de destacar que M 
7.1.6. recoge la merced en cuanto tal, con alguna advertencia al pro
blema del conocimiento por «vista», mientras que, M 7.1.7. concreta



i

123

los diversos tipos de conocimiento y especifica que la percepción sub
jetiva de la presencia trinitaria es permanente. Por tanto, ambos núme
ros forman una unidad teológica. La percepción del misterio de la 
Trinidad implica la manera de comprender esta específica comunica
ción de Dios. Y decimos que es la experiencia fundamental del capítu
lo porque todo lo anterior ha consistido en preparar el relato principal 
y todo lo que va a continuación explicará los efectos que produce 
dicha merced.

En M 7.1.8 -10, la autora se enfrenta al problema de explicar 
cómo el alma que tiene en sí la compañía divina de Dios trino enca
ra la vida normal de cada día. En consecuencia, ya no se trata de la 
experiencia en sí misma como algo puntual y bien determinado, 
sino la continuidad, los efectos que produce en la vida de la perso
na; el número 8 explica la percepción de la compañía divina en 
comparación con el trabajo diario; el ns 9 distingue la percepción 
habitual de aquella específica en que se produce la merced; por su 
lado, el número 10 describirá el «para qué» de la merced. En este 
núcleo teológico subyace un principio: lo esencial del alma no se 
mueve del aposento principal aunque la persona esté ocupada en 
múltiples trabajos. Lo cual posibilita la distinción entre alma y espí
ritu aunque todo sea uno, en el último número del capítulo, M 
7.1.11.

Si reexaminamos el capítulo a la luz de lo dicho buscando las 
grandes unidades podremos resumirlo del siguiente modo:

• M 7.1.1-2: Introducción: La revelación como comunicación del
ser y actuar de Dios a persona capaz de entender por estar 
criada a su imagen. La autora interviene en el relato.

• M 7.1,3-5a: descripción del alma en gracia y en pecado.
• M 7.1.6-7: núcleo teológico principal; experiencia y doctrina de

la percepción de la Trinidad en el alma.
• M 7.1.8-11: efectos que produce en el alma. Porque el conjunto

tiene en común aclarar las consecuencias que tiene para 
el alma la merced, lo incluimos dentro del mismo núcleo 
teológico.

Deducimos que para nuestro análisis del capítulo debemos cen
trar nuestro análisis en M 7.1.6.: experiencia de la Trinidad en rela
ción con el alma humana; pero previamente es obligado detenerse en 
la investigación del preciso significado del conocer humano según 
Santa Teresa; de esto último se ocupará el capítulo tercero de nuestro 
trabajo y de M 7.1.6. el capítulo cuarto.



124

B. Núcleos teológicos del capítulo 2 de las «séptimas».

La unidad teológica central del capítulo se encuentra en el mismo 
número 1: la merced del ME entre Cristo y el alma. Anunciado ya 
-como hemos visto-en el capítulo anterior, Teresa comienza relatando 
directamente lo esencial, el encuentro interpersonal con Cristo.

Debe diferenciarla de mercedes anteriores, para lo cual, dedicará 
los números siguientes; M 7.2.2. explicará la diferencia en general;M 
7.2.3. concretará cómo la diferencia principal radica en que la unión 
se produce en el centro del alma o espíritu, lugar donde habita Dios, 
sin necesidad de «puerta», es decir, sin intervención activa délas 
potencias, al igual que sucedió con los apóstoles cuando se encontra
ron con Cristo resucitado, M 7.2.4. comparará la merced con la ante
rior, el desposorio espiritual; M 7.2.5. fundamentará bíblicamente lo 
dicho en el número 4 sobre la unión de «espíritus» en dos textos: ICor 
6, 17 y Fil 1, 21.; por tanto desde M 7.2.2 hasta M 7.2.5. inclusive hay 
una unidad bien concreta: diferenciar el ME de mercedes anteriores.

Con M 7.2.6. comienza una nueva estructura teológica que sera 
desarrollada a lo largo del capítulo tercero, pero que ya es anunciada 
aquí: los «efectos» o transformación que produce en la persona el 
encuentro con Cristo en el ME. En buena lógica, los «efectos» deberían 
estar incluidos en el siguiente capítulo aunque aquí son anunciados 
claramente: Cristo da vida al alma.

Las diferencias con mercedes anteriores acaban de concretarse en 
M 7.2.7., texto al que damos gran importancia, porque en él Teresa 
resume todo su pensamiento sobre la «disposición» del hombre para 
recibir el ME y cómo se produce el proceso de «espiritualización» de 
la persona humana; además añade otra cita evangélica muy importan
te en su estructura teológica, Jn 1 7, 20 y 23.

M 7.2.8. forma una unidad aparte, porque concreta un detalle pro
pio del ME que había pasado inadvertido en el relato central de M 
7.2.1.: el encuentro del hombre Cristo, fundamento del encuentro del 
hombre consigo mismo.

M 7.2.9-11 vuelve sobre el tema iniciado en M 7.2.3.: el difícil 
problema de explicar lo que sucede en el centro del alma humana 
cuando se consuma la unión de «espíritus». El contenido del nB 9 es: 
La paz que surge del «centro» del alma es compatible con el movi
miento que experimentan las potencias e imaginación; no por ello el 
alma adquiere seguridad plena de su salvación; el ne 10 continúa 
explicando la paz del alma, diferente de la actividad de las potencias, 
por el hecho de que la parte superior del alma o espíritu es el punto



«

125

C. Núcleos teológicos del capítulo 3 de las «séptimas».

Los dos primeros capítulos de 7M han descrito lo esencial y han 
adelantado los contenidos de los dos siguientes. El tercero tiene un 
único objetivo: explicar los «efectos» de transformación que produce 
el ME. Por ello el núcleo principal se encuentra en M 7.3.1., cuestión 
que ya había anunciado en M 7.2.5.: la vida de Cristo en el alma 
como consecuencia del ME y las implicaciones que tiene para la per
sona humana. Este número plantea dos tipos de problemas diferentes: 
concretar en qué consiste la muerte de la «mariposa» y descubrir el 
significado de la vida de Cristo en el alma.

central de la antropología teresiana; la diferencia entre alma y espíritu 
viene explicada en M 7.1.1 I. con dos ejemplos de los que la autora no 
queda muy convencida: el Rey en en paz dentro de su palacio mien
tras le circunda la guerra y el dolor del cuerpo sin que intervenga mal 
alguno en la cabeza.

De aquí deducimos que la estructura del capítulo segundo de las 
séptimas» es el siguiente:

• M 7.2.1.: núcleo principal del capítulo: la merced del ME.

• M 7.2.2-5: diferencia con mercedes anteriores.

• M 7.2.6.: efectos del ME.

• M 7.2.7.: la «disposición» del hombre para recibir la merced.

• M 7.2.8.: encuentro del hombre consigo mismo.

• M 7.2.9-11: diferencia entre el alma y el espíritu.

A la hora de analizar teológicamente el texto debemos exami
narlo con un cierto orden, teniendo en cuenta la estructura del mis
mo, pero, al mismo tiempo, siendo conscientes de que el hilo 
narrativo va y viene sin cesar. En mi opinión, los puntos clave son 
tres: el relato del ME; lo que Teresa entiende por «disposición» y 
«espiritualización» del alma; y el encuentro del hombre consigo mis
mo al encontrarse con Cristo. Creo que para una mejor comprensión, 
nuestro capítulo quinto debe, en primer lugar, investigar el significado 
preciso de los elementos teológicos del ME: lo que llamaremos estruc
tura teológica fundante y la sacratísima Humanidad para, a continua
ción, analizar la connotación histórica de dicho encuentro y el modo 
como Teresa desarrolla una forma de oración y de teología que le lle
va a afirmar que el hombre se ve a sí mismo cuando se ve reflejado 
en el Señor. Los demás materiales, más propiamente antropológicos, 
los estudiaremos en el capítulo sexto.



126

Siendo esta la unidad esencial del capítulo, el resto describe por- 
menorizadamente los «efectos»:

1) «El olvido de sí» en M 7.3.2.; olvido de sí que hace posible el 
buscar únicamente la honra y gloria del Señor; la vida exterior-dirá M 
7.3.3.- sigue su curso, aunque ya está dispuesta para el servicio de 
Dios.

2) «Deseo de padecer» en M 7.3.4.; sin inquietud, como antes, 
porque su único deseo es que se cumpla la voluntad de Dios.

3) «Gran gozo interior» en M 7.3.5.; se refiere a los momentos de 
persecución o calumnia, en los que queda con paz interior.

4) «Gran deseo de servirle» y no de morir en M 7.3.6.; el deseo de 
servir al Señor, o para ser más precisos de ayudar al Crucificado han 
suprimido el deseo de morir para encontrarse con El plenamente; a 
veces, el alma desea de nuevo el encuentro definitivo, M 7.3.7., pero 
al ver la «continuanza» con que le tiene, ofrece a Su Majestad su per
sona y la vida; también desaparece el temor a la muerte; no desea 
regalos ni gustos como antes porque el alma ve claro que es Cristo 
quien le da vida y la que tuvo fue de «continuo tormento», M 7.3.8a.

5) «Desasimiento de todo» en M 7.3.8.; el quinto «efecto» co
mienza en el segundo párrafo de M 7.3.8. para decirnos que el de
sasimiento implica el deseo de soledad o bien el aprovechamiento de 
las almas; es decir, que la persona queda en soledad con la divina 
compañía o quiere hacer el bien estando ya libre de cualquier otro 
deseo. El movimiento que surge del interior, del centro del alma y que 
redunda en beneficio de las potencias comienza a ser explicado en M 
7.3.8. y continua en M 7.3.9: Dios quiere comunicarse con el hombre 
y del interior envía «billete escrito con tanto amor», a lo que el hom
bre debe responder poniendo a disposición su voluntad o con «un acto 
de amor».

6) «El no temer los disfraces del demonio» en M 7.3.10.; la segu
ridad que da la percepción subjetiva de la presencia de Dios desde el 
centro del alma elimina el miedo al demonio; el demonio, según Tere
sa, no puede entrar en la morada principal. En M 7.4.11. pone como 
ejemplo, para explicar la quietud y paz en que vive el alma, el templo 
de Salomón; desaparecen los arrobamientos en público, M 7.3.12., 
porque ha hallado reposo ante tal compañía.

Y, por último, la recapitulación de todos los efectos en M 7.3.13. 
explicándolos desde textos bíblicos. Este número tiene importancia 
porque va buscando en acontecimientos de la Escritura la quietud y 
paz que vive el alma en el ME: el beso que pedía la esposa, se dan |as



r

127

D. Núcleos teológicos del capítulo 4 de las «séptimas».

aguas a la cierva herida, la paloma que envió Noé encuentra la oliva, 
la señal de que las aguas y tempestades de este mundo han pasado. 
Con todos estos ejemplos, Teresa quiere destacar la paz en la que se 
encuentra el alma.

Los dos últimos números M 7.3.14-15, destacan algunas adver
tencias que deben asumir estas almas: no dejar cosa de hacer para 
agradar al Señor, mayor conocimiento de su miseria y, por tanto, más 
temerosas de sí, mayor conocimiento de sus pecados pasados, mayor 
humildad. El propio conocimiento es también cruz, pero nada de ello 
les hace perder la paz.

En conclusión, los efectos son la transformación del hombre en 
cuanto tai y tienen su explicación fundamental en M 7.3.1. Además un 
elemento cristológico importante, que no había aparecido en el capítulo 
segundo, hace aquí su entrada: «si pudiesen ayudar en algo al Crucifica
do», adelantando así lo que será el tema central del capítulo cuarto. 
También observamos que todo el capítulo hace constantes referencias a 
que los «efectos» nacen de las operaciones que se producen desde el 
«centro» del alma, en donde ha tenido lugar el encuentro con Cristo.

La estructura del capítulo resulta la siguiente:

• M 7.3.1.: núcleo central; muerte de la «mariposa» y vida de 
Cristo.

° M 7.3.2-12: relación de los «efectos».

• M 7.3.14-1 5: Temor a perder la merced del ME y paz interior.

De cara a nuestro estudio, el capítulo tercero de las 7M junto con 
el cuarto, definen el «status» final del hombre en Cristo y serán anali
zados en nuestro capítulo sexto.

El objetivo del capítulo viene definido en el mismo título:»dando a 
entender lo que le parece que pretende nuestro Señor en hacer tan 
grandes mercedes al alma».

M 7.4.1-2. informan, a modo de introducción, las vicisitudes del 
alma cuando parece que el Señor las deja momentáneamente en su 
«natural» y no están en acto los «efectos»; entonces se junta todo el 
mal para atacar a la persona. Esta situación es infrecuente, breve y sir
ve para que el alma no olvide la «memoria de su ser», sea humilde y 
entienda lo que debe a la merced recibida. En consecuencia, la mu
tación producida por los «efectos» de la merced no ha suprimido to
talmente las debilidades humanas.



128

En M 7.3.3., estas almas tienen imperfecciones y pecados, un mal 
involuntario y otro en el que interviene la libertad del hombre que 
sigue estando ahí. En resumen, siempre hay un temor aunque sean 
almas favorecidas por Dios y suplican al Señor para no ofenderle.

El contenido específico del capítulo cuarto comienza en M 7.1.4 : 
«deciros qué es el fin para que hace el Señor tantas mercedes». El tér
mino «fin» o la finalidad de las mercedes delimitan el objeto preciso 
del capítulo diferenciándolo del anterior en donde narró los «efectos»; 
aunque ambos guardan una estrecha relación, existe una diferencia 
substancial: los «efectos» se refieren a la transformación de la persona 
en cuanto tal y los «fines» a la praxis exterior de la persona transforma
da. Aquí comienza propiamente el capítulo ya que los «efectos» se 
complementan con los «fines» siendo el principal: «ciarnos vida que 
sea imitando a la que vivió su Hijo tan amado». Aquí se descubre que 
la recepción de mercedes enfoca al hombre a la imitación de la vida 
terrena de Jesucristo. Ya en M 7.4.5. pone los ejemplos bíblicos que 
demuestran cómo a mayor «efecto» de transformación por la cercanía 
con Cristo, corresponde un mayor «trabajo»: María, los Apóstoles, en 
particular San Pedro y también San Pablo. El «trabajo» tiene en Teresa 
una significación amplia en la que se incluye el sufrimiento en general 
en la imitación de la vida terrena de Cristo. Por ello este número forma 
una unidad teológica con el anterior. En M 7.4.4-5 ha quedado expli
cada la primera finalidad de las mercedes: la imitación de la vida terre
na de Cristo que estuvo llena de trabajos.

Al andar la persona tan olvidada de descanso, sin tener en nada la 
honra del mundo y sin querer ser tenida en nada, dirá M 7.4.6., el 
alma está mucho con Cristo y Cristo en ella. La energía se le va en 
cómo contentarle y mostrarle que le ama, en definitiva, en cómo imitar 
la vida terrena de Jesús plagada de «trabajos». Teresa encuéntrala 
solución en la acción:»que nazcan siempre, obras, obras»; la praxis 
del creyente tiene su importancia en el discurso teológico, no como 
simple consecuencia, sino como algo inherente a la relación de segui
miento de Criito. La oración y la acción se convierten en inseparables, 
como explicará en M 7.4.7. haciendo que se «conformen las obras con 
los actos y palabras». La persona de las 7M busca la unidad de las 
cosas, entre ellas la íntima relación entre praxis y oración.

Ahora bien, para que nazcan las obras, en imitación de la vida 
terrena de Cristo, Teresa llega a un punto culminante de su pensa
miento: la persona debe poner los ojos en el Crucificado, M 7.4.8., 
para hacernos esclavos de Dios, donde marcados con la cruz podamos 
ser vendidos como esclavos de todo el mundo como Él lo fue. De este 
modo, M 7.4.8. concreta la finalidad general de las mercedes: los tra-



r

1 29

bajos de Cristo quedan descubiertos como el gran padecimiento de la 
cruz. En el resucitado se descubre al crucificado, en cuya vida debe 
configurarse el creyente. Por tanto, M 7.4.6-8 forman una unidad teo
lógica que termina de explicar lo anunciado en M 7.4.4.

A continuación abunda en el tema del despertar a la praxis, ejerci
tando las virtudes y llevándolas a la práctica, M 7.4.9., viviendo en 
paz el centro del alma mientras las potencias andan ocupadas en tra
bajos, porque han recibido fuerza de la unión con el «Fuerte», M 
7.4.10.; incluso el cuerpo recibe beneficios por la unión con el Señor, 
M 7.4.11.; esa fuerza interior que beneficia a todo el castillo parece 
incontenible, de ahí nacieron las penitencias de los santos. La conclu
sión de este bloque temático, M 7.4.9-11, es que el alma ha recibido 
fuerza suficiente para servir y allegar almas a Dios.

La unidad entre contemplación y acción por la fuerza recibida en 
la merced viene a ser destacada en M 7.4.12.; Marta y María son el 
arquetipo, deben «andar juntas» para cumplir la finalidad principal de 
ayudar al Crucificado, configurándose con El mediante la praxis de 
«allegar almas» a El; la superación del dualismo oración-acción queda 
así superada en la dualidad indisoluble.

En M 7.4.13., la preferencia por María se debe, según la exégesis 
teresiana a que ya ella había hecho los trabajos de Marta, lavando los 
pies a Jesús etc.,; María tiene la mejor parte porque ya ha hecho pre
viamente el trabajo de Marta; con esta contestación, Teresa responde a 
la primera de las pegas que podían plantearle las lectoras. En M 
7.4.14. Teresa responde la segunda: cómo puede una religiosa de clau
sura allegar almas a Dios; a lo que responde que con la oración, a tra
vés del ejemplo en la comunidad, humildad, mortificación, servir a 
todas etc.; es decir, la oración y santidad de la comunidad se convier
ten para las religiosas de clausura en el medio privilegiado para allegar 
almas a Dios. Para terminar no valorando tanto la cantidad de las 
obras como el amor con que se hacen en M 7.4.1 5.

En conclusión la estructura del capítulo es la siguiente:
• M 7.4.1-3: introducción referente a los «efectos»: situación del alma.
• M 7.4.3.4.: finalidad de la merced: imitación de Cristo.
» M 7.4.6-8.: configuración del creyente con el Crucificado por la praxis.
« M 7.4.9-11: praxis factible por haber recibido fuerzas del «Fuerte»
• M 7.4.12-15: Marta y María o la superación del dualismo en la 

praxis de allegar almas a Dios.
En conclusión, el capítulo cuarto plantea el problema de la con

figuración del hombre con Cristo por la praxis. Cristo Crucificado que



* Wí

130

invita a la diaconía. El seguimiento de Cristo Crucificado por la praxis 
constituye el núcleo del capítulo, destacando preferentemente la uni
dad teológica formada en M 7.4.3-8. A este tema dedicaremos una 
parte del capítulo sexto de nuestro trabajo.

El recorrido por los vericuetos de los cuatro capítulos puede 
haber parecido molesto e incluso sin sentido. Opino todo lo contra
rio. El análisis ha descubierto las pautas principales donde debemos 
detenernos teológicamente, además de descubrir que para estudiar sin 
reduccionismos a la Santa, los grados de oración deben tener en 
cuenta los cuatro aspectos: Trinidad, Cristo, transformación de la per
sona y finalidad o acción.

Si repasamos la totalidad de los escritos comprobaremos que 
dicha estructura de pensamiento es permanente. La oración, puerta 
principal para entrar en el castillo interior, no se limita a la simple 
relación individual de la persona con Dios, sino que va acompañada 
de los demás elementos, sin los cuales se desvirtúa, pierde su sentido 
y significado y mutila gravemente el pensamiento de nuestra mística. 
A través de los diferentes grados de oración, o moradas del Castillo, la 
persona humana va tomando conciencia del Dios uno y Trino y de 
Cristo. Se experimenta progresivamente habitada. Junto a lo cual la 
persona experimenta una transformación personal, denominada 
«efectos» y una «para que» o finalidad ele la merced: la acción exte
rior a sí, la ayuda al crucificado-resucitado en la salvación de la 
humanidad, el apostolado, la praxis.



CAPÍTULO III

«Entender y experimentar» 
o «entender la experiencia»



■



r

Introducción

133

Sería inútil analizar los escritos teresianos en busca de una teoría 
del conocimiento explícita. También lo sería buscar una definición de 
lo que Santa Teresa entendía por experiencia. Su pretensión no fue 
nunca la de definir los términos que empleaba.

No obstante, una lectura atenta de la obra debe resaltar el in
terés de nuestra autora en lo que concierne al problema del cono
cimiento, no por haberle dedicado un apartado al tema, sino por 
atravesar la totalidad de los escritos como un sustrato implícito 
que condiciona permanentemente la interpretación de su pensa
miento.

Por tratarse de un presupuesto, consideramos erróneo limitarnos 
exclusivamente al análisis del término «experiencia» para interpretar 
el pensamiento de nuestra autora. La experiencia ocupa un lugar 
predominante dentro de su concepción del conocimiento, pero su 
interpretación correcta trae consigo el incluirlo dentro de la teoría 
del conocimiento entendida como todo lo relativo al conocer hu
mano.

Un trabajo exhaustivo de la teoría del conocimiento en los escritos 
teresianos excedería las posibilidades de nuestro trabajo. Por ello el 
objetivo del presente apartado se limitará a analizar aquellos presu
puestos explícitos e implícitos de la teoría del conocimiento que nos 
sirvan para la hermenéutica de las séptimas moradas.

Dos son -a nuestro entender- los puntos a analizar en este capí
tulo: el «objeto» de conocimiento en los escritos teresianos y el papel 
que juegan las mediaciones creadas en el acto cognoscitivo; y segundo 
-el más importante- distinguir y delimitar los tres tipos de co
nocimiento que aparecen en los escritos: por fe, experiencia y pen
samiento.



134

1. Las mediaciones creadas como objeto de conocimiento

El presente apartado pretende demostrar que para Santa Teresa el 
sujeto en el acto de conocer dirige su atención a diversos «objetos» 
exteriores a él mismo. Veremos como el conocimiento es un acto pro- 
cesual e histórico que tiene en las realidades creadas su punto de parti
da. La cuestión es importante para dilucidar el lugar que ocupan las 
mediaciones históricas en el acto cognoscitivo. Por otra parte será de 
utilidad para descubrir el problema teológico subyacente, a saber, la 
relación entre «analogía entis» y «analogía fidei».

La constante preocupación en la obra teresiana por todo lo relativo 
al problema del conocimiento suscita el interés del lector por descubrir 
sus consecuencias teológicas. El hombre, creado a imagen de Dios, tie
ne una capacidad innata para entender la revelación por medio de la 
percepción de la naturaleza, el mundo y su propio yo. La Humanidad 
de Cristo, en cuanto naturaleza humana del Hijo, participa de la reali
dad creada y, en consecuencia, será un «objeto» de conocimiento pri
vilegiado. Veremos cómo para nuestra autora conocer equivale a tomar 
conciencia progresiva de la realidad dada previamente y que, al mismo 
tiempo, se manifiesta permanentemente.

A. La capacidad innata en el hombre para entender

El comienzo de las séptimas moradas contiene varios temas teo
lógicos interrelacionados que deben ser analizados separadamente. De 
momento nuestro interés se centra en el problema del conocimiento1. 
La persona humana posee una capacidad innata para comprender la 
comunicación de Dios como podemos comprobar en el texto siguiente:

«Harta misericordia nos hace que haya comunicado estas 
cosas a persona que las podamos venir a saber, para que mien
tras más supiéremos que se comunica con las criaturas, más ala
baremos su grandeza y nos esforzaremos a no tener en poco 
almas con que tanto se deleita el Señor; pues cada una de noso
tras la tiene, sino que como no las preciamos como merece cria
tura hecha a la imagen de Dios, así no entendemos los grandes 
secretos que están en ella»2.

El párrafo afirma que Dios se ha comunicado «a persona que las 
podamos venir a saber»; es decir, a ella misma, receptora de la co
municación, capaz de comprender el mensaje del emisor.

1 Más adelante analizaremos la Revelación de Dios al hombre como comunicación.

2 M7.1.1.



3

135

4

5

«la gran hermosura de un alma y la gran capacidad; y verdaderamente apenas deben llegar 
nuestros entendimientos, por agudos que fuesen, a comprenderla, así como no pueden lle
gar a considerar a Dios, pues el mismo dice que nos crió a su imagen y semejanza»M 
1.1.1.

Por otras vías llegaremos a la misma conclusión en el capítulo cristológico.

«Pues si esto es, como lo es, no hay para qué nos cansar en querer comprender la hermosu
ra de este castillo; porque puesto que hay la diferencia de él a Dios que del Criador a la 
criatura, pues es criatura, basta decir Su Majestad que es hecha a su imagen para que ape
nas podamos entender la gran dignidad y hermosura del ánima», M 1.1.1.

Además, la comprensión de la comunicación varía, pudiendo ser 
mayor o menor, «mientras más supiéremos que se comunica con las 
criaturas». Un mayor conocimiento de la comunicación de Dios a la 
persona suscitará, por un lado, la alabanza a Dios -«más alabaremos 
su grandeza»- y, por otro, ensalzará la dignidad del alma, «a no tener 
uno en poco almas con que tanto se deleita el Señor». La valoración 
positiva de cada alma , «cada una de nosotras la tiene», proviene del 
mismo acto creador; el ser criatura creada a imagen de Dios le confiere 
«per se» la dignidad. Por último, la criatura encierra en sí «grandes 
secretos que están en ella».

Por tanto, observamos cómo por creación existe en el hombre una 
capacidad innata para conocer, pero en calidad de potencia a desarro
llar3. El hombre recibe un embrión de conocimiento que puede llegar a 
activar. El texto incita a aumentar el conocimiento, ese «más» que hace 
posible comprenderse creado a imagen de Dios y a valorarse porque 
en el alma del hombre el Señor se deleita (cf. M 1.1.1., V19.9).

Esta tarea no está exenta de decisión y esfuerzo, «nos esforza
remos». De este modo aparece el ser del hombre abocado al cono
cimiento de la comunicación que Dios le dirige y al descubrimiento de 
los secretos que encierra en sí. Estamos de lleno en el problema del 
conocimiento en la obra teresiana. Observemos la reciprocidad de 
ambos objetos del conocer humano -Dios y sí mismo- al vincular el 
propio conocimiento al hecho de saber que Dios se comunica a la 
criatura4.

En el texto hay dos protagonistas, Dios y el hombre, aunque de
bamos señalar un marcado acento en el sujeto humano. El hombre es 
recipiendario de la comunicación de Dios, capaz de dar una respuesta 
positiva o negativa a Dios y a sí mismo.

Ni el conocimiento de Dios ni el propio son inmediatos. Por dos 
razones: la diferencia entre criatura y Criador5 y las consecuencias del 
pecado de Adán que mediatizaron al hombre hasta el extremo de ser 
ambos un misterio a desvelar.



6

7

136

Las tres expresiones en M 7.1.1. En séptimas moradas «entender» comparece en 58 ocasio

nes.

V 17.5.

En conclusión, el hombre se ve abocado al conocimiento por el 
mismo hecho de ser creado a imagen de Dios. Posee una capacidad 
innata para comprender la comunicación divina y su propio ser per
sonal. Pero tiene a su vez la posibilidad de quedarse en la periferia de 
sí y de la realidad o adentrarse en la aventura del conocer.

Teresa de Jesús optó decididamente por el conocimiento. Su preo
cupación por comprender es una constante en su obra. El verbo 
«entender» es -sin duda- una de las expresiones más frecuentes: «nos 
entendemos», «me dé a entender», «da Dios a entender»'1, «para que 
entendáis», «tan ajena de lo que merezco entender», «lo sé por expe
riencia», «sea Dios alabado y entendido un poquito más» (M 7.1.2.). 
Observamos por las expresiones citadas que en el acto de conocimien
to, confluyen varios aspectos: el entendimiento como don de Dios; la 
comprensión por parte del sujeto humano de lo comunicado y la capa
cidad-dificultad de trasmitir lo comprendido a otras personas:

«porque una merced es dar el Señor la merced, y otra es 
entender qué merced es y qué gracia, otra es saber decirla y dar 
a entender cómo es. Y aunque no parece es menester más de la 
primera, para no andar el alma confusa y medrosa e ir con más 
ánimo por el camino del Señor llevando debajo de los pies todas 
las cosas del mundo, es gran provecho entenderlo y merced; que 
por cada una es razón alabe mucho al Señor quien la tiene, y 
quien no, porque la dio Su Majestad a alguno de los que viven 
para que nos aprovechase a nosotros»7.

Distingue la merced en cuanto tal, como «objeto» de conocimiento, 
de la comprensión subjetiva y del saber comunicarla. Tres aspectos, 
todos ellos mercedes de Dios, que diferencian el acto cognoscitivo. De 
aquí podemos deducir la clave interpretativa del pensamiento de la Santa 
en tres niveles diferentes: conocimiento de la realidad objetiva, com
prensión de la misma por la persona y capacidad de trasmisión.

El conocimiento de la realidad «objetiva» tiene como punto de 
partida la misma realidad. El acceso a Dios tiene lugar desde las 
mediaciones creadas. Examinemos cuales son.

B. El conocimiento desde lo creado

Afirmar, como lo hemos hecho, que la capacidad del hombre para 
autoconocerse y comprender la revelación de Dios parten del hecho



137

8
9

10

V 21.10.

M 4.2.2.

V 9.5. «Esta monja ha cuarenta años que tomó el hábito, y desde el primero comenzó a 
pensar en la Pasión de nuestro Señor por los misterios y en sus pecados, sin nunca pensar 
en cosa que fuese sobrenatural, sino en las criaturas o cosas de que sacaba cuán presto se 
acaba todo», R 4.1.

de haber sido creado a imagen de Dios, conlleva en el pensamiento de 
la Santa varias consecuencias: no sólo Dios es objeto de conocimiento 
en sí mismo, sino la naturaleza, el mundo y el hombre interior:

«Todo me era medios para conocer más a Dios y amarle y 
ver lo que le debía y pesarme de la que había sido»8

En efecto, el que los protagonistas sean Dios y el hombre no im
pide que la relación entre ambos incluya las mediaciones. Al contra
rio, justamente porque la capacidad de comprensión le viene dada al 
hombre por la creación, el conocimiento de sí mismo y de Dios con
tará con las realidades creadas. De este modo, el propio yo, el mundo 
y el conjunto de lo creado, serán el punto de partida teológico para 
nuestra autora.

La naturaleza será el primero de ellos. La realidad creada en su 
totalidad canta las glorias del Creador. Cualquier cosa -por pequeña 
que sea, quizá por sedo- contiene escondida un significado que remite 
más allá de sí misma:

«en todas las que crió tan gran Dios, tan sabio, debe haber 
hartos secretos de que nos podemos aprovechar, y así lo hacen 
los que lo entienden, aunque creo que en cada cosita que Dios 
crió hay más de lo que se entiende, aunque sea una hor
miguita»'’.

Cuando Teresa comenzó su andadura oracional, la contemplación 
de la naturaleza era, junto con los libros, el punto de partida del re
cogimiento. El agua, el campo y las flores pasaban a ser libros abiertos 
en donde descubrir las huellas del Creador:

«Aprovechábame a mí también ver campo o agua, flores; en 
estas cosas hallaba yo memoria del Criador, digo que me desper
taban y recogían y servían de libro»10.

Muchos años más tarde, en 1560, al explicar la situación de su 
alma al P. Pedro Ibáñez, observaremos un cambio de opinión. La con
templación de la naturaleza ya no es el lugar privilegiado para des
cubrir el Criador al haber sido sustituido por otro tipo de visualiza- 
ciones de la realidad, las visiones, que superaban con creces la visión 
de la naturaleza:



C. Conocimiento del mundo

138

11

12

13

R 1.11
«Vime estando en oración, en un gran campo a solas», V 39.1 7. cf. 40.14 

«Yo quisiera tuvieran mayor huerta», Cta 253.8., F 10.1. Cta 247.7. etc.

Un segundo objeto de conocimiento lo constituye aquello que 
Teresa denomina «mundo». Entiende por tal el conjunto de la realidad 
temporal en su vertiente social, es decir, las estructuras socio-económi
cas y sus mecanismos de funcionamiento. Incluye también las estructu-

«Cuando veo alguna cosa hermosa, rica, como agua, cam
pos, flores, olores, músicas, etc., paréceme no lo querría ver ni 
oír; tanta es la diferencia de ello a lo que yo suelo ver; y sí se me 
quita la gana de ellas. Y de aquí he venido a dárseme tan poco 
por estas cosas, que si no es primer movimiento, otra cosa no me 
ha quedado de ello, y esto me parece basura»".

Ese año la Santa aún no había experimentado las visiones imagi
narias de la Humanidad de Cristo, que comenzaron en 1561. En aquel 
entonces experimentaba a Cristo «cabe sí» por visión intelectual y 
gozaba de constantes «hablas» del Señor. Contemplar la naturaleza ya 
no era entonces suficiente.

Conviene resaltar cómo la contemplación de la naturaleza tuvo su 
importancia en el conocimiento de las realidades divinas. Fue un pun
to de partida en la oración, pero no un absoluto, algo que con el tiem
po pasaría a un segundo plano, porque las más bellas imágenes de la 
naturaleza aparecían en su interior12. Por otra parte, nos indica que el 
conocimiento es un proceso a desarrollar en el tiempo, regido por unas 
leyes inherentes al hombre; en él se parte de lo inmediato, aquello que 
rodea al hombre y es su entorno habitual, a saber, la naturaleza, el 
mundo, y los otros.

Cuando en los años 60 fue superada la contemplación de la na
turaleza exterior por otra interior, «más subida», quedaron reminis
cencias anteriores. Las «comparaciones», símbolos, metáforas y alego
rías que la Santa emplea tuvieron con frecuencia motivos entresacados 
de la naturaleza: el agua, el fuego, los «arroyos». Por otra parte, siem
pre procuró que las monjas disfrutaran en la clausura de amplios espa
cios de huerta”.

En definitiva, no se debe obviar en la teoría del conocimiento el 
«objeto» conocido, por pequeño que parezca, porque -como vere
mos- los distintos objetos interrelacionados darán la clave hermenéuti
ca al problema del conocimiento en Teresa de Jesús.



T

lo que aprovecha

139

14 V40.1.

ras de significado que dan sentido a dicha realidad económica: las cla
ses sociales -con su particular filosofía-, la fama, el prestigio social, 
etc.

En este aspecto el pensamiento de la Santa es ambivalente: El mun
do, en cuanto realidad creada por Dios, es bueno y, por su mediación, 
también se descubren las huellas del Criador. En cuanto a su funciona
miento será decididamente pesimista y crítica.

La mayor crítica que puede hacerse al «mundo» es haberse sepa
rado del plan del Creador, encerrándose en sí mismo como unidad 
autónoma de significado; separándose del Creador ha perdido el fin 
último para el que había sido creado. De modo que existe un auténtico 
antagonismo entre el Criador y el mundo. Entiende en la oración unas 
palabras del Señor, que dicen así:

«No es poco esto que hago por ti, que una de las cosas es en 
que mucho me debes; porque todo el daño que viene al mundo 
es de no conocer las verdades de la Escrituras con clara verdad; 
no faltara una tilde de ella. A mí me pareció que siempre yo 
había creído esto, y que todos los fieles lo creían. Díjome: ¡Ay, 
hija, qué pocos me aman de verdad! que si me amasen, no les 
encubriría Yo mis secretos. ¿Sabes qué es amarme con verdad? 
Entender que todo es mentira lo que no es agradable a mí. Con 
claridad verás esto que ahora no entiendes, en 
a tu alma»14.

El mal que le viene al mundo hunde su raíz en «no conocer las 
verdades de la Escritura con clara verdad». A Teresa le extraña en las 
palabras del Señor que niegue lo que ha considerado siempre como un 
bien adquirido por ella y todos los fieles, es decir, la creencia en las 
verdades de la Escritura. Ahora bien, a continuación, las palabras del 
Señor le confirman que no basta con creer unas Verdades sin la aporta
ción personal del amor como respuesta personal de adhesión a las ver
dades de fe. Deducimos que el mundo se ha alejado de la comunica
ción de Dios y ahí está la raíz de sus males, no tanto por desconocer el 
depósito revelado sino porque la adhesión de fe a la Revelación no se 
ha visto correspondida con el amor «de verdad» y «con verdad». Lue
go el mal del mundo no se computa a la sociedad «laica», sino a la 
sociedad «cristiana». Conocer con «clara verdad» la Escritura implica 
el conocimiento de amor.

El mundo se ha centrado y cerrado en la «honra» -estructura de 
significado-, el «dinero» -estructura económica-, y los «deleites», sin



a

15

140

16

17

contar con el plan del Creador; por tanto, no puede haber «concier
to»;

V 20.27. ,»Pues bueno anda el mundo para que os le dejen tomar en paz; sino que por un 
maravedí de interés se pondrán a no dormir muchas noches y a desasosegaros cuerpo y 
alma», C 21.5.; el. V 20.26.

V 7.17.

V8.3.

«¡Oh, si todos diesen en tenerlos Ilos dineros] por tierra sin 
provecho, qué concertado andaría el mundo, qué sin tráfagos! 
¡Con qué amistad se tratarían todos si faltase interés de honra y 
de dineros! Tengo para mí se remediaría todo»15.

Se ha desvirtuado el «interés» centrándolo en el dinero y la honra en 
lugar de buscar lo que «es agradable a mí». El dinero y la honra revisten 
diversas formas sociales, «recreaciones» (V 7.4.), «deleites y contentos» (V 
35.15.), todas ellas apetecibles y tentadoras. Teresa critica severamente la 
«discreción» del clérigo que predica para ganar honra y crédito o canon
jía «para no perder por ellas ni descontentar. Temen persecución; quieren 
tener gratos los reyes y señores y el pueblo; van con la discreción que el 
mundo tanto honra» (CAD 7.4.); critica la falta de veracidad comparándo
la con la de la Samaritana a quien «cuando el Señor le dice sus faltas no 
se agravió como lo hace ahora el mundo, que son malas de sufrir las ver
dades» (CAD 7.6.); también arremete contra la molicie «¿Por qué están 
los del mundo perdidos, sino por buscar descanso?» (E 8.2.). Critica asi
mismo los comportamientos y normas sociales de la alta sociedad: «una 
de las mentiras que dice el mundo es llamar señores a las personas seme
jantes, que no me parece son sino esclavos de mil cosas» (V 34.4.).

Todas las actitudes y comportamientos que Teresa considera nega
tivos los fue descubriendo progresivamente. Ella no quedó exenta del 
atractivo del mundo. La toma de conciencia de la realidad mundana 
corría paralela a la búsqueda de Dios llegando a provocarle una dis
yuntiva desgarradora por su antagonismo con la voluntad del Señor:

«por una parte me llamaba Dios, por otra, yo seguía al 
mundo»16.

«Dieciocho años pasé -dirá Teresa- en esta batalla y contienda de 
tratar con Dios y con el mundo», es decir, hasta 1 552-1 55317.

Debido a sus estructuras de funcionamiento, el mundo no es una 
mediación para la salvación, sino contraproducente para el propio 
conocimiento y el de Dios. El que conoce el mundo en su realidad más 
profunda y despersonalizante lo que debe hacer es abandonarlo. La 
sociedad aparece en Santa Teresa como amenaza y no como aliada.



18

141

19

20

«Vime estando en oración en un gran campo a solas, en rededor de mí mucha gente de 
diferentes maneras que me tenía rodeada; todas me parece tenían armas en las manos para 
ofenderme: unas, lanzas; otras, espadas; otras, dagas, y otras, estoques muy largos. En fin, 
yo no podía salir por ninguna parte sin que me pusiese a peligro de muerte, y sola, sin per
sona que hallase de mi parte. Estando mi espíritu en esta aflicción, que no sabía qué me 
hacer, alcé los oíos al cielo, y vi a Cristo, no en el cielo, sino bien alto de mí en el aire, que 
tendía la mano hacia mí, y desde allí me favorecía de manera que yo no temía toda la otra 
gente, ni ellos, aunque querían, me podían hacer daño» V 39.17.

V 39.18.

«Son estas personas que Dios las llega a este estado almas generosas, almas reales; no se 
contentan con amar cosa tan ruin como estos cuerpos, por hermosos que sean, por muchas 
gracias que tengan, bien que aplace a la vista y alaban al Criador; mas para detenerse en 
ello, no. Digo detenerse de manera que por estas cosas los tengan amor; parecerles hía que 
aman cosas sin tomo y que se ponen a querer sombra; correrse hían de si mismos y no ten
drían cara, sin gran afrenta suya, para decir a Dios que le aman» C 6.4.

Cuando tiene lugar la visión en la que se ve rodeada de mucha gente 
que la amenaza, Cristo acude en su ayuda tendiéndole la mano18. Por 
mundo entiende el conjunto de enemigos del alma y de su proceso de 
encuentro con Cristo. Así podemos leer:

«Parece sin fruto esta visión, y hame hecho grandísimo 
provecho, porque se me dio a entender lo que significaba; y 
poco después me vi casi en aquella batería y conocí ser aque
lla visión un retrato del mundo, que cuanto hay en él parece 
tiene armas para ofender a la triste alma. Dejemos los que no 
sirven mucho al Señor, y honras y haciendas y deleites y otras 
cosas semejantes, que está claro que, cuando no se cata, se ve 
enredada, al menos procuran todas estas cosas enredar; mas 
amigos, parientes y, lo que más me espanta, personas muy 
buenas, de todo me vi después tan apretada, pensando ellos 
que hacían bien, que yo no sabía cómo me defender ni qué 
hacer»”.

La visión citada expresa un acontecimiento negativo explicado en 
toda su crudeza. Nos dice mucho del pensamiento de la Santa al res
pecto, pero no se trata de la única clave interpretativa de su pensa
miento. El mundo en sí mismo evocaría a Dios si no centrara su interés 
en la honra y dinero. Lo negativo es «detenerse» -esa es la palabra 
teresiana-, hacer que la realidad en cuanto tal contenga una estructura 
de significado cerrada que no envía a una realidad superior, «mas para 
detenerse en ello no»20; el mundo no sirve en tanto no remite al 
encuentro con el Esposo:

«¡Oh, que es burlería todo lo del mundo, si no nos llega y 
ayuda a esto, aunque duraran para siempre sus deleites y rique
zas y gozos, cuantos se pudieren imaginar, que es todo asco y 
basura comparado a estos tesoros que se han de gozar sin fin! Ni



23

142

21

22
M 6.4.10.
«Vine a ir entendiendo la verdad... y la vanidad del mundo y cómo acababa en breve», V 
3.5., cf. V4.1., 8.3.

V 38.18.

aun éstos no son nada en comparación de tener por nuestro al 
Señor de todos los tesoros y del cielo y de la tierra»2'.

El «señorío» sobre el mundo (término que equivale a libertad en el 
pensamiento de nuestra autora) que tenían los Santos se consigue 
cuando se descubre su vanidad, porque sin detenerse en sus normas de 
funcionamiento se las trasciende hasta el Criador, desde donde se con
templa la realidad de otro modo: «entenderéis como el verdadero amor 
de Dios -si está en su fuerza, ya libre de cosas de tierra del todo y que 
vuela sobre ellas- como es señor de todos los elementos y del mundo» 
(C 19.4.).

Llegados a este punto el hombre -como decimos- descubre la 
«vanidad» del mundo, término que resume su conocimiento y el de
sengaño que provoca22. Conforme más profundamente la persona se 
encuentra con Cristo, más descubre la vanidad del mundo:

«Es una llama grande, que parece abrasa y aniquila todos 
los deseos de la vida; porque ya que yo, gloria a Dios, no los 
tenía en cosas vanas, declaróseme aquí bien cómo era todo vani
dad, y cuán vanos, y cuán vanos son los señoríos de acá; y es un 
enseñamiento grande para levantar los deseos en la pura 
verdad»23.

El conocimiento de Cristo discurre paralelamente al conocimiento 
del mundo y su vanidad. La merced de V 38. le confirma de
finitivamente en lo que había ido descubriendo progresivamente. Qui
siéramos resaltar la importancia del contraste (entre mundo y Cristo) en 
el proceso del conocimiento. El mundo aparece como una mediación 
«necesaria», incluso para conocer profundamente las realidades divi
nas, porque ante él se contrastan las diferencias radicales y se provo
can las opciones fundamentales:

«Paréceme ahora a mí que cuando una persona ha llegádola 
Dios a claro conocimiento de lo que es el mundo, y qué cosa es 
el mundo, y que hay otro mundo, y la diferencia que hay de lo 
uno a lo otro, y que lo uno es eterno y lo otro soñado, o qué cosa 
es amar al criador o a la criatura... o ver y probar qué se gana 
con lo uno y se pierde con lo otro, y qué cosa es Criador y qué 
cosa es criatura, y otras muchas cosas que el Señor enseña a 
quien se quiere dar a ser enseñado de él en la oración o a quien



143

aman muy diferentemente de los que

D. El conocimiento desde el hombre y la Humanidad de Cristo

Tanto la naturaleza como el mundo fueron mediaciones históricas 
que introdujeron progresivamente a nuestra autora en otro universo 
más personal e interior. El pensamiento teresiano se caracteriza por un 
constante proceso de interiorización: de lo exterior a lo interior, de lo 
superficial a lo profundo, del mundo exterior al interior, de la estética 
de la naturaleza a la belleza del hombre.

El carácter afable y extrovertido permitió a la Santa descubrir la 
hondura del ser humano relacionándose con los mejores teólogos de la 
época, consultando a personas profundamente espirituales, buscando 
en los confesores la guía espiritual de su vida, valorando la amistad y 
ayuda de aquellos que como ella buscaban la Verdad. Debemos afir
mar que la relación con los otros fue un lugar privilegiado de encuen
tro con Cristo en Dios.

24 c 6.3.

Su Majestad quiere, que 
hemos llegado aquí»21.

En definitiva, entre Criador y criatura existe una diferencia que el 
hombre va entendiendo, desde la criatura y desde Dios, por el trato 
que mantiene en la oración. El encuentro con Cristo y, por Él, en Dios, 
se realiza «desde» y «por medio» del contraste entre mundo exterior e 
interior. El abandono del mundo adquiere pleno significado cuando se 
ha entendido su vanidad.

Todo lo anterior nos lleva a concluir la necesaria mediación del 
mundo en el acto cognoscitivo de la realidad humana y divina. La 
apertura radical del hombre para comprender la comunicación de Dios 
incluye la comprensión del mundo, que llevada a sus últimas conse
cuencias hace emerger su vanidad y un fuerte espíritu crítico ante una 
realidad cerrada a la autotrascendencia.

En cuanto comprendidas y relativizadas por no ser la Verdad, la 
naturaleza y el mundo remiten a realidades superiores después de que 
el sujeto las ha captado. La búsqueda de Dios, en cuanto conocimiento 
humano de la comunicación divina, incluye las mediaciones creadas y, 
sin detenerse en ellas, camina hacia otros modos de conocimiento, 
después de haber discernido y asumido el objeto conocido. El creyente 
no conoce la revelación ahistóricamente. Tampoco se da un orden cro
nológico, primero conocer la naturaleza para, más tarde, conocer el 
mundo y después Dios. El conjunto de la realidad, incluida la divina, 
son percibidas conjuntamente por el sujeto humano, interrelacionadas.



26

27

28

144

25 ÁLVAREZ. T. La oración camino a Dios, en ÁLVAREZ-CASTELLANO, Teresa de Jesús ensé- 
ñaños a orar, o.c., 81 -86.

V 7.22»Gran mal es una alma sola entre tantos peligros...Por eso aconsejaría yo a los que 
tienen oración, en especial al principio, procuren amistad y trato con otras personas que 
traten de lo mismo», V 7.20. «crece la caridad con ser comunicada», V 7.22., 23.4., C 
23.4.
V 9.7-8, 13.3.; «para enseñarse a considerar al Señor en lo muy interior de su alma...adon
de se ha de buscar a Dios. En especial lo dice el glorioso San Agustín, que ni en las plazas, 
ni en los contentos ni por ninguna parte que le buscaba, le hallaba como dentro de sí; y no 
es menester ir al cielo, ni más lejos que a nosotros mismos», V 40.6.

M 4.3.3.

Baste recordar -en una breve panorámica en la que seguimos a T. 
Alvarez25— cómo desde su juventud, intuyó la necesidad de buscar ayu
da mutua con otras personas que tuvieran las mismas inquietudes, for
mando grupos reducidos de oración para «hacerse espaldas»; «Es 
menester hacerse espaldas unos a otros los que le sirven para ir adelan
te»26. La primera experiencia grupal contaba con cinco personas de 
diferente estado social: «Este concierto querría hiciésemos los cinco 
que al presente nos amamos en Cristo... procurásemos juntarnos algu
na vez para desengañar unos a otros y decir en lo que podríamos 
enmendarnos y contentar más a Dios» (V 16.7.). La fundación de 
pequeños Carmelos continuó el mismo ideal de equipo institucionali
zado con vínculos más fuertes que el «concierto» de amistad.

Teológicamente el otro -como rostro ignorado de Dios- forma par
te insustituible de las mediaciones históricas: El confesor, que ocupa el 
lugar de Cristo; la religiosa que desde su vida entregada incita a la ala
banza y acción de gracias. Personas concretas como el «caballero san
to», D. Francisco de Salcedo, quien «con su industria, me parece fue 
principio para que mi alma se salvase» (V 23.6.), o el confesor Diego 
de Cetina que «en todo me parecía hablaba en él el Espíritu Santo para 
curar mi alma» (V 23.1 6.).

Paralelamente a la relación con los otros el interior de uno mismo 
fue ocupando un lugar predominante como vía de acceso al conoci
miento de Dios. El itinerario hacia la interioridad se vio potenciado por 
la lectura, a los 23 años, del «Tercer Abecedario» de Osuna (V 4.7.) y 
consolidado a los 39 con las «Confesiones» de S. Agustín27:

«para buscar a Dios en lo interior (que se halla mejor y más a 
nuestro provecho que en las criaturas, como dice San Agustín 
que le halló, después de haberle buscado en muchas partes)»28.

Ya dijimos que la característica esencial del pensamiento teresiano 
consiste en la dinámica y progresiva interiorización de la persona



T

145

humana. Tomar conciencia del yo personal desde su interioridad abier
ta a la trascendencia y a la comunicación con Dios en la oración, apo
yada en las mediaciones humanas. En este sentido, es evidente la emi
nencia del hombre ante las demás criaturas. El hombre ocupa un lugar 
central dentro de la creación; en él se deleita Dios más que en otras:

«También entendí algunas cosas de la causa por qué Dios se 
deleita con las almas más que con otras criaturas, tan delicadas 
que, aunque el entendimiento las entendió de presto no las sabré 
decir»29.

Detrás de todo lo que hemos venido analizando subyace un prin
cipio general de gran importancia: «se ha de buscar al Criador por las 
criaturas». Entendiendo por «criaturas» todo lo corpóreo o materia cre
ada: naturaleza, mundo y relación con los otros y sacratísima Humani
dad de Cristo:

«Esto de apartarse de lo corpóreo bueno debe ser, cierto, 
pues gente tan espiritual lo dice; mas, a mi parecer, ha de ser 
estando el alma muy aprovechada, porque hasta esto, está claro, 
se ha de buscar al Criador por las criaturas. Todo es como la mer
ced el Señor hace a cada alma; en eso no me entremeto. Lo que 
querría dar a entender es que no ha de entrar en esta cuenta la 
sacratísima Humanidad de Cristo. Y entiéndase bien este punto, 
que querría saberme aclarar»30.

Es decir, que la sacratísima Humanidad forma parte de lo corpó
reo, de las criaturas. El Esposo, que vino al mundo por la encarnación 
(CAD 4.10), permanece en él por el Santísimo sacramento: «Mirad que 
aún está en el mundo vuestro Hijo» (C 35.4.). Hemos llegado al punto 
culminante de nuestra reflexión. Si negásemos que el punto de partida 
teológico de la búsqueda de Dios sea la realidad creada, estaríamos 
negando, a su vez, la posibilidad de partir de la Humanidad de Cristo 
para llegar a Dios.

En definitiva, lo que está en juego es el punto de partida de la teo
logía en cuanto teoría del conocimiento, el papel que juegan las 
mediaciones y la interpretación que hagamos de la «analogía entis» y 
la «analogía fidei». Ambas son inseparables y su unidad está en Cristo. 
Analizando la experiencia vivida por la Santa en las dimensiones esen
ciales de la existencia humana, hemos mostrado cómo inte
rrelacionadas entre sí, contienen la posibilidad de buscar a Dios desde

29 R 54.
30 V22.8.



2. La persona humana en el acto de conocer

31

32

146

A. Conoce «toda» la persona humana

Teresa concibe al hombre en una doble vertiente, exterior e in
terior. Lo exterior tiene su justa correspondencia en lo interior; hay un

ALFARO, J. De la cuestión del hombre a la cuestión de Dios. Salamanca 1988 Explica el 
autor por el análisis tenomenológico-trascendental cómo la cuestión apriórica del sentido 
último de la existencia que capacita al hombre como recipiendario de la Revelación se 
deduce del análisis de las cuatro dimensiones esenciales: mundo-naturaleza, con la colecti
vidad humana, muerte e historia.

En contra de los alumbrados, Teresa afirma la necesidad de la Humanidad de Cristo para 
acercarse a Dios; cf. CASTRO S„ Cristología teresiana, Madrid 1978, 300 ss.

la realidad creada”. Este punto de partida condiciona la estructura teoló
gica de una obra porque el valorar la realidad creada presupone la acep
tación de la materia y de la historia. Para una creyente como Teresa de 
Jesús, el conocimiento de la realidad y el de Cristo se implican mutua
mente, porque la Humanidad de Cristo forma parte de la realidad12.

La naturaleza, el mundo y el propio conocimiento son realidades 
terrenas que envían a un más allá, más profundo, que únicamente 
encuentra su último significado en la Humanidad de Cristo. Naturaleza, 
mundo y «yo» remiten a Otro; son realidades que se autotrascienden a 
sí mismas. Cristo, por su naturaleza humana, pertenece al orden creado 
y garantiza el nexo de unión con la Divinidad desde la historia y la cre
ación. El conocimiento por experiencia abarca «toda» la realidad y 
experimentar consiste en captar el conjunto de la realidad, dándole un 
significado determinado desde la Humanidad de Cristo.

Una vez analizada la realidad que es objeto del conocimiento hu
mano, reflexionaremos sobre el sujeto en el acto de conocer. Compro
baremos, en primer lugar, que «todo» el hombre conoce con los senti
dos exteriores e interiores junto con las potencias del alma, para pasar, 
en segundo lugar, a comprobar los tres tipos de conocimiento humano: 
fe, entendimiento y experiencia.

El conocimiento por excelencia para Teresa es el de la experiencia, 
porque engloba la totalidad del sujeto cognoscente y el conjunto de la 
realidad. El conocer por fe y entendimiento queda asumido en la expe
riencia, sin por ello privarles de su autonomía propia. Por otra parte, la 
experiencia -como vivir lo vivido en su totalidad- se somete al discerni
miento de la fe y el entendimiento ya que contiene el depósito revelado.



35

36

147

33

34

R5.3.
M 4.2.6. cí. GARCÍA EVANGELISTA, La experiencia mística de la inhabitación, «Archivo 
teológico granadino», 16 (1953), 154-155.

«De los que comienzan a tener oración podemos decir son los que sacan agua del pozo, 
que es muy a su trabajo, como tengo dicho, que han de cansarse en recoger los sentidos», 
V 11.9., cf. V 19.2., R 1.1.

V22.9.

mundo exterior y otro interior, unos sentidos exteriores que confirman 
la existencia de sentidos interiores.

El acto cognoscitivo puede comprenderse desde la estructura mis
ma de la persona, «todo el hombre interior y exterior» (CAD 4.2.); en 
cuanto hombre exterior, tiene sentidos exteriores y en cuanto hombre 
interior, sentidos interiores:

«se siente en el alma, que parece ella tiene allá otros senti
dos, como acá los exteriores»”.

El hombre ve, oye, etc. con los sentidos exteriores que le comunican 
con el exterior del yo; y ve, siente, etc. con los sentidos interiores, dentro 
de sí mismo. Los primeros, corresponden al cuerpo; los segundos, al 
alma. Así, el hombre percibe con los ojos de cuerpo la realidad exterior 
o con los sentidos interiores hacia la realidad íntima del alma.

Refiriéndose a los sentidos interiores, el lenguaje tiene un signi
ficado analógico, ya que después de mencionar en 4M «fragancias», 
«brasero», «lumbre», «calor», «humo oloroso», añade:

«Mirad, entendedme, que ni se siente calor, ni se huele olor, 
que más delicada cosa es que estas cosas; sino para dároslo a 
entender»34.

Los sentidos exteriores conducen, por el recogimiento, hacia los 
interiores, participando del acto cognoscitivo porque son la primera 
realidad a la que tiene acceso el sujeto35. Permanecen en comuni
cación con las cosas y personas. Por ellos se conoce el mundo, na
turaleza y personas. Sirven para conocer las realidades humanas y las 
divinas, en cuanto se descubra las huellas del Creador y son me
diaciones necesarias.

Una vez captado el objeto exterior, se introyecta y las potencias 
del alma lo catalogan como objeto conocido de amor o desamor; no 
como dos momentos distintos, sino en el mismo acto de conocer. Sólo 
se ama lo que se conoce:

«Se emplea el alma toda en amar a quien el entendimiento 
ha trabajado [en] conocer»36.



37

38

39

148

«La experiencia religiosa -leemos en García Ordás- es algo vital y de toda la persona» 
GARCIA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa. Roma 1967, 
26. Leonard, distingue entre experiencia religiosa y experiencia mística; en ambas se impli
ca toda la persona, diferenciándose en que la primera es mediata, mientras que la segunda 
es inmediata, al menos en relación con la conciencia de las mediaciones, cf. LEONARD A., 
Expérience spirituelle, DS. IV, 2006,

«vase revertiendo esta agua por todas moradas y potencias hasta llegar al cuerpo; que por 
eso dije que comienza de Dios y acaba en nosotros; que cierto, como verá quien lo hubiere 
probado, todo el hombre exterior goza de este gusto y suavidad»,M 4.2.4.

M 6.3.1.

Cuando el conocimiento exterior no se cierra sobre sí mismo, sino 
que permanece abierto a la autotrascendencia, la realidad externa al 
yo introduce en la realidad religiosa. A través de lo corpóreo, particu
larmente por medio de la Humanidad de Cristo, se accede a lo divino. 
Pero, como todo lo exterior tiene su correspondencia interior y siendo 
éste el lugar privilegiado para el conocer cíe uno mismo del mundo y 
de Dios, la experiencia del conocimiento consistirá en la progresiva 
toma de conciencia de la realidad interior1'.

Los sentidos interiores actúan, preferentemente, en el centro del 
alma; la «fragancia» (M 4.2.6.), «deleite y suavidad» (V 15.10.), el «oír 
aquellas palabras» (M 6.3.12.). El recogimiento de los sentidos exterio
res hacia los interiores se ve correspondido dialécticamente por la 
repercusión de los sentidos interiores en el cuerpo ’8.

De los sentidos interiores cabe destacar la particular importancia 
del oído, la vista y el tacto. Teresa oye palabras interiores, ve visiones 
intelectuales o imaginarias y, en diversas ocasiones, la Virgen o Cristo 
le tienden la mano. No nos detendremos en un análisis pormenoriza
do. Por su particular dificultad e interés las visiones serán estudiadas 
dentro del concepto experiencia. Bástenos indicar algo sobre las 
«hablas».

La Autobiografía en los capítulos 25-27 y M 6.3. son dedicados a 
las «hablas» interiores. Destacaremos un texto donde son clasificadas 
en exteriores e interiores:

«Otra manera tiene Dios de despertar al alma, y aunque en 
alguna manera parece mayor merced que las dichas, podrá ser 
más peligrosa y por eso me detendré algo en ella, que son unas 
hablas con el alma de muchas maneras: unas parece vienen de 
fuera, otras de lo muy interior del alma, otras de lo superior de 
ella, otras tan en lo exterior que se oyen con los oídos, porque 
parece es voz formada. Algunas veces, y muchas, puede ser 
antojo, en especial en personas de flaca imaginación o me
lancólicas, digo de melancolía notable»39.



149

3. Los tipos de conocimiento subyacentes 
por fe, entendimiento y experiencia

en las séptimas moradas:

El hombre conoce captando el conjunto de la realidad exterior 
desde el interior de su yo, comprendido éste también desde la totalidad 
de sentidos exteriores e interiores, potencias e imaginación.

A continuación analizaremos los tres tipos de conocimiento: por 
fe, entendimiento y experiencia. Primero veremos en qué términos se 
presenta el problema para delimitar, desde la obra escrita, los tres tipos 
de conocimiento.

Santa Teresa distingue claramente entre el conocimiento por fe y el 
conocimiento por experiencia. En las 7M el problema del cono
cimiento se plantea cuando las tres Personas se le muestran por visión 
intelectual:

«de manera que lo que tenemos por fe, allí lo entiende el 
alma, podemos decir, por vista»40.

Nos encontramos ante dos modos diferentes de conocer, por fe y 
por vista. El alma entiende por vista lo que ya «tiene» por fe. Luego el 
conocer por vista no añade nada nuevo al contenido dado por la fe; 
simplemente lo entiende de otro modo. En el mismo capítulo dice a 
continuación de la frase citada:

Dicha realidad interior tiene sus grados y etapas. Las cuatro formas 
de regar el huerto o las siete moradas son otros tantos estados de cono
cimiento que, progresivamente, desvelan al hombre el misterio de sí 
mismo, al mismo tiempo que el de Dios. La experiencia va grabando 
en las entrañas (es decir, en el centro del alma, su estrato más profun
do), palabras, gestos, visiones, mientras el hombre, por un proceso de 
interiorización -que es, a su vez, de espiritualización-, va entrando en 
sí mismo. Para la Santa, la aventura humana consiste en un descubri
miento de lo dado previamente, mediante la toma de conciencia pro
gresiva.

Por tanto se trata de un conocimiento centrado en y desde el sujeto 
humano. Santa Teresa considera que la mayoría de las preguntas fun
damentales que se hace el ser humano se responden desde dentro de 
sí, después de haber captado la realidad exterior -vivencia- y oído la 
verdad de fe. Estamos ante una aventura personalizada e individual, 
por tanto intransferible, lo cual no significa que sea individualista.

40 M 7.1.6.



a. La fe como adhesión a la verdad revelada

150

41

42

43

A. Conocimiento por fe

En Santa Teresa predomina la concepción del acto de fe en cuanto 
«fides quae», adhesión al depósito revelado. Sin embargo la fe tiene 
unas características propias además de la adhesión libre del hombre; es 
don de Dios concebida de manera dinámica y, por último, está rela
cionada con la experiencia.

«¡Oh, válgame Dios! ¡Cuán diferente cosa es oír estas pala
bras y creerlas, a entender por esta manera cuán verdaderas 
son!»41 .

Lo que tenemos por fe equivale a «oir estas palabras y creerlas» -fe 
«ex auditu»- mientras que lo que entendemos por vista, corresponde a 
«entender por esta manera». Se impone una doble conclusión: prime
ro, el conocimiento por fe se diferencia del conocimiento por vista; 
segundo, el conocimiento por vista engloba el conocimiento por fe, 
entendiendo por «vista» lo que «tenemos por fe»; La diferencia entre 
los dos modos de conocer no es radical.

Explicaremos más adelante que conocer por vista equivale a co
nocer por experiencia. Pero antes debemos añadir un tercer tipo de 
conocimiento:

«esto visto por experiencia, que es otro negocio que sólo 
pensarlo y creerlo»42.

En principio se deducen tres formas de conocer: ver por expe
riencia, pensar y creer. El «pensar» parece indicar que entre el co
nocimiento por experiencia y el conocimiento por fe, existe un tercero 
en el cual interviene directamente el entendimiento4’.

Desde la elaboración escolástica el contenido teológico de la fe 
había perdido parte de su genuino significado, destacando sobre todo 
el aspecto de «fides quae». La fe en cuanto fiducial, como entrega 
confiada -«fides qua»-, había quedado absorbida en el acto de fe por 
el contenido objetivo del dato revelado.

M 7.1.7.

C 6.3.
La teología debe excluir los dos extremos: negar la experiencia en la vida de la gracia, o 
hacer de ella el único criterio válido y decisivo; cf. LEONARD A., Expérience spirituelle, 

DS., IV, 2021-2022.



r

b. El dinamismo de la fe

44

45

46

151

47

48

La Santa participa relativamente de esta corriente de pensamiento. 
Así, para ella, la fe es un conjunto de verdades conservadas por la Igle
sia, basadas en la Escritura y Magisterio a las cuales el creyente se suje
ta:

Ahora bien, el concepto «fe» en el pensamiento de la Santa no se 
limita a la creencia en el contenido dogmático. La fe evoluciona desde 
su propio dinamismo. Puede estar muerta o viva, despierta o dormida, 
con tentaciones o fortalecida y aumentada.

Frecuentar los Sacramentos y recibir las mercedes que Dios conce
de al alma la despiertan convirtiéndola en «viva fe»48:

«Es imposible -conforme a nuestra naturaleza, a mi parecer- 
tener ánimo para cosas grandes quien no entiende está favoreci
do de Dios...porque con estos dones es adonde el Señor nos da

«si fuere conforme a las verdades de nuestra santa fe católi
ca...que yo a esto me sujeto»44

Al conjunto de verdades de fe se les denomina «fe católica»45. La 
creencia en las verdades de fe implica la posibilidad de su com
prensión. Pero, teniendo en cuenta que contienen el misterio de Dios 
-dicho en terminología teresiana los «secretos»-, la incomprensión de 
las verdades de fe, lejos de convertirse en obstáculo, aumenta la creen
cia46. Una verdad como el misterio de la Santísima Trinidad, se cree, 
«sin detenimiento lo creía», aunque no se entienda. El dudar del conte
nido dogmático lo llamará Teresa tener «tentaciones de fe», aunque 
ella confiesa no haberlas tenido nunca47.

V 10.8. «...en especial en acabando de comulgar, que ya sabemos que está allí, (Jesucristo) 
que nos lo dice la fe», V 28.8., «sabía bien de mí que en cosa de la fe, contra la menor 
ceremonia de la Iglesia que alguien viese yo iba, por ella o por cualquier verdad de la 
Sagrada Escritura me pondría yo a morir mil muertes», V 33.5.

«porque todo lo que veía y entendía siempre la afirmaba más en la fe católica», R 4.6., 
«siempre jamás estaba sujeta y lo está a todo lo que tiene la santa fe católica...cuando 
alguna cosa de estas la induciera contra lo que es fe católica y ley de Dios...que luego vie
ra era demonio», R 4.10.

«jamás en cosa que no entendáis de la Sagrada Escritura, ni de los misterios de nuestra fe, 
os detengáis más de como he dicho», CAD 1.7., «...mientras menos los entiendo, más lo 
creo y me hace mayor devoción», R 33.3.

«porque no he tenido tentaciones de la fe», R 33.1., cf. M 6.3.4., 6.9.10.

«el acudir a los Sacramentos; la fe viva que aquí le queda de ver la virtud que Dios en ellos 
puso», V 19.5., «Las grandísimas ganancias que saca un alma de allí por los efectos y por 
las virtudes y la viva fe que le queda y el desprecio del mundo», CAD 6.6.



152

49
50
51

V 10.6.

V 25.12.

cf. la misma expresión en V 30.12.

la fortaleza que por nuestros pecados nosotros perdimos. Y mal 
deseará se descontenten todos de él y le aborrezcan y todas las 
demás virtudes grandes que tienen los perfectos, si no tiene algu
na prenda del amor que Dios le tiene y juntamente fe viva. Por
que es tan muerto nuestro natural, que nos vamos a lo que pre
sente vemos; y así estos mismos favores son los que despiertan la 
fe y la fortalecen. Ya puede ser que yo, como soy tan ruin, juzgo 
por mí, que otros habrá que no hayan menester más de la verdad 
de la fe para hacer obras muy perfectas, que yo, corno miserable, 
todo lo he habido menester.»4".

Los favores o «prendas» que Dios da despiertan y fortalecen una fe 
alicaída ante el atractivo de aquello que ve más inmediato. Reconoce 
como hipótesis que a otras personas la sola «verdad de fe» les incite a 
obrar, pero este no es su caso. Luego la fe es una opción del hombre 
ante la verdad revelada y contenida en el dogma, actualizada y fortale
cida por los permanentes dones de Dios. La fe asiente ante el conteni
do del dogma y, al mismo tiempo, es clon de Dios.

«Tengo por muy cierto que el demonio no engañará -ni lo 
permitirá Dios- a alma que de ninguna cosa se fía de sí y está 
fortalecida en la fe, que entienda ella de sí que por un punto de 
ella morirá mil muertes. Y con este amor a la fe, que infunde lue
go Dios, que es una fe viva fuerte, siempre procurar ir conforme 
a lo que tiene la Iglesia, preguntando a unos y otros, como quien 
tiene ya hecho asiento fuerte en estas verdades, que no la move
rían cuantas revelaciones pueda imaginar -aunque viese abiertos 
los cielos- un punto de lo que tiene la Iglesia»50.

El amor a la fe infundido por Dios «fe viva fuerte» y las mercedes 
recibidas harán que la persona desconfíe de las mismas revelaciones 
por medio de las cuales puede infiltrarse el demonio. El preguntar «a 
unos y otros» tiene la única finalidad de «ir conforme a lo que tiene la 
Iglesia». Por tanto, la fe consiste en el asentimiento por parte del hom
bre al depósito que conserva la Iglesia. La relación personal con Dios y 
las mercedes recibidas, para ser consideradas como auténticas, han de 
estar en consonancia «con lo que tiene la Iglesia»51. En última instan
cia, la fe es don de Dios y asentimiento del hombre discernido en la 
Iglesia.

Por el contrario, la fe está muerta cuando el hombre se queda en la



r

52

53

54

55

56

153

«Porque está tan muerta la fe, que queremos más lo que vemos que lo que ella nos dice», 
M 2.5., «sino, como no tienen fe viva, sino muerta», CAD 1.11.

«tengo por cierto habrá muchas personas que se llegan al Santísimo Sacramento...con 
pecados mortales graves...como no tienen fe viva, sino muerta», CAD 1.11.

«a manera de tentaciones en cosas de la fe, que puede el demonio alborotar, mas no dejar 
el alma de estar firme en ella; antes mientras más la combate, más queda con certidumbre 
de que el demonio no la podría dejar con tantos bienes, como ello es así, que no puede 
tanto en lo interior del alma; podrá él representarlo, mas no con esta verdad y majestad y 
operaciones», M 6.9.10.

«Por un punto de aumento en la fe y de haber dado luz en algo a los herejes, perdería mil 
reinos»V 21.1., «procuraba esforzar la íe»,C 34.7.

M 2.4.

superficialidad y exterioridad del mundo'-' o, en el caso más grave, 
cuando se acerca al Santísimo Sacramento estando en pecado mortal'3. 
La visión del mundo como una epopeya planteada entre Dios y el 
demonio interfiere en la fe. El demonio tienta la fe y dificulta el discer
nimiento de las mercedes de Dios51; el creyente puede, por su parte, 
hacer crecer su fe o cooperar en el crecimiento de la de otros”.

c. La fe y las potencias del alma

La fe en las verdades reveladas no se constituye en único objeto de 
conocimiento. El problema es mucho más complejo. Para Santa Teresa 
de Jesús el sujeto cognoscente es la totalidad de la persona. La fe, en el 
triple aspecto reseñado de don, asentimiento y evolución positiva o 
negativa, ha de reflexionarse interrelacionada con las potencias del 
alma. La decisión personal adviene con la intervención de todos los 
elementos:

«la razón, por otra parte, le representa el engaño que es pen
sar que todo esto vale nada en comparación de lo que pretende; 
la fe la enseña cuál es lo que paran todas estas cosas, trayéndole 
presente la muerte de los que mucho gozaron estas cosas, que ha 
visto: cómo algunas ha visto súbitas, cuán presto son olvidados 
de todos, cómo ha visto a algunos que conoció en gran prosperi
dad pisar debajo de la tierra y aun pasado por la sepultura él 
muchas veces, y mirar que están en aquel cuerpo hirviendo 
muchos gusanos, y otras hartas cosas que le pueden poner delan
te; la voluntad se inclina a amar adonde tan innumerables cosas 
y muestras ha visto de amor, y querría pagar alguna: en especial 
se le pone delante cómo nunca se quita de con él este verdadero 
amador, acompañándole, dándole vida y ser. Luego el entendi
miento acude con darle a entender que no puede cobrar mejor 
amigo, aunque viva muchos años»”.



otros textos, la fe aparezca

«

154

57
58
59
60

la resurrección le hace re- 
i esta vida cuando, en de-

CAD 3.3.
F 2.4.
CAD 3.13.
M 5.1.8. cf. también M 1.1.4., M 6.3.7.

La razón hace ver el engaño; la te en I 
lativizar el aparente triunfo del hombre en 
finitiva, debe enfrentarse a la muerte. La voluntad inclinada hacia el 
amor de quien tantas muestras del suyo viene dando, sobre todo el ver 
cómo «el verdadero amador» le acompaña siempre. Por último, el 
entendimiento le razona que no hay mejor amigo que Cristo. Es decir 
que, ante la decisión, interviene la razón, la fe, la voluntad-amor y el 
entendimiento.

Teresa plantea una relación con Dios de tipo personalista. De ahí 
que toda la persona participe de la opción y de la relación. La fe, en 
cuanto adhesión a un contenido objetivo de verdades reveladas, es un 
elemento importante, pero no el único.

Todo lo anterior nos explica que, en 
junto al amor57:

«El amor de contentar a Dios y la fe hacen posible lo que por 
razón natural no lo es»58; «si nos llegásemos al Santísimo Sacra
mento con gran fe y amor, que de una vez bastase para dejarnos 
ricas»5’.

El amor implica la confianza en el Otro. La fe en unas verdades no 
puede ocultar que lo intrínseco de la misma es la relación con un Dios 
personal que quiere comunicarse al hombre. Como Teresa comparte 
con sus contemporáneos una concepción en la que predomina la 
fides quae», se ve en la necesidad de unir fe y amor.

Posiblemente el término -«junto al amor»- matiza la fe en cuanto 
«fides qua», equivalga a «creencia», distinguiéndola de «fe» en cuanto 
adhesión a un contenido objetivo.

«Al menos creo que quien no creyere que puede Dios 
mucho más y que ha tenido por bien y tiene algunas veces 
comunicarlo a sus criaturas, que tiene bien cerrada la puerta para 
recibirlas. Por eso, hermanas, nunca os acaezca, sino creed de 
Dios mucho más y más»60.

Es decir, creer en las verdades de fe implica la creencia en un Dios 
personal que se comunica a las criaturas de diferentes maneras. Con
fiar en el poderío divino es condición de posibilidad para verse favore
cido por las mercedes de dicha comunicación.



J

B. El conocimiento por el entendimiento

155

61

62

63

V 13.17-18, 36.5., M 4.1.8., 5.1.7.

R 4.3., C 5., F 27.15.

en este sentido habría que interpretar la virtud de la obediencia, en cuanto la relación per
sonal se autotrasciende intrínsecamente. La relación con Cristo envía a la relación con Dios 
trino; y la relación con Cristo en Dios uno y trino lejos de quedar cerrada en sí misma tras
ciende hasta las mediaciones históricas queridas por el mismo Dios. De este modo, la obe
diencia al superior se convierte en el signo visible de la creencia relacional con Dios. La 
obediencia, lejos de ser una imposición externa, se deduce intrínsecamente de la relación 
graciosa y misteriosa con Dios que autotrascendiéndose a sí misma remite a la creación 
como mediación y dentro de ella a la Iglesia como garante de la revelación de Dios al 
hombre. Podría decirse que Teresa obedece porque cree por experiencia. Subrayamos en el 
texto que presentamos la mediación histórica, «por medio»: «acordrindose que determina
damente pusieron su voluntad en la de Dios, tomando por medio sujetarse a quien en su 
lugar toman», F PróL 1. cí. también V 29.6., 26.5., R 4.23. etc.

Aunque la experiencia sea, en última instancia, el modo privile
giado y último de conocimiento, únicamente tiene en sí misma una 
legitimación relativa. En cuanto experiencia vital, íntima y personal, la 
experiencia tiene validez en sí misma. En cuanto acontecimiento 
humano, necesitado de discernimiento, su autonomía es relativa. Obli
gada a contar con mediaciones para poder discernir su autenticidad, la 
experiencia encuentra el apoyo y la legitimación en el parecer de los 
«letrados».

Teresa consideró siempre que la experiencia era el mejor modo de 
conocer la realidad, porque englobaba a todo el hombre en el acto 
cognoscitivo; sin embargo, nunca negó la función esencial de la teo
logía y del Magisterio. Por el contrario, consultó siempre su expe
riencia con los confesores a quienes sometía la intimidad vivida como 
últimos garantes de la autenticidad de lo experimentado. Contaba entre 
sus amistades con los mejores teólogos de la época; de ellos aprendió 
y a algunos les introdujo en el conocimiento por experiencia. Ellos, en 
calidad de teólogos, son los intérpretes de la Escritura y, por tanto, últi
mos garantes del deposito revelado61. La máxima teresiana era unificar 
«letrado y espiritual» pero, de tener que optar por una de las dos face
tas, elegía la primera62. Dicha opción, que contrasta con su itinerario 
personal, suscita una reflexión: en ella subyace un principio determi
nante en la teoría del conocimiento, a saber, la ineludible necesidad de 
las mediaciones históricas en el acto de conocer63 y que el conoci
miento por experiencia y la teología se necesitan mutuamente.

En el fondo del pensamiento teresiano late la profunda aspiración 
de unificar teología y espiritualidad. En este sentido Teresa participa del 
pensar de los «recogidos» quienes aspiraban a una integración de la



¡a

156

teología escolar con 
autonomía relativa y la necesidad de imbricarse mutuamente.

El asunto planteado aquí suscita el problema de la relación entre el 
conocimiento por experiencia y el conocimiento por entendimiento. 
Podemos decir que la experiencia es un tipo de conocimiento que 
genera la capacidad de amor; el «camino espiritual» que propone la 
Santa se desarrolla plenamente desde y por la experiencia. La im
posibilidad de comprender la teología teresiana sin el concepto ex
periencia aparece como evidente.

La experiencia es un lugar teológico de primer orden al englobar la 
fe y convertirla en realidad existencia! implicando la totalidad del ser 
humano. En el conocimiento por experiencia participa el ser humano 
con todos sus sentidos, además de con las potencias del alma y la ima
ginación. Mientras que en el acto de fe, ante lo oído, únicamente el 
entendimiento y la voluntad asienten.

En repetidas ocasiones la Santa sitúa como dos realidades dife
rentes el pensar y el creer. Expresiones como «saben y creen» (M 
1.1.4.), la ya citada de C 6.3., «pensarlo y creerlo» indican que la teo
ría de conocimiento no se limita a la distinción entre conocimiento por 
fe y por experiencia.

El entendimiento forma parte de las potencias del alma que, jun
to con los sentidos interiores y exteriores, constituyen los vasallos 
del alma (M 1.2.4.). La experiencia abarca -como dijimos- la to
talidad del ser humano, mientras que el entendimiento afecta a una 
sola de las potencias; por tanto, de características limitadas e inferior 
al saber experimental que también abarca el entendimiento. Colabo
ra en el acto de fe y en el camino espiritual mediante la meditación; 
el entendimiento conoce para que la voluntad ame: «se emplea el 
alma toda en amar a quien el entendimiento ha trabajado conocer» 
(V 22.9.).

Las funciones del entendimiento consisten en razonar, «no escuche 
las razones que le dará el entendimiento» (CAD 3.1), «discurrir» (V 
13.11), ocuparle en que «mire que le mira»(V 13.22.), «trabajar» (V 
14.2.), «dar gracias» (V 15.9.), etc.

Muy tardíamente -quizás gracias a la ayuda de S. Juan de la Cruz- 
distinguió claramente pensamiento o imaginación de entendimiento:

«Yo he andado en esto de esta barabúnda del pensamiento 
bien apretada algunas veces, y habrá poco más de cuatro años 
que vine a entender por experiencia que el pensamiento (o ima
ginación, porque mejor se entienda) no es el entendimiento, y

la experiencia. Reconoce en ambos saberes una



C. Conocimiento por experiencia

157

preguntólo a un letrado y díjome que era así, que no fue para mí 
poco contento»61.

Por esta causa, en los escritos anteriores a «Moradas 
traremos frecuentemente que confunde pensamiento (que 
teresiano equivale a imaginación) con entendimiento.

En conclusión, con el entendimiento se realiza la meditación dis
cursiva y la elaboración teológica. La razón ayuda al desarrollo del 
conocimiento por fe reflexionando sobre el dato revelado. El cono
cimiento por experiencia gozará de autonomía relativa en cuanto está 
sometido al saber racional interpretando la Escritura. Pero el ideal tere
siano es aunar ambos conocimientos, respetando la función de cada 
uno de ellos. Se necesitan mutuamente.

», encon
en lenguaje

¿Qué es la experiencia para Santa Teresa?, ¿qué significa conocer 
por experiencia?, ¿ en qué consiste este «entender por esta manera», o 
entender por «vista»?; ¿qué añade al conocimiento por fe?. Dada la 
importancia de este punto en la teología teresiana nos detendremos en 
su análisis.

Dividiremos el tema en varios subapartados. En primer lugar, es
tudiaremos la importancia que Teresa concede al conocimiento por 
experiencia, su testimonio personal. A continuación veremos que 
entender por experiencia consiste en comprender algo conocido por 
todo el hombre desde las entrañas del alma. Teniendo en cuenta que 
nuestro análisis centra su objeto en las 7M y que tanto el encuentro 
con Cristo del matrimonio espiritual en el capítulo segundo como la 
experiencia de la Trinidad en el capítulo primero, son visiones, nos 
detendremos -por último- en el examen de las visiones imaginarias e 
intelectuales.

Nos encontramos ante un tema teológico controvertido en todas 
las épocas, al que nuestra autora concedió gran relevancia al situar la 
experiencia como el mayor grado de conocimiento. Se trata de un pre
supuesto que recorre la obra escrita, algo subyacente que nunca defi
nió, pero que es determinante para una correcta hermenéutica de la 
obra teológica.

Experimentar consiste en probar en la propia vida, vivenciar un 
hecho hasta quedar grabado en las entrañas por la sucesiva repetición 
del hecho. Las visiones intelectuales e imaginarias fueron uno de los

64 M 4.1.8.



65

69

158

66

67

68

V 18.8. «solo he dicho lo que he visto por experiencia», C 2.7., «no diré cosa que no haya 
experimentado algunas y muchas veces», R 5.1. cf. V 22.5.

F 5.1., «no diré cosa que en mí o por verla en otras, no la tenga por experiencia», C Prol.3.

V 27.11, «de lo que no hay experiencia , mal se puede dar razón cierta», M 6.9.4.

«Así que vuestra merced, hasta que halle quien tenga más experiencia que yo y lo sepa 
mejor estése en esto», V 22.13.

M 1.1.9., «cómo se diga siquiera algo que venga tan al justo que no quede bien oscuro 
para los que no tienen experiencia; que quien la tiene muy bien lo entenderá, en especial si 
es mucha» M 4.1.2., «a quien no tuviere experiencia de lo uno y de lo otro, no lo entende
rá», M 6.6.6. cf. M 4.1.5., CAD 4.1., 5.4., V 15.4., 26.6., 39.12., C 31.10., R 5.15.

modos más importantes de experimentar la experiencia religiosa. Para 
comprender su significado acudiremos a los comienzos de la vida de 
oración de Teresa. Comprobaremos que las dos maneras de «recoger
se» y «representar» en el interior del alma -bien con el apoyo de una 
imagen plástica, bien por la representación de la escena evangélica sin 
ver-, fueron la base de las visiones imaginarias e intelectuales.

a. Presupuestos de la experiencia

El presente apartado presentará tres presupuestos esenciales de la obra 
en lo referente a la experiencia: En la experiencia personal argumenta y 
radica toda la fuerza doctrinal, siendo prueba de veracidad de lo afirmado; 
el mensaje se comprende desde la experiencia del lector; por último, Tere
sa suscita en el lector el deseo de acrecentar su saber experimental.

La insistencia con que repite que no dirá nada sin haberlo expe
rimentado una y muchas veces delata por sí misma la importancia que 
concede a este tipo de conocimiento: «no diré cosa que no la haya 
experimentado mucho»65. Y cuando algo no lo haya vivido per
sonalmente habrá sido comprobado por otros:» aunque no todo he 
experimentado yo, en otras almas sí lo he visto»66.

En este sentido la experiencia se presenta como prueba fehaciente de 
veracidad. Lo afirmado es verdadero porque se ha probado, «sé yo por 
experiencia que es verdad esto que digo»67. Por ello mismo el relato expe
riencia! exige del interlocutor la credibilidad que merece la vivencia65.

Considera la Santa que el lector será capaz de comprender el signi
ficado de sus escritos si ha vivido la experiencia. Difícilmente entende
rá quien no lo haya comprobado empíricamente:

«plega al Señor que atine a decir algo, porque es bien difi
cultoso lo que querría daros a entender, si no hay experiencia; si 
la hay, veréis que no se puede hacer menos de tocar en lo que 
plega al Señor no nos toque por su misericordia»69.



r

159

b. Características de la experiencia

Ante la imposibilidad de definir lo que Teresa entiende por cono
cimiento experiencial examinaremos sus características. Consiste en 
comprender el objeto comprobándolo desde las entrañas. Por su carác
ter repetitivo, la acumulación de muchas de ellas afianzará lo experi
mentado, debiendo distinguir entre una esporádica y aquellas que se 
repiten frecuentemente. La percepción continuada de una determinada 
se convierte en un criterio esencial para corroborar los aspectos doctri
nales y experienciales sobresalientes en la obra.

Como conocimiento global y totalizante la experiencia es don de 
Dios y tarea del hombre. Las diferentes mercedes concedidas al hom
bre, y que éste capta conscientemente y posteriormente sabe expresar, 
le conducen a un mayor conocimiento de sí y de los secretos de Dios. 
La praxis verificará la veracidad final de lo conocido. Las obras no son 
la consecuencia de la experiencia, sino un elemento intrínseco a la 
misma.

70 «entenderme ha quien tuviere alguna experiencia», V 1 2.5.

71 «porque creo hay pocos que hayan llegado a la experiencia de tantas cosas», V 40.8, ct. V 
10.9.

c. Fe y experiencia

Ya dijimos al presentar el problema del conocimiento que la ex-

Al menos, pide que se tenga un poco de experiencia para poder 
comprenderla70. Involucra al interlocutor de modo que no puede per
manecer en la neutralidad ante su obra.

Consciente de que no todos los lectores han pasado por su ex
periencia y que algunas de ellas son desconocidas para la mayoría71, 
con la misma fuerza invitará a que el otro se adentre en el camino espi
ritual que ella ha seguido para que pueda entenderle. De este modo, la 
experiencia se convierte en una permanente incitación para que el lec
tor no se quede en la mera lectura. El estilo coloquial implica al otro, 
haciéndole salir de la indiferencia. Quizás sea éste uno de los grandes 
atractivos de su obra, tanto para los creyentes como para aquellos que 
no lo son. El escalonamiento con que estructura sus libros más impor
tantes en moradas, grados, aguas, etc. comprometen en el descubri
miento de hasta dónde puede llegar la experiencia. Así, la que queda 
por venir convierte los escritos en prospectivos. Hay que llegar al final 
para entender el principio. En este sentido la experiencia se convierte 
en mistagogia.



I

160

72
73
74

M 1.1.4.
M 6.3.7.
M 6.4.7.

«mas entiendo que quedan unas verdades en esta alma tan 
fijas de la grandeza de Dios, que cuando no tuviera fe que le 
dice quién es y que está obligada a creerle por Dios, le adorara

periencia asume la fe. El conocimiento por experiencia no es ajeno al 
acto de fe, sino que lo incluye.

Debemos añadir que la fe, en el doble sentido de adhesión y con
fianza en un Dios personal, es indispensable para vivir la experiencia:

«porque saben y creen que hace Dios aun muy mayores 
muestras de amor. Yo sé que quien esto no creyere no lo verá por 
experiencia»72.

En consecuencia, el saber por experiencia incluirá el conocimiento 
por «fe» y «creencia». Lo sabido por la fe, «saben», junto a lo creído 
por fiducia, «creen», posibilita la experiencia. El conocimiento por 
experiencia asume el conocimiento por fe en cuanto adhesión y con
fianza. Quien no cree en el poder misericordioso de Dios y en la per
manente actualidad de su relación con el hombre, se cierra a sí mismo 
la posibilidad de recibir las mercedes, además de menoscabar los mis
mos cimientos, porque sin «creencia», la «fe» se debilita:

«al menos enflaquece la fe, que es harto daño no creer que 
Dios es poderoso para hacer otras [obras] que no entienden 
nuestros entendimientos»7'.

Siendo la fe condición «sine qua non» para la experiencia religio
sa, la misma experiencia la alimenta, la hace evolucionar y progresar 
en la historia de salvación. Las mercedes recibidas la acrecientan dis
poniendo al hombre para mayores obras:

«mas si no mostrara Dios a su alma secretos con certidumbre 
para que viese y creyese que era Dios, no se pusiera en tantos y 
tan grandes trabajos»74.

Ahora bien, la experiencia puede adelantarse a la verdad de fe en 
el sentido de que una verdad revelada no conocida conscientemente 
por la persona, surja como verdad por la experiencia habida en la rela
ción con Dios. Existe una relación permanente entre las dos, una inter
dependencia; no puede haber experiencia sin fe y, al mismo tiempo, la 
experiencia alimenta, aumenta, y fortalece la fe. Incluso la misma fuer
za de la experiencia es tan grande que conduciría a la fe al que no la 
tuviera:



78

161

75

76

el. La experiencia como «ver» y «probar»

Experimentar consiste en «ver», por eso es conocimiento vital. Ver 
equivale a comprender por experiencia, es un modo preciso de enten
der algo77; la expresión la encontramos repetidamente en la obra: 
«entiendan y vean» (CAD 1.5.), «lo entienda y lo vea» (CAD 1.6.), 
«esto entiendo yo y he visto por experiencia» (V 20.23.), «Diré pues, lo 
que he visto por experiencia» (V 28.7.):

«cosas tan delicadas que ver y que entender, que el entendi
miento no es capaz para poder dar traza cómo se diga siquiera 
algo que venga tan al justo que no quede bien oscuro para los 
que no tienen experiencia78.

desde aquel punto por tal, como hizo Jacob cuando vio la es
cala»75.

En conclusión, la fe no es estática sino dinámica, evolucionando 
en cada historia personal. Consiste en el asentimiento al depósito con
fiado a la Iglesia. A su vez es don de Dios, activada en la relación de 
comunicación que mantiene con el hombre. El conocimiento por fe no 
es algo aislado; el hombre conoce con las potencias y su interpretación 
correcta exige examinarla dentro de la teoría del conocimiento. La 
confianza será, junto a la fe como «fides quae», la condición de posibi
lidad de que Dios pueda manifestarse concretamente en la existencia 
personal.

El conocimiento por experiencia antecede al acto de fe en cuanto 
vivencia interpretada de la realidad y, en cuanto dato de fe incons
ciente, se desarrolla desde la contemplación del misterio por el «sensus 
fidei». La contemplación del misterio -junto con otros elementos- es 
vía adecuada de desarrollo dogmático76. Al mismo tiempo, la experien
cia permanece en el ámbito de la fe, asume lo sabido por ella y conoce 
de otro modo.

M 6.4.6.

D.V, 8. Pocos podrán decir como Teresa de Jesús el haber desarrollado personalmente a 
través de la oración el mismo contenido dogmático en el sentido señalado por el Vat. II.

77 Así Cobarruvias dirá: «Algunas veces se toma el ver por entender como si dixéssemos: No 
avéis visto lo que avéis hecho, o mirad lo que avéis hecho, que vale considerad y advertir 
con el ánimo», COBARRUVIAS, o.c.,1000. Y S. Juan de la Cruz concreta: «Es, pues, de 
saber que, hablando anchamente y en general, todas estas cuatro aprensiones [visiones, 
hablas, tactos, etc.) se pueden llamar visiones del alma, porque al entender del alma llama
mos también ver del alma...», SAN JUAN DE LA CRUZ, Subida del Monte Carmelo, 1.2 
c.23 n.2s

M 4.1.2. cí. V 36.29., C 2.3., 2.6., 2.7., 7.9., 36.8.



79

162

80

81

C 32.4. «y en alguna manera probado por experiencia en estos años en muchas cosas, de 
no hacer cosa contra vuestra voluntad», V 6.9.

V 6.6.

C 28.1.

e. Experiencia y conocimiento desde las entrañas

Además de ser un conocimiento vital y personal, que comprueba 
en la práctica lo conocido por la fe, «ata el entendimiento y hace re
coger el alma»;

«¿Pensáis que importa poco saber qué cosa es cielo y adon
de se ha de buscar vuestro sacratísimo Padre? -Pues yo os digo 
que para entendimientos derramados que importa mucho, no 
sólo creer esto, sino procurarlo entender por experiencia; porque 
es una de las cosas que ata mucho el entendimiento y hace reco
ger el alma.»8'.

Es decir, es un conocimiento vital desde dentro del hombre, por
que, en el pensamiento teresiano el objetivo primordial de encuentro 
con Cristo en Dios y encuentro del hombre consigo mismo se realiza 
en el interior de la persona, por la aventura de recogerse dentro de sí 
mismo, «espiritualizándose» hasta llegar a ser espíritu y poderse

Luego el conocimiento por «vista» tiene dos connotaciones: es uní 
forma precisa de comprender por experiencia que incluye la «visión» 
imaginaria, intelectual u otras.

La experiencia es vital porque comprueba en la práctica la exis
tencia de una realidad; es probar algo, haber pasado por una situación: 

«porque yo tengo probado, y gran experiencia de ello, 12 
ganancia que es dejar libremente mi voluntad en la vuestra»'.

Se trata de que la persona, en su totalidad, pase por una situación 
y la compruebe en la práctica: «la experiencia de pasar por ello» (M 
6.1.11.). Ella tiene experiencia de las mercedes recibidas de Dios po-r 
medio de San José quien le socorre en todas sus necesidades. A otras 
personas les dice que se encomienden a él; entonces por experiencia 
ellas mismas descubren esta verdad:

«Esto ha visto otras algunas personas, a quien yo decía se 
encomendasen a él, también por experiencia; y aun hay muchas 
que le son devotas de nuevo, experimentando esta verdad»8’.

Por tanto, nadie puede entender de esta manera en nombre de 
otro. Hay que pasar por ella para descubrirla.



r

163

82 C 6.3. HERRÁIZ M., Teresa de Jesús, maestra de experiencia, «Monte Carmelo», 88 (1980) 
269-304.

83 La primera redacción decía: «y que aquello es eterno y estotro es soñado, y qué cosa es 
amar al Criador u a la criatura, y qué se gana con lo uno y qué se pierde con lo otro» CE 
9.3. En el códice de Toledo viene tachado «y creerlo».

encontrar con el espíritu de Dios que habita el centro del castillo en su 
pieza principal.

Aquí creemos que se encuentra la clave determinante para in
terpretar el objeto de nuestro actual análisis. El hombre experimenta 
existencialmente desde su interior, desde dentro, y eso es justamente 
conocer por experiencia. Proponemos un texto clave para la compren
sión del problema del conocimiento:

«Paréceme ahora a mí que cuando una persona ha llegádola 
Dios a claro conocimiento de lo que es el mundo, y qué cosa es 
el mundo, y que hay otro mundo, y la diferencia que hay de lo 
uno a lo otro, y que lo uno es eterno y lo otro soñado, o qué cosa 
es amar al criador o a la criatura (esto visto por experiencia, que 
es otro negocio que sólo pensarlo y creerlo), o ver y probar qué 
se gana con lo uno y se pierde con lo otro, y qué cosa es Criador 
y qué cosa es criatura, y otras muchas cosas que el Señor enseña 
a quien se quiere dar a ser enseñado de él en la oración o a 
quien Su Majestad quiere, que aman muy diferentemente de los 
que hemos llegado aquí»82

Lo importante del texto, para nuestro propósito, es que debe ser 
«visto por experiencia, que es otro negocio que sólo pensarlo o creer
lo». La frase fue añadida en la segunda redacción del libro; la Santa 
quería destacar con claridad la diferencia entre distintos modos de 
conocer83. Aparecen tres: conocer por experiencia, por pensar y por 
creerlo. Del conocimiento por fe ya nos hemos interesado, el que da la 
experiencia es el que nos ocupa actualmente.

Comprobamos nuevamente que el conocimiento por experiencia 
consiste en «ver y probar». Los tres modos de conocer confirman la 
diferencia existente entre realidades contrapuestas: el mundo de aquí y 
el eterno, el amor al Criador o a la criatura, qué se gana con lo uno o 
con lo otro, quién es el Criador y quién la criatura. Es decir, que ante el 
hombre se presenta una disyuntiva. El conocimiento aparece como dis
cernimiento de contrarios. El 'objeto' a conocer por el 'sujeto' no es 
neutro, implica diferencias y contrastes tan fuertes que lo hacen anta
gónico. El hombre posee una capacidad innata para conocer, está abo
cado al conocimiento. Pero se debate en la eterna duda de permanecer



164

84 M 1.1.5.
85 C 6.4.

en la periferia de sí y de la realidad o adentrarse en las preguntas que 
dan sentido a su vida porque «va mucho de estar a estar»84. En el acto 
de conocer por contraste de dos realidades, observemos que las dos 
son esenciales. El mundo interior se conoce en contraste con el exte
rior y viceversa; los dos términos, Criador y criatura, son necesarios 
para el acto de conocer. En consecuencia, existe una reciprocidad 
entre «analogía entis» y «analogía ficlei».

El conocimiento de la realidad presente al hombre se le concede 
como donación de Dios -»ha ilegádola Dios a claro conocimiento»-e, 
inseparablemente, como tarea a la que puede acceder de tres maneras: 
por fe, por entendimiento o por experiencia.

La insistencia teresiana en el conocer por experiencia radica en ser 
el único modo de conocer que garantiza que «todo» el ser personal 
intervenga en el acto cognoscitivo. La intervención de toda la persona 
no se realiza de cualquier manera, sino desde dentro, desde el centro, 
porque, aunque la totalidad del ser conozca, el centro del conocer es 
lo más interior de la persona. La explicación más profunda de loque 
significa esta vía de conocimiento por experiencia viene a continua
ción del párrafo anteriormente citado:

«Podrá ser, hermanas, que os parezca tratar en esto imperti
nente y que digáis que estas cosas que he dicho ya todas las 
sabéis. Plega al Señor sea así que lo sepáis de la manera que 
hace al caso, imprimido en las entrañas; pues si lo sabéis, veréis 
que no miento en decir que a quien el Señor llega aquí tiene este 
amor»85.

No cabe duda de que seguimos en el mismo contexto y esta frase 
es continuación de la anterior. El saber que hace al caso es el «impri
mido en las entrañas»; justamente dicha expresión equivale a experi
mentar en el pensamiento teresiano.

La consecuencia de esta conclusión es enorme. En ella radica la 
importancia de la oración como respuesta dialógica del hombre a la 
comunicación constante de Dios. Por la «impresión en las entrañas» el 
hombre irá accediendo hacia su centro, lugar habitado por Dios. En él 
se fijarán, escribirán, y esculpirán las palabras, acciones, e imágenes 
de Dios. Las potencias y sentidos interiores y exteriores cooperarán en 
el acto de conocer. Lo conocido en nada se distanciará de lo ya revela
do y conservado por la Iglesia y, si en algo se desviara, sería el signo



una expe-

165

inequívoco de ser obra del demonio. La experiencia confirmará lo 
sabido por fe, y paralelamente, descubrirá nuevas facetas de la fe des
conocidas hasta ese momento por la persona.

El hombre accede a este tipo de conocimiento por los sentidos 
interiores y exteriores; de modo particular por la imagen exterior o 
interior vista e introyectada. La autonomía radical de la experiencia, 
ajena a la adhesión personal de fe, desde el depósito de la revelación 
transmitido en y por la Iglesia, había hecho caer en el error a los alum
brados. Este es el peligro que Gracián quiso evitar ante los detractores 
de la Santa para lo cual corrigió el manuscrito. Peligro infundado en 
cuanto al pensamiento teológico de Teresa se refiere, porque ella nun
ca separó radicalmente las dos vías de conocimiento. Para ella conocer 
por experiencia es distinto que conocer por fe, pero siempre desde la 
fe transmitida por la Iglesia. Tendremos ocasión de profundizar y 
demostrar la función primordial de la impresión en las entrañas y el 
papel que juega en el plano teológico, en el capítulo dedicado a la 
cristología de las 7M8b.

86 El carácter fundamental de la experiencia mística es la presencia de Dios sentida, una expe
riencia de la presencia de Dios, POULAIN A., Des graces d'oraison. Traite de Théologie 
Mystique, París 1931,69; BAUMGARTNER C., Contemplador!, DS. I, 176.

87 Tomás Álvarez distingue entre éxtasis ocasional y éxtasis funcional; este último tiene lugar 
a partir de las sextas moradas y está caracterizado por su intensidad y frecuencia; cf. ÁLVA
REZ T., í'exfase chez Sainte Thérése d'Avila, DS., IV, 2153.

88 M 6.3.10 cf. también CAD 2.3., V 11.15., 25.1., 28.5., 34.11., 35.5.,etc.

f. Experiencia y continuidad

Al no contar con una definición de experiencia en la obra tere- 
siana hemos de ir descubriendo su significado en su funcionalidad, en 
sus características. A la «impresión en las entrañas» queda vinculada 
otra característica: la continuidad o repetición de la misma.

La experiencia alcanza su máximo nivel de significación cuando es 
reiterativa. Debemos distinguir, por tanto, entre la que es acto único y 
esporádico del conocer, y la experiencia continuada, que es la que 
definitivamente se imprime87. Son frecuentes las expresiones, «a quien 
tuviere mucha experiencia» (M 4.1.5.), «de esto tengo grandísima 
experiencia» (M 5.1.8.), «sabido por larga experiencia» (V 35.5.) «a 
quien tuviere mucha experiencia de las hablas de Dios»881, «muy 
muchas veces lo he visto por experiencia» (V 22.6.). En consecuencia, 
la experiencia acontece en el devenir histórico como sucesión de 
hechos singulares y similares que van imprimiendo progresivamente su 
huella en lo profundo del ser humano.



89

91

166

V 28.9. , «muchas veces quiere el Señor que le vea en la Hostia», V 38.19.,«Estas me dice 
Su Majestad muchas veces, mostrándome gran amor: Ya eres mía y Yo soy tuyo», V 39.21.

90 Por ejemplo la visión del cielo donde ve a su padre y a su madre, V 38.1. O cuando ve un 
ángel en forma corporal «lo que no suelo ver sino por maravilla», V 29.13.

V 37.4.

Cualquier merced de Dios es inolvidable. La visión del infierno 
tuvo lugar una sola vez; esto no le resta importancia pero, situada en el 
conjunto de la obra, aparece como periférica y no esencial: «Ello fue 
en brevísimo espacio, mas aunque yo viviese muchos años, me parece 
imposible olvidárseme» (V 32.1.). Cuánto más cuando éstas se suceden 
ininterrumpidamente: «como las visiones fueron creciendo...muchas 
veces los veía [San Pedro y San Pablo] al lado izquierdo» (V 29.5.), 
«Hele visto muchas veces con grandísima gloria» (V 27.19.). De la 
continuidad de una experiencia, y su consiguiente impresión en las 
entrañas, podremos deducir la importancia que adquiere en el conjun
to de la teología teresiana: «¿Es verdad que se olvida después? -Tan 
imprimida queda aquella majestad y hermosura, que no hay poderlo 
olvidar, si no es cuando quiere el Señor que padezca el alma una 
sequedad y soledad grande»8’.

De este modo, una merced esporádica no tendrá la misma im
portancia teológica que otra sucedida muchas veces90. Las experiencias 
teresianas determinantes son cristológicas y trinitarias, tienen por obje
to a Cristo o a Dios trino. Destacamos un párrafo relevante:

«De ver a Cristo me quedó imprimida su grandísima hermo
sura, y la tengo hoy día, porque para esto bastaba sólo una vez, 
¡cuánto más tantas como el Señor me hace esta merced!»91.

Desde el momento en que toda la persona vive personalmente des
de dentro un acontecimiento y queda grabado en su interior, nos 
encontramos ante un conocimiento por experiencia. Cuando la repe
tición de la misma imprima y esculpa en el centro del alma lo expe
rimentado, la totalidad del ser aprehende e incorpora subjetivamente la 
realidad conocida hasta llegar a formar parte de sí. Por eso, una carac
terística definitoria del ME será la «continuanza» con la que Teresa 
experimenta dentro de sí la presencia de Cristo resucitado (M 7.3.7.). 
La continuidad convierte en habitual lo que era discontinuo en el tiem
po. Dentro de la experiencia existen grados de profundidad; el 
momento álgido se alcanza cuando la toma de conciencia se hace 
prácticamente habitual. Las experiencias trinitarias continuadas 
comenzaron y ya no cesaron en 1571; las cristológicas, en el ME, en 
1572. Esto no significa que anteriormente Teresa no viviera experien
cias de Dios trino o de Jesucristo. Bien al contrario, la continuidad exi-



desbaratar la obra de Dios en el hombre. La conformidad entre lo

92

167

93

94

ge, como paso previo, experiencias distanciadas en el tiempo que se 
van haciendo más y más frecuentes’2.

En el siguiente capítulo demostraremos que V 27.9. y 39.25. son conocimientos de la Tri
nidad por experiencia, propios del último estado correspondiente a las sextas moradas, 
pero esporádicos y sin «continuanza», aunque no por ello desdeñables.

V 36.9.

V22.3., 27.6.

g. La experiencia: don de Dios y tarea del hombre

Cuando el hombre se vuelve sobre sí mismo, reflexiona sobre su 
propia vida y toma conciencia de quién es, entonces está experi
mentando:

«¡Oh, si mirásemos con advertencia las cosas de nuestra 
vida! Cada uno vería por experiencia en lo poco que se ha de 
tener contento ni descontento de ella»93.

Luego el hombre es para sí objeto de conocimiento y reflexión, 
todo ello en el contexto histórico y global de su existencia, pues debe 
examinar «las cosas de nuestra vida». La toma de conciencia progresi
va de sí es ya experiencia.

Al mismo tiempo, debido a su relación con Dios, recibe mercedes 
que también han de ser comprendidas. El Señor es quien enseña:»el 
Señor me ha enseñado por experiencia» (V 10.9):

«Como yo no tenía maestro y leía en estos libros, por donde 
poco a poco yo pensaba entender algo (y después entendí que, si 
el Señor no me mostrara, yo pudiera poco con los libros depren
der, porque no era nada lo que entendía hasta que Su Majestad 
por experiencia me lo daba a entender, ni sabía lo que hacía)»94.

En conclusión, la experiencia es don y tarea. Comporta tres actos 
cognoscitivos distintos: comprender la merced de Dios, percibirla 
como tal interiormente y saberla expresar. Tres facetas presentes en la 
frase: «una merced es dar el Señor la merced, y otra es entender qué 
merced es y qué gracia, otra es saber decirla y dar a entender cómo es» 
(V 17.5.).

h. Verificación de la experiencia

Ha de confirmarse la veracidad de este tipo de conocimiento por
que únicamente goza de una autonomía relativa. Por sí sola puede ser 
engañosa, ya que el demonio puede servirse de ella para introducirse y



168

V 25.2., 28.10., R 1.27.

V21.8.
M 7.2.1.
M 7.2.3.

95
96
97
98

experimentado y el dato revelado (V 32.1 7.), la consulta a los maestros 
y la verificación en la praxis, son las tres maneras de discernimiento.

«En todo es menester experiencia y maestro» (V 40.8.) dirá Teresa; 
o también, «me ha enseñado por experiencia y después tratádolo yo 
con grandes letrados» (V 10.9.). El letrado confirma la veracidad del 
hecho, porque el demonio -que por cierto también tiene experiencia- 
(C 23.4.) engaña, aunque la mucha experiencia fortalece el alma e 
imposibilita su acción"5, pero no hasta el punto de no dejar de temer 
(CAD 1.5.).

La relación con el Señor tiene que provocar obligatoriamente cam
bios en la persona humana para poderla considerar como veraz. Sin ¡a 
praxis no pueden entenderse los efectos transformantes de la relación 
con Dios:

«porque a los principios, aunque hace estos efectos, no están 
experimentados con obras, y no se puede así entender que los 
tiene»96.

D. El conocimiento por visión imaginaria e intelectual

Distingamos con la autora entre entre visión imaginaria e inte
lectual. Dijimos que «ver» equivale a entender con un doble signifi
cado: conocer y «visión». Entre los sentidos interiores del alma las 
visiones ocupan un lugar destacado porque el ME aparece como una 
sucesión de visiones imaginarias e intelectuales:

«mostrarse al alma por visión imaginaria»97; «aparécese el 
Señor en este centro del alma sin visión imaginaria sino intelec
tual»98.

El paralelo autobiográfico especifica que se trata de una visión 
imaginaria, «representóseme por visión imaginaria» (R 35.), mientras 
que al final de sus días desaparecen las visiones imaginarias y, per
manentemente, experimenta la visión intelectual, «lo de las visiones 
imaginarias han cesado; mas parece que siempre se anda esta visión 
intelectual» (R 6.3.). Asimismo, la visión de la Trinidad es de carácter 
intelectual, «y metida en aquella morada por visión intelectual» (M 
7.1.6.). Son razones suficientes para detenernos e intentar comprender 
los dos tipos de visión.



r

169

99
100

101

«Esta visión, aunque es imaginaria, nunca la vi con los ojos 
corporales, ni ninguna, sino con los ojos del alma. Dicen los que 
lo saben mejor que yo, que es más perfecta la pasada que ésta, y 
ésta más mucho que las que se ven con los ojos corporales; ésta 
dicen que es la más baja y adonde más ilusiones puede hacer el 
demonio, aunque entonces no podía yo entender tal, sino que 
deseaba, ya que se me hacía esta merced, que fuese viéndola 
con los ojos corporales, para que no me dijese el confesor se me 
antojaba»100.

En consecuencia, descartado cualquier tipo de visión con el sen
tido exterior de la vista, resta por analizar las visiones imaginarias e 
intelectuales101.

a. Unidad entre las dos formas de visión, imaginaria e intelectual

Lo primero que quisiéramos destacar es su interrelación; a saber, 
las imaginarias e intelectuales van juntas, no son antagónicas, como 
puede comprobarse en el texto que presentamos:

«aunque la visión pasada que dije que representa Dios sin 
imagen es más subida, que para durar la memoria conforme a 
nuestra flaqueza, para traer bien ocupado el pensamiento, es

Santa Teresa entendía que la visión, como forma de conocimiento 
por experiencia de una merced de Dios, podía darse de tres maneras: 
corporal, imaginaria e intelectual. Ella confiesa no haber experimenta
do nunca las visiones corporales, con los ojos del cuerpo, aunque 
durante años creyó que eran las únicas posibles:

«Él me dio grandísima luz porque al menos en las visiones 
que no eran imaginarias no podía yo entender qué podía ser 
aquello, y parecíame que en las que veía con los ojos del alma 
tampoco entendía cómo podía ser; que -como he dicho- sólo las 
que se ven con los ojos corporales era de las que me parecía a 
mí había de hacer caso, y éstas no tenía»”.

No tuvo nunca ninguna visión con los ojos del cuerpo, que «es la 
más baja», sino con los ojos del alma, es decir, con los sentidos in
teriores:

V 30.4. Le sacó de dudas San Pedro de Alcántara; cf. V 30.1.

V 28.4.

GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o.c., 77, opi
na que, «las visiones consisten esencialmente en comunicaciones divinas a las potencias 
humanas».



105

170

102

103

104

V 28.9.

Volveremos sobre el tema para desarrollarlo en el capítulo cristológico.

V 31.10.» Cuando estando el alma en esta suspensión, el Señor tiene por bien de mostrarle 
algunos secretos, como de cosas del cielo y visiones imaginarias, esto sábelo después decir, 
y de tal manera queda imprimido en la memoria, que nunca jamás se olvida; mas cuando 
son visiones intelectuales, tampoco las sabe decir; porque debe haber algunas en estos 
tiempos tan subidas que no las convienen entender más los que viven en la tierra para 
poderlas decir», M 6.4.5.

F 20.7.

gran cosa el quedar representado y puesta en la imaginación tan 
divina presencia. Y casi vienen juntas estas dos maneras óe 
visión siempre; y aun es así que lo vienen, porque con los ojo»5 
del alma vese la excelencia y hermosura y gloria de la santísima 
Humanidad, y por estotra manera que queda dicha se nos da a 
entender cómo es Dios y poderoso y que todo lo puede y todo l<o 
manda y todo lo gobierna y todo lo hinche su amor»102.

Subrayamos que «casi vienen juntas estas dos maneras de visión 
siempre» para no entenderlas nunca separadamente como dos modos 
radicalmente distintos de conocer por experiencia. En mi opinión, la 
primera parte del texto se refiere a la visión imaginaria: tiene «ima
gen», dura en la memoria y es más conforme al modo natural del ser 
humano, ocupa el pensamiento y queda fijada en la imaginación. La 
visión imaginaria ve con los ojos del alma la hermosura del Cristo resu
citado en su Humanidad, es decir, en cuanto naturaleza Humana, 
mientras que la intelectual acentúa el aspecto de la Divinidad en cuan
to esencia de Dios y naturaleza divina del Hijo105.

La mutua relación de ambas visiones puede comprobarse en el tex
to que a continuación reproducimos por su importancia:

«Pocas veces le he visto tomando forma y muchas sin ningu
na forma, como la visión que sin forma se ve claro está allí»,w.

Con «forma» corresponde a la visión imaginaria y sin ella a la inte
lectual. Al narrar la fundación de Alba leemos la visión de S. Andrés 
que tuvo la mujer de Francisco Velázquez:

«Por donde se da a entender que también fue visión intelec
tual como imaginaria y que ni pudo ser antojo ni ilusión del 
demonio»'05.

La interpretación correcta del párrafo encierra obstáculos difíciles 
de superar: ¿En qué es imaginaria y en qué intelectual?. La visión de S. 
Andrés «de forma de una persona muy venerable y hermosa», resulta 
ser un claro indicio de visión imaginaria. Posiblemente lo que tiene de



171

106 V 33.14.

107 V33.15.

intelectual se debe al hecho de entender «claro que era aquel santo 
San Andrés, sin decírselo nadie». Luego la visión imaginaria «confor
ma» el objeto conocido y la visión intelectual «confirma» la identidad 
de la persona representada. En todo caso, querríamos constatar que 
ambas visiones van juntas.

Prácticamente se dan a la vez, por eso se interfieren y son difíciles 
de distinguir. Reproducimos un ejemplo particularmente delicado y 
delicioso:

«Parecióme, estando así, [en misa y arrobada] que me veía 
vestir una ropa de mucha blancura y claridad y al principio no 
veía quién me la vestía; después vi a nuestra Señora hacia el lado 
derecho y a mi padre San José al izquierdo, que me vestían aque
lla ropa; dióseme a entender que estaba ya limpia de mis peca
dos. Acabada de vestir, y yo con grandísimo deleite y gloria, lue
go me pareció asirme de las manos nuestra Señora: díjome...'06

La Virgen le confirma en la Fundación del convento de S. José y en 
que el Hijo «había prometido andar con nosotras». Como señal le da 
una joya, un collar de oro que tenía asida una cruz. Todo ello rodeado 
de una hermosura y color blanco diferentes de lo normal. Continúa 
diciendo:

«Era grandísima la hermosura que vi en nuestra Señora, aun
que por figuras no determiné ninguna particular, sino toda junta 
la hechura del rostro, vestida de blanco con grandísimo resplan
dor, no que deslumbra, sino suave. Al glorioso San José no vi tan 
claro, aunque bien vi que estaba allí, como las visiones que he 
dicho que no se ven. Parecíame nuestra Señora muy niña. Estan
do así conmigo un poco, y yo con grandísima gloria y contento, 
más a mi parecer que nunca le había tenido y nunca quisiera 
quitarme de él, parecióme que los veía subir al cielo con mucha 
multitud de ángeles»107

En una misma experiencia coincide la visión imaginaria de la Vir
gen María y la visión intelectual de S. José; ella, hacia el lado derecho 
y él, al izquierdo. La visión de conjunto de la Virgen difumina sus ras
gos, sin poder determinar nada particular «sino toda junta». A San José 
no lo ve tan claro pero se da la certeza de su presencia; se trata de una 
visión intelectual «visiones que he dicho que no se ven». Anteriormen
te se le había aparecido «me apareció San José» pero no especifica si 
se trataba de visión imaginaria o intelectual (V 33.1 2.).



b. Diferencias entre las dos formas de visión

110

172

108

109

M 6.5.7.

«no es [la intelectual! como las imaginarias, que pasan de presto», M 6.8.3., «cuando 
pudiere el alma estar con mucho espacio mirando este Señor, yo no creo que será visión 
sino alguna vehemente consideración, fabricada en la imaginación», M 6.9.8.

«aunque no con forma corporal, que era visión intelectual» R 25.1. Para García Ordás la 
nota más característica de las visiones imaginarias está en los «datos sensibles que las 
acompañan», GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Tere
sa, o.c., 78.

Concretemos cuales son las diferencias entre las dos formas de 
visión, una vez que hemos visto su unidad.

La visión imaginaria es aquella que se ve con los ojos del alma 
nítidamente, y tiene como objeto de visión a Dios, los Santos, etc.:

«Esto no es visión intelectual, sino imaginaria, que se ve con 
los ojos del alma muy mejor que acá vemos con los del cuerpo, y 
sin palabras se le da a entender algunas cosas; digo como si \e 
algunos santos, los conoce como si los hubiera mucho tratado»' .

Por tanto, la imaginaria consiste en ver con los ojos del alma. Sus 
características son las siguientes: se graba en el interior del alma y 
nunca se olvida (M 6.4.5, 6.9.3, 6.9.4.); son muy frecuentes (R 9,35), 
aunque en 1581 habían cesado totalmente (R 6.3.); son fugaces, como 
un relámpago, y pasan «de presto»"” y tienen forma corporal"0. Más 
conformes con nuestro natural que las intelectuales y, al mismo tiem
po, más peligrosas, porque el demonio se infiltra engañando con 
mayor facilidad:

«Ahora vengamos a las visiones imaginarias, que dicen que 
son adonde puede meterse el demonio más que en las dichas, y

En nuestra opinión, la unidad de las dos formas de visión, que apa
rece en la citas anteriores, ha de ampliarse a toda la obra teresiana 
como norma de interpretación, tanto de las imaginarias como de las 
intelectuales.

Mutua relación que nos lleva a concluir lo siguiente: El conoci
miento por visión incorpora el conocimiento por fe siendo un modo 
particular y privilegiado del comunicarse y ciarse a entender de Dios al 
hombre, con un soporte en los sentidos exteriores y -sobre todo- inte
riores del alma. Suele ir acompañado de revelaciones o «hablas», rela
cionando, por tanto, palabra e imagen. Tienen como objetos de cono
cimiento preferentes a Cristo resucitado o como andaba en el mundo, 
a la Trinidad, la Virgen, los Santos o a algunos cuerpos glorificados.



T

173

111

112

113

así debe de ser; mas cuando son de nuestro Señor, en alguna 
manera me parecen más provechosas, porque son más con
formes a nuestro natural»'".

La visión intelectual -por su parte- se distingue por ser una visión 
que no ve nada con los ojos del alma; Teresa la considera más subida 
-más importante- que la imaginaria; también la distingue por la mayor 
duración del sentimiento de presencia:

«podemos decir, por vista, aunque no es vista con los ojos 
del cuerpo ni del alma, porque no es visión imaginaria»"2.

Mejor que ver, habría que decir sentir la presencia, «vi cabe mí, o 
sentí por mejor decir, que con los ojos del cuerpo ni del alma no vi 
nada» (V 27.2.). Sentir la presencia, sin ver nada con los ojos del alma, 
sin forma ni figura:

«Acaece, estando el alma descuidada de que se le ha de hacer 
esta merced ni haber jamás pensado merecerla, que siente cabe sí a 
Jesucristo nuestro Señor, aunque no le ve, ni con los ojos del cuerpo 
ni del alma. Esta llaman visión intelectual, no sé yo por qué. Vi a 
esta persona que le hizo Dios esta merced, con otras que diré ade
lante, fatigada en los principios harto, porque no podía entender 
qué cosa era, pues no la veía; y entendía tan cierto ser Jesucristo 
nuestro Señor el que se le mostraba de aquella suerte, que no lo 
podía dudar, digo que estaba allí aquella visión; que si era de Dios 
o no , aunque traía consigo grandes efectos para entender que lo 
era, todavía andaba con miedo, y ella jamás había oído visión inte
lectual, ni pensó que la había de tal suerte; mas entendía muy claro 
que era este Señor el que le hablaba muchas veces de la manera 
que queda dicho; porque hasta que le hizo esta merced que digo, 
nunca sabía quién la hablaba, aunque entendía las palabras.»"3.

Evidentemente esta visión tiene su paralelo autobiográfico en V 27.2. 
Hemos de señalar que la Santa no empleó el término «visión intelectual» 
hasta muy tardíamente y, como acabamos de comprobar, lo tomó de algu
na lectura o consulta a letrados, «esta llaman visión intelectual». Le costó 
mucho concretar el significado de las intelectuales. Hasta tal punto que el 
término aparece por vez primera en las Relaciones trinitarias y en Morá

is 6.9.1.

M 7.1.6. GARCÍA EVANGELISTA, La experiencia mística de la inhabitación, a.c., 186-219.

M 6.8.2. Garrido considera que la visión intelectual no es sino «cobrar conciencia de su 
vida íntima [la de Dios] que recorre la nuestra», sin examinar su relación con la iconografía 
y las formas de oración; cf. GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida 
teresiana», o.c., 139.



I

174

I

114 V9.6.

das, nunca en «Vida» o «Camino». Por primera vez lo utilizó en la R 
16.1., en 1571. Esto significa que en textos anteriores a esa fecha puede 
tratarse de visiones intelectuales, aunque la experiencia no esté clasificada.

c. La base de las visiones: clave hermenéutica

¿Cuál es la raíz y fundamento de los dos tipos de visión?. La clave 
interpretativa la encontramos en el modo en que Teresa organizó un 
particular método de oración en función de su modo de ser, posibilida
des y limitaciones naturales.

Al explicar su «modo de oración», en V 9., dirá que representaba a 
Cristo en su interior, sin discurrir:» no podía discurrir con el en
tendimiento, procuraba representar a Cristo dentro de mí» (V 9.4.). Los 
pensamientos le asaltan (quiere decir la imaginación) y necesita algo 
que le ayude a recogerse, un libro o contemplar la naturaleza (V 9.5.). 
A continuación viene el texto que más nos interesa:

«Tenía tan poca habilidad para con el entendimiento repre
sentar cosas que, si no era lo que veía, no me aprovechaba nada 
de mi imaginación, como hacen otras personas que pueden 
hacer representaciones adonde se recogen. Yo sólo podía pensar 
en Cristo como hombre; mas es así que jamás le pude represen
tar en mí, por más que leía su hermosura y veía imágenes, sino 
como quien está ciego o a oscuras, que aunque habla con una 
persona y ve que está con ella porque sabe cierto que está allí, ( 
digo que entiende y cree que está allí, mas no la ve), de esta 
manera me acaecía a mí cuando pensaba en nuestro Señor. A 
esta causa era tan amiga de imágenes»"4.

Entresaquemos del párrafo las afirmaciones esenciales: 1) con el 
entendimiento no puede representar cosas; 2) sólo representa lo que 
ve; 3) la imaginación es inhábil para tal fin; 4) sólo puede pensar en 
Cristo como hombre; 5) jamás pudo representar a Cristo en sí, aunque 
leyera y viese en imágenes su hermosura; 6) sólo como quien está cie
go o a oscuras, sin verle; 7) por eso era tan amiga de imágenes.

Deducimos fácilmente que Teresa no disponía de una imaginación 
capaz de representar a Cristo en su interior ayudada por la imaginación. 
Es decir, no podía representar con figura a Cristo-hombre en una escena 
evangélica. Al no disponer de este tipo de imaginación, que visualiza 
interiormente una escena, la representación interior se apoya en la ima
gen plástica o la representación interior sin ver y a oscuras.

El soporte en la imagen plástica ocupa el primer lugar. Reza mi-



175

rando ¡conos de Cristo. Además, al no poder imaginar interiormente a 
Cristo visualizándolo recurre a la representación interior sin figura. 
Representa la escena -por ejemplo en el Huerto- sin ver ninguna figura 
interior, pero con la certeza de que «esta allí».

Deducimos, por tanto, que se dan dos formas de oración muy uni
das: una, apoyada en la imagen plástica y otra, en la representación 
interior sin ver. La relación entre ambas no evita la diferencia. La pri
mera, se apoya más que la segunda en los sentidos exteriores y ayuda a 
recogerse. La segunda, es más profunda e interior"5.

Aquí está la raíz -profundamente humana-, de las visiones imagi
narias e intelectuales y la razón por la cual han de analizarse juntas, 
sin identificarlas. La oración continuada, que parte de la imagen plásti
ca, se constituye en el preámbulo -junto con la merced de Dios-, de 
las visiones imaginarias y, la otra, por representación interior sin ima
gen, las visiones intelectuales.

A la luz de nuestra conclusión entendemos que las imaginarias 
sean «más conformes a nuestro natural», y las intelectuales «más subi
das» y duraderas. En la imaginaria se verá una imagen interior, en la 
intelectual no se verá nada pero se tendrá la certeza de una presencia.

Volveremos sobre el tema en los capítulos dedicados a la Trinidad 
y a Cristo para concretar el tipo de visión y elaborar el modo peculiar 
de oración de la Santa y sus implicaciones teológicas. De momento 
creemos haber demostrado el origen de las visiones como un conoci
miento por experiencia que tiene como último fundamento la merced 
de Dios y el esfuerzo meditativo del hombre.

Todo lo cual nos lleva, a su vez, a poder concretar un principio 
hermenéutico general aplicable a toda la obra. Teresa de Jesús es maes
tra de la experiencia. Detrás de una afirmación doctrinal late una expe
riencia que deberemos descubrir. Ante cualquier experiencia habrá que 
analizar otras parecidas porque ya hemos visto la importancia que tie
ne la repetición de las mismas. Y, por último, detrás de un cúmulo de 
experiencias pasivas -o mercedes de Dios-, subyace su esfuerzo acti
vo, labrado en la meditación.

115 El estudio de García Ordás llega a otras conclusiones; según este autor las formas sensibles 
acompañan a las visiones imaginarias; imágenes que se representan dinámicamente, y que 
progresivamente «será más nuestra cuando vaya teniendo menos de sensible, menos de 
imagen». Es decir que, las visiones imaginarias serían un paso obligado que conduzca al 
hombre a la comunión personal, pero no un elemento esencial junto a las visiones intelec
tuales, que se sigue dando con gran fuerza en el ME; son elementos pasajeros que condu
cen a lo esencial: la comunión personal. Relaciona las visiones imaginarias con las imáge
nes interiores, sin vincularlas con la iconografía utilizada por la Santa. GARCÍA ORDÁS 
A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o.c„ 75-90.





r

CAPÍTULO IV

«Presencia y experiencia de Dios, 
uno y trino»



IP



r

179

El presente capítulo, tiene por objeto analizar el capítulo primero 
de las séptimas moradas, presentando los aspectos teológicos más 
importantes. En la Introducción, al analizar la estructura teológica, 
quedó constancia de que el núcleo esencial de dicho capítulo era, la 
experiencia de Dios uno y trino en el centro del alma, narrada en M 
7.1.6. A este texto dedicaremos el mejor esfuerzo, aunque con
templado desde el conjunto de la teología trinitaria en Santa Teresa

Presentamos el texto para, a continuación, deducir los diferentes 
apartados:

«Aquí es de otra manera: quiere ya nuestro buen Dios qui
tarla las escamas de los ojos, y que vea y entienda algo de la 
merced que le hace aunque es por una manera extraña; y metida 
en aquella morada, por visión intelectual, por cierta manera de 
representación de la verdad, se le muestra la Santísima Trinidad, 
todas tres personas, con una inflamación que primero viene a su 
espíritu a manera de una nube de grandísima claridad, y estas 
Personas distintas, y por una noticia admirable que se da al alma, 
entiende con grandísima verdad ser todas tres Personas una sus
tancia y un poder y un saber y un solo Dios; de manera que lo 
que tenemos por fe, allí lo entiende el alma, podemos decir, por 
vista, aunque no es vista con los ojos del cuerpo, porque no es 
visión imaginaria. Aquí se le comunican todas tres Personas, y la 
hablan, y la dan a entender aquellas palabras que dice el Evange
lio que dijo el Señor: que vendría El y el Padre y el Espíritu Santo 
a morar con el alma que le ama y guarda sus mandamientos»

Del texto deducimos el siguiente esquema:
1) La evolución de las visiones trinitarias. La comunicación de 

Dios uno y trino al alma es una merced que se concede mediante una 
visión intelectual, por tanto, una experiencia bien concreta. Veremos la 
evolución que tuvieron las visiones trinitarias en la Santa y desde cuan-



Introducción

180

En el capítulo dedicado a la experiencia quedó establecido que las 
visiones era mercedes concedidas por Dios; un modo de entender exis- 
tencialmente -por experiencia-, lo conocido por fe. También dimos 
cuenta de la importancia previa que tuvieron las dos formas de oración 
^eJas que se serv'a nuestra autora: la imagen plástica o la representa
ción interior sin figura. A continuación analizaremos las visiones inte
lectuales e imaginarias de la Trinidad, rehaciendo el camino histórico 
experimentado por la Santa para poder así comprender el significado 
de M 7.1.6.

Descubriremos tres grandes etapas: 1) los comienzos y primeras 
visiones intelectuales de la Trinidad correspondientes a los libros 
«Vida» y «Camino». 2) En un segundo periodo, a partir de 1571, Teresa

1 Sobre la teología trinitaria en la Santa, véase: GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobre
natural en la vida teresiana, o.c.,131-169; CASTRO S., Ser cristiano según Santa Teresa. 
Madrid 1985, 181-197.

1. Evolución en el conocimiento por experiencia 
del misterio de la Santísima Trinidad

do fueron determinantes en su vida y pensamiento teológico. )unto a 
ello las diferencias existentes en las tres grandes etapas: de las visiones 
ocasionales a las habituales para terminar con lo específico de las 
visiones del matrimonio espiritual.

2) La comunicación de Dios trino al alma. La comunicación per 
«vista» se reviste de un contenido. Las tres Personas le hablan y le dan 
a entender las palabras del evangelio. Este apartado abordará en qué 
consisten las locuciones divinas al alma y su fundamentación escritu- 
rística.

3) La presencia en el alma de Dios trino. Para comprender el modo 
en que las tres Personas están presentes en el alma, analizaremos la 
situación del alma que no está en gracia, la de aquella que lo está, el 
significado del término «justo» y de la frase «por presencia, potencia y 
esencia».

4) Algunos aspectos de teología trinitaria. Destacamos tres: el pro
blema de los nombres de Dios en la Santa; la clave interpretativa des
de su concepción de las operaciones «ad extra» de Dios trino y, por 
último, la función del Espíritu Santo en la inhabitación de Dios trino en 
el alma'.



181

2 R 33.2.
3 La Trinidad representada en tres cuerpos en uno era una representación corriente en los 

libros de horas de fin del periodo gótico. Imagen inventada por Abelardo autor de un trata
do sobre la Trinidad, condenado por el Concilio de Soissons (1 122) fue retomada tres 
siglos más tarde. Esta imagen fue condenada por Urbano VIII en 1628 y en 1745 por Bene
dicto XIV. La opinión de Teresa demuestra la independencia espontánea de la Santa, cf. 
Florisoone, Michel: Esthétique et Mystique d'aprés S. T d'Avila et S. J. de la Croix, París 
1956, p. 41, nota 11.

A. Visiones ocasionales del misterio de la Santísima Trinidad

Desconocemos en gran medida el proceso experimental de Teresa, 
su modo de oración y acercamiento al misterio trinitario. Fue mucho 
más parca que en el caso de Cristo. En todo caso disponemos de algu
nos datos significativos. Cabe citar, en primer lugar, un párrafo extraído 
de las «Relaciones» en el cual comprobaremos sin dificultad que el 
punto de partida oracional, para lo que a la Trinidad concierne, no fue
ron las imágenes plásticas:

«A las personas ignorantes parécenos que las Personas de la 
Santísima Trinidad todas tres están -como lo vemos pintado- en 
una Persona, a manera de cuando se pinta en un cuerpo tres ros
tros; y ansí nos espanta tanto, que parece cosa imposible y que 
no hay quien ose pensar en ello, porque el entendimiento se 
embaraza y teme no quede dudoso de esta verdad y quita una 
gran ganancia»2.

A la vista del texto podemos afirmar que la iconografía relativa al 
misterio trinitario no era de su agrado. Le «espanta tanto» ver tres ros
tros en un cuerpo que, ante la posibilidad de dudar de la verdad de fe 
que encierra y el embarazo del entendimiento, prefiere prescindir de 
ellas. En la expresión «quita una gran ganancia» observamos un cierto 
reproche a la iconografía del tiempo, soporte natural de su oración 
que, en este caso, desecha por temor a que sea más perjudicial que 
beneficiosa’.

Descartada la iconografía como punto de partida, suponemos que 
centró la oración en la meditación de la verdad aportada por la fe y la 
representación interior sin ver.

descubre por visión la Trinidad en el centro de su alma e in
mediatamente se suceden gran cantidad de experiencias que tienen 
como protagonista a Dios uno y trino; todas ellas relatadas en las 
«Relaciones». 3) En un tercer momento, el matrimonio espiritual sitúa 
definitivamente la experiencia cristológica dentro del paradigma trini
tario; esta postura teológica perseverará hasta el final de su vida.



6

182

4

5
V 27.9.

«Acá. ninguna cosa; que aun esto poco que es sólo escuchar, que hacía en lo pasado, se le 
quita. Todo lo halla guisado y comido; no hay más que hacer de gozar, como uno que sin 
deprender ni haber trabajado nada para saber leer ni tampoco hubiese estudiado nada, 
hallase toda la ciencia sabida ya en sí, sin saber cómo ni dónde, pues aun nunca había tra
bajado aún para deprender el abecé», V 27.8.
No olvidemos que la nomenclatura es bastante posterior y que ni «Vida» ni «Camino» 
emplean nunca el término «visión intelectual». Para Garrido V 39.25. es una «ilustración 
infusa del misterio trinitario no está aún experimentada en conexión con su inhabitación en 
el alma justificada. Las vivencias trinitarias comienzan en 1571 y a partir de 1575 experi
menta en íntima conexión el misterio de la Trinidad con la Encarnación del Verbo cf. 
GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresiana, o.c.137 y 157.

De hecho la primera mención a este misterio aparece tardíamente 
en «Vida». Dice así:

«Esta comparación postrera me parece declara algo de este 
don celestial, porque se ve el alma en un punto sabia, y tan 
declarado el misterio de la Santísima Trinidad y de otras cosas 
muy subidas, que no hay teólogo con quien no se atreviese a dis
putar la verdad de estas grandezas. Quédase tan espantada, que 
basta una merced de éstas para trocar toda un alma y hacerla no 
amar cosa, sino a quien ve que, sin trabajo ninguno suyo, la hace 
capaz de tan grandes bienes y le comunica secretos y trata con 
ella con tanta amistad y amor que no se sufre escribir»4

El texto no especifica si se trata de una visión imaginaria o inte
lectual. Sí sabemos que nos encontramos ante una merced, «don celes
tial . por el que se ve el alma tan sabia y «declarado el misterio de la 
Santísima Trinidad». Queda por ello descartado que sea fruto de la 
meditación; estamos ante una merced de Dios en la cual le es declara
do el misterio.

El significado último de la merced se deduce del contexto. La 
visión intelectual de Cristo «cabe ella» caracteriza el capítulo 27.2 de 
«Vida». Visión intelectual que «alumbra el entendimiento» (V 2.7.3. y 
27.8.), que el Señor enseña por «experiencia» (V 27.6.). Teresa destaca 
la pasividad del hombre ante la merced de Cristo para, a continuación, 
explicar la merced de Dios trino5. Sin solución de continuidad, el relato 
pasa de la merced cristológica a la trinitaria. No debe pasar inadvertida 
la íntima relación entre la primera visión intelectual de Cristo y la pri
mera experiencia trinitaria: el misterio de Cristo y la Trinidad se con
templarán siempre unidos.

En mi opinión nos encontramos ante la primera visión intelectual 
de la Trinidad concedida junto a la primera visión intelectual de 
Cristo5. En el mismo número 9 leemos: «Y así yo pienso decir pocas de



7

183

las que el Señor me ha hecho a mí -si no me mandaren otra cosa- si 
no son algunas visiones que pueden para alguna cosa aprovechar, o 
para que, a quien el Señor las diere, no se espante pareciéndole impo
sible, como hacía yo, o para declararle el modo y camino por donde el 
Señor me ha llevado, que es lo que me mandan escribir»7. Y más ade
lante añade: «darse a entender esta manera de visión y merced que 
hace Dios al alma» (V 27.12.). Todo el contexto nos habla de «visio
nes»; entre las denominadas «algunas visiones» o «esta manera de 
visión» quedan incluidas la visión intelectual de Cristo y la Trinidad.

Ya explicamos la importancia que tiene la repetición de una ex
periencia; sin embargo, como dice Teresa, no debemos olvidar que 
«basta una merced de éstas para trocar toda un alma y hacerla no amar 
cosa». La merced de V 27.9. no concreta en qué fue declarado el mis
terio de la Santísima Trinidad. Por otra parte, resulta difícil creer que 
hubiese otras visiones en esa fecha sin que Teresa dejara constancia 
escrita de las mismas.

La autobiografía sólo retoma el problema trinitario en otra ocasión 
durante el trienio 1 562-1 565:

«Estando una vez rezando el salmo de Quicumque vult, se 
me dio a entender la manera cómo era un solo Dios y tres Perso
nas tan claro, que yo me espanté y consolé mucho. Hízome 
grandísimo provecho para conocer más la grandeza de Dios y 
sus maravillas, y para cuando pienso o se trata de la Santísima 
Trinidad, parece entiendo cómo puede ser, y esme mucho con
tento»6.

Por el contexto sabemos que dudaba si las visiones imaginarias de 
la Humanidad de Cristo eran auténticas mercedes de Dios: «Estando 
una vez con la misma duda que poco ha dije, si eran visiones de Dios, 
me apareció el Señor y me dijo... Con gran ternura y regalo me tornó a 
decir que no me fatigase»9. Observamos que, desde el capítulo 27 has
ta el 40 incluidos el tema central del libro lo constituye la narración de 
las visiones cristológicas. Por tanto concluimos que V 39.25. es una 
visión intelectual de la Trinidad. Se trata de un hecho aislado -«estan
do una vez»-, con la particularidad de que, en esta ocasión, se le die-

V 27.9. Distinguirá la merced de Cristo cabe sí de aquella otra «como una presencia de 
Dios»; «Esta gran merced es de Dios y téngalo en mucho a quien lo ha dado, porque es 
muy subida oración,más no es visión», V 27.4.

8 V 39.25.
9 V 39.24. La duda se refiere a V 39.20.: «tenía miedo si las mercedes que el Señor me había 

hecho eran ilusiones... Estando con esta pena, comenzóme a hablar el Señor y díjome que 
no me fatigase...».



184

12
13

10
11

V35.6.
V 38,10.; Baudry data la merced en 1563 0 1564; cf. BAUDRY J., La place du Saint-Esprit 
dans la spiritualité de Thérése d'Avila, «Carmel» 23 (1975) 61-62.

V22.1., 23.16. y 34.17.

C 3.7-8., 24.2., 27.1. etc.

«Estando en esto, veo sobre mi cabeza una paloma, bien 
diferente de las de acá, porque no tenía estas plumas, sino las 
alas de unas conchicas que echaban de sí gran resplandor. Era 
grande más que paloma. Paréceme que oía el ruido que hacia 
con las alas. Estaría aleando espacio de un avemaria. Ya el alma 
estaba de tal suerte, que, perdiéndose a sí de sí, la perdió de vis
ta. Sosegóse el espíritu con tan buen huésped...»".

En otra ocasión ve la misma paloma sobre la cabeza de un padre 
dominico (V 38.9-10 y V 38.12), además de otras menciones al 
Espíritu'-.

El comentario al Padrenuestro, objeto del siguiente libro escrito por 
Teresa, «Camino», se encuentra repleto de referencias a Dios Padre, 
soliloquios y diálogos de oración que tienen al Padre y al Hijo como 
protagonistas'-'. De momento únicamente resaltamos el hecho de que 
abunden los soliloquios dirigidos por nuestra autora al Padre y la rela
ción intratrinitaria existente entre Padre e Hijo. Podemos afirmar que la 
realización del comentario implica una percepción experiencial del

ron a entender la unidad y diferencia de Personas en Dios, «como era 
un solo Dios y tres Personas». En consecuencia, antes de 1565, una 
merced le ha «declarado» el misterio y por otra ha llegado a la inteli
gencia experimental de la unidad y distinción de Personas.

Para comprobar hasta qué punto ambas visiones influyeron en la 
teología teresiana anterior a 1 565 debemos verificar las menciones al 
Padre y al Espíritu Santo recogidas en la autobiografía. Estas son esca
sas. Al Padre se le contempla en relación con Cristo. Será voluntad de 
Cristo y el Padre que las fundaciones se hagan pobres:

«me dijo el Señor que en ninguna manera dejase de hacerle 
pobre, que ésta era la voluntad de su Padre y suya, que El me 
ayudaría»'0.

Y por último, después de comulgar, contempla la Humanidad de 
Cristo en los pechos del Padre (V 38.17.). «Vida» recoge asimismo una 
visión del Espíritu Santo en forma de paloma aleteando sobre su cabe
za, cuando estaba leyendo el Cartujano, «un día, víspera del Espíritu 
Santo»:



I

B. Visiones continuadas del misterio de la Santísima Trinidad

185

Llegamos así al segundo momento de la experiencia trinitaria, que 
aporta varias novedades respecto a la etapa anterior. Las visiones de la 
Trinidad comienzan a ser muy frecuentes. Ella percibe subjetivamente 
la presencia de las tres Personas durante largos períodos de tiempo. Y 
tiene lugar la primera visión imaginaria. El presente periodo abarca los 
años 1571-1572, hasta la fecha del matrimonio espiritual.

La primera de ellas sucedió el 29 de Mayo de 1571. Fue tan de
terminante que casi la totalidad de los materiales teológicos pasaron 
posteriormente a M 7.1.6. En consecuencia, debe ser considerada el 
antecedente autobiográfico del texto de «Moradas»:

«El martes después de la Ascensión, habiendo estado un rato 
en oración después de comulgar con pena, porque me divertía 
de manera que no podía estar en una cosa, quejábame al Señor 
de nuestro miserable natural. Comenzó a inflamarse mi alma,

misterio trinitario, habida cuenta que ella no escribirá nada sin haberlo 
experimentado.

Concluimos que la primera visión intelectual de la Trinidad tuvo 
lugar en las mismas fechas que la primera visión intelectual de Cristo 
cabe ella, significando que hasta 1560 no había tenido conocimiento 
por experiencia del misterio trinitario.

Al comenzar, a partir de V 28.1. las visiones imaginarias de la 
Humanidad de Cristo, éstas quedan enmarcadas dentro de la Trinidad; 
es decir, la cristología debe analizarse en el paradigma trinitario. Por 
ello, al redactar «Vida», el Dios de Teresa que condiciona todo el escri
to es Cristo en Dios uno y trino.

Hay que distinguirla nítidamente de las visiones que tuvieron lugar 
a partir de 1571 dado lo esporádico de la visión y la importancia que 
reviste su repetición para la impresión en las entrañas y la percepción 
continuada por parte del sujeto humano.

El hecho de no haber podido orar desde la contemplación de imá
genes que representaran la Trinidad hace plausible que las primeras 
visiones fueran intelectuales y que tardaran mucho en llegar las imagi
narias.

Los dos relatos de la Trinidad en «Vida» son como estrellas fugaces 
inolvidables para la persona; indican el sendero a seguir y configuran 
por experiencia la concepción teológica de Cristo en Dios uno y trino, 
pero les falta la confirmación definitiva, cuando la experiencia se repi
ta y llegue a convertirse en habitual.



merced del Espíritu Santo,

186

14
15
16
17

R 16.1.
R 18.
R 17.
R 24.

pareciéndome que claramente entendía tener presente a toda la 
Santísima Trinidad en visión intelectual, adonde entendió mi 
alma por cierta manera de representación, como figura de ver
dad, para que lo pudiese entender mi torpeza, cómo es Dios tri
no y uno»'4.

De la novedad que aporta la visión tomó plena conciencia pasado 
un mes, justo al tener lugar una nueva visión. Hasta Mayo de 1571 
Cristo era su compañía habitual. De repente irrumpen las represen
taciones trinitarias, percibiendo su presencia «muy ordinario», durante 
un mes seguido, concretamente desde el 29 de Mayo de 1571 al 30 de 
Junio del mismo año:

«Esta presencia de las tres Personas que dije al principio, he 
traído hasta hoy -que es día de la Conmemoración de San 
Pablo- presentes en mi alma muy ordinario, y como yo estaba 
mostrada a traer sólo a Jesucristo siempre, parece me hacía algún 
impedimento ver tres Personas»'5.

En el mismo mes de Mayo recibe una 
similar a la que tuvo en V 38.10. «vi una manera de paloma que me
neaba las alas con ruido» y, otro día, «vi al Señor glorificado en la Hos
tia»'6. También parece ser de 1 571 la visión del alma en gracia acom
pañada de la Trinidad y del alma en pecado'7.

En 1572 las «Relaciones» dan cuenta de dos nuevas visiones tri
nitarias. La primera tuvo lugar el 1 9 de Enero de 1572 (R 25) y, la 
segunda, de fecha incierta, quizás del 22 de Septiembre (R 33.). Apor
tan dos datos de interés: persevera varios meses en la oración de tener 
presente a la Trinidad y tiene lugar por vez primera una visión imagina
ria. Leemos: «quedóme yo en la oración que traigo de estar el alma 
con la Santísima Trinidad» (R 25). Es decir, que lo frecuente hasta 1571 
era traer presente a Jesucristo y las visiones intelectuales de la Trinidad 
fueron muy esporádicas. A partir de Mayo de 1571 se hacen más fre
cuentes las visiones y ella incorpora la percepción de la presencia trini
taria durante meses enteros, sin menoscabo de la cristología.

A esto debemos añadir la mencionada primera visión imaginaria 
que reproducimos por su interés:

«Un día después de san Mateo, estando como suelo después 
que vi la visión de la Santísima Trinidad y cómo está con el alma



I

187

que está en gracia, se me dio a entender muy claramente, de 
manera que por ciertas maneras y comparaciones por visión ima
ginaria lo vi. Y aunque otras veces se me ha dado a entender por 
visión la Santísima Trinidad intelectual, no me ha quedado des
pués algunos días la verdad, como ahora, digo para poderlo pen
sar y consolarme en esto»18.

Pocos meses antes del matrimonio espiritual sigue viviendo en pre
sencia de la Trinidad. «Estando como suelo después que vía la vi
sión...» se refiere a la R 16. (primera de la segunda etapa) y a la R 24. 
cuyo contenido fue comparar la presencia de la Trinidad en el alma en 
gracia con aquella que está en pecado. La visión imaginaria aporta la 
percepción interior de la imagen y comprender la «verdad» algunos 
días de modo distinto a las visiones intelectuales.

El rechazo a la iconografía trinitaria de la época condicionó y 
postergó la combinación de visiones intelectuales e imaginarias, 
mientras que con Cristo se intercalaron constantemente. Aún así, la 
visión imaginaria tan tardía completó, dio forma a las visiones inte
lectuales y permitió que ordenase pintar las tres Personas de la Trini
dad.

Por el testimonio de María de Toledo sabemos que:

«...En todas estas ocasiones habíale la Santísima Trinidad por 
visión intelectual; pero en esta habla por visión imaginaria: La razón 
congruencial por qué aquí se le representó en esta especie de visión 
fue, como dice la Santa, para mejor poderlo pensar; para que vien
do así aquellas divinas personas, se le quedasen más fijas en la 
memoria sus imágenes soberanas. Consiguióse el fin porque lo que
daron tanto, que después hizo la Santa que las pintasen en la forma 
que las vio en esta visión, borrando ella con su propia mano lo que 
el pintor no acertaba...

Estas tres imágenes tan dignas de veneración por esta cir
cunstancia, principalmente por sí mismas estuvieron en poder de 
la excelentísima señora María de Toledo, duquesa de Alba, y de 
sus manos pasó a las de su suegro, el gran Duque don 
Fernando»1’.

Concluimos, por tanto, que Teresa incorporó, en esta segunda eta
pa a su oración cristológica el misterio trinitario. En consecuencia, si 
ya en «Vida» la cristología teresiana ha de analizarse dentro del pará

is R 33.
19 LAFUENTE, Escritos de Santa Teresa, VI, Madrid, 1881, 297. La relación entre iconografía y 

teología la desarrollaremos en el capítulos siguiente.



188

20

21

R 47.
R 54. Lo mismo en la R 57.: «con esta presencia de las tres Personas que traigo en el alma», 
y en R 47.: «que yo traigo en mi alma esculpidas»

digma trinitario, con mayor razón deberán interpretarse en este sentido 
todos los escritos posteriores a 1571. Tuvo frecuentes visiones intelec
tuales y fue consciente de la presencia en su alma de las tres Personas. 
Se confirma lo que dijimos al tratar la experiencia: la repetición de la 
merced trae como consecuencia una conciencia continuada por parte 
de la persona. La visión imaginaria completa la intelectual y permite 
visualizar interiormente la imagen que más tarde se mandará pintar.

C. Visiones de la Trinidad desde el Matrimonio Espiritual

Con el bagaje adquirido podemos analizar las visiones de Dios tri
no y uno desde 1572 a 1577, año de redacción del «Castillo». En 
segundo lugar veremos la especificidad de M 7.1.6., para concluir exa
minando las visiones posteriores a 1 577.

De entre aquellas «Relaciones» que conservamos del periodo 
1572-1577, las R 47, 54, 56, 57 y 5. tienen un contenido trinitario. La 
primera es una visión intelectual -casi imaginaria- que confirma la 
unidad de las tres Personas en la diferencia:

«Habiendo acabado de comulgar el día de San Agustín -yo 
no sabré decir cómo-, se me dio a entender, y casi a ver (sino 
que fue cosa intelectual y que pasó presto) cómo las Tres Perso
nas de la Santísima Trinidad que yo traigo en mi alma esculpidas, 
son una cosa. Por una pintura tan extraña se me dio a entender y 
por una luz tan clara, que ha hecho bien diferente operación que 
de sólo tenerlo por fe»20.

En 1575 la compañía de las tres Personas sigue siendo permanente 
para el alma: «con esta compañía que traigo siempre en el alma»-' 
Nos basta con recoger, de momento, estos dos datos: Teresa es cons
ciente de estar habitada por la compañía de las tres Personas y conti
núan las visiones intelectuales, casi imaginarias.

En este contexto hemos de comprender el texto de M 7.1.6. Al 
redactar el «Castillo» en 1577, Teresa lleva seis años de visiones trinita
rias, la mayor parte de ellas intelectuales y, al menos, una imaginaria. 
El Dios de Teresa es uno y trino en Cristo y la ausencia de menciones 
frecuentes al misterio trinitario a lo largo de las seis primeras moradas 
no debe engañar al lector. Teológicamente se trata siempre de Cristo en 
Dios uno y trino. Entonces tomó conciencia de una nueva característi-



189

ca a añadir a las ya dichas. La visión de la Trinidad tiene lugar en el 
centro del alma:

«Pues cuando Su Majestad es servido de hacerle la merced 
dicha de este divino matrimonio, primero la mete en su mora
da...no le parece al alma que es tanta llamada para entrar en su 
centro, como aquí en esta morada, sino a la parte superior»22.

Con las visiones trinitarias de 1571 comienzan las séptimas mo
radas , aunque por otra parte únicamente desde el ME con Cristo en 
1572 adquieran pleno significado. Por eso mismo Teresa colocó las 
visiones trinitarias en las séptimas moradas y no en las sextas por
que, aún siendo el ME la cumbre de la experiencia crística en la teo
logía de nuestra autora, quedó enmarcado dentro de la teología tri
nitaria.

Por otra parte, tal como se deduce del capítulo 1 de 7M., la visión 
intelectual de la Trinidad supone, de alguna manera, la visión imagi
naria:

«Digamos ahora como una persona que estuviese en una 
muy clara pieza con otras y cerrasen las ventanas y se quedase a 
oscuras; no porque se quitó la luz para verlas y que hasta tornar 
la luz no las ve, deja de entender que están allí»23.

Para ser exactos debemos corroborar que el conocimiento por 
visión del misterio trinitario tuvo lugar preferentemente en forma de 
visión intelectual, mientras que las correspondientes a la Humanidad 
de Cristo -como veremos- fueron fundamentalmente imaginarias. Pero 
no hay que desdeñar la imaginaria -tal como dejamos constancia en la 
R 33-, ni que hubiera otras posteriores no conservadas en los escritos, 
porque de lo contrario sería imposible que la Santa mandara fijar en 
estampas las imágenes de las tres Personas.

De 1577 hasta su muerte Teresa sintetizó en una sola frase, escrita 
en 1581, el itinerario de toda su vida:

«Lo de las visiones imaginarias ha cesado; mas parece que 
siempre se anda esta visión intelectual de estas tres Personas y de 
la Humanidad, que es, a mi parecer, cosa muy más subida. Y 
ahora entiendo, a mi parecer, que eran de Dios las que he teni
do, porque disponían el alma para el estado en que ahora está, 
sino como tan miserable y de poca fortaleza íbala Dios llevando

22 M 7.1.5. En M 7.1.6. dirá: «y metida en aquella morada». La llamada para entrar en el cen
tro del alma es específica también del ME: «pasa esta secreta unión en el centro muy inte
rior del alma», M 7.2.3.

23 M 7.1.9.



190

Conclusiones

El conocimiento por experiencia del misterio trinitario tiene lugar 
en nuestra autora por la merced de Dios. Desconocemos los primeros 
pasos de acercamiento al misterio, salvo que rehusó la iconografía de 
la época. Las mercedes se concretaron en visiones preferentemente 
intelectuales, las cuales son un modo de conocer por experiencia lo ya 
sabido por fe, ratificando lo dicho en la Escritura haciéndolo vida.

Desde y por la experiencia oracional y las mercedes recibidas la 
Santa evolucionó con el tiempo pasando por diferentes etapas. La defi
nitiva, que comenzó en 1571, se caracteriza porque el acontecimiento 
de encuentro por visión se realiza en el centro de alma, con tal fre
cuencia en el número de mercedes que la persona percibe consciente
mente en el fondo del alma la presencia de las tres Personas, «siempre 
que advierte se halla con esta compañía».

La concepción teológica de Dios legada por la Santa en sus escri
tos consta de dos grandes períodos. El primero correspondiente a 
«Vida», «Camino» y las tres primeras «Relaciones», cuando se hallaba 
personalmente en las sextas moradas. El segundo período lo consti
tuyen los escritos posteriores a 1571 en que había comenzado las sép
timas. Las sextas reciben un anticipo del misterio trinitario que, aunque 
sean mercedes esporádicas, configuran una teología esencialmente 
cristológica pero ya dentro del paradigma trinitario. V 27.9. y 39.25. 
fueron dos mercedes -«basta una merced de éstas para trocar toda un 
alma» dirá en V 27.-, que no deben pasar inadvertidas. Apuntan lo que 
más adelante se convertirá en torrente de mercedes trinitarias y confir
man el último pensamiento teológico del cual son germen, la unidad y

como veía era menester; mas, a mi parecer, son de preciar cuan
do son de Dios, mucho»-’1.

Por tanto las características de las visiones trinitarias en la última 
etapa son las siguientes: 1) Prioridad de la visión intelectual sobre la 
imaginaria. La visión intelectual confiere a la experiencia la conciencia 
subjetiva de una continuidad en el tiempo que nunca puede alcanzar 
la visión imaginaria por su brevedad. 2) Culminación de la unidad e 
interrelación entre Trinidad y Cristología, en la misma línea apuntada 
desde la primera visión intelectual de Cristo y la Trinidad en «Vida»- 
Además, distinción de las Personas y reconocimiento de que el camino 
recorrido no era sino la disposición para que el alma llegara a esa 
situación «muy más subida». 3) Todas las operaciones divinas en el 
alma suceden en su «centro», morada principal del Castillo habitada 
por el mismo Dios.



2. La comunicación de Dios uno y trino

191

26
27
28

24
25

relación de la teología trinitaria con la cristología. El Dios de Teresa, tal 
y como se encuentra en los escritos, es siempre Dios uno y trino en 
Cristo, aunque con diferente intensidad según analicemos el primer o 
segundo período.

El presente apartado comentará las palabras de M 7.1.6.: «Aquí se 
le comunican todas tres Personas, y la hablan, y la dan a entender 
aquellas palabras que dice el Evangelio que dijo el Señor: que vendría 
El y el Padre y el Espíritu Santo a morar con el alma que le ama y guar
da sus mandamientos». Estudiaremos los aspectos siguientes: 1) el tér
mino «comunicación»; 2) en qué consiste que las tres Personas le 
hablen; 3) la comprensión por experiencia, por visión intelectual y la 
comunicación hablada de la frase evangélica. Una vez visto el modo 
de la comunicación, por visión, ahora corresponde examinar el conte
nido.

Teresa concibe la experiencia religiosa como relación interpersonal 
entre Dios y el hombre; por ello, la comunicación ocupa un lugar 
esencial en su obra25. El obrar misericordioso de Dios, su acción 'ad 
extra', consiste en la comunicación al hombre. Es el término más gené
rico para describir la acción de Dios. La comunicación engloba todas 
las mercedes, pudiendo afirmar que se trata de la merced por excelen
cia26.

La razón última la encontramos en el ser mismo de Dios y su vida 
intradivina. Las Personas se aman, comunican y conocen al tiempo 
que se comunican con todo lo criado. Dios, en la unidad y diferencia 
de Personas, se comunica al hombre desde la profundidad del alma, 
porque El mismo es comunicación interpersonal:

«Estas Personas se aman y comunican y se conocen»27.

«Parecíame que de dentro de mi alma -que estaban y vía yo 
estas tres Personas- se comunicaban a todo lo criado, no hacien
do falta ni faltando de estar conmigo»28.

R6.3.
«La presencia divina que, en su realidad íntima, es una 'comunicación' de Dios al alma, 
constituye el núcleo central de la espiritualidad de Santa Teresa», GARCÍA ORDÁS A.M , 
La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o.c.,44.
M 7.1.1., M 1.1.3., 5.1.8., 6.9.18.

R33.3.
R 18.



29

32

192

30
31

La merced por excelencia es la comunicación de Dios al hombre, 
que se puede manifestar de diversas maneras. «La presencia divina 
-según García Ordás- quiere decir ante todo persona divina»2’. Entre 
todas ellas destacan dos en el caso trinitario: las visiones y las 
«hablas». En cuanto a las «hablas» nos interesan dos aspectos: primero, 
las distintas mercedes concedidas por cada una de las Personas; y, 
segundo, comprobar cual es la Persona divina que nunca habla.

Las tres Personas se comunicaron a Teresa indistintamente, «se le 
comunican todas tres Personas, y la hablan» dirá en M 7.1.6. El texto 
paralelo también recoge la misma afirmación:

«Comenzó a inflamarse mi alma, pareciéndome que clara
mente entendía tener presente a toda la Santísima Trinidad en 
visión intelectual, adonde entendió mi alma por cierta manera de 
representación, como figura de verdad, para que lo pudiese 
entender mi torpeza, cómo es Dios trino y uno; y así me parecía 
hablarme todas tres Personas, y que se representaban dentro en 
mi alma distintamente, diciéndome que desde este día vería 
mejoría en mí en tres cosas, que cada una de estas Personas me 
hacían merced: la una en la caridad y en padecer con contento, 
en sentir esta caridad con encendimiento en el alma»30.

¿Qué merced le comunica cada Persona de la Trinidad?. La pre
gunta es importante; de ella podremos deducir la función de cada Per
sona en las operaciones «ad extra», además de comprobar que la inha
bitación de las tres Personas diferencia la presencia en el alma.

Aunque la respuesta de Teresa no es en este punto muy explícita, 
debemos arriesgar un análisis. La frase de la R 16 dice así: «La una en la 
caridad y en padecer con contento, en sentir esta caridad con encendimien
to del alma». La primera dificultad para la interpretación consiste en dividir 
las tres mercedes. En nuestra opinión la caridad es la primera merced, pade
cer con contento la segunda, sentir la caridad la tercera. El padecer con 
contento es una merced del Hijo, por la connotación con la Pasión de Cris
to3'. Sentir la caridad es función del Espíritu Santo, pues enamora la volun
tad y mueve el alma con unos deseos que la encienden en fuego sobe
rano32. La caridad sería, en este caso, la merced concedida por el Padre.

GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o c.. 45.; 
«De muchas maneras se comunica el Señor al alma con estas apariciones...Por otras mane
ras se comunica Su Majestad harto más subidas», M 6.10.1.

R 16.1.
son numerosos los textos donde vemos como el hombre reproduce y colabora en el padeci
miento de Cristo en la Pasión. Señalamos, a modo de ejemplo, C 32.7.

C 27.7. y CAD 5.5.



193

33
34
35

RS.22.
R5.23.
García Ordás opina que «el Hijo nunca le ha hablado; casi siempre le habla el Padre», 
GARCÍA ORDÁS, La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o.c., 102, nota 
186.

Concluimos que la comunicación de Dios uno y trino, manifestada 
por visión y de palabra, concede dones particulares por parte de cada 
una de las Personas. Abordamos ahora un asunto muy discutido por los 
teresianistas: dilucidar qué Persona de la Trinidad no le ha hablado 
nunca. Porque aunque las tres Personas se comunican al alma y le 
hablan -según hemos leído en los textos-, en aparente contradicción 
con lo anteriormente afirmado, Teresa dirá que una de las Personas 
nunca le ha hablado:

«Verdad es, y advierta vuestra merced en esto, que la Perso
na que habla siempre, bien puedo afirmar la que me parece que 
es; las demás no podría así afirmarlo. La una bien sé que nunca 
ha sido. La causa jamás lo he entendido ni yo me ocupo más en 
pedir de lo que Dios quiere»33.

«La principal paréceme que alguna vez; mas como ahora no 
me acuerdo bien, ni lo que era; no lo osaré afirmar»34

La data de esta Relación es posterior a la experiencia fundamental 
de Dios trino del 29 de mayo de 1571, en la que dejó constancia de 
cómo las tres Personas le hablaban. Concretamente la R 5. fue escrita 
en Sevilla en 1576 luego supone la experiencia pasada en 1571. La 
pregunta es la siguiente; ¿Cuál es la Persona divina que nunca le 
habla?.

Jesucristo es el interlocutor principal del alma en los escritos de 
Santa Teresa, por tanto debemos descartar que sea Él la Persona que no 
le hable. Decimos que hay que descartar a Cristo, no sólo por la canti
dad de textos que demuestran que la segunda Persona de la Trinidad le 
ha hablado, sino porque la R 5.23. especifica que es una Persona la 
que no le ha hablado, no una de la dos naturalezas de Cristo35. Cierta
mente, Cristo sólo le habla en cuanto Hombre, en su sacratísima 
Humanidad. En nuestra opinión (como veremos en el capítulo siguien
te), la sacratísima Humanidad de Cristo significa el Cuerpo de Cristo 
resucitado en su naturaleza humana. Cristo, en cuanto Dios, su Divini
dad, permanece siempre en el alma humana. En cuanto Hombre se 
ofrece al Padre, dentro del alma, por el Santísimo Sacramento. Ahora 
bien, decir que la naturaleza humana de Cristo es quien habla y no su 
divinidad, no significa que la Persona de Cristo no le hable. Insistimos, 
por tanto, en que es una Persona la que nunca le habla.



194

38
39
40

36
37

R 25.2.
José Cristino Garrido es de la misma opinión; cf. GARRIDO J.C., Experiencia de la vida 
sobrenatural en la vida teresiana, o.c., 147.; (ambién BAUDRY J, La place du Samt-Espnt 
dans la spiritualité de Thérése d'Avila, a.c., 64, nota 20; EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS, 
Doctrina de Santa Teresa sobre la Santísima Trinidad, «Rev. de Espir.», 87-89 (1963) 771
R 17, V 38.9-12

V 23.16., 34.17, M 4.1.1.
M 6.3.18. plantea el problema: ¿La palabra espíritu debe ir en las ediciones modernas con 
o sin mayúscula?; ¿«el mismo Espíritu que habla», tal como trascribe la edición de T. Alva- 
rez, es el Espíritu Santo o, sencillamente, el espíritu de Dios?. Nos inclinamos por la segun
da opción. Baudry afirma no haber encontrado textos que explícitamente relacionen el 
«espíritu de Dios» con el «Espíritu Santo»; sin embargo, opina que el Espíritu Santo fue 
experimentado por la Santa como autor de su progreso espiritual y místico, BAUDRY J, La 
place du Saint-Esprit dans la spiritualité de Thérése d'Avila, a.c., 77.

Tampoco pLiede ser el Padre. Sería sorprendente que Teresa en 
1576 hubiese olvidado la experiencia del 19 de Enero de 1572, en la 
cual el Padre le decía palabras muy agradables:

«Después de esto quedóme yo en la oración que traigo de 
estar el alma con la Santísima Trinidad, y parecíame que la per
sona del Padre me llegaba a Sí y decía palabras muy agradables. 
Entre ellas me dijo, mostrándome lo que quería: «Yo te di a mi 
Hijo y al Espíritu Santo y a esta Virgen. ¿Qué me puedes tú dar a 
mí?»36.

Por el contrario, no hay ningún texto en toda la obra teresiana don
de explícitamente se dé una locución del Espíritu Santo. Deducimos 
que el Espíritu Santo es la Persona que nunca le habló’7. Las visiones 
del Espíritu Santo en forma de paloma no incluyen, en ninguno de los 
casos, una comunicación hablada38. El Espíritu Santo se comunica al 
alma a través de persona humanas o en la Escritura”. La presente con
clusión presupone otra que trataremos en extenso más adelante, a 
saber, que por «espíritu de Dios» hay que entender la esencia de la 
Divinidad que es espíritu y nunca el Espíritu Santo, aunque participe 
de él40.

Las visiones y locuciones trinitarias -experiencia consciente de la 
presencia de Dios en el alma—, tienen un triple contenido: confirman la 
Escritura, suceden en el centro del alma y dan a entender la unidad y 
diferencia de Personas en Dios. A continuación analizaremos los tres 
aspectos comenzando -en este mismo apartado-, por la confirmación 
de la Escritura.

Interesa insistir en que el conocimiento por experiencia no es aje
no al dato de fe contenido en la Escritura, sino que lo ratifica. La visión 
y locución trinitaria de M 7.1.6. no es una simple experiencia psicolo-



3. Presencia de Dios uno y trino en el centro del alma

195

Lo dicho hasta el momento nos conduce al punto principal: la pre
sencia de la Trinidad en el centro del alma. Las preguntas son las 
siguientes:¿De qué modo está Dios presente en el alma antes de la 
experiencia del ME.?; ¿cuáles son las diferencias entre presencia por 
inmensidad y presencia por justificación?; ¿cómo es la presencia de 
Dios en el alma que no está en gracia?; ¿cuál es el significado, en el 
pensamiento de la autora de que Dios esté presente por presencia, 
potencia y esencia y no sólo por gracia?

Examinaremos distintos aspectos: el término «justo» y la presencia 
de Dios en el alma que no está en gracia y en aquella que lo está. Tam
bién abordaremos la frase «por presencia, potencia y esencia».

41
42
43

R 16.1.
R6.9.
EULOGIO DE SAN JUAN DE LA CRUZ, Principios teológicos fundamentales en la doctrina 
teresiana, «Rev. de Espir.», 87-89 (1963) 526.

gista sino la reafirmación de la Palabra de Dios trasmitida en la Escritu
ra. Teresa retiene al redactar «Moradas» lo experimentado anteriormen
te en repetidas ocasiones, concretamente en 1 571:

«Entendí aquellas palabras que dice el Señor: que estarán 
con el alma que está en gracia las tres divinas Personas, porque 
las veía dentro de mí por manera dicha»4'.

En ambos casos se refiere a Jn.14,23. En 1581 vuelve sobre la mis
ma idea al hacer balance de su vida:

«Esta presencia tan sin poderse dudar de las tres Personas, 
que parece claro se experimentan lo que dice San Juan, «que 
haría morada con el alma»42.

Entiende las palabras del evangelio porque las experimenta; se 
siente habitada en el centro del alma por la Trinidad. Por tanto, el 
término «morada», fundamento del símbolo del Castillo Interior que 
configura la totalidad del libro, encuentra su origen en las palabras 
del Señor recogidas en el evangelio. La morada principal es sinóni
mo de «centro» del alma. Por tanto el libro «Moradas», escrito desde 
la experiencia de la inhabitación de la Trinidad y el matrimonio 
espiritual con Cristo, tiene en el texto joánico su fundamento últi
mo43.



196

44
45
46
47

M 1.1.1.
M 3.2.9.
M 3.2.11.
M 4.1.2.

A. Presencia de Dios en el «justo»

¿El hombre está habitado por Dios por estar justificado o por crea
ción?. ¿El punto de llegada, consistente en la experiencia de la presen
cia de Dios en el centro del alma, está reservado al justificado? ¿Qué 
significa la palabra «justo» en el pensamiento de nuestra autora?.

Para responder a estas preguntas analizaremos, en primer lugar, el 
término «justo». Al comienzo de «Moradas» una sola palabra puede 
darnos la clave interpretativa de la concepción teresiana:

«Que si bien lo consideramos, hermanas, no es otra cosa el 
alma del justo sino un paraíso adonde dice El tiene sus delei
tes»44.

¿Hay que interpretar «justo» como justificado?. El término aparece 
en tres ocasiones en «Moradas», mas ninguna en el sentido teológico 
de justificación tal como lo entendía la teología tridentina: «no deja el 
Señor de pagar como justo, y aún como misericordioso»45, «cuando no 
es nuestra la falta, justo es el Señor»46. El último texto no tiene ningún 
contenido teológico, «se diga siquiera algo que venga tan al justo»4. El 
primero especifica que un atributo de Dios es la justicia, inseparable 
de la misericordia. Señalan ambos el aspecto de justicia con el que 
Dios obra. La experiencia que hay detrás de la afirmación se remonta a 
«Vida», en la primera locución entendida por la Santa. Ante las mur
muraciones y acusaciones que recibe porque, supuestamente quería 
hacerse pasar por santa, afirma:

«Una vez rezando las Horas, como yo algunas tenía esta ten
tación, llegué al verso que dice Justus es, Domine, y tus juicios; 
comencé a pensar cuán gran verdad era, que en esto no tenía el 
demonio fuerza jamás para tentarme de manera que yo dudase 
tenéis Vos, mi Señor, todos los bienes, ni en ninguna cosa de la 
fe, antes me parecía mientras más sin camino natural iban, más 
firme la tenía, y me daba devoción grande: en ser todopoderoso 
quedaban conclusas en mí todas las grandezas que hicierais Vos, 
y en esto -como digo- jamás tenía duda. Pues pensando cómo 
con justicia permitíais a muchas que había -como tengo dicho- 
muy vuestras siervas, y que no tenían los regalos y mercedes que 
me hacíais a mí, siendo la que era, respondísteisme, Señor: Sirve-



50

51

197

48
49

V 19.9.; véanse los salmos 118, 137.
EULOGIO DE SAN JUAN DE LA CRUZ, Principios teológicos fundamentales en la doctrina 
teresiana, a.c. 528-533
OSUNA F„ Tercer Abecedario espiritual, Madrid 1972, tr. 4, c.3., 202. Eírén destacó el 
paralelismo entre los dos textos. EFRÉN-STEGGNINK, Santa Teresa y su tiempo. Salaman
ca, 1982,1, 244
M 1.2.4.

me tú a Mí, y no te metas en eso. Fue la primera palabra que 
entendí hablarme Vos, y así me espantó mucho»40.

Es decir, la justicia del Señor supera los juicios humanos. Por su 
justicia permite que otras personas muy siervas suyas no tuvieran las 
mercedes y regalos que le hacía a ella. Las primeras palabras entendi
das del Señor le corroboran que no es su asunto dilucidar el tipo de 
mercedes que recibe ella u otras personas. Por tanto, no aparece ningu
na relación entre el término «justo» y la justificación como concepto 
teológico4'1.

En nuestra opinión, la influencia del Tercer Abecedario de Francis
co de Osuna en la construcción de la frase citada de M 1.1.1., es en 
este caso innegable. Leemos:

«El corazón del justo es paraíso terrenal donde se viene el 
Señor a deleitar, porque El dice que sus deleites son morar con los 
hijos de los hombres. Y es también a nosotros paraíso del deleite, 
porque en el corazón comenzamos a gustar el deleite del paraíso, 
mayormente cuando mora Dios en él, y este deleite que en el cora
zón se gusta, como el Sabio dice, es mayor que todo el mundano 
placer»50.

La frase de Osuna, memorizada e interiorizada en la juventud por 
Teresa, pasa posteriormente a encabezar la ¡dea general del libro «Mora
das»; con una salvedad importante entre Teresa y su maestro de juven
tud: la concepción de cómo mora Dios en el alma. Para Osuna no mora 
siempre, «mayormente cuando mora Dios en él», para Teresa sí, como 
veremos enseguida. Late una diferente concepción de la justificación. Se 
impone una conclusión: El término «justo», en el sentido teológico que 
le da Osuna y que confirma Trento, no es propiamente teresiano.

Ahora bien, tampoco podemos interpretar a nuestra autora fuera de 
su marco cultural. Ella vive en un mundo cristiano y dirige el libro a las 
religiosas, es decir, a personas justificadas por la redención de Cristo. 
Así lo concretará mas adelante: «¡Oh almas redimidas por la sangre de 
Jesucristo!»51. En este sentido podemos afirmar que el libro se dirige a 
almas justificadas por el bautismo.



198

V 40.5.
R 24.

R 29.
R 57.
M 7.13.

52
53
54
55
56

Concluimos. El término «justo» no equivale al concepto tridentino 
de justificación; no obstante, el ambiente cultural y personal de nuestra 
autora es cristiano y se dirige a personas «justificadas».

B. Presencia de Dios en el alma que no está en gracia

Una de las características mas notables de la teología teresiana es 
la presencia de Dios en el alma que no está en gracia. Para clarificar la 
cuestión examinaremos tres aspectos: la expresión «no estar en gra
cia», su contraria «estar en gracia», y el significado de la frase «por 
presencia, potencia y esencia».

Curiosamente constatamos que, junto a las experiencias más pro
fundas de Dios vividas por la Santa, aparece en contraposición y con
traste el alma que no está en gracia. Así, en «Vida», después de expli
car las operaciones amorosas del alma con Cristo y utilizar el símil del 
espejo, dirá, a propósito de los herejes, que tienen el espejo 
quebrado52. La visión del alma en gracia habitada por la Trinidad se 
contrapone a la que está en pecado, todo ello dentro de la misma 
«Relación» y experiencia53. La característica esencial de la oración de 
unión no es estar en gracia, también están unidos los que no lo están’1. 
Al contemplar, acabando de comulgar, la operación intradivina dentro 
de su alma, inmediatamente después afirma que el sacerdote en peca
do mortal no recibe las mercedes. Sin embargo no es porque se ausen
te la gracia sino por la incapacidad del sacerdote para recibirlas55.

Este breve repaso por los textos nos encamina al principal, mo
radas séptimas, en donde encontramos el mismo contraste, con la sal
vedad de que aquí es al contrario. Justo antes de iniciar el relato del 
alma habitada por la Trinidad presenta un largo excursus sobre las 
almas que no están en gracia:

«Porque nos importa mucho, hermanas, que no entendamos 
es el alma alguna cosa oscura; que como no la vemos , lo más 
ordinario debe parecer que no hay otra luz interior sino ésta que 
vemos, y que está dentro de nuestra alma alguna oscuridad. De 
la que no está en gracia, yo os lo confieso, y no por falta del Sol 
de Justicia, que está en ella dándole ser; sino por no ser ella 
capaz para recibir la luz...»56.



57

199

58
59
60

Párrafo de suma importancia que tiene su paralelo en M 1.2.1-3. 
Examinando los elementos que aparecen comprobamos que el alma no 
es oscura. Subrayemos que emplea el verbo ser y no el verbo estar, 
posible indicación ontológica, como ya indicamos en el capítulo 
segundo57. Cambiada la frase de la negación a la afirmación resulta que 
el alma es clara; se convierte en oscura cuando no está en gracia; lue
go no estar en gracia es una situación. Ahora bien, el Sol de Justicia 
«está en ella dándole ser», aunque haya oscuridad, pero es incapaz de 
recibir la luz. En consecuencia, el no estar en gracia no afecta en abso
luto a la presencia del Sol de Justicia, es decir de Dios en el alma. Pre
sencia que, por otra parte, es activa, ya que el Sol continúa dándole 
ser. Pero la persona que no está en gracia no puede recibir la luz, luego 
la consecuencia consiste en su incapacidad para tomar conciencia de 
la luz que la habita.

El alma que no está en gracia es aquella que está en pecado mor
tal; ambas expresiones son sinónimas. El texto comentado continúa así:

«Tomemos, hermanas particular cuidado de suplicárselo y no 
nos descuidar, que es grandísima limosna rogar por los que están 
en pecado mortal»58.

El contexto no ha variado. El discurso sobre las almas que no están 
en gracia comenzó justo en el momento en que explicaba que nuestro 
Señor «primero que se consuma el matrimonio espiritual métela en su 
morada, que es esta séptima; porque así como la tiene en el cielo, debe 
tener en el alma una estancia adonde sólo Su Majestad mora, y diga
mos otro cielo «métela en su morada, que es esta séptima»59. Y acaba 
diciendo: «No hablamos ahora con ellas, sino con las que ya por la 
misericordia de Dios...»60. Por tanto, la frase que nos ocupa, «rogar por 
los que están en pecado mortal», significa lo mismo que decir «rogad 
por los que no están en gracia».

El texto paralelo confirma nuestra interpretación:

«Antes que pase adelante, os quiero decir que consideréis 
qué será ver este castillo tan resplandeciente y hermoso, esta per
la oriental, este árbol de vida que está plantado en las mismas

Razón por la cual Gracián -en el Ms. de Córdoba-, apreció bien el problema que podía sus
citar y se apresuró a cambiar el verbo «ser» por «estar». Así no quedaría duda de que la 
Santa no hablaba de ontologías. cf. Edición critica del «Castillo Interior» (Burgos 1990), 
p.194 tanto del manuscrito original como de la transcripción.
M 7.1.4.
M 7.1.13.
M7.1.5.



64

200

61
62
63

M 1.2.1.

M 1.2.2.
El mismo vocabulario en: «Mostróme también cómo está el alma que está en pecado, sin 
ningún poder, sino como una persona que estuviese del todo atada y liada y tapados los 
ojos, que aunque quiere ver, no puede, ni andar, ni oír y en gran obscuridad», R 24. La 
diferencia entre las almas santas -piensa Efrén- y las pecadoras no es objetiva, sino subjeti
va. Siendo el mismo objeto, se diferencia por ser visto de una forma o de otra», EFRÉN DE 
LA MADRE DE DIOS, en el Prólogo a GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobrenatural 
en la vida teresiana, o.c., 16.
R 29. El texto plantea otros problemas en los que no entramos ahora particularmente si puede 
el hombre en pecado mortal llegar a subidos grados de oración. Teresa consultó y llegó a la 
conclusión de que no, cf. R 29.3. Sin embargo las palabras entendidas en la oración parecen 
confirmar lo contrario. Sobre este problema véase FORTUNATO DE JESÚS SACRAMENTADO, 
Pecado mortal y contemplación. Solución teresiana a un conflicto, «Rev. Espir.» 87-89. (1963), 
736-755. GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresiana, oc, 105, 
nota 22, opina que no es incompatible el pecado mortal con la contemplación

aguas vivas de la vida, que es Dios, cuando cae en un pecado 
mortal: no hay tinieblas más tenebrosas, ni cosa tan oscura y 
negra, que no lo esté mucho más. No queráis más saber de que, 
con estarse el mismo sol que le daba tanto resplandor y hermosu
ra todavía en el centro de su alma, es como si allí no estuviese 
para participar de El, con ser tan capaz para gozar de Su Majes
tad como el cristal para resplandecer en él el sol»61

El alma en pecado mortal está oscura y negra. El sol, Dios, sigue 
en el centro de su alma» pero es como si no estuviese porque no pue

de participar de El. Un poco más adelante leemos:

«y así os la dé a vosotras, hijas, de rogar mucho a Dios por los 
que están en este estado, todos hechos una oscuridad, y así son sus 
obras; porque así como de una fuente muy clara lo son todos los 
arroyicos que salen de ella, como es un alma que está en gracia»63

Existen dos situaciones antagónicas: la de no estar en gracia o la de 
estar en gracia. El pecado mortal convierte al hombre en oscuridad, frente 
a la fuente clara de los que están en gracia. En conclusión, no estar en 
gracia significa estar en pecado mortal. Dios uno y trino siguen habitando 
y dando ser al hombre, pero éste es incapaz de percibir sus beneficios63.

Hasta tal extremo el alma permanece habitada que escucha del 
Señor cómo aquellos que no están en gracia, siguen junto a El:

«No pienses, hija, que es unión estar muy junta conmigo, 
porque también lo están los que me ofenden, aunque no quieren; 
ni los regalos y gustos de la oración, aunque sea en muy subido 
grado, aunque sean míos, medios son para ganar las almas 
muchas veces, aunque no estén en gracia»64



201

65 R 57.
66 V40.5.
67 GARCÍA DE LA CONCHA V., El arte literario de Santa Teresa, o.c., 180.

El caso del sacerdote que, estando en pecado mortal, celebra la 
eucaristía y comulga, plantea a la Santa el problema de la comuni
cación de la gracia:

«entendí que también recibe este sacrificio aunque esté en 
pecado el sacerdote, salvo que no se comunican las mercedes a 
su alma como a los que están en gracia: y no porque dejen de 
estar estas influencias en su fuerza que proceden de esta comuni
cación con que el Padre recibe este sacrificio, sino por falta de 
quien le ha de recibir; como no es por falta del sol no resplande
cer cuando da un pedazo de pez, como en uno de cristal»65.

El Padre recibe el sacrificio del Hijo en el alma del comulgante 
incluso si el sacerdote está en pecado mortal. Y la misma operación 
intradivina acaece al comulgar el sacerdote en esa situación salvo que 
las mercedes no le llegan por la responsabilidad del que está en peca
do. La pez ha cubierto el cristal y ya no le deja trasmitir la luz.

Teresa considera que la situación más grave se da en los herejes 
porque el cristal o espejo irradiantes de la luz que proviene del sol que 
la habita, ha sido roto por la herejía:

«dióseme a entender que estar un alma en pecado mortal es 
cubrirse este espejo de gran niebla y quedar muy negro, y así no 
se puede representar ni ver este Señor, aunque esté siempre pre
sente dándonos el ser; y que los herejes es como si el espejo fue
se quebrado, que es muy peor que oscurecido66.

La misma imagen se repite constantemente, el espejo queda negro 
por el pecado mortal y, en el caso de los herejes, quebrado. Pero, en 
ambos casos, se insiste en que el Señor sigue ahí presente, dando vida 
al hombre.

Es imposible comprender a Santa Teresa en este punto sin mencio
nar al demonio. Opinamos con García de la Concha que la «protago
nista de la historia...no es Teresa de Jesús sino Dios. Acertadamente se 
le ha calificado de 'epopeya' porque, en realidad, nos ofrece la crónica 
de una guerra entre Dios y el demonio...»67. El hombre no es el único 
responsable del pecado mortal. Una fuerza demoníaca intenta arran
carle de las aguas vivas en donde está plantado. Y aquí justamente nos 
encontramos ante una pequeña contradicción en los escritos teresianos 
porque el demonio -corresponsable con el hombre en la separación de



202

68
69
70

M 1.2.1.
M 1.2.2.
M 1.2.3.

Dios- es la misma tiniebla y oscuridad y, así, el hombre que peca mor
talmente se hace tiniebla:

«apartándonos de El, no puede ser agradable a sus ojos [las 
obras]; pues, en fin, el intento de quien hace un pecado mortal 
no es contentarle, sino hacer placer al demonio, que como es las 
mismas tinieblas, así la pobre alma queda hecha una misma 
tiniebla»68.

El pecador se alía con el enemigo a quien quiere agraciar hacién
dose tiniebla como él. Pero -nos preguntamos-, si queda hecho ti
niebla, ¿cómo es posible que Dios siga habitándolo?. A continuación 
leemos:

«así el alma que por su culpa se aparta de esta fuente y se 
planta en otra de muy negrísima agua y de muy mal olor, todo lo 
que corre de ella es la misma desventura y suciedad»6’.

Luego el pecado mortal no es simplemente apartarse de Dios. Es 
apartarse y plantarse en otra fuente, hundir la raíz del ser en el demo
nio. Pero, una vez dicho esto, Teresa vuelve sobre sus pasos; rectifica 
una interpretación que a todas luces sería exagerada y dice inmediata
mente después de la frase anterior:

«Es de considerar aquí que la fuente y aquel sol resplande
ciente que está en el centro del alma no pierde su resplandor y 
hermosura que siempre está dentro de ella, y cosa no puede qui
tar su hermosura. Mas si sobre un cristal que está al sol se pusie
se un paño muy negro, claro está que, aunque el sol dé en él, no 
hará su claridad operación en el cristal»70.

En conclusión, la imagen del hombre plantado en el demonio no 
llega a arrancarle de Dios, que sigue en su alma. Nada puede expulsar 
a Dios del centro del alma, tampoco el demonio.

Observemos que, cuando se trata de explicar el pecado mortal, 
nuestra autora denomina a Dios por medio de imágenes: sol, fuente, 
sol de justicia, agua viva... en todo caso, Dios. Es decir, nunca explí
citamente afirmará que el alma en pecado mortal esté habitada por la 
Trinidad. ¿Por qué, si el «Sol de «Justicia y «fuente» son imágenes de 
Dios, y Dios en su teología es Dios uno y trino?. La pregunta no tiene 
respuesta desde los escritos. Opinamos -una vez realizado el análisis 
de textos- que de la teología teresiana se deduce la presencia de Dios



I

71

203

72
73

e investigare», DOMÍNGUEZ 
teología de la gracia desde los

uno y trino en el centro del alma de aquellos que están en pecado 
mortal71. La ausencia de menciones explícitas nos advierte también 
sobre la diferencia entre el alma en pecado mortal y la que está en gra
cia como veremos enseguida.

Recapitulamos los datos descubiertos hasta el momento: No se 
pueden aplicar al pensamiento teresiano las categorías teológicas de 
la época, fundamentalmente tomistas. La terminología relativa al 
«justo» es fruto de la propia experiencia oracional; el caso concreto 
de M 1.1.1. es aislado y tomado de Osuna. Por tanto, no es defendi
ble basar en el término «justo» el concepto teresiano de justifica
ción. Junto a lo dicho, destacar que Teresa escribe para bautizados, 
redimidos por Cristo, elaborando una teología propia fundada en la 
experiencia, reflexionada y matizada por la oración y la doctrina de 
la Iglesia.

Segundo, el alma del cristiano en pecado mortal72 (aquella que no 
está en gracia) se encuentra incapacitada para recibir la luz, pero Dios 
sigue habitando en lo profundo. Luego, el no estar en gracia es una 
«situación» que corta la comunicación entre Dios y el alma, mientras 
que el alma «es» habitada por la luz. Lo «natural es» estar en gracia, es 
decir, no apartado de la fuente y sol que es Dios. Pecar es «apartarse» 
de la raíz donde el hombre está plantado. Por eso, lo natural, lo propio 
al hombre, es la comunicación con Dios. El pecado mortal como situa
ción de la persona que no está en gracia, interesa a nuestra autora en 
la «opción radical» planteada al hombre: o se está junto a la fuente de 
la vida, o el hombre se «aparta» de ella, por propia responsabilidad e 
inducido por el demonio73.

Aún no podemos afirmar que se trate de una presencia ontológica 
de Dios en el centro del alma, afirmación factible desde el nivel teoló
gico de la creaturalidad. Hemos analizado la situación del pecado 
mortal y la presencia de Dios en su alma visto desde la Alianza y la 
redención que aportó Jesucristo.

Hay que matizar que Dios siempre «está» y al mismo tiempo «viene» al hombre que le 
«ama y guarda sus mandamientos», como demostraremos más adelante.
O dicho con otro término sinónimo «apartarse» de Dios.
Evidentemente la opción fundamental de apartarse de Dios se concreta en actos pecamino
sos y hablará de ellos en varias ocasiones. Pero el interés esencial de su doctrina se enca
minó decididamente al dilema esencial: la opción personal por Dios o el demonio. Con 
razón leemos en Domínguez Reboiras: «A Teresa le interesa constatar el hecho de nuestro 
pecado y la necesidad y posibilidad de una superación del mismo. El interés se centra en el 
presente y en el futuro y no sobre un pasado inseguro 
REBOIRAS F., 'El amor vivo de Dios'. Apuntes para una 
escritos de Santa Teresa de lesús, a.c., I, 52.



74

75

204

C. Presencia de Dios uno y trino en el alma en gracia

Afirma Domínguez Reboiras: «Para Teresa Dios es causa de la gra
cia, pero la gracia no es algo separable de Dios. Dios es causa y es 
efecto de la gracia. Dios y gracia se confunden...Dios está en nosotros 
y existe en nuestro interior... estar en gracia es para Teresa una vida en 
Dios, una participación de la vida de Dios»74.

Lo «natural» al hombre es la presencia de Dios en su alma75; por su 
culpa, cuando éste se aparta de su fuente y raíz, que es Dios, se pierde 
la comunicación. «Estar en gracia», es obra absoluta de Dios pero tam
bién es decisión del hombre que puede «apartarse» y plantarse en otra 
fuente.

Ahora bien, dicha presencia plantea varios interrogantes: Si Dios 
«está» en el alma en pecado ¿por qué «viene»? o, dicho de otro modo: 
¿Qué relación se establece entre el «estar» y «venir» de Dios al alma?. 
¿Qué significa exactamente estar en gracia? ¿De qué modo colabora el 
hombre en dicha situación?

En las 7M la persona humana experimenta conscientemente, y de 
manera habitual, estar habitada en lo profundo del ser por las tres Per
sonas divinas; situación bien distinta es la del alma que se encuentra 
en pecado mortal, porque en el estado de gracia las mercedes de Dios 
redundan en beneficio del hombre, siendo capaz de recibir la comuni
cación divina y aprovecharse en la acción que realiza.

La interrelación del hombre con Dios, entendida por nuestra au
tora en su vertiente dinámica e histórica, hace posible que progresi
vamente el alma tome conciencia de la realidad dada previa y gratui
tamente. Además el dinamismo e historicismo que imprime Teresa a la 
totalidad del pensamiento teológico posibilita la comprensión del per
manente «estar» de Dios en el alma y su constante «venida».

En M 7.1.6. leemos que «vendría El y el Padre y el Espíritu Santo a 
morar con el alma que le ama y guarda sus mandamientos». Las Perso
nas «están» siempre dentro del hombre y «vienen» al alma que ama y 
guarda sus mandamientos76. Por tanto, «estar en gracia» es algo más 
que no estar en pecado mortal. El «estado de gracia» conlleva la flui-

DOMÍNGUEZ REBOIRAS F., 'El amor vivo de Dios'. Apuntes para una teología de la gra
cia desde los escritos de Santa Teresa de Jesús, a.c., II, 6 y 9; cf. también MARTÍN DEL 
BLANCO M., Hacia una teología existencia! de la gracia y del pecado en S. Teresa, «Teolo
gía espiritual» 62 (1977) 185-209.
La hermosura y dignidad del alma es «algo congénito a su propia naturaleza», GARRIDO 
).C., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresiana, o.c., 84.

76 «y como está con el alma que está en gracia», R 33.1 .cf. R 16.1, 6.9.



1

n

205

78
79

R 28., «Todo es dado de Dios», V 10.2.; cf. HERRAIZ M., Só/o Dios basta. Claves de la 
espiritualidad teresiana, Madrid 1981, 79-106.

«no hay diligencia que basie si el agua de la gracia nos quita Dios», V 14.9.
M 7.1.5.

dez en la comunicación de mercedes entre Dios y el alma, porque el 
espejo no está oscuro. Pero además añade otras connotaciones: La gra- 
tuidad absoluta de la gracia. Que el hombre participa y colabora en la 
venida de las tres Personas. Que el alma se da cuenta y tiene concien
cia de encontrarse habitada en su centro. La estructura teológica de 
una relación interpersonal dialéctica. Que las tres Personas «vienen» al 
alma. Explicamos a continuación cada uno de los asertos.

Debemos comenzar afirmando la absoluta prioridad y gratuidad de 
la gracia como donación libre del Señor:

Sobre el temor de pensar si no están en gracia: «Hija, muy 
diferente es la luz de las tinieblas. Yo soy fiel. Nadie se perderá 
sin entenderlo. Engañarse ha quien se asegure por regalos espi
rituales. La verdadera seguridad es el testimonio de la buena con
ciencia; mas nadie piense que por sí puede estar en luz, así 
como no podría hacer que no viniese la noche, porque depende 
de mí la gracia. El mejor remedio que puede haber para detener 
la luz, es entender que no puede nada y que le viene de mí; por
que aunque esté en ella, en un punto que yo me aparte, vendrá 
la noche. Esta es la verdadera humildad, conocer lo que puede y 
lo que yo puedo77.

La «buena conciencia» del hombre es presentada como criterio 
que evita la ignorancia sobre el estado en que se encuentra el alma, 
pero resulta insuficiente porque el hombre no se basta a sí mismo para 
asegurarse de estar en la «luz»: «porque «depende de mí la gracia» y 
«le viene de mí»78.

Junto a la total prioridad y gratuidad de la gracia (fundada en la 
diferencia que existe entre el hombre y el Señor y origen de la ver
dadera humildad), ha de situarse la decidida colaboración de la per
sona humana, que consiste, primeramente, en haberse apartado del 
pecado para estar en gracia ayudada por la misericordia de Dios:

«No hablamos ahora con ellas, sino con las que ya, por la 
misericordia de Dios, han hecho penitencia por sus pecados y 
están en gracia»79.

El hombre en pecado, en primer lugar, ha de salir de él; Ahora 
bien, la realidad del pecado (como consecuencia del primer pecado de



206

Adán) acompaña al hombre viador. Teresa propone la opción fun
damental, la ruptura con el pecado mortal por el cual el hombre se 
aparta de Dios. Pero, fijándose en los prototipos evangélicos, la 
Magdalena y la Samaritana, anima a la búsqueda de Dios aunque el 
hombre esté inmerso en el pecado. Creo que no se ha destacado 
suficientemente la respuesta de la Santa a San Juan de la Cruz en el 
«Vejamen»; más allá de la «ironía» propia del estilo literario del 
«Vejamen» se esconde una profunda verdad teológica y quizás dos 
concepciones teológicas diferentes. Para Santa Teresa el hombre 
debe «buscar» a Dios sea cual sea su situación personal de pecador. 
Merece la pena reproducir el párrafo: «Harto buena doctrina dice en 
su respuesta, para quien quisiere hacer los ejercicios que hacen en 
la Compañía de Jesús, mas no para nuestro propósito. Caro costaría, 
si no pudiésemos buscar a Dios sino cuando estuviésemos muertos 
al mundo. No lo estaba la Magdalena, ni la Samaritana, ni la Cana- 
nea, cuando le hallaron...Dios me libre de gente tan espiritual, que 
todo lo quiere hacer contemplación perfecta, dé do diere» (cf. Vej 6 
y 7).

En segundo lugar, ha de establecer una relación positiva con Dios 
basada en el amor y guarda de sus mandamientos. Mediante un pro
ceso y un proyecto de amor y conocimiento de Dios, que se realiza en 
la historia personal, el hombre va vislumbrando el misterio de Dios 
uno y trino.

El hombre colabora y participa pero no condiciona de ningún 
modo la libertad de Dios quien, aunque no deja de darse a los que se 
dan a El, conserva siempre su libertad infinita. Nuestra Santa solventa 
el grave problema teológico de la correspondencia entre gracia y cola
boración del hombre con la agudeza que la caracteriza. Es decir que, 
salvaguardando la libertad de Dios en orden a la gracia, mantiene al 
mismo tiempo la equivalencia entre donación de Dios y respuesta del 
hombre, centrando el problema en la persona humana. En mi opinión, 
el texto que presento a continuación es el mejor exponente de la doc
trina de la gracia en nuestra autora:

«Parece que quiero decir que podemos quitar y poner en 
Dios, pues digo que El es la morada y la podemos nosotras 
fabricar para meternos en ella. Y ¡cómo si podemos!, no quitar 
de Dios ni poner, sino quitar de nosotros y poner, como hacer 
estos gusanitos; que no habremos acabado de hacer en esto 
todo lo que podemos, cuando este trabajillo, que no es nada, 
junte Dios con su grandeza y le dé tan gran valor que el mis
mo Señor sea el premio de esta obra. Y así como ha sido el 
que ha puesto la mayor costa, así quiere juntar nuestros traba-



207

80 M 5.2.5. La teología de la gracia teresiana se ve enriquecida con una nueva lectura de M 
5.1.3 : «Mas mirad, hijas, que para esto que tratamos no quiere que os quedéis con nada; 
poco o mucho, todo lo quiere para sí, y conforme a lo que entendiereis de vos que os han 
dado, se os harán mayores o menores mercedes». La lectura habitual, aveys dado cambiaba 
totalmente el significado. La donación de sí y la toma de conciencia agradecida de las mer
cedes recibidas posibilitan nuevos avances en el camino de la gracia y la colaboración 
humana, cf. Edición crítica del «Castillo Interior» (Burgos 1990), 74,2 del autógrafo y la 
transcripción.

81 «más cuando el alma a quien Dios hace estas mercedes se dispone», M 5.2.1.

82 Más adelante estudiaremos detenidamente en qué consiste la disposición del hombre. De 
momento únicamente analizamos el aspecto de la gracia. Capítulo VI.

83 Para el uso del término «dialéctica» remitimos al capítulo cristológico desde donde adquie
re pleno significado, cf. Capítulo V, 1, H.

jillos con los grandes que padeció Su Majestad y que todo sea 
una cosa»811.

Insistimos en que el «estado de gracia» denota el aspecto de su
peración de su máximo oponente antagónico, el pecado mortal.

Viene a continuación una relación interpersonal fundamentada en 
la redención de Cristo por la cruz: El ha sido quien «ha puesto la ma
yor costa» por los grandes trabajos que «padeció»; la redención de 
Cristo se convierte así en la condición de posibilidad de una nueva his
toria de amor y conocimiento, merced a la cual el hombre puede 
esconderse y transformarse en Cristo, y por El en Dios uno y trino; con
dición de posibilidad no determinante para el mismo Dios, que conser
va siempre la libertad de autodonación, pero a la que siempre está dis
puesto si la persona humana colabora; colaboración que no modifica 
el ser divino, porque el hombre «no puede quitar ni poner en Dios», 
aunque sí pueda «disponerse»81 y «quitar de nosotros y poner», con 
unos pequeños «trabajiIlos» que junta el Señor con los grandes trabajos 
y padecimientos de la Pasión y muerte en Cruz. Primacía de la gracia, 
libre autodonación de Dios y colaboración del hombre por su «disposi
ción»82 configuran la relación dinámica e histórica que definimos como 
relación dialéctica83.

La relación interpersonal de mutua autodonación provoca una pro
gresiva toma de conciencia por parte del hombre de sentirse y experi
mentarse habitado, en la raíz más profunda de su ser, por las tres Perso
nas. Si sentir algo equivale a experimentarlo -como ya demostramos 
en el capítulo anterior-, la presencia trinitaria es experimentada, en 
conformidad con la cercanía al centro del alma, mediante el proceso 
de espiritualización que le permite adentrarse en lo profundo del ser; 
cuanta mayor es la aproximación al centro, más se experimenta la pre
sencia trinitaria, como lo demuestra la experiencia personal de la Santa 
y el planteamiento de sus escritos en diversas moradas o «aguas»:



t

208

84
85

«Digo que está más cerca el agua, porque la gracia clase más 
claramente a conocer al alma»84.

En consecuencia, debemos distinguir entre «gracia», como auto- 
donación de Dios y conciencia del hombre de dicha gracia. Cuanto 
más cerca está el hombre de la «gracia», que es el mismo Dios -ex
presado simbólicamente en el «agua»-, mayor conciencia tiene en la 
relación personal de estar inhabitado por Dios uno y trino. A su vez, el 
mismo Dios «está» y «viene» al hombre. Es imposible entender la apa
rente aporía desde posiciones teológicas inamovibles ajenas al pensa
miento teresiano. En él todo es dinamismo e historia. La aproximación 
al centro por el proceso de espiritualización aumenta la toma de con
ciencia, por parte de la persona, del Dios personal que la habita, 
mediante la gracia divina y la disposición humana.

El Dios personal, cuya huella se descubre en todo lo criado, esta 
presente dentro del alma en gracia sin dejar de estar en las demás cria
turas:

«Parecíame que de dentro de mi alma -que estaban y vía yo 
estas tres Personas- se comunicaban a todo lo criado, no hacien
do falta de estar conmigo»85.

La comunicación, característica esencial de Dios y gracia en cuan
to autodonación personal, se trasmite a todo lo criado porque nada ni 
nadie agota el ser de Dios. La unión del alma en gracia con Dios trino 
es explicada en la misma «Relación» por medio de una imagen:

«como cuando en una esponja se incorpora y embebe el 
agua; así me parecía mi alma que se henchía de aquella divini
dad y por cierta manera gozaba en sí y tenía las tres Personas».

Como el agua se embebe en la esponja así Dios se junta con el 
alma sin dejar de estar con las demás criaturas. La razón ultima estriba 
en la relación dialéctica, mediante la cual Dios es omnipresente y 
habita el fondo del ser. Por ello -como se demostrará mas claramente 
desde la cristología-, Dios está en el hombre y el hombre está en Dios.

La estructura de las sextas moradas demuestra la importancia de la 
relación dialéctica: El capítulo séptimo es cristológico: la corporeidad 
manifestada en la sacratísima Humanidad de Cristo se constituye en la 
vía privilegiada de acceso a Dios, quien se manifiesta «dentro» del

V 14.2.
R 18. El texto paralelo se encuentra en la R 45: «Una vez entendí cómo estaba el Señor en 
todas las cosas y cómo en el alma, y púsoseme comparación de una esponja que embebe 

el agua en sí*.



209

D. Dios está en el alma por presencia, potencia y esencia.

Los datos aportados hasta aquí contienen parte de la indudable ori
ginalidad de la teología teresiana. Pero aún queda por escudriñar el 
aspecto que terminará por definirla y hará factible la visión de conjun
to sobre la presencia de Dios en el alma y la inhabitación de la Trini
dad. Lo formulamos como interrogante: ¿Qué dicen los escritos teresia-

86 M 6.10.2. El capítulo 11 de sextas moradas lo podemos definir como la experiencia mística 
de la ausencia divina, o dicho con palabras teresianas de la «pena sabrosa». En M 6.11.2 
debemos leer: «que por el tiempo que dura es imposible tener memoria de cosa de nuestro 
Señor*, donde siempre habíamos leído de nuestro ser. cf. Edición crítica del «Castillo Inte
rior* (Burgos 1990), 186,5

87 M 6.10.3.
88 R18.
89 GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresiana, o.c., 111.

alma por las visiones intelectuales (capítulo octavo) y las visiones ima
ginarias (capítulo noveno). El capítulo décimo cambia de perspectiva 
porque el hombre contempla a Dios en sí mismo:

«adonde le da el Señor a entender grandes secretos, que 
parece los ve en el mismo Dios...se le descubre cómo en Dios se 
ven todas las cosas y las tiene todas en sí mismo»86.

En consecuencia el alma descubre la comunicación de Dios de di
versas maneras dentro del alma o en el mismo Dios. Y en El contempla 
como el apartarse del palacio grande y hermoso que es Dios (realidad 
del pecado) lo sufre Dios dentro de Sí:

«Hagamos ahora cuenta que es Dios como una morada o 
palacio muy grande y hermoso y que este palacio, como digo, es 
el mismo Dios. ¿Por ventura puede el pecador, para hacer sus 
maldades, apartase de este palacio? No, por cierto; sino que den
tro en el mismo palacio, que es el mismo Dios, pasan las abomi
naciones y deshonestidades y maldades que hacemos los peca
dores...que es la mayor maldad del mundo ver que sufre Dios 
nuestro Criador tantas a sus criaturas dentro en Sí mismo»87

Estas palabras únicamente pueden entenderse desde la experiencia 
vivida en 1571, cuando el Señor le dice que no trabaje por «tenerme a 
Mí encerrado en ti, sino de encerrarte tú en Mí»88.

En definitiva, el alma en gracia es contemplada por la Santa como 
una situación de intimidad y amistad entre el alma y Dios, el cual resi
de en lo interior y penetra todas las manifestaciones del espíritu, 
expandiéndose desde el interior8’.



210

90
91
92

M 5.1.10.
M 5.1.9.
V 18.15.

nos a propósito de la presencia de Dios en todas las cosas?. Entende
mos que, metodológicamente, no debemos obviar la cuestión, porque, 
solamente comparando las conclusiones sucesivas a las que vamos lle
gando, comprenderemos la teología teresiana en su unidad. Presenta
mos el texto:

Yo sé de una persona que no había llegado a su noticia que 
estaba Dios en todas las cosas por presencia y potencia y esen
cia, y de una merced que le hizo Dios de esta suerte le vino a 
creer de manera, que aunque un medioletrado de los que tengo 
dichos a quien preguntó cómo estaba Dios en nosotros (él sabía 
tan poco como ella antes que Dios se lo diese entender) le dijo 
que no estaba más de por gracia, ella tenía ya tan fija la verdad, 
que no le creyó y preguntólo a otros que le dijeron la verdad, 
con que se consoló mucho»90.

Acaba de explicar que 'Dios fija a sí mismo en lo interior de aquel 
alma de manera que cuando torna en sí en ninguna manera pueda 
dudar que estuvo en Dios y Dios en ella»91. La persona que pregunta es 
la misma Teresa. La cuestión queda formulada de dos maneras, no 
idénticas: cómo está Dios en todas las cosas y cómo está en nosotros. 
La experiencia le indica que Dios está en todas las cosas y dentro del 
alma, aunque no tiene conocimiento intelectual del hecho. El «medio- 
letrado» le responde que solamente está por gracia.

Existe un texto paralelo autobiográfico que repite exactamente el 
de «Moradas»:

«Acaecióme a mí una ignorancia al principio, que no sabía 
que estaba Dios en todas las cosas, y como me parecía estar tan 
presente, parecíame imposible. Dejar de creer que estaba allí no 
podía, parecerme casi claro había entendido estar allí su misma 
presencia. Los que no tenían letras me decían que estaba sólo 
por gracia. Yo no lo podía creer, porque como digo, parecíame 
estar presente y así andaba con pena. Un gran letrado de la 
Orden del glorioso Santo Domingo me quitó de esta duda, que 
me dijo estar presente, y cómo se comunicaba con nosotros, que 
me consoló harto»92.

La presencia «en todas las cosas» al ser más general contiene la 
presencia de Dios en el alma. La procedencia de la respuesta del domi
nico no puede ser otra que la conocida tesis de Sto. Tomás quien dis-



T

97

211

93
94
95
96

ST.1, q.43, a.3.
GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresiana, o.c., 92 y 94.
GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o.c., 69 y 70 
DOMÍNGUEZ REBOIRAS F., 'El amor vivo de Dios'. Apuntes para una teología de la gracia 
desde los escritos de Santa Teresa de Jesús, o.c.,11, 11.
GABRIELE DI S. MARIA MAGDALENA, Realizzazioni. L'inhabitazion divina in S. Teresa di 
Gesú, «Vita Carmelitana», 6 (1943) 26-45.

tingue presencia de inmensidad y presencia por gracia santificante 
mediante el conocimiento y amor en el justificado''3. Por otra parte, la 
respuesta del dominico que memoriza Teresa alude a la presencia de 
inmensidad.

La interpretación de estos dos párrafos tiene una larga historia 
entre los teresianistas. J.C. Garrido, al comentar este texto afirma que 
se trata «de una percepción 'sobrenatural' que tiene por objeto la pre
sencia de Dios en todas las cosas y en especial en nuestras 
almas...estamos ante la experiencia de la presencia de Dios en virtud 
de su inmensidad...Dios no sólo está dentro de sí por gracia, ya que 
naturalmente extiende su presencia a todo lo que es»94.

García Ordás destaca el carácter teológico de esta primera gracia 
«sobrenatural» pasiva e infusa, buscando la solución en descubrir el 
«sentido» que tiene en la Santa la «presencia por gracia»; «La expre
sión por «presencia, potencia y esencia» -opina García Ordás- nos 
hace pensar en una presencia natural; sin embargo, para Teresa signifi
ca simplemente 'presencia real'. Esto nos demuestra que no entendió 
las explicaciones del teólogo dominico y que sólo le interesaba saber 
que Dios estaba en 'nosotros realmente presente'»; el autor concluye 
afirmando que «se refiere a la presencia sobrenatural de Dios en nues
tras almas»95.

Para Domínguez Reboiras «se trata de una verdadera presencia y 
no de una forma intrincada y rara de 'presentía Dei', no es un estar por 
medio de la gracia como si la gracia fuera algo distinto a Dios. Dios 
está presente, tal y como suena. Dios mismo se nos comunica’6.

El primero en opinar sobre la cuestión fue Gabriele di S. María 
Maddalena97; según este autor, Teresa escribe antes de las discusiones 
teológicas entre Vázquez y Suárez que concluyeron con la certeza de 
la presencia de Dios por gracia en el alma de manera podíamos decir 
«real». La presencia por «inmensidad», equivalente a la expresión «por 
presencia, potencia y esencia», no tenía en tiempos de la Santa, ni una 
amplia difusión, ni una terminología definida, como lo atestigua la 
posición de Vázquez, quien no atribuía a la gracia otra presencia que 
la «intencional» y «afectiva», como corresponde al objeto conocido y



212

amado, sin que por ello, dicha presencia pueda considerarse «real». La 
contestación del teólogo a la Santa iría en este sentido: ignorando la 
presencia por «inmensidad», su afirmación de que sólo estaba por gra
cia equivaldría a negar cualquier tipo de presencia «real» de Dios en el 
alma, lo que contrastaba fuertemente con la propia experiencia de la 
Santa. Concluye el autor asegurando que «la fórmula por presencia, 
por potencia y por esencia, para Santa Teresa sirve para caracterizar la 
realidad de la presencia divina, realidad que ella atribuirá... también a 
la inhabitación de la Trinidad en el alma, la que efectivamente resulta 
de la gracia»98.

La solución al enigma vendrá dada, no tanto por la interpretación 
del texto tomista, ni tan siquiera por el tipo de merced concedida, 
como por la comprensión y posterior uso de la frase en los escritos 
teresianos. Es decir, en nuestra opinión, la única vía interpretativa con
siste en la aplicación que la autora hace de la frase «estaba Dios en 
todas las cosas por presencia y potencia y esencia», sin olvidar otros 
contenidos teológicos correlacionados.

En la Relación 54 , escrita en Sevilla en el año 1575, encontramos 
la respuesta a nuestros interrogantes:

«Estaba una vez recogida con esta compañía que traigo 
siempre en el alma y parecióme estar Dios de manera en ella, 
que me acordé de cuando San Pedro dijo: «Tú eres Cristo, hijo 
de Dios vivo»; porque así estaba Dios vivo en mi alma. Esto no 
es como otras visiones, porque lleve fuerza con la fe; de manera 
que no se puede dudar que está la Trinidad por presencia y por 
potencia y esencia en nuestras almas. Es cosa de grandísimo pro
vecho entender esta verdad. Y como estaba espantada de ver tan
ta majestad en cosa tan baja como mi alma, entendí: «No es 
baja, hija, pues está hecha a mi imagen». También entendí algu
nas cosas de la causa por qué Dios se deleita con las almas más 
que con otras criaturas, tan delicadas que, aunque el entendi
miento las entendió de presto no las sabré decir».

Constatamos que, primero, Dios está vivo en el alma, Dios uno y 
trino; segundo, «por presencia y por potencia y esencia» significa que 
realmente está vivo en su interior, sin posibilidad de duda. Así lo enten
día también el infatigable compañero de la Santa, Julián de Avila:

«Una cosa es creer y entender que Dios está en todas las cosas

98 Ibid., 29; un resumen del problema en MAURY BUENDIA M., Puntos clave en la interpre
tación teológica de la experiencia teresiana de la gracia, «Monte Carmelo» 40 (1987) 283- 
302.



i

101

213

por esencia, e presencia, e potencia, y otra cosa es cuando Dios 
quiere que el alma, no solamente tenga noticia de su presencia, sino 
que también se dé a gustar y que actualmente sienta el alma quam 
suavis est Dominus»”.
Opino que no debe interpretarse en el sentido de una presencia de 

inmensidad. Tercero, se relaciona la presencia de Dios trino en el alma 
con la creación, «está hecha a mi imagen». La creación a imagen abre 
y cierra el libro «Moradas» con una ciara intencionalidad teológica.

En conclusión, Teresa no distingue los dos planos de presencia, 
creacional y de justificación, tal y como lo explicaba la teología to
mista. Sencillamente no se plantea la pregunta al modo que lo hacían 
los teólogos de escuela; descubre la presencia de Dios en su alma y 
unlversaliza su experiencia hasta las últimas consecuencias: la crea
ción a imagen de Dios. Dios está ontológicamente en el alma'00. 
¿Cómo explicar de otro modo la presencia de Dios en quien no está en 
gracia?'01.

Gracián fue quien más conscientemente vio la novedad del plan
teamiento y quien modificó sustancialmente el manuscrito en este punto, 
no sólo en M 7.1., como vimos, sino en M 1.2.1. Hablando del alma que 
no está en gracia y rota la comunicación natural que tiene por la crea
ción a imagen de Dios, a la frase teresiana, «con estarse el mismo sol 
que le daba tanto resplandor y hermosura todavía en el centro de su 
alma», añadió entre líneas, «por esencia, presencia», queriendo evitar la 
identificación de los dos planos, creacional y de justificación'02.

Creemos, y ésta es nuestra última opinión al respecto que, para 
interpretar el contenido de la frase, no sólo debemos centrarnos en el 
empleo que Teresa hace de la misma, sino examinar sobre todo su 
segunda parte. Teresa explica que Dios está en el alma haciéndose sen
tir y no sólo por gracia:

«se experimenta...esto no solo por gracia, sino porque quiere
dar a sentir esta presencia»103

99 Julián de Avila: Vida de Santa Teresa de Jesús, Madrid 1881, 55.
100 «la Santísima Trinidad que sustancialmente mora en el alma»: el. EFRÉN DE LA MADRE DE 

DIOS, Doctrina de S. Teresa sobre la Santísima Trinidad, «Rev. de Espir.», 87-89 (1963) 768 
Eírén critica a Garrido que no se atreva a romper con los prejuicios y las distinciones entre 
presencia por inmensidad y por gracia. El Dios que halla dentro de sí, es el Dios Creador, 
que en sí mismo es Trinidad y llena todas las cosas «por presencia, potencia y esencia», 
EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS, en el Prólogo a GARRIDO J.C., Experiencia de la vida 
sobrenatural en la vida teresiana, o.c., 10 y 15

102 Remitimos a la p. +++ del presente trabajo.

103 R6.9.



las séptimas moradas

214

Deducimos que estar por gracia significa que Dios está presente- 
pero sin que el sujeto humano tome conciencia de ello104. Sin embargo, 
además de estar por gracia, el hombre puede experimentar (sentir) 
dicha presencia; entonces Teresa empleará la frase «por presencia, 
potencia y esencia». La raíz del problema no es, por tanto, la interpre
tación teológica desde los presupuestos de la teología tomista, sino 
desde la teoría del conocimiento propia de la autora. Teresa memoriza 
una frase teológica que después utiliza dentro de sus propios esque
mas, aplicándola al problema del conocimiento humano de las realida
des divinas.

4. La pneumatología teresiana en

(104) Coincido con García Ordás cuando afirma:»La expresión 'por presencia, potencia y esencia nos 
hace pensar en una presencia natural; sin embargo, para Teresa significa simplemente 'presencia 
real'», GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o.c.,70.

(105) En el Diccionario de abreviaturas no consta la utilizada por la Santa para designar al Espíri
tu Santo, «SSto» escribirá ella. Por el contrario, el resto de abreviaturas utilizadas en sus 
escritos eran de uso corriente- Cf. RIESCO TERRERO, ÁNGEL, Diccionario de abreviaturas 
hispanas de los siglos XIII al XVIII, Salamanca 1983, pp. 173 y 486
La última edición del «Castillo Interior» ha descubierto nuevas menciones explícitas al Espíritu 
Santo, de manera que comparece la tercera persona de la Trinidad en las siguientes ocasiones 
101,17 102,5 113,15 125,2 196,23, todas ellas en su forma habitual abreviada. Además de 
50,19 y 81,19 escrito con todas las letras. Cf. Edición crítica del «Castillo Interior» (Burgos 1990).

(106) GARCÍA ORDÁS A.M., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresiana, o.c . 90- 
111, engloba la teología trinitaria teresiana en el concepto: «comunión personal».

La pneumatología teresiana es más implícita que explícita105. Su 
teología, fundamentalmente es cristológica en la Trinidad de Personas. 
Los abusos iluministas hicieron de los «recogidos» garantes de una 
ortodoxia que debía mantener el equilibrio necesario entre experiencia 
y fe, pneumatología y respeto a la tradición dogmática sobre Dios uno 
y trino. Privar al Espíritu Santo de la obligada interrelación con las Per
sonas divinas y absolutizar su papel frente a la Tradición cristológica 
era un riesgo evidente de la época. Posiblemente por esta razón, los 
escritos de Santa Teresa contienen una rica pneumatología, difícilmen
te comprensible en una primera lectura.

El lector actual, ajeno a las controversias inquisitoriales e ilumi
nistas, debe intentar descubrir el entramado pneumatológico y, particu
larmente, la misión «ad extra» del Espíritu Santo en el proceso santifi- 
cador del hombre. La pregunta es la siguiente: ¿Cuál es la misión «ad 
extra» del Espíritu en el proceso de inhabitación de Dios trino en el 
centro del alma? y de modo más general: ¿Cuál es la teología del Espí
ritu Santo en Santa Teresa?106.



107

215

108

109
110

El problema de los nombres divinos ha sido estudiada por PELLISSON N., Les noms divins 
dans l'oeuvre de sainte Thérése, en Eludes sur sainte Thérése, 57-185.

M7.1.9.
M 7.2.1.
M 7.3.9.

i
■

-

Abordaremos el problema desde dos ángulos: El problema de los 
nombres de Dios como base de una recta interpretación de las ope
raciones «ad extra» de la Trinidad. Y, en un segundo momento, el es
tudio de la pneumatología en tres aspectos: la gracia, la mediación en 
el amor y la relación del Espíritu con Cristo.

A. El problema de los nombres de Dios

Los teresianistas han sostenido acertadamente que los libros escri
tos por nuestra autora se caracterizan por el constante diálogo entre la 
persona humana y Dios; ellos dos son los auténticos protagonistas; por 
ello, no son de extrañar las variadas denominaciones de Dios o el rico 
vocabulario para designar al hombre.

Cuando las Persona divinas son citadas explícitamente: Padre, 
Hijo, Espíritu Santo, Jesucristo, Cristo, al lector no le cabe duda de 
quién es el sujeto o interlocutor divino. El problema surge desde di
versos ángulos: al pretender interpretar teológicamente la obra y com
probar que un mismo nombre se aplica a más de una Persona divina; 
al querer especificar la Persona que concede una determinada merced 
o, por último, la dificultad que representa explicitar si las distintas 
denominaciones simbólicas de Dios se refieren a una determinada Per
sona o a la unidad de Dios107.

«Dios», «Señor», «Su Majestad», «Rey», «Criador»...son los 
nombres de Dios que con mayor frecuencia aparecen en la obra, 
junto a otros de carácter simbólico como «Sol de Justicia», «agua» 
«fuente»...

Comprobaremos la existencia del problema con algunos ejempL 
En el capítulo primero de las séptimas moradas las tres Personas haL 
tan el centro del alma, pero es Dios el sujeto de la acción divina, 
«como se le manifiesta la primera vez y otras algunas que quiere Dios 
hacerle este regalo»'08. En las mismas moradas, el matrimonio espiritual 
se consuma entre Cristo y la persona humana, aunque la merced la 
conceda Dios, «la primera vez que Dios hace esta merced»109. El alma 
transformada en Cristo ha quedado cristificada, en el tercer capítulo, 
por «el particular cuidado que Dios tiene de comunicarse con noso
tros...adonde está Dios en nuestra alma»110. En consecuencia, un pri-



216

111

112
11.3

114

C 27.1.

C 35.3.
Dificultad señalada también por PELLISSON N., o.c„ p. 1 30

R 33.3.

B. Las operaciones «ad extra» de la Trinidad

Creemos que la razón última origen de la confusión estriba en la 
^articular concepción teológica de las operaciones «ad extra» de la Tri
nidad. En todas ellas intervienen las tres Personas indistintamente aun
que una en concreto sea el sujeto de la acción:

«Lo que a mí se me representó, son tres Personas distintas, 
que cada una se puede mirar y hablar por sí. Y después he pen
sado que sólo el Hijo tomó carne humana, por donde se ve esta 
verdad...En todas tres Personas no hay más de un querer y un 
poder y un señorío, de manera que ninguna cosa puede una sin 
otra, sino que de cuantas criaturas hay es sólo un Criador. 
¿Podría el Hijo crear una hormiga sin el Padre? No que es todo 
un poder y lo mismo el Espíritu Santo...¿Podrá el Padre estar sin 
el Hijo y sin el Espíritu Santo? No, porque es una esencia, y 
adonde está el uno están todas tres, que no se pueden 
dividir...Bien sé yo que en aquella obra (encarnación del Hijo) 
tan maravillosa que estaban todas tres...»"4.

mer problema consistirá en dilucidar la relación entre unidad de esen
cia y la diferencia de Personas en Dios.

«Señor», en principio, es nombre aplicado a Cristo; sin embargo, 
en algunos lugares se refiere al Padre: «Padre nuestro que estás en los 
cielos. ¡Oh Señor mío, cómo parecéis Padre de tal Hijo y cómo parece 
vuestro Hijo hijo de tal Padre! ¡Bendito seáis por siempre jamás! ¿No 
fuera al fin de la oración esta merced, Señor, tan grande?»"1. Lo mismo 
podemos decir de «Su Majestad»: «Padre santo que estás en los cie
los...en nombre del buen jesús supliquemos a Su Majestad»"-'.

Por último, ¿las denominaciones de orden simbólico se refieren a 
Dios uno, o alguna de ellas contiene una teología implícita de una de
terminada Persona?"3.

El análisis teológico preferiría una mayor concisión en la desig
nación de los nombres de Dios que permitiera conocer exactamente la 
Persona divina que concede una determinada merced. En su defecto, 
precisamos una explicación de la teología subyacente que dé razón de 
este proceder y, si es posible, deducir una norma hermenéutica aplica
ble a toda la obra.



217

115 Teresa participa, en este aspecto, de una amplia corriente teológica occidental. S. Agustín 
utiliza las ternas psicológicas del hombre, (memoria, inteligencia, voluntad, amor etc.) 
para explicar los procesos internos de la vida divina acentuando que toda actividad de Dios 
«ad extra» parte de su única esencia, común a las tres Personas. De Trin. II 17, 32. cf. 
RAHNER K„ Teología de la Trinidad en S.M VI, 755. En la misma línea teológica Sto. 
Tom<ás sostuvo la tesis de que cualquiera de las tres Personas podría haberse encarnado, cf. 
ST. III, q.3, a.5. El IV Concilio de Letrán confirmó la existencia de un solo principio de 
acción en la actividad «ad extra» y que incluso la encarnación del Hijo es obra común de 
toda la Trinidad, cf. D.428-429.

116 R47.
117 M 5.2.4.
118 ÁLVAREZ T, Teresa de Jesús. Obras completas, 882, nota 5.

Se le representan tres Personas distintas subrayando con ello la 
diferencia entre ellas; diferencia que comprueba en la encarnación del 
Hijo «por donde se ve esta verdad»; al mismo tiempo las tres son una 
unidad de voluntad, poder y señorío. De la unidad del ser de Dios 
deduce que la acción creacional es obra de un solo Criador. La Trini
dad económica o las operaciones «ad extra» de Dios siempre se reali
zan en la unidad, al ser tres Personas en una sola esencia"5.

En la encarnación del Hijo, cuando «tomó carne humana» -caso 
más palpable de distinción en las operaciones «ad extra»-, «estaban 
todas tres». Tres años más tarde vuelve a tener una visión de la unidad 
y distinción de las tres Personas y tampoco especifica el porqué de la 
encarnación del Hijo. El Señor le da a entender cómo siendo una cosa 
son divisas:

«He quedado de aquí a no poder pensar ninguna de las Tres 
Personas divinas, sin entender que son todas tres, de manera que 
estaba yo hoy considerando cómo siendo tan una cosa, había 
tomado carne humana el Hijo solo, y dióme el Señor a entender 
cómo con ser una cosa eran divisas»"6.

Al querer fundamentar en la Escritura la historia del gusano de 
seda que, como sabemos, termina muriendo en Cristo, la Santa duda si 
nuestra vida está escondida en Dios o en Cristo:

«En una parte me parece he leído u oído que nuestra vida 
está escondida en Cristo , o en Dios, que todo es uno, o que 
nuestra vida es Cristo»"7.

Gracián y Fray Luis enmendaron el texto por lo que suponían era 
una imprecisión en el tratamiento de la Escritura. Según T. Alvarez sen
cillamente la Santa «no quiere comprometer su palabra en una cita ale
gada de memoria»"8. También es posible que exista la misma razón 
teológica aducida anteriormente: Que nuestra vida esté escondida en 
Dios o en Cristo no afecta a lo esencial porque «todo es uno».



218

Concluimos que, reconociendo y experimentando la distinción 
de Personas, Teresa privilegia la unidad de Dios en las operaciones 
«ad extra». El acentuarla traerá consigo la despreocupación por 
especificar en cada ocasión la Persona divina que concede una mer
ced determinada, porque, en última instancia, es Dios uno quien la 
otorga.

A pesar de ello podemos dar algunos criterios generales: El 
interlocutor divino de toda la obra es Cristo; por tanto, salvo que el 
sujeto específico de la frase sea el Padre o bien éste se deduzca del 
contexto inmediato, las denominaciones «Señor» y «Su Majestad» 
se refieren a Cristo. En cuanto a las denominaciones de tipo simbó
lico: «calor», «fuego» etc., deberán analizarse separadamente para 
comprobar si son aplicadas a las tres Personas o a una de ellas 
diferenciadamente; en todo caso se trataría de una teología implíci
ta que entraña serias dificultades de explicitación desde el análisis 
textual.

C. La misión del Espíritu Santo en el matrimonio espiritual

Analizando el contenido de la comunicación de Dios trino, descu
brimos cómo el Espíritu Santo aporta al alma el don de sentir la ca
ridad. Ahora, nos preguntamos: ¿Qué significa exactamente «sentir la 
caridad con encendimiento en el alma?.

El Espíritu participa al hombre la gracia divina mediante el «auxilio 
general», comunicándole el calor que vivifica su vida de creyente. 
Además, actúa directamente en el amor humano, clave suprema del 
proceso de espiritualización del hombre, el cual posibilita la unión con 
Dios. Y, por último, las acciones «ad extra» del Espíritu confirman y 
estimulan la obra de Cristo.

a. El Espíritu Santo y el «auxilio general»

El punto central de la pneumatología teresiana lo hallamos en la 
alegoría del gusano de seda (en las moradas quintas), porque en ella 
los diversos elementos de la alegoría tienen una aplicación concreta a 
la vida espiritual, ocupando un lugar privilegiado el Espíritu Santo. Su 
análisis puede permitirnos deducir la función específica del Espíritu 
Santo.

Como es sabido -no me extiendo en ello-, Teresa introduce en el 
segundo capítulo de las moradas quintas un nuevo símbolo, el gusano 
de seda que, junto al castillo y el matrimonio espiritual, configuran 
simbólicamente el libro. Primero expondrá el proceso del gusano de



219

119
120
121

M 5.2.2.
M 5.2.3.
M 5.2.4.

seda para, después, aplicarle a cada una de las partes el corres
pondiente significado cristiano.

Reproducimos por su interés la historia del gusano de seda:

«Ya habréis oído sus maravillas en cómo se cría la seda, 
que sólo El pudo hacer semejante invención, y cómo de una 
simiente, que es a manera de granos de pimienta pequeños 
(que yo nunca la he visto, sino oído, y así si algo fuere torcido 
no es mía la culpa), con el calor, en comenzando a haber hoja 
en los morales, comienza esta simiente a vivir; que hasta que 
hay este mantenimiento de que se sustentan, se está muerta; y 
con hojas de moral se crían, hasta que, después de grandes, 
les ponen unas ramillas y allí con las boquillas van de sí mis
mos hilando la seda y hacen unos capuchillos muy apretados 
adonde se encierran; y acaba este gusano que es grande y feo, 
y sale del mismo capucho una mariposica blanca, muy gracio
sa»"9.

A continuación da la aplicación de cada elemento de la alegoría:

«Entonces comienza a tener vida este gusano, cuando con el 
calor del Espíritu Santo se comienza a aprovechar del auxilio 
general que a todos nos da Dios y cuando comienza a aprove
charse de los remedios que dejó en su Iglesia, así de continuar 
las confesiones, como con buenas lecciones y sermones, que es 
el remedio que un alma que está muerta en su descuido y peca
dos y metida en ocasiones puede tener. Entonces comienza a 
vivir y vase sustentando en esto y en buenas meditaciones, hasta 
que está crecida, que es lo que a mí me hace al caso, que estotro 
poco importa»120.

«Pues crecido este gusano -que es lo que en los principios 
queda dicho de esto que he escrito-, comienza a labrar la seda y 
edificar la casa adonde ha de morir. Esta casa querría dar a 
entender, que es Cristo. En una parte me parece he leído u oído 
que nuestra vida está escondida en Cristo, o en Dios, que todo es 
uno, o que nuestra vida es Cristo. En que esto sea o no, poco va 
para mi propósito»121.

Mostraremos en dos columnas la comparación para una mejor 
comprensión:



Creyente

220

hoja en los morales 
comienza la simiente a vivir

comienza a labrar la seda 
edificar la casa

remedios que dejó en su Iglesia, 
confesiones, lecciones, sermones. 
Entonces comienza a vivir.
hasta que está crecidase crían

cuando son grandes
les ponen unas ramillas
el gusano con las boquillas hila la seda 
hace unos capuchillos muy apretados 
se encierran en el
el gusano es grande y feo
el gusano acaba, (muere)

con el calor del Espíritu Santo 
se comienza a aprovechar del 
auxilio general que a todos nos 
da Dios.

Gusano de seda
criar la seda
simiente a manera de granos pequeños 
muerta con el calor

adonde ha de morir. Esta casa es 
Cristo

del mismo capucho sale una mariposica blanca

Destacan en el texto tres aspectos que hemos subrayado con negri
ta: el calor del Espíritu Santo, la vida que aporta al gusano los remedios 
de la Iglesia y la casa a construir, Cristo. El punto nuclear de la alegoría 
se centra en la edificación de la casa donde el gusano ha de morir, 
Cristo; el resto prepara el acontecimiento central y no tiene el mismo 
interés para la autora quien especifica la importancia especial del 
ejemplo cuando el gusano está crecido: «que es lo que a mí hace al 
caso, que estotro poco importa».

Sin embargo, no debemos obviar los interesantes datos que la pri
mera parte aporta a la pneumatología teresiana. Entre ellos destaca la 
función del Espíritu Santo «dando calor a la simiente» para que comien
ce a tener vida mediante el auxilio general que a todos concede Dios.

Se plantean dos cuestiones teológicas importantes: El significado 
de «auxilio general» y, por otra parte, el marco global de la alegoría. 
¿Se refiere a la vida del creyente bautizado (crecimiento de la persona 
espiritual) o a la vida del hombre desde su nacimiento biológico hasta 
su madurez espiritual? ¿Estamos ante el régimen de la Alianza o en el 
creatural? Además, ¿El Espíritu Santo interviene en los remedios que 
Dios dejó en su Iglesia para el crecimiento del hombre?.



~l

126

221

122
123
124
125

Dos ciatos, «la simiente muerta» al comienzo del proceso y la «cría 
de la seda», junto al hecho de cómo el Espíritu Santo por el auxilio 
general hace que comience a tener vida, nos invitan a opinar que esta
mos ante la creación del hombre. De este modo, lo específico de la 
tercera Persona sería dar calor para que nazca el hombre a la vida con 
el «auxilio general» y, más tarde, los remedios de la Iglesia. Así la ale
goría del gusano de seda abarcaría la totalidad de la vida humana y 
complementaría la correcta interpretación del conjunto del libro.

Sin embargo, y a pesar de lo sugerente que resulta la hipótesis, 
hemos de descartarla por respeto al pensamiento de la autora ya que, 
la 'simiente muerta' no es sino el alma «muerta en su descuido y peca
dos y metida en ocasiones», es decir, el alma que no ha desarrollado 
todavía sus posibilidades como creyente, tiene una fe muerta y anda 
por la primera morada o los arrabales del castillo; en consecuencia, 
deducimos que el Espíritu Santo interviene específicamente con su 
calor para despertar al alma muerta en su descuido.

Por otra parte, el término «auxilio general» se distingue del «auxilio 
particular». Ambos términos, poco empleados en la obra y de difícil dis
tinción -«ni aun yo sé cómo darlo a entender qué es auxilio general o 
particular»-122, son acepciones de la gracia. «Auxilio general» designa la 
gracia como autodonación de Dios al hombre, mientras que «auxilio 
particular» concreta la donación en «mercedes» particulares y concretas: 
«quiere particularmente comenzar a obrar en el alma»123. El «auxilio par
ticular» favorece al hombre pecador con mercedes particulares: «Y con
siderad que éste, y muy mayor, tenían algunos santos que cayeron en 
graves pecados; y no tenemos seguro que nos dará Dios la mano para 
salir de ellos y hacer la penitencia que ellos, [entiéndase del auxilio par
ticular]»124. Por tanto, el «auxilio general» significa el constante y perma
nente ofrecimiento de gracia por parte del Espíritu Santo y el «auxilio 
particular» la concreción de dicha gracia en mercedes particulares125.

Consecuente con la particular manera de entender Teresa las ope
raciones «ad extra», la específica función del Espíritu como dador de 
vida (el calor que insufla a la simiente aún muerta), se ve compartida 
con la idéntica función de las Personas divinas. Escucha las palabras 
de Cristo: «Yo soy la verdadera calor»126; las tres Personas desde el cen-

V 14.6.
V14.7.
M 3.1.2. La Santa añadió al margen «entiéndase del auxilio particular»
La distinción entre las dos especies de gracia puede ser influencia de Bañez. cf. ÁLVAREZ 
T, Teresa de ¡esús. Obras completas, 1 34, nota 8.

F 31.11.



132

222

127
128
129
130
131

M 1.2.5.
CAD 5.5.
«El que se pone de por medio para componer diferencias», cf. COBARRUBIAS, o.c.,796

C 19.6.
Únicamente San José recibe el mismo calificativo: «y cómo tomó por medianero y abogado 
al glorioso San José, y lo mucho que le aprovechó», V 6. título

C 27.7.

tro del alma: «este sol que da calor a nuestra obras»'27. Por ello, la 
expresión «auxilio general» y «calor», siendo de gran importancia para 
la pneumatología, precisan de una mayor concisión teológica desde la 
función del Espíritu en la misma alma.

b. El Espíritu Santo «medianero» en el amor

La teología teresiana concibe la tercera Persona como mediadora 
en las relaciones de amor, tanto intradivinas del Padre con el Hijo, 
como del alma con Dios. En consecuencia, la gracia del Espíritu Santo 
mueve la voluntad del hombre al amor; por tanto aparecerán tres 
aspectos características en la pneumatología.

La gracia de Dios en general -«auxilio general»-, establece el nexo 
de conexión entre Dios y el alma siendo la función que realiza el Espí
ritu Santo:

«Paréceme a mí que el Espíritu Santo debe ser medianero 
entre el alma y Dios y el que la mueve con tan ardientes deseos 
que la hace encender en fuego soberano, que tan cerca está»'28.

En el siglo XVI el término «medianero» designa -como dirá Coba- 
rruvias- medianería, por medio de, o con la ayuda de alguien'-"’. Lee
mos en la Santa como «los gustos que vienen por medianería del 
entendimiento»130, es decir, por medio del entendimiento. Gracián al 
titular el capítulo 5 de los «Conceptos del amor de Dios dirá «media
ción: «las riquezas que adquiere el alma en ella por mediación del 
Espíritu Santo», aunque Teresa siempre utilizó «medianería» o «media
nero» probablemente por pertenecer al lenguaje popular1”.

La misión del Espíritu Santo de estar «entre» el alma y Dios re
produce la vida intradivina y a su vez está entre el alma y Dios:

«entre tal Hijo y tal Padre forzado ha de estar el Espíritu San
to, que enamore vuestra voluntad y os la ate tan grandísimo 
amor, ya que no baste para esto tan gran interés»’32.

La doble misión del Espíritu en la interrelación intradivina y la rela
ción humano-divina queda concretada en la misma alma por medio



1

136

223

133
134
135

CAD 5.1.
CAD 5.4.
Amor y conocimiento definen la vida intradivina y la vía de acceso del hombre hacia Dios. 
«¡Oh ánima mía! considera el gran deleite y gran amor que tiene el Padre en conocer a su 
Hijo, y el Hijo en conocer a su Padre, y la inflamación con que el Espíritu Santo se junta con 
ellos, y como ninguna se puede apartar de este amor y conocimiento, porque son una misma 
cosa. Estas soberanas Personas se conocen, éstas se aman y unas con otras se deleitan», E 7.2.
Para BAUDRY ), La place du Saint-Esprit dans la spiritualité de Théresé d'Avila, a.c., 65, 
Teresa comprendió la relación que existe entre el Espíritu Santo y el amor, esencia misma 
del misterio.
CAD 6.5. cí. CAD 4.3.

del enamoramiento de la voluntad y moverla con tan ardientes deseos. 
El contexto de CAD 5.5. comenta la frase del «Cantar»: «Asentéme en 
la sombra del que había deseado»”3. El alma está metida en el mismo 
sol, se sienta a la sombra que había deseado y recibe «por medio del 
amor» la noticia de estar junto a Su Majestad:

«Y en esta sombra de la Divinidad...sino debajo de esta 
nube está aquel sol resplandeciente y envía por medio del amor 
una noticia de que está tan junto a Su Majestad»13,1

Inmediatamente después afirma que el Espíritu Santo es «mediane
ro», luego deducimos que la noticia que envía al alma por medio del 
amor equivale a la misión del Espíritu Santo que es amor. Ya hemos 
dicho que la expresión «por medio de» equivale a «medianero». En 
consecuencia, el amor entre el Padre y el Hijo, que une las Personas 
en «tan grandísimo amor», hace llegar al alma la noticia de amor intra- 
divino por medio del Espíritu Santo”5.

Observemos que la misión «ad extra» del Espíritu se realiza en for
ma relevante en la oración de unión, estado bien avanzado de la vida 
espiritual y no sólo en los comienzos por medio del «auxilio general» 
loque indica la acción continuada del Espíritu a lo largo de la vida del 
hombre.

La persona humana recibe el «envío» del Espíritu que le mueve y 
despierta en la misma voluntad, potencia del alma generadora del 
amor: «Paréceme el amor una saeta que envía la voluntad... de suerte 
que, metida en el mismo Dios que es amor, torna de allí con grandísi
mas ganancias»136.

La mediación del Espíritu entre la Trinidad y el alma, por medio de 
las noticias de amor que envía a la voluntad, encienden el alma en 
«fuego soberano». En mi opinión, el término «fuego» en cuanto des
pierta la voluntad a amar, designa la función específica del Espíritu en 
el alma:



137

138

224

139

140

M 6.2.4. «acaece muchas veces por un pensamiento muy ligero, o por una palabra que oye 
de que se tarda el morir, venir de otra parte -no se entiende de dónde ni cómo- un golpe, o 
como si viniese una saeta de fuego. No digo que es saeta, mas cualquier cosa que sea. se 
ve claro que no podía proceder de nuestro natural», M 6.1 1.2. cf. M 6.5 9., 6.6.8.. 
6.7.8.,6.11.8. y V 29.10-14.; «al Espíritu -opina también Secundino Castro- le corresponde 
el enamoramiento de la voluntad, lugar donde la Santa sitúa la esencia de la santidad»; ci. 
CASTRO S., Ser cristiano según Santa Teresa, o.c., 194
«cuanto debe haber que los llama el Señor al apostolado, como a Judas, comunicando con 
ellos», M 5.3.1.

M 5.3.1.

V 38.12.

en el alma, el Espíritu,

«le llega a las entrañas esta pena, y que, cuando de ellas 
saca la saeta el que la hiere, verdaderamente parece que se las 
lleva tras sí, según el sentimiento de amor siente. Estaba pensan
do ahora si sería que en este fuego del brasero encendido que es 
mi Dios, saltaba alguna centella y daba en el alma, de manera 
que se dejaba sentir aquel encendido fuego, y como no era aún 
bastante para quemarla y él es tan deleitoso, queda con aquella 
pena y al tocar hace aquella operación»137

De Dios salta la centella del amor que da 
quien la enciende en fuego. La expresión «que se dejaba sentir aquel 
encendido fuego», es idéntica a otras ya mencionadas y que ahora 
recordamos: «que la mueve con tan ardientes deseos que la hace 
encender en fuego soberano» (CAD 5.5.), y a aquella de la R 16.1: 
«sentir la caridad con encendimiento en el alma». Debemos concluir 
que el Espíritu es dador de vida por el calor y fuego que trasmite al 
amor humano.

El fuego del amor a Dios impide la indiferencia ante el amor hu
mano. Ambos está imbricados, de manera que cuando el Señor llama 
al apostolado”8, el hombre en ese acto comunica el calor recibido pre
viamente:

«el tiempo que dura en el bien siempre hace provecho a 
otras almas y de su calor les pega calor»'3<>

Teresa ve «la misma paloma» del Espíritu sobre la cabeza de un 
dominico y rápidamente comprende, por merced de Dios, que dicha 
presencia repercutiría en el bien de los otros: «dióseme a entender 
había de traer almas a Dios»140.

Probablemente el 29 de mayo de 1563 comprende que el Espíritu 
Santo «no dejaba de estar conmigo»:

«Estaba un día, víspera del Espíritu Santo, después de misa: 
fuime a una parte bien apartada, adonde yo rezaba muchas



225

141 V 38.9.
142 CARTUJANO, IV, fol.254.
143 CARTUJANO, IV, tol.256.

veces, y comencé a leer en un Cartujano esta fiesta; y, leyendo 
las señales que han de tener los que comienzan y aprovechan y 
los perfectos, para entender está con ellos el Espíritu Santo, leí
dos estos tres estados, parecióme, por la bondad de Dios, que no 
dejaba de estar conmigo, a lo que yo podía entender»'41.

Debemos detenernos un instante y releer en el Cartujano las pala
bras que le aseguraron la presencia del Espíritu Santo en su alma y que, 
en mi opinión, tanto influyeron en la Santa. Para el Cartujano el Espíri
tu Santo es enviado de «común consejo y voluntad de toda la Santísi
ma Trinidad...visible o invisiblemente»142:

«En manera visible es enviado cuando es mostrado en alguna 
señal corporal; y de esta manera apareció en cinco formas o figuras. 
La primera fue en figura de paloma sobre nuestro redentor bautizado. 
La segunda, en forma de nube resplandeciente sobre Cristo transfigu
rado. La tercera, en manera de flato o de aire, cuando Cristo dio el 
Espíritu Santo el día de la Resurrección, lanzando su santísimo aire o 
huelgo sobre ellos. La cuarta en forma de fuego. La quinta, en apa
riencia de lenguas, según que apareció el día de hoy. Invisiblemente 
es enviado cuando se infunde y de delezna en las ánimas castas y 
santas para santificar la criatura»143.

De momento subrayemos las cinco formas «corporales» de envío: 
paloma, nube, aire, fuego y lenguas; asimismo, notemos que los após
toles recibieron el Espíritu Santo el mismo día de la Resurrección en 
forma de «aire» y en Pentecostés en forma de «lenguas» y «fuego».

A continuación, el Cartujano especifica en el mismo folio que:

«no podemos saber por verdadera certidumbre, ni por ciencia 
manifiesta estar el Espíritu Santo en alguno...lo podemos saber por con
jeturas, según algunos efectos y señales por las cuales podemos, en 
alguna manera, sospechar si está el Espíritu Santo en alguno, o si no 
está. Y estas señales son diferentes según tres estados, que son: de los 
principiantes en la virtud y, de los que aprovechan en ella y, de los que 
ya son perfectos...Porque el Espíritu Santo, tiene por propiedad de espi
rar, y de morar, y de henchir. Espira cuanto a los que comienzan, y 
mora como en templo quanto a los que aprovechan, y abastece de su 
plenitud y abundancia quanto a los perfectos».

En los que comienzan hay tres señales, opina el Cartujano, si
guiendo a San Bernardo:



226

144

145

146

CARTUJANO, IV, fol.256.

M 5.4.10.
M 7.4.9.

«El dolor de la culpa pasada...firme propósito de guardarse con 
efecto de culpas advenideras...; la tercera es, la buena disposición 
de la voluntad, que esté aparejada sin dificultad para el bien, por
que, según dice San Gregorio, el amor de Dios, que es el Espíritu 
Santo, nunca está ocioso, porque si en el corazón humano está, 
grandes cosas obra»'44.

La concomitancia de la expresión de San Gregorio con otras simi
lares de Teresa resulta evidente: «el amor jamás está ocioso»145, «ya 
sabéis que quien no crece descrece; porque el amor, tengo por imposi
ble contentarse de estar en un ser, adonde le hay»146.

Nos interesa destacar los dos últimos «estados», en particular el de 
los perfectos, para comprobar hasta que punto, ya en 1563, Santa Tere
sa comprobó por los «efectos y señales» la presencia del Espíritu Santo 
en su alma:

«Cuanto al estado de los que van aprovechando son otras tres 
señales por las cuales se conjetura morar el Espíritu Santo en ellos 
como en templo de santificación: La primera es, exanimación fre
cuente y muy continua y justa de la propia conciencia...La segunda 
señal es la disminución o amenguamiento de la codicia deste mun
do...La tercera señal es, la guarda muy diligente de los mandamien
tos de Dios....

Cuanto a los perfectos, son otras tres señales, de las cuales se 
toma conjetura que el Espíritu Santo los tiene llenos de si mesmo.

La primera es la manifestación de la divina verdad; porque, 
como el Espíritu Santo sea Espíritu de verdad, cosa propia es a su 
verdad enseñar toda verdad y, por esto, en cualquiera persona per
fecta que el Espíritu Santo estuviere, siempre se manifiesta a ella por 
algunas revelaciones de divinos secretos y se le comunica en apar
tado como a familiar amigo.

La segunda señal es, no temer en esta vida cosa alguna sino a 
sólo Dios; porque la caridad perfecta destierra y lanza el temor del 
corazón humano; porque esta virtud es de tal propiedad que, nin
gún rastro de pena tiene consigo y, desta causa, toda verdadera 
caridad aparta y deshecha el temor de su compañía, porque el 
temor siempre tiene y trae consigo alguna pena. Y por esto dice el 
apóstol: 'Adonde el espíritu del Señor mora, allí está la libertad ver-



227

no puede estar con el

147 CARTUJANO, IV, fol.256-257. Las citas del Cartujano correspondientes al volumen prime
ro son de la edición de 1503; sobre las pertenecientes al cuarto volumen no tengo la misma 
seguridad por no estar datado el libro; la tipografía es similar a la del primero, por lo que 
deduzco que son de la misma edición. Agradezco desde aquí la amabilidad y facilidades 
que me dieron los Carmelitas Descalzos de Burgos para consultar tan preciada obra.

dadera'; de donde parece que la caridad 
temor servil.

La tercera señal es el deseo de salir desta vida por manera que, 
por la muy aquejosa vehemencia y muy extremado incendio del 
divino amor, desee el ánima ser libre y suelta de la cárcel de su 
cuerpo y estar con Jesucristo; porque el Espíritu Santo, levanta el 
espíritu racional a la cumbre de los deseos de las riquezas altas y 
perdurables. Pues según esto, bienaventurada es el ánima que codi
cia salir de la cautividad de su propia carne por estar con Jesucristo, 
porque tiene por El tal deseo, muy cierta señal que el Espíritu Santo 
la tenga llena de si mesmo.

Es de notar que, sin estas nueve señales son otras tres por donde 
puede alguno conocer si tiene en sí mesmo al Espíritu Santo. Y por 
este fin, este mesmo Espíritu santísimo apareció en tres señales; con
viene saber, en manera de nube sobre nuestro redentor transfigura
do; y, en apariencia de paloma sobre el mesmo redentor bautizado; 
y, en figura de fuego, sobre el colegio de los apóstoles ayuntado en 
una concordia y santificación de amor.

La primera señal es abundancia de lágrimas y por esto apare
ció en forma de nubes; porque así como cuando viene el viento 
ábrego, luego las nubes se desatan en pluvias, ansi, en la venida 
del Espíritu Santo, los corazones se resuelven y derriten en lágri
mas.

La segunda señal es el perdón de las injurias y por esto apareció 
en figura de paloma que carece de hiel.

La tercera señal es el deseo de las cosas espirituales altas y 
celestiales y por esto apareció en llamas de fuego, porque ansi 
como el fuego, de su propia naturaleza sube arriba, ansi, el Espíritu 
santo levanta en alto los corazones que toca y guarnece de su santa 
habitación y fuego de amor»147.

La lectura de este texto de vital importancia, refleja y clarifica gran 
parte de las dudas que suscita una primera lectura de la pneumatología 
teresiana:

La Santa descubre en 1563, leyendo al Cartujano, que por los 
«efectos y «señales» puede «conjeturar» la presencia del Espíritu Santo



228

152
153
154

148
149
150
151

V 37.4., 39.8, R 3.9., F 4.8.
V6.4., 32.7., R 4.11., C 41.1. etc.
P 1, V 20.12-13, 29.8, 34.10.
véase «henchir» en M 7.2.7., V 14.2 y 6., 18.9, C 28.11.; «morar» en M 7.1.6.; «aspiracio
nes» en M 7.2.6. yM 7.4.10.

V 38.10.

V 38.11.
Obsérvese que las visiones en forma de paloma no son nunca referidas explícitamente a la 
presencia del Espíritu Santo; cf. V 38.10 y 12.

en su alma, tanto como «principiante», «aprovechada» y «perfecta». 
No era la primera vez que leía el texto y queda sorprendida ante su 
avance en el «camino espiritual». Por pudor no explícita en cual de los 
estados autocomprende la presencia del Espíritu en su alma, pero no 
dudamos en afirmar que se trata del «estado» de los perfectos, porque 
es consciente de tener «revelaciones de divinos secretos y se le comu
nica en apartado como a familiar amigo»1'11, sólo teme a Dios y'*’, 
desea salir de esta vida para encontrarse con Jesucristo150.

El léxico del Cartujano que denota la presencia del Espíritu, pasa a 
formar parte del vocabulario teresiano: El Espíritu que «espira», «mora- 
e «hinche» se encuentra con frecuencia en los escritos, con la salvedad 
de no referirse explícitamente a la misión específica del Espíritu151. Pero 
lo más sorprendente resulta observar cómo el Cartujano distingue entre 
señales «corporales» e «invisibles», limitando las primeras a los acon
tecimientos neotestamentarios y adjudicando las segundas al tiempo 
presente: la forma de «nubes» se convierte en don de lágrimas, la pre
sencia en forma de «paloma» queda reducida al perdón de las injurias 
y el «fuego» en deseo de las cosas espirituales. Y aquí es donde la teo
logía del Cartujano choca con la propia experiencia de la Santa. Inme
diatamente después de la lectura del texto reseñado adviene una mer
ced, al ver sobre su cabeza la paloma «sosegóse el espíritu con tan 
buen huésped»152 quedándole un gran efecto a resultas de la visión:

«Desde aquel día entendí quedar con grandísimo aprovecha
miento en más subido amor de Dios...»153.

¿Cómo compaginar lo que el Cartujano limita a un tiempo pasado 
con la actual experiencia de la Santa?; ¿con qué derecho hablar de sig
nos de presencia del Espíritu en el alma reservados a los tiempos apostó
licos? Entendemos que, esta división establecida por el Cartujano, tan 
poco dado a reconocer fenómenos «extraordinarios» influye poderosa
mente en Teresa, quien no osará nunca explicitarlos como pertenecientes 
al Espíritu Santo, aunque su alma no cese de experimentarlos154.



229

155
156
157

Para la total comprensión de esta conclusión remito al lector al Capítulo VI, 3, B, d.

R 16.
CASTELLANO Espiritualidad teresiana. en Introducción a la lectura de Santa Teresa, o.c., 
162-172.

c. El Espíritu Santo y Cristo

El amor de Dios se ha manifestado esencialmente en la donación 
del Hijo; amor que abrasa, arde, hiere, es suave y pide una respuesta

Una interpretación actual de la obra de Teresa puede y debe afir
mar que detrás de las «aspiraciones», «paloma», «nube» y «fuego» se 
esconde la penumatología teresiana; por pudor y por haber quedado 
reservadas dichas manifestaciones al tiempo neotestamentario la Santa 
jamás explícito que correspondieran a dones concedidos por el Espíri
tu, aunque no cesara de experimentarlas.

En consecuencia, y este es el fin de nuestro análisis, la merced 
concedida en M 7.1.6., es un don del Espíritu Santo quien, «a manera 
de una nube de grandísima claridad», con «secretas aspiraciones», lle
ga a «henchir de Sí» el alma y le muestra las tres Personas que vienen 
«a morar con el alma».

Hay que añadir otro: El Espíritu Santo -según el Cartujano- es con
cedido a los apóstoles el mismo día de la resurrección por Cristo y más 
tarde en Pentecostés. Las séptimas moradas equivalen a la primera 
resurrección del hombre, siendo la segunda la escatológica. Pues bien, 
ayudados por el Cartujano debemos concluir que el capítulo primero 
de las moradas séptimas, como experiencia consciente de la presencia 
de la Trinidad en el alma, equivale a la recepción del Espíritu por los 
apóstoles, mientras que el capítulo segundo, de carácter cristológico 
reproduce el encuentro de Cristo resucitado con el colegio apostóli
co'55.

Ya antes de concluir «Vida», la merced del Espíritu Santo le con
firmó que la tercera Persona de la Trinidad estaba con ella, había teni
do una visión en forma de paloma y salía de la experiencia con acre
centado amor de Dios. El Espíritu había sido camino y medianero 
hacia el amor trinitario. Años más tarde, entre 1570 y 1571, escucha 
del Señor las palabras: «goza del bien que te ha sido dado, que es muy 
grande; mi Padre se deleite contigo y el Espíritu Santo te ama»’56.

Concluimos que lo propio del Espíritu es el amor y por su medio 
recibe el hombre el amor divino despertando el alma muerta con el 
«auxilio general» o enamorando la voluntad para que ame a Dios uno 
y trino encendida en fuego soberano157.



158

230

159

160

161

«que siempre que se piense de Cristo, nos acordemos del amor con que nos hizo tantas 
mercedes y cuán grande nos le mostró Dios en darnos tal prenda de que nos tiene; que 
amor saca amor», V 22.14., cí. 39.23, 34.15., 21.7., C 3.8., 19.4., 28.8., 30.5., M 6.1.1.
M 7.3.9., «pues tampoco le importa a nuestro Señor ser amado», Cta 361.7

R 1 7. En Avila en Mayo de 1571
V 22.1. en nota que añadió al margen la Santa.

del hombre'58. Amor que exige una respuesta apasionada ante el ruego 
del Señor de que nos estemos con El: «el particular cuidado que tiene 
de comunicarse con nosotros y andarnos rogando nos estemos con El y 
con sólo esto se contenta159. Por lo cual no debe sorprendernos que el 
Espíritu Santo y Cristo aparezcan vinculados en los escritos de la Santa; 
concretamente en una visión, yendo a comulgar:

«Una vez poco antes de esto, yendo a comulgar, estando la 
Forma en el relicario -que aún no se me había dado-, vi una 
manera de paloma que meneaba las alas con ruido. Turbóme 
tanto y suspendióme, que con harta fuerza tomé la forma Esto era 
todo en San José de Avila. Dábame el Santísimo Sacramento el 
Padre Francisco de Salcedo. Otro día, oyendo su misa, vi al 
Señor glorificado en la Hostia. Díjome que le era aceptable su 
sacrificio»160.

En una ocasión vio a Cristo glorificado y en otra la paloma, sím
bolo del Espíritu; ambas visiones tuvieron lugar dentro de la Eucaristía 
ante la Forma.

Asimismo el Espíritu en Pentecostés confirmó a los Apóstoles que 
Cristo era Dios y Hombre:

«Paréceme a mí que si tuvieran la fe, como la tuvieron des
pués que vino el Espíritu Santo, de que era Dios y Hombre, no 
les impidiera, pues no se dijo esto a la Madre de Dios, aunque la 
amaba más que a todos»161.

Pentecostés supuso para los Apóstoles la fe completa al com
prender, por experiencia, la Humanidad y Divinidad del Hijo. Los que, 
contrariamente a la Santa, pensaban que en el camino espiritual «esta 
obra toda es espíritu que cualquier cosa corpórea la puede estorbar o 
impedir», caen en contradicción truncando la fe que los Apóstoles 
tuvieron en Pentecostés reuniendo en Cristo Humanidad y Divinidad. 
Así, el Espíritu Santo aparece como garantía de inseparabilidad de lo 
humano y divino en Cristo, además de ser la Persona divina que por 
experiencia confirmó a los Apóstoles en dicha fe. Es propio de la pre
sencia del Espíritu Santo cambiar la fe de los Apóstoles, «como la 
tuvieron después que vino», luego el Espíritu confirmó y completó la



162

163

164

165

231

le. Dada la importancia que tiene para nuestra autora la cuestión de la 
Humanidad y Divinidad en Cristo, el dato que aporta el texto reseñado 
nos parece decisivo de cara a la interpretación pneumatológica de su 
teología163.

Terminemos este recorrido analizando el misterioso «voto de obe
diencia» que Teresa hizo al P. Gracián'63. Los hechos se sucedieron en 
dos tiempos cronológicamente bien diferenciados, cada uno con su 
particular impronta teológica: el primero en Abril de 1575, encontrán
dose con Gracián en Beas y el segundo, un mes más tarde, el 23 de 
Mayo en Ecija164. La diferencia más notable entre ambos momentos vie
ne indicada por la distinta motivación teológica, en el primer caso cris- 
tológica y, en el segundo, pneumatológica.

En Abril de 1575 Teresa goza de una nueva visión -posiblemente 
imaginaria- de Cristo resucitado:

«...y representóseme esta visión con la brevedad ordinaria, 
que es como un relámpago’65.

Parecióme que estaba junto a mí nuestro Señor Jesucristo de 
la forma que Su Majestad se me suele representar, y hacia el lado

Los encabezamientos de las cartas tienen casi siempre, después del signo de Jesús, una 
mención al Espíritu: «Sea el Espíritu Santo siempre con vuestra merced», Cta 1., cf. Cta 
2.1., 15.1., 18.1., etc, o bien con la expresión «La gracia del Espíritu Santo sea con ella, 
amiga mía», Cta 26.1., cf. 4.1 .,11.1., 12.1 3., 228, 231. etc.
Existen tres relatos-explica T. Alvarez-, «Los tres, en tono de narración informativa, pero sin 
destinatario expreso. La autora informa diríase monologando con intención manifiesta de 
que su relato sirva para un fin que no declara al lector. La más breve de las tres Relaciones 
se ciñe a sólo el último episodio, el de la pobre sacristía de Ecija; es concisa y sencilla 
como una promemoria personal. Las otras dos abarcan íntegro el pequeño drama interior 
de la Autora, pero una de ellas consta de dos partes distintas, como dos relatos, escritos en 
dos folios separados y quizá en dos ocasiones diversas. En cambio, el autógrafo tercero 
ofrece un relato único y continuo del episodio que comenzó en Beas y culminó en Ecija». 
Los hechos suceden entre febrero y Marzo de 1575. cf. ALVAREZ T., El voto de obediencia 
deSanta Teresa y sus tres relatos autógrafos, «Ephemerides Carmeliticae», 15, (1964), 157
Al relato de Beas corresponde -según el autógrafo de Consuegra- la R 40.1-4. : «Año de 
1575 en el mes de abril, estando yo en la fundación de Beas». Y al de Ecija -autógrafo de 
Puebla- la R 39.: «Una persona, día de Pascua del Espíritu Santo, estando en Ecija», y la R 
40.5-8. añadida posteriormente por la Santa a la primera parte del relato y que comienza 
diciendo: «El segundo día de Pascua del Espíritu Santo, después de esta mi determinación, 
viniendo yo a Sevilla, oímos misa en una ermita en Ecija». Citaremos los acontecimientos 
según la numeración propuesta por T. Alvarez R 39. y 40. Cuando mencionemos la versión 
de Chichester añadiremos una b a la R 40., p.e. 40b.5.
R 40.1. Fidel Fita transcribe el traslado autógrafo Ribera a dichas Relaciónes, con toda 
seguridad más fidedigna que la copia de Avila. Además de otros detalles, conserva las cla
ves habituales de Teresa para referirse a su amigo Gracián: «Elíseo» y «Elias», cf. FIDEL 
FITA, dibrito autógrafo de Santa Teresa» en Boletín de la Real Academia de la Historia, 67 
(1915), 400-402. Comentaré la copia de Ribera en las conclusiones finales del libro.



232

168
169
170

166
167

R 40.2.
En otras ocasiones había experimentado visiones del mismo tipo. Vio a Cristo por visión 
intelectual a su lado derecho, V 27.2., a la Virgen al lado derecho y a San José al izquierdo. 
V 33.14. y al P. Gregorio Fernández lo vio al lado derecho en el momento de subir al cielo, 
por quien «temía su salvación, que había sido veinte años prelado», V 38.27.

R 40.3.

R 40.5.
cf. V 38.9. y «Estando en San José de Avila, víspera de Pascua del Espíritu Santo, en la ermi
ta de Nazaret, considerando en una grandísima merced que nuestro Señor me había hecho 
en tal día como éste, veinte años había», R 67.1.

derecho estaba el mismo maestro Gracián y yo al izquierdo. 
Tomónos el Señor las manos derechas y juntólas y díjome que 
éste quería tomase en su lugar mientras viviese, y que entrambos 
nos conformásemos en todo, porque convenía así»16'’

La visión tiene carácter espacial, las figuras aparecen ubicadas en 
un lugar determinado: Cristo junto a ella, Gracián a la derecha de Cris
to y ella al lado izquierdo167. La idea del voto surge como consecuencia 
de una nueva experiencia cristológica y tiene dos motivaciones: Tomar 
a Gracián en el lugar de Cristo y la conveniencia de que ambos se con
formaran en todo. Que el confesor ocupe el lugar de Dios en la tierra 
no es nada nuevo en el pensamiento de nuestra autora, simplemente 
confirma la necesidad de las mediaciones humanas en el acto de cono
cimiento y acercamiento al misterio de Dios. La conveniencia de que 
Gracián y ella estén de acuerdo en todo sí es una novedad y sólo pue
de tener una explicación: la eficaz realización del proyecto de reforma 
de la Orden. Se da por tanto un criterio de orden práctico.

Como consecuencia de esta experiencia -corroborada «otras dos 
veces» por el Señor168- Teresa queda determinada a llevar a cabo su 
decisión. Un mes más tarde, segundo día de la Pascua del Espíritu San
to, encontrándose en la sacristía de Ecija, recuerda la merced pasada 
que le había hecho el Espíritu Santo:

«El segundo día de Pascua del Espíritu Santo, después de esta 
mi determinación, viniendo yo a Sevilla, oímos misa en una ermita 
en Ecija, y en ella nos quedamos la siesta; estando mis compañeras 
en la ermita y yo sola en una sacristía que allí había, comencé a 
pensar la gran merced que me había hecho el Espíritu Santo una 
víspera de esta Pascua, y diéronme graneles deseos de hacerle un 
señalado servicio; y no hallaba cosa que no estuviese hecha»'69

La merced del Espíritu Santo recibida años atrás fue inolvidable, la 
recuerda en Ecija, en 1575 y en 1 579’70. Indica con ello la impo
sibilidad de soslayar teológicamente aquel acontecimiento que con-



171

233

172
173
174
175
176
177

virtió en habitual la oración al Espíritu en ese día, como explica una 
testigo ocular de lo sucedido, María de San José:

«Este día, con achaque de que estaba mala, nuestra Madre no 
quiso que la acompañásemos como otros, antes se estuvo todo el 
día sola, metida en una sacristía pequeña que allí había, sin consen
tir que la hablásemos, donde se empleó bien buscando nuevos ser
vicios que hacer al Espíritu Santo, en cuyas fiestas mostraba bien el 
encendido amor que a este divino Espíritu tenía»171.

De lo dicho por María de San José se deduce que no debía ser el 
primer «servicio» que buscaba hacer al Espíritu, sino «grandes deseos 
de hacerle un señalado servicio» que le costó encontrar porque «no 
hallaba cosa que no estuviera hecha»'72. En Ecija la motivación es total
mente pneumatológica: «si sería bien hacer aquello por el Espíritu San
to»173, «pareciéndome que yo hacía aquella promesa por el Espíritu 
Santo»174. Una vez hecha la promesa, puesta de rodillas, dirá: «no sé si 
merecí, mas gran cosa me parecía había hecho por el Espíritu Santo, al 
menos todo lo que supe»'75.

Explica T. Álvarez que «Ya no es el «voto» el centro temático del 
relato, sino las gracias místicas que lo motivan» ,76. En efecto, la visión 
de Cristo y el «señalado servicio» que pretende hacer al Espíritu Santo 
forman el núcleo principal del texto.

Las consecuencias teológicas -objetivo prioritario de nuestra refle
xión-son las siguientes:

Teresa vive en frecuente relación con la tercera Persona de la Trini
dad, en particular cuando el calendario litúrgico celebra la festividad 
de Pentecostés. La primera merced del Espíritu -recibida como visión 
en V 38.9. y V 27.9.- originó la búsqueda de nuevos modos de servirle 
como respuesta agradecida.

En 1575 experimenta una relación diferenciada con la tercera Persona 
de la Trinidad y con Cristo. Al tenerla también con el Padre en 1572'77, 
deducimos que la relación diferenciada con las tres Personas -de modo

MARÍA DE SAN JOSÉ, Libro de las Recreaciones, Rec. IX .Burgos 1913, 99, citado por 
ÁLVAREZ T., El voto de obediencia de Santa Teresa y sus tres relatos autógrafos, a.c., 156- 
157.
R 40.5. «vínome gran deseo de hacerle un muy señalado servicio», R 40.b.6.

R 40.6.
R 40.7.
R 40.8.
ÁLVAREZ T„ El voto de obediencia de Santa Teresa y sus tres relatos autógrafos, a.c., 1 65.

R25.2.



BAUDRY J, La place du Saint-Esprit dans la spiritualité de Thérése d'Avila, a.c., 80-81.178

234

continuado- ha de retrotraerse a 1571. Generalmente las visiones son 
cristológicas. En el voto de obediencia hay visión de Cristo no del Espíritu.

Tanto el relato de la Santa como el citado de María de San José 
indican la búsqueda de un «señalado servicio» al Espíritu Santo. En el 
caso que nos ocupa el «servicio» consistirá en obedecer las palabras 
de Cristo. Así pues, el Espíritu Santo confirma y estimula la puesta en 
práctica de la voluntad de Cristo.

Podemos concluir diciendo que la pneumatología está menos pre
sente en la obra teresiana que la cristología, posiblemente por miedo a 
caer en las sospechas del iluminismo y por la dificultad de representar
se la tercera Persona en la oración. En consecuencia, se debe afirmar 
con Baudry que, en la teología teresiana no se puede rígidamente limi
tar la obra santificadora a la tercera Persona de la Trinidad. Sin embar
go, conforme se fue introduciendo experimentalmente en el misterio 
trinitario, atribuyó al Espíritu Santo esta obra, cuyo descubrimiento 
coincide con el ingreso en los estado «sobrenaturales»178.



CAPÍTULO V

La relación con Cristo 
en el matrimonio espiritual





Introducción general al capítulo

237

Pretendemos ahora examinar el matrimonio espiritual en el capí
tulo segundo de las séptimas moradas de Santa Teresa. El análisis de la 
estructura de M 7.2. nos condujo a una conclusión que recordamos 
aquí: la relevancia de dos textos que compendian y resumen el conte
nido del texto y, desde los cuales, estudiaremos la relación de Cristo 
con el hombre, a saber, M 7.2.1. y M 7.2.8.

Dado que nos encontramos ante lo nuclear de la teología teresiana, 
nos detendremos debidamente en ello, dividiendo nuestro estudio en cin
co apartados, que se deducen del contenido de los textos clave reseñados:

1) El ME tiene lugar dentro de una relación personal de Cristo con 
el hombre. Por tanto, la narración del ME contiene la estructura fun
dante de la teología teresiana, la relación de Cristo con la persona 
humana, la cual tiene unas características esenciales: es una relación 
personal, yo-tú, que se desarrolla dinámicamente en la historia, dialó
gica, esponsal, de mutua donación e intercambio de dones, simétrica y 
asimétrica, fundada en la Escritura y que definiremos como «relación 
dialéctica». Por consiguiente, en un primer apartado, estudiaremos el 
matrimonio espiritual en cuanto relación de Cristo con el hombre.

2) Al interior de la relación dialéctica, el sujeto divino del ME es la 
sacratísima Humanidad de Cristo. En consecuencia, en un segundo 
apartado, analizaremos el significado de esta importante expresión 
cristológica en el pensamiento de Teresa. Para ello, nos veremos obli
gados a interrelacionar e interpretar la sacratísisima Humanidad en 
relación con la Divinidad de Cristo y los problemas teológicos que 
subyacen; las fuentes teológicas teresianas y los presupuestos que sur
gen ante una determinada interpretación del dogma calcedonense; la 
relación entre sacratísima Humanidad y Eucaristía.

3) En tercer lugar, comprobaremos la connotación histórica de la



238

1. La relación de Cristo con la persona humana

Abordamos, en primer lugar, la comunicación con Dios como re
lación interpersonal de la persona humana con Cristo. Este primer 
apartado estudiará la relación en cuanto relación y sus contenidos, sin 
adentrarnos, por el momento, en especificar la teología de cada una de 
las personas que intervienen en la relación, Cristo y el hombre, las cua
les serán objeto de posteriores análisis'.

sacratísima Humanidad de Cristo; mediante el estudio de la iconografía 
cristológica utilizada por la Santa, demostraremos el desarrollo de la 
cristología teresiana desde los presupuestos básicos de la religiosidad 
popular; es decir, cómo la Santa llegó a la relación personal con Cristo 
en el ME mediante el empleo de las imágenes plásticas.

4) Del proceso histórico de la relación con Cristo apoyada en las 
imágenes plásticas, deduciremos y demostraremos la repercusión en la 
cristología. La imagen de Cristo que se imprime y esculpe en el centro 
del alma hasta llegar a convertirse en una realidad viva y personal, confi
guran los grandes temas derivados de la cristología: el mayor encuentro 
del hombre consigo mismo coincide con el mayor encuentro con Cristo 
en quien está esculpido; y, segundo, el hombre ha sido creado a imagen 
de Cristo Resucitado en las tres Personas y la Humanidad.

5) Por último, compararemos brevemente el prototipo esencial de 
la cristología teresiana, Pablo, de quien la Santa depende en su inter
pretación del tema teológico de la creación a imagen; teología que por 
otra parte fue continuada por San Ireneo y en la que hay que entroncar 
la cristología teresiana.

Los cinco apartados nos conducirán a la conclusión siguiente: la mayor 
hominización se corresponde con la mayor relación con Cristo, que en esta 
vida -según Teresa-, equivale a la relación del matrimonio espiritual.

1 Partimos de un dato esencial aceptado por todos los teresianistas, que no precisa de nuevas 
demostraciones: el cristocentrismo que recorre la vida y obra de Santa Teresa; cf. CASTRO S., 
Cristología teresiana, Madrid 1978; del mismo autor, La experiencia de Cristo, centro estructu- 
rador de 'Las Moradas'», en Actas del Congreso Internacional Teresiano, II, Salamanca 1982, 
927-945. Antes de Secundino Castro, la cristología teresiana había sido destacada por cí 
GARRIDO J.C., La experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresiana, o.c.,39; GARCÍA 
ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o.c., 48; en esa pagina 
dice el autor; «La persona de Cristo en el centro de la oración teresiana»; DOMÍNGUEZ 
REBOIRAS F., 'El amor vivo de Dios'. Apuntes para una teología de la gracia desde los escritos 
de Santa Teresa de Jesús, a.c., 1, 56.; ENRIQUE DEL SAGRADO CORAZÓN, Doctrina y viven
cia de Santa Teresa sobre el misterio de Cristo, «Rev. de Espir.» 87-89 (1963) 773-812; cí. tam
bién, CASTELLANO Espiritualidad teresiana. Rasgos y vivencias, en Introducción a la lectura 
de Santa Teresa, o.c., 155-158; ÁLVAREZ T., Jesucristo en la experiencia de Santa Teresa, 
«Monte Carmelo» 88 (1980) 335-365.



239

2 
3
4

M 7.2.1.

M 7.3.2.
R 35.

A. La relación yo-tú de la persona humana con Cristo

El ME consiste en una relación interpersonal entre la persona 
humana y Jesucristo con el intercambio de dones y palabras:

«y le dijo que ya era tiempo que sus cosas tomase ella por 
suyas, y El tendría cuidado de las suyas»2

«las palabras que le dijo Su Majestad hicieron efecto de 
obra, que fue que mirase por sus cosas, que El miraría por las 
suyas»’

«y díjome: "Mira este clavo, que es señal que serás mi espo
sa desde hoy. Hasta ahora no lo habías merecido; de aquí ade
lante, no sólo como Criador y como Rey y tu Dios mirarás mi 
honra, sino como verdadera esposa mía: mi honra es ya tuya y la 
tuya mía»4

Los tres textos paralelos narran la experiencia del ME., recalcando 
que son unas palabras dirigidas por Cristo al alma. Conllevan un com
promiso de intercambio que en los dos primeros es expresado de forma 
general -tomar las cosas del otro por propias- y en el tercero se con
cretan en el término, «honra».

A lo largo del estudio cristológico que nos proponemos desarrollar 
analizaremos ambos aspectos en la obra teresiana: la comunicación 
por medio de la palabra y el intercambio de dones.

De momento nos interesa centrarnos en el aspecto de mayor relieve 
teológico. Estamos refiriéndonos a la presencia de un elemento que no 
puede pasar desapercibido y que está presente en la misma estructura de 
las frases: hay dos protagonistas, Cristo y el hombre. Cristo tiene la inicia
tiva y habla mientras la persona escucha. Llama la atención la abundan
cia de pronombres posesivos, «sus cosas», «las suyas», «es ya tuya», «y 
la tuya mía»; indican que Cristo y el alma tienen algo que intercambiar. 
En el fondo subyace una estructura de relación interpersonal con pro
nombres personales Yo-tú y, en los textos citados, «Él» y «ella».

Pues bien, la estructura yo-tú, fundamento del ME y culminación 
de una experiencia, ¿está presente en el proceso anterior al ME o es un 
modo de comunicación nuevo?. La pregunta nos exige releer la obra 
teresiana para buscar una respuesta.



240

5
6

7

V 39.21. Estas palabras hay que datarlas entre 1 562 y 1565. Véase V 18.4.

V 39.24.
R 7. en Toledo a 18 de Noviembre de 1 569.

Palabras de Cristo muy similares a las del ME fueron experimen
tadas por Teresa mucho antes de 1572 como relata «Vida»:

«Ya eres mía y yo soy tuyo»5.
Un poco más adelante el Señor insiste: «si del todo estaba dada 

por suya, o no»6 (V 39.24); observaremos que las palabras de Cristo 
dicen lo mismo que en el ME. con la diferencia de que no hay inter
cambio de dones, ni la honra, ni las cosas de uno pasan a ser las del 
otro.

Pocos años después escribió Teresa en Toledo un pequeño billete 
que posteriormente llevaba en su breviario, indicando de manera enig
mática la fecha de su muerte:

A diecisiete días de noviembre, octaba de San Martín, año de 
1 569, vi para lo que yo sé haber pasado 12 años. Para 33, que es 
lo que vivió el Señor, faltan 21.

Es en Toledo, en el monasterio del glorioso San José del
Carmen.
Yo por ti y tú por mí.
Vida. (33)
Doce por mí y no por mi voluntad se han vivido7.

De él nos interesa lo que consideramos central cual es Cristo y la 
persona humana. Teresa calcula la fecha de su muerte en función de 
los años que vivió Cristo, quien es el auténtico protagonista de tan mis
terioso escrito. La persona de Teresa tiene presencia en la medida en 
que está relacionada con los años que vivió Cristo y, basándose en ese 
dato sustancial, calcula su muerte. Al lado de Cristo y los años que 
vivió aparece de nuevo la misma frase y la misma estructura: «Yo por ti 
y tú por mí». A la vista del texto podemos preguntarnos:¿son palabras 
de Cristo a Teresa o de Teresa a Cristo? El uso de las mayúsculas podría 
habernos facilitado la respuesta, pero Teresa apenas las usó en sus 
escritos; el manuscrito de esta Relación, en particular de esta frase, se 
encuentra en minúsculas. Opinamos que son palabras de Cristo enten
didas en la oración y que le quedaron grabadas hasta el punto de resu
mir no sólo la fecha de su muerte, sino toda un programa existencial; 
es decir, que en el año 1569 tenía conciencia de haber centrado toda 
su vida en Cristo, viviendo para Él y muriendo para Él. Lo que en defi-



I

241

8 cí. sobre este punto ÁLVAREZ T., La previsión siglada de su muerte. La 'cifra' de la Relación 
7., «Monte Carmelo», 88 (1980) 651-660.

9 R13.

nitiva interesa destacar es la importancia de la frase en su relación con 
Cristo, una relación personal con El que conlleva hacer por Él, lo que 
Él hizo por la salvación de todos los hombres y, en particular, por la 
suya.

Descartando encontrar una solución al enigma por el cálculo de 
cifras que intervienen, opino que lo central de la «Relación» es Cristo 
que vivió 33 años y la frase en cuestión, «yo por ti y tú por mí». Aven
turo la hipótesis de que se trata de la cifra de la muerte calculada en 
base a los años que vivió el Señor. Si vivió 33 años por la salvación de 
todos los hombres, evidentemente vive 33 años en la vida de Teresa, 
vive «por» ella 33, a lo cual ha de responder nuestra autora con otros 
33 años vividos por y para El, en cuyo caso Teresa presagiaba su muer
te a los 66 años".

Mientras que las palabras de Cristo reseñadas anteriormente, V 
39.21. denotaban en la relación interpersonal un aspecto de perte
nencia mutua, «ya eres mía y yo soy tuya», la Relación de 1569 señala 
la dimensión histórica al presentar la existencia de Teresa con una fina
lidad en el tiempo y en la historia: reproducir la existencia de Cristo 
con el mismo objetivo que El tuvo, la proexistencia., hacer por El, lo 
que Él hizo por nosotros.

De momento llegamos a la conclusión de que en la relación Cris
to-persona humana se dan dos vertientes, sincrónica y diacrónica. En 
un lenguaje esponsal, con las connotaciones de pertenencia mutua, 
posesividad, donación total,... se nos explica que la relación personal 
con Cristo tiene un sentido de realización histórica, diacrónico, al mis
mo tiempo que una relación vertical con Cristo, sincrónico. Ambos 
aspectos no deben identificarse ni separarse, porque caminan juntos y 
se encuentran en la escatología final.

En los años 1 570-1571, Teresa escucha de nuevo unas palabras de 
Señor que añaden un nuevo matiz a lo dicho, la praxis:

«Haz lo que es en ti y déjame tu a Mí y no te inquietes por 
nada»’

Por tanto nos hallamos ante una relación interpersonal de amor 
que implica la totalidad del ser de la persona, dándole un sentido a 
toda la existencia histórica y praxis. El ser, el vivir y el hacer cons
tituyen el todo del hombre y Teresa encuentra la respuesta en Cristo.



B. Relación dinámica

a. Cristo visita a Teresa

10

11

242

En Sevilla, con fecha 1 575, escucha del Señor:
«Ya sabes el desposorio que hay entre ti y Mí...lo que yo ten

go es tuyo10.
Hemos elegido una selección de textos que creemos justifican por 

sí mismos la importancia que se debe conceder a la relación Cristo- 
alma como relación interpersonal yo-tú. A lo largo de estas páginas y 
conforme, vayamos analizando los diversos aspectos de la relación, 
aparecerán otros que irán perfilando el pensamiento teresiano.

La relación personal de Cristo con la persona humana se desarrolla 
en la historia. No podría comprenderse la teología teresiana sin este 
componente dinámico y procesual que, partiendo del inicio de su exis
tencia, mantiene una tensión histórica permanente hacia la escatolo- 
gía. En mi opinión atravesó por cuatro momentos clave: 1) Cristo visita 
a Teresa, 2) Cristo está cabe ella, 3) Cristo está en ella, 4) Teresa está en 
Cristo. Seguiremos el relato de «Vida» para demostrar cómo se desarro
llan las cuatro etapas".

R 51. «venirme a deshora un sentimiento de la presencia de Dios que en ninguna manera 
podía dudar que estaba dentro de mí o yo toda engolfada en El», V 10.1.; cf. también C 
22.7., V 14, 5-6.; V 15.15.; cf. ÁLVAREZ T., Santa Teresa contemplativa, en ÁLVAREZ-CAS- 
TELLANO, Teresa de ¡estás, enseñanos a orar, o.c., 181, nota 38.
Sobre el dinamismo y progresiva comunicación de las personas divinas, cf. GARCÍA 
ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o.c., 61 ss. y 111- 
112; la oración teresiana estudiada desde el dinamismo personal y transformante , cf 
HERRAIZ M., La oración, historia de amistad, Madrid 1985, 41-101.

Varios acontecimientos importantes jalonan la biografía de Santa 
Teresa. Sin detenernos en ellos pormenorizadamente, bien podemos 
decir que influyeron progresivamente en la vocación al matrimonio 
espiritual de la Carmelita. La huida del hogar familiar con el deseo de 
ir a tierra de moros (V 1.4), la muerte de su madre (V 1.7), etc.; resumi
rá su infancia diciendo: «no me parece os quedó a Vos nada por hacer 
para que desde esta edad no fuera toda vuestra» (V 1.8.). Amistades 
inconvenientes, primeros amoríos e ingreso en el convento de nuestra 
Señora de Gracia de monjas Agustinas (V 2), la entrada en la Encarna
ción, la larga enfermedad a los 23 o 24 años etc.; un sinfín de sucesos 
que van construyendo una vida y que Teresa relee en la autobiografía 
con un claro afán de destacar las misericordias de Dios para con su 
alma.



12

243

13
14

«La terminología, 'búsqueda y encuentro' de Dios, expresa claramente todo el proceso de 
la vida espiritual», GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa 
Teresa, o.c.38; el autor termina su estudio con idéntica reflexión; véase también la pág. 
107. Opino con él que esas palabras se podrían aplicar a la Santa: fue una mujer que a lo 
largo de su vida buscó la Verdad y la encontró.

V9.1.
V9.3.

Dios en Cristo «llama» y el hombre «busca». El punto de partida 
de la relación con Dios consiste en la llamada de Dios al hombre ante 
la cual éste puede responder afirmativa o negativamente. La primera 
respuesta que puede dar la persona es la búsqueda de la Verdad, con 
determinada determinación. En el hombre que busca ante alguien que 
llama encontramos ya la estructura general de lo que, en el tiempo his
tórico, se irá concretando como relación personal. Esta es justamente 
la característica fundamental de esta etapa en la vida de la Santa: la 
búsqueda de la Verdad como respuesta ante la llamada de Dios, no 
exenta de altibajos, dudas, retrocesos y avances. Ella misma recuerda 
que: «aunque os dejaba yo a Vos, no me dejasteis Vos a mí tan del 
todo que no me tornase a levantar, con darme Vos siempre la mano; y 
muchas veces, Señor, no la quería entender cómo muchas veces me 
llamabais de nuevo» (V 6.9). Ante la imposibilidad de poder definir la 
personalidad tan rica y compleja de Santa Teresa, quisiera destacar esta 
característica de búsqueda de la Verdad como una constante de su bio
grafía, más fundamental en la primera época porque aún no había 
encontrado’2.

De todas las experiencias vividas, auténticas visitas que Dios le 
hace, habría que destacar su experiencia ante el Cristo muy llagado, 
porque indica el final de una etapa y el comienzo de otra:

«Acaecióme que, entrando un día en el oratorio, vi una ima
gen que había traído allí a guardar, que se había buscado para 
cierta fiesta que se hacía en casa. Era de Cristo muy llagado y tan 
devota que, en mirándola, toda me turbó de verle tal, porque 
representaba bien lo que pasó por nosotros»”.

Los teresianistas coinciden en señalar la importancia de esta expe
riencia acaecida en la Cuaresma de 1554. Momento decisivo porque 
ya entonces desconfiaba de sí misma y deseaba no volver a ofender al 
Señor14. A lo largo de un período de tiempo muy amplio, hasta los 39 
años, Dios le habló en los acontecimientos cotidianos, en las pequeñas 
luchas, contradicciones, en el encuentro con otras personas. A partir 
de aquí va a tener lugar un encuentro mucho más personal con Cristo.

En la historia cotidiana se realiza progresivamente el encuentro



b. Cristo está cabe ella

244

15
16

17

entre el Señor y la persona humana. No podía ser de otro modo en el 
caso de Teresa. A las permanentes llamadas por parte de Dios co
rresponde ella con la búsqueda de la Verdad. Son visitas del Señor, 
incomprendidas en su momento muchas de ellas, y releídas poste
riormente desde la fe y la perspectiva que dan los años. Cabe destacar 
la duración en el tiempo de esta etapa que indica la lentitud con la que 
discurre generalmente la madurez humana y la paciencia de Dios en 
esperar que se responda a sus constantes llamadas a vivir en comunión 
con Él.

«Ya no quiero que tengas conversación con hombres sino con ángeles», V 24.5.

V 25.4. Trascribe las palabras entendidas en V 25.18., V 26.2.
«si son de represión hacen temblar, y si son de amor, hacen deshacerse en amar», V 25.6

Sería prolijo enumerar todas las vicisitudes por las que tuvo que 
pasar nuestra autora, no correspondiendo con nuestro intento de extra
er las claves de lectura teológica. Por ello de este segundo momento 
destacamos únicamente dos: el comienzo de las «hablas» y, sobre 
todo, la primera experiencia de sentir cabe sí a Cristo.

El Indice de libros prohibidos, promulgado por Fernando de Valdés 
en 1559, privó a Santa Teresa de uno de sus grandes aliados, los libros 
espirituales que le «daban recreación leerlos». Fue entonces cuando el 
Señor le dijo: «No tengas pena, que Yo te daré libro vivo» (V 26.5). No 
era la primera vez que le parecía escuchar palabras interiores del 
Señor. Desde 1558 en que comenzó por vez primera a entenderlas1, se 
fueron haciendo más y más frecuentes, sin poder dudar que «es voz 
tan clara que no se pierde una sílaba»16. Cristo le hablaba unas veces 
para reprenderla, otras para decirle palabras amorosas17, todas «confor
me a lo que tiene la Iglesia» (V 25.12).

Dos años después, en 1 560, experimenta por vez primera que Cris
to está cabe ella:

«A cabo de dos años que andaba con toda esta oración mía 
y de otras personas para lo dicho, o que el Señor me llevase por 
otro camino, o declarase la verdad, porque eran muy continuo 
las hablas que he dicho me hacía el Señor, me acaeció esto: es
tando un día del glorioso San Pedro en oración, vi cabe mí o sen
tí, por mejor decir, que con los ojos del cuerpo ni del alma no vi 
nada, mas parecíame estaba junto cabe mí Cristo y veía ser El el 
que me hablaba, a mi parecer. Yo, como estaba ignorantísima de 
que podía haber semejante visión, dióme gran temor al principio,



245

|

y no hacía sino llorar, aunque, en diciéndome una palabra sola 
de asegurarme, quedaba corno solía, quieta y con regalo y sin 
ningún temor. Parecíame andar siempre a mi lado Jesucristo, y 
como no era visión imaginaria, no veía en qué forma; mas estar 
siempre al lado derecho, sentíalo muy claro, y que era testigo de 
todo lo que yo hacía, y que ninguna vez que me recogiese un 
poco o no estuviese muy divertida podía ignorar que estaba cabe 
mí»18.

Se trata de una visión intelectual en donde a la experiencia de las 
«hablas» se une la percepción subjetiva de la presencia de Jesucristo. 
Más que ver era un «sentir» al lado derecho a Jesucristo; siempre que 
se recogía tomaba conciencia de su compañía.

Destaquemos la novedad que supone la experiencia. A las visitas 
esporádicas de Cristo, es decir, a los momentos puntuales de la existen
cia donde Teresa experimenta el encuentro con el Señor -siempre 
como Otro fuera del yo- le sigue la percepción de palabras dirigidas a 
ella -también de Alguien personal fuera del yo-, aunque las palabras 
las entienda interiormente. La novedad de 1560 estriba en la interiori
zación del encuentro personal. El dinamismo de encuentro con Cristo 
la ha llevado a verificar el diálogo y la percepción de la presencia jun
to a ella.

c. Cristo está en elia

Teresa sabía que el Señor estaba dentro de la persona en el 
momento de la comunión, «que como sabía estaba allí cierto el Señor 
dentro de mí» (V 9.2), pero no dejaba de ser una realidad momentá
nea; toda la persona aún no estaba volcada en el Señor, ni toda la exis
tencia estaba henchida por dicha presencia. También conocía por las 
«Confesiones» de San Agustín19 y el Tercer Abecedario de Osuna20 que 
el lugar privilegiado para encontrar a Cristo era dentro de uno mismo. 
Pues bien, en cuanto experimentó a Cristo cabe ella, comenzó una 
nueva etapa en donde progresivamente descubrió a Cristo «en» ella.

18 V27.2.
19 «considerar al Señor en lo muy interior de su alma, que es consideración que más se apega, 

y muy más fructuosa que fuera de sí -como otras veces he dicho- y en algunas libros de 
oración está escrito, adónde se ha de buscar a Dios. En especial lo dice el glorioso San 
Agustín, que ni en las plazas, ni en los contentos ni por ninguna parte que le buscaba, le 
hallaba como dentro de sí. Y esto es muy claro ser mejor; y no es menester ir al cielo, ni 
más lejos que a nosotros mismos, porque es cansar el espíritu y distraer el alma y no con 
tanto fruto», V 40.6. cf. V 9.7-8., C 28.2., M 4.3.3.

20 OSUNA FRANCISCO, Tercer Abecedario espiritual, L.lll. Ira.18, cap. 2-4.



246

d. Teresa está en Cristo

Así llegamos al último momento -indisociable de los anteriores- al 
comprender por experiencia que no sólo ha de buscarse a Cristo en 
uno mismo, sino que paralelamente el alma ha de encerrarse en Cristo. 
Sucedió en 1571:

Varios son los momentos destacadles: El primero, cuando tiene 
lugar la primera visión imaginaria de Cristo resucitado (V 28.1-3). El 
relato de la visión no especifica si esta tiene lugar «cabe» ella o «en» 
ella, aunque no dudamos en afirmar que se trata de la segunda. Des
pués de dos años y medio en los que ordinariamente tenía esa visión 
(V 29.2), tiene lugar «la más subida visión que el Señor me ha hecho 
merced» (V 38.18) que consiste en una representación de la Humani
dad de Cristo metida en los pechos del Padre (V 38.17). Por último, 
Cristo se representa en el «centro» de su alma por visión imaginaria (V 
40.5).

Es decir que, desde el momento en que experimentó a Cristo cabe 
ella, comenzó un proceso de interiorización hacia el «centro» del 
alma. No experimenta ya a Cristo ni fuera de sí ni cabe ella sino «en» 
ella, en lo más interior de su alma. Por eso al redactar «Vida» afirma 
que Dios vive en ella habiendo comenzado una vida nueva que, para
dójicamente, la libró de sí misma:

«otra vida nueva. La de hasta aquí era mía; la que he vivido 
desde que comencé a declarar estas cosas de oración, es que 
vivía Dios en mí...Sea el Señor alabado que me libró de mí»21.

La experiencia que atraviesa Teresa al redactar «Vida' corresponde a las 
sextas moradas. Al intentar explicar este modo de «regar el huerto» y ,ante 
la dificultad que conlleva el expresarlo, escucha unas palabras del Señor:

«Deshácese toda, hija, para ponerse más en Mí. Ya no es ella 
la que vive, sino Yo»22

Por tanto, se ha producido un proceso dinámico de interiorización 
hacia el interior del alma, similar al que vivió San Pablo, hasta poder 
decir que es Cristo quien vive en ella. El dato es esencial para com
prender la teología de Santa Teresa, porque nunca abandonará este 
aspecto. Según ella el dinamismo del proceso de encuentro con Cristo 
va recogiendo al hombre hacia el interior de uno mismo, lugar privile
giado del encuentro, al mismo tiempo que lo libra del yo propio.

21 V23.1.
22 V 18.14.



247

23
24
25

26
27

R 18
Mas adelante explicaremos la experiencia con más detalle, cf. Capítulo V, 4, B.
Lo aplicado a la Trinidad puede aplicarse a Cristo: «se comunicaban a todo lo criado, no 
haciendo falta ni faltando de estar conmigo», R 18.

M 6.10.2.
M 6.10.3.

«También entendí: No trabajes tú de tenerme a Mí encerrado 
en ti, sino de encerrarte tú en Mí»23.

Podemos comprender que se trata de un movimiento del alma por 
el cual el trabajo humano de encontrar al Señor (en el mismo centro 
del alma) debe corresponderse con otro consistente en que el alma se 
encierre en Cristo. Cristo viene al alma, al tiempo que el alma va hacia 
Cristo.

De modo menos preciso lo había explicado en «Vida» varios años 
antes al describir la gran experiencia de V 40.5. Entonces había descu
bierto, sin tanta conciencia como en 1571, que la representación de 
Cristo en el centro del alma se veía correspondida -por medio de una 
comunicación amorosa- en un segundo movimiento en el cual el alma 
se esculpía en el Señor24.

Hemos de precisar que la existencia de Cristo no se agota en el 
fondo del ser humano. Cristo está ontológicamente en el fondo del 
hombre al tiempo que permanentemente «viene», es decir, está en el 
alma y en el cielo, no impidiendo que su presencia sea infinita y pueda 
comunicarse a todo lo criado25. De este modo Teresa evita el panteísmo 
concibiendo el encuentro con el Señor de manera histórica y dinámi
ca. Más tarde explicará en «Moradas», teniendo el precedente de V 
40.10.: «cómo en Dios se ven todas las cosas y las tiene todas en sí 
mismo»26 y a continuación dirá: «ver que sufre Dios nuestro Criador 
tantas [maldades] a sus criaturas dentro en Sí mismo»27. En consecuen
cia, sería equivocado interpretar la teología teresiana como simple bús
queda de Dios en el interior del hombre. Ciertamente será un elemento 
esencial, pero no exclusivo. Ha de completarse con la perspectiva que 
da el conjunto de la obra para así afirmar que a Cristo, en Dios, se le 
encuentra en un movimiento constante que va desde el Señor que está 
y viene al centro del alma y del alma que va hacia El.

Podemos concluir afirmando que la relación Cristo-alma es una 
relación personal, con una estructura esencial yo-tú que, gracias al 
dinamismo histórico que la recorre, atraviesa por cuatro momentos cla
ve. Los dos últimos -Cristo en Teresa y Teresa en Cristo- son in- 
disociables y fundan un principio hermenéutico esencial de la obra



-

248

C. Relación dialógica

A continuación presentamos la mediación en la cual la persona

28 CONGAR Y., El misterio del templo, Barcelona 19672, 265 y ss.. El libro de Congar descri
be las cuatro fases históricas del encuentro y Alianza entre Dios y su Pueblo.

teresiana porque no debemos olvidar que la casi totalidad de los es
critos conservados -salvo las «Relaciones» I al 3- son posteriores a 
1565 techa de la última redacción de «Vida» en donde, al menos en 
germen, las cuatro etapas habían sido verificadas por la experiencia. 
Dicho lo cual resulta obvio afirmar que la relación interpersonal de 
encuentro es la que encontramos en el matrimonio espiritual, objeto de 
nuestro estudio.

También afirmamos que la teología teresiana, que tiene como fun
damento el conocimiento por experiencia, se presenta como una histo
ria de salvación. La vida histórica de la Santa, reflexionada y plasmada 
en la obra escrita, narra las maravillas que Dios realizó en una persona 
de modo similar a la experiencia histórica del Pueblo de Dios. Los cua
tro momentos que se deducen de la experiencia teresiana reproducen 
la historia de amor de Dios para con el Pueblo de Israel quien fue visi
tado esporádicamente por Yahvé en la época patriarcal.

En un principio Dios sobreviene de improviso, «interviene en la 
vida de los Patriarcas mediante unos como toques o encuentros pa
sajeros»28. Después para que sea su Pueblo establece su presencia en 
medio de él, caminó por el desierto «con» el arca de la Alianza. Es la 
época en que Yahvé «está con» el pueblo (Exodo). Por la encarnación, 
ya no se trata sólo de una presencia, sino de una inhabitación de Dios 
en los fieles y todos son templos de Dios; recibió en su seno al Hijo de 
Dios que vivió «en» medio del Pueblo (N.T.) y, por último, el Pueblo 
vivirá «en Dios» (Apocalipsis). La encarnación del Hijo inaugura el 
tiempo escatológico, el «ya» pero «todavía no» ha comenzado.

Asimismo la relación interpersonal de Cristo «en» la persona hu
mana y ésta en Cristo, experimentada por Teresa a partir del trienio 
1562-1565 y culminada en 1572 mediante el matrimonio espiritual, 
prefiguran el tiempo escatológico. Este razonamiento legitima analizar 
el ME desde una perspectiva histórica desarrollada en cuatro grandes 
momentos, como también desde la concepción escatológica de nuestra 
autora. Adelantamos que, desde el momento en que Teresa descubre 
que Cristo vive «en» ella y ella «en Cristo», la cristología se contempla 
desde la escatología y todas las representaciones de Cristo tienen lugar 
desde la Resurrección.



29

30

35

249

31
32

humana se relaciona con Jesucristo: la comunicación. Analizaremos 
brevemente el puesto que ocupa en la teología teresiana la Revelación 
como autocomunicación de Dios al hombre; después, la oración como 
respuesta del hombre a la comunicación de Dios.

El vocabulario teresiano emplea el término «grandeza» para definir 
el ser de Dios. La grandeza de Dios es equivalente a su «poder»29 
«misterio», «secretos»30 o «infinitud»3'. El atributo esencial del ser de 
Dios es la Verdad’2. El ser de Dios está indisociablemente unido a su 
obrar, por ello siempre que Teresa expresa la grandeza de Dios lo une 
ai actuar usando el término «misericordia»:

«la grandeza de Dios no tiene término, tampoco le tendrán 
sus obras. ¿Quién acabará de contar sus misericordias y grande
zas?»33

La grandeza y misericordia de Dios tienen un paralelo, otra ex
presión que significa exactamente lo mismo: palabras y actos. De 
manera que las expresiones «grandeza-misericordia» o «palabras-ac
tos» definen a Dios. La característica de ambas expresiones explica que 
en Dios su ser es obrar34.

El actuar misericordioso de Dios, intrínsecamente unido a su ser, se 
manifiesta al hombre como acción misericordiosamente amorosa3’. La 
comunicación de Dios es una consecuencia de su obrar misericordio
so. Con el término «comunicación», consecuencia de la misericordia 
de Dios, la Santa designa al mismo tiempo el modo de actuar de Dios 
y la manera peculiar en que quiere comunicarse con la criatura. Se

«en mirar el poder y grandeza de Dios en las criaturas y el amor que nos tuvo», V 1 3.13., 
«¿por qué ha de estar el alma cautiva a sola una de sus grandezas o misterios», F 6.7.
«mas si no mostrara Dios a su alma secretos...las cosas ocultas de Dios no hemos de buscar 
razones para entenderlas», M 6.4.7.. Jacob entendió secretos: «como hizo )acob...que con ella 
debía de entender otros secretos». M 6.4.6. «es mucho lo que hay en este gran Dios», M 6.4.9.
«Dioses infinito» F 6.7.
«es la suma verdad», M 6.3.9., «Dios es suma Verdad», M 6.10.7., que fija en el hombre las 
verdades: «mas entiendo que quedan unas verdades en esta alma tan fijas de la grandeza de 
Dios», M 6.4.6. «mostrar Dios en sí mismo una verdad, que parece deja oscurecidas todas 
las que hay en las criaturas», M 6.10.5.. «y es Dios tan bueno», V 11.9., «y es Dios tan 
fiel», M 6.8.7., E 17.5.

33 M 7.1.1. Muchos textos lo confirman; cf. V 20.9., 21.9..27.12., M 6.7.2., 4.2.5., 5.2.7., 6.6.4.
34 «Todo lo manda, todo lo puede; su querer es obrar», C 22.7.. «las palabras del Señor son 

hechas como obras en nosotros», M 7.2.7.
«pégase más presto el fuego de amor divino», C 28.8.. «¡Oh válgame Dios, qué gran amor 
del Hijo, y qué gran amor del Padre!», C 33.3.. «que siempre que se piense de Cristo, nos 
acordemos del amor con que nos hizo tantas mercedes, y cuán grande nos le mostró Dios 
en darnos tal prenda de que nos tiene; que amor saca amor». V 22.14. «no querer sino lo 
que quiere Dios, que nos conoce mas que nosotros mismos y nos ama», M 6.9.16.



36

37

40

250

41

42
43

38

39

«...hacer por un Dios que así se quiere comunicar a un gusano», M 6.4.10., «comunicarse 
un tan gran Dios», M I.I.3., cf. también, M 6.7.2., M 6.8.título, M 6.9.título, M 6.9.7.
«mientras más adelante va un alma más acompañada es de ese buen Jesús... maneras y 
modos con que Su Majestad se nos comunica...se quiere así comunicar con una criatura»M 
6.8.1), «que abajándose a comunicar con tan miserables creaturas quiere mostrar sus gran
dezas», M 6.9.18.
«de muchas maneras se comunica el Señor al alma», M 6.10.1.
«Otra manera tiene Dios de despertar al alma,..que son unas hablas con el alma de muchas 
maneras: unas parece vienen de fuera, otras de lo muy interior del alma, otras de lo supe
rior de ella, otras tan en lo exterior que se oyen con los oídos, porque parece es voz forma
da, M 6.3.1., cf. R 4.2., R 53., R 36
«se le muestra la Santísima Trinidad»,M 7.1,6..»porque la comunicación no fue más de una 
vista», M 5.4.5., «...le hablaban interiormente algunas veces y a ver algunas visiones y tener 
revelaciones», R 4.2.
«pues con unos gusanos quiere así comunicarse y mostrarse», M 5.4.10.

M 7.1.6.

M 7.1.1.

comunica Dios, las tres Personas o Jesucristo36. Particularmente el diá
logo relacional tiene lugar entre Jesucristo y la persona; por medio de 
la encarnación Cristo se «abajó» para hacer posible dicha comunica
ción37. Puede tener muchas modalidades38, la hablada es una de ellas; 
Teresa les denominará «hablas»39. Pero la comunicación de Dios se 
manifiesta de diversas maneras, siendo todas mercedes: visiones inte
lectuales o imaginarias40, mostrarse al hombre" o transformar su exis
tencia (porque lleva efecto de obra dirá Teresa). Se manifiesta 
directamente en la relación personal con el hombre o bien por medio 
de las criaturas o de la historia; puede ser verbal o no verbal. La comu
nicación hablada o por visiones no es distinta del contenido de la reve
lación depositada en la Iglesia, en la Escritura y en la Tradición. Loque 
ya se tiene por fe lo va entendiendo el alma en el trato personal con el 
Señor de otro modo4-.

Para Santa Teresa la Revelación consiste en la autocomunicación 
de Dios al hombre que ha sido creado de manera que pueda ser capaz 
de captar dicha comunicación43. En este sentido, la totalidad de la 
acción misericordiosa de Dios es gracia, o dicho con otras palabras, la 
comunicación es el término genérico que designa la merced de Dios, 
es la merced por excelencia.

Si la comunicación de Dios es consecuencia inmediata de la ac
ción misericordiosa para con el hombre, al tiempo que el ser va indi- 
sociablemente unido al actuar, se comprenderá que la comunicación 
de Dios al hombre lleve en sí misma el sello de una respuesta que 
incluya a su vez la palabra y el acto. La unidad de amor a Dios y al 
prójimo, tan importantes en la teología teresiana, tiene aquí su fun-



46

251

44

45

«tratar de amistad estando muchas veces tratando a solas con quien sabemos nos ama», V 8.5. 
«mientras más merced el Señor os hiciere en la oración, es menester más ir bien fundadas 
sus obras y oración», C 5.2. cf. M 4.2.8., M 7.4.6.
«la sed de Dios, en sus tres fases de büsqueda-encuentro-diálogo, es una constante de sin
gular relieve» afirma HUERGA, ALVARO, El diálogo con Dios en la literatura mística espa
ñola, Madrid 1986, p. 63.

clámenlo. Desde el punto de vista del hombre la respuesta es también 
comunicación, entendida no exclusivamente como verbal, sino de 
palabra y acto.

Ser y obrar en Dios no son ni idénticos ni asimilables el uno en el 
otro. La acción no agota el ser, aunque el modo de ser sea el actuar. En 
Dios la distancia entre ambos es mínima. En el hombre, por contra, 
creado a imagen de Dios, la tensión entre ser y acción es menos evi
dente por el pecado original. Pero debe intentar acercarse y mantener 
siempre, con la ayuda de la gracia, la tensión de aproximación entre 
ser y obrar.

La comunicación verbal del hombre es la respuesta de éste a la 
previa comunicación de Dios. De ahí la importancia que para Teresa 
tiene la oración. Esta debe enmarcarse dentro de la teología de la reve
lación. La oración para Santa Teresa es comunicación del hombre a 
Dios, respuesta a la previa palabra que le han dirigido y que es capaz 
por creación de comprender4'1. Pero sería falso interpretar la oración 
teresiana en el sentido exclusivo de comunicación verbal. El aspecto 
ético de transformación personal y de la realidad queda implicado en 
la misma comunicación porque éste y no otro es el modo de comuni
carse de Dios45.

Toda la obra teresiana explica las misericordias de Dios para con el 
hombre y la respuesta de éste como comunicación, en su doble ver
tiente de comunicación verbal y progresiva transformación por la pra
xis. Aislar la oración del contexto de la revelación de Dios o de su 
concomitancia práxica, tergiversa el pensamiento teresiano.

Pues bien, la oración como comunicación de respuesta, en el doble 
sentido del término, tiene en Santa Teresa dos protagonistas privilegiados 
Cristo y el hombre. La comunicación de Dios al hombre y la de éste a 
Dios se hace por la mediación de Jesucristo. La relación interpersonal yo- 
tú, tal como la contemplamos en el ME consiste en una comunicación 
verbal cuyo protagonista principal es Cristo quien se dirige a la persona 
que escucha. Es comunicación verbal (Cristo le dirige unas palabras) y es 
comunicación práxica porque intercambian lo que es cada una de las 
partes (todo lo tuyo es mío, incluida la honra). La conclusión del apartado 
es la siguiente: la relación del ME es interpersonal y dialógica411.



252

47
48
49
50

51
52

CASTRO 5., Cristología teresiana, o.c., 341 ss.
V 36.26. cf. también V 36.30., V 4.3., V 27.10.
C 2.1., 7.8., 13.2-3., 22.7-8, 23.2., 26.3., 28.3., 34.3.
Teresa evolucionó del Cristo «Maestro» y «Modelo» a considerarlo «Compañero»-«Amigo» 
y finalmente «Esposo»; cf. RENAULT E., Le Christ dans la vie de St. Thérése d'Ávila, «Car
mel» Venasque 1 (1976) 40.

CAD 1.10.
CASTRO S., Cristología teresiana, 346; experiencia de gracia y experiencia de amor, son 
sinónimos en Santa Teresa, cf. DOMÍNGUEZ REBOIRAS, ‘El amor vivo de Dios’. Apuntes 
para una teología de la gracia desde los escritos de Santa Teresa de lesús, a.c., II, 28.

D. Relación matrimonial con Cristo Esposo

En el matrimonio espiritual a Cristo se le llama Esposo. Teresa 
accede al término a través de la Escritura, libros de piedad y ambiente 
social; aplicada a Jesucristo la palabra aparece frecuentemente en las 
invocaciones y exclamaciones17. El uso del término no es exclusivo del 
ME, porque ya lo encontramos en «Vida»; «y pensar de ver a nadie que 
no sea para ayudarlas a encender más el amor de su Esposo, les es tra
bajo»48. Su utilización se hace más frecuente en «Camino»” y adquiere 
plenitud de significado en «Moradas», «Conceptos del Amor de Dios» 
y algunas poesías50.

Estableciendo la «grosera comparación» entre el matrimonio es
piritual y el humano a partir de M 5.4.2., Teresa introduce en la obra 
un nuevo símbolo junto al del castillo y el del gusano de seda. Como 
no es el momento aquí de hacer un estudio detallado del término, úni
camente queremos resaltar que la relación interpersonal de Cristo con 
el alma es comparada con un hecho esencial a la existencia humana 
cual es el matrimonio, lo que presupone en nuestra autora dotar la más 
alta experiencia espiritual de una base antropológica. La merced del 
ME es la más alta que el Señor concede y sin embargo no está compa
rativamente fuera del paradigma humano.

Identificar al Esposo de los «Cantares» con Cristo51 condiciona la 
relación dialógica con el alma, convirtiéndola en amorosa52; por el 
hecho de ser nupcial la relación adquiere el máximo grado de intimi
dad personal. Cristo es Esposo por la encarnación, vida, muerte, y resu
rrección; toda su existencia instaura una nueva relación con el 
hombre, continuando la obra creadora. Podemos decir que el vocabu
lario esponsal corresponde en la literatura de nuestra autora al término 
«Alianza» de la Escritura. Cristo es la nueva Alianza y por ello Esposo.

Si llamar Esposo a Cristo da a la relación un cariz personalizado, 
amoroso e íntimo, y siendo que Cristo es Esposo por la encarnación, 
creemos que debemos preguntarnos en qué momento la persona



55

56

253

E. Relación de mutua donación

En este apartado analizaremos el contenido de la relación comu
nicativa y esponsal entre Cristo y la persona humana en el matrimonio 
espiritual. Los textos citados al comienzo del capítulo indican un inter
cambio recíproco. En M 7.2.1. le dice Cristo que «sus cosas tomase

53
54

CAD 2.5.
La expresión «y todas las almas por el bautismo» no fue tachada por los censores en la pri
mera redacción. Sencillamente, en la segunda redacción Teresa obvió la frase sin que 
mediaran ningún tipo de condicionamientos.
cf. edición de ÁLVAREZ T„ Teresa de Jesús. Obras completas, o.c., 640, nota 8. En la edi
ción de Eírén corresponde a CE 38.1.
P 27., 28 y 30.

humana se convierte en esposa. La profesión convierte a la religiosa en 
esposa:

«tenemos gran estado, que no hay quien nos quite decir esta 
palabra a nuestro Esposo pues le tomamos por tal cuando hici
mos profesión sino nosotras mismas»53

Sin embargo, en la primera redacción de «Camino» encontramos 
un texto que fue suprimido en la segunda '1:

«Pues, acá, si uno se casa, primero sabe quien es y cómo y 
qué tiene. Nosotras estamos desposadas, y todas las almas por el 
bautismo. Antes de las bodas y que nos lleve a su casa el despo
sado -pues no quitan acá estos pensamientos con los hombres- 
¿por qué nos han de quitar que entendamos nosotras quién es 
este hombre?»55

Según el segundo texto de «Camino», Cristo es el Esposo desde el 
bautismo. La profesión religiosa ratifica lo concedido en el bautismo, 
es decir, el desposorio entre Cristo-Esposo y el alma. La tarea y merced 
del hombre consistirá en llegar a consumar el matrimonio. En los escri
tos de Teresa no vuelve a aparecer esta idea, mientras que insiste con 
frecuencia en la primera: Cristo se convierte en Esposo por la profesión 
religiosa56.

La escasez de textos referentes al bautismo como comienzo de la 
relación esponsal y la evidencia de que la religiosa se convierte en 
esposa por la profesión religiosa nos obliga a concluir que, en este 
punto, la teología teresiana no es explícita. Nuestra autora dirige prefe
rentemente sus escritos a monjas que han hecho o van a hacer la pro
fesión religiosa convirtiéndose en esposas del Esposo. Cristo es 
plenamente Esposo en el matrimonio espiritual.



57

58

254

61
62

63
64

59
60

ella por suyas, y El tendría cuidado de las suyas». El contenido novaría 
en M 7.3.2., salvo que aquí emplea el verbo «mirar». La R 35. especifi
ca que lo intercambiable es la «honra».

El Esposo y la esposa quedan implicados en mutua donación de 
intercambio. Tomar las cosas del otro como propias significa hacerse 
cargo de ellas, tenerlas como de uno mismo57. «Mirar» por las cosas del 
otro quiere decir cuidarse y preocuparse siguiendo a Cristo que mira 
por la honra del Padre58. La expresión «sus cosas» tiene varios significa
dos en la literatura teresiana, siempre entendida dinámicamente. Com
partir algo con alguien en el sentido de comunicarle59 las actividades o 
pertenencias de cada persona60 o compartir la totalidad del ser perso
nal. Entendemos que el ME conlleva tomar como propio toda la reali
dad de la otra persona. Además con un matiz de posesividad -«por 
suyas»- de manera que los misterios de la vida, muerte y resurrección 
de Cristo, pasan a formar parte de modo prioritario en la vida de la 
esposa y Cristo convierte en suyas las preocupaciones de ésta. La espo
sa queda liberada totalmente del yo viejo, naciendo un yo nuevo desde 
el Otro61.

En el término «honra», empleado muy frecuentemente por Teresa, 
se resume y confluye el contenido del intercambio. La «honra» es un 
modo de concebir la existencia que junto a la fe católica y la limpieza 
de sangre configuran el sentir de una época62. La honra tiene que ver 
con la fama que otros clan a la persona por su comportamiento indivi
dual63, además del lugar que ocupa dentro de la escala social en base a 
su situación económica. A este respecto una frase de la Santa es bien 
iluminadora: «honras y dineros casi siempre andan juntos, y que quien 
quiere honras no aborrece dineros»6'. Por tanto implica la autoafirma- 
ción de la persona y su reconocimiento social. Era imposible no dejar-

«en mucho más tenía yo las mercedes que el Señor le había hecho y más a mi cuenta las 
tomaba que si fuera a mí», V 34.17.
«mas mirad que vuestro Padre está en el cielo; Vos lo decís; es razón que miréis por su hon
ra», C 27.3.
«para tener amistad conmigo -digo- y darme parte de sus cosas», V 2.3.
«procuremos irnos entendiendo en cosas aún menudas», M 5.3.9., «hay una multitud de 
cosas con que nos puede hacer daño», M 1.2.15. cf. MVC.19.

V23.1.
«Existe otro valor que sobrepasa el de la vida; el honor. Como la fe, el honor hunde sus raí
ces en la tradición medieval...expresión del valor individual, también es una valor social 
que cada uno está expuesto a perder por culpa de otro», DEFOURNEAUX M., La vida coti
diana en la España del Siglo de Oro, Barcelona 1983, 28-45.

C 36.5-6, V 31.20-21, V 2.1.
C 2.6. cf. V 20.26-27., V 25.21., C 22.4., 27.5.



65

66

255

67
68
69
70

es «la cosa más difi-

se influir por un concepto que tantas resonancias tuvo en el siglo X 
Teresa confiesa haber tenido mucha honra, «que de puro honrosa me 
turbaba tanto»66.

Como opuesto a esta concepción aparece Cristo, nuestro verda
dero «Honrador», que ganó la honra de todos humillándose hasta a 
muerte y no utilizó la honra ni las riquezas:

«¿Pues en qué estuvo vuestra honra, Honrador nuestro? ¿No 
la perdisteis por cierto en ser humillado hasta la muerte? No, 
Señor, sino que la ganasteis para todos»67

Teresa considera que la búsqueda de la honra 
cultosa» de erradicar:

«como nos conoce por tan amigos de esta negra honra y 
como cosa más dificultosa de alcanzar de nosotros y más agrada
ble a su Padre, la dijo y se la ofrece de nuestra parte»68

Por tanto la finalidad del cristiano consiste en buscar la honra del 
crucificado y la de Dios olvidándose de la propia. Y esto es lo que se 
alcanza en el matrimonio espiritual:

«Y así, de todo lo que puede suceder no tiene cuidado, sino un 
extraño olvido, que -como digo- parece ya no es ni querría ser en 
nada nada, si no es para cuando entiende que puede haber por su 
parte algo en que acreciente un punto la gloria y honra de Dios, 
que por esto pondría muy de buena gana su vida»69

Concluimos que el ME contiene un intercambio de todo el ser 
personal. El hombre adquiere un nuevo modo de concebir la honra 
en la configuración con el Esposo, tomando los misterios de su vida, 
muerte, y resurrección, como propios, y entregando la autoafirma- 
ción personal y social, con todo lo que esto conlleva de fama, rique
zas, limpieza de sangre, etc. Santa Teresa lo resume en una frase, 
«darnos todas al Todo sin hacernos partes»70. Se trata de una do-

Teresa vivió en su infancia el juicio de hidalguía y limpieza de sangre que conmueve 
durante años a su familia. En sus escritos, curiosamente, nunca es citado el acontecimiento 
Creemos sin embargo que posiblemente una reminiscencia del suceso familiar sea la impor
tancia que tiene en la obra este término; cf. ALONSO CORTES N„ Pleitos de los Cepeda 
.Boletín de la Real Academia Española», 25 (1946) 85-110; EGIDO T. El linaie iuder,rr.r,' 
verso de Santa Teresa, Madrid 1986.
V 31.23.; «no me parece había dejado a Dios por culpa mortal ni perdido el temor de Dios 
aunque le tenía mayor de la honra»V 2.3. us'

C36.5
C 36.7.
M 7.3.2. cí. también M 7.3.6., M 6.1.4., R 1.25., V 7.4., C 36.8., 40.3., CAD 7 5

C8.1.



256

nación mutua y dinámica que se realiza en la historia progresiva
mente y fue culminada en el ME.

72
73
74

75

71) «no vendrá el Rey de la Gloria a nuestra alma -digo a estar unido con ella- si no nos esfor
zamos a ganar las virtudes grandes», C 16.6.
C 28.12
V8.9.
V 11.10.
El término será analizado posteriormente. Unicamente interesa destacar en este momento la 
simetría y asimetría en la relación con Cristo.

76 La búsqueda ha de interpretarse como una modalidad del 'deseo' que estudiaremos más adelan
te, sobre todo al analizar las 6M. La psicología moderna reconoce una estructura subyacente a la 
voluntad denominada «intencionalidad » que da sentido global a la existencia, ct. ROLLO MAY: 
Amor y voluntad. Las fuerzas que dan sentido a nuestra vida. Barcelona 1984, 182-200.

F. Relación simétrica y asimétrica

La entrega del yo personal es condición indispensable para el ME. 
Se ve correspondida por la donación total de Cristo que viene a vivir 
en la persona de manera que la habita en su propio centro. En este sen
tido la relación interpersonal es simétrica.

Cristo viene a estar unido con la persona si ésta se esfuerza en con
seguir las grandes virtudes'1. Más aún, el Señor no se da a Sí hasta que 
la persona no se ha entregado del todo:

«Y como El no ha de forzar nuestra voluntad, toma lo que le da
mos, más no se da a a Sí del todo hasta que nos damos del todo»'2

Existe una correspondencia entre la entrega de la persona divina y 
la humana73. Sin dudar de la primacía de Dios en el orden de la gra
cia74 y que todo lo que es y recibe el hombre es don, la teología tere- 
siana mantiene la necesidad de que las obras del hombre aporten a la 
relación interpersonal una cooperación a la gracia que la Carmelita 
denomina «disposición»75. La relación con Cristo cuenta con el esfuer
zo del hombre, sobre todo hasta las cuartas moradas.

Sin embargo, esta situación óptima puede no llegarse a dar. Porque 
la persona haya entregado todo, no por ello accede automáticamente a 
la merced del matrimonio espiritual. En este sentido la relación inter
personal con Jesucristo es asimétrica. Aquí es donde debe estudiarse el 
significado de la humildad en el pensamiento teresiano. Además de 
una virtud, la humildad es, sobre todo, condición de posibilidad de la 
misma relación en virtud de la estructura asimétrica.

Desde el prisma humano la relación con Jesucristo se fundamenta 
en un sustrato primero, que consiste en la búsqueda de la Verdad con 
«determinada determinación»76. La humildad, con la búsqueda de la



80

257

C. Textos escriturísticos que fundamentan la relación
de Cristo con la persona.

Las fuentes bíblicas de las que se sirve Santa Teresa son abun
dantes; sus escritos están plagados de citas textuales o de remi-

77
78
79

V 12.4. y C 10.3. cf. M 7.4.8.
M 6.10.7.
«¡siempre la humildad delante, para entender que no han de venir estas fuerzas de las nues- 
tras!»V 13.3., cf.V 20.29., M 1.2.5.
V 39 15., «es falta de humildad querer vos se os dé lo que nunca habéis merecido», M 
6.9.15.

«Pues digo que es peligro ir tasando los años que se han teni
do de oración que aunque haya humildad, parece puede quedar 
un no sé qué de parecer se merece algo por lo servido. No digo 
yo que no lo merecen y les será bien pagado; mas cualquier espi
ritual que le parezca que por muchos años que haya tenido ora
ción merece estos regalos de espíritu, tengo yo por cierto que no 
subirá a la cumbre de él...No me parece profunda humildad. Ya 
puede ser lo sea; mas yo por atrevimiento lo tengo; pues yo, con 
tener poca humildad, no me parece jamás he osado»80

Creemos que se debe mantener la aporía y afirmar que la relación 
personal con Cristo es de mutua correspondencia, al mismo tiempo que 
se afirme la absoluta gratuidad de la gracia y la asimetría en la relación. 
Ni hay donación de Dios por merecimientos del hombre ni de ningún 
modo queda coartada la libertad de Dios y el modo en que realiza las 
mercedes. Sin embargo sí se precisa la total donación para que el Señor 
se dé. La humildad es condición de posibilidad de la relación con Cristo 
al reconocer la primacía divina en el orden de la gracia.

Verdad y el 'desasimiento', están en el mismo comienzo de la relación 
con Cristo:

«Y como este edificio todo va fundado en humildad, mien
tras más llegados a Dios, más adelante ha de ir esta virtud». 
«Aquí puede entrar la verdadera humildad, porque esta virtud y 
estotra [el desasimiento] paréceme andan siempre juntas»77

En este contexto habría que interpretar la conocida definición tere- 
siana de la humildad como «andar en verdad» porque Dios es la suma 
Verdad, luego la virtud de la humildad consiste en caminar en Dios78. 
Por la humildad se reconoce que toda merced proviene de Dios70 y por 
mucho que el hombre aporte a la relación la merced recibida es inme
recida:



84

258

81
82
83

V 6.9.
R 56. cf. también R 3.10.
R 6.9. cf. M 7.1.6. cf. JIMÉNEZ DUQUE, BALDOMERO, Notas de la espiritualidad teresia- 
na, en AA.W. Homenaje a Pedro Saínz Rodríguez, Madrid 1986, vol I, 156

M 7.2.7.; lo mismo en M 5.3.7.

niscencias bíblicas. De todas ellas, tres son las que en mi opinión in
fluirán decisivamente para establecer la relación personal con el Señor 
como eje de su teología: S. Pablo, el Cantar de los Cantares y el evan
gelio de S. Juan. Pablo fue para Santa Teresa uno de los modelos predi
lectos para seguir a Cristo. Al redactar «Vida» interrumpe la narración 
para decir:

«Que escribiendo esto estoy y me parece que con vuestro 
favor y por vuestra misericordia podría decir lo que San Pablo, 
aunque no con esa perfección, que no vivo yo ya sino que Vos, 
Criador mío, vivís en mí»81.

Incluso en una de las 'hablas' el Señor le recuerda el texto paulino 
de Gal 2,20: «Díjome: «Piensa, hija, cómo después de acabada no me 
puedes servir en lo que ahora, y como por Mí y duerme por Mí, y todo 
lo que hicieres sea por Mí, como si no lo vivieses tú ya, sino Yo, que 
esto es lo que decía San Pablo»82.

Opinamos que el texto paulino de Gál.2,20 fue determinante para 
la comprensión del tercer momento de la relación dinámica por el cual 
Cristo vive «en» la persona.

En segundo lugar San Juan, en particular los capítulos 14 y 17; en 
el primero encuentra que Dios hará morada en el alma, texto que tan
tas repercusiones tuvo en su vida y obra, «Se experimenta lo que dice 
S. Juan, que haría morada en el alma»83. Por su parte, Jn.17, 21-22 le 
aporta algo esencial: la relación personal con Cristo reproduce la vida 
intradivina.

«orando una vez Jesucristo nuestro Señor por sus apóstoles -no 
sé adonde es- dijo, que fuesen una cosa con el Padre y con El, 
como Jesucristo nuestro Señor está en el Padre y el Padre en El»81

La influencia joánica repercute en la teología teresiana en varios 
aspectos. El paradigma de la relación con Cristo es la vida trinitaria, la 
relación yo-tú con Cristo reproduce la del Hijo con el Padre. Siendo el 
hombre morada de Dios por una presencia ontológica, «viene» a él 
como consecuencia de la relación. Por último, la estructura «Yo en ti y 
tú en Mí» también presente en el «Cantar de los Cantares» se aplicará a 
Cristo.



259

85
86
87
88
89
90

H. La relación dialéctica de Cristo con la persona humana:
estructura fundante de la teología teresiana.

Insistimos en que según nuestro análisis el vector esencial de la 
teología de Teresa de Jesús consiste en la relación hombre-Cristo. Con 
unas características bien precisas: relación interpersonal yo-tú, dinámi
ca, dialógica, amorosa, simétrica y asimétrica90.

Reunir todas las características con un solo término es tarea difícil 
porque sería tratar de fijar en un único concepto un modo preciso de 
aprehensión de la realidad religiosa en su estructura fundante, la rela
ción Dios-alma. Creo que el concepto «relación dialéctica» resume y 
engloba todo el contenido teológico teresiano.

Lo aplicamos a la teología teresiana en el sentido primario que le

La importancia que tuvo el «Cantar de los Cantares» en su vida y 
obra se deduce por el hecho de haberle dedicado un libro y las nume
rosas citaciones que se encuentran a lo largo de sus escritos85. Del 
«Cantar» extraerá la relación de amor entre el Esposo y la esposa con 
la misma estructura que S. Juan, yo en ti tú en mí. Relación de intimi
dad amorosa que comienza con la búsqueda del Esposo al igual que lo 
buscaba la esposa86. La expresión «Mi Amado a mí y yo a mi Amado»87 
junto al carácter de relación intima que conlleva la frase «Veniat dilec- 
tus meus in hortum suum et comedat»88 están en el origen de una bella 
poesía:

V 27.10. R 24., 54, C 26.3., M 5.1.12., 5.2.12., 6.4.10., etc.

M 6.7.9.
Cant. 2,16
Cant. 5,1; cí. R 54. y 24.

P3
Para L. Oechslin, la intuición mística en Santa Teresa unifica el ser. porque se arraiga en la 
totalidad de la persona y en la apertura hacia Dios. La unión se realiza entre el alma y una 
Persona por el amor, OESCHSLIN L., L'intuition mystique de Sainte Thérése, París 1946, 161.

«Ya toda me entregué y di
Y de tal suerte ha trocado, 
Que mi Amado para mí,
Y yo soy para mi Amado»89

Las tres fuentes bíblicas citadas inspiraron fundamentalmente la 
vida y obra teresianas. No hemos pretendido hacer un análisis de las 
influencias bíblicas, sino de ver los textos escriturísticos que influyeron 
decisivamente en la construcción del esquema teológico predominan
te, a saber, la relación dialéctica hombre-Cristo.



93

94

260

91
92

FERRATER MORA J., Diccionario de Filosofía, I, 796
SARTRE J.P., Critique de la raison dialectique, I, París 1960, 119; citado por FERRATER 
MORA J.,l, o.c., 801.
GONZÁLEZ FAUS J.I., Proyecto de hermano. Visión creyente del hombre, Santander 1987, 
51.
RAHNER K., Diccionario Teológico, Barcelona 1966, 515.

daban los griegos: «el término dialéctica, y más propiamente la ex
presión 'arte dialéctico', estuvo en estrecha relación con el voca
blo 'diálogo': 'arte dialéctico' puede definirse primariamente como 
'arte del diálogo'. Como en el diálogo hay (por lo menos) dos 
'logoi' que se contraponen entre sí, en la dialéctica hay asimismo 
dos 'logoi', dos 'razones' o 'posiciones' entre las cuales se estable
ce precisamente un diálogo, es decir, una confrontación en la cual 
hay una especie de acuerdo en el desacuerdo -sin lo cual no 
habría diálogo-, pero también una especie de sucesivos cambios 
de posiciones inducidos por cada una de las posiciones 'contra
rias'»91. La definición puede aplicarse por analogía a la teología de 
Santa Teresa con la salvedad demostrada de la asimetría. Cristo y 
la persona humana dialogan con sucesivos cambios de posición 
que transforman la persona. Decimos transforma porque aquí 
hallamos un segundo motivo para preferir el término 'dialéctica' a 
otros.

En efecto, hemos demostrado que la praxis forma parte intrínseca 
de la comunicación. A este propósito el método dialéctico «se refiere a 
la estructura de lo real y a la de nuestra praxis...se descubre y se funda 
en y por la praxis humana»92.

En conclusión el término «relación dialéctica» es aplicable a nues
tra autora, como arte del diálogo transformante. También podemos afir
mar que la estructura teológica fundamental puede definirse como 
«panenteísmo», no queriendo decir que todo es Dios, sino que todo 
está en Dios y no fuera de El. Pero, a la vez, «paneisteísmo», porque si 
todo está en Dios, no es de manera estática sino como movimiento 
hacia Dios93. Cristo, en Dios, desde su intimidad con el hombre, lo 
trasciende y el hombre está, por Cristo, en Dios sin que ello menosca
be su trascendencia, sino de modo que la afirme. El «panenteísmo» no 
es monista salvo que negara la creación o la distinción entre criatura y 
Creador94.

La historia de cada hombre está por Cristo en Dios y Dios está en 
él en una relación no necesaria sino libremente asumida por la di
vinidad. Ese Dios que «viene» al hombre estando en él, siempre abier
to a la trascendencia escatológica, por tanto siempre como misterio



1

261

95 En este punto estoy de acuerdo con la tesis de Domínguez Reboiras, para quien la gracia es 
la misma relación interpersonal; los conceptos de amor de Dios y gracia quedan fundidos, 
DOMÍNGUEZ REBOIRAS F., 'El amor vivo de Dios'. Apuntes para una teología de la gracia 
desde los escritos de Santa Teresa de Jesús, a.c.,1, 20; y a continuación afirma; «En todo 
caso, ni en la misma utilización gramatical, significa gracia una entidad física en el alma, 
sino siempre una relación personal», Ibid., 35; «toda la obra de Teresa es un amplio y per
sonal 'tratado de la Gracia'», Ibid., 41.; «todo el proceso de la gracia se hace pues, una 
relación de amor entre Dios y la criatura», Ibid., II, 24
«...hemos de evitar todo fijismo o tendencia a cosificar la realidad viviente de la gracia, ... 
que regenerándonos desde dentro todo el ser...» GARRIDO J.C. Experiencia de la vida 
sobrenatural en la vida teresiana, o.c., 24

96 La antropología moderna asume actualmente que la gracia es la relación personal, superan
do antiguas definiciones 'cosistas'. cf. GONZALEZ FAUS, Proyecto de hermano. Visión cre
yente del hombre, o.c., 429: «La Gracia no puede ser asimilada a una 'cosa' u objeto, sino 
a una presencia personal. Y que, para expresar eso, más que las categorías físicas de 'acci
dente y substancia', sirven como analogía las categorías interhumanas de la relación. La 
Gracia ha de ser asimilada, ante todo, a una relación personal: de nosotros con Dios, pero 
producida en nosotros por el mismo Dios».
Durante cuatro siglos, la teología insistió en la gracia actual y la renovación ortológica del 
hombre originada por la gracia santificante, sin interesarse por el aspecto personal e increa
do de la gracia; hoy se tiende a considerar la gracia como un encuentro o presencia perso
nal de Dios, GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, 
o.c.127-128.
La teología católica de los siglos XVI y XVII se vio en la necesidad de demostrar, contra el 
protestantismo, que el don de la justificación no podía ser descrito definitivamente en la 
categoría «ad aliquid», es decir, no era sólo una relación, FLICK M.-ALSEGHY, II vangelo 
della Crazia. Un trattato dogmático, Firenze 1964, 436.

«representado», mantiene con el hombre una relación personal dialéc
tica transformante. Las mercedes del Señor se concretan en la historia 
de la relación, pero la merced por excelencia es la propia relación 
comunicativa derivada del ser mismo de Dios. Por tanto creemos que, 
para Santa Teresa, la relación en cuanto tal es la gracia, que debe ser 
concebida desde el personalismo,r’. La revelación es autocomunicación 
de los secretos de Dios por la mediación de Cristo. La comunicación se 
concreta en diversas mercedes, pero la comunicación la origina la per
sona divina, quien tiene siempre la primacía de la gracia. Cristo es la 
gran merced y por El la Trinidad que ha asumido una libre relación no 
necesaria con el hombre, creándolo en condiciones de comprender 
dicha comunicación'’6.

Quisiera terminar este apartado diciendo que en Teresa la es
tructura de relación dialéctica no es una de las claves de interpre
tación, sino «la» clave hermenéutica de su pensamiento. Tiene dos 
connotaciones, una vertical y otra horizontal. Vertical porque la re
lación con Cristo es inmanente y trascendente al mismo tiempo. Hori
zontal porque se desarrolla en la historia de cada individuo. Ambos 
vectores confluyen en la escatología final, que a su vez comenzó con



2. La Sacratísima Humanidad de Cristo en Teresa de Jesús

97

98

262

El planteamiento autobiográfico y doctrinal de la Humanidad de 
Cristo en la obra teresiana exige esclarecer con exactitud el significado 
de un término de tanta importancia. Será el objetivo del presente apar
tado.

Nuestro punto de partida, lo encontramos en el mismo relato del 
matrimonio espiritual, M 7.2.1. La clarificación del término «sacratísi
ma Humanidad», requerirá relacionarlo con los distintos temas teológi
cos que se deducen del mismo texto: la merced del matrimonio 
espiritual, leemos, se concede por visión imaginaria de la «sacratísima 
Humanidad», «acabando de comulgar», «como después de resucita
do». Por tanto, la relación entre sacratísima Humanidad y resurrección 
de Cristo, las dos naturalezas Humano y Divina del Señor, la concomi
tancia de la Humanidad con el Santísimo Sacramento, serán la temáti
ca del presente apartado; para llegar finalmente a concretar el 
significado de la Humanidad y la específica presencia experimentada 
por el alma en el ME”.

la Nueva Alianza en Cristo, y se expresa en el encuentro personal que 
consciente y misteriosamente experimenta el creyente97.

He pretendido seguir en la línea de otros autores que estructuran la obra teresiana de forma 
similar, aportando mi particular visión de la cuestión. Lépée presenta el siguiente proceso: 
«I.Thérése a la recherche de Dieu. 2. Thérése se donne a Dieu. La reforme de soi...3. Dieu 
se donne a Thérése. Les etats mystiques», en LEPEE M., Le réalisme chrétien chez Sainte 
Thérése d'Ávila, París 1947. GARCÍA ORDÁS, La persona divina en la espiritualidad de 
Santa Teresa, tiene el gran acierto de estructurar su trabajo basándose en las palabras que 
originaron el «Vejamen» y la Poesía 8, siendo la primera parte: «La búsqueda de Dios. 'Bús
came en ti, y la segunda, El encuentro de Dios: 'Búscate en Mí'»; sin embargo, considera 
que «la línea divisoria no es el matrimonio espiritual, sino algo que le acompaña. Es un 
cambio de perspectiva espiritual insinuado por Dios a la Santa en 1571» 'No trabajes tú de 
tenerme a Mí encerrado en ti, sino de encerrarte tú en Mi'»; cí. Ibid., 46. Es decir, la clave 
hermenéutica, o ruptura epistemológica, para García Ordás es previa al ME, mientras que 
en el presente trabajo, el ME será el punto clave desde donde interpretar las vivencias ante
riores. También sigue el mismo esquema de García Ordás, el interesante artículo de 
MARTÍN VELASCO, JUAN DE DIOS, «Búscame en ti-Búscate en mí». La correlación entre 
el descubrimiento del hombre y descubrimiento de Dios en Santa Teresa, en Actas del Con
greso Internacional Teresiano, Salamanca 1982, 809-835.
Aunque no estudie el concepto de sacratísima Humanidad en relación con la iconografía, 
estoy de acuerdo con Garrido cuando afirma que «la vivencia de la humanidad gloriosa de 
Cristo...es sin duda alguna la experiencia cristológica de la Santa que más horizontes le ha 
abierto en la vida interior», GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida 
teresiana, o.c., 127. Es común en todos los teresianistas resaltar este dato esencial de la teo
logía teresiana.



99

263

100
101

Ninguno de los puntos teológicos expuestos podrá ser analizado 
exhaustivamente en sí mismo; únicamente nos detendremos en ellos 
en cuanto se relacionan y clarifican el que actualmente es nuestro 
objeto de estudio: «la sacratísima Humanidad».

I

Un resumen del problema en CASTELLANO Guiones de doctrina teresiana. Sobre gran
des temas de espiritualidad, Valencia 1981, 69-81.

M 7.2.3.
M 6.9.3.

/\. La sacratísima Humanidad y Cristo resucitado

Nos proponemos descubrir el sujeto divino del matrimonio 
espiritual. La primera constatación que se impone, tras la lectura de 
M 7.2.1., es la siguiente: el sujeto divino del matrimonio espiritual es 
la sacratísima Humanidad, que se muestra al alma «con forma de 
gran resplandor y hermosura y majestad, como después de resucita
do». Por tanto, la sacratísima Humanidad, que se muestra al alma de 
un modo particular, es Cristo resucitado”. Un poco más adelante 
añadirá:

«este aparecimiento de la Humanidad del Señor...como se 
apareció a los Apóstoles sin entrar por la puerta, cuando les dijo: 
'Pax vobis'»100,

confirmando que, en el matrimonio espiritual, la sacratísima 
Humanidad es Cristo resucitado.

Salvo los dos textos citados, únicamente otro del libro «Castillo 
Interior» corrobora la vinculación existente entre Humanidad y resu
rrección de Cristo:

«cuando nuestro Señor es servido de regalar más a esta alma, 
muéstrale claramente su sacratísima Humanidad de la manera 
que quiere, o como andaba en el mundo, o después de resucita- 
do»101.

En las sextas moradas el Señor muestra al alma su sacratísima 
Humanidad de la manera que quiere, o como andaba en el mundo o 
después de resucitado. En consecuencia, nos encontramos ante dos 
modalidades de presencia de la sacratísima Humanidad: la del ma
trimonio espiritual que, como hemos visto, tiene lugar «después de 
resucitado», coincidiendo la expresión de M 7.2.1. con la de M 6.9.3.; 
y la de «como andaba en el mundo». Nos interesa ahora dilucidar el 
significado de esta última: ¿cual es la diferencia de mostrarse Cristo 
como andaba en el mundo a mostrarse después de resucitado?



264

102

103
104

V 29.4.

V 28.1.
V 28.3.

Podría ser que mostrarse después de resucitado en su Humanidad 
fuera un modo radicalmente distinto de mostrarse a como andaba en el 
mundo. La cuestión reviste gran importancia, no sólo para comprender 
el concepto «sacratísima Humanidad», sino para dilucidar en la teolo
gía teresiana la relación de la persona humana con Cristo. La respuesta 
al interrogante la encontramos en «Vida»;

«Casi siempre se me representaba el Señor así resucitado, y 
en la Hostia lo mismo, si no eran algunas veces para esforzarme, 
si estaba en tribulación, que me mostraba las llagas; algunas 
veces en la cruz y en el Huerto y con la corona de espinas pocas; 
y llevando la cruz también algunas veces, para, como digo, 
necesidades mías y de otras personas, más siempre la carne 
glorificada»102.

Observemos que lo común es representarse el Señor resucitado; 
cuando lo hace en la cruz, en el huerto, con la corona de espinas o 
llevando la cruz es «siempre la carne glorificada». Luego el encuen
tro con Cristo tiene lugar desde la carne glorificada del Señor resu
citado. Con otras palabras, la resurrección del Señor ha glorificado 
su carne.

Teresa descubre progresivamente la Humanidad de Cristo; primero 
y en este orden, el encuentro con las manos, más tarde el rostro105, y, 
por último, toda la sacratísima Humanidad104. Presentamos por su inte
rés éste último:

«Un día de S, Pablo, estando en misa, se me representó 
toda esta Humanidad sacratísima como se pinta resucitado, con 
tanta hermosura y majestad... cuando otra cosa no hubiese para 
deleitar la vista en el cielo sino la gran hermosura de los cuerpos 
glorificados, es grandísima gloria, en especial ver la Humanidad 
de Jesucristo Señor nuestro...»

El gran paralelismo de este texto con M 7.2.1. denota la impor
tancia de la experiencia vivida por Teresa antes del matrimonio es
piritual. Tal es su relevancia que perduró en el tiempo hasta 
plasmarla doce años después. En nuestra opinión, estamos ante la ex
periencia germinal de lo que más tarde será la experiencia cumbre 
del ME. Colocando paralelamente ambos textos comprobaremos su 
similitud:



265

Vida
«-Humanidad sacratísima
-estando en misa
-como se pinta resucitado
-con tanta hermosura y majestad

105 Se utiliza la misma expresión para designar el cuerpo glorificado de Cristo y el de las perso
nas: «en especial será deleite contemplar el de Cristo en el cielo....era menester mucho 
esfuerzo para ver unas manos y rostro tan hermoso. Sonlo tantos los cuerpos glorificados»,
V 28.2.«...siempre aparecía (fray Pedro Alcántara) como cuerpo glorificado», V 36.20, (cf.
V 22.6., 29.4.).

106 V 22.9 y 10.

Moradas

«sacratísima Humanidad 
-acabando de comulgar 
-como después de resucitado 
-con forma de gran resplandor 

y hermosura y majestad»
-la gran hermosura de los cuerpos 
glorificados...en especial ver la 
Humanidad de Jesucristo Señor 
nuestro»

«Vida» aporta un nuevo elemento para la reflexión teológica: la 
hermosura de los cuerpos glorificados. De todos ellos es de especial 
deleite ver el Cuerpo glorificado de Cristo, no señalando diferencias 
sustanciales entre el cuerpo glorificado del hombre y el de Cristo105.

Por otro lado, la Humanidad sacratísima en los textos citados de 
«Vida» y «Moradas» equivale a la «Humanidad de Jesucristo» de V 
28.3. «Sacratísima Humanidad», simplemente «Humanidad», o 
«Humanidad de Jesucristo», son sinónimos.

Deducimos que el concepto sacratísima Humanidad engloba dos 
maneras distintas de presencia, siempre contempladas desde la re
surrección . En ambos casos significan corporeidad y, en cuanto tal, 
creaturalidad. El hombre no es un ángel, tiene un cuerpo humano, de 
modo que, mientras vivimos, es a través de lo humano como debe el 
hombre acercarse a Cristo, viéndole con flaquezas y trabajos. En última 
instancia, lo humano es corpóreo y por ende, creado. Es por medio de 
la creación como el hombre accede al Criador106.

En conclusión, teológicamente, el encuentro entre la persona 
humana y Cristo tiene lugar desde la resurrección del Señor. Las re
presentaciones de Cristo «como andaba en el mundo» tienen lugar 
desde el Cristo de la fe. Este aspecto es de suma importancia para com
prender en su contexto auténtico la totalidad de la cristología teresiana, 
en particular la teología de la cruz. A Cristo se le contempla de dos 
maneras, en los misterios de su vida terrena o después de resucitado, 
pero siempre desde la Resurrección.



266

107

108
109

110

V4.7., 12.2.

V 12.2.
M 6.7.6.
M 3.1.3., 6.7.13-14, V 22.1.

Previamente, en la experiencia de Teresa, hubo una serie pro
gresiva de descubrimientos de la sacratísima Humanidad de Cristo. Al 
principio con mucha actividad por parte de la persona humana; mas 
tarde, con mayor pasividad. Por la meditación, Teresa se representaba 
la Humanidad de Cristo procurando traerle siempre consigo'07. Cabría 
preguntarse si el encuentro con Cristo en la meditación, en plena acti
vidad de las potencias y antes de haber llegado a oraciones de carácter 
«sobrenatural», tiene también lugar desde la resurrección o no.

Teresa misma afirma que:

«puede representarse delante de Cristo y acostumbrarse a 
enamorarse mucho de su sagrada Humanidad y traerle siempre 
consigo y hablar con El, pedirle para sus necesidades y quejárse
le de sus trabajos, alegrarse con El en sus contentos y no olvidar
le por ellos, sin procurar oraciones compuestas, sino palabras 
conforme a sus deseos y necesidad»108.

La persona humana representada delante de la sagrada Humanidad 
de Cristo por la meditación se esfuerza por traerle siempre consigo, 
hablándole, pidiéndole, quejándose, alegrándose. Difícilmente puede ser 
otro el sujeto divino de la meditación que Cristo vivo y por tanto resucita
do, cuando Teresa entiende que el encuentro con El consiste en una rela
ción interpersonal comunicativa. Tanto la oración que conlleva una gran 
actividad por parte de las potencias, como aquella más pasiva y «sobrena
tural», se realizan como encuentro interpersonal con Cristo resucitado.

La Humanidad de Cristo se convierte así en el eje central de la 
cristología teresiana; las discusiones teológicas y crisis personales lle
van a Teresa a la conclusión de que en la sacratísima Humanidad de 
Cristo está el verdadero camino hacia el Padre100.

Unicamente la Virgen María goza de la aplicación del superlativo 
«sacratísima». Unida al Hijo en la obra redentora, lo está también en la 
defensa de su Humanidad, hasta el punto de rebatir a quienes llegado 
un momento de la vida espiritual prescindían de la Humanidad, más 
desde María que desde la discusión de los textos evangélicos"0.

Si la sacratísima Humanidad es Jesús resucitado o como andaba en 
el mundo, en su corporeidad glorificada lo cierto es que conserva y 
mantiene de otra manera los rasgos de la misma corporeidad. Es Cristo



267

vivo quien habla y da la mano y muestra el clavo como señal del 
matrimonio, de modo que el glorificado es el Crucificado'".

Recopilamos ahora las conclusiones a las que nos ha llevado el 
análisis: 1) La sacratísima Humanidad de Jesucristo es Cristo resu
citado. 2) Existen dos modalidades de representación de Cristo al hom
bre como andaba en el mundo o como después de resucitado. 3) En 
ambos casos se trata de la carne glorificada de Cristo. 4) Por ello, la 
sacratísima Humanidad es Cristo resucitado en carne glorificada.

B. La sacratísima Humanidad y las dos naturalezas de Cristo
Llegados a este punto, y para delimitar y concretar al máximo el con

cepto de sacratísima Humanidad, debemos comprobar en qué consiste la 
interpretación teresiana de las dos naturalezas de Cristo. Si la sacratísima 
Humanidad, como acabamos de demostrar, es Cristo resucitado en carne 
glorificada, fácilmente se deduce la utilidad que puede reportar para nuestro 
trabajo analizar la interpretación que hace Teresa del dogma calcedónico.

Sabido es que Teresa de Jesús no construye su obra teológica desde 
un estricto contenido dogmático. Esto no quita para que, como todo 
autor, no cuente con unos presupuestos dogmáticos sobre los que 
construir su pensamiento. Analizando estos presupuestos en su inter
pretación de Calcedonia, estaremos en condiciones de poder señalar el 
significado concreto de la Humanidad sacratísima.

Los escritos teresianos apenas mencionan este problema teológico. 
No hay ninguna referencia explícita en «Moradas» y muy escasas, como 
comprobaremos, en el resto de los escritos teresianos. Sin embargo, un 
libro de los considerados menores, «Conceptos del amor de Dios» -obra 
inconclusa y cuya fecha de composición podría datarse hacia finales de 
1574-'", aporta elementos determinantes para nuestro propósito. Como 
es sabido, Teresa comenta «algunas palabras de los Cantares»"3 afirmando 
que le ha dado el Señor a entender su sentido «ha como dos años»"4.

111 V39.1., R35.
112 La fecha de composición del libro es muy discutida por los teresianistas. Es probable que realiza

se dos redacciones entre 1567 y 1575, según la opinión de Silverio y compartida por la mayor 
parte de los especialistas, cf. SILVERIO DE SANTA TERESA, Obras de Santa Teresa, IV, LUI- L1V. 
Según Eírén la primera redacción la hizo en S. José de Ávila en 1566 y la segunda no mucho 
antes de la censura de Báñez en 1574. cí. EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS, Obras Completas, II, 
Madrid 1954, 583; sigue la opinión de Efrén, PABLO MAROTO D., Introducción a la lectura de 
Santa Teresa, Madrid 1978, 385. T. Álvarez, por su parte, en la introducción a la edición de las 
obras completas, opina que el comentario al «Cantar de los Cantares» fue redactado en Ávila en 
los últimos meses de 1574. cf. ÁLVAREZ T., Obras completas, Burgos 1982, 1048.

113 CAD Prol.1
114 CAD Prol.2.



268

115 CAD 1.1.
116 CAD 1.2-1.9.
117 CAD 1.9.

El libro comienza comentando la frase del Cantar.1,1, «Béseme el 
Señor con el beso de su boca, porque más valen tus pechos que el 
vino». La escena bíblica tiene dos protagonistas, el Señor y el alma que 
pide el beso del Señor. Teresa empieza diciendo:

«He notado mucho que parece que el alma está, a lo que 
aquí da a entender, hablando con una persona, y pide la paz de 
otra; porque dice: 'Béseme con el beso de su boca'. Y luego 
parece que está diciendo a con quien está: 'Mejores son tus 
pechos»"5 .

Al alma, interpreta Teresa, le parece estar ante dos interlocutores, 
con uno habla y al otro le pide la paz. Ella misma confesará que no lo 
entiende, «esto no entiendo como es» por lo que seguirá un largo 
excursus sobre la incomprensión del misterio"6. Una vez retomado el 
tema central, Teresa encontrará la solución:

«Paréceme a mí, en esto que dice al principio, habla con ter
cera persona, y es la misma: que da a entender que hay en Cristo 
dos naturalezas, una divina y otra humana. En esto no me deten
go porque mi intento es hablar en lo que me parece podemos 
aprovecharnos las que tratamos de oración»"7.

El diálogo entre el Señor de los Cantares y el alma, se convierte 
para nuestra autora en un diálogo del alma con Cristo; el Señor de los 
Cantares es Cristo que dialoga con Teresa.

Por otra parte, comprobamos que no forma parte de su intento 
teológico profundizar en la comprensión de las dos naturalezas de 
Cristo, «en esto no me detengo». Ante un tipo de teología que pro
fundiza el contenido dogmático, Santa Teresa opta por otra forma de 
reflexión, no por ello menos válida, que busca la aplicación del dogma 
para aprovechamiento del orante. Sin prescindir del dato dogmático, la 
teología teresiana opta por la vertiente práctica del dato de fe, buscan
do su aplicación para la persona humana. Podríamos decir que la teo
logía teresiana es, en este sentido, práctica y antropológica, dado el 
interés que tiene por reflexionar el misterio revelado para el hombre y 
desde el hombre, el cual aparece como interlocutor válido en la rela
ción interpersonal con Cristo. Sin embargo, decíamos que, como todo 
autor, Teresa tiene unos presupuestos teológicos y una precomprensión 
del dogma -presente en los escritos implícita o explícitamente- que 
son importantes para la interpretación de su obra.



118

269

119
120

|

121
122
123
124

Resulta imposible demostrar, siguiendo el desarrollo del texto, el contenido de la petición 
de la Esposa a cada una de las dos naturalezas de Cristo. Tampoco es esencial para nuestro 
análisis.
CAD 1.1. y 1.10
«No nos llegamos al Santísimo Sacramento». Y aún pensaba yo si pedía la Esposa esta mer
ced que Cristo después nos hizo. También he pensado si pedía aquel ayuntamiento tan 
grande, como fue hacerse Dios hombre, aquella amistad que hizo con el género humano; 
porque claro está que el beso es señal de paz y amistad grande entre dos personas» CAD 
1.10. el. también V 37.5.
Exclusivas en el resto de la obra, junto al ya citado CAD 1.9.

C33.5.
C27.3.
C27.2.

Destaquemos ahora el núcleo del párrafo señalado: «Paréceme a 
mí, en esto que dice al principio, habla con tercera persona y es la mis
ma». No existe una tal tercera persona a la que la Esposa se dirige; es 
la misma persona, Cristo, con quien el alma conversa, dirigiéndose a 
su doble naturaleza, divina y humana"8. El contenido de la petición de 
la Esposa del Cantar es el beso y la paz"9; Teresa interpreta que, tanto 
el beso como la paz que la Esposa pedía en el Cantar, han sido conce
didos posteriormente por Cristo de dos maneras. La respuesta es doble: 
La merced la concede Cristo en el Santísimo Sacramento y en la Encar
nación

Dos nuevas referencias explícitas a la importante cuestión de la 
dual naturaleza de Cristo aparecen en «Camino»'2'. El Hijo se ha hecho 
una cosa con los hombres «por la parte que tiene de nuestra na
turaleza»;

«se hace aquí una cosa con nosotros por la parte que tiene 
de nuestra naturaleza y como Señor de su voluntad lo acuerda a 
su Padre, que pues es suya, que nos la puede dar; y así dice: pan 
nuestro. No hace diferencia de El a nosotros...»'22.

En otro lugar Teresa repetirá que Cristo tiene nuestra naturaleza:
«en fin, Señor, estáis en la tierra y vestido de ella, pues tenéis 

nuestra naturaleza, parece tenéis causa alguna para mirar nuestro 
provecho; mas mirad que vuestro Padre está en el cielo. Ya que 
estáis Vos ofrecido a ser deshonrado por nosotros, dejad a vues
tro Padre libre»'23.

En igual contexto, Teresa añade: «os humilláis a vos con extremo 
tan grande en juntaros con nosotros al pedir y haceros hermano...y 
después de todo esto hacernos [el Padre] participantes y herederos 
con Vos»124.



-'¿f.

'¿7‘i

Deducimos las siguientes conclusiones. La primera es que la na
turaleza humana de Cristo tiene su fundamento y origen en la en
carnación del Hijo en virtud de la cual se humilló para juntarse con 
nosotros, convirtiéndose en hermano de los hombres; por esta causa 
mira el provecho del hombre y con El recibiremos la herencia. Podría 
decirse que existe una identificación entre la causa del hombre y la de 
Cristo por su participación en la naturaleza humana En segundo lugar, 
constatar cómo en ninguno de estos textos se relaciona la naturaleza 
humana de Cristo con su sacratísima Humanidad. Sin embargo, esa 
relación existe porque la naturaleza humana de Cristo ha quedado 
incorporada en la resurrección y ya demostramos que la sacratísima 
Humanidad es Cristo resucitado en Cuerpo glorificado. La tercera con
clusión es que el Padre y el Hijo son una sola cosa, de manera que 
dicha unión total de voluntades parece afirmar la naturaleza divina de 
Cristo, aunque sólo sea de modo implícito125.

A pesar de la escasez de menciones explícitas al problema de las 
dos naturalezas de Cristo, el dato teológico deducido de los textos ana
lizados es de suma importancia porque, manteniendo la unidad de la 
persona de Cristo, diferencia sus dos naturalezas. Unidad de persona 
en Cristo que imposibilita cualquier dicotomía y, al mismo tiempo, 
diferencia de las dos naturalezas en Cristo.

La unidad de la persona de Cristo aparece nítidamente en los es
critos teresianos aunque no con excesiva frecuencia, debido a los moti
vos antes aducidos: no es el tema central de su teología, sino un 
presupuesto dogmático que recorre la totalidad de los mismos, adqui
riendo gran relevancia en cuanto atañe al concepto de Humanidad 
sacratísima. En el capítulo 22 de «Vida», la autora escribió al margen 
del manuscrito: «Paréceme a mí que si tuvieran la fe, como la tuvieron 
después que vino el Espíritu Santo, de que era Dios y hombre, no les 
impidiera, pues no se dijo esto a la Madre de Dios, aunque la amaba 
más que a todos»'24. Teresa defiende la Humanidad y lo corpóreo por
que Jesucristo es Dios y hombre. Insistirá en ello en otras ocasiones; 
Cristo da a entender «que es hombre y Dios» (V 28.8), «veía que aun
que era Dios que era hombre» (V 37.5). Escritos posteriores confirman 
que Teresa mantuvo siempre la unidad en la diferencia en Cristo: 
-sabía ia Virgen María) que era Dios y hombre» (M 6.7.14), «¡Oh, ver
dadero Hombre y Dios, Esposo mío» (F 31.47), «verdadero Dios y ver- 
dadero hombre- 'F 18.5).

<'>■ --'‘e *r'P el por qué, a nuestro parecer, no especifica nuestra autora la
■ Cristo en ninguno de los texto i Je «Camino».
, ■ i >’-/ : . Teresa de Jesús. Obras completas, nota 1, 222.



127

271

128
129
130

Vengamos ahora a comprobar la importancia de nuestras con
clusiones, analizando los conceptos de Humanidad y Divinidad en la 
obra teresiana.

C. Sacratísima Humanidad y Divinidad de Cristo'27

Debemos demostrar si la comprensión teresiana de Calcedonia 
repercute en la interpretación de la sacratísima Humanidad de Cristo. 
Para ello es preciso comparar «sacratísima Humanidad» con «Divini
dad». Este apartado analizará ambas, adelantando ahora que, la solu
ción a la cuestión planteada, únicamente será posible si posteriormente 
analizamos la Humanidad y Divinidad en el contexto del Santísimo 
Sacramento.

Al comenzar nos planteábamos éstas preguntas: ¿Humanidad y 
Divinidad son conceptos ajenos a la comprensión de las dos natura
lezas de Cristo o, más bien, son determinantes para comprender la teo
logía teresiana?; ¿es la Divinidad, la esencia de Dios, la naturaleza 
divina de Cristo o ambas a la vez?; ¿puede afirmarse que, en algún 
momento del proceso experiencial teresiano, se produce una ruptura 
epistemológica, merced a la cual Teresa hubiera evolucionado teológi
camente?'28.

A la vista de los textos, observamos que, para Teresa, todo lo relati
vo a Dios es «divino». Dicha expresión es, con mucho, la mas usada 
por la Santa: «divino rostro» (V 28.1), «divina boca» (V 29.2, 37.4), 
«lengua divina» (V 34.17), «Rey divino» (C 16.1), «divina Majestad»'29. 
Lastres Personas son asimismo 'divinas'130 y la relación con el hombre 
queda marcada por la divinidad de Dios: es «divino» el matrimonio 
espiritual (M 7.1.5, 7.2.1), el desposorio (M 5.4.4), la compañía (M 
7.1.7), el mantenimiento y sustentamiento (C 31.9. y 10), etc. Todo ello

Recopilamos los lugares donde encontramos el término Humanidad y Divinidad, dentro de 
los escritos mayores, «Moradas», «Relaciones», «Vida» y «Camino»:
Humanidad en «Moradas»: 6.7. (título), 6.7.5., 6.7.6., 6.7.9., 6.7.14., 6.9.3., 6.10.2., 7.2.1., 
7 2.3. En «Relaciones»: 5.23., 6.3., 33.3., 47., 56., 57. En «Camino»: 34.2. En «Vida»; 4.7.,
12.2., 22.(título), 22.1.y 22.1. (nota 1), 22.3., 22.6., 22.7., 22.8., 22.9., 23.17., 24.2., 27.4.,
28.3., 28.9., 29.1., 34.9., 38.17.
Divinidad y divino/a en «Moradas»: 3.1.9., 4.2.6., 5.1.11, 5.4.4., 5.4.6., 6.3.18., 6.7.5.,
6.7.9., 6.8.8., 7.1.5., 7.1.7., 7.1.10., 7.2.1., 7.2.6., 7.2.9. En «Relaciones»: 1.25., 16.1.,
16.2., 18., 33.3., 47., 57. En «Vida»; 7.5., 9.9., 17.7., 18.3., 22.1., 27.4., 28.1., 28.5., 28.9.,
29.2., 33.1., 34.17., 37.4., 38.17., 39.22., 40.2., 40.3., 40.10. En «Cami
no»:! 6.1 .,17.5.,19.6., 21.1., 21.4., 25.2., 26.10., 28.5., 28.8., 30.6., 31.9., 31.10.
CASTRO S., Cristología teresiana, o.c., 293-382.
V 7.5., M 3.1.9., 6.3.18., 6.8.8., 7.1.10., 7.2.9. R 1.25.
R 16.1, 18., 33.3, 47.,57.



272

131

132

133
134

R 18.
M 6.7.5., M 5.1.11.
LLAMAS E., Santa Teresa de Jesús y la Inquisición española, o.c., 117.

R 5.23.

«porque su Humanidad no está con nosotros en el alma, sino 
la Divinidad».

constituye una primera indicación de que el término Divinidad puede 
significar la esencia de Dios.

En efecto, la Divinidad es la esencia de Dios uno y trino, como se 
puede constatar a lo largo de toda la obra escrita: «Parecióme se me 
representó como cuando en una esponja se incorpora y embebe el 
agua; así me parecía mi alma que se henchía de aquella divinidad y 
por cierta manera gozaba en sí y tenía las tres Personas»131. Dios es 
espíritu y, en cuanto tal, su esencia es la divinidad, distinta de la corpo
reidad, propiedad perteneciente a la sacratísima Humanidad: «es mejor 
tratar en cosas de la divinidad y huir de las corpóreas»132.

Es aquí donde debe inscribirse un acontecimiento significativo, en 
nuestra opinión, para comprender la teología de Teresa. Nos referimos 
a dos Relaciones posteriores al matrimonio espiritual: la Relación 5. y 
la 57. Sabemos que la Relación 5 fue escrita en Sevilla, con fecha de 
1576, en un contexto de persecución a nuestra autora y con claro tinte 
inquisitorial133. Está dirigida al P. Rodrigo Alvarez, en un momento en 
que Teresa lleva cuatro años de vivencias del matrimonio espiritual y 
cinco de experiencias trinitarias. El fragmento que nos interesa dice así:

«Aunque se dan a entender estas Personas distintas por una 
manera extraña, entiende el alma ser un solo Dios. No me acuer
do haberme parecido que habla nuestro Señor, si no es la Huma
nidad, y ya digo, esto puedo afirmar que no es antojo»134.

El contexto es trinitario. Experimenta la presencia de las tres Perso
nas divinas, una de las cuales nunca le ha hablado, «la principal» algu
na vez y nuestro Señor en la Humanidad. De algún modo el contenido 
teológico de esta Relación ya se encuentra en «Vida», aunque mucho 
menos desarrollado: «¡Oh bondad y humanidad grande de Dios, como 
no mira las palabras, sino los deseos y voluntad con que se dicen! 
¡Cómo sufre que una como yo hable a Su Majestad tan atrevi
damente!»135.

Por si quedara alguna duda, en la Relación 57, datada en Sevilla, 
probablemente en 1575, y sobre la cual volveremos más adelante, dice 
Teresa:



273

i

135
136
137
138
139

V34.9.
CARTUJANO, I, o.c., 99.
CARTUJANO, I, o.c., 103-104.
CARTUJANO IV, o.c. 280.
CARTUJANO IV, o.c. 249.

Si, como hemos visto en la Relación 18, la Divinidad es la esencia 
de Dios uno y trino, lo es también la naturaleza divina del Hijo. Es 
decir, que Dios uno y trino, está presente ontológicamente en el alma, 
con la particularidad de que el Hijo se halla únicamente en cuanto 
Dios: su Humanidad no está con nosotros en el alma.

La cristología teresiana coincide en este aspecto con el Cartujano; 
en mi opinión Teresa depende de Landulfo en la concepción del dog
ma de Calcedonia. Este autor destaca la unidad de la persona de Cristo 
y la distinción de obrar de las dos naturalezas:

«E como según las dos naturalezas que estaban ayuntadas a 
su persona algunas cosas hizo como Dios y otras como hom
bre»”6.

«Ansí que como hombre subió a Jerusalén con sus padre, más 
como verdadero Dios se quedó en el Templo de su propia autoridad 
sin sabiduría dellos. Como hombre preguntaba a los sabios y a los 
mas viejos, mas como Dios respondía a las preguntas con tan alta 
sabiduría... »”7n

La distinción en el obrar de las dos naturalezas lleva al Cartujano a 
especificar que en el juicio final Cristo aparecerá a juzgar sólo en 
cuanto Hombre, porque si los que van a ser juzgados pudieran con
templar su Divinidad ya serían bienaventurados”8. Ahora bien, donde 
la concomitancia entre la teología teresiana y la de Landulfo llega a su 
máximo exponente la encontramos en la interpretación de la Ascen
sión de Cristo y la aparición a los Apóstoles en Galilea:

«Subió a los cielos en quanto hombre y según la humanidad, 
porque en todo lugar está según la divinidad»”9.

«...aunque el Señor se había de partir de los discípulos quanto a 
la presencia corporal, siempre queda y quedará con los cristianos 
hasta el fin del siglo por la presencia de su divinidad y, por la espiri
tual influencia de sus dones y por la verdadera y continua recrea
ción de su gracia... Podemos también decir que se quedará el Señor 
con sus fieles en el siglo presente, no sólo según virtud espiritual de 
gracia, más aún por corporal presencia en el sacramento del altar, 
en la hostia viva, en la cual está todo ese mismo Cristo; mas des-



274

V 27.4.

V 27.2.
V 26.2-5.

140 CARTUJANO IV, o.C., 230

141

142

143

pués del juicio lo verán de cara a cara con luz de sobreexcelente 
resplandor»140.
A la luz de estos textos queda totalmente explicado el origen y la 

influencia del Cartujano en la cristología teresiana y más concre
tamente en la explicación del dogma caldedónico: Cristo, en su Divini
dad recrea con su gracia al hombre y en cuanto hombre se hace 
presente en el Santísimo Sacramento. Teresa -a diferencia de Landul- 
fo-, interioriza la acción de la Divinidad del Señor en lo profundo de 
la persona. Por el Santísimo Sacramento, la Humanidad junto a la Divi
nidad, se ofrecen al Padre; en ella Cristo se hace presente en cuanto 
Hombre.

Dicha distinción entre Humanidad y Divinidad del Hijo, tal y 
como la hemos encontrado en las dos Relaciones mencionadas, es 
posterior al matrimonio espiritual, aunque se encuentre en germen en 
escritos anteriores. La ausencia total de cualquier mención a la doble 
naturaleza de Cristo en los libros escritos antes de 1572, aparece como 
significativa de un presupuesto teológico implícito que fue concretán
dose a la par que la experiencia. Esta teología se vino fraguando en las 
experiencias anteriores a «Vida», como veremos seguidamente.

Para comprender hasta qué punto la Humanidad sacratísima co
rresponde a la naturaleza humana de Cristo, habrá de compararse la 
Humanidad con el concepto Divinidad en los textos en que ambos 
aparezcan juntos en escritos anteriores al ME.

El primer texto lo entresacamos del capítulo 27 de «Vida»;
«Acá vese claro que está aquí Jesucristo, hijo de la Virgen. En 

estotra oración represéntanse unas influencias de la Divinidad; 
aquí, junto con éstas, se ve nos acompaña y quiere hacer merce
des también la Humanidad Sacratísima» ’41.

Un poco antes ha explicado Teresa cómo el Señor le hablaba sin
tiéndolo o viéndolo cabe sí: «parecíame estaba junto cabe mí Cristo y 
veía ser El el que me hablaba»142. Se trata de la primera vez que vive 
esta experiencia: «estaba ignorantísima de que podía haber semejante 
visión». Previamente había experimentado ciertas «hablas» del 
Señor143, pero esta visión era distinta: Cristo estaba cabe ella sin ver 
nada, ni con los ojos del cuerpo ni con los del alma.



y el poder

144

275

145
146
147
148
149

Por influencias, entiende Teresa la acción comunicativa de Dios uno, o de Dios uno y trino 
al hombre; cf. R 57.
V 27.2-5
V 27.9. confirmada y repetida en V 39.25.

V 28.1-3
V 28.6.
V 28.9.

Las «influencias de la Divinidad» se comprende que corresponden 
al modo de oración explicado en V 27.4., donde la persona halla a 
quien hablar y parece que entiende quien le oye14'’. En este caso, la 
Divinidad es la esencia de Dios. Por el contrario en la oración que nos 
ocupa, se ve claro estar «Jesucristo, hijo de la Virgen», en clara indi
cación a la Encarnación y Humanidad. Es decir, que en este «sentir 
cabe sí a Cristo», las influencias de la Divinidad (que equivalen a las 
operaciones «ad extra» de Dios en las que participan las tres Personas, 
como mas tarde concretaría Teresa), se ven acompañadas de las parti
culares mercedes que Jesucristo hace al alma desde su humanidad 
Sacratísima. Al sentimiento de la presencia de Dios que parece nos 
oye, se suceden experiencias de hablas personales sin visión y, a conti
nuación, la visión intelectual de la Humanidad de Cristo 'cabe ella' 
que le habla. Observamos, por ello, un desarrollo evolutivo en la expe
riencia -que posteriormente conduce a Teresa a expresarlo conceptual
mente- en la distinción de Personas por una parte y en la concreción 
de Cristo que le habla por visión intelectual en su Humanidad. La 
«Divinidad» es Dios que se representa con «influencias», mientras que 
en la oración siguiente se trata de las influencias de Dios junto a la 
sacratísima Humanidad o naturaleza humana de Cristo. Por el momen
to, no pensamos que Teresa hubiera descubierto en la experiencia, 
como sucederá más tarde las dos naturalezas de Cristo.

También los capítulos 28 y 29 de «Vida» son importantes para 
nuestro propósito. Teresa acaba de contarnos el encuentro con Cristo 
«cabe sí» en el capítulo 27’45 y, no lo olvidemos, ha descrito la primera 
comprensión por experiencia del misterio trinitario146. En ese marco, 
descubre las manos, el rostro y todo el cuerpo glorificado de Cristo, su 
Humanidad sacratísima147; ahora bien, después de describir la visión, 
quiere nuestra autora especificar «el modo cómo el Señor se muestra 
por estas visiones»148 y dice a continuación:

«queréis dar a entender al alma cuán grande es
que tiene esta sacratísima Humanidad junto con la Divinidad. 
Aquí se representa bien qué será el día del Juicio ver esta majes
tad de este Rey, y verle con rigor para los malos»149.



27b

M 6.9.6., cí. M 6.8.10., C 40.8.

V 28.9.

150 V 28.8. y V 28.3

151
152

El sujeto divino de la merced es Cristo vivo, «hombre y Dios»; no 
como estaba en el sepulcro, sino como salió de él después de resuci
tado»150. Observemos que Cristo vivo y resucitado mantiene la dis
tinción de naturalezas, la sacratísima Humanidad junto con la 
Divinidad; del hecho de ser hombre y Dios se deducen su dos natura
lezas. Podría argüirse que la Divinidad es la esencia de Dios uno y tri
no que junto a la Humanidad de Cristo manifiestan su poder y, por 
tanto, que «Divinidad» no equivale a Divinidad del Hijo, en cuanto 
naturaleza. Ciertamente «Divinidad» es la esencia de Dios pero tam
bién la naturaleza divina del Hijo, porque el Juez escatológico es Cristo 
y porque el sujeto divino de la merced no ha cambiado desde V 28.3.; 
además se puede confirmar en otros textos: «¿Qué será aquel día cuan
do nos vengáis a juzgar, pues viniendo aquí tan de amistad a tratar con 
vuestra esposa, pone miraros tanto temor? ¡Oh hijas! ¿qué será cuando 
con tan rigurosa voz dijere: Id malditos de mi Padre?»151. Cristo es por 
su encarnación quien ha venido a tratar de amistad con la esposa y 
será el que la juzgue en base ai amor, citando Mt.25,41. Cristo resuci
tado es el Juez escatológico, Hombre y Dios, con dos naturalezas, divi
na y humana.

Decimos que este texto, de gran importancia teológica, mezcla, a 
nuestro parecer, las dos concepciones de «Divinidad», esencia de Dios 
y naturaleza divina del Hijo. Más adelante dice Teresa:

«que, aunque la visión pasada que dije que representa Dios 
sin imagen es más subida, que para durar la memoria conforme a 
nuestra flaqueza, para traer bien ocupado el pensamiento, es 
gran cosa el quedar representado y puesta en la imaginación tan 
divina presencia. Y casi vienen juntas estas dos maneras de 
visión siempre; y aun es así que lo vienen, porque con los ojos 
del alma vese la excelencia y hermosura y gloria de la santísima 
Humanidad, y por estotra manera que queda dicha se nos da a 
entender cómo es Dios y poderoso y que todo lo puede y todo lo 
manda y todo lo gobierna y todo lo hinche su amor»152.

La «visión sin imagen» y «estotra manera» se refieren a las dos for
mas de visión -imaginaria o intelectual- por medio de las cuales se 
representa la Humanidad de Cristo, como indicó en V 28.6., in
troduciendo el modo en que el Señor se muestra en estas visiones: la 
visión imaginaria de la sacratísima Humanidad, o la intelectual, tam-



154

277

153 La totalidad del capítulo 28 tiene como objeto explicar las visiones de la Humanidad de 
Cristo. Lo confirma el comienzo de V 29.1: «¿cómo podríamos representar con estudio la 
Humanidad de Cristo y ordenando con la imaginación su gran hermosura. No creemos que 
«estotra manera» de visión se refiera a V 27.2., la visión intelectual de Cristo cabe ella, 
como señala ÁLVAREZ T., Obras completas, o.c., 302, nota 16. El capítulo 28 inicia el rela
to de otro tipo de visión cualitativamente diferente: ya no está Cristo cabe ella, sino en ella 
y dentro de un contexto eucarístico.
Mantenemos que existe una continuidad y una ruptura al mismo tiempo entre los escritos 
anteriores al ME y los posteriores, como tendremos ocasión de ir demostrando.

155 V 38.17.

bién correspondiente a la Humanidad. Por la visión imaginaria com
prende mejor la persona humana la Humanidad de Cristo, inter
pretamos nosotros, porque «ve» su imagen representada en su interior. 
En la visión intelectual, al no ver imagen pero tener la certeza de que 
se trata de Cristo, el alma entiende mejor que esa Humanidad sacratísi
ma es al mismo tiempo Divinidad del Hijo y, por ello, de Dios, y así 
comprende «cómo es Dios y poderoso» la Humanidad que «ve» y por 
eso es Divinidad. Dicho de otro modo: en Cristo, por ser naturaleza 
humana y divina juntas, la Divinidad pertenece a Dios, de ahí que 
mande y gobierne porque es Dios153. Esta curiosa y confusa distinción 
de visiones en imaginaria e intelectual, ambas de Cristo, una en su 
sacratísima Humanidad, más clara y perceptible para el hombre y la 
otra intelectual -que sin olvidar la Humanidad acentúa la Divinidad, al 
no «ver» ninguna imagen representada en su interior-, debemos re
tenerla para posteriores análisis.

Además, según nuestra opinión, en el texto que comentamos no 
se debe olvidar que, detrás de la palabra Dios, no hay que comprender 
exclusivamente el Dios uno, sino al Dios uno y trino del cual ya se nos 
ha presentado un claro ejemplo, (V 27.5,) en el que Teresa tenía un 
conocimiento no sólo de fe sino de experiencia, aunque no fuera con 
la fuerza e intensidad que tuvo después de 1571. En resumen, todos los 
elementos teológicos del ME están aquí en embrión: La visión imagina
ria o intelectual de Cristo en su Humanidad, el paradigma trinitario en 
que se enmarca la experiencia, las dos naturalezas de Cristo Divinidad 
y Humanidad, la Divinidad como esencia de Dios y naturaleza divina 
del Hijo, así como la importancia del Santísimo Sacramento'54.

Recogemos un texto de «Vida», preludio de la R..57., que ella mis
ma consideró como la visión más importante de la Humanidad sacratí
sima, «es a mi parecer, la más subida visión que el Señor me ha hecho 
merced'55». Continuaremos después considerando fragmentos de 
«Vida» que nos ayuden a comprender la diferencia hermenéutica de la 
propia Teresa en tema tan importante como la Humanidad y Divinidad. 
El texto dice así:



278

156
157
158
159

V 38.17

R 15.3.
V 38.16.
V 38.17.

«fue tan arrebatado mi espíritu que casi me pareció estaba 
del todo fuera del cuerpo; al menos no se entiende que se vive 
en él. Vi a la Humanidad sacratísima con más excesiva gloria 
que jamás la había visto. Representóseme por una noticia admi
rable y clara estar metido en los pechos del Padre. Esto no sabré 
yo decir cómo es, porque, sin ver, me pareció me vi presente de 
aquella Divinidad. Quedé tan espantada y de tal manera, que me 
parece pasaron algunos días que no podía tornar en mí; y siem
pre me parecía traía presente aquella majestad del Hijo de Dios, 
aunque no era como la primera»'56.

Los datos son los siguientes: Teresa ve la Humanidad sacratísima 
metida en los pechos del Padre. Ella misma se ve «presente de aquella 
Divinidad». Pasados los días, le parecía que siempre «traía presente 
aquella Majestad del Hijo de Dios».

Son muchas las ocasiones en que Teresa experimenta operaciones 
de amor de las Personas dentro de su alma. Unas veces ella está sim
plemente presente, contemplando lo que sucede en presencia pasiva, 
como es el caso, aunque dejan una señal imborrable en su alma y 
durante días vive en esa presencia que experimentó. Otras, ella misma 
participa activamente, llevándole el Señor su espíritu junto al Padre'57.

De igual modo que en la Relación 57, todo acontece dentro del 
alma. Sin embargo, aquí no hay ofrecimiento del Hijo al Padre. La pre
gunta principal a hacernos recae sobre la segunda afirmación, «verse 
presente de aquella Divinidad». ¿Es la Divinidad el Padre y el Hijo en 
quien Teresa está presente contemplando?, ¿no se tratará de la natura
leza divina del Hijo?, ¿es la Divinidad la majestad del Hijo de Dios?.

Analicemos el contexto. A lo largo de todo el capítulo 38 de 
«Vida»; explica Teresa una serie de mercedes recibidas, pero el con
texto inmediato al texto que nos ocupa abarca desde los números 16 al 
23. Comienza el relato cuando el Señor le dice unas palabras {rayén
dole a la memoria la maldad de su vida pasada158; en segundo lugar, 
explica cómo antes de una gran merced, el Señor la prepara descu
briéndole su bajeza'59. En el mismo número e inmediatamente después 
de lo dicho, comienza el relato de la merced que hemos ya reproduci
do. A continuación explica que la misma visión la había tenido en 
otras ocasiones, pero ésta era la más subida de las vividas y pasa poste-



279

160
161
162
163
164

V 38.18
V 38.19
V 38.20.
V 38.23.
V38 16.

nórmente a relatar los efectos que quedan en el alma100. El principal 
consiste en que cuando iba a comulgar, se acordaba de la Majestad 
que había visto, la misma que estaba en el Santísimo Sacramento y en 
la Hostia. Lo reproducimos por su interés:

«Cuando yo me llegaba a comulgar y me acordaba de aque
lla Majestad grandísima que había visto y miraba que era el que 
estaba en el Santísimo Sacramento (y muchas veces quiere el 
Señor que le vea en la Hostia), los cabellos se me espeluzaban, y 
toda parecía me aniquilaba»'0'

Termina el número con un soliloquio amoroso. A continuación 
pone el ejemplo de un labrador que, encontrando un tesoro de gran 
valor, no pudo resistir por su poco ánimo y le costó la vida; más le 
hubiera valido encontrarlo poco a poco102. La riqueza del pobre es el 
sustento del alma que recibe poco a poco en la Hostia: «Cuando yo 
veo una Majestad tan grande en cosa tan poca como es la 
Hostia...aquel cuerpo gloriosísimo», (V 38.21.). Explica su turbación 
para contar estas cosas, (V 38.22.). Es constante en Teresa que, junto a 
una gran experiencia, exponga a continuación su contrario, la situa
ción del alma en pecado mortal, En varias ocasiones, en concreto la 
R..57., ante el pecado mortal del sacerdote que consagra: «Díjome el 
mismo Señor que rogase por él, y que lo había permitido para que 
entendiese yo la fuerza que tienen las palabras de la consagración, y 
cómo no deja Dios de estar allí por malo que sea el sacerdote que las 
dice, y para que viese su gran bondad, cómo se pone en aquellas 
manos de su enemigo, y todo para bien mío y de todos. Entendí bien 
cuán más obligados están los sacerdotes a ser buenos que otros, y cuán 
recia cosa es tomar este Santísimo Sacramento indignamente, y cuán 
señor es el demonio del alma, que está en pecado mortal»'03.

El núcleo de la experiencia no sucede en el momento de la comu
nión, como otras veces, sino «estando una noche en oración»104. Al tra
tarse de una visión, Teresa ve la Humanidad sacratísima metida en los 
pechos del Padre. Ella queda involucrada en la escena, porque se ve 
presente de aquella Divinidad; de momento puede interpretarse que la 
Divinidad es el conjunto de lo que esta viendo, el Padre que tiene en 
los pechos la Humanidad sacratísima. Ahora bien, con el paso de los



165

166

167

280

En el resto de los casos, se le denomina el Hijo, o Hijo sacratísimo, tanto en «Vida», como 
en «Camino», nunca «Hijo de Dios».
V 39.17. «Tender la mano» es la misma expresión que en el ME, «dióme su mano dere
cha», cf. R 35.
V 39.21. El mismo contenido que el ME: «sus cosas tomase ella por suyas», M 7.2.1., o su 
paralelo biográfico «mi honra es ya tuya y la tuya mía», R 35.

días, lo que trae presente por haber quedado esculpido en la imaginación, 
no es el conjunto de la escena, sino la «majestad del Hijo de Dios» 
-expresión única, por cierto, en la totalidad de los escritos teresianos-'“ 
confirmando que el núcleo de la visión se centra en Cristo. Por tanto, de 
la escena retiene lo que cree esencial, la majestad del Hijo de Dios. A la 
vista del análisis, las dos interpretaciones pueden ser válidas: La majestad 
del Hijo de Dios, en su sacratísima Humanidad y Divinidad en los pechos 
del Padre, o bien, que Teresa se ve rodeada de aquella Divinidad consis
tente en contemplar la Humanidad del Hijo con el Padre.

Antes de decidirnos por una interpretación definitiva, tengamos en 
cuenta la continuación de la visión. En particular, el recuerdo se hace 
más vivo al ir a comulgar, acordándose de aquella «Majestad grandísi
ma que había visto», porque era la misma que estaba en el Santísimo 
Sacramento y en la Hostia. La gran Majestad que había visto estaba 
disimulada en la Hostia, (V 38.21.). Si lo visto en la oración queda 
confirmado cuando se llegaba a comulgar, interpretamos que la Huma
nidad sacratísima está en los pechos del Padre, en el Santísimo Sacra
mento y en la Hostia.

Concluimos que la experiencia de V 38. es un paralelo de la 
R..57., aunque mucho menos desarrollada. Se confirma la especial pre
sencia de la sacratísima Humanidad en el Santísimo Sacramento y 
dejamos abiertas las dos posibilidades interpretativas antes expuestas: 
la Divinidad es la esencia de Dios o la naturaleza divina del Hijo.

Un último texto de «Vida»:
«Digamos ser la Divinidad como un muy claro diamante, muy 

mayor que todo el mundo, o espejo, a manera de lo que dije del 
alma en estotra visión, salvo que es por tan más subida manera, 
que yo no lo sabré encarecer; y que todo lo que hacemos se ve en 
este diamante, siento de manera que él encierra todo en sí, porque 
no hay nada que salga fuera de esta grandeza».

El contexto es cristológico; el capítulo 38 y 39 relatan distintos des
cubrimientos de Cristo. Ve a Cristo tendiéndole la mano no en el cielo 
sino en el aire165. Escucha las palabras amorosas, preanuncio de lo que 
será el ME: «Ya eres mía y Yo soy tuyo»107. Ve también dos tronos en el



281

168 V 39.22. Texto de difícil interpretación; solo hemos encontrado una nueva mención al trono 
en C 28.9. El palacio es el alma con un gran Rey: «este gran Rey que ha tenido por bien ser 
vuestro Padre; y que está en un trono de grandísimo precio». Me inclino a pensar que el ori
gen de esta visión tiene una base escriturística, Ap. 4.6-8. y además una apoyatura en alguna 
representación plástica del mismo, que impresionó a Teresa y guardó en su memoria. Más 
adelante estudiaremos la función e importancia de la imagen en su pensamiento. Un fresco o 
pintura, junto al texto del Apocalipsis estuvieron en el origen de la experiencia. Teológica
mente, aventuramos como hipótesis que el trono superior puede tratarse de la Persona del 
Padre, o de un símbolo de Dios, y el trono inferior, el Hijo representado en corporeidad.

169 V 39.25.
170 V40.3.
171 V40.5.
172 V40.9.
173 M 1.1.1. cf. M 6.9.2-4.
174 Descripción de Cristo similar a M 6.9.3.

cielo y en uno de ellos entiende que está la Divinidad'68. Por segunda 
vez considera que Dios es uno en tres Personas'69. Descubre que el 
Señor es la misma Verdad170 y de ahí pasa a describir el alma'71. Más 
tarde se le representa cómo están en Dios todas las cosas y describe la 
Divinidad172.

Del nG9 al ns 10 hay un cambio importante: «cómo se ven en Dios 
todas las cosas y cómo las tiene todas en Sí», (V 40.9.), coincide con la 
frase: «todo lo que hacemos se ve en ese diamante, siendo de manera 
que él encierra todo en sí, (V 40.10.) y, sin embargo, ha habido un 
cambio de sujeto: «se ven en Dios», (V 40.9.), y «digamos ser la Divi
nidad», (V 40.10.). Al encerrar todo en Sí, tanto Dios como la Divini
dad, estamos en una continuidad esencial: Dios es la Divinidad y la 
Divinidad es Dios. Pero, hay un cambio; podía haber seguido en el n- 
10 hablando de Dios como sujeto y no lo hace, éste pasa a ser la Divi
nidad.

Diferencia importante de matiz, al comprobar que, a la descrip
ción de la Divinidad le sigue la especificación que identifica Divinidad 
a Majestad y ésta al día del Juicio, cuando ya comprobamos que el 
Juez escatológico es Cristo.

Por otra parte, la Divinidad es diamante o espejo, que son las mis
mas palabras utilizadas al describir el alma173. Y dentro del alma se 
representa Cristo nuestro Señor, «como le suelo ver», es decir, en su 
sacratísima Humanidad'74. Si describe la Divinidad con las mismas 
palabras que el alma, y dentro de ésta está Cristo en su sacratísima 
Humanidad, deducimos que V 40.10. se refiere a Dios, pero «funda
mentalmente» a la Divinidad del Hijo, a Cristo en cuanto Dios, quien, 
junto a la sacratísima Humanidad, será el Juez.



175

176

282

■

177

178

LONGPRE E., Eucharistie et expérience mystique, DS., IV, 1586-1621, en lo referente a 
Santa Teresa, cf., 1605-1606.
V 9.2., 22.4.; cf. RENAULT E., Thérése d'Ávila et l'Eucharistie, «Vives Flammes» 124 (1980) 
93-99; ORTEGA G„ La Eucaristía, ahora y siempre con Santa Teresa de Jesús al fondo. 
«Monte Carmelo» 89 (1981) 509-51 7.

V 9.2., 14.10.
C 34.7., 34.13, V 38.19.

La Divinidad es la naturaleza divina de Cristo, formando a su vez 
parte de la esencia de Dios, pero concretamente se refiere a Cristo. 
Divinidad tiene que ver con el alma al usar el mismo lenguaje y, al 
mismo tiempo, con la Humanidad sacratísima la que Teresa descubre 
dentro de sí. Consideramos este texto y los anteriores constitutivos de 
una primera elaboración de su pensamiento; posteriormente lo irá cla
rificando, en donde Humanidad y Divinidad de Cristo están relaciona
dos con el alma de un modo concreto y preciso.

En consecuencia, la sacratísima Humanidad, en el libro «Vida», es 
Cristo en cuanto Hombre y Divinidad Cristo en cuanto Dios y la esencia 
de Dios. Mientras que a partir del ME, la «Divinidad», sin dejar de ser la 
esencia de Dios, se concreta con mayor evidencia como la naturaleza 
divina del Hijo y la sacratísima Humanidad su naturaleza humana.

D. La sacratísima Humanidad y el Santísimo Sacramento

En nuestro intento por esclarecer el significado de sacratísima Huma
nidad, hemos de examinar la conexión entre el Santísimo Sacramento y 
la Humanidad de Cristo, no para realizar una análisis exhaustivo de la 
Eucaristía en la teología teresiana, sino para precisar aún más el concep
to que nos ocupa en relación con el Santísimo Sacramento175.

La merced del matrimonio espiritual se concede «acabando de 
comulgar», M 7.2.1.; su paralelo autobiográfico, la R 35, tiene lugar 
«estando comulgando», y el texto de V 28.3., «estando en misa». En 
los tres casos el encuentro con la Humanidad de Cristo se realiza 
durante la misa y más concretamente acabando de comulgar. Muchos 
otros textos confirman la importancia teológica de la comunión y la 
Humanidad de Cristo.

El momento de la comunión es «especial» en la experiencia de 
Teresa; dirá ella: «en especial cuando comulgaba»176. En la comunión, 
la persona tiene conciencia y certeza de que el Señor está dentro del 
alma, «sabía estaba cierto el Señor dentro de mí»177, «teniéndole tan 
verdaderamente en el Santísimo Sacramento...creía verdaderamente 
entraba este Señor en su pobre posada»178. Por tanto, se da la certeza



283

179
180
181
182
183

C 34.8,34.3., 34.5.
C33.2.
C34.1., 33.3.
M 5.1.11
M 6.7.14.

de una presencia especial de «el buen jesús» aunque esté encubierta 
bajo los accidentes del pan y del vino17’. Jesús ha querido quedarse 
cada día con el hombre en el Santísimo Sacramento180, para ayudarle, 
animarle y sustentarle con su presencia181.

Ahora bien, la especificidad de la presencia de Cristo en el Santísi
mo sacramento es la certidumbre de su corporeidad. La persona huma
na al comulgar es consciente y tiene certeza de experimentar la 
presencia corporal de Cristo:

«No os habéis de engañar pareciéndoos que esta certidum
bre queda en forma corporal, como el cuerpo de nuestro Señor 
Jesucristo está en el Santísimo Sacramento»182.

Una vez llegados aquí podemos preguntarnos si nuestro Señor 
Jesucristo, hecho presente en el Santísimo Sacramento en forma corpo
ral, se relaciona con la sacratísima Humanidad. Un texto de 'Moradas' 
nos da la clave de lectura:

«Creo queda dado a entender lo que conviene, por espirituales 
que sean, no huir tanto de cosas corpóreas que les parezca aún 
hace daño la Humanidad sacratísima. Alegan lo que el Señor dijo 
a sus discípulos, que convenía que El se fuese...Yo os digo, hijas, 
que le tengo por peligroso camino y que podría el demonio venir a 
hacer perder la devoción con el Santísimo Sacramento»183.

La frase anterior interrelaciona tres elementos: las cosas corpóreas, 
la Humanidad sacratísima y el Santísimo Sacramento. Huir de lo cor
póreo acarreará el temor de que la Humanidad sacratísima sea perjudi
cial para la vida espiritual y, como consecuencia, llegar a perder 
devoción por el Santísimo Sacramento. Por consiguiente, tanto la 
Humanidad como el Santísimo sacramento, son corpóreos. Aún más, 
la sacratísima Humanidad se hace presente en el Santísimo Sacramen
to. Dicho de otro modo: el pan o maná eucarístico confirma la presen
cia «especial» de Cristo en su naturaleza humana. En este sentido 
habría que interpretar el texto siguiente:

«que el habernos dado este pan sacratísimo para siempre, 
cierto lo tenemos. Su Majestad nos le dio -como he dicho- este 
mantenimiento y maná de la Humanidad que le hallamos como



284

184

185

queremos, y que si no es por nuestra culpa, nos moriremos de 
hambre, que de todas cuantas maneras quisiere comer el alma 
hallará en el Santísimo Sacramento sabor y consolación»"4.

La Humanidad de Cristo es el maná que el hombre recibe en el 
Santísimo Sacramento185. Cabría preguntarse si el «mantenimiento y 
maná de la Humanidad» se refiere a todo el género humano que se ve 
alimentado por el pan del Santísimo Sacramento, como opinan varios 
autores186. No consta en la terminología teresiana que «humanidad» 
signifique la totalidad del género humano; ningún otro texto corrobora 
tal afirmación. Cobarruvias recoge el término «humanidad» dentro de 
la voz «humano», en el sentido de naturaleza humana: «Humanidad, 
la mesma naturaleza humana»187.

El análisis del término 'maná', también puede aportarnos algún 
dato. De uso infrecuente en la obra teresiana, el 'maná' se halla al salir 
de la tierra de Egipto por el trabajo de desasimiento que el hombre rea
liza en busca de las virtudes, posibilitando así que todas las cosas del 
mundo tengan un sabor dulce y pleno, en alusión a la Escritura, 
Sb.l 6,20 y Ex.l 4 y 1 6188. Ahora bien, el trabajo del hombre por salir de 
Egipto y su esclavitud, tiene un solo objetivo, Cristo: «que venís a morir 
por Cristo y no a regalaros por Cristo»189. Por tanto, el maná es Cristo. 
El texto de C 10.4. parece contraponer esfuerzo por salir de Egipto y 
maná como algo recibido. La diferencia se hace más evidente en 
«Moradas»; en las primeras moradas no llueve el maná, sólo más ade
lante cuando lo que quiere el alma es lo que quiere Dios190. El maná es, 
por consiguiente, la acentuación de la pasividad del hombre para reci
bir las mercedes, frente a la actividad de las primeras moradas. Se trata 
de un manjar dulce que «sabe conforme a los que queramos que sepa» 
y que se concede en la oración de unión, a «personas que han mucho 
trabajado»191.

C34.2.
Referencia a Sb. 16.20. La edición de T Álvarez, poniendo el lérmino en mayúsculas, con
firmaría esta posición. También lo interpreta así RENAULT E., Le désert et la manne Lecture 
de I'Anden Testament, París 1979, 79.

186 En este sentido lo interpreta POITREY ]., Vocabulario de Santa Teresa, o.c., 374 Asimismo 
parecen interpretarlo las ediciones de las obras de Sta. Teresa dirigidas tanto por Eírén 
como por A. Barrrientos, poniendo el término en minúsculas.

187 COBARRUVIAS, o.c., 704
188 C 10.4. ; RENAULT E„ Le désert et la manne. Lecture de l'Ancien Testament, o.c., 24-25

189 C 10.5.

190 M 2.1.7.
191 CAD5.2.



192 R 57.

285

En conclusión, maná indica pasividad en el recibimiento de la 
merced y se refiere a Cristo. Dentro de los grados de oración, co
rresponde a las moradas caracterizadas por la pasividad-activa del 
hombre. En un segundo empleo del término, maná significa alimento y 
manjar que sustenta la vida del hombre: el pan del Santísimo Sacra
mento que es Cristo en su Humanidad sacratísima.

La R 57, fechada en Sevilla en 1575, por tanto tres años después 
del matrimonio espiritual, constituye uno de los mejores ejemplos sin
téticos de la teología teresiana:

«Una vez acabando de comulgar, se me dio a entender 
cómo este santísimo Cuerpo de Cristo le recibe su Padre dentro 
de nuestra alma, como yo entiendo y he visto están estas divinas 
Personas, y cuán agradable le es esta ofrenda de su Hijo, porque 
se deleita y goza con El -digamos- acá en la tierra; porque su 
Humanidad no está con nosotros en el alma, sino la Divinidad, y 
así le es tan acepto y agradable y nos hace tan grandes mer
cedes»192.

La riqueza teológica de la Relación es innegable, porque en ella 
confluyen todos los temas que veníamos tratando. El alma se convierte 
en centro de las operaciones trinitarias; se trata de una experiencia 
acaecida después de comulgar, en la que entiende que:

-El santísimo Cuerpo de Cristo lo recibe su Padre dentro del alma.
-El modo en que Teresa ha entendido y visto que están las Perso

nas en el alma.
-El Hijo se ofrece al Padre en la tierra.
-La Humanidad no está con nosotros en el alma.
-La Divinidad está con nosotros en el alma.
-Por la ofrenda agradable del Hijo, el Padre nos hace grandes mer

cedes.
Santa Teresa resume así toda la teología del alma humana en rela

ción con Dios uno y trino. Dios uno y trino están ontológicamente en 
el centro del alma; Cristo está en cuanto Dios, su Divinidad. En el San
tísimo Sacramento, Cristo sigue ofreciéndose al Padre, ofrenda que le 
es agradable. En el momento de la comunión, el alma se transforma en 
morada del huésped recibiendo el Cuerpo glorificado de Cristo -su 
sacratísima Humanidad- que junto a la Divinidad de Cristo se ofrece al 
Padre. La sustancia del pan, transformada íntimamente en el Cuerpo de



286

193
194
195
196
197

C 30.4.
C 30.6.
C 28.5.
C 28.4.
Debemos afirmar que toda merced que el alma recibe en pasividad-activa tiene un antece
dente ascético, de actividad-pasiva en la meditación, lograda por el esfuerzo de la persona, 
naturalmente ayudado por la gracia.

Cristo, hace presente en el alma el Cristo escatológico quien junto con 
la Divinidad, transforma el alma humana. La presencia de Humanidad 
y Divinidad, el Cristo total en el centro del alma, garantiza no sólo la 
ofrenda al Padre en su interior, sino que, al mismo tiempo, transforma 
la propia realidad de la persona humana, humanizando y divinizando 
a la par lo más profundo de su ser. Podría decirse que la teología tere- 
siana adelanta la escatología final.

Experiencias previas las encontramos en «Camino» y en el ya men
cionado de V 38.17. El reino se concede en la tierra, «con darnos acá 
su reino»1”; se da al hombre como «prendas» de la donación futura154; 
el alma se describe como «este pequeño cielo de nuestra alma, adonde 
está el que le hizo»1’5 y, aquí viene lo esencial, el alma « se entra den
tro de sí con su Dios...Porque allí metida consigo misma, puede pensar 
en la Pasión y representar allí al Hijo y ofrecerle al Padre»1’6. Por tanto, 
el alma se ha ejercitado por la meditación y oración de recogimiento 
representándose al Hijo. Observemos que aquí es la persona humana 
quien ofrece el Hijo al Padre desde la Pasión, mientras que en la R 57. 
es la Humanidad y Divinidad de Cristo quien, junto al hombre, se ofre
ce al Padre197.

Ahora se comprende el interés de Teresa porque haya muchos 
lugares con la presencia del Santísimo Sacramento y su particular 
lucha contra el «luteranismo»; la presencia del Santísimo Sacramento 
es la mejor garantía de que la corporeidad glorificada de Cristo, su 
sacratísima Humanidad, permanece en la tierra para humanizar lo 
humano.

Además, hagamos hincapié en la gran importancia y dignidad que 
adquiere la persona humana en toda esta operación. Cristo que no 
«tornó de sí» cuando andaba en el mundo, sigue siendo en el Santísi
mo Sacramento el «proexistente» que se ofrenda al Padre y también al 
hombre como alimento y maná que le sustenta y da continuamente 
vida. El Santísimo Sacramento es por y para el hombre; éste forma par
te constitutiva del mismo porque la operación intradivina no es ajena 
al ser del hombre, acaece en su mismo centro.



200

287

198
199

Es tanta la importancia que Teresa da a este dato que ni siquiera el 
sacerdote en pecado mortal evita la operación; es decir, que la ofrenda 
de la Humanidad y Divinidad de Cristo al Padre se sigue realizando 
cuando el sacerdote que comulga está en situación de pecado mortal; 
únicamente, dirá la misma Relación 57, «que no se comunican las 
mercedes a su alma como a los que están en gracia y no porque dejen 
de estar estas influencias en su fuerza...sino por falta de quien le ha de 
recibir».

Toda esta operación se define por un término que aglutina la ofren
da del Hijo al Padre y al alma: comunicación. El sacrificio del Hijo al 
Padre es comunicación y las mercedes que el alma recibe también lo 
son. Tanto las operaciones intradivinas como la relación dialéctica de 
Cristo en Dios con el hombre son comunicativas.

M 7.2.2.
En otras mercedes destaca la fuerza de la visión: «Digo que tiene grandísima fuerza esta 
visión», V 28.9. La fuerza proviene de Dios, M 6.3.6., 6.5.9.; es fuerza de amor, M 6.4.15., 
que la persona recibe en intensidad variada, pudiéndose manifestar en forma de palabras, 
M 6.8.3. concretándose en los efectos transformadores que produce en el hombre, M 5.2.7.
M 6.7.9.

E. La específica presencia de Cristo en el ME

La conclusión a la que nos ha conducido el análisis de textos nos 
permite afirmar que la sacratísima Humanidad, sujeto divino del ma
trimonio espiritual, es Cristo resucitado, Cuerpo glorificado, en cuanto 
hombre. Ahora estamos en condiciones de concretar la especificidad 
del ME.

Nuestra autora cita tres rasgos propios: la «fuerza» de la visión, 
«las palabras que le dijo» y que ya «no se pueden apartar»198. La prime
ra, la «fuerza», añade poco teológicamente'99. Las palabras del ME 
serán analizadas seguidamente. Sin embargo, consideramos muy 
importante descubrir lo específico del ME, en cuanto al sujeto divino 
del matrimonio se refiere; en nuestra opinión, un texto de las sextas 
moradas adelanta la particularidad esencial de las 7M:

«Verdad es que a quien mete ya el Señor en la séptima mora
da, es muy pocas veces, o casi nunca, las que ha menester hacer 
esta diligencia, por la razón que en ella diré, si se me acordare; 
mas es muy continuo no se apartar de andar con Cristo nuestro 
Señor por una manera admirable, adonde divino y humano junto 
es siempre su compañía»200.

A la vista del texto, lo específico del ME consiste, en primer lugar,



201

288

207
208
209

202
203
204
205
206

Ha destacado este aspecto CASTELLANO J., «Divino e amano insieme». II Cristo di Santa 
Teresa; Ibid., L'ispirazione bíblica del «Castello Interiore di Santa Teresa di Cesó», en Paro
la di Dio e spiritualita, Roma, 117-131.
V 28.3. ct. ÁLVAREZ T., Introducción, en Libro de la Vida, Burgos 1964,48

V29.2.
ÁLVAREZ T., Introducción, en Libro de la Vida, o.c., 48.

V28.9.
Previamente a la primera visión de la sacratísima Humanidad, existe otra merced que posi
bilita la conciencia subjetiva de tener cabe sí a Cristo siempre: «pareciáme andar siempre a 
mi lado Jesucristo», V 27.2. Destacamos la brevedad de las experiencias: «pasé algunos 
días, pocos, con esta visión muy continua», V 28.1., «los días que duraba esto», V 29.14.

M 7.3.7.
M 7.2.4.
«una memoria y ternura con nuestro Señor, que nunca querría estar sino dándole alaban
zas; y cuando se descuida el mismo Señor la despierta» M 7.3.5.

en la conciencia subjetiva continuada por parte del hombre de la pre
sencia de Cristo en su alma, «es muy continuo no se apartar de andar 
con Cristo nuestro Señor» y, segundo, la conciencia de la presencia de 
Cristo en cuanto Hombre y en cuanto Dios, «adonde divino y humano 
junto es siempre su compañía»20'. Aquí es donde se produce una ruptu
ra epistemológica que la separa definitivamente de la teología del Car
tujano: a partir del matrimonio espiritual experimenta la unidad de 
acción de la dos naturalezas en Cristo, Humana y Divina; percibe a 
Cristo en el interior de su alma, en cuanto Dios y en cuanto Hombre.

Reconstruyendo el itinerario seguido por la Santa comprendemos 
que la primera visión de la sacratísima Humanidad, «como se pinta 
resucitado», había tenido lugar el 25 de enero de 1 561 202, disfrutando 
dicha merced durante dos años y medio203, hasta que tuvo «otra más 
subida», años 1563-1565, estado en el que se encontraba al escribir 
'Vida'204. En todos estos casos y en los posteriores hasta la llegada de la 
merced del matrimonio espiritual, las visiones quedaban fijadas en el 
alma sin que se pudiesen olvidar205, pero eran experiencias puntuales, 
esporádicas, generalmente de breve duración en el tiempo, aunque se 
repitieran con frecuencia206. Lo propio del ME, por el contrario, es la 
continuidad, «junto y siempre», o con otras palabras «con la conti- 
nuanza que le tiene consigo»207, por medio de la cual el alma percibe 
en su centro la visión imaginaria o intelectual de Cristo Hombre y 
Dios. En el caso del ME se trata de una visión continuada y permanen
te, «siempre queda el alma con su Dios en aquel centro»208; esto dicho 
en términos generales, porque el alma no puede estar siempre en un 
ser y el Señor, alguna vez, la despierta al amor de su presencia, o se 
retira para que comprenda lo poco que puede sin El20’. En este sentido



212

289

210
211

M 7.3.5.
Influenciada por una corriente de pensamiento deudora del Pseudo-Dionisio, concretamen
te explicitada por BERNABE DE PALMA, «Via spiritus, o de la perfección espiritual del ani- 
ma«, Salamanca 1541, Teresa abandonó durante un tiempo la oración de seguimiento en la 
Humanidad del Señor; de esta crisis salió fortalecida y decidida a seguir a Cristo en su 
Humanidad hasta los más altos grados de la vida espiritual; cf. ÁLVAREZ T., Humanité du 
Christ, DS., Vil, 1097-1100; Ibid. Introducción, en, Camino de Perfección, Roma 1965, 58, 
nota 2.
Para Efrén el concepto de «Divinidad» lo descifró en 'Moradas’, cf. EFRÉN DE LA MADRE DE 
DIOS, La Santísima Trinidad, sol del mensaje teresiano, «Estudios trinitarios», 13 (1979) 262.

hay que interpretar el no apartamiento entre el alma y Cristo del ME, 
en relación a mercedes anteriores: a la unión de voluntades por la 
entrega del yo, ha seguido la espiritualización del alma, unida en su 
mismo centro con Cristo por amor. Esta unión conlleva la conciencia 
permanente por parte de la persona de la presencia de Cristo resucita
do, hombre y Dios, causa de la paz en la que vive 2,°.

La segunda particularidad del ME es la esencial: toda la persona 
humana experimenta continuamente en el centro de su alma, la pre
sencia de Cristo resucitado en su naturaleza humana y divina. M 6.7.9. 
es un texto clave para comprender la teología de Teresa de Jesús y el 
hecho de que sea único en el libro de las «Moradas» no disminuye su 
importancia.

El análisis de textos realizado converge en este punto para de
mostrar que el ME es el umbral de un nuevo tipo de experiencias cris- 
tológicas que ya estaban en germen desde la primera visión de la 
sacratísima Humanidad de Cristo en 1561. En nuestra opinión, de la 
crisis sufrida a propósito de la Humanidad de Cristo, salió de tal modo 
fortalecida, que nunca volvió a dudar de estar en el camino seguro2". 
El paralelismo existente entre V 22. y M 6.7. garantiza una continuidad 
en la concepción teológica de la Humanidad. Sin embargo, se fue 
acrecentando la importancia del Santísimo Sacramento en relación con 
la sacratísima Humanidad y, lo que es más importante, se clarificó pro
gresivamente el concepto de Divinidad212. Esta es la clave de la cues
tión porque, aunque en toda la obra escrita «Divinidad» signifique la 
esencia de Dios, en los escritos anteriores al ME la naturaleza divina 
del Hijo quedaba mucho más difuminada y confusa que en ios poste
riores al ME. En este sentido, consideramos de gran relevancia las Rela
ciones 5.23 y 57. En la primera descubre que Cristo se comunica al 
hombre hablándole desde la Humanidad. La segunda, R..1 6.6., verifica 
el postulado teórico de la anterior; nuestro Señor le habla después del 
comulgar y comprende que dicha comunicación hablada se da exclu
sivamente en el Santísimo Sacramento, es decir, desde su Humanidad.



=

fue

213

214

290

«La Persona del Verbo -dirá Efrén- se le muestra sólo en su Humanidad, si bien está pre
sente en las almas en virtud de su Divinidad», EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS, en el Prólo
go a la tesis de GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresiana, o.c., 
13; el mismo Padre Efrén, explica que: «Cristo está presente en nosotros en virtud de su 
divinidad, connotando, sin embargo, la humanidad, que es de ella inseparable», EFRÉN DE 
LA MADRE DE DIOS, La Santísima Trinidad, sol del mensaje teresiano, «Estudios trinita
rios», 13 (1979) 260; Garrido, en el estudio mencionado cree que la divinidad y huma
nidad, unidas hipostáticamente, subsisten después de la glorificación y en la vida del alma 
santificada, cf. GARRIDO, Experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresiana. 
o.c., 125; ahora bien, opino que debemos distinguir la vida del glorificado y la percepción 
que de la humanidad y divinidad de Cristo experimente el alma. RENAULT E., Le Christ 
dans la vie de St. Tbérése d'Ávila, a.c., 36.
M 7.2.5, 7.3.1. Este aspecto lo desarrollaremos más adelante al hablar de los efectos del ME.

Por último, en la R 57 quedan reunidos los tres conceptos, Humani
dad, Divinidad y Santísimo Sacramento: La Divinidad del Hijo junto a 
la Divinidad de las Personas está ontológicamente en el alma, mientras 
que la sacratísima Humanidad -Cristo resucitado en Cuerpo glorifica
do- presente de modo especial por el Santísimo Sacramento, se ofrece 
al Padre en el centro del alma junto a su Divinidad211.

Lo dicho nos lleva a concluir que existe una ruptura epistemoló
gica en la teología teresiana a partir del ME. A Teresa de jesús hay que 
comprenderla dinámicamente; todo en ella y su doctrina evoluciona 
en un proceso permanente que desarrolla lo que estaba en germen des
de un principio. Si la conversión ante el Cristo llagado de la Cuaresma 
de 1554 le abre a una serie de experiencias cristológicas de la sacratísi
ma Humanidad, estableciendo una ruptura con el momento anterior, 
el ME establece una nueva ruptura experiencial y doctrinal, por medio 
de la cual, Teresa de Jesús tendrá, desde entonces, conciencia perma
nente de encontrarse desde el centro de su alma en presencia de la 
Humanidad y Divinidad de Cristo. Aún más, no se trata exclusivamen
te de la conciencia de una presencia por parte de la persona, sino de 
una auténtica vida de Cristo en el alma, culminación del proceso que 
comenzó en la 5M: «su vida es ya Cristo»214.

Queda una última cuestión a propósito de la especifica presencia 
de Cristo. Si el ME tiene de propio la conciencia subjetiva de la pre
sencia de Cristo en cuanto Dios y en cuanto Hombre en el centro del 
alma y esto es justamente lo característico del Santísimo Sacramento, 
podemos decir que el ME consiste en una comunión continuada. ¿Cuál 
es entonces la diferencia entre la comunión eucarística y el ME?; 
¿cómo interpretar el ser de la eucaristía desde el ME?.

La respuesta a estas preguntas reviste singular dificultad por la 
ausencia de textos teresianos que den cuenta de ello. Ciertamente no 

una pregunta que Teresa se hiciera. No obstante, la R 57. puede



I

291

darnos una solución; esta Relación debe ser comprendida como una 
merced propia del ME; no olvidemos que a «la primera vez que Dios 
hace esta merced» le siguen otras que Teresa no concreta en «Mora
das», pero todas las Relaciones posteriores al '72 han de interpretarse 
como mercedes del ME, entre ellas la que tuvo lugar en Sevilla en 
1575. Pues bien, gracias a ella comprobamos que la merced del ME 
está estrechamente vinculada al Santísimo Sacramento y que es justa
mente en él, donde se realiza de modo «especial» dicha presencia2'3. 
La singular presencia de Cristo en el Santísimo Sacramento siempre fue 
mantenida por nuestra autora, como lo confirma un texto tardío de las 
Fundaciones: «estar Jesucristo verdadero Dios y verdadero hombre, 
como está en el Santísimo Sacramento»2'6. Subrayemos «como está», 
que indica la particular forma de estar de Cristo en la eucaristía tal y 
como ya hemos explicado. Ahora bien, una vez salvaguardada la pre
sencia «especial» de Cristo en el Santísimo Sacramento y hasta que se 
consumen los accidentes del pan y del vino en el alma de quien 
comulga, decir que en el ME quedaría la memoria permanente de 
dicha presencia nos parece insuficiente e inexacto; en Teresa de Jesús 
hay algo más que la memoria de lo acontecido en el momento de la 
comunión: es Cristo vivo quien vive en ella.

La teología debe encontrar un lenguaje que reconozca las diversas 
modalidades de presencia de Cristo en el alma; entre la presencia cor- 
poreizada eucarística y la presencia por simple memoria, existe otra, 
no por ello menos auténtica que la primera, a pesar de no poder cata
logarla de «real». Por analogía se podría decir que, a la ausencia cor
pórea del ser amado, le sustituye otro modo de presencia interior 
subjetiva, producida por la retención de la imagen impresa interioriza
da, con caracteres de un realismo que le distinguen del propio yo, lle
gando a ser tan auténtica como la primera, aunque no sea física. En el 
caso del Resucitado es aún más evidente al haber superado las catego
rías de espacio y tiempo. Después de la presencia eucarística y «espe
cial», la persona humana sigue teniendo conciencia subjetiva de una 
presencia espiritual de Cristo. Conciencia que no es el simple recuerdo 
del ausente y que denominaremos «personificada» para distinguirla de 
la presencia «real» eucarística. Santa Teresa llegará a ella a través del 
Santísimo Sacramento y por la oración personal. En la oración se da un 
proceso de fijación de la imagen de Cristo en las potencias. La imagen 
se imprime y esculpe hasta hacerse -por la merced del Señor- imagen

215 Teresa de Jesús no emplea jamás la terminología teológica de presencia 'real' de Cristo en 
la eucaristía.

216 F18.5.



292

Dijimos que la relación dialéctica con Cristo tiene dos vectores, 
uno vertical y otra horizontal. En cuanto horizontal, la relación con 
Cristo se desarrolla progresivamente en la historia de cada persona. 
Para llegar al matrimonio espiritual, Teresa hubo de avanzar desde los 
primeros grados de oración en el «camino espiritual» que se había tra
zado. En este apartado, partiendo como siempre del relato de M 7.2.1.,

viva de Cristo resucitado en cuanto Hombre y en cuanto Dios. Lo estu
diaremos a continuación.

Por último debemos situar los resultados de nuestro análisis en el 
contexto de las 7M. Se comprenderé! que lo específico del ME -el 
encuentro con Cristo de la manera que queda dicho- no excluye, sino 
que al contrario incorpora el paradigma trinitario que envuelve las sép
timas moradas desde su primer capítulo. Cuando Teresa escribe su últi
ma Relación conocida por nosotros en 1581, expresa el momento 
teológico existencia! y el resumen de su pensamiento; destacamos el 
párrafo más importante:

«Lo de las visiones imaginarias ha cesado; mas parece que 
siempre se anda esta visión intelectual de estas tres Personas y de 
la Humanidad, que es, a mi parecer, cosa muy más subida. Y 
ahora entiendo, a mi parecer, que eran de Dios las que he teni
do, porque disponían el alma para el estado en que ahora está, 
sino como tan miserable y de poca fortaleza íbala Dios llevando 
como veía era menester; mas, a mi parecer, son de preciar cuan
do son de Dios, mucho»2'7.

La Divinidad es Dios, las Tres Personas divinas y, en ellas, con igual 
nivel de consideración y en perfecta simetría -por eso emplea la copulati
va- la sacratísima Humanidad de Cristo. La Humanidad no queda absor
bida en la Divinidad; se sigue manteniendo la unidad y la diferencia de 
naturalezas en Cristo, al mismo tiempo que se enmarcan en la Trinidad. 
Estamos ante la concepción del Dios de Teresa, que se ha desarrollado a 
lo largo de su vida, y que ya está presente, aunque en germen, desde las 
primeras páginas de «Vida». Este texto creemos que es la máxima garantía 
de que la interpretación que hemos venido desarrollando es válida teoló
gicamente y respeta en su totalidad el pensamiento de Teresa de Jesús.

217 Re.6.3.

3. Connotación histórica a la relación entre 
la persona humana y Cristo



293

218 La bibliografía ha encaminado más su interés a la iconografía sobre Teresa de Jesús que a su 
iconostasio, cf. CASANOVA )., Humanidad de Cristo y vida espiritual: magisterio de Santa 
Teresa, ROMA 1975, (Texto policopiado).

219 ERASMO, El Enchiridión o Manual del caballero cristiano, Madrid 1971, 257. Una visión de 
conjunto la encontramos en MIQUEL, P., Cuite des images, DS Vil, 1503-1519. LAPADU-HAR- 
CUES, F., Images et imageríe de piété, DS Vil, 1519-1529. RAYEZ, A. Imagerie et dévotion, DS, 
Vil, 1529-1535; BLASUCCI, A. Images et contemplation, DS, Vil, 1472-1490; FORTUNATO DE 
JESUS S. Images et contemplation, dans l'école carmélitaine, DS, Vil, 1490-1503.

A. Iconografía y teología teresiana

¿Qué papel juega la imagen plástica en la devotio teresiana?. Cuál es 
su lugar teológico?. El ser este un tema escasamente tratado2'8, no nos 
evita el abordarlo -aunque sólo fuese de manera esquemática- máxime 
cuando estamos ante uno de los aspectos que diferenció Reforma y Con
trarreforma y suscitó viva polémica en el pensamiento religioso del siglo 
XVI. Comenzaremos con algunos apuntes sobre dicha polémica para 
centrarnos en la piedad popular y el culto a las imágenes. Así enmarcado 
podremos analizar mejor la toma de posición de la Santa, no sólo en el 
pensamiento sino también en los hechos.

nos detendremos en un aspecto destacado: la función de las imágenes 
plásticas en la cristología teresiana. Aprovechando los rasgos de su 
carácter y los medios disponibles en aquel entonces, Teresa de Jesús 
construyó en gran parte su cristología y el encuentro con el Resucitado 
en el ME, basándose en los medios dispuestos por la religiosidad popu
lar. Al explicarnos que se le representó Cristo en su sacratísima Huma
nidad, tal «como se pinta resucitado», nos da la clave para investigar 
en este sentido sus escritos y descubrir el papel de la imagen en su vida 
y obra.

Para llevar a cabo este cometido, dividiremos el problema en 
varios subapartados: analizaremos el iconostasio cristológico teresiano 
y el valor que determina a las imágenes plásticas; previamente habre
mos presentado con brevedad una aproximación a la polémica sobre 
las imágenes de culto en el siglo XVI; en un segundo subapartado -el 
más importante- descubriremos cómo a través de la imagen se produ
ce el encuentro con Cristo.

a. Polémica sobre las imágenes de culto en el siglo XVI

El Enchiridión o Manual del caballero cristiano fue la obra de Eras- 
mo que alcanzó en Castilla un mayor éxito y popularidad, mucho más 
tras su traducción al romance en 1526. La defensa que en este libro se 
hace del cristianismo interior -«el error está en estimar las cosas exte
riores y literales más que las interiores y espirituales»-2'9, le lleva a la



294

223
224

220
221
222

ERASMO. El Enchiridión o Manual del caballero cristiano, o.c., 227-228.
JUAN DE VALDÉS, Diálogo de la doctrina cristiana, Méjico 1964, 100-101.
ALFONSO DE VALDÉS, Diálogo de las cosas ocurridas en Roma o de Lactancio y un arce
diano, Madrid 1956, 128.
GARCÍA VILLOSLADA R., Martín Lulero. En lucha contra Roma, II, Madrid 1973, 78.

Ibid., 91.

crítica de las devociones a las imágenes de los santos, sobre todo cuan
do se hacen con fanatismo. En este sentido afirma, «no solamente no 
son christianas, más aún no están muy lejos de profanas, ni muy ajenas 
a la superstición vana de los gentiles»220.

Encontramos por tanto crítica al culto de las imágenes en Erasmo 
por el riesgo que pueda suponer de superstición e idolatría, centrando 
dicha crítica en las imágenes de santos. En igual sentido se pronuncian 
los erasmistas españoles como Juan de Valdés22’ y Alonso de Valdés. 
Este último no es que desprecie estas manifestaciones de religiosidad, 
pero tiene buen cuidado de señalar su carácter de apariencia visible 
No obstante, insiste en el carácter funcional de tales expresiones reli
giosas cuando nos dice que «el vulgo más fácilmente con cosas visi
bles se atrae y encamina a las invisibles»222. Por su parte los luteranos 
llegan, al menos en la práctica, a una iconoclasia furibunda, bien 
patente por ejemplo en los tumultos de Wittenbarg. Así nos lo describe 
García Villoslada: «...Zwilling y otros frailes apóstatas, poseídos de 
furor iconoclasta, arrojaron fuera del templo conventual, con aplauso 
de Karlstadt, los altares, descabezaron las imágenes de los santos y las 
de Cristo y de la Virgen, destruyeron las pinturas murales y los cuadros 
y amontonaron en el patio, para prenderle fuego, crucifijos, estandar
tes, cirios y hasta los santos óleos. Sonó aquello como un toque a reba
to para los demás conventos»223. También fueron estos acontecimientos 
señal de alarma para el propio Lutero. En un sermón fechado el 11 de 
Marzo de 1521 señala la abolición de las imágenes como una de las 
«cosas que Dios ha querido sean libres»; únicamente una prohibición 
papal las convertiría en obligatorias. A continuación añade: «...Porque 
uno ha destruido y quemado las imágenes (y destrozado el crucifijo), 
¿todos tenemos que quemarlos?. No tanto, queridos hermanos...Noso
tros podemos hacer imágenes y retenerlas, más no adorarlas. Y, si 
alguien las adora, entonces sí podemos destruirlas y abolirías... más no 
en forma tumultuosa y violenta, sino por orden de la autoridad»224.

Observamos a un Lutero afanoso de moderar actitudes -que apare
cían difíciles de controlar- y que no niega el uso de imágenes para el 
culto, siempre y cuando no sean motivo de adoración. Más adelante 
comprobaremos que no está lejos esta última posición de la adoptada



■

295

225 CIPRIANO DE VALERA, Los dos tratados del Papa i de la Misa. Escritos por Cipriano de 
Valera, y por el publicados primero el a. de 1558, luego el a de 1599; i ahora fielmente 
reimpresos» (sin pié, 1851), 8-14 especialmente. Citado por CARO BAROJA J., Las formas 
complejas de la vida religiosa, Madrid 1978, 109.

226 FERNANDO DE TEJADA, Carrascón/Con licencia y privilegio/ A costa del autor/Por María 
Sanchez/Nodriza Año 1633, citado por ABELLAN J.L., Historia Crítica del pensamiento 
Español, II, Madrid 1979, 344-345.

por los católicos. Continuemos ahora sin embargo en el campo protes
tante y hagamos mención a dos luteranos españoles: Cipriano de Vale
ra y Fernando de Tejada. El primero, en un tratado sobre el Papa y su 
autoridad, ataca el culto a las imágenes considerando que hay en él un 
elemento materialista y que puede llevar al pueblo bajo a verdaderas 
aberraciones. En este sentido indica que el «vulgo supersticioso» cree 
que lloran, ríen, sudan etc.225. Por su parte Fernando de Tejada es autor 
de un libro titulado «Carrascon» y en él dedica un capítulo al culto a 
las imágenes. Asimila la que denomina «ignorancia papística» con el 
crecimiento de las imágenes y al concluir el capítulo dice: «Oh com
patriotas amantísimos: despertad del profundo sueño en que hasta aho
ra habéis estado sepultados y conoced vuestra salud. Ca Dios no tiene 
necesidad de nada, ni os pide sino que le seáis agradecidos y deis a los 
pobres, que son sus imágenes, lo que dais a los leños y piedras, que no 
lo pueden ser...Extienda la mano Júpiter y reciba. Abra la boca la seño
ra de Monserrate; venga por sus pies la de Guadalupe; llame a nuestras 
puertas el crucifijo de Burgos; anden a mendigar los palos, pidan li
mosnas las piedras, y se las daremos nosotros... Y a vosotros (los frai
les) que con hipocresía y sin vergüenza fingís que mendigáis para los 
palos y piedras, a fin de tener con que llenar vuestros vientres ocio
sos...la respuesta para los palos será más palos y más palos sobre vues
tras espaldas»226.

Según Fernando de Tejada el culto a las imágenes no hace pues 
más que fortalecer la existencia de monjes y frailes, y ese es úni
camente el fin que persigue. Llega muy lejos al contraponer además la 
caridad a esos «palos y piedras».

Los teólogos católicos, por su parte, hacen una clara distinción 
entre ídolo e imagen, dando a esta última un valor instrumental, sobre 
todo para la piedad popular. Ya Paulino de Ñola consideraba las imá
genes como la «Biblia de los iletrados»: pueden hacer intuir a los anal
fabetos lo que no pueden alcanzar por lectura.

El pensamiento de Santo Tomás puede resumirse en la siguiente 
frase: «A los Santos debemos venerarlos con adoración de dulía ab
soluta, y de dulía relativa a sus imágenes y reliquias, especialmente a sus



296

230
231
232

228
229

cuerpos»227. La imagen no es en ningún modo doble de la realidad, repre
senta algo pero no es ese algo. Todo lo que ya dejamos dicho acerca del 
culto de las imágenes en general, ya sean de Jesucristo, de la Virgen Santí
sima o de los Santos, lo condensa San Basilio admirablemente en una sola 
frase: «El Rey y la imagen del Rey no son dos reyes. El honor de la imagen 
pasa a su ejemplar» (prototipo), y es, por tanto, relativo»228.

El Concilio de Trento no se separa de lo ya expuesto por el Doctor 
Angélico. Las imágenes, sean de Cristo, la Virgen o los santos, deben 
tenerse preferentemente en los templos y ser objeto de honor y venera
ción, honor siempre referido a los originales que ellos representan. Por su 
mediación adoramos a Cristo y veneramos a los Santos22’. El carácter fun
cional de la imagen para una debida pastoral se ve confirmado: «Enseñan 
también diligentemente los obispos que por medio de las historias de 
nuestra redención, representadas en pinturas u otras reproducciones, se 
instruye y confirma el pueblo en el recuerdo y culto constante de los artí
culos de la fe»230. A través de la imagen el fiel se excita a adorar y amara 
Dios y a cultivar la piedad. También el Concilio tiene buen cuidado de 
salir al paso de posibles abusos: «Mas si en estas santas y saludables prác
ticas, se hubieran deslizado algunos abusos; el santo Concilio desea que 
sean totalmente abolidas, de suerte que no se exponga imagen alguna de 
falso dogma y que dé a los rudos ocasión de peligroso error»231.

San Juan de la Cruz se sitúa en un camino intermedio, ni rechaza 
la imagen plástica drásticamente, ni favorece ese modo de oración, 
aunque lo respete. Les reconoce un valor, pero critica los abusos:

«Y cuanto a lo que toca a las imágenes y retratos, puede haber 
mucha vanidad y gozo vano, porque, siendo ellas tan importantes 
para el culto divino y tan necesarias para mover la voluntad a 
devoción, como la aprobación y uso que tiene de ellas nuestra 
Madre la Iglesia [muestra] (por lo cual siempre conviene que nos 
aprovechemos de ellas para despertar nuestra tibieza), hay muchas 
personas que ponen su gozo más en la pintura y ornato de ellas 
que no en lo que representan»232.

227 cf., CUERVO M„ en Introducción a la S. Th. XI, 3, q.25, Madrid 1960, 858.

Ibid., a S. Th,. art. 3, q. 25, o.c., 859
«Igualmente, que deben tenerse y conservarse, señaladamente en los templos, las imágenes 
de Cristo, de la Virgen Madre de Dios y de los otros Santos y tributarles el debido honor y 
veneración». DZ 986.

D. 987

D. 988
SAN JUAN DE LA CRUZ, Subida del Monte Carmelo, L.3., cap.35, 2.



297

233 SAN JUAN DE LA CRUZ, Subida del Monte Carmelo, L.3., cap.35, 3.
234 SAN JUAN DE LA CRUZ, Subida del Monte Carmelo, L.3., cap.35,5.
235 SAN JUAN DE LA CRUZ, Subida del Monte Carmelo, L.3., cap.36, 4.
236 SAN JUAN DE LA CRUZ, Subida del Monte Carmelo, L.3., cap.37,1.

A continuación, una vez avisados los peligros, pasa a relatar los 
dos fines que tienen las imágenes en la Iglesia:

«El uso de las imágenes para dos principales fines le ordenó 
la Iglesia, es a saber: para reverenciar a los santos en ellas y para 
mover la voluntad y despertar la devoción por ellas a ellos; y 
cuanto sirven desto son provechosas y el uso de ellas necesa
rio»233.

Insiste el Santo en el mismo párrafo sobre las desviaciones posibles 
que resume en una principal: quedarse en la imagen llegando a consi
derarlas ídolos, sin ir a lo que representan. Por el contrario, la persona 
devota -según el Santo- usará de pocas y:

«ni [en] esas de que usa tiene asido el corazón, porque, si se las 
quitan se pena muy poco, porque la viva imagen busca dentro de sí, 
que es Cristo crucificado, en el cual antes gusta de que todo se lo 
quiten y que todo le falte»234
Valora mucho el desprendimiento y el no aferrarse a ninguna en 

particular y que -sobre todo- despierten al amor. Brevemente explica 
lo que sucede a algunas personas, entre las que podríamos incluir a 
Santa Teresa:

«También quiero aquí decir algunos efectos sobrenaturales que 
causan a veces algunas imágenes en personas particulares, y es que 
a algunas imágenes da Dios espíritu particular en ellas, de manera 
que queda fijada en la mente la figura de la imagen y devoción que 
causó trayéndola como presente, y cuando de repente della se 
acuerda le hace el mismo espíritu que cuando la vio, a veces menos 
y aun a veces más; y en otra imagen, aunque sea de más perfecta 
hechura, no hallará aquel espíritu»235.

En la teología sanjuanista, la imagen es un punto de partida con
flictivo por donde fácilmente el demonio se reviste en ángel de luz236; 
antedicho peligro propone lo siguiente:

«en viendo la imagen no quiera embeber el sentido en ella, 
ahora sea corporal la imagen, ahora imaginaria...No haciendo caso 
de nada de estos accidentes, no repare más en ella, sino luego 
levante de ahí la mente a lo que representa, poniendo el jugo y 
gozo de la voluntad en Dios con la oración y devoción de su espíri-



298

237

238
239

SAN JUAN DE LA CRUZ, Subida del Monte Carmelo, L.3., cap.37, 2.
ANDRÉS MELQUIADES, La teología española en el siglo XVI, II, o.c., 157.
GRACIÁN J., Peregrinación de Anastasio, Barcelona,! 966, 228-258.

tu o en el santo que invoca, porque lo que se ha de llevar lo vivo y 
el espíritu no se [lo] lleve lo pintado y el sentido2’7.

En conclusión: San Juan de la Cruz reflexiona sabiamente sobre el 
valor de las imágenes de culto, avisa de los peligros inherentes a la 
devoción popular: quedarse en la imagen, revestirla de ricos or
namentos y hacer que la misma belleza no despierte el recuerdo y 
amor de quien representan. Observamos también cómo San Juan men
ciona mucho más las imágenes de los Santos (en todo caso de la Vir
gen) que las de Cristo. Prefiere con mucho la representación interior 
del Crucificado sin ayuda ni apoyo de imágenes. Estamos ante un 
«camino espiritual» distinto del seguido por Teresa. San Juan de Cruz 
se plantea el problema como teólogo que medita y valora el uso y abu
so de las imágenes en su tiempo. Pero él, ni construyó una teología, ni 
se sirvió de ellas en su camino espiritual en la medida que lo hizo la 
Santa.

b. La piedad popular y el culto a las imágenes

Queremos hacer notar un rasgo común ante juicios y opiniones tan 
contrapuestos como los recogidos en el apartado anterior. Estamos alu
diendo a que, cuando desde posiciones iconoclastas o iconodulas, se 
menciona el papel de la imagen para el culto, el referente es siempre el 
pueblo. Para la piedad popular, en efecto, el culto a las imágenes ocu
pa un lugar central, entendiendo en este caso por «popular» a las 
mayoritarias capas de la población que se encontraban menos adentra
das en la vida espiritual: de la nobleza al campesinado analfabeto.

Melquíades Andrés nos explica el nacimiento de las procesiones 
como culto paralitúrgico y extralitúrgico popular en la Castilla del siglo 
XVI, ante el vacío de una liturgia no bien entendida y que perseveraba 
en el uso del latín. Las cofradías que se constituyen encargan tallas de 
madera y, con pesadas cruces al hombro, siguen al Crucificado. «...Los 
imagineros de los retablos de la pasión se inspiran en las contempla
ciones de los libros de piedad y de los predicadores franciscanos, en 
«Fasciculus mirrhae», en «Passio duorum», y los trasladan a sus pintu
ras y esculturas»2’8.

Cuando Jerónimo Cracián describe las doce maneras por las que, a 
su juicio, hay que proceder en el modo de oración, en ninguna de ellas 
alude a la imagen de culto2”. San Juan de Avila, no obstante, al escribir



299

240 SAN JUAN DE ÁVILA, Epistolario Espiritual, Tratado I, carta III; Epistolario español, I, 
B.A.E., XIII, ,297b; citado por CARO BAROJA j.,Las formas complejas de la vida religiosa, 
o.c.,108.

241 FRAY JUAN DE LOS ÁNGELES, Manual de vida Perfecta, (Segunda parte de la 'Conquista'), 
Diál.l, III, Madrid 1949, 487.

a un prelado de Granada acerca de lo que consideraba que debía 
hacer en su diócesis para adoctrinar a la «gente de los pueblos», indica 
que los predicadores deben llevar no sólo rosarios, cartillas y libros 
devotos, sino también:

«algunas imágenes del santo crucifijo y Nuestra Señora y San 
Juan, para que los predicadores las diesen a los pobres de los pue
blos para que recen, poniéndoles algunas imágenes en sus casas... y 
los pueblos han menester todas estas salsas para comer su manjar: 
rosarios, imágenes han de ser muchos, y los ricos cómprenlos en las 
ciudades»240.
Vemos que, imagen, predica y pueblo van unidos.
Escasas alusiones encontramos en los místicos franciscanos a las 

imágenes de culto. Quizá por eso la que a continuación reproducimos 
extraída del «Manual de vida perfecta» de fray Juan de los Angeles, 
cobre una particular significación2":

«Discípulo. ¿Y las imágenes no aprovechan para movernos a 
compasión y para otros sentimientos del corazón?

Maestro. Mejor es lo que te enseño, porque lo que profunda
mente se rumia en la oración mental, quédase como pegado al 
alma; lo que de la vista corporal de las imágenes se nos recree, lue
go se cae y se olvida salido de allí. Bueno y provechoso es y cosa 
religiosa mirar las imágenes de Cristo y los santos y leer en los libros 
las vidas de él y de ellos, que en esto no puede haber duda entre 
católicos; y cuando una imagen es devota, pega devoción y compo
ne el ánimo y le levanta a lo espiritual».
Existe por tanto para Fray Juan de los Angeles una clara jerar- 

quización. Contemplar imágenes es «bueno», «provechoso», «cosa re
ligiosa», pero su efecto es efímero «luego se cae y se olvida». No 
ocurre lo mismo con lo que se rumia profundamente en la oración 
mental, que tiene un efecto mucho más duradero ya que queda «como 
pegado al alma».

Aunque sea obvio, conviene recordar aquí que la imagen en el si
glo XVI era un bien escaso, objeto en ocasiones de verdadera devoción 
y peregrinación. Por factores varios, no siempre de carácter estético, 
-ser más o menos devotas, estar cargadas de alguna particular signifi-



7'PQ'' • - Af'.p''.

242

243

244

300

ALONSO DE MADRIGAL, Confessional, Alcalá 1516, en CARO BAROJA J, Las formas com
plejas de la vida religiosa, o.c., 115. MARTÍNEZ-BURGOS GARCÍA. PALMA en Idolos e 
imágenes. La controversia del arte religioso en el siglo XVI español. Valladolid 1990. Citando 
a Francisco de Borja y el segundo Abecedario de Osuna llega a distintas conclusiones.
En este aspecto seguimos ahora a BAXANDALL M., Pintura y vida cotidiana en el Renaci
miento. Arte y experiencia en el Quattrocento. Barcelona 1980.
«Zardino de Oration», (1454). Citado por BAXANDALL M., Pintura y vida cotidiana en el 
Renacimiento. Arte y experiencia en el Quattrocento, o.c., 66-67.

' cc '.'.c- -r, er ei cielo
"G ' < "c-e- '■ .p "Ás .-r-

rxic P: — urde -er a :íc. acceso s -ágeres - muero re- 
'v. .as podía encargar. es que tocias e as err pc-pr. ¿e encargo. A 
q-'p'p^.p.á de lo que c. z r.' --, a.-.t. .a p- 'á cora -
su . ■•e-.e-c:ó- "a más a a de; pago de ezree. * .a.-.a. cor ejemplo 
er un cuadro. e rema e ..-.ciuso a discos:c ór. ce corsee . ••'guras •.

Centrándonos en lo que .más importancia tiene para nuestro objeto 
-a> que decir q-„e ias imágenes era.-, estím^ os para a mee ración pia
dosa de los contemporáneos, una —meditación que se ejercía en forma 
de imaginación visual a la que e. devoto añadía as par? cuiaridades 
personales referentes, por ejemplo, a ios personajes de ia historia 
sagrada , a partir de su propia memoria •. experiencia biográfica. El 
artista no podía ni debía interferir en esta acti . idad propia ce. especta
dor, Así vemos en torno a ia imagen intervenir -.arios agentes: el clien
te, como parte activa; el artista, como visual izado- externo de la 
imagen; el predicador y los libros de oración, como interpretadores 
visuales; y, por último, el observador, recipiendario de ia visión y agen
te de una meditación visual sobre la misma.

Singular interés tiene el libro Jardín de la Plegaria para explicar 
el final de este proceso y por ello reproducimos este fragmento, donde 
se explica la necesidad de representaciones internas y su sitio en el 
desarrollo de la plegaria. Pensamos que en poco se diferenciará esta 
formula de la utilizada en la Castilla del XVI --:

■Para mejor fijar en tu mente la historia de la Pasión y para 
memorizar más fácilmente sus acciones, es útil y necesario memori- 
zar los sitios y las personas: una ciudad, por ejemplo, que será la de 
Jerusalem, utilizando para ello una ciudad que te sea bien conoci
da. En esta ciudad debes fijar los sitios principales en los que ocu
rrieron los episodios de la Pasión: por ejemplo, un palacio con el 
salón comedor donde Cristo tuvo su última Cena con los Discípu-



7

301

los, y la casa de Anas, y la de Caifas, con el sitio donde jesús pasó 
la noche, y el cuarto donde fue llevado frente a Caifas y donde reci
bió la mofa y el castigo. También la residencia de P¡latos en la que 
habló con los judíos, y en ella el cuarto donde Jesús fue atado a la 
columna. También el sitio del Calvario, donde fue puesto en la 
Cruz, y otros similares...

Y después debes también dar forma en tu mente a algunas per
sonas que te sean bien conocidas para representarte a las vinculadas 
a la Pasión: la persona de Jesús mismo, de la Virgen, San Pedro, San 
Juan el Evangelista, Santa María Magdalena, Anás, Cairas, Pilatos, 
Judas y los otros, a cada uno de los cuales habrás de dar forma en tu 
mente.

Cuando hayas hecho todo esto, poniendo en ello tu imagina
ción, vete a tu aposento. Sola y solitaria, excluyendo todo pensa
miento exterior, ponte a pensar en el comienzo de la Pasión, desde 
como entró Jesús a Jerusalem sobre un asno. Moviéndote lenta
mente de un episodio al otro, medita en cada uno, apoyándote en 
cada etapa y cada paso del relato. Y si en algún punto experimentas 
una sensación de piedad detente; no sigas adelante mientras dure 
este sentimiento dulce y devoto...»

El observador distaba mucho de ser tabla rasa sobre la que la ima
gen se imprimiese. Debidamente guiado por la palabra y el libro y la 
meditación visual, interiorizaba el contenido de la imagen hasta extre
mos que hoy no encuentran paralelo. Vayamos aun ejemplo más cer
cano y sumemos a una imagen plástica de la Pasión la guía de oración 
que propone San Juan de Avila a un predicador: «...piense, hincado de 
rodillas, un passo de la Passion del Señor, tomando cada día un pas- 
so...y puede ordenarlos assi: que el lunes piense la ida al huerto, y ora
ción, y prendimiento; martes desde allí hasta la columna inclusive; 
miércoles la coronación y Ecce Homo; jueves la sentencia y llevada de 
la cruzpviernes la crucificación y muerte; sábado la deposición de la 
cruz y sepultura; domingo, la resurrección y gloria que tienen los del 
cielo, figurada en la resurrección de Cristo»245.

Cada día debía meditarse pues sobre un paso de la Pasión, tras los 
maitines y por el espacio de dos horas, así como en la misa. El pensa
miento no tenía según nuestro autor que irse a los lugares donde real
mente ocurrió la escena, sino «como si dentro de sí mismo o cerca de 
sí acaeciese», parándose a mirar simplemente «lo que el Señor pasava,

245 SAN JUAN DE ÁVILA, Epistolario Espiritual, Madrid 1962, 57. ct. también GRACIAN I 
Peregrinación de Anastasio, o.c., 231, adapta la semana al ciclo de la meditación



246

302

247

248

ÁLVAREZ T., /esucristo en la experiencia de Santa Teresa, En Experiencia de Dios, Primera 
Semana de espiritualidad teresiano-sanjuanista. «Monte Carmelo» 3 (1980) 75.
ÁLVAREZ T.,o.c„ 75-76

CASANOVA )., Humanidad de Cristo y Vida espiritual, o.c., 38-55. Basó su estudio en las 
colecciones de diapositivas de los padres Celestino del Niño Jesús y Tomás Álvarez.

como si presente estuviera». Se trataba de hacer cercano lo vivido por 
Cristo y revivirlo. Quien hubiera seguido este método de oración, 
¿cuántos pensamientos, fruto de la meditación diaria, añadiría a una 
imagen de la Pasión?.

c. Imágenes y pinturas en la biografía teresiana

En una primera aproximación al iconostasio teresiano observamos 
que un gran abanico de imágenes recorre toda la biografía de la Santa 
La educación en el seno de su familia se caracteriza por una piedad 
cristológica popular. Imágenes de Cristo, cuadros, estampas y xilografí
as del «Flos Sanctorum» y de la «Vita Christi», procesiones y cuadros 
de la Semana Santa y Corpus Christi, estos últimos conservados hoyen 
el monasterio de la Encarnación. El gran cuadro del 'pozo de Jacob' 
que llevó de la casa de sus padres al ingresar en la Encarnación -repro
ducido en tamaño reducido para poder llevarlo en el breviario- la 
escena de la oración en el huerto que también conserva en el devocio
nario desde antes de su ingreso en el monasterio; cuadros que reprodu
cen escenas navideñas; la estampa del Jesús adolescente dentro de un 
corazón humano que después de conservarla largo tiempo en el bre
viario, regaló posteriormente a Diego de Yepes; varios «Ecce homo», 
flagelaciones y diversos momentos de la Pasión del Señor etc.246. Según 
T. Alvarez la iconografía teresiana es un reflejo de la «imaginería espa
ñola, más humilde y devota y mucho más próxima al sentimiento reli
gioso popular que la italiana o la flamenca. Imaginería en 
movimiento...hacia la creación de un ambiente de piedad popular al 
aire libre, suavemente ensamblado y coherente con el rodaje de los 
ciclos litúrgicos y las celebraciones comunitarias: en la procesiones de 
la calle, en el calor del hogar o en el colorido de las romerías y las 
ermitas campestres»247.

Creemos oportuno resumir brevemente el iconostasio teresiano 
para poder comprender la importancia de las imágenes en la biografía 
teresiana y posteriormente llegar a conclusiones teológicas. Juana 
Casanova ha recogido un elenco de aquellas estampas, cuadros o 
esculturas cuyo motivo central fuera cristológico248. Dentro de la serie 
de imágenes pertenecientes a la infancia de Cristo, encontramos una 
rica variedad de Niños Jesús: El «Mayorazgo» en S. José de Ávila, con



la p.

303

«Cristo

249 La mayor parte del iconostasio teresiano ha sido reproducido bajo la dirección de ÁLVA- 
REZ T., cAvanti con Dio». Fondazioni e viaggi di S. Teresa di Gesü, Arenzano (Genova) 
1982. El Niño Jesús «Mayorazgo» puede contemplarse en la p. 22, el «Peregrinito» en 
91, el «Lloroncito» en la p.125; la Virgen hilandera con el Niño Jesús, en la p.18.

250 Seguimos a CASANOVA )., Humanidad de Cristo y Vida espiritual, o.c, 48-54. Del 
de la buena muerte» nos ocuparemos enseguida.

llagas pintadas en manos y pies, el llamado «Niño del Noviciado» que 
bendice con la mano derecha y sostiene el mundo con la izquierda. El 
regalo que la Santa hiciera a la primera novicia de Valladolid, Ana de 
S. (osé, denominado por las religiosas el «Peregrinito»; en Toledo el 
«Lloroncito» en actitud de bendecir, en Segovia el «Tornerito», en Sevi
lla el «Quitito», traído de Quito por Teresita de Cepeda; en Villanueva 
de la (ara, el «Fundador, regalo de la Madre Teresa a Ana de S. Agustín, 
en Medina el «Niño Rey»; en S. José de Avila, la sala de recreación 
está presidida desde tiempos de la Santa por una pintura al óleo en el 
que aparece la Virgen hilandera sentada al lado de su rueca y rueda 
devanadora; sentado a sus pies, el Niño Jesús, con un ovillo de hilo en 
las manos2''’. A esta enumeración se debe añadir la estampa de un Jesús 
preadolescente que duerme encerrado en un corazón y que conserva
ba en el breviario.

Intercalado entre las dos series iconográficas, Infancia y Pasión-Resu
rrección, debemos mencionar el cuadro de la Samaritana. Una estampa 
en el breviario con el mismo motivo llevaba la inscripción: «Domine da 
mihi aquam». Los pasos de la Pasión fueron seguidos iconográficamente 
uno a uno, «Ecce Homo», Getsemaní, ante Pilatos, Flagelado, Crucifica
do, en brazos de su Madre. En la Encarnación se conserva una pequeña 
talla que representa un «Ecce Homo» de 10 cm. de altura. En Malagón 
existe otro muy parecido al anterior, los Cristos de Toledo, dos compra
dos, el llamado «Fundador con la Cruz» porque presenta al Señor con la 
cruz a cuestas y el «Fundador en el Calvario», sentado sobre el madero y 
sumido en meditación y uno que mandó pintar, el «Cristo de la buena 
muerte»250. En Pastrana contamos con un «Ecce Homo» pintado por Fray 
Juan de la Miseria venerado por la Santa; según la tradición esta imagen 
habló alguna vez a la Santa. En Toledo, con el «Cristo de la buena muer
te» y en Burgos el «Jesús de la Pasión».

Dentro del grupo de la flagelación destaca el «Mural de la flage
lación» fresco que la Santa mandó pintar en la Encarnación de Avila 
después de una visión imaginaria; el «Cristo atado a la columna», tam
bién conocido por las religiosas como el Cristo de «los bellos ojos», 
pintado también por orden de Teresa en una de las ermitas de San José 
de Avila.



304

251
252
253

V 1.7.
V9.1.
F 15.6.

En la Encarnación se conserva el «Cristo de las Fundaciones-) uno 
de los muchos que llevaba en los viajes, «Cristo del Consuelo» que 
mandó desde Toledo, el «Cristo de la Sillería» que regaló a Julián de 
Avila; en S. José de Avila está el «Cristo del Amor» que regaló el en
tonces Obispo, Alvaro de Mendoza, el «Cristo de la mala gente» que 
presidió la procesión organizada por la Fundadora para ahuyentar «a la 
gente del agosto»; el Cristo que Teresa tuvo en las manos al morir, una 
cruz de madera sobre la cual se halla dibujada la imagen de Cristo.

En Valladolid podemos contemplar un retablo hecho por indica
ción de la Madre: Pilatos presenta a Cristo al pueblo, interesante para 
comprender a Cristo como la Verdad en lo que tanto insistiría la Santa.

Por otra parte sabemos que una de las primeras experiencias in
fantiles que marcaron la existencia de nuestra autora fue la muerte de 
su madre cuando contaba 8 años de edad y cómo en aquel momento 
se puso ante una imagen de la Virgen251. Más tarde la conversión a Cris
to del año '54 también tiene lugar ante una imagen de un Cristo muy 
llagado252. En todos los viajes se hacía acompañar de una pequeña 
estatua de S. José, un crucifijo, además de otros objetos que incitaran a 
la devoción como agua bendita y las estampas que siempre llevaba 
consigo en el breviario.

Las imágenes se llevan de viaje y se compran incluso ante situa
ciones de auténtica penuria económica, como vemos que sucedió en 
la fundación de Toledo, donde Teresa compró dos cuadros con los últi
mos ducados de que disponía253. Es más, una nueva fundación conlleva 
la adquisición de una casa, instalación de las monjas y decir la primera 
misa para que quede el lugar en presencia del Santísimo Sacramento. 
Pero a su vez, en cada nueva casa debe haber algunas imágenes, 
pudiendo observar como Teresa compra o regala a la nueva casa algu
nas imágenes que ayuden a devoción.

Son objeto de regalo y se encargan, cosa menos frecuente en aque
lla época y reservada a quien dispusiera de una situación económica 
holgada. Teresa, sin encontrarse en esa situación, encarga varias pintu
ras y cuida de los detalles para que la obra realizada por el pintor obe
dezca a lo que ella deseaba. Un indicio más, y esta vez definitivo, de 
la importancia que les concedía.

Como conclusión podemos afirmar que la imagen ocupa un lugar 
de suma importancia, tanto en la propia biografía de la Santa Carmelita



305

254 FLORISOONE M., Esthétique et mystique d'aprés sainte Thérése d'Ávila et saint Jean de la 
Croix, París 4 956; Ibid., Estética de Santa Teresa, <-Rev. de Espir.» 87-89 (1963) 482-488; 
GARCÍA DE LA CONCHA V., El arte literario de Santa Teresa, o.c., 128-133.

255 R30

d. El pensamiento teresiano respecto a las imágenes

No podemos decir en sentido estricto que exista una estética tere- 
siana del arte254. La categoría de una imagen no radica tanto para nues
tra autora en su intrínseco valor artístico cuanto en las connotaciones 
que la imagen provoca en quien la contempla. La imagen tiene tanto 
más valor cuanta mayor devoción y amor por lo que representa des
pierte en quien la mira. El arte por el arte no interesa. Por eso mucha 
de la imaginería del iconostasio, de honda raíz popular, no tiene valor 
artístico pero cumple el cometido de despertar al amor.

El icono que despierta al amor es el adecuado; éste ha de ser sen
cillo, pobre y sin lujos superítaos:

Había leído en un libro que era imperfección tener imáge
nes curiosas, y así quería no tener en la celda una que tenía, y 
también antes que leyese esto me parecía pobreza no tener nin
guna sino de papel; y como después un día de estos leí esto, ya 
no las tuviera de otra cosa. Y entendí esto estando descuidada 
de ello: que no era buena mortificación; que cuál era mejor: la 
pobreza o la caridad; que pues era lo mejor el amor, que todo 
lo que me despertase a él, no lo dejase, ni lo quitase a mis 
monjas; que las muchas molduras y cosas curiosas en las imá
genes, decía el libro, que no la imagen; que lo que el demonio 
hacía en los luteranos era quitarles todos los medios para más 
despertar, y así iban perdidos. «Mis cristianos, hija, han de 
hacer, ahora más que nunca, al contrario de lo que ellos 
hacen»255.

En lo que respecta a las imágenes el criterio supremo es el amor, 
incluso antes que la pobreza; la imagen es válida si despierta al amor, 
lo que no es conveniente son los adornos, marcos curiosos etc. Existe, 
por tanto, una estética de la imagen valorada por su austeridad y la 
percepción subjetiva que provoca. Es decir, que si es pobre y represen
ta los misterios de la fe de manera que suscita una emoción hacia el 
amora Dios, la imagen cumple su cometido. Cuando en 1568 visita a 
sus primeros frailes dirá:

como a lo largo de toda su existencia. El amplio elenco de piezas que 
nos presenta el iconostasio da buena prueba de ello.



306

258
259

256
257

F 14.6-7.; cf. F 14.9.
«aunque un pintor sea muy malo, no por eso se ha de dejar de reverenciar la imagen que 
hace, si es de todo nuestro Bien», M 6.9.1 2.
F 8.3., también en M 6.9.12.
F 8.3. y M 6.9.12.

«Nunca se me olvida una cruz pequeña de palo que tenía 
para el agua bendita, que tenía en ella pegada una imagen de 
papel con un Cristo que parecía ponía más devoción que si fuera 
de cosa muy bien labrada»256

Otros criterios pasan a ser secundarios. Poco importa si el pintor 
era malo ya que la imagen tiene entidad diferenciada de quien la ha 
hecho, su virtualidad está en lo que representa257; incluso si la hubiera 
pintado el demonio:

«Adonde quiera que veamos la imagen de nuestro Señor, 
es bien reverenciarla, aunque el demonio la Haya pintado. 
Cuando vemos una imagen muy buena, aunque supiésemos la 
ha pintado un mal hombre, no dejaría de estimar la ima
gen»258

Sí que Teresa llama la atención sobre las representaciones o re
velaciones que pueda hacer el demonio aprovechándose de la imagen 
de Cristo o de los Santos, aunque si la imagen la dejara bien esculpida 
en el corazón se convertiría en un hecho positivo y un nuevo modo de 
hacer guerra al demonio25’.

Pero la imagen es un medio y no un fin; ayuda a recordar al au
sente. Ya expusimos la importancia que tiene el Santísimo Sacramento 
en la teología teresiana. Un dato más que corrobora lo dicho nos acla
ra que la imagen plástica no debe confundirse con la presencia real de 
Cristo en el Santísimo Sacramento, en el cual Cristo se hace presente y 
la imagen plástica deja de tener utilidad:

«Si esto habéis de pedir mirando una imagen de Cristo que 
estamos mirando, bebería me parece dejar la misma persona 
por mirar el dibujo. ¿No lo sería, si tuviésemos un retrato de 
una persona que quisiésemos mucho y la misma persona nos 
viniese a ver, dejar de hablar con ella y tener toda la conversa
ción con el retrato. ¿Sabéis para cuándo es muy bueno y cosa 
en que yo me deleito mucho? Para cuando está ausente la mis
ma persona, o quiere darnos a entender lo está con muchas 
sequedades, es gran regalo ver una imagen de quien con tanta 
razón amamos. A cada cabo que volviésemos los ojos, lo que
rría ver. ¿En qué mejor cosa ni más gustosa a la vista la pode-



261

307

mos emplear que en quien tanto nos ama y en quien tiene en sí 
todos los bienes?»261’

El retrato de Cristo es la imagen del Amado, que en su ausencia 
nos lo recuerda; al estar presente en el Sacramento, se considera una 
bobería contemplar la imagen muerta-61.

Concluyamos diciendo que Santa Teresa valora positivamente las 
imágenes como un medio para lograr el fin deseado que no es otro que 
el encuentro con Cristo. Lo esencial de ellas es que despierten a 
amar26-’.

B La imagen, camino de encuentro con Cristo

Dos son las fuentes de influencia en la teología teresiana: el 
ambiente de la piedad popular y los libros. Sería equivocado inter
pretar la iconografía como un paso previo o una etapa de primera 
juventud; ni tan siquiera decir que en el caso teresiano la importancia 
de la imagen desaparece, en el momento en que la influencia de Tren
te llega a España263. Por el contrario, en nuestra opinión, la imagen 
plástica recorre la totalidad de la biografía teresiana hasta llegar a for
mar parte de una estructura teológica.

No habría por qué justificar que hubiera una influencia por los li
bros de espiritualidad que leyó, bastaría con confirmar la herencia 
familiar y la devoción popular de la época. Además es muy posible 
que leyera en algunos libros métodos de oración que tenían como pun
to de partida la iconografía. No era lo común en el siglo XVI, como 
vimos, pero leyó el método de oración que propone el Cartujano y la 
descripción que hace de la figura de Cristo. Este autor -que tanta 
influencia tuvo en la Santa- no presenta un método de oración que

260 C 34.11. En la primera redacción, códice del Escorial, decía: «Para cuando está ausente la 
misma persona, es gran regalo ver una imagen de nuestra Señora o de algún santo a quien 
tenemos devoción -cuanto más la de Cristo-, y cosa que despierta mucho y cosa que a 
cada cabo querría ver que volviese los ojos».
Coincide con el criterio de su capellán, Julián de Avila: «Deste medio se han privado los 
desventurados herejes quitando las imágenes... si no tuviésemos el retrato de su santísima 
Humanidad...aunque más fe queramos tener, se nos ha de olvidar, y quedaríamos hechos 
bestias, si no tuviéremos imágenes que nos trujeren a la memoria los misterios de nuestra fe 
católica», cf. JULIÁN DE ÁVILA, Vida de Santa Teresa de Jesús, Madrid 1881, 51

262 También las cartas aportan abundantes datos al respecto Tomo las citadas por Florisoone: 
cf. La carta de fecha 31.10.1575: «Mientras más miro la imagen, más linda me parece». 
Carta 11 de Julio de 1577, 28 de Marzo de 1578, 7 del 12 de 1576, 27 de julio de 1579, 4 
de marzo de 1581,13 del 12 de 1576, 16 de septiembre de 1576, 23 del 1 2 de 1561, 28 
del 12 de 1574, 28 del 2 de 1577, 2 del 3 de 1577. cf. FLORISOONE, MICHEL, Esthétique 
et mystique d'aprés sainte Thérése d'Ávila et Saint Jean de la Croix, Paris 1956

263 Como sugiere ETHEGOYEN C., L'amour divin. Essai sur les sources de Sainte Thérése, o.c., 139.



308

estrictamente se fundamente en la iconografía, aunque propone la 
identificación del orante con los misterios de la vida del Señor:

«Item consiste quasi todo el t'ructo desta contemplación, si en 
toda parte y siempre acatares a Cristo con devoción en sus obras y 
costumbres, asentando en tu memoria todas sus maravillas y obras, 
ansi como cuando está con sus discípulos o con los pecadores, 
quando habla y quando predica, quando va y quando se asienta, 
quando duerme y quando vela...»264.

De entre las muchas facetas de la vida de Cristo con las que identi
ficarse, el Cartujano destaca la contemplación de la cara del Señor:

«E mayormente debes contemplar su cara (si es posible la ima
ginación humana acertar en la contemplación de su hermosura) 
porque parece cosa muy difícil poderse significar con la lengua la 
perfección y autoridad que se representaba en ella»265.
A continuación pasa a describir la imagen del Señor:

«Además porque mejor puedas pensar, la cara forma y figura 
de nuestro redemptor y por ella puedas conjecturar sus actos gestos 
y costumbres: acordé (aunque en otros lugares este escripta por 
mas extenso) de injerírtela aquí como cosa suave y provechosa. 
Léese en los libros de los años antiguos, que los Romanos guardan 
con diligencia que jesu Christo el qual fue llamado de los gentiles 
profeta de la verdad: que fue de medida o estatura derecha, y era 
mas alto que pequeño, y muy hermoso y deleytable en mirar. Tenía 
la cara venerable y tal que los que lo miraban, se inflamaban en lo 
amar y no lo podían dejar de temer. Tenía los cabellos a manera de 
avellana de bien curado color y casi llegábale de parte de las sie
nes a las orejas y hasta allí eran llanos y de las orejas abajo eran 
algo revueltos y crespos y algo que tiraban a rubios y desde los 
hombros abajo eran tan largos que los movía el viento a una parte 
y a otra, y tenía en ellos una carrera que los partía por medio de la 
cabeza, según la costumbre de los nazarenos. Tenía la frente llana 
lisa y sereníssima, blanca y redonda, con toda la cara mezclada de 
maravilloso color, sin ruga y sin manzilla: la cual penetraba y hacia 
muy hermosa un encarnado color que le apuntaba en los carrillos. 
En la nariz ni en la boca no había reprehensión. La barba tenía 
blanda y copiosa, porque nunca le fue cortada, conforme en el 
color a los cabellos y no era luenga mas partida por medio a mane
ra de dos puntas. Su acatamiento era simple y maduro. Eran sus

264 CARTUJANO, Prohemio del actor, I, l'ol. 9.
265 CARTUJANO, Prohemio del actor, I, íol. 10.



309

266 CARTUJANO, Prohemio del actor, I, fol. 10. Una descripción similar a la del Cartujano fue 
recogida en el Zardino de Oration (1454); a la hora de pintar el Cristo, el artista plástico 
debía someterse a esta descripción; originariamente, este retrato de Cristo se debe a un apó
crifo griego del siglo V de un tal ficticio Lentulus, cf. BAXANDALL M.,o.c., 78.

267 Leemos a Juan de Ávila: «Debéis de estar avisada que no trabajéis mucho los pechos ni 
cabeza ni sienes, por fijar mucho en vuestra imaginación la imagen del Señor, porque sue
len venir de estas cosas grandes peligros al ánima, pareciéndoles a algunos que ven verda
deramente las imágenes que de dentro piensan y caen en locura o en soberbia». Pero 
observemos que, se está refiriendo a las imágenes interiores que el orante representa en su 
interior, no a la contemplación de iconografía religiosa; cf. SAN JUAN DE ÁVILA, Avisos y 
Reglas cristianas sobre aquel verso de David: ‘Audi, filia' (15561, en, JUAN DE ÁVILA, 
Obras completas, I, Madrid 1970, edición presentada por Francisco Martín, con Introduc
ción y notas de Luis Sala Balust.

ojos zarcos y tiraban a diversidad de colores, claros y resplande
cientes. En la reprehensión era terrible: en las amonestaciones y 
consejos era blando y amable. Era alegre sin perdimiento de grave
dad y algunas veces fue visto llorar, mas nunca nadie lo vio reír. En 
la estatura del cuerpo era proporcionado y derecho. Las manos y 
los brazos eran deleytables a la vista. En sus hablas era autorizado 
y lleno de razón y de pocas palabras y todo modesto y manso. E 
desta causa habiendo David consideración a esta tan maravillosa y 
hermosa disposición corporal del redemptor: pudo con mucha 
razón decir en el psalmo, mayor es su hermosura que la hermosura 
de todos los hijos de los hombres»266

Podemos preguntarnos: ¿Que emoción tan enorme provocaría esta 
descripción de la figura de Cristo en la sensibilidad de la Santa?. No 
disponemos de ningún testimonio que lo certifique, pero creemos que 
debió ser muy grande.

Teresa también leyó el «Audi Filia» de San Juan de Avila que con
tenía el recurso a las imágenes interiores para despertar el amor y el 
recogimiento o la contemplación interior de los misterios de Cristo. 
Pero este autor tampoco tiene como punto de partida oracional el 
recurso a los iconos, aunque fuera más condescendiente que otros con 
las formas de religiosidad popular267.

Por tanto, en mi opinión, las influencias que determinaron el parti
cular modo de oración de la Santa fueron fundamentalmente populares 
y, en todo caso, le ayudó la descripción que hace el Cartujano de la 
imagen de Cristo. En este aspecto se distingue de la mayoría de espiri
tuales de la época aportando una originalidad que consideramos pri
mordial. Teresa de Jesús parte de la imagen plástica para el encuentro 
personal con Cristo y apoyada en ella conduce uno de los mecanismos 
esenciales de la devoción popular hasta el matrimonio espiritual.



310

268
269
270

«no sabía cómo proceder en oración ni cómo recogerme», V 4.7.

V4.7.
V9.5.

Una vez que hemos situado la problemática iconográfica en el 
contexto del siglo XVI y examinado el significado que las imágenes tie
nen para nuestra autora, analizaremos a continuación el proceso diná
mico de encuentro con Cristo fijándonos en la importancia que Santa 
Teresa concede a las imágenes para la realización de dicho encuentro.

Dividimos el proceso en varias etapas:!) visualización de la ima
gen, 2) de la imagen plástica a la imagen viva, 3) de la imagen viva al 
encargo de imágenes plásticas

a. Visualización de la imagen.

El icono es un objeto que sirve de soporte para introducirse en la 
meditación. Como dijimos más arriba, el mecanismo devocional ba
sado en las imágenes es propio de ambientes populares y no abundan 
los testimonios a su favor en los diversos tratados de oración preconi
zados por los «recogidos». Estos eran partidarios, a lo sumo, de la 
representación interior de escenas evangélicas y aquí es donde Teresa 
topaba con un gran escollo, el escaso poder de su imaginación; en 
efecto, cuando descubre el 'Tercer Abecedario' y quiere seguir esa vía 
de recogimiento que le enseña un modo de proceder en la oración que 
antes desconocía268, lo lleva a la práctica del siguiente modo:

«Procuraba lo más que podía traer a Jesucristo, nuestro bien 
y Señor, dentro de mí presente, y ésta era mi manera de oración. 
Si pensaba en algún paso, le representaba en lo interior; aunque 
lo más gastaba en leer buenos libros, que era toda mi recreación; 
porque no me dio Dios talento de discurrir con el entendimiento 
ni de aprovecharme con la imaginación, que la tengo tan torpe, 
que aun para pensar y representar en mí -como lo procuraba 
traer- la humanidad del Señor, nunca acababa»2''1.

Ante el escaso poder de su imaginación y entendimiento para re
presentar dentro de sí a Cristo, recurre preferentemente a la lectura de 
«buenos libros». Lo que diremos a continuación sobre el uso de las 
imágenes, ha de entenderse que no suprime la utilidad del libro y la 
lectura espiritual como medio de acercamiento a Cristo; por el contra
rio será un gran aliado insustituible en todas las épocas, incluida la del 
Indice de Valdés270. Lo que nos interesa ahora destacar es que justa
mente la lectura espiritual no va a ser el único modo de acercamiento 
a la oración y que los pilares esenciales sobre los que discurre la medí-



311

271

272
273

V 9.4. La terminología teresiana equipara con frecuencia pensamientos e imaginación.

V9.5.
V 9.6. Coincido con Michel Florisoone cuando opina que: Le gustan las imágenes, no por 
razones artísticas, ni para gozar de su belleza, sino para suplir una debilidad de su imagina
ción, una incapacidad de representación plástica. Las utiliza como un excitante intelectual, 
sin entrar en absoluto en consideraciones o preferencias estéticas, cf. FLORISOONE, 
MICHEL, o.c.,39.

(ación según el «Tercer Abecedario», a saber discurrir con el entendi
miento y representar las escenas evangélicas por medio de la imagina
ción, fracasan en el caso teresiano debido a su falta de imaginación sin 
apoyatura en los sentidos exteriores contemplando iconos. Del esfuer
zo por suplir esta deficiencia surgirá una nueva originalida teresiana 
que la distancia metodológicamente de los «recogidos».

Se esfuerza por representar a Cristo en su interior ya que no puede 
discurrir con el entendimiento y aunque lo consigue choca con el pro
blema de la imaginación: «procuraba representar a Cristo dentro de 
mí...estábame allí lo más que me dejaban mis pensamientos con El, 
porque eran muchos los que atormentaban»27'. Las imágenes que apa
recen involuntariamente en el proceso de recogimiento la distraen, de 
ahí que la lectura de un libro sea un buen medio de introducción en la 
oración: «a lo que decía del tormento que me daban los pensamien
tos...es bueno un libro para presto recogerse»272.

De modo que la imaginación, necesaria para representarse a Cristo 
dentro de sí misma, encuentra dos escollos: las distracciones provocadas 
por los pensamientos incontrolables y la imposibilidad de imaginar nada.

«Tenía tan poca habilidad para con el entendimiento repre
sentar cosas que, si no era lo que veía, no me aprovechaba nada 
de mi imaginación, como hacen otras personas que pueden 
hacer representaciones adonde se recogen. Yo sólo podía pensar 
en Cristo como hombre; mas es así que jamás le pude represen
tar en mí, por más que leía su hermosura y veía imágenes, sino 
como quien está ciego o a oscuras, que aunque habla con una 
persona y ve que está con ella porque sabe cierto que está allí 
(digo que entiende y cree que está allí, más no la ve), de esta 
manera me acaecía a mí cuando pensaba en nuestro Señor. A 
esta causa era tan amiga de imágenes. ¡Desventurados de los que 
por su culpa pierden este bien! Bien parece que no aman al 
Señor, porque si le amaran holgáranse de ver su retrato, como 
acá aun da contento ver el de quien se quiere bien»273.

El texto anterior nos aclara muchas cosas. Para que la imaginación 
se actualice ha de «ver», «si no era lo que veía, no me aprovechaba



312

275

276

nada de mi imaginación». En segundo lugar Teresa se confiesa incapaz 
de representarse a Cristo dentro de sí, «jamás le pude representar en mí»; 
tercero, ni el leer ni el ver imágenes le ayudaba, «por más que leía su 
hermosura y veía imágenes»; y cuarto, por todo lo anterior era amiga de 
imágenes, «A esta causa era tan amiga de imágenes». Aparentemente 
nos encontramos ante una contradicción: por un lado el ver imágenes no 
le ayuda para representarse a Cristo y por otro era muy amiga de imáge
nes. La contradicción se desvanece si nos fijamos en la primera ¡dea, a 
saber, que la imaginación sólo aprovecha cuando «veía», lo cual signifi
ca que la imaginación necesitaba, para poder actualizarse y ejercitarse, 
la visión de una imagen plástica, punto de partida de su modo de ora
ción. Teresa de Jesús comenzó su andadura oracional ante una imagen271.

El icono recuerda al ausente, Cristo, por ello aconseja a sus monjas 
que lleven encima un retrato del Señor:

«procurad traer una imagen o retrato de este Señor que sea a 
vuestro gusto; no para traerle en el seno y nunca le mirar, sino 
para hablar muchas veces con El, que El os dará qué le decir. 
Como habláis con otras personas, ¿por qué os han más de faltar 
palabras para hablar con Dios?»-’75

La persona de momento no experimenta en su interior la presencia 
de Cristo. La imagen plástica representa a quien está ausente y le 
recuerda su existencia. El icono no es Cristo, pero posibilita a la reli
giosa la oración, llevando su imagen consigo, mirándola y hablando a 
Cristo. Es un medio imprescindible, sobre todo al comienzo de la vida 
de oración . Escuchemos a Teresa en una frase clarificadora:

«Quisiera yo siempre traer delante de los ojos su retrato e 
imagen ya que no podía traerle tan esculpido en mi alma como 
yo quisiera»276.

El retrato o imagen de Cristo no es un absoluto, se trata de un 
medio para la finalidad bien específica de llevarle esculpido en el 
alma. Continuaremos examinando el itinerario que conduce a tener la 
imagen de Cristo «esculpida» en el alma. Pero antes hagamos un breve 
balance de este primer punto.

274 Lo confirma el testimonio de su capellán Julián de Ávila: « ...y procuraba traer muy conti
nuamente la imagen de la Humanidad de Jesucristo en su alma». JULIÁN DE ÁVILA, Vida 
de Santa Teresa de Jesús, Madrid 1881,50

C 26.9.; cf. V 37.4.
V 22.4. Retrato o imagen significan lo mismo. En el manuscrito original se puede compro
bar que está escrita con claridad una «y»; alguien, posiblemente la Santa, escribió encima 
del hueco de la «y» una «o»; por lo que puede ser interpretado de ambas maneras, como 
sucede en las ediciones modernas.



277

280

313

278
279

La conclusión provisional es doble: por un laclo hemos visto cómo 
las imágenes plásticas constituyen el punto de arranque de la oración 
teresiana sin por ello relegar la lectura de libros espirituales. Al 
comienzo Teresa se servía de una imagen de Cristo en el Huerto de los 
Olivos. Además, casi de modo imperceptible, el punto de partida del 
método de oración propuesto por el «Tercer Abecedario» ha sido susti
tuido por otro más apto a las características propias de la Santa, que la 
sitúan más cerca de la piedad popular que de las normas propuestas 
por los libros de los «recogidos». Para recogerse dentro de sí y situarse 
al lado de Cristo en su interior, se sirve de la lectura y de la imagen 
plástica.

«En cosas del cielo ni en cosas subidas, era mi entendimiento tan grosero que jamás por 
lamas las pude imaginar, hasta que por otro modo el Señor me las representó», V 9.5.
Capítulos 27 y 28 de la Autobiografía.
Como el texto fue analizado bajo el prisma de la Humanidad y Divinidad de Cristo, para no 
reiterar conceptos nos ceñiremos a la problemática iconográfica.

V 28.3.

b. De la imagen plástica a la imagen viva

En este trabajo de meditación ayudada por las imágenes plásticas, 
nuestra Santa Carmelita perseveró muchos años, sin nunca conseguir 
representar dentro de sí a Cristo tal y como le explicaban los libros de 
oración277. Por fin el Señor se le representó por visión imaginaria278. Es 
de gran interés para nuestro estudio analizar este particular aconteci
miento fijándonos exclusivamente en el concepto «imagen» y buscan
do la vinculación con el paso explicado anteriormente y con el que 
seguirá a este27’. Un día de S. Pablo estando en misa:

«se me representó toda esta Humanidad sacratísima como se 
pinta resucitado, con tanta hermosura y majestad...es grandísima 
gloria en especial ver la Humanidad de Jesucristo Señor nues
tro»280

Se trata de una visión imaginaria de la Humanidad de Cristo, «esta 
visión, aunque es imaginaria»; la visión es radicalmente distinta de 
aquella que pudiera fabricarse por una representación de la imagina
ción: «si estuviera muchos años imaginando cómo figurar cosa tan her
mosa, no pudiera, ni supiera, porque excede a todo lo que acá se 
pueda imaginar, aun sola la blancura y resplandor» (V 28.4). La luz que 
trasmite la figura representada es tan distinta de la de aquí que «por 
gran entendimiento que una persona tuviese, en todos los días de su 
vida podría imaginar cómo es» (V 28.5). De lo dicho hasta aquí desta-



314

camos la novedad de lo representado de suerte que no tiene parangón 
con la representación que el hombre pueda fabricar con su imagina
ción, pero también debemos señalar que dicha representación de la 
Humanidad de Cristo tiene concomitancias con las pinturas de Cristo 
resucitado, «como se pinta resucitado». Es decir, la representación de 
Cristo por visión imaginaria es una merced «sobrenatural» que corres
ponde a las gracias de las moradas sextas, por tanto algo muy novedo
so, pero que, sin embargo, guarda alguna relación con las imágenes 
plásticas de Cristo resucitado.

La representación por visión consiste en una imagen fijada en el 
entendimiento: «y en el entendimiento imagen tan clara, que parece 
verdaderamente está allí» (V 28.6); se trata, por tanto, de una imagen. 
La complejidad de la cuestión hará que la Santa vuelva de nuevo sobre 
el mismo tema y dedique los número 7 y 8 del mismo capítulo a expli
carlo. Leamos un párrafo revelador:

«Bien me parecía en algunas cosas que eran imagen lo que 
veía mas por otras muchas no, sino que era el mismo Cristo, con
forme a la claridad con que era servido mostrárseme. Unas veces 
era tan en confuso que me parecía imagen, no como los dibujos 
de acá, por muy perfectos que sean, que hartos he visto buenos; 
es disparate pensar que tiene semejanza lo uno con lo otro en 
ninguna manera, no más ni menos que la tiene una persona viva 
a su retrato, que por bien que esté sacado no puede ser tan al 
natural, que -en fin- se ve es cosa muerta»281

Las ideas clave del párrafo son: 1) en algunas cosas le parece que 
es imagen lo que ve, en otras muchas que era el mismo Cristo; 2) cuan
do era confuso le parecía imagen, aunque no fuera como los «dibujos 
de acá»; 3) no hay semejanza entre la imagen y Cristo, como no la hay 
entre una persona y su retrato.

Estamos ante una serie sucesiva de representaciones de una ima
gen de Cristo. En ocasiones, cuando la representación era confusa, 
suponemos que al principio de tener estas experiencias, le parecía ver 
una imagen plástica de Cristo, su retrato como «cosa muerta». En el 
inicio dudaba, después toma conciencia de estar viendo a Cristo «al 
natural», lo cual no tiene comparación con los dibujos de Cristo que 
ha visto, algunos muy buenos.

Ha habido un momento intermedio de confusión entre la vista de 
la imagen plástica y la visión imaginaria de Cristo resucitado; para

281 V28.7.



315

282 V28.8.
283 En este punto disentimos completamente con Florisoone cuando señala equivocadamente 

que en V 28 no se hace referencia a ninguna imagen concreta, ni «ríen de terrestre». Flori
soone, Michel, O.C., 75.

explicarlo ha dedicado el número 7 del capítulo; el número 8 concreta 
definitivamente en qué consiste la imagen viva de Cristo:

«hay la diferencia que de lo vivo a lo pintado, no más ni 
menos. Porque si es imagen, es imagen viva; no hombre muerto, 
sino Cristo vivo; y da a entender que es hombre y Dios; no como 
estaba en el sepulcro, sino como salió de él después de re
sucitado»282

En los textos anteriores la imagen era siempre plástica, algo muer
to. Por vez primera observamos cómo el Cristo que ve en visión imagi
naria es una imagen, eso sí, imagen viva. Ya no queda lugar para la 
confusión, se ha producido el encuentro interior por representación 
con la imagen de Cristo vivo. La preocupación de Teresa por aclarar 
que la visión interior es de Cristo vivo resucitado y no de una imagen 
plástica muerta como un retrato,denota, por una parte, la novedad del 
singular encuentro personal con Cristo resucitado pero, por otra, indica 
la complejidad de un proceso de encuentro personal con Cristo cuyo 
punto de partida (aunque no exclusivo) se apoyó en la imagen plástica.

Si reconstruimos el itinerario seguido por la Santa concluimos 
que: las imágenes plásticas de Cristo que ve y le sirven de soporte para 
recogerse como método de oración, van quedando grabadas en la ima
ginación y entendimiento. Posteriormente «ve» la imagen plástica gra
bada en su interior, como algo muerto, no vivo; hasta que en un 
momento dado y debido a una merced «sobrenatural» la imagen muer
ta, el retrato de Cristo adquiere nuevas dimensiones de luz, resplandor, 
en definitiva de vida; la imagen ha adquirido vida y se ha convertido 
en un encuentro personal.

En mi opinión, la imagen viva de Cristo percibida interiormente 
por la persona es radicalmente distinta de la imagen plástica pre
viamente visualizada y, sin embargo, guarda con ésta una estrecha 
relación; la insistencia con la que Santa Teresa repite las diferencias 
existentes entre ambas, no oculta que la visión imaginaria de Cristo es 
similar a «como se pinta resucitado»283. La diferencia no se apoya en 
los rasgos particularizados de la visión, rostro, manos etc., sino en la 
nueva dimensión que adquiere una presencia personal en compara
ción a un retrato. Así lo demuestra otro acontecimiento que reproduci
mos por su interés:



316

284 R 25.1. Fecha de la merced: 19 de Enero de 1572 en la Encarnación de Ávila, cf. ÁLVAREZ 
T., Obras completas, o.c., 1453, nota 6.5. El retrato de la virgen se lo regaló la condesa de 
Osorno, Doña María de Velasco y Aragón, cf. FLORISOONE, MICHEL, o.c.,40, nota 8 
Colocar una imagen de la virgen en la silla prioral-opina Florisoone- reconoce en el arte 
un poder trascendente. Ibid. 70-71, cf. la reproducción al final del libro.

«La víspera de San Sebastián, el primer año que vine a ser 
Priora en la Encarnación, comenzando la Salve, vi en la silla 
prioral, adonde está puesta nuestra Señora, bajar con gran multi
tud de ángeles la Madre de Dios y ponerse allí. A mi parecer, no 
vi la imagen entonces, sino esta Señora que digo. Parecióme se 
parecía algo a la imagen que me dio la Condesa, aunque fue de 
presto el poderla determinar, por suspenderme luego mucho»2”

Exponemos a continuación nuestra interpretación de la expe
riencia. Al regresar a la Encarnación como priora, Teresa había co
locado en la silla prioral una imagen de la Virgen; ve -en visión 
intelectual- bajar a la Madre de Dios con gran multitud de ángeles y 
colocarse en la silla; en un primer momento le parece que la Madre de 
Dios se colocaba en la silla prioral y la confundía con la escultura de 
la «Señora» que estaba en la silla prioral; pero la duda le dura poco 
tiempo; rápidamente se apercibe de que la imagen de la Madre de 
Dios que ha visto descender se parecía a la que le regaló la Condesa. 
El dato más relevante para nuestro interés dice: «Parecióme se parecía 
algo a la imagen que me dio la Condesa»; es decir, que entre la imagen 
de la Virgen María representada por visión intelectual y la escultura 
colocada en la silla prioral hay un cierto parecido.

El análisis nos conduce a confirmar la tesis que venimos defen
diendo. Las visiones interiores son una merced divina, 'sobrenatural', 
en las que Cristo o la Madre de Dios se muestran a la persona humana 
como imagen viva, espiritualmente-corporeizados, y como encuentro 
interpersonal. La presencia personal y vital constituye una novedad 
absolutamente radical con respecto a la imagen plástica (en definitiva 
algo muerto como dirá Teresa) y al mismo tiempo guarda un parecido, 
hay una relación.

Hay que dejar constancia de que el ME tiene lugar con la sacratí
sima Humanidad de Cristo por visión imaginaria, es decir, vista con los 
sentidos del alma, siendo además una imagen viva que guarda un 
estrecho parecido a como lo pintan resucitado. No podemos, ni de
bemos menospreciar este dato esencial: la relación entre visión imagi
naria y matrimonio espiritual. El relato del ME concreta que la visión 
imaginaria tuvo lugar la primera vez, para que la persona entendiera 
de qué se trataba. No consta en 'Moradas' que hubiera otras visiones



285 cf. CASANOVA )., Humanidad de Cristo y Vida espiritual, o.c., 49-53.

317

imaginarias de Cristo, pero tampoco hay ningún dato que confirme lo 
contrario. También sabemos que en 1581, las imaginarias habían cesa
do, siendo sustituidas por visiones intelectuales.

A mi parecer, debieron de sucederse otras visiones imaginarias 
puntuales e intensas, además de la casi permanente representación por 
visión, propia del matrimonio espiritual, antes de concentrarse en 
visiones intelectuales. Y cuando estas llegan definitivamente, no debe 
olvidarse que las continuas visiones imaginarias están perfectamente 
«imprimidas»; el cerrar los ojos interiores, propio de la visión intelec
tual, no impide la certeza de la presencia de Cristo, ni tan siquiera de 
las formas propias de la visión imaginaria, ocultas en el no ver, pero 
presentes.

c. De la imagen viva al encargo de imágenes plásticas

El encuentro personal con Cristo no puede dejar indiferente a la 
persona humana, exige una respuesta positiva o negativa y unas conse
cuencias prácticas; en el caso de Santa Teresa transformó toda su per
sonalidad y, claro está, tuvo sus consecuencias siendo las más 
evidentes sus Fundaciones de pequeños Carmelos, una manera de 
expresar el encuentro con el Esposo. Pero la Carmelita plasmó y expre
só de otras maneras su encuentro con el Amado: la música, la arquitec
tura,... y la pintura. Es importante para nuestro estudio esta última 
forma de expresión porque Santa Teresa también encargó pintar cua
dros. La proyección teresiana en la pintura, entendemos que, además 
de tener evidentes consecuencias biográficas, las tiene también teológi
cas y es aquí donde radica nuestro máximo interés.

De las pinturas que mandó hacer Santa Teresa la más conocida y 
que tiene una documentación probada es el llamado «Cristo de la co
lumna». Además Juana Casanova ha catalogado dentro del iconostasio 
el encargo personal de otros 4 cuadros. En el monasterio de Valladolid 
un retablo hecho por indicación de la Santa, «Pilatos presenta a Cris
to al pueblo». El llamado «Cristo de la buena muerte» que se halla en 
el monasterio de Carmelitas Descalzas de Toledo. El «Mural de la fla
gelación» en la Encarnación de Avila; por último, el «Jesús de la 
Pasión» que se conserva en el monasterio de Descalzas de Burgos285. 
Nos detendremos en el «Cristo atado a la columna» por su interés y 
documentación probada, para luego centrarnos en dos Cristos realiza
dos en la época del matrimonio espiritual, objeto específico de nues
tro estudio.



286

318

El «Cristo atado a la columna» lo hizo pintar la Santa en una de las 
ermitas de la primera Fundación286. El primer biógrafo de Teresa nos 
narra el hecho:

«Estando en la portería de la Encarnación en conversación 
con uno de los que habernos dicho, la mostró nuestro Señor un 
brazo muy llagado y arrancado de él un pedazo de carne, de 
cuando estaba atado a la columna, como quejándose de cuando 
estaba atado por ella, y cuán mal se lo pagaba en lo que ha
cía»287.

Sabemos que el primitivo Carmelo de S. José hubo de destruir las 
primeras ermitas entre Abril y Mayo de 1564, denominadas la de Santo 
Domingo, Santa Catalina de Siena y San Jerónimo. Edificaron otras 
nuevas en sustitución de aquéllas, una dedicada a Nuestra Señora de 
Nazaret, otra a S. Agustín, la de Sta. Catalina y una última que al prin
cipio fue «una forma de ermita muy pobre» -según testifica en el pro
ceso Isabel de Santo Domingo-288, en la cual mandó Teresa pintar el 
Cristo, creemos que entre los años 1 564-1 56528’.

Isabel de Santo Domingo, testigo del Proceso de Beatificación en 
Avila, nos relata la realización del cuadro:

«La pintura de Cristo de la Columna hizo pintar la santa madre 
después de muchas horas de oración, industriando a un muy buen 
pintor cómo lo había de pintar y de qué manera disponer las atadu
ras, las llagas, el rostro, los cabellos, especialmente un rasgón en el 
brazo izquierdo junto al codo...Dijo la Madre: Yo te digo, hija, que 
se pintó con hartas oraciones, y que el Señor me puso gran deseo de 
que se acertase a pintar esta figura. Bendito sea que ansí quiso 
ponerse por nosotros. Yo me consuelo de que tengan este regalo en 
esta casa»290

Años más tarde, en una extensa Relación autógrafa y todavía inédi-

Es sin duda el que con más frecuencia se ha reproducido y ha llamado la atención de los 
especialistas posiblemente por estar bien documentada la génesis y realización de la pintu
ra. Reproducimos la pintura en el apéndice documental. Cf. la reproducción en el Anexo 
Láminas. Puede también contemplarse en la edición de ÁLVAREZ T.-DOMINGO F., Inquie
ta y Andariega, Burgos 1981, 160; cf. también en ÁLVAREZ T., «Avanti con Dior Fonda- 
zioni e viaggi di S. Teresa di Gesu, o.c., 26.

287 FRANCISCO DE RIBERA, La vida de la Madre Teresa de Jesús, fundadora de las Descaifas y 
Descalzos Carmelitas, compuesta por el P. Doctor-, de la Compañía de Jesús, y repartida en 
cinco libros. Salamanca 1590; en la reedición de Jaime Pons, Barcelona 1908, 114

288 BMC, Procesos, II, 496.
289 EFRÉN-STEGGINK, Santa Teresa y su tiempo, 11.1, o.c., 37-38.

290 BMC, Procesos, II, 496.



í

319

291 Relación inédita de Isabel de Santo Domingo conservada en el Monasterio de Carmelitas 
Descalzas de San José de Zaragoza, f.1 2 y 1 3.

ta, Isabel de Santo Domingo nos cuenta el múltiple cometido de las 
ermitas:

«Y artas vezes le oí dezir que deseaba mucho fuéramos her- 
mitañas; y ansí hizo hermitas en una cerquita, que havía artas y 
muy devotas, en que pintó muy devotas imágenes, en particular 
una de Christo atado a la columna de estado de hombre gran
de, y en forma parecía tener espíritu y le ponía mirarle, y esto a 
personas de más entendimiento, que yo lo oí vezes que avía 
ávido ocasión de verla, cómo entrava el Obispo y llevaba con
sigo personas graves (que tenía Breve para entrar ansí acom
pañado) y también le parecía se aprovechaban las personas, 
veía que aquello las movía y edificaba la mortificación y 
pobreza que allí se guardaba. Mas en esto de estar la imagen 
tan devota, era por la industria de la Madre, que ella daba 
muchos avisos al pintor del rostro de Christo cómo lo avía de 
pintar, y otras cosas que se entendía se aventajava en estar más 
devota que otras que pintava. En estas hermitas mostrava ella 
tener gran regalo, y se ¡va a ellas en viéndose desocupada, y 
cada una señalaba la suya en que estávamos recogidas las que 
no tenían oficios ocupados del tiempo que nos sobraba de 
andar con la comunidad. Los días de las fiestas de los santos de 
las hermitas, gustava la Madre se enramasen y ella también lo 
hazía, y ponía flores y olor y andava muy contenta de que 
solemnizasen aquellas fiestas. Ordenava fuésemos en procesión 
a ellas cantando algunos psalmos de alabanzas de Dios, y tam
bién hazía coplas devotas para que se cantasen en loor de las 
fiestas, que en esto tenía gracia en hazerlas muy devotas y hol
garse las Hermanas las cantasen»29'.

El 3 de Marzo de 1620 la hermana Ambosia da la Concepción, 
secretaria y enfermera de Isabel de Santo Domingo durante los largos 
años de su ancianidad relata desde Avila a D. Juan Bautista de Lanuza 
otros detalles de interés, además de las repercusiones posteriores que 
tuvo la imagen :

«...No sé si tiene noticia de esta santa ermita, es de Xe a la 
Columna muy llagado, que la hizo pintar Ntra. M. Sta. Teresa de la 
misma forma que la vio en una visión; ha hecho muchos milagros 
dando salud a enfermos que se han encomendado y puesto pañi- 
tos tocados a la Sta. Imagen y de otros trabajos y aprietos ha libra-



292

293

320

Del libro de Cartas de la V. M. Isabel de Sto. Domingo y otras religiosas, p. 277. Carta 26 
de la H. Ambrosia. Archivo del Monasterio de San José de Zaragoza.
El fresco fue retocado en 1606 y unos años más tarde, en 1670, restaurado por Francisco 
Rizi a todo color, cí. JERONIMO DE SAN JOSE, Historia del Carmen Descalzo, I.4., c.15 y 
ANTONIO DE SAN JOAQUIN, Año Teresiano, Vil, Madrid 1733, 311-312. Estos datos los 
hemos tomado de EFRÉN-STEGGINK, Santa Teresa y su tiempo, 11,1, 39 y nota 26.

do a personas que la tienen devoción no solo de esta ciudad, sino 
de otras partes y algunas bien apartadas; hasta de Sevilla envían 
ofrendas y adornos para la ermita y dos caballeros desde Madrid 
proveen de aceite dos lámparas... Tiene un mirar, por una parte de 
gran Magestad y por otra una benignidad grande, con que mueve 
a reverencia y amor, muestra bien a quien representa. Tiene otra 
gracia admirable y es que a cada persona que se pone delante la 
está mirando y aunque estemos muchas y en partes distantes es lo 
mismo, ora nos pongamos a sus pies, ora apartadas, siempre está 
mirando a cada una con aquellos divinos semblantes de Magestad 
y benignidad y, después del Stmo. Sacramento es todo nuestro 
consuelo y devoción... todas las veces que la visito le suplico para 
v.m. y a las que entran en la ermita pido hagan lo mismo, suplico 
a v.m. me lo pague en la estación de Ntra. Sra. del Pilar pidiéndo
le para mi»292

La pintura había sido realizada al fresco en blanco y negro por 
Jerónimo de Avila292. En el Proceso, Luis Pacheco relata los hechos con 
múltiples sugerencias:

«En una ermita de las que están dentro del monasterio de 
San José de esta ciudad...la dicha beata Madre hizo pintar una 
imagen de Cristo Nuestro Señor a la columna, y que la había 
pintado Jerónimo Dávila, vecino de esta ciudad, y que había 
héchole poner en ella un rasgón en su santísima carne en el bra
zo izquierdo junto al codo, cosa que no había visto este testigo 
en otra alguna imagen, quiso saber del dicho Jerónimo Dávila la 
causa por qué en algunas imágenes hechas de mano estaba la 
dicha particularidad. El cual le dijo que había pintado a instan
cia de la dicha beata Madre la dicha imagen en la dicha ermita 
al fresco, y que le iba diciendo así como la iba pintando cómo 
había de poner así las facciones del rostro, postura de cabello y 
miembros del cuerpo; y que le dijo pusiese la dicha señal y ras
gón en aquel trascodo que hacía de aquel santísimo cuerpo. Y 
que habiéndole puesto, la dicha beata Madre se había arrobado, 
y el dicho Jerónimo Dávila se había encogido; y otra madre del 
mismo convento que estaba allí, había tomado a la dicha beata



321

|

29-4 BMC, Procesos, II, 210.
295 La primera visión imaginaria de Cristo resucitado data de 1561, como ya dijimos; al mandar 

pintar el fresco de la ermita en S. José lleva varios años de experiencia del Resucitado. Con
cluimos que desde la imagen viva en el alma hasta su plasmación artística se necesita un 
tiempo de maduración y fijación en el interior.

Madre por los hábitos y estremeciéndola, y díchole algunas 
palabras a modo de reprensión29''

De lo dicho sobre el fresco retenemos los datos que nos interesan. En 
primer lugar Teresa vive una experiencia singular estando en la portería de 
la Encarnación. De la visión de Cristo atado a la columna retiene un deta
lle, el brazo muy llagado con un pedazo de carne arrancado. Como ya 
expusimos anteriormente opinamos que, previamente, Teresa visualizó e 
interiorizó por meditación alguna imagen de parecidas características 
durante bastante tiempo. En efecto, en este caso podemos comprobar el 
gran parecido existente entre el «Cristo atado a la columna» de la ermita 
de S. José y la estatua de Cristo atado a la columna venerada por la Santa 
en la Encarnación y conservada actualmente en su celda prioral. En am
bos casos Cristo está de pié mirando, en el encargado por la Santa a quien 
lo contempla de rodillas como «el Señor de los bellos ojos», mientras el 
otro mira de lado hacia el infinito con la cabeza levantada. En resumen, 
que a pesar de las diferencias entre los dos no creemos que se pueda 
negar que las visiones tengan un soporte basado en la previa contempla
ción de imágenes similares. Otro de los encargos, el «Mural de la flagela
ción», que se conserva en la Encarnación, datado en 1569, con el Señor 
atado de manos y pies a la columna y los dos sayones blandiendo sus láti
gos, exceptuando los dos personajes que lo azotan y fijándonos solamen
te en Cristo, observamos también innegables similitudes.

En segundo lugar constatar que media un lapso de tiempo desco
nocido entre la meditación de un paso de la Pasión y la visión -quizás 
años, si la visión tuvo lugar en la Encarnación y la pintura se hizo en S. 
José- y, tras muchas horas de oración, la realización del cuadro295. 
Además Teresa lo manda pintar por deseo del Señor: «el Señor me 
puso gran deseo de que se acertase a pintar esta figura».

Por último, el cuadro una vez pintado no fue objeto de museo. Por 
el contrario la Santa iba con frecuencia a dicha ermita para actualizar 
su visión a la vista del cuadro, recogerse y continuar el diálogo con el 
Esposo, principio de nuevas visiones. En este sentido interpretamos el 
siguiente fragmento:

«Fuíme, estando así, a una ermita bien apartada, que las hay 
en este monasterio, y estando en una, adonde está Cristo a la 
Columna, suplicándole me hiciese esta merced, oí que me habla-



297

322

296 V 39.3. De esta ermita también hablará en el Proceso Juan Carrillo, secretario de D. Alvaro de 
Mendoza: «en esta cueva estaba muchos ratos en oración; y la oyó decir este testigo mil veces 
que allí le había hecho el Señor infinitas misericordias y mercedes. Citado por MUR, MIGUEL. 
Santa Teresa de Jesús, su vida, su espíritu, sus fundaciones, Madrid 1912, T.l, 612 y ss. 
Contaremos para ello con la colaboración de Carlos Mas, profesor de Historia del Arte.

ba una voz muy suave, como metida en un silbo. Yo me espelucé 
toda, que me hizo temor, y quisiera entender lo que me decía, 
mas no pude, que pasó muy en breve»-"'6

El nombre de cada ermita correspondía al motivo pictórico que 
contenía. Ninguna de las ermitas primitivas que hubo que destruir se 
llamaba «Cristo a la Columna» y es imposible que la Santa hiciera pin
tar este motivo teniendo otra ermita una imagen similar. Esta, antes de 
pintarse y según dice la testigo Isabel de Santo Domingo, era «una for
ma de ermita muy pobre». Es improbable por tanto que ya estuviera 
pintada ya que de hecho no se conserva ni el nombre primitivo. Con 
esto concluimos que la visión convertida en imagen pictórica y que 
genera nuevas oraciones nuevos diálogos y visiones, es objeto de vene
ración por lo que representa y punto de partida como método de ora
ción. Si Teresa rezó mirando la imagen una vez pintada, es seguro que 
lo hizo con otras posteriores que encargó.

En tercer lugar, los requisitos que se seguían cuando se quería 
encargar un cuadro y que mencionábamos más arriba se cumplen 
totalmente en el caso del «Cristo de la Columna»: la dienta, Teresa de 
Jesús, fijó el tema y la disposición de la figura, de lo cual colegimos 
que posteriores encargos cumplieron la misma formalidad.

Vamos a centrar ahora nuestro interés en dos Cristos: «Cristo de la buena 
muerte» y «Jesús de la Pasión». Pretendemos demostrar que tienen una espe
cial significación teológica, para lo que requeriremos de su análisis formal 
y de las circunstancias en que fueron ejecutados, en la medida que las fuen
tes a nuestro alcance nos lo permiten; según una antigua tradición oral que 
se mantiene hasta el día de hoy en el monasterio de Descalzas de Toledo, el 
cuadro que a continuación estudiaremos fue hecho pintar por la Santa; 
damos un gran valor a las tradiciones que se han mantenido con fidelidad a 
través de los siglos en los monasterios; además junto a la tradición oral, 
hemos observado que las pertenencias de la Santa son conservadas, aún hoy, 
en la celda que la Madre utilizó en la época. Pero, por desgracia, no conta
mos con ningún documento escrito que lo certifique, ni en el monasterio de 
Burgos, ni en el de Toledo. Por consiguiente, el análisis que sigue a continua
ción no pasa de ser una hipótesis; por otra parte, aún siendo hipótesis, es 
plausible que con posteriores investigaciones pueda llegar a demostrarse 
fehacientemente que realmente los dos cuadros fueron hechos pintar por la



298

323

299
300
301
302

ÁLVAREZ T., Avanti con Dio, Fondazioni e viaggi di S. Teresa di Gesü, o.c., 111; también reco
ge la tradición RENAULT E., Ste. Thérése d'Ávila et l'expérience mystique, Paris 1970, 94.

FANFANI A., // Greco e Teresa d'Ávila, Milán 1986, 33.

F 16.4.
EFRÉN-STECGINK, Santa Teresa y su tiempo, 11.1,218 y 235.
¿Quién era la religiosa Fallecida?, Para T Álvarez se trata de Petronila de S. Andrés muerta en 
1576; cf., ÁLVAREZ T., Teresa de lesús. Obras Completas, o.c., 1178, nota 7, quien sigue a SIL- 
VERIO DE SANTA TERESA en, B.M.C., V, 444-446. De la techa de la muerte depende el encar
go del cuadro, y la fecha de composición nos diría si era antes o después de 1572 fecha del ME, 
de ahí su importancia. Para Efrén el nombre de la monja ha quedado en el anonimato, porque 
no se fía del cronista e insiste en que los capítulos 10 al 19 de Fundaciones se escribieron en 
1574 y del 20 al 27 en Toledo, el año 1576; en todo caso, según Efrén se trataría de Isabel de 
Obregón, cf. EFRÉN-STECGINK, Santa Teresa y su tiempo, 11.1,269 y sobre todo la nota 603.

Santa. Al menos presentamos una hipótesis que tiene, como veremos, rasgos 
de autenticidad aunque no dispongamos de pruebas documentales.

Tomás Álvarez señaló que la Santa encargó a un pintor la realización del 
«Cristo de la buena muerte», apoyándose en el testimonio de la comunidad 
de Toledo”8. Posteriormente otros lo incluyeron entre los cuadros de encargo 
de la Santa2". En consecuencia, trabajaremos sobre una hipótesis plausible, 
si relacionamos los cuadros con la descripción que ella hace de sus visiones 
y la tradición oral, pero a falta de encontrar pruebas documentales.

El origen del cuadro «Cristo de la buena muerte» tuvo lugar en Tole
do como consecuencia de dos hechos concretos, la enfermedad mortal 
de una religiosa y una visión de la Santa. Ella misma nos lo cuenta:

«Acaeció, estando yo aquí, darle el mal de la muerte a una her
mana. Recibidos los sacramentos y después de dada la Extremaun
ción, era tanta su alegría y contento, que así se le podía hablar en 
como nos encomendase en el cielo a Dios y a los santos que tene
mos devoción, como si fuera a otra tierra. Poco antes que expirase, 
entré yo a estar allí, que me había ido delante del Santísimo Sacra
mento a suplicar al Señor la diese buena muerte; y así como entré, 
vi a Su Majestad a su cabecera, en mitad de la cabecera de la 
cama. Tenía algo abiertos los brazos, como que la estaba amparan
do, y díjome: que tuviese por cierto que a todas las monjas que 
muriesen en estos monasterios, que El las ampararía así, y que no 
hubiesen miedo de tentaciones a la hora de la muerte»300

La Fundación de Toledo ocurrió en 1569; llegaron a la ciudad el 
24 de Marzo y salían el 30 de Mayo del mismo año301. Es difícil que el 
acontecimiento tuviera lugar recién estrenado el monasterio; «acaeció, 
estando yo aquí» parece indicar que tuvo lugar en alguno de los viajes 
posteriores, a partir de Julio de 1 576302. En principio, damos como 
fecha probable de composición el año 1576.



305

324

303

304

Descripción de Carlos Mas. Cf. Anular cuadros en el apéndice documental al final del libro 
Al hacer mención a la posición espacial, nuestro referente será siempre el punto de vista del 
espectador.
Por otra parte, esta imagen no se sale de lo ya codificado para la representación de Cristo, 
tal como lo describía el Cartujano y otros autores anteriores.

Del análisis formal del cuadro deducimos lo siguiente'"’. Una tabla 
cerrada en marco semicircular sirve de soporte a esta pintura, el «Cristo 
de la buena muerte», realizada al estilo flamenco por un pintor descono
cido. La técnica utilizada es el óleo lo que permite, unido a la singular 
maestría del artista, una indudable consecución de calidades. La superpo
sición de capas de color y la minuciosidad del dibujo -casi realizada con 
técnica miniaturística- dan paso a la apreciación del máximo detalle en 
cabellos y gotas de sangre, lágrimas y espinas,...todo un alarde de veris
mo. Este afán de realismo y volumetricidad no hubiera sido posible sin un 
pormenorizado estudio de la luz; de la luz más que de la iluminación. 
Así, el paso gradual de las zonas de luz a las de sombra y oscuridad nos 
indica la presencia de un cuerpo grávido. También debemos a la luz la 
riqueza tonal del conjunto sobre la base de un reducido número de tintes: 
dorado para el fondo neutro (que simboliza un ambiente celestial); casta
ño y marrón para cabello y corona de espinas respectivamente; un color 
para la carne que acusa la palidez en el rostro y, por último, el rojo que 
subraya la túnica, simbolizando gloria y honor.

La composición resuelve primorosamente la representación de un 
primer plano que abarca casi en su totalidad un busto con las manos 
presentando las llagas. Subyacen formas geométricas preferentemente 
almendradas en manos, ojos y rostro, situando el eje axial en los 
labios. Frontalidad y simetría (evidentes en manos y túnica, por ejem
plo) quedan corregidos por la ligera inclinación del rostro hacia abajo 
y hacia la derecha304, lo que, haciendo actuar la luz, permite la inclu
sión de un ritmo cruzado: parte izquierda de la cara y mano derecha 
iluminadas; parte derecha del rostro y mano izquierda, con mayor 
oscuridad. Si continuamos con esta apreciación observaremos cómo la 
superficie derecha del cuadro tiene una mayor densidad de formas y 
trasmite una sensación más triste y paciente, mientras la zona izquier
da se nos presenta más comunicativa y relajada, acentuando la luz su 
peso visual. El punto de vista de la composición es bajo, al igual que la 
mirada -que tiene una dirección de arriba a abajo- lo que nos hace 
pensar en un espectador en posición de genuflexión.

Iconográficamente se nos muestra a Cristo resucitado tras la inme
diata Pasión. Están presentes los signos del dolor (sangre, llagas, lágri
mas) sin que el padecimiento haga mella en un rostro sereno305. No



306

307

308

325

Conocemos bastantes datos sobre la pintura de la época en Toledo. El pintor de mayor per
sonalidad de la pintura en aquella ciudad en el primer tercio de! siglo XVI fue luán de Bor- 
goña. También pinta en Ávila y Salamanca. Le sucedió el «supuesto» Juan de Pereda 
cuando Borgoña empezó a declinar. Otro retratista se llamaba Fernando del Rincón, o Her
nando o Antonio Borgoña debió nacer en el norte de Francia cerca de Flandes. También 
cabe que fuera hijo o nieto de franceses. Formado en Italia a fines del XV y Toscana. Se 
advierte un reflejo del arte flamenco. Su obra cumbre es la pintura de la sala capitular de la 
catedral de Toledo. Juan de Pereda inició su carrera con el nuevo estilo rafaelesco. cf. 
Angulo Iñiguez. Diego, Juan de Borgoña, Madrid 1954, 9-13
Los particulares sobre la estancia de Teresa en Burgos, cf. VALENTÍN DE LA CRUZ, Santa 
Teresa en Burgos. Historia de la última fundación. Burgos 1982.

Mientras que en el Monasterio de Toledo se conserva actualmente la tradición oral de que 
el cuadro fue hecho pintar por Teresa, el monasterio de Burgos perdió la tradición ante la 
entrada de las tropas napoleónicas; apresurada huida de la comunidad que, no obstante, 
logró salvaguardar el libro de la comunidad del tiempo de la Fundación y el «Cristo de la

requiere nimbo alguno para aparecer como lo que representa: Cristo 
resucitado tras la Pasión. Hemos dicho «aparecer» y este es otro aspec
to que queremos glosar. En efecto, este Cristo inunda el plano de repre
sentación, se nos muestra, se nos presenta, se nos aparece. Debemos 
suponer a Teresa de Jesús dirigiendo con mirada atenta a un pintor que 
es ejecutor fiel, en este caso, de todas sus instrucciones. Entre ellas, 
además de la indudable Humanidad que le confiere la simulación del 
volumen, no podemos olvidar esos labios entreabiertos, dispuestos a la 
comunicación y al mensaje. Aquí entramos de nuevo en lo que fue 
objeto de comentario en el apartado sobre la iconografía en el XVI de 
este mismo capítulo; necesitamos ahora para completar esta imagen un 
espectador activo que escuche y dialogue con lo representado. No 
dudamos que Teresa fue ese cualificado espectador y que el diálogo 
tuvo lugar en el interior de su alma306.

Pasemos ahora a comentar el llamado «Jesús de la Pasión»307. ¿Qué 
nos ocurre si lo contemplamos desde la imagen anterior del Cristo de 
Toledo?. La respuesta no puede ser más que una: estamos ante la mis
ma representación. Realizar un comentario basado en los aspectos for
males calcaría en todos sus extremos el anterior análisis: idéntica 
composición, igual utilización de luz y color, el mismo número y ubi
cación de lágrimas, espinas y gotas de sangre...Unicamente cambia en 
formato y en aspectos subordinados (un bigote más poblado, por ejem
plo). Hay, sin embargo, un factor relevante desde el punto de vista ico
nográfico: el color de los ojos es ahora azul lo que hace más viva la 
mirada, a la vez que se acusa la palidez del rostro, ¿indicaciones quizá 
de la cliente del cuadro, Teresa de Jesús?. Nos aventuramos a pensar 
que sí en lo que, por otra parte, no puede juzgarse más que como mag
nífica copia del cuadro de Toledo. ¿Por qué una persistencia tan grande 
en reproducir igual imagen?308.



309

326

310

311

Artísticamente estamos ante las dos piezas más valiosas del iconos
tasio teresiano, ambas pertenecientes a la época que estudiamos, 
1572-1582. Si desde el punto de vista morfológico afirmábamos que 
nos encontramos ante el mismo Cristo, desde una perspectiva teológica 
estamos persuadidos que uno y otro representan al Cristo del ME. La 
visión de Cristo, en el momento de consumarse el matrimonio espiri
tual y hasta el momento de su muerte, ha quedado reflejada para siem
pre en dos cuadros, ambos son el Cristo de Teresa de Jesús.

En efecto las dos obras fueron realizadas en fechas posteriores a 
1572 y reflejan iconográficamente los datos que poseemos por los 
escritos. En el relato autobiográfico del ME, la imagen viva que se 
representa por visión imaginaria le tiende la mano derecha confirmán
dola como esposa y entregándole el símbolo del matrimonio: un clavo. 
Le muestra las llagas de la Pasión como otro símbolo, demostrándole 
que la consecuencia del matrimonio hará que la esposa viva lo que 
vivió el Esposo309.

No abundan los detalles descriptivos de la imagen viva que con
templa en y después del ME y que tan bien quedaron plasmados en los 
cuadros; en nuestra opinión, la razón hay que buscarla en que era 
«como otras veces»310. Por ello hemos de retrotraernos y comprobar 
que ya en 1570 se le representa el Señor «como suele» pero que, en 
lugar de una corona de espinas tenía en la cabeza una corona de gran 
resplandor luego, en principio, la representación era con corona de 
espinas311.

El origen de todas las visiones del resucitado se encuentra como

Pasión». El cuadro que nos ocupa, curiosamente, se conserva en el cuarto que ocupó Tere
sa durante su estancia en Burgos; bien sabido es entre los arqueólogos que, el objeto halla
do adquiere su importancia no tanto en sí mismo, sino en relación con el lugar en que se 
encuentra; debemos convenir que los objetos conservados con devoción por las religiosas, 
en las celdas que ocupaba la Santa, adquieren su importancia tanto por el objeto en sí 
como por la relación con el lugar. Entiendo que, este tríptico, lo llevaba la monja andariega 
en el carro que hacía de convento y capilla. Cabe hacernos la pregunta de si el «Cristo de 
la Pasión» es una copia del «Cristo de la buena muerte» o es al revés. Me inclino a pensar 
que el Cristo de Burgos es posterior. Hecho pintar en fecha incierta, aunque posterior a 
1576, es una copia del de Toledo, por la «dulcificación» de algunos rasgos y, sobre todo, 
por la tonalidad azulada de los ojos que confieren a la mirada una cercanía y calor que no 
tiene el de Toledo.
«mira estas llagas que nunca llegaron aquí tus dolores», R 36., de fecha incierta, quizás en 
Ávila, en 1572. cf.ÁLVAREZ T., Teresa de Jesús. Obras completas, 1464, nota 80. Un texto 
similar en R 16.6.: «muestra tus manos, y parecíame que me las tomaba y llegaba a su cos
tado, y dijo:'Mira mis llagas. No está sin mí».

R 35., F 1.8.

R 9.



314

327

312
313

V 29.4.
V 29.2. Sin embargo, el color y belleza en los ojos de los Cristos que ordenó pintar llama
ron la atención de todos aquellos testigos que pudieron contemplarlos en la época. Al 
«Cristo de la columna» se le conocía entre las religiosas por el Cristo de los bellos ojos. 
Gracián asimismo destacará la belleza «principalmente de los ojos» en un texto que citare
mos más adelante.
V39.1.

vimos en V 28.3., hecho que sucedió en 1561. Es muy posible que las 
primeras visiones no contaran con los rasgos de una Pasión y muerte:

«Casi siempre se me representaba el Señor así resucitado, y 
en la Hostia lo mismo, si no eran algunas veces para esforzarme, 
si estaba en tribulación, que me mostraba las llagas; algunas 
veces en la cruz y en el Huerto y con la corona de espinas, 
pocas; y llevando la cruz también algunas veces, para -como 
digo- necesidades mías y de otras personas, mas siempre la car
ne glorificada»”2

Sólo algunas veces y cuando lo necesitaba, el Señor le mostraba 
las llagas y la corona de espinas; aunque el Cristo la miraba, «veo 
mirarme con piedad», al menos hasta después de terminada la re
dacción de «Vida» no llegó a «entender el color de sus ojos»:

«...y con ver que me estaba hablando y yo mirando aquella 
gran hermosura y la suavidad con que habla aquellas palabras 
por aquella hermosísima y divina boca, y otras veces con rigor, y 
desear yo en extremo entender el color de sus ojos o del tamaño 
que era, para que lo supiese decir, jamás lo he merecido ver, ni 
me basta procurarlo, antes se me pierde la visión del todo. Bien 
que algunas veces veo mirarme con piedad»”3

Sin embargo en el capítulo 39 de «Vida» especifica que la repre
sentación «como otras veces» contaba con la presencia de las llagas y 
del clavo (símbolo como vimos del ME) y por ello, ya entonces, la 
visión del resucitado conservaba los rasgos propios de la Pasión:

«Aparecióme como otras veces y comenzóme a mostrar la lla
ga de la mano izquierda, y con la otra sacaba un clavo grande que 
en ella tenía metido. Parecíame que a vuelta del clavo sacaba la 
carne. Veíase bien el gran dolor, que me lastimaba mucho»”4

Por tanto, en nuestra opinión, la visión inicial de Cristo resucitado 
fue concretando sus rasgos progresivamente hasta llegar, en un período 
de tiempo de cuatro años (de 1561, fecha de la primera visión, a 1565, 
fecha en que concluye la redacción definitiva de «Vida»), a tener 
representaciones de la imagen viva de Cristo resucitado que acaba de



315

328

FRANCISCO DE RIBERA, La vida de la Madre Teresa de Jesús, fundadora de las Descaifas v 
Descalfos Carmelitas, compuesta por el P. Doctor-, de la Compañía de Jesús, y repartida en 
cinco libros. Salamanca 1 590,1, cap. XI, 88.

pasar por la Pasión. La misma imagen, cada vez más nítida, es laque 
queda reflejada en los dos cuadros que comentamos y que son, en 
conclusión, el Cristo del ME.

La importancia teológica de lo analizado hasta el momento 
aparece como una evidencia: los escritos teresianos y los cuadros 
de Cristo concuerdan y confirman una cristología de madurez cuyo 
punto focal es la Resurrección de Cristo inmediatamente después 
de la Pasión; de un Cristo que conserva todos los rasgos del Cruci
ficado, humano y divino al mismo tiempo. Ahora bien, como 
explicábamos en el apartado sobre la iconografía del XVI, la fun
ción del espectador ante la imagen plástica era activa; del mismo 
modo que progresivamente las visiones fueron definiendo los rasgos 
del Resucitado-Crucificado, la percepción teológica fue variando y 
Teresa fue tomando conciencia, por experiencia de que el Cristo 
que veía -que era Hombre y Dios- tenía una naturaleza humana y 
otra divina. Ya demostramos que este descubrimiento era específico 
del ME.

Antes de pasar adelante escuchemos dos testimonios de impor
tancia, F. de Ribera y Jerónimo Gracián. Leemos en el primer biógrafo:

«Las vezes que vio a Christo nuestro Señor fueron muchas, y 
las mas vezes le via resucitado y glorioso. Yo e visto dos pequeñas 
imágenes q la sancta madre traya cósigo, una del Señor resucitado, 
y otra de nuestra Señora, q pinto Juan de la Peñaracionero de Sala
manca, q después murió religioso de la Compañía de Jesús. Hizo se 
las pintar la madre conforme a las figuras que en su memoria que
daron impresas de las visiones que tuvo, y estaba ella alli delante y 
le dezia lo que avia de hazer, y salieron las imágenes tales que aun
que la industria de todos los pintores no basta a ygualar ni con gran 
parte la hermosura de lo que en semejantes visiones se vee, nunca 
creo yo hizo el cosa que a estas llegase, y especialmente la de nues
tra Señora es graciosísima. Yo e visto muchas tablas suyas, pero a mi 
juizio avía tanta diferencia destas dos a las demas, que có dificultad 
pudiera yo creer que ellas eran del racionero sino me lo dixera 
quien lo sabia bien. El Christo esta en poder de la Duquesa doña 
María de Toledo muger que fue de don Fadrique de Toledo Duque 
de Alva, y un retrato sacado deste tiene la Condesa de Alva de Alis
te. La de nuestra Señora tiene un padre muy siervo de Dios de los 
Descalzos Carmelitas»3’5.



r

329

316 ASTIGARRAGA J.L., Introducción, en Escolias del P. Jerónimo Gracián a la vida de Santa 
Teresa compuesta por el P. Ribera, «Monumenta Histórica Carmeli Teresiani, Fontes selec- 
t¡» 3(1982)7.

317 SEROUET P., 'Clanes', Quelques breves additions de la main du Pére Jéróme Gratien á la 
premiére biographie de Thérése d'Ávila., Carmel de Lavel 1988, 23-24. María de Toledo 
declara: «en todas estas ocasiones habla de la Santísima Trinidad por visión intelectual, 
pero en ésta habla por visión imaginaria [alude a la R 33.2.]: La razón congruencia! por qué 
aquí se le representó en esta especie de visión fue, como dice la Santa, para mejor poderlo 
pensar; para que viendo así aquellas divinas personas, se le quedasen más fijas en la memo
ria sus imágenes soberanas. Consiguióse el fin porque lo quedaron tanto, que después hizo 
la Santa que las pintasen en la forma que las vio en esta visión, borrando ella con su propia 
mano lo que el pintor no acertaba. Estas tres imágenes tan dignas de veneración por esta 
circunstancia, principalmente por sí mismas estuvieron en poder de la excelentísima señora 
María de Toledo, duquesa de Alba, y de sus manos pasó a las de su suegro, el gran duque 
don Fernando», citado por VICENTE DE LA FUENTE, Escritos de Santa Teresa añadidos e 
ilustrados, VI, Madrid 1881,297.

Del párrafo se colige que el testimonio de Ribera coincide con el 
de Isabel de Santo Domingo: ella misma dirige al pintor y le hace plas
mar las figuras que ve en su interior. Por otra parte, ve muchas veces a 
Cristo «y las mas vezes resucitado y glorioso»; existen dos imágenes, 
una de Cristo resucitado y otra de la Virgen; el autor de los cuadros es 
Juan de la Peñaracionero de Salamanca.

La biografía de Ribera llegó a manos de Gracián estando éste en 
Portugal desde hacía 5 años; leyó el libro y escribió a su autor dán
dole el parabién por el resultado. Jerónimo Gracián había recibido 
de Ribera el encargo de enviarle una larga relación sobre la Madre 
Teresa de Jesús de cara a la publicación de la obra. Insistió varias 
veces pero las ocupaciones de Gracián le impidieron cumplirlo y 
como respuesta tardía a aquello que le sugería el libro de Ribera 
surgieron las «Escolias». Antes, mientras discurría la lectura del li
bro de Ribera, Gracián fue haciendo anotaciones al margen. En 
una de ellas encontramos esta frase escrita en la página de Ribera 
ya trascrita316:

«Estas visiones eran en lo interior de la ymaginacion no en lo 
exterior del ayre donde se formava la figura al modo que aqui se 
dice sin q ella la fabricase.

Esta ymagen con otras dos del padre eterno y Spu Sto que ella 
trya en su breviario porque eran del tamaño de una estampica me 
dio a mi la mesma madre y la traya yo en el breviario hasta que el 
Duque de Alva don femando me pidió la del Xto quando yva a la 
guerra de Portugal y la llevava el sienpre en el pecho hasta q murió 
y quedo a la Duquesa y por su muerte a Da María de Toledo/ Pares- 
cia en los ojos a la bonita que esta en Jaén».317



330

318 ASTIGARRAGA J.L., Introducción, en Escolias del P. Jerónimo Gracián a la vida de Santa 
Teresa compuesta por el P. Ribera, o.c., 28-29; Coincide con el dato que aporta la biografía 
de Yepes: «que el mismo duque don Fernando traía siempre al pecho la imagen del Espíritu 
santo. Era en figura de un hermoso mancebo rodeada de llamas o volcanes encendidos que 
hizo pintar la Santa por habérsela así aparecido, y que solía decir: ¿Por qué no se había de 
pintar el Espíritu Santo en figura humana, pues que pintan al Eterno Padre, aunque no se 
hizo hombre?», cf. DIEGO DE YEPES, Vida, virtudes y milagros de la Bienaventurada Virgen 
Teresa de Jesús, Madrid 1587, I, cap. 18, 126.

También en las «Escolias» Gracián explica:

«...muchas veces se le representó la imagen de Jesucristo en 
la imaginación, como resucitado, con corona de espinas y llagas 
y un manto blanco...Traía, pues, en su breviario algunas estam
pas curiosas por registros. Y entre ellas, tres de la santísima Trini
dad: la del Padre era de un rostro muy venerable; la del Espíritu 
Santo, en figura de medio cuerpo arriba, como de un mancebo 
muy hermoso, sin barbas, muy encendido el rostro y ocultado la 
mitad del cuerpo entre unas nubes de fuego. Con esta figura 
tenía grandísima devoción; y no sé de donde tuvo principio 
hacerle pintar de esta manera, pero era notable rostro y que 
movía a mucha admiración. La del Hijo era de la manera que 
arriba dije, resucitado, con corona y llagas, y tenía un no se qué 
que no se miraba vez que no diese consuelo y espíritu. Nunca 
he yo visto semejante imagen; y principalmente los ojos, en los 
cuales se parecía con la Verónica de Jaén que yo he visto muy 
de cerca. Y como un día me viese que miraba con gran gusto 
estas sus imágenes, porfiábame las tomase. Yo no tomé sino sólo 
el Cristo, porque a la verdad me hacía fruto en el corazón, y tú- 
vele mucho tiempo. Hasta que estando el Duque de Alba preso 
en uceda, me envió a llamar para que le confesase, y me detuvo 
consigo un verano, porque caí enfermo. En esta su prisión se 
consoló él con leer el libro de la Madre Teresa de Jesús y oír lo 
que yo de ella le contaba. Y estaba con esto tan afervorado y 
devoto de la Santa, que no supe con qué pagarle tanta afición 
sino con darle la imagen de Cristo, porque vi que había hecho en 
su corazón el mismo efecto que el mío. Harto sentí apartarla de 
mí, y harto me lo agradeció, y desde entonces la traía siempre en 
el pecho, diciéndome que llevaba gran consuelo con ella para ir 
a la guerra de Portugal, donde Su Majestad desde allí le mandó 
que fuese»3'8.

Ribera decía que el cuadro de Cristo y el de la Virgen eran «dos 
pequeñas imágenes» sin especificar más el tamaño. Ribera coincide 
con Gracián en que la pequeña imagen del Cristo pasó a poder del



331

319 Teresa y Gracián se conocieron personalmente en Beas en ese mismo año, aunque mante
nían correspondencia desde hacía tres . Ella tenía 60 años y él 30.

Duque de Alba. Las imágenes de la Trinidad, concreta Gracián, eran 
«estampas», también dirá, «del tamaño de una estampica» que el 
Duque «traía siempre en el pecho» y Gracián y la Santa llevaban en 
sus respectivos breviarios. Por el testimonio de los dos conocemos que 
Teresa mandó pintar estampas que llevaba en el breviario, de la Trini
dad y de la Virgen; a este respecto, Ribera es explícito: «Hizo se las 
pintar la madre», mientras que Gracián lo deja entrever: «Con esta 
figura tenía grandísima devoción; y no se de donde tuvo principio 
hacerle pintar de esa manera». Deducimos que Teresa hizo pintar la 
figura del Espíritu Santo y las otras. También concluimos que Ribera y 
Gracián hablan del mismo Cristo, siendo distintos de los dos que nos 
ocupan (el de Toledo y el de Burgos), de mayor tamaño, cuya docu
mentación deberemos buscar por otras vías. Desgraciadamente las 
estampas de la Trinidad y ele la Virgen han debido extraviarse.

Sin embargo, el testimonio de ambos nos aporta varios datos de 
interés teológico. El testimonio de Gracián tiene que ser evidente
mente, posterior a 1 5753'9, fecha en que se conocieron; pues bien, en 
aquellos años Teresa había mandado pintar todos los misterios esencia
les de la fe cristiana, el Padre, el Espíritu Santo, Cristo y María, es decir, 
la Trinidad y la Virgen. ¿No coinciden las imágenes del iconostasio con 
la concepción teológica que se desprende del análisis de los escritos?. 
Opinamos que si. La concepción de Dios uno y trino en Cristo Hombre 
y Dios en toda la obra escrita (con la particularidad de que progresiva
mente fue pasando del Dios uno a la distinción de Persona) se ve refle
jada en imágenes plásticas. A este propósito no podemos pasar por alto 
un detalle menor que reviste particular importancia: la Trinidad no 
figura en una sola estampa sino en tres, reflejando pictóricamente la 
importancia que concedía a la distinción de personas.

También podemos afirmar a la vista de la iconografía que las imá
genes mandadas realizar de la Trinidad y de Cristo coinciden con el 
análisis teológico de M 7.1., experiencia trinitaria, y M 7.2., expe
riencia cristológica del ME. A Cristo resucitado se le contempla en el 
paradigma trinitario. Mas aún, las imágenes del Padre, Cristo y Espíritu 
Santo, ¿no son una fiel documentación iconográfica del último pensa
miento teológico de la Santa en 1 581 ?. Cuando leemos en la R 6.3 que 
vive en compañía de las «tres Personas y de la Humanidad», ¿no esta
mos «viendo» las tres imágenes que describe Gracián? Creemos que sí.

Y ese Cristo resucitado que realmente podemos contemplar, tanto



320

321

332

322
323
324
325
326

Concretamente las Poesías 11, 12, 13, 14, 15, 16, todas ellas con motivo navideño, posible
mente para ser cantadas.
El llamado «Mayorazgo»;cf. CASANOVA J., Humanidad de Cristo y vida espiritual: magiste
rio de Santa Teresa, o.c., 41. Imagen reproducida en ÁLVAREZ T., Avanti con Dio, o.c., 22.

Ibid. , Avanti con Dio, o.c., 91 que se conserva en Valladolid.

P 12

P 11

P 13.
P 15., la misma idea en la P 16.

el de Toledo como la copia de Burgos de ojos azules que hace más 
viva la mirada, ¿no nos ayuda a clarificar el por qué de la inclusión 
teológica de la Humanidad con las tres Personas en perfecta simetría? 
Nuestra respuesta es afirmativa. La imagen gozosa de Dios trino y las 
visiones intelectuales o imaginarias que guarda Santa Teresa de Jesús 
en su interior, incluyen la trágica historia del Hijo de Dios hecho Hom
bre que acabó Crucificado; el dato es de tal modo determinante para la 
fe cristiana, que no podía pasar desapercibido en esta mujer que vivía 
sus últimos momentos en profunda paz y estaba a punto de pasar de la 
visión por representación a la visión cara a cara.

La iconografía y la obra escrita se iluminan respectivamente como 
acabamos de demostrar. Terminemos el presente apartado con una bre
ve reflexión desde la iconografía a la teología. El iconostasio teresiano 
presenta un variado elenco de imágenes del Niño Jesús; la Santa porta
ba uno siempre en sus Fundaciones y sin embargo está ausente en los 
escritos teológicos, excepción hecha de algunas poesías320. ¿Qué expli
cación dar a este hecho?. No deja de impresionarnos la contemplación 
de ese Niño Jesús llagado en pies y manos321 o de aquel otro recién 
nacido que dormita reposando la cabeza en una calavera322. ¿Y qué 
decir de la presencia insistente en las poesías navideñas de ese Niño 
Jesús nacido para la muerte? En mi opinión la infancia de Cristo y pri
mera adolescencia fueron objeto de profunda devoción por parte de la 
Santa, pero el centro de su cristología es el misterio Pascual y, desde él, 
se contempla el conjunto de la vida y misterio de Cristo. En conclu
sión, Teresa contempla la Encarnación desde la muerte redentora: «un 
Zagal, nuestro pariente...de una muy linda Zagala» que «viene a 
morir»323, un Dios que nos ha nacido «¿cómo puede ser difunto?»3-’4, 
«ha de ser muerto de una mala gente»325. La circuncisión se interpreta 
como el comienzo de la muerte: «está muriendo por quitar el mal»326. 
No es el momento de detenernos ahora, pero la mayor consecuencia 
práctica que el nacimiento de Cristo tiene en la obra teresiana será el 
emular la pobreza del nacido en un pesebre.



333

Conclusiones

El encuentro de Cristo con Teresa y de ella con Cristo cristalizó en 
varias formas de expresión: el lenguaje performativo la convirtió en 
escritora, el afán de ayudar al Crucificado en Fundadora y la configura
ción con el Esposo, en artista plástica.

Teresa de Jesús modificó personalmente la metodología de oración 
propuesta por los «recogidos». La representación interior de Cristo tiene en 
ella dos puntos de apoyo: las imágenes plásticas y los libros espirituales. La 
imagen es punto de partida y de llegada en su oración y, consiguientemen
te, teología. Nunca se separará de ellas. En este aspecto se encuentra muy 
cerca de las formas que adoptaba la religiosidad popular328. El tratamiento 
que da a la imagen confiere a toda la obra una originalidad indiscutible 
puesto que fue capaz de conducir una manifestación esencial de la devo
ción popular hasta la cumbre del matrimonio espiritual329.

Por último, a la imagen del Espíritu Santo como mancebo hermoso 
sin barbas en figura de medio cuerpo le «tenía grandísima devoción», 
nos dirá Cracián. Es sorprendente que la representación plástica no 
corresponda con las visiones que tenían lugar bajo forma de paloma322. 
Como explicamos en el primer capítulo la teología sobre el Espíritu 
Santo en Teresa está más presente de modo implícito que explícito por 
razones ajenas a la propia Santa.

327 V 38 9-12
328 «Teresa es por antonomasia, la hija del pueblo -explica Donazar-, representa, por debajo de sus 

formas corteses y almidonadas, por debajo de esa negra fama que la persigue, la vida de la calle y 
el mercado, la gracia de la copla, la alegría morisca del laboreo sin prejuicios. El ¡letrado, la 
comadre, el juglar bullen en sus libros, nos acechan por todos sus rincones... Si se pusiese de 
manifiesto el dinamismo encerrado en la adhesión de Teresa a la Humanidad de Cristo (la génesis 
de su afectividad, el componente sexual, su vivencia de la amistad, su intransigencia pasional 
ante los abusos, su defensa de las pequeñas comunidades dentro de la Iglesia, su celo, su parte de 
esposa y sacerdotisa)... tendríamos la perenne revolución teresiana resonando en nuestra época». 
DONAZAR A., Santa Teresa de Ávila, signo de revolución, Rev. Esp. 29 (1970) 454-461

329 Entendemos que, en esta línea, deben ser respetadas y valoradas las expresiones de la religiosidad 
popular, sin por ello hurtar al Pueblo de Dios la totalidad del mensaje revelado que, en su esen
cia, pretende liberar íntegramente a la persona y la sociedad, encontrando su máxima expresión 
en la praxis liberadora. Para lo cual se requerirá una teología y pedagogía elaborada desde la 
expresiones más genuinas de dicha religiosidad popular. Como hemos demostrado, Santa Teresa 
condujo hasta sus últimas consecuencias (el matrimonio espiritual) una teología de la imagen que 
tiene en cuenta las expresiones populares de fe. Por eso creo que puede ser de gran utilidad prác
tica para la problemática de hoy. Así lo destaca CASTELLANO J., Teresa de Jesús nos enseña a 
orar, en ALVAREZ-CASTELLANO, Teresa de Jesús, enseñanos a orar, o.c., 108-109; Teófanes Egi- 
do ha llamado reiteradamente la atención para que se estudie la teología teresiana en su contexto 
histórico y concretamente teniendo en cuenta la dependencia de la Santa en las formas de la reli
giosidad popular; cf. EGIDO T., Presencia de la religiosidad popular en Santa Teresa, en Actas del 
Congreso Internacional Teresiano, I, 197-227; LLAMAS E., Santa Teresa de Jesús y la religiosidad 
popular, en Perfil histórico de Santa Teresa, Madrid 1981,57-94.



334

• ; : «En todas las
espejo y a ejemplo de

4. Teología de la relación histórica hombre-Cristo

Intencionadamente hemos pospuesto la explicación del presente apar
tado que en lógica debería de haberse incluido en el anterior que titulába
mos: de la imagen plástica a la imagen viva. La razón es la siguiente: la 
pretensión de nuestro estudio es teológica y su finalidad, comentar el 
matrimonio espiritual en las séptimas moradas. Pues bien, la totalidad de la 
reflexión sobre la imagen que venimos desarrollando tiene como objetivo 
teológico la correcta interpretación de M 7.2.8, frase que consideramos 
fundamentales para una correcta hermenéutica de la cristología teresiana.

No queremos decir que el análisis anterior no sea teológico, sino que 
será ahora cuando salgan a la luz las profundas consecuencias teológicas 
de lo ya analizado. Haciendo un breve recorrido de las conclusiones pro
visionales del presente capítulo vemos que el ME tiene como sujeto divi
no a Cristo Resucitado, con la originalidad de la percepción subjetiva en 
continuidad histórica de Cristo en cuanto naturaleza humana y divina. 
Más tarde hemos deducido del análisis iconográfico la importancia de las 
imágenes plásticas en el proceso de encuentro con Cristo. Ahora aplicare
mos dichas conclusiones al estudio textual. El texto clave dice así:

«no nos vemos en este espejo que contemplamos, adonde 
nuestra imagen está esculpida»330

Hizo pintar una respetable cantidad de cuadros y estampas, di
rigiendo personalmente la ejecución de la obra, -tal y como se llevaba 
a cabo en aquella época- para que reprodujera fielmente las visiones 
que tenía. Estas se desarrollaban con el tiempo desde la visualizacióne 
interiorización de la imagen plástica. Al plasmarse en los cuadros que 
hacía pintar, la resultante tenía una impronta y originalidad propias, al 
mismo tiempo que conservaba reminiscencias objetivas de la primitiva 
imagen visualizada.

La imagen plástica resultante no se convertía en un objeto muerto y 
en desuso, sino que seguía sirviéndole activamente como nuevo punto 
de partida y metodología de oración; la imagen plástica, a su vez, propi
ciaba nuevas y futuras imágenes «vivas», cada vez más desarrolladas.

El iconostasio cristológico teresiano sigue fielmente el desarrollo 
dinámico del encuentro entre Cristo y Teresa. El Cristo de la icono
grafía coincide con el de los escritos.

330 M 7.2.8. Detrás de la frase teresiana resuenan las palabras del Cartujano: 
cosas que has de hacer, siempre lo has de mirar ja Cristo) como a c., 
toda perfección», cf. CARTUJANO, I, fol.5.



335

331 V 26.5. cf. también, V 38.4., 40.4.
332 Este último texto, V 23,16 podría ser fundamental para definir la acción del Espíritu Santo 

en el alma, según el parecer de PELL1SSON N., Les noms divins dans l'oeuvre de sainte 
Thérése. o.c., 132.

Optamos por presentar la trase fuera de su contexto inmediato para 
mejor resaltar el objeto de nuestro comentario cuyo punto central se 
centrará en la interpretación de la última parte de la frase: «nuestra 
imagen está esculpida».

z\. La imagen se imprime y esculpe

Decíamos que la acción de imprimir y esculpir en el alma debería 
de situarse dentro del proceso de paso de la imagen plástica a la ima
gen viva. Siendo verdad debemos matizar dicha afirmación, porque, 
comovamos a ver inmediatamente, los términos «imprimir» y «escul
pir» recorren la obra teresiana con diversos significados.

Tres son los verbos utilizados por Santa Teresa para explicar la 
acción por medio de la cual se van grabando en el alma la diversidad 
de actos que comporta la fe cristiana: «imprimir», «esculpir» y «fijar». 
Los tres tienen, en general, una significación similar: grabar en el alma 
todo lo concerniente a la Revelación.

Ya en los primeros pasos de la vida espiritual, coincidentes con su 
infancia, Teresa ha descubierto junto a su hermano la importancia que tie
ne la repetición de palabras de carácter religioso -«¡para siempre, siempre, 
siempre!»- que van grabándose en su interior de modo que «era el Señor 
servido me quedase en esta niñez imprimido el camino de la verdad» (V 
1.4). Más tarde, cuando el Indice de Valdés le prohíbe la lectura de sus 
libros preferidos, entiende que el «libro» que contiene la Verdad por exce
lencia es el mismo Cristo en persona, siendo el trato con El quien imprime 
lo que se ha de leer y hacer, «¡Bendito sea tal libro, que deja imprimido lo 
que se ha de leer y hacer, de manera que no se puede olvidar!»”'.

No sólo se imprimen verdades de fe; también el trato humano con 
otras personas configura y conforma una forma de ser, positiva o negati
va, que va concretando paulatinamente el carácter de la persona que 
está desarrollándose física o espiritualmente. Comprende que la relación 
con una determinada persona puede ser perjudicial porque imprime un 
modo de ser que juzga inconveniente; así le sucede con aquella prima 
que frecuentaba tanto su casa en la niñez «que me parece me imprimía 
sus condiciones» (V 2.4); o por el contrario, considera positiva la rela
ción con otra porque «en todo me parecía hablaba en él el Espíritu Santo 
para curar mi alma, según se imprimía en ella» (V 23.1 6)”2.



333

334

336

335
336

V 22.14. Esta primera representación de Cristo por visión imaginaria no concreta el modo 
en que Cristo se presenta, es decir, no sabemos si es como andaba en el mundo o después 
de resucitado; la Santa no lo especifica. Teniendo en cuenta la novedad de la visión narra
da en V 28., opinamos que aún no eran representaciones del resucitado, sino de Cristo tal 
como andaba en el mundo. Más tarde comprendió que también esta primera visión y la 
otra intelectual de V 27.2. eran del Cristo de la historia en Cuerpo glorificado.
M 5.1.9.; El término «fijar» equivale a imprimir. Dios ha hecho boba al alma «para imprimir 
mejor en ella la verdadera sabiduría», y un poco más adelante añade, «Fija Dios así mismo 
en lo interior de aquel alma». M 5.1.10., repite que «tenía ya tan fija la verdad...»

V 40.3., V 38.16.
COBARRUVIAS, o.c., 544.

Las primeras palabras de Cristo escuchadas en el interior de su 
alma quedan grabadas -«le hablaban interiormente...quedábasele tan 
imprimido» (R 4.2)- al igual que todo lo relativo a la oración (R 1.18); 
también quedan impresas actitudes y virtudes, la humildad (V 20.7), el 
«temor de Dios» (C 41.4), y el amor a Dios por la comunión espiritual 
y el recogimiento en sí (C 35.1).

En definitiva, bien por la acción del hombre, bien por la merced de 
Dios, las vivencias se van impresionando en el interior del alma, en 
particular las mercedes que de Cristo va recibiendo el alma, que como 
son dones de amor, progresivamente imprimen su mismo amor en el 
corazón -«si una vez nos hace el Señor merced que se nos imprima en 
el corazón este amor»-333. Cuando quiere explicar los 'gustos' que da 
Dios en la oración, discerniendo por los efectos cuáles serán los autén
ticos, una de las condiciones que aduce es justamente el que quede 
impreso en el alma, «digo gustos, una recreación suave, fuerte, impre
sa, deleitosa, quieta» (V 25.11). Como concluimos al analizar el pro
blema de la experiencia en Santa Teresa, el conocimiento más 
profundo que puede alcanzar el hombre es por esta vía que se «impri
me en las entrañas», es decir, que queda grabado en lo interior de 
modo imborrable (C 6.4). Lo explica nuestra autora con una admirable 
comparación: el alma sellada con el sello divino como «la cera cuando 
imprime otro el sello, que la cera no se le imprime a sí» (M 5.2.12). 
Con este ejemplo quiere significar la pasividad necesaria del alma para 
que Dios imprima su sabiduría y se «fije» la verdad en el alma334.

El término 'esculpir' pertenece al mismo universo conceptual que 
«imprimir» y de él se sirve la Santa dándole el mismo significado que a 
«imprimir»; usa de ellos indistintamente y en algunos textos aparecen 
juntos para indicar lo mismo de modo reiterado. También aquí, al igual 
que la «impresión», se esculpe una verdad335. Sin embargo, sabemos bien 
que existe una diferencia de matiz: dirá Cobarruvias de esculpir que es 
«labrar en piedra o en metal alguna figura gravada o relevada»336; por



337

337 V7.6.
338 V27.5.

tanto, añade un matiz que conlleva corporeidad, dimensiones, lo cual 
nos será de mucha utilidad para comprender cómo la imagen se impri
me y esculpe.

Por tanto, la fenomenología del imprimir, esculpir en el alma, no 
debemos limitarla en exclusividad a la grabación de la imagen plástica, 
aunque ésta quede incluida; las acciones humanas y las mercedes divi
nas realizan, en este caso, la misma finalidad.

Nos haremos a continuación una pregunta a contestar con bre
vedad, ¿en qué lugar del alma se imprime y esculpe? Para contestar al 
«dónde» la respuesta es sencilla: en el alma, entendida como entendi
miento (V 27.5), memoria (M 6.9.3, 6.3.7, 6.5.11,6.4.5) e imaginación 
(V 38.17, M 6.9.3), por tanto en la totalidad del alma (M 6.1.1).

Una vez hecho el análisis global de la terminología vayamos ahora 
a analizar cómo se imprime y esculpe en el alma la imagen plástica, 
punto en el cual nos detendremos siguiendo el hilo de nuestro discurso 
anterior sobre la iconografía.

Siendo ya religiosa de clausura, Teresa trataba en el locutorio con 
un caballero que frecuentaba el monasterio; nada mas comenzar esta 
relación tiene lugar la primera representación de Cristo por visión ima
ginaria, asegurándole que no le conviene frecuentar dicha persona:

«representóseme Cristo delante con mucho rigor. Vile con los 
ojos del alma más claramente que le pudiera ver con los del 
cuerpo y quedóme tan imprimido que ha esto más de veinte y 
seis años y me parece lo tengo presente337.

Pasados los años, llevando ya dos de recibir la merced de las 
«hablas», experimenta a Cristo cabe sí por visión intelectual, El estaba 
siempre a su lado (V 27.2); a continuación leemos:

«Pues preguntóme el confesor: ¿quién dijo que era Jesucris
to? -El me lo dice muchas veces, respondí yo; mas antes que me 
lo dijese se imprimió en mi entendimiento que era El, y antes de 
esto me lo decía y no le veía... sin verse, se imprime con una 
noticia tan clara que no parece se puede dudar; que quiere el 
Señor esté tan esculpido en el entendimiento, que no se puede 
dudar más que lo que se ve, ni tanto, porque en esto algunas 
veces nos queda sospecha si se nos antojó; acá, aunque de pres
to dé esta sospecha, queda por una parte gran certidumbre que 
no tiene fuerza la duda»338



341

338

339

340

M 6.9.1. y V 28.9.
V 27.9. Como en otros textos, pensamiento equivale a imaginación y entendimiento a razo
namiento. A veces Teresa llama pensamiento a la imaginación y éste es uno de los casos 
Que la imaginación es el lugar donde se esculpen las visiones imaginarias se corrobora en
V 38.17 y M 6.9.3.

En consecuencia contamos con que, en la primera experiencia por 
visión imaginaria, la imagen de Cristo quedó impresa de manera imbo
rrable hasta el punto de poderla recordar muchos años después. Esta 
experiencia esporádica fue seguida de las «hablas» interiores y el pos
terior reconocimiento de que era Cristo quien le hablaba. Pues bien, ya 
antes de que el mismo Cristo se lo dijera, ella tenía impreso en el 
entendimiento que era El, aunque no viera nada por tratarse de visión 
intelectual. Para Teresa no había duda; era total la certidumbre de que 
quien estaba cabe ella era el mismo Cristo aún antes de que lo comu
nicara. Ciertamente que las «hablas» tienen su importancia en ordena 
reconocer a Cristo -hablas y visiones no deben separarse nunca-, pero 
la visión imaginaria es cronológicamente la primera.

Es justo interpretar que, para Teresa, siendo las visiones imaginarias 
más peligrosas porque con más facilidad puede disfrazarse el demonio 
en ángel de luz, son «más provechosas, por ser más conformes a nues
tro natural»339. Por ello, la primera representación imaginaria de Cristo 
quedó impresa en el alma, ya que con una sola vez que se represente 
basta para que quede grabada su hermosura impresa en el alma de 
manera que no se pueda olvidar (V 37.4). Hemos destacado repetida
mente la importancia que debe conceder el análisis iconográfico y teo
lógico a la primera visión imaginaria de Cristo resucitado de V 28.3.; 
comprobemos de qué modo dicha merced se grabó en el interior de 
nuestra autora leyendo sus palabras:

«¿Es verdad que se olvida después? -Tan imprimida queda aquella 
majestad y hermosura, que no hay poderlo olvidar, si no es cuando 
quiere el Señor que padezca el alma una sequedad y soledad grande... 
que, aunque la visión pasada que dije que representa Dios sin imagen 
es más subida, que para durar la memoria conforme a nuestra fla
queza, para traer bien ocupado el pensamiento, es gran cosa el quedar 
representado y puesta en la imaginación tan divina presencia.140»

Deducimos que la imagen de Cristo resucitado que vio por visión 
imaginaria queda impresa en la imaginación3"; es la manera más fácil 
que tiene el hombre con su flaqueza natural para «durar la memoria» y 
«traer bien ocupado el pensamiento». Luego lo que importa para Santa 
Teresa es avivar la memoria, tener ocupado el pensamiento por la 
impresión de la imagen de Cristo. Por tanto, esencialmente, la fijación



342 V37.4.

339

de visiones imaginarias tiene dos vías de grabación en el alma: la 
memoria y la imaginación, además del entendimiento que ya señala
mos antes. La primera conserva el acontecimiento actualizándolo; la 
segunda realiza una función múltiple y simultánea: primero, fija la 
imagen en las entrañas y segundo, ocupa bien el fuerte poder atractivo 
que tiene la imaginación para imprimir todo tipo de imágenes.

Es decir, que la impresión de la imagen de Cristo tiene una fina
lidad ascética que a su vez es pedagógica, al vaciar de contenidos ino
portunos la imaginación llenándola con la imagen de Cristo resucitado:

«De ver a Cristo me quedó imprimida su grandísima hermo
sura, y la tengo hoy día, porque para esto bastaba solo una vez, 
¡cuánto más tantas como el Señor me hace esta merced! Quedé 
con un provecho grandísimo y fue éste: tenía una grandísima fal
ta de donde me vinieron grandes daños, y era ésta: que comen
zaba a entender que una persona me tenía voluntad y si me caía 
en gracia, me aficionaba tanto que me ataba en gran manera la 
memoria a pensar en él (aunque no era con intención de ofender 
a Dios, mas holgábame de verle y de pensar en él y en las cosas 
buenas que le veía); era cosa tan dañosa, que me traía el alma 
harto perdida. Después que vi la gran hermosura del Señor, no 
veía a nadie que en su comparación me pareciese bien ni me 
ocupase; que, con poner un poco los ojos de la consideración en 
la imagen que tengo en mi alma, he quedado con tanta libertad 
en esto, que después acá todo lo que veo me parece hace asco 
en comparación de las excelencias y gracias que en este Señor 
veía. Ni hay saber ni manera de regalo que yo estime en nada en 
comparación del que es oír sola una palabra dicha de aquella 
divina boca, cuánto más tantas; y tengo yo por imposible, si el 
Señor por mis pecados no permite se me quite esta memoria, 
podérmela nadie ocupar de suerte que, con un poquito de tor
narme a acordar de este Señor, no quede libre»342.

Este texto de gran belleza y concisión nos aporta gran riqueza de 
datos sobre la Santa, su vida y teología; la imagen habría quedado 
impresa con verla una sola vez; Teresa confiesa haber tenido la ex
periencia muchas veces. Como se «aficionaba» a las personas que le 
tenían «voluntad», la memoria las recordaba, aunque ya nos advierte 
que sin intención de ofender a Dios. Ahora bien -aquí está la clave de 
la ascesis teresiana, al menos en las sextas moradas- después que vio 
la «hermosura» del Señor, con sólo considerar la imagen que llevaba



340

espectadora de la opéra
la imaginación, «queda

en el alma, quedaba en libertad. Luego la imagen viva, además de ser 
fuente da satisfacción espiritual, consuelo y compañía, educa a la per
sona, le libra de imágenes inconvenientes con sólo acordarse de la 
imagen viva que la habita.

Otro texto importante de 
prefación:

«Pues digamos ahora que quiere alguna vez abrirla de pres
to, por hacer bien a quien la ha prestado: claro está que le será 
después muy mayor contento cuando se acuerde del admirable 
resplandor de la piedra, y así quedará más esculpida en su 
memoria. Pues así acaece acá: cuando nuestro Señor es servido 
de regalar más a esta alma, muéstrale claramente su sacratísima 
Humanidad... y aunque es con tanta presteza que lo podríamos 
comparar a la de un relámpago, queda tan esculpido en la imagi
nación esta imagen gloriosísima, que tengo por imposible quitar
se de ella hasta que la vea adonde para sin fin la pueda gozar»’1’

La importancia del texto radica en la concreción y conjunción de 
los distintos elementos que analizamos: visión de la sacratísima Huma
nidad de Cristo, imagen viva y esculpir en la memoria e imaginación. 
La visión de la Humanidad de Cristo, gracias a las «vistas» se va gra
bando escultóricamente en la memoria e imaginación; no ya la imagen 
pintada o retrato, sino la imagen «verdaderamente viva» (M 6.9.4). Lo 
que queda esculpido es la imagen viva de Cristo.

Hemos insistido en varias ocasiones que la merced más subida, 
narrada en su Autobiografía, V 38 originó experiencias posteriores de
terminantes para la interpretación del ME., concretamente la R 57. Aún 
tratándose de una visión intelectual, ella es 
ción intradivina grabando aquella imagen en 
tan esculpido en la imaginación» (V 38.1 7).

Las conclusiones son las siguientes: El fenómeno de esculpir en el 
alma es propio de la visión imaginaria pero no exclusivo ya que se 
puede dar en la visión intelectual; las visiones son de dos tipos, unas 
tienen como protagonistas exclusivos a Cristo y el alma, mientras que 
en otras el alma se convierte en espectador activo-pasivo de una ope
ración intradivina que acaece en el interior del alma.

No olvidemos que la pretensión teresiana consiste en traer siempre 
a Cristo esculpido en el alma. Sabe que lo tiene por la presencia «espe
cial» en el Santísimo Sacramento y el retrato, la imagen plástica que

343 M 6.9.3.

«Moradas» confirma la misma Ínter-



341

344 V22.4.
345 Nuestro trabajo se limita a comentar los presupuestos explícitos e implícitos del matrimo

nio espiritual. Por tanto, no es finalidad que aquí nos propongamos recorrer todo el itine
rario pedagógico que se deduce del análisis desarrollado, sobre todo en la primera parte 
del camino espiritual donde la actividad del hombre es mayor que en las etapas «sobrena
turales». Es en éstas en las que debemos centrarnos, debido a la estrecha relación existente 
entre el «estado» de las sextas moradas y las séptimas. Ahora bien, también hemos de aña
dir que Santa Teresa escribe la totalidad de los escritos conservados anteriores al ME. 
cuando ella misma vive en el estado correspondiente a las 6M.; por ello, los presupuestos 
teológicos son los correspondientes a esa situación. Queremos decir que al leer a la Santa 
en «Vida» (por ejemplo en un relato de infancia) los presupuestos y la idea de Dios que 
encierra lo narrado son los correspondientes al momento que escribe. El autor puede retro
traerse en la historia a un acontecimiento pasado, pero no escribe en el pasado, sino que 
en el presente interpreta su pasado. Ello justifica que debamos analizar toda la obra escrita 
desde las 7M y no sólo la parte correspondiente al ME; al mismo tiempo esto hará com
prender el porqué nuestro interés no se centra en rehacer el itinerario histórico de la infan
cia a la madurez.

siempre quisiera llevar delante de los ojos, suple la presencia eucarísti- 
ca y el no tenerle esculpido en el alma:

«siempre tornaba a mi costumbre de holgarme con este 
Señor, en especial cuando comulgaba. Quisiera yo siempre traer 
delante de los ojos su retrato e imagen, ya que no podía traerle 
tan esculpido en mi alma como yo quisiera»’"

Concluimos que la finalidad última es traer esculpido siempre a 
Cristo en el interior del alma. El hombre vive esa presencia «especial» 
en el Santísimo Sacramento; en su defecto, la imagen plástica, vi
sualizada e introyectada, posibilitará que la imagen de Cristo se vaya 
esculpiendo en su interior por medio de las potencias. Así la memoria 
recuerda y actualiza, la imaginación educa en la supresión de otras 
imágenes y graba la de Cristo y, por último, el entendimiento hace 
posible que, junto a las otras dos, el hombre pueda trabajar el recogi
miento y la representación activa en la meditación. La imagen plástica 
es, en consecuencia, toda una pedagogía con amplias repercusiones 
teológicas’45.

El proceso de impresión de la imagen plástica, gracias a la merced 
de Dios, se convierte en la imagen viva de Cristo. Ambas experiencias 
-visualización de la imagen y visión por representación- van labrando 
en el interior del alma la imagen viva y verdadera de Cristo resucitado. 
La comunión de Cristo en el Santísimo Sacramento, momento álgido 
del encuentro, cuenta con una preparación anterior y posterior que 
potencia el «especial» encuentro; todos los momentos interrelaciona
dos van haciendo posible lo habitual del ME: Cristo esculpido en el 
centro del alma.



que se me acuerda, en

346

347

342

B. Cristo queda esculpido en el alma

Creemos estar ya en condiciones de poder dar una interpretación a 
cómo se explícita toda nuestra reflexión en el ME, concretamente en M 
7.2.8.

Conocemos el mecanismo de Santa Teresa cuando hace una afir
mación de tipo teórico; seguro que detrás hay una experiencia impresa 
en las entrañas, vivida hace unos años, madurada y reflexionada con el 
tiempo y la oración. Aquí no podía ser de otro modo. Al leer el texto, 
objeto de nuestro análisis en M 7.2.8, «no nos vemos en este espejo 
que contemplamos en donde nuestra imagen está esculpida», la prime
ra pregunta a hacernos surge espontánea: ¿qué experiencia esconde? 
La respuesta es doble: todas las experiencias citadas tienen relación 
con la frase, pero hay una que sin duda es determinante; evidentemen
te nos estamos refiriendo a V 40.5. Presentamos el fragmento que será 
de utilidad para el fin que pretendemos:

«Estando una vez en las Horas con todas, de presto se reco
gió mi alma y parecióme ser como un espejo claro toda, sin 
haber espaldas ni lados ni alto ni bajo que no estuviese toda cla
ra, y en el centro de ella se me representó Cristo nuestro Señor, 
como lo suelo ver. Parecíame en todas las partes de mi alma le 
veía claro como en un espejo, y también este espejo -yo no sé 
decir cómo- se esculpía todo en el mismo Señor por una comu
nicación que yo no sabré decir, muy amorosa. Sé que me fue 
esta visión de gran provecho, cada vez 
especial cuando acabo de comulgar»346

La riqueza y complejidad del texto es indiscutible347. Resumamos 
las primeras constataciones: 1) el núcleo central del texto es que el 
espejo se esculpe en Cristo; 2) por primera y única vez en «Vida» apa

ta importancia de V 40.5. ha sido destacada por T. Álvarez; según el teresianista de esta 
experiencia brotó el libro de las «Moradas»; cf. ÁLVAREZ T., Obras Completas, o.c., 485, 
nota 10. Datamos el hecho en el primer trienio de vida reformada en S. José de Avila, 1562- 
1565, cf. ÁLVAREZ T., Introducción en Libro de la Vida, o.c., 48; probablemente sucedió 
poco antes de terminar la redacción definitiva de 'Vida» en 1565. Efrén considera el capítu
lo 40 de «Vida» la «síntesis de la vida espiritual», EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS, La Santí
sima Trinidad, sol del mensaje teresiano, «Estudios trinitarios», 13 (1979) 259.
Teresa repite con frecuencia que estas cosas de Dios son difíciles de entender para quien no 
ha vivido la experiencia. En el texto que nos ocupa la afirmación se convierte en evidencia 
En su defecto quizás una comparación pueda sernos útil; salvando las distancias, la expe
riencia recuerda el juego del espejo, aquella habitación llena de espejos que visitábamos en 
la infancia, en donde nuestra figura se veía reflejada de diversas maneras, todas ellas defor
mantes. Imaginarnos dentro de un cuarto lleno de espejos donde nuestra figura se refleja 
puede sernos útil para interpretar el texto.



343

348 Lo cual significa que algo nuevo ha sucedido. No sabemos si originado por una lectura o 
bien por la propia experiencia, la inclusión del término en la experiencia será determinan
te en 'Moradas'. Lo que se definía como «en el alma», «en lo interior», «entrañas», «cora
zón» etc. se ve enriquecido con esta nueva expresión. Desarrollaremos este punto más 
adelante.

349 Recordemos lo dicho anteriormente: Cristo resucitado con corona de espinas y llagas; la 
experiencia inmediatamente anterior,V 39.1., lo confirma.

350 De las diversas acepciones del símbolo en la literatura religiosa, predomina de forma deter
minante en el pensamiento teresiano «el hombre como espejo», frente a otras como Dios, 
Cristo imagen de Dios invisible, «speculum fidei», los ángeles, o la Virgen y los santos, cf. 
SCHMIDTM., Miroir, DS, X, 1290-1303.
Observemos que utiliza el verbo «ser», el alma no «está» clara, «es» clara; coincide con M 
7.1.3., «no entendamos es el alma alguna cosa oscura» y con M 1.1.1 ,»no es otra cosa el 
alma del justo». Recordemos que Gracián lo corrigió para evitar que se interpretara como 
lo que realmente quiso decir la Santa: la presencia ontológica de Dios en el alma.

rece el término 'centro'""; 3) la complejidad del texto está en la inter
pretación del término «espejo»; 4) ver a Cristo «como le suelo ver» sig
nifica visión (no especifica si imaginaria o intelectual, aunque 
suponemos que imaginaria) de Cristo resucitado en su sacratísima 
Humanidad34’; 5) la experiencia es ele aquellas que hemos catalogado 
de relación exclusiva Cristo-alma, el Padre y el Espíritu Santo no inter
vienen; 6) la representación tiene lugar rezando las Horas, pero la 
recuerda en especial cuando acaba de comulgar.

Nos sumergiremos en la experiencia recorriéndola en sus distintos 
pasos e intentando interpretarla. Teresa se recoge en sí y toda el alma 
le parece un espejo claro, luego en principio el espejo es el alma, 
«parecióme ser como un espejo claro toda»350. Al decir «alma» incluye 
el centro y todas las partes del alma, es decir, potencias, sentidos etc.; 
por tanto, el conjunto del hombre interior es espejo claro. En el centro 
se representa Cristo resucitado con corona de espinas y llagas, su 
sacratísima Humanidad, imagen viva y personal, «se me representó 
Cristo nuestro Señor, como le suelo ver».

A continuación entramos en una nueva experiencia que es de
terminante: «Parecíame en todas las partes de mi alma le veía claro 
como en un espejo»; la imagen de Cristo no la ve únicamente en el 
centro (que antes llamaba interior, entraña,...) sino en toda el alma; su 
imagen está reflejada por todas partes, o, mejor dicho, no sólo refleja
da sino que la representación de la imagen parece que se multiplica, 
estando claramente en todas las partes del alma. Ya no es una sola ima
gen en el hondón, sino que la imagen de Cristo resucitado ha inunda
do todo el ser interior, se ha hecho presente entre los alcaides y 
mayordomos del castillo, memoria, entendimiento, voluntad, imagina
ción, conciencia, sentidos interiores... La novedad con respecto a



344

experiencias anteriores es muy grande; subrayemos la esencial: toda el 
alma queda inundada por la imagen de Cristo”'.

Hasta aquí hemos retenido tres momentos diferentes de la ex
periencia: I) el alma es como un espejo, 2) Cristo se representa en el 
centro, 3) en toda el alma se ve a Cristo. El cuarto momento es, junto al 
tercero, lo nuevo de la experiencia: «y también este espejo -yo no sé 
decir cómo- se esculpía todo en el mismo Señor por una comunica
ción que yo no sabré decir, muy amorosa»; destaquemos que se trata 
de una comunicación de amor dialéctica, de Cristo hacia el alma, en el 
momento anterior, y ahora del alma hacia Cristo. A pesar de ser una 
acción del alma hacia Cristo, El, y no el alma, es quien opera la 
acción; el alma permanece en pasividad-activa. Aquí es donde el alma 
se esculpe en Cristo, es decir, se labra escultóricamente según la ima
gen de Cristo vivo representado por visión.

De este modo hemos llegado a comprender el vértice de las ex
periencias teresianas anteriores al ME. : Cristo se esculpe en el alma y 
el alma se esculpe en Cristo por medio de una comunicación de amor.

Al mismo tiempo la interpretación de M 7.2.8. queda muy escla
recida. La influencia que V 40.5. ejerce sobre el texto de «Moradas» es 
evidente. Con varios años de distancia, Teresa hace una afirmación que 
resume toda su experiencia: «nuestra imagen está esculpida en Cristo», 
significa que el hombre ha sido labrado escultóricamente en Cristo 
resucitado.

Posiblemente lo correcto sería incluir la temática relativa al «espe
jo» dentro del mundo simbólico de la Santa, junto a los símbolos 
mayores del libro. Así lo demuestra el hecho de que esté presente en la 
mayoría de las religiones con una fuerte carga de significado. En cuan
to superficie reflectante, se convierte en soporte de un simbolismo muy 
rico en el orden del conocimiento. El espejo refleja la verdad, será el 
instrumento de la iluminación, frente al oscurecido, símbolo de la 
ignorancia. Esbozado el tema en Platón y Plotino fue desarrollado por 
san Atanasio y Gregorio Niseno. Para Plotino la imagen de un ser está 
dispuesta a recibir la influencia de su modelo como un espejo; depen
diendo de su orientación reflejará belleza o fealdad. Para san Gregorio, 
el alma purificada recibe la imagen de la belleza incorruptible por par-

351 Al estudiar la antropología teresiana veremos cómo el proceso de espiritualización del 
hombre hacia su centro, es dialécticamente correspondido por la salida de Cristo desde el 
centro por El habitado ontológicamente hacia la totalidad del castillo. Solo cuando «todo» 
el hombre está en Cristo (es decir, en el «centro») por la disposición que lo convierte en 
«espíritu» y Cristo está en toda el alma, se puede decir «todo lo tuyo es mío y lo mío tuyo». 
Todo ello está en germen en V 40.5.



345

352 SCHMIDT M„ Miroir, DS, X, 1 290-1 303. CHEVALIER, JEAN Y GHEERBRANT, ALAIN, Dic
cionario de los símbolos, Barcelona 1988, 474-477.

C. El hombre se ve a sí mismo en el espejo que es Cristo

Decíamos que el término espejo plantea un problema. En efecto, 
observábamos justo al comenzar el relato de la experiencia que el 
alma es como un espejo claro, para inmediatamente después ver a 
Cristo por toda el alma «como en un espejo». El término por tanto 
designa dos realidades; por un parte el alma y por otra un objeto don
de se refleja Cristo. En el primer paso Teresa se identifica con su alma 
-ella es el espejo-; en el segundo, se convierte en espectadora activa 
que ve a Cristo representado en su interior como en un espejo. Por tan
to, el espejo tiene dos significados: el alma en su totalidad que es clara, 
y el objeto desde donde se refleja y ve por representación la imagen de 
Cristo resucitado. La interpretación que encontramos es que el alma es 
activa y pasiva; en cuanto activa es capaz de percibir lo que sucede en 
su interior, como pasiva el alma es espejo claro.

La posibilidad y capacidad del alma para ser clara y ver lo que 
sucede en el interior, por ser espejo, queda oscurecida por el pecado 
mortal o quebrada por la herejía, ésta última mucho más grave según 
nos dirá la Carmelita en la segunda parte de V 40.5.:

«dióseme a entender que estar un alma en pecado mortal es 
cubrirse este espejo de gran niebla y quedar muy negro, y así no 
se puede representar ni ver este Señor, aunque esté siempre pre
sente dándonos el ser; y que los herejes es como si el espejo fue
se quebrado, que es muy peor que oscurecido».

El espejo en la obra teresiana significa la claridad esencial del alma 
o la percepción interior del hombre que puede ser espectador activo de 
las representaciones de Cristo que lo habita y le da ser, incluso cuando 
se separa radicalmente de El por pecado mortal o herejía. La expresión 
del espejo en pecado mortal equivale y significa lo mismo que «paño 
negro» (M 1.2.3) o «alguna oscuridad» (M 7.1.3).

Además el término hay que relacionarlo con otros similares, luz, 
diamante,...Para describir la Divinidad se sirve del espejo:

«Digamos ser la Divinidad como un muy claro diamante, muy 
mayor que todo el mundo, o espejo, a manera de lo que dije del

ticipación y no por simple reflejo. El alma participa de la belleza en la 
medida en que se vuelve hacia ella, leresa pudo haber leído el símbo
lo en los «Morales» de S. Gregorio o comentario al «libro de Job»352.



346

355
356

alma en estotra visión, salvo que es por tan más subida manera»”’
Teológicamente cumple dos finalidades. Gracias al vocablo «espejo» 

nuestra autora es capaz de dar una explicación conclusiva al autoconoci- 
miento. En segundo lugar sirve para distinguir las visiones de Cristo que el 
hombre pueda tener en este mundo de las escatológicas cara a cara.

Examinemos, en primer lugar, la expresión «no nos vemos». Esta expre
sión es única en la obra escrita analizada; se refiere a la persona humana en 
su totalidad, cuerpo, alma y espíritu. Sin embargo la insistencia teresianaen 
el propio conocimiento es enorme; para Teresa el proceso interpersonal de 
encuentro con Cristo debe ir acompañado siempre del autoconocimiento’T 
No obstante, y por paradójico que parezca, el hombre nunca llega a cono
cerse, si no se ve reflejado en Cristo y, por El, en Dios’55. La persona humana 
que tiene, como acabamos de demostrar, una capacidad innata para au- 
tocontemplarse interiormente en su propia claridad del alma que es como un 
espejo, adquiere su identidad personal más profunda al verse esculpida en 
Cristo en el ME, es decir, cuando la imagen de Cristo que ve representada en 
el centro de su alma le descubre quién es, su propio retrato156.

353 V 40.10.
354 Son frecuentes las referencias en «Moradas». Ya en la primera leemos: «por nuestra culpa, 

no entendamos a nosotros mismos, ni sepamos quienes somos», M 1.1.2. y M 1.1 8 Para 
conocerse hay que entrar dentro de sí, M 1.1.5. y M 1.1.6.
«jamás nos acabamos de conocer si no procuramos conocer a Dios», M 1.2.9.
Un estudio comparativo con la psicología moderna de Lacan y Erickson daría unos resultados 
sorprendentes. El primero anadió un nuevo estadio a los estudiados por Freud, el del espejo, que 
sitúa alrededor de los dos años. Para Lacan el error del que se mira al espejo es creer que se ve a 
sí mismo, porque sencillamente sólo da una imagen distorsionada del yo; es el origen del narci
sismo; LACAN J., Le stade du miroir comme formateur de la fonction du je, en Ecrits. I, Paris 
1966, 89-97. Los estudios sobre la identidad personal han descubierto que toda persona tiene en 
el subconsciente una imagen de su yo, un retrato de sí que se fue definiendo en la primera infan
cia y condiciona el resto de su existencia positiva o negativamente; puede llegar a ser consciente 
de ella y buscar nuevas salidas si la imagen no le gusta, aunque siempre quede impresa, salvo 
que se corrija antes de terminada de hacer su personalidad, lo que sitúa en los 30 años. Aplicán
dolo al pensamiento teresiano me atrevería a afirmar como hipótesis que el trabajo y merced de 
introyección de la imagen plástica de Cristo convertida en imagen viva, cuando se 've' en el 
centro del alma,redimensiona el subconsciente aportándole una imagen, la de Cristo, que a su 
vez es la suya. De este modo, el encuentro con Cristo veraz y auténtico es profundamente tera
péutico, trastoca las raíces del inconsciente, las transforma, pudiéndose hablar de un nuevo 
nacimiento en el sentido de las palabras de Cristo a Nicodemo. ¿No es esto mismo lo que le 
sucedió a Santa Teresa de los 39 a los 45 años y que culminó en 1572?. En mi opinión un estu
dio psicológico de la Santa debería detenerse en este punto que es el central: la adquisición de 
la máxima identidad personal en el encuentro con Cristo, ocaso del yo viejo y nacimiento de la 
proexistencia; cf. la bibliografía esencial sobre psicología y teresianismo: ROE CARBALLO |. La 
estructura del alma humana según Santa Teresa, «Rev. de Espir.» 87-89 (1963) 413-431; Ibid, 
Bases psicobiológicas de la mística, en Actas del Congreso Internacional Teresiano. II, o.c., 997- 
1016; VERGOTE A., Una mirada psicológica sobre la mística de Teresa de Ávila, en Actas del 
Congreso Internacional Teresiano, II, o.c., 883-896; VÁZQUEZ FERNÁNDEZ A., Las 'Moradas 
del Castillo Interior' como proceso de individuación, en Actas del Congreso Internacional Tere
siano, II, o.c., 1075-1121; BONAVENTURE L., Psicología e vida mística, Petrópolis-Brasil 1975.



347

Así es como pensamos que debe interpretarse «no nos vemos en 
este espejo que contemplamos». No verse, equivale a no conocerse el 
hombre a si mismo, por no haberse dispuesto suficientemente557. Para 
lograr la identidad personal que se consigue cuando, como en un espe
jo ves tu imagen esculpida55". El hombre se ve y se conoce en Cristo55’. 
En consecuencia, la introspección en el pensamiento teresiano es rela
tivamente válida; lo es en un primer momento y siempre, pero en sí 
misma, aislada, no logra su objetivo. Por eso la estructura de pensa
miento teresiana es profundamente subjetiva, incluso podríamos decir 
individualista y dialécticamente social, porque nada puede conseguir 
el ser humano en la pura individualidad: se reconoce en Otro, se ve en 
Otro y actúa desde el Otro. La persona humana que ha llegado a 
disponerse y acceder al ME con la ayuda de las mercedes de Dios, 
consigue encontrarse plenamente consigo misma justo en el momento 
en que logra verse retratada en Cristo, en quien está labrada.

Verse en el espejo es conocerse porque en el espejo hay una ima
gen: Cristo resucitado con corona de espinas y llagas, cuyos ojos y 
manos acogen. No olvidemos que se trata de la imagen de Cristo resuci
tado en las dos naturalezas Humana y Divina. Al ver dicha imagen la 
persona humana encuentra a Cristo y, en el mismo instante, se encuentra 
a sí misma. La cristología se ha convertido en antropología y viceversa.

Literaria y teológicamente, las expresiones teresianas son de gran 
verismo y cargadas de plasticidad; en definitiva, maximalistas. Afirmar 
que se ve a Cristo no podía dejar de levantar sospechas entre los inqui
sidores acostumbrados a perseguir visionarios y alumbrados, ni han de 
extrañarnos las correcciones de Gracián al manuscrito original del 
«Castillo Interior» para mitigar en lo posible tales seguridades. Se ha 
dicho, con razón, que los místicos, es decir, aquellas personas que 
viven profundamente el misterio de Dios, siempre fueron partidarios 
del lenguaje apofático. En el caso de Teresa de Jesús creemos que su 
lenguaje teológico comienza a ser apofático donde su decidido veris
mo y catafatismo le impedía ir más allá al topar con el misterio560.

357 Sobre la «disposición» del hombre remitimos al capítulo VI.
358 Cobarruvias, como siempre, aporta sabrosas y graciosas explicaciones que serán de utilidad 

para nuestro caso: «Díxose espejo ab spectando, porque nos miramos en ellos...el espejo 
consultado responde a cada uno puntualmente y con verdad lo que es porque le representa 
su mesma figura, estando perfecto y no alterado...el espejo es símbolo del verdadero ami
go, que, consultado nos responde verdad; y assí quedó en refrám'el buen amigo es espejo 
del hombre'. COBARRUVIAS, o.c„ 553-554

359 Las «Constituciones» son tajantes en contra de los espejos: «lamas ha de haber espejo», Cs 14.
360 JIMÉNEZ DUQUE, BALDOMERO, Notas de la espiritualidad teresiana, en AA.VV. Homena

jea Pedro Sáinz Rodríguez, Madrid 1986, vol I, pp.151-165.



348

Sin embargo, al analizar la terminología de la obra, observaremos 
que jamás Santa Teresa afirma haber visto la «presencia» de Cristo en 
el centro de su alma y jamás dejó de anhelar la presencia y encuentro 
con el Esposo cara a cara. Exclusivamente por este deseo de encuentro 
total debería haber quedado libre de toda sospecha inquisitorial. Ade
más, en sus escritos empleó dos términos para diferenciar la visión de 
Cristo en este mundo de la escatológica: «espejo» y «representación 
El primero muy poco usado, mientras que el segundo, abundante, 
recorre cada página de la obra escrita. Cobarruvias explica el empleo 
del término «representar» diciendo: «Hazernos presente alguna cosa 
con palabras o figuras que se fixan en nuestra imaginación... Represen
tar, es encerrar en sí la persona de otro, como si fuera el mesmo, para 
sucederle en todas sus acciones y derechos, como el hijo representa la 
persona del padre»36'. Es decir, que en el acto de representación inter
viene el sujeto activamente haciendo presente el objeto exterior en el 
interior de la imaginación. La explicación de Cobarruvias se puede 
aplicar al pensamiento teresiano. El objeto está presente como «repre
sentado» porque el sujeto sólo es capaz de percibir mediatamente.

D. El hombre: imagen plástica esculpida en Cristo

Concluir que el alma se esculpe en Cristo es ya un gran paso de 
cara a la interpretación de M 7.2.8., pero no es la última. Nos queda 
por analizar el término imagen desde una perspectiva propia al ME.

Si releemos la frase que nos ocupa,»no nos vemos en este espejo 
que contemplamos en donde nuestra imagen está esculpida» y tene
mos en cuenta todo el análisis realizado, no podrá pasar desapercibida 
una novedad concluyente: el hombre es la imagen.

Las continúas referencias a la imagen como objeto de devoción 
fueron el punto de partida de una introyección por meditación que 
evolucionó por la merced de Dios, a representaciones personales y 
vivas de la imagen de Cristo, más tarde plasmadas en cuadros que, a su 
vez, eran nuevo objeto de devoción. En un momento dado, que ahora 
explicaremos, se produjo en la teología de la Carmelita un des
lizamiento epistemológico, una nueva experiencia que provocó una 
nueva concepción con respecto a la imagen. El acontecimiento debe 
poder justificar el por qué en el ME: el hombre es la imagen. ¿A qué se 
debe este cambio de perspectiva?; ¿que experiencia originante hay 
detrás?.

El pronombre personal «nuestra» indica claramente que la afir-

361 COBARRUVIAS,.o.c. 905.



349

mación es general, refiriéndose como mínimo a los lectores del libro y 
que, sin lugar a dudas, se trata de la imagen del hombre, no la de Cris
to ni la imagen como objeto de devoción. En consecuencia, inter
pretamos que el hombre se ve y reconoce, mirándose en el centro del 
alma, en donde por representación ve a Cristo resucitado con corona 
de espinas y llagas, en su naturaleza humana y divina; entonces, el 
hombre es una imagen labrada escultóricamente en aquel que está 
viendo por representación. Además, afirmar que el hombre es una ima
gen labrada en Cristo supone implicar la teología de la creación.

Debemos confirmar los dos extremos: El hombre como imagen de 
Cristo y Cristo criador del hombre.

Para confirmar ambos recurriremos a la, en mi opinión, mejor poe
sía de la Santa, al menos por su contenido teológico. Venimos repitien
do que la cima de la vida espiritual, según nuestra autora se encuentra 
en el matrimonio espiritual. Pues bien, creo que en la tradición de la 
Iglesia no se encuentra otro autor que haya reflejado con tal diversidad 
de lenguajes la máxima aspiración cristiana de configuración con Cris
to en Dios. La poesía que a continuación presentamos refleja el matri
monio espiritual en su vertiente poética. Junto a su exposición 
doctrinal en las séptimas moradas, iconográfica, en los Cristos estudia
dos y autobiográfica en la Relación 35, dan la justa medida de su 
riqueza expresiva.

En la oración había entendido las palabras «búscate en mí» que 
comentó con su hermano Lorenzo de Cepeda, quien las consultó a su vez 
con Julián de Avila, Francisco de Salcedo, San Juan de la Cruz y las mon
jas del convento de San José de Avila. Las respuestas fueron enviadas a 
Toledo donde se encontraba la Santa. Conservamos la respuesta de Loren
zo de Cepeda y el juicio de Teresa en un escrito titulado «Vejamen». Por 
la carta escrita a María de S. José el 1-2 de Marzo de 1577 en la que 
comenta los hechos, se deduce que las palabras debió oirlas en 1576:

«Ahí van esas respuestas, que envié a mi hermano a preguntar 
esa pregunta, y concertaron responder en San José y que allá lo 
juzgasen las monjas los que ahí van; y el obispo hallóse presente y 
mandó que me lo enviasen que lo juzgase yo, cuando aun para 
leerlo no estaba la negra cabeza. Muéstrelo al padre prior y a 
Nicolao; mas hales de decir lo que pasa, que no lean la sentencia 
hasta que no vean las respuestas; y si pudiere tórnelo a enviar para 
que gustara nuestro padre (que así hicieron en Avila para que se lo 
enviase), aunque no sea este camino del arriero»

Posiblemente la poesía que nos ocupa surgió a raíz de dichas pala-



362

350

362 P 8. No existe autógrafo. Andrés de la Encarnación recopiló la poesía teresiana en 1759, (ms.l .400 de 
la BN). cf. BMC, VI, LIV y ss. Véase también ÁLVAREZ T., Obras Completas, o.c.,1660-1661 ;cf. tam
bién ÁLVAREZ T., Desde los deseos hasta la muerte, en «Monte Carmelo» 88 (1980) 552., nota 15.
El título que las ediciones de Silverio y T. Álvarez han puesto a esta poesía es causa de 
confusión: «Buscando a Dios». Da por supuesto que se trata de Dios uno, -en lo que no 
estamos de acuerdo- y además Dios uno que busca al hombre. Aún en el caso de que fuera 
Dios uno, habría que decir: «Dios buscando al hombre».

bras. Mediante el lenguaje poético encontraremos la respuesta a nues
tros dos interrogantes.

«Alma, buscarte has en Mí
Y a Mí buscarme has en ti.
De tal suerte pudo amor, 
Alma, en mí te retratar 
Que ningún sabio pintor 
Supiera con tal primor 
Tal imagen estampar.
Fuiste por amor criada 
hermosa, bella, y así 
En mis entrañas pintada, 
Si te perdieres, mi amada, 
Alma, buscarte has en Mí.
Que yo sé que te hallarás 
En mi pecho retratada,
Y tan al vivo sacada 
Que si te ves te holgaras 
Viéndote tan bien pintada
Y si acaso no supieres 
Donde me hallarás a Mí, 
No andes de aquí para allí, 
Sino, si hallarme quisieres 
A Mí buscarme has en ti.
Porque tu eres mi aposento, 
Eres mi casa y morada,
Y así llamo en cualquier tiempo, 
Si hallo en tu pensamiento 
Estar la puerta cerrada.
Fuera de ti no hay buscarme 
Porque para hallarme a Mí 
Bastará sólo llamarme, 
Que a ti iré sin tardarme,
Y a Mí buscarme has en ti.»



351

363
364
365
366

R35
cí. también R 13, 51,11, 15.6, 36.1,56, 66.

R 18.
Prescindimos del estribillo ya comentado y examinado al tratar el tema de la relación dia
léctica del alma con Cristo.

«No hayas miedo, hija, que nadie sea parte para quitarte de 
Mí»363.

«Haz lo que es en ti y déjame tú a Mí y no te inquietes por 
nada; goza del bien que te ha sido dado, que es muy grande; mi 
Padre se deleite contigo y el Espíritu Santo te ama»364

A la vista de los textos creemos poder asegurar que es Cristo quien 
le habla. La duda podría plantearla una merced de la Trinidad en la 
que escucha unas palabras: «No trabajes tú de tenerme a Mí encerrado 
en ti, sino de encerrarte tú en Mí»365. También en este caso pensamos 
que el interlocutor divino es la segunda Persona de la Trinidad. Excep
tuando las contadas ocasiones en que el diálogo lo tiene con el Padre, 
el resto son palabras de Cristo al alma.

Siguiendo el desarrollo de la poesía366 y sabiendo que Cristo es el 
interlocutor divino que se dirige al alma, observaremos que la poesía 
está dividida en dos partes, de las cuales nos interesa analizar la pri
mera: la persona imagen de Cristo y el lugar de encuentro entre 
ambos. La primera estrofa afirma que el hombre es una imagen pinta
da en Cristo. La segunda entrevera la teología de la imagen con la 
teología de la creación y la tercera, el encuentro del hombre consigo 
mismo. De momento son las que nos interesan porque, como vemos, 
reúnen los tres puntos que venimos analizando: el hombre imagen de

Poesía que tiene una característica que la distingue de todas las 
demás: es la única de las conservadas en que una Persona divina se 
dirige al alma, mientras que en el resto se trata de palabras del alma 
dirigidas a Dios.

La dificultad que presenta la lectura teológica consiste en averiguar 
quién es la Persona que se dirige al alma. Con otras palabras, ¿quién es 
«Mí»?; ¿es Dios uno, o alguna de las tres Personas? En «Relaciones» 
encontramos numerosas referencias de palabras oídas en la oración de 
las mismas características a la señalada; sin vacilar afirmamos que la 
Persona que le habla en el caso del matrimonio espiritual es Jesucristo 
y también en aquellos textos en los que, al intervenir el Padre, se de
duce que es Cristo quien le habla, máxime habiendo demostrado que 
el Espíritu Santo no le ha hablado nunca. Presentamos algunos ejem
plos:



369

352

i

367

368

«de cuantas criaturas hay es sólo un Criador», R 33.3.
«Criar» resume el acto creacional y la sustentación en una sola palabra, de la cual proviene 
«criatura». Citamos algunos textos: M 1.1.1. V 6.9, 9.5, C 6.3, M 6.5.10, CAD 1.10. etc.
«siempre tengamos memoria que tenemos de Dios el ser y que nos crió de nonada y que 
nos sustenta», V 10.5.

Cristo, el hombre creado por Cristo y el hombre que se reconoce en 
Cristo.

La relación dialéctica del hombre con Cristo es una historia de 
amor según dice la primera estrofa (una comunicación muy amorosa, 
leimos en V 40.5); el amor ha hecho posible que el alma esté retratada 
en Jesucristo, que sea su imagen. La descripción del alma no puede ser 
más positiva y festiva, el resultado de la imagen es un «primor». Lo 
dicho concuerda con el análisis realizado. Aquí queda ya demostrado 
de manera definitiva que para Santa Teresa de Jesús el alma debe su 
gran capacidad y hermosura a ser una imagen, un retrato vivo y primo
roso de Cristo, en quien está esculpida. Recordemos que el término 
imagen ha de interpretarse en el sentido de imagen plástica, como cua
dro pintado o como escultura.

La segunda llena de calificativos positivos al alma -«hermosa, 
bella»- e insiste en que el alma está pintada en Cristo, añadiendo un 
matiz, «en mis entrañas». Ya sabemos que en lenguaje teresiano las 
entrañas significan, junto a otros términos equivalentes como «centro», 
«hondón» etc., lo profundo, lo esencial. La persona se encuentra consi
go misma al verse retratada positivamente en las entrañas de Cristo. En 
conclusión, el hombre no es una imagen plástica superficial de Cristo, 
es alguien mucho más profundo por estar pintado en las entrañas de 
Cristo.

Pero, ¿hasta qué punto podemos decir que Cristo sea el «Criador» 
del hombre en la teología teresiana?. La creación es obra de Dios uno 
y trino; intervienen las tres Personas porque nada puede hacer la una 
sin la otra, aunque el sujeto divino de la acción sea una367. Hay que 
advertir que Santa Teresa emplea el término «criador» (nunca llamará a 
Dios «creador»), en un doble sentido: Dios creó al hombre de la nada 
y continúa creándolo porque le sustenta y da ser368. De manera que, 
lejos de ser un Dios «ocioso», la concepción teresiana de la creación 
se puede definir como creación continuada369.

Jesucristo es «Criador» en el doble sentido ya que crea de la nada 
y sustenta el ser del hombre. Presentamos dos textos que, por mencio
nar juntos a Cristo y al Padre, tienen particular relevancia:

«...traer al Todopoderoso a ser uno con nuestra bajeza y tras-



353

373
374

370
371
372

E. El hombre creado a imagen de las tres Personas y la Humanidad

Como el capítulo segundo de las séptimas moradas tiene un conte
nido cristológico, relación de matrimonio espiritual entre la persona

C 32.11.
C 32.9.
Teresa se refiere a la encarnación con el término «ayuntamiento» o «bajarse a sí», ct. C 
12.6. y CAD 1.10.
cf.M 5.3.12 y V 8.6.
R35.

formarnos en sí y hacer una unión del Criador con la criatura. 
Mirad si quedaréis bien pagada y si tenéis buen Maestro, que, 
como sabe por dónde ha de ganar la voluntad de su Padre, ensé- 
ñanos a cómo y con qué le hemos de servir»’70.

«Porque todo lo que os he avisado en este libro va dirigido a este 
punto de darnos del todo al Criador y poner nuestra voluntad en la 
suya y desasirnos de las criaturas, y tendréis ya entendido lo mucho 
que importa, no digo más en ello; sino diré para lo que pone aquí 
nuestro buen Maestro estas palabras dichas, como quien sabe lo 
mucho que ganaremos de hacer este servicio a su eterno Padre»37'.

Cristo Criador sustenta al hombre para transformarlo y así poder 
llegar a la unión de Criador con criatura, como exige la voluntad del 
Padre. Por la mediación de Cristo que se hizo uno con la naturaleza 
humana, lo que equivale a decir, por la encarnación, el hombre es lla
mado a la unión de voluntad con Cristo, quien a su vez previamente 
había ofrecido la suya al Padre en nombre de todos (C 32.10); al hacer
se uno con el hombre por lo que tiene de naturaleza humana puede 
transformar y es Maestro de unión del Criador con la criatura.

La encarnación372 vinculó a Cristo Criador con el mundo ante 
quien se presenta como el Esposo de la verdadera esposa. Viviendo en 
la esposa (V 6.9), la llama al matrimonio espiritual por una particular 
relación de amistad en la cual El murió, crió y continúa dando ser373.

De este modo, Cristo Esposo y Cristo Criador son dos caras de una misma 
realidad, aunque no sean identificables como se puede comprobar en el ME:

«No sólo como Criador y como Rey y tu Dios mirarás mi 
honra, sino como verdadera esposa mía»374

Concluimos que el hombre es imagen plástica esculpida en Cristo, 
en su Humanidad y Divinidad, quien le crió de la nada y continua sus
tentando el ser.



375

376

354

M 7.2.7. La limpieza de planchas en la edición fotolitográfica del cardenal Lluch en el siglo 
pasado propicio una lectura errónea: «dejaremos» en lugar de «dejamos». Pasar del presen
te al futuro cambia totalmente el sentido teológico de la frase: unlversaliza y actualiza el 
mensaje bíblico, cf. Edición crítica del «Castillo Interior» (Burgos 1990), 204
Sobre el carácter cristocéntrico y trinitario, ERMANNO DEL STMO. SACRAMENTO, / gradí 
della preghiera mística teresiana, «Ephemerides Carmeliticae», 13 (1963), 517.

humana y Cristo, cuando el texto que venimos analizando (M 7.2.8) 
afirma que nuestra imagen está esculpida, debemos interpretar que está 
esculpida en Cristo. No creo que deba interpretarse en sentido trinita
rio. No obstante, una vez que hemos dejado constancia de que el 
hombre está esculpido en Cristo, no se puede obviar el contexto en el 
que se inscribe la frase que analizamos. En el contexto inmediato 
hallamos la cita evangélica de Jn. 1 7.2 I:

«Y así, orando una vez Jesucristo nuestro Señor por sus 
apóstoles -no sé adonde es- dijo, que fuesen una cosa con el 
Padre y con él, como Jesucristo nuestro Señor está en el Padre y 
el Padre en él. ¡No sé qué mayor amor puede ser que éste! Y no 
dejamos de entrar aquí todos, porque así dijo Su Majestad: no 
sólo ruego por ellos, sino por todos aquellos que han de creer en 
mí también, y dice: Yo estoy en ellos.»175

Jesucristo está en el Padre y el Padre en El. El hombre en el ME 
reproduce la relación intratrinitaria. El paradigma del ME es la Trinidad, 
por el cual, el hombre se relaciona con Cristo como el Hijo lo hace 
con el Padre. Relación dialéctica que permite al uno estar «en» el otro 
y viceversa. En consecuencia el ME lejos de ser una relación interper
sonal dialéctica cerrada se autotrasciende en dos direcciones: el amor 
a Dios trino y el amor al prójimo. Decimos que trasciende la relación 
en dos direcciones vertical y horizontal. Si la relación está abierta 
intrínsecamente a la vida trinitaria, debemos concluir que el hombre 
ha sido esculpido en Cristo y, por El, en Dios trino.

Además el primer capítulo de las séptimas moradas tiene un conte
nido trinitario. Por tanto, toda conclusión cristológica debemos situarla 
dentro del paradigma trinitario. Según el pensamiento teresiano la cris- 
tología no debe separarse de la teología trinitaria. En la obra escrita por 
Santa Teresa la concepción de Dios es: Dios uno y trino en Cristo resu
citado Hombre y Dios376.

La abundancia de textos en «Vida» sobre la imagen plástica (Cristo 
imagen viva, etc.) podría hacernos pensar que Santa Teresa de Jesús 
vinculará dicha temática con la teología de la creación a imagen de 
Dios. Sería una interpretación errónea. No hay ninguna mención ni en 
«Vida» ni en «Camino» a la creación del hombre a imagen de Dios.



355

379
380

377
378

R.54.
CASTELLANO )., Cristo imasen y camino del hombre nuevo, «Seminarium» 21 (1981) 700- 
721; el mismo artículo está publicado en «Rev. de Teo. Espiritual» 26 (1982) 251-269.

M 1.1.1.
M Epil.3.

Opinamos que no tuvo un conocimiento por experiencia hasta bien 
tardíamente; de haberlo tenido sería muy extraño que no hubiese que
dado plasmado en los escritos.

Ahora bien, la idea había ido fraguándose progresivamente. Un 
primer indicio implícito lo encontramos en V 40.10., el hombre es 
«diamante», «luz», «claridad»,...como lo es la misma Divinidad salvo 
que lo es de «por tan mas subida manera». Teniendo en cuenta los 
escritos que se conservan, hay que constatar que la primera referencia 
escrita por Teresa de que el hombre ha sido creado a imagen de Dios 
se remonta al año 1575 en Sevilla:

«Es cosa de grandísimo provecho entender esta verdad. Y 
como estaba espantada de ver tanta majestad en cosa tan baja 
como mi alma, entendí: «No es baja, hija, pues está hecha a mi 
imagen»377

En mi opinión se trata de una experiencia determinante que permi
tirá vincular, a partir de entonces, la teología de la creación con todo lo 
que hemos venido diciendo de la imagen plástica. En esta vivencia 
Teresa comprende por experiencia que el hombre ha sido creado a 
imagen de la Trinidad y será el marco donde comprender que Cristo es 
el Criador del hombre.

Poco después quedará plasmado en el libro «Moradas»; la crea
ción a imagen de Dios abre y cierra el libro con una clara intenciona
lidad teológica378:

«No hallo yo cosa con qué comparar la gran hermosura de 
un alma y la gran capacidad... pues El mismo dice que nos crió a 
su imagen y semejanza... porque puesto que hay la diferencia de 
él a Dios que del Criador a la criatura, pues es criatura, basta 
decir Su Majestad que es hecha a su imagen para que apenas 
podamos entender la gran dignidad y hermosura del ánima»379.

«...desearéis deshaceros en alabanzas del gran Dios, que le 
crió a su imagen y semejanza»380

La cita explícita de las palabras del Génesis al comienzo y fin de la 
obra señalan la importancia que nuestra autora concedía a la teología 
de la creación cuando redactó su texto cumbre. Debemos in-



356

381
382

CARTUJANO, IV, fol., 262
Domínguez Reboiras opina que la teología de la creación a imagen «no tiene para ella un 
valor exclusivamente ontológico.... «El alma es imagen de Dios, porque en el alma está 
'esculpida su imagen gloriosísima'. Una imagen viva -Dios vivo- que habla, actúa, vive en 
el alma», DOMÍNGUEZ REBOIRAS F., 'El amor vivo de Dios'. Apuntes para una teología de 
la gracia desde los escritos de Santa Teresa de Jesús, a.c., II, 7.

terpretarlas en el sentido aludido: el hombre ha sido creado de la nada 
por Dios uno y trino en Cristo, Hombre y Dios, de quien es imagen 
plástica.

No hay ningún comentario en los escritos teresianos al tema de la 
semejanza. Tradicionalmente los Padres lo interpretaban como el desa
rrollo histórico que el hombre debía llevar a cabo en su historia: el 
hombre debía hacerse «semejanza» con la ayuda de Dios. Daban al 
término una aplicación dinámica. En Teresa el dinamismo de la seme
janza, sin citarlo, recorre la obra; la estructura teológica es dinámica e 
histórica, el hombre es imagen y se hace progresivamente imagen. 
Posiblemente la razón se encuentre en la distinción que establece el 
Cartujano entre «imagen y semejanza»:

«Pues mira, ¡o tú ánima mía!, que cosa sea ser tú criada a la 
imagen y semejanza de Dios y conoce que una cosa es semejanza y 
otra imagen. Y lo puedes saber por este ejemplo: Puede tener algu
na semejanza con el hombre, el caballo, o el buey, y otros animales; 
más la imagen del hombre no la tiene sino otro hombre; come el 
hombre y come el caballo y es una semejanza común entre diversas 
naturalezas. Más la imagen del hombre no puede ser imitada ni 
comunicada sino de otro hombre de esa mesma naturaleza de la 
cual es imagen; porque cosa más digna y mucho de mayor dignidad 
es la imagen que la semejanza»381.

La presencia, experimentada al final de su vida, de las tres Perso
nas y la Humanidad culmina un pensamiento teológico, resumen las 
7M. y concluye nuestro análisis: el hombre ha sido creado a imagen de 
las tres Personas y la Humanidad.

Las consecuencias teológicas de dicha conclusión son evidentes en 
orden a una conclusión definitiva del ME. El hombre ha sido creado 
plásticamente teniendo como modelo el Cristo escatológico. La unidad 
en la diferencia de naturalezas en Cristo ha evidenciado que la presen
cia ontológica de Cristo en el alma se da en la Divinidad y por el Santí
simo Sacramento en la Humanidad, que juntos y siempre son 
compañía del hombre después del ME, excluyendo por tanto la pre
sencia de Divinidad y Humanidad por creación382.



5. La teología paulina de la imagen y su influencia en Santa Teresa

357

383 Los teresianistas coinciden en las concomitancias de la obra teresiana con S. Pablo; ct. ABI- 
VEN J., Le Jésus de Thérése, «La Vie Spirituelle» 136 (1982) 557-573; el paralelismo lo 
resalta el autor especialmente en la página 572.

384 Sigo en éste párrafo a LADARIA L., Antropología teológica, Madrid 1983, 121-122.

Aunque las operaciones «ad extra» de la Trinidad sean comunes a 
las Personas, Cristo es también creador del hombre, imagen suya y juez 
escatológico. Teresa de Jesús unifica la escuela escotista y la tomista al 
justificar la encarnación del Hijo como Esposo y Redentor, desarrollan
do considerablemente la faceta esponsal, que es un modo de definir la 
teología de la Alianza. Es decir, fundamentalmente la teología teresiana 
trata de la relación del hombre con el Esposo y viceversa.

Protología y escatología quedan interrelacionados el fin, en ger
men, se encuentra ya en el principio. La evolución histórica vivida por 
Santa Teresa y plasmada en su obra escrita nos permite afirmar que 
existe una continuidad teológica de principio a fin, con rupturas episte
mológicas que irán concretando los postulados primeros, haciéndola 
evolucionar progresivamente. La toma de conciencia de las dos natura
lezas de Cristo en el ME, el paso de la imagen plástica al hombre crea
do a imagen de Cristo resucitado, la operación intradivina vivida en el 
fondo del alma por la eucaristía, son hitos que van señalando una evo
lución en la búsqueda de la Verdad.

Las conclusiones a las que nos ha conducido el análisis cristoló- 
gico del ME nos invita a buscar, en primer lugar, las concomitancias 
existentes entre la teología paulina y la de la Santa383. Dada la amplitud 
de la antropología paulina nos limitaremos a estudiar doctrinalmente 
algunos de los aspectos más importantes: el hombre imagen de Cristo 
resucitado, la visión de Dios como en un espejo, la gracia comprendi
da como la transformación del hombre viejo y la vida de Cristo en 
Pablo. Lo cual nos permitirá revisar sucintamente la teología de la ima
gen en un preclaro continuador de la antropología paulina: San Ireneo 
de Lyon. Concluiremos comparando brevemente las concepciones 
paulinas e ireneanas con las de la Santa. En segundo lugar, comparare
mos a Pablo con Teresa en el recorrido que ambos hicieron para 
encontrarse con Cristo: Pablo fue para Teresa un arquetipo de vida cris
tiana y configuración con Cristo.

La «imagen de Dios» según los autores neotestamentarios es Cris
to"4; en particular, Pablo la aplica a Cristo en 2 Cor 4,4 en cuanto reve-



358

387
388

385
386

cf. Ef 1,3-14
Cabe también la posibilidad de interpretar en este mismo sentido el texto joánico de 1 Jn 
3,2; cf. LADARIA L„ Antropología teológica, o.c., 122.
LADARIA L., Antropología teológica, o.c., 95-97
PESCH, R. Antropología, SM.1, 282.

lador de la buena noticia: «no distinguen el resplandor de la buena 
noticia del Mesías glorioso, imagen de Dios». Por la fe el hombre pue
de convertirse en imagen de Jesús: «Y nosotros, que llevamos todos la 
cara descubierta y reflejamos la gloria del Señor, nos vamos transfor
mando en su imagen con resplandor creciente» (2Cor 3,18). La inter
pretación determinante del tema teológico de la imagen en Pablo se 
relaciona con la resurrección futura del hombre a imagen de la de 
Jesús: «los predestinó a reproducir la imagen de su Hijo», (Rom 8,29)”’’ 
con una proyección escatológica: «del mismo modo que hemos reves
tido la imagen del hombre terreno, revestiremos también la imagen del 
celeste», (1Cor 15, 49). La «imagen del celeste» es Jesús resucitado, 
primicia de la resurrección de los muertos. El hombre se transformará 
en plena imagen de Cristo en la resurrección gloriosa’86.

La mayoría de los exegetas opina que no puede pensarse en una 
estructura tricotómica del hombre en la teología paulina porque los 
más característicos son «carne y «espíritu»; el primero, significa gene
ralmente el hombre en cuanto sometido a la fuerza del pecado y el 
segundo, más difícil de precisar, designa la fuerza de Dios, el Espíritu 
Santo, Espíritu de Dios y de Jesús; en cuanto se opone a la «carne» es 
el mismo Espíritu de Dios comunicado al hombre387. Sin embargo, en 1 
Tes 5,23 se encuentran los términos alma, cuerpo y espíritu que tanta 
importancia adquieren en Teresa.

San Pablo, «habla expresamente de la antropología teológica que 
late en la predicación de Jesús y lo hace mirando al Cristo crucificado 
y resucitado; y también mirando precisamente a la redención en Jesu
cristo, el Apóstol consigue mantener en unidad la tensión dialéctica de 
las afirmaciones sobre el hombre (a pesar del contorno dualista y gnós
tico). Del mismo modo que su cristología es a la vez soteriología, doc
trina de la redención del hombre, así también el pensamiento paulino 
acerca de Dios es simultáneamente antropología, pues todo enunciado 
sobre Dios es al mismo tiempo un enunciado sobre el hombre»188.

El hombre se encuentra impedido para la plena realización de sí 
por la radical división a que le somete el estar bajo la ley (Rom 2,12ss). 
En Cristo, el hombre deja de buscar su propia justicia para abandonar
se en la misericordia de Dios, quien le libera para la libertad y existen
cia en paz con Dios y el prójimo. No por ello deja de permanecer en



359

391
392
393

389
390

Ibid-, 283.
BARBAGLIO G., Imagen, DTI, III, 139-140. La tendencia neoplatonizante que confiere más 
dignidad al alma que al cuerpo penetró hasta extremos inconciliables con la fe cristiana en 
Orígenes, al especificar que ia esencia del hombre es el alma racional, caída a este mundo 
material desde una región superior; la salvación consistirá en la liberación de este mundo y 
de la materia; desde Orígenes ésta concepción pasó a toda la tradición posterior, incluido 
Agustín. En menor medida influyó en los alejandrinos aunque ya se note en ellos la tenden
cia platónica iniciada por Filón; cf. LADARIA L„ Antropología teológica, o.c., 103.
ORBE A., Antropología de San Ireneo, Madrid 1969, 112.

Ibid., 102
Ibid,, 104-105; cf. IRENEO, Adversos haereses, IV, 33,4 ; V,8,1; V, 1 3,3; V,16,2 etc.

tensión escatológica porque aún no se halla en la plena posesión. La 
libertad se adquiere mediante una constante actualización de la fe en 
Cristo que posibilita vivir la existencia «desmundanizada» y que tiene 
la mirada puesta en la gloria final'89.

La primera tradición patrística admite una doble orientación en la 
teología de la imagen: una histórico-salvífica que tiene como por
taestandarte a Ireneo y la segunda, cuya posición más prestigiosa se 
debe a Agustín, quien descubre el alma humana dotada de tres faculta
des, «mens», «voluntas», «amor», (o bien «memoria», «intelIigentia», 
«voluntas»), las cuales son una imagen perfecta de la trinidad de perso
nas divinas; el alma es imagen de Dios trino. Ireneo y Agustín son 
exponentes de dos direcciones de pensamiento características, respec
tivamente, de la tradición griega y la latina’90.

Ireneo, según A. Orbe continuador de la tradición paulina, recoge 
la idea de «Cristo, imagen de Dios», e interpreta según ella la idea 
escrituraria «ad imaginem Dei». El Verbo es imagen del Padre antes de 
la encarnación y se hace visible en ella al hombre que es su propia 
imagen”'. La perfecta semejanza entre el Padre y el Hijo fue mostrada 
en la resurrección de Jesús; la carne gloriosa de Jesús es imagen perfec
ta de Dios y paradigma del hombre’92. El hombre fue plasmado según 
la carne glorificada del Verbo, la humanidad gloriosa de Jesús; además 
de ideal de la humana perfección, es el vehículo necesario y definitivo 
para la salvación del hombre. Opina Orbe, interpretando a Ireneo, que 
«nadie vendrá -ni siquiera en la fase final- al Padre sino mediante la 
humanidad deificada y deífica del Hijo»39’.

Estas breves notas comparativas con Pablo e Ireneo nos permiten 
apurar nuestras conclusiones sobre la teología teresiana: Teresa nunca 
explícito en sus escritos que Cristo fuera el Ejemplar, imagen del Padre. 
Sin embargo -como quedó demostrado- sí que aparece frecuentemen
te que Cristo es la imagen y la persona humana, a su vez, imagen plás
tica de Cristo. El hombre creado a imagen del resucitado con quien se



360

394
395

Abordamos el problema del alma en el Capítulo VI.
Actualmente algunos teólogos -Barth y Brunner- afirman que ser imagen de Dios no se 
identifica con la sustancia del hombre o con una cualidad sustancial, sino que consiste en 
una relación dinámica. El hombre es por creación un «vis a vis» frente a Dios y sus seme
jantes (Barth), o una «capacidad permanente de respuesta» (Brunner). cf. BARBACLIO G„ 
Imagen, a.c., 140-143.

debe configurar históricamente. Por tanto, los elementos básicos de la 
teología paulina e ireneana los encontramos en la Santa: dinamismo, 
historicidad de la salvación, lugar esencial de la Humanidad de Jesús y 
la centralidad de la resurrección en la teología de la creación a ima
gen. Ella los descubrió por el camino de la experiencia y la iconogra
fía. La insistencia en la Humanidad de Cristo le hace coincidir con 
Ireneo en que nadie accederá al Padre, ni siquiera en los estados más 
altos de la vida espiritual, sin la mediación de la Humanidad glorifica
da de Cristo.

También debemos preguntarnos si para Santa Teresa el hombrees 
imagen de Cristo resucitado en el «espíritu» del alma3’4, en la totalidad 
del alma con sus potencias o en el hombre como globalidad. En mi 
opinión, la totalidad del ser humano es imagen plástica de Cristo resu
citado. Ahora bien, entendiendo «imagen» en su aspecto dinámico: 
don y tarea de configuración con Cristo muerto y resucitado hasta la 
escatología. Teresa vinculó el relato del Génesis con la iconografía del 
tiempo, que tanto le ayudó en la oración, dándole una connotación 
histórica y procesual. Por otra parte -en mi opinión- desconoció el 
dinamismo que la tradición teológica confería a la «semejanza» y evitó 
referirse a ella influida por el Cartujano.

Por otra parte, como ya hemos señalado, la diacronía y sincronía 
son los dos vectores fundantes de su teología. Por ello considero que, 
implícitamente, la relación dialéctica con Cristo en Dios debe incluirse 
en la teología de la imagen junto a la connotación histórica3’5. Así, 
podemos concluir que, en Teresa de Jesús, el hombre es imagen plásti
ca de Cristo resucitado, en quien encuentra el paradigma. La llamada a 
vivir una relación personal con El, junto a la tarea por configurarse his
tóricamente, hacen que el hombre sea imagen de Cristo en Dios uno y 
trino.

Proponer teológicamente que el hombre ha sido creado a imagen 
de Dios uno y trino en Cristo resucitado difiere totalmente de aquella 
propuesta mas comúnmente admitida de que el hombre ha sido creado 
a imagen de Dios uno o a imagen de Dios trino. Partiendo de una teo
logía tradicional que defendía la creación a imagen de Dios, Teresa de 
Jesús, por medio de la experiencia reflexionada, evolucionó hacia la



361

primera. Incluir la Humanidad de Cristo en el acto creativo trastoca el 
dualismo alma cuerpo en dualidad, evita una teología desencarnada y 
afirma una espiritualidad corporeizada. En definitiva: valora lo humano 
radicalmente. De las dos grandes corrientes de pensamiento ortodoxo 
que surgen en el siglo II, Orígenes representa la corriente mayoritaria, e 
Ireneo la minoritaria y que menos influencia tuvo en siglos posteriores. 
El primero, muy influido por el platonismo, propondrá que el hombre 
fue creado a imagen de Dios. Para Ireneo, por contra, el hombre fue 
modelado reproduciendo la imagen de Cristo resucitado. Santa Teresa 
ha enlazado con la teología paulina e ireneana evitando el dualismo y 
el platonismo.

En consecuencia, la persona es tal cuando su identidad última la 
encuentra en Cristo y, por El, en Dios; decir cristiano equivale a decir 
hombre y expresar humanidad se corresponde con ser profundamente 
cristiano, encontrarse con Cristo, donde la cristología se hace antropo
logía y viceversa. Por eso Teresa de Jesús, de quién se ha dicho con 
razón que es maestra de oración, es sobre todo maestra de humanidad.





CAPÍTULO VI

La persona humana en el término 
del camino espiritual





1 CAD 1.9.

365

Tres aspectos esenciales de las 7M han sido analizados hasta el 
momento: el concepto de experiencia, la presencia de Dios trino en el 
alma y la cristología de las 7M. La Trinidad y el ME fueron re
flexionados desde los textos clave correspondientes a los capítulos 1 y 
2 de las moradas séptimas. Ahora analizaremos conjuntamente los 
capítulos tercero y cuarto de las séptimas.

El presente capítulo estudiará, en tres apartados, aquellos aspectos 
concernientes al hombre: 1) la disposición del hombre al ME mediante 
el proceso existencial de espiritualización del alma; 2) el problema del 
centro del alma y la unión de espíritus; 3) el «status final» del hombre 
en Cristo.

Hemos de prevenir una vez más al lector que la obra teresiana no 
distingue teóricamente entre la realización económica de la salvación 
y la teología de la inmanencia divina; ambas van unidas, o, por mejor 
decir, la inmanencia se descubre en la economía salvífica. Teresa se 
interesa por las repercusiones que la relación con Dios produce en el 
orante, que quiere dar una respuesta a la llamada de Dios y establecer 
una relación de amor1; por tanto, al tratar la teología trinitaria o cristo- 
lógica, nos vimos en la obligación de comentarla en constante relación 
con el hombre. El presente capítulo acentuará la vertiente antropológi
ca de la relación, sin por ello olvidar a Dios, del que es inseparable.

La «disposición» del hombre consiste en un proceso existencial 
histórico de desprendimiento o donación de sí, por amor a Cristo, en 
Dios. A través de los distintos «estados» del alma, ésta se va dis
poniendo, en las 7M, al encuentro con Cristo en Dios. La «disposi
ción» incluye toda la persona en su integridad que se dona al Otro por 
amor, mediante la espiritualización del alma. El hombre, que consta de 
cuerpo, alma y espíritu, por la interiorización o búsqueda del centro, y



3

366

1. La «disposición» del hombre y su espiritualización 
como interpretación cristiana del proceso existencial.

En el estudio que venimos realizando sobre la relación dialéctica 
del hombre con Cristo en Dios, ocupa un lugar preferente la aporta
ción de la persona humana2. Como ya vimos -aunque todo es gracia y 
donación de Dios, por ser quien se entregó primero- la colaboración 
humana resulta imprescindible. Los términos que expresan esta opera
ción del alma son «disposición», «desasimiento» y «purificación», este 
último de uso mucho más restringido2.

El texto clave, dentro de las 7M, que nos sirve de punto de partida 
metodológico dice así:

a resultas de la relación dialéctica con Cristo, va espiritualizándose 
hasta estar dispuesto para encontrarse, en el centro de su alma, con 
Dios, que es espíritu. Por ello analizaremos, en primer lugar, qué se 
entiende por «disposición», para pasar inmediatamente a describir 
cómo se realiza el proceso de espiritualización, para lo que precisare
mos descifrar la estructura del alma.

Una vez realizada esta tarea podremos comprobar la ubicación tere- 
siana de lo profundo humano, su «centro» y cómo en él se realiza la 
unión del ME. Demostraremos que los diferentes lenguajes de los que se 
sirve la Santa (visiones-locuciones, imprimir-esculpir en el fondo del 
alma, y la unión de espíritu con espíritu), vienen a significar la misma 
realidad, a saber, la profunda unión del alma con Dios en el ME.

A continuación estudiaremos el resultado del proceso de dispo
sición y espiritualización del hombre, que tiene dos consecuencias: la 
transformación de la persona humana en cuanto tal, lo que Teresa 
denomina «efectos», y las consecuencias exteriores de dicha transfor
mación, el seguimiento del Crucificado y la praxis. Es decir, que el 
resultado de la relación dialéctica tiene como consecuencia la transfor
mación del hombre que ya vive desde Cristo, y no desde sí mismo, y la 
praxis, en cuanto que la transformación no se encierra en sí misma y 
tiene un «para qué»; ambos aspectos quedan delimitados por el capítu
lo tercero y cuarto de las 7M.

2 cf. el conjunto de la antropología teresiana en CASTELLANO J„ Guiones de doctrina teresia- 
na. Sobre grandes temas de la espiritualidad, o.c., 117-1 31.
«Disposición» y «desasimiento» son los términos más frecuentes. Aunque también leemos 
«purificar esta alma para que entre en la séptima morada», M 6.11.6.; cf. V 20.16., 38.18.



6

367

4
5

M 7.2.7.
cf. DOMÍNGUEZ REBOIRAS F., 'El amor vivo de Dios'. Apuntes para una teología de la gra
cia desde los escritos de Santa Teresa, a.c., II, 31-40.
V 28.1. «no me parece acababa yo de disponerme a quererle servir, cuando Su Majestad 
me comenzaba a tornar a regalar», V 9.9.

«Heme acordado que esta salutación del Señor debía ser 
mucho más de lo que suena, y el decir a la gloriosa Magdalena 
que se fuese en paz; porque como las palabras del Señor son 
hechas como obras en nosotros, de tal manera debían hacer la 
operación en aquellas almas que estaban ya dispuestas, que 
apartase en ellos todo lo que es corpóreo en el alma y la dejase 
en puro espíritu, para que se pudiese juntar en esta unión celes
tial con el espíritu increado, que es muy cierto que en vaciando 
nosotros todo lo que es criatura y desasiéndonos de ella por 
amor de Dios, el mismo Señor la ha de henchir de sí»4

Los puntos a analizar se deducen del texto presentado: 1) examinar 
en qué consiste el estado de las «almas ya dispuestas»; 2) comprobar 
cuál es la estructura del alma, para comprender su proceso de espiri
tualización; 3) examinar en qué consiste la «unión celestial con el espí
ritu increado».

ó. La disposición como cooperación del hombre en
la relación dialéctica con Cristo en Dios trino.

En lo que respecta a la «disposición» del hombre se deducen del 
texto presentado tres afirmaciones: 1) Que las almas estén «dispues
tas» aparece como una exigencia imprescindible para poder celebrar 
el matrimonio espiritual; 2) El proceso de «disposición» no culmina 
hasta la entrada en las séptimas moradas; 3) La disposición consiste 
en vaciar del hombre todo lo que sea criatura, desasiéndose de ella 
por amor de Dios. Reflexionar los tres aspectos, a la luz de los escri
tos teresianos posibilitará la comprensión de la necesaria disposición 
del hombre.

La «disposición» parece interesar primariamente al hombre aún 
cuando presupone la gracia de Dios5. El prepara a la persona para la 
obra del matrimonio concediéndole continuas y particulares mercedes 
que van disponiendo el alma; así, cuando el Señor le muestra su
cesivamente las manos, el rostro y toda su persona, leemos: «iba el pia
doso Señor disponiendo»6. En este sentido, las mercedes concretas del 
Señor son dones progresivos que preparan a la persona para mercedes 
más profundas y le ayudan a que vaya disponiéndose en razón de la



7

8

368

9
10

creación continuada, mediante la cual el Señor cría el alma permanen
temente:

V 22.15.; «el gran bien que hace Dios 
voluntad», V 8.4.; cf. V 3.3-4., 7.19.
HERRÁIZ M„ Donación de Dios y compromiso del hombre. En la raíz de la experiencia y 
de la palabra de Teresa de Jesús, «Teresianum» 33 (1982) 337-338: «Fugazmente Teresa ya 
había constatado la conexión entre su 'disposición' al don de Dios y la catarata de gracias 
que llovía sobre su alma [al leer a Osuna)...Pero será unos años más tarde cuando se le 
imponga como una evidencia». También leemos en García Ordás: «Las comunicaciones 
divinas y las disposiciones del alma aumentan proporcionalmente. Más aún son una sola 
realidad que se puede ver desde dos perspectivas diversas», GARCÍA ORDÁS A.M., La per
sona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o.c., 12 I; en la misma página, en nota 23, 
añade: «La disposición del alma es fruto de la comunicación divina Esta, comunicada al 
alma, se convierte en disposición para una comunicación mayor».

V 21.9.
«dalo el Señor a quien quiere y aún a quien mejor se dispone», V 39.10. HERRÁIZ M„ 
Donación de Dios y compromiso del hombre. En la raíz de la experiencia y de la palabra de 
Teresa de Jesús, a.c. 344-345.

a un alma que la dispone para tener oración con

«Y muchas veces paréceme a mí si es el no se disponer del todo 
luego el alma, hasta que el Señor poco a poco la cría y la hace deter
minar y da fuerzas de varón, para que dé del todo con todo en el sue
lo. Como lo hizo con la Magdalena con brevedad, hácelo en otras 
personas, conforme a lo que ellas hacen en dejar a Su Majestad hacer. 
No acabamos de creer que aun en esta vida da Dios ciento por uno»7

El Señor concede las mercedes que predisponen al alma desde su 
libérrima libertad, incluso no estando el hombre dispuesto. Ahora bien, 
como dirá la Santa, generalmente se da una correspondencia entre 
donación de Dios y donación del hombre8:

«El porqué lo hace Su Majestad, es porque quiere, y como 
quiere hácelo, y aunque no haya en ella disposición, la dispone 
para recibir el bien que Su Majestad le da. Así que no todas veces 
los da porque se lo han merecido en granjear bien el huerto -aun
que es muy cierto a quien esto hace bien y procura desasirse, no 
dejar de regalarle-, sino que es su voluntad mostrar su grandeza 
algunas veces en la tierra que es más ruin, como tengo dicho, y 
dispónela para todo bien, de manera que parece no es ya parte en 
cierta manera para tornar a vivir en las ofensas de Dios que solía»’

La concesión de mercedes a almas no dispuestas se interpreta 
como una manifestación más de la grandeza de Dios; en consecuen
cia, la disposición del hombre es, originariamente, una gracia del 
Señor, que sigue criando y sustentando a sus criaturas. La libertad de 
Dios no admite reciprocidad inmediata en su autodonación, aunque 
no deja de regalar a quien se dispone10.



11

369

<(a una persona] la ha traído el Señor en cuatro meses harto más adelante que yo estaba en 
diecisiete años. Hase dispuesto mejor...», V 11.8.

12 Recordemos que con frecuencia la Santa insiste en afirmar que en Dios el pensar es obrar y 
sus palabras actos. Si esto es así y Dios al conceder mercedes actúa en el hombre, ¿cómo es 
posible que no quede inmediatamente santificado?.

13 V 11.1. cf. V 16.6.; cf. también M 7.2.8.
14 Recordemos que la última edición crítica del «Castillo Interior» ha descubierto un aspecto 

inédito: la toma de conciencia agradecida de las mercedes recibidas se constituye en condi
ción de posibilidad para la recepción de nuevas y particulares mercedes: «Mas mirad, hijas, 
que para esto que tratamos no quiere que os quedéis con nada; poco o mucho, todo lo 
quiere para sí, y conforme a lo que entendiereis de vos que os han dado, se os harán mayo
res o menores mercedes». M 5.1.3.

Se ha de mantener el difícil equilibrio entre la absoluta gratuidad 
de la gracia y la libertad omnímoda de Dios, y la justa correspondencia 
entre donación de Dios y donación del hombre, por el principio ya 
señalado de simetría y asimetría en la relación interpersonal". Mante
niendo la gratuidad de la gracia podemos afirmar que, para Santa Tere
sa, la donación de Dios debe verse correspondida por la total donación 
del hombre. El nos amó primero, pero no se da del todo a quien no se 
haya donado totalmente.

Santa Teresa se pregunta, en V 22.15., el por qué las mercedes 
sobrenaturales concedidas por el Señor no operan instantáneamente la 
santificación de la persona, no encontrando otra respuesta que la falta 
de preparación del hombre: «Y muchas veces paréceme a mí si es el 
no se disponer del todo luego el alma»'2. Con mayor claridad había 
expuesto el problema en el capítulo 11:

«¡Oh Señor de mi alma y bien mío! ¿Por qué no quisisteis 
que en determinándose un alma a amaros, con hacer lo que pue
de en dejarlo todo para mejor se emplear en este amor de Dios, 
luego gozase de subir a tener este amor perfecto? Mal he dicho: 
había de decir y quejarme porque no queremos nosotros; pues 
toda la falta nuestra es, en no gozar luego de tan gran dignidad, 
pues en llegando a tener con perfección este verdadero amor de 
Dios, trae consigo todos los bienes. Somos tan caros y tan tardíos 
de darnos del todo a Dios, que, como Su Majestad no quiere 
gocemos de cosa tan preciosa sin gran precio, no acabamos de 
disponernos»13

Por tanto, la «falta» es del hombre, quien debe prepararse y co
laborar activamente en la relación con el Señor. Pero, observemos 
cómo la «disposición» -en el párrafo citado-, tiene dos aspectos: la 
determinación del alma para amar a Dios y el «darnos del todo» a El14.

En el primer sentido, la disposición consistirá en un acto de la



370

15
16
17

18

voluntad -dicho en expresión teresiana una «determinada determi
nación»- encaminada hacia el amor a Dios. Exige un esfuerzo que 
comienza con la decisión firme de seguir el camino espiritual.

El segundo significado, supone llevar a la práctica la donación to
tal de sí, o «tener con perfección este verdadero amor de Dios»; preci
samente la no donación real y total de todo el hombre retrasa y 
dificulta la entrega total del amor de Dios:

«Bien veo que no le hay con qué se pueda comprar tan gran 
bien en la tierra; mas si hiciésemos lo que podemos en no nos 
asir a cosa de ella, sino que todo nuestro cuidado y trato fuese en 
el cielo, creo yo sin duda muy en breve se nos daría este bien, si 
en breve del todo nos dispusiésemos, como algunos santos lo 
hicieron»15

...«porque no se acaba de dar junto, no se nos da por junto 
este tesoro»16.

La «disposición» implica, por parte del hombre, una actitud fun
damental, la determinación de la voluntad para el amor a Dios: «estas 
almas desean siempre pensar en El y amarle; esta determinación es la 
que quiere» (V 11.15). La otra cara de la misma realidad consistirá en 
convertir la opción de la voluntad en una praxis consecuente que con
lleve el desasimiento de toda criatura. Desasimiento del yo personal17, 
de las cosas de la vida (R 2.2), de los parientes (V 31.19, C 9.1), del 
cuerpo (C 10.5); en definitiva, «un desasimiento grande de todo» (M 
7.3.8):

V 11.2.
V 11.3.
C 10, (título), C 15.7.
C 32.9., "quitando nuestro amor propio y nuestra voluntad, el estar asidas a ninguna cosa 
de la tierra», M 5.2.6.; C 10.5.;EI pensamiento de Teresa queda resumido en una frase con- 
cluyente:»lo mejor debe ser huir del todo por el Todo», Cta 5.4.

«Porque todo lo que os he avisado en este libro va dirigido a 
este punto de darnos del todo al Criador y poner nuestra volun
tad en la suya y desasimos de las criaturas, y tendréis ya entendi
do lo mucho que importa, no digo más en ello»18

Hemos afirmado que la disposición del hombre para el encuentro 
relacional dialéctico con el Señor tiene un triple aspecto: don de Dios, 
decisión de la voluntad, y una praxis de desasimiento, corroborada y 
verificada por los efectos que transforman progresivamente al hombre.

Debemos resaltar cómo la disposición del hombre debe llevarse a



19 «la que ya ella ha hecho de entregarse toda a Dios», M 7.3.10.

371

cabo a lo largo de las seis primeras moradas, para deshacer la posible 
confusión de creer que, una vez atravesado el umbral de las cuartas 
moradas la pasividad del hombre en la recepción de mercedes concre
tas le evite la constante preocupación y esfuerzo de donación. Es más, 
la actividad del hombre no cesa ni siquiera una vez consumado el 
matrimonio espiritual porque, como veremos más adelante, debe confi
gurarse continuamente con el Crucificado y lanzarse decididamente, 
una vez renovado, a una praxis exterior a él mismo en ayuda de Cristo 
yen vistas a la salvación del hombre.

La primera disposición de la persona humana consiste en su in
tencionalidad o vector existencial, subyacente a todo que le conduzca a 
tomar una firme decisión de la voluntad en el seguimiento y configuración 
con Cristo, a anhelar, desear y pedir que se celebre el divino matrimonio. 
Debe asimismo abandonar la vida «apartada» de la fuente y Sol de Justicia 
-esto es, del pecado mortal- para introducirse, ayudada y fortalecida por 
los medios de que dispone la Iglesia, en la vida de oración que será la 
puerta para entrar en el castillo. El amor de Dios irá despertando en ella el 
afán de progresar en el encuentro; por su parte, la transformación, verifica
da por los efectos, le indicará si va en el buen camino. Un momento álgido 
lo constituye la donación de la voluntad -o muerte simbólica del yo, que 
acaece en las quintas moradas- y la donación del deseo, que ocurre en las 
sextas. Sólo entonces estará dispuesta para adentrarse en el centro o pieza 
principal, y celebrar el matrimonio cuando una vez vaciada totalmente de 
sí misma, pueda ser henchida por el mismo Dios.

En definitiva, la disposición es la donación al Señor por amor e 
incluye la totalidad del ser personal y el desasimiento de toda cria
tura19; este proceso garantiza la espiritualización del hombre, que es el 
aspecto que ahora debemos analizar.

B. El proceso de espiritualización desde la concepción
del hombre en alma, cuerpo, y espíritu

Por la disposición y desasimiento de sí el hombre, ayudado por la 
gracia, se prepara para la total donación por amor a Dios, mientras que, 
dialécticamente, Dios se va dando al hombre. En esa relación dinámica 
e histórica, la persona humana -sin perder el contacto con la realidad 
creada, objeto constante de conocimiento- se sumerge desde la periferia 
de sí al encuentro con la propia interioridad habitada por Dios.

En este proceso de interiorización o recogimiento hacia las esferas 
más profundas del ser, la persona se apoya en la estructura de alma



21

22

23

24

25

372

que, según la concepción teresiana, es triádica: cuerpo, alma y espíri
tu. La concepción del alma en la Santa evolucionó con el tiempo y 
sólo tardíamente quedaron dilucidadas nítidamente las diferencias 
entre alma y espíritu-0.

El cuerpo es lo más superficial y su valoración es ambivalente; por 
un lado, la corporeidad comunica con la realidad exterior y tiene un 
valor altamente positivo al participar de la misma corporeidad de la 
Humanidad sacratísima de Cristo-'; por otro, es un obstáculo o barrera 
que dificulta la interiorización y espiritualización, porque el hombre 
puede quedarse en la inmediatez del cuerpo, marcado negativamente 
por las limitaciones que contrajo en el pecado de Adán-”. En este últi
mo caso, el alma se encuentra encarcelada en el cuerpo, atada2’, 
embarazada ante una gran pared21. El antagonismo entre cuerpo y alma 
se refleja en una frase:»El cuerpo engorda, el alma enflaquece» (CAD 
2.15).

La imposibilidad de «concertar» cuerpo y alma aparece como evi
dente: «Paréceme ahora a mí esta manera de caminar un querer con
certar cuerpo y alma para no perder acá el descanso y gozar allá de 
Dios. Y así será ello si se anda en justicia y vamos asidos a virtud, mas 
en paso de gallina»25. Respetando la materia, la Santa opina que preva
lece la realidad espiritual controlada desde el alma, donde se toman 
las decisiones20:

20 EULOGIO DE SAN JUAN DE LA CRUZ, Principios teológicos fundamentales en la doctrina 
teresiana, a.c., 543ss.; MARTÍN DE JESÚS MARÍA, El concepto de alma humana en las 
Moradas de Santa Teresa, «Rev. de Espir.» 1 (1941) 203-214; ÁLVAREZ T., Santa Teresa de 
Jesús contemplativa: Experiencia de Dios, en Teresa de Jesús, enseñanos a orar, o.c , 170- 
174.
Ya examinamos la necesaria mediación de lo creado para el encuentro con Dios cf M 
6.1.8., 6.7.6., V 22.10.. En la gloria, el cuerpo permanecerá transformado, «cuerpos glorifi
cados», V 28.2.
«por nuestra culpa, no entendamos a nosotros mismos ni sepamos quienes somos...sino que 
nos detenemos en estos cuerpos, y así a bulto...todo se nos va en la grosería del engaste o 
cerca de este castillo, que son estos cuerpos», M 1.1.2.
«participa esta encarceladita de esta pobre alma de las miserias del cuerpo, .por tener tan 
mal huésped como este cuerpo», V 11.15.
«aparécele como una gran pared que la estorba para que no goce su alma», R 5,18., «el 
cautiverio que traemos con los cuerpos», V 21.6.; cf. R 1.4., R 47., C 32.13.
V 13.5.»A usadas, que si algún regalo hacen al cuerpo lo paga bien el espíritu», C 9.1 ;cí.C 
10.5.

26 Quedarse en los cuerpos es limitarse a cuidar exclusivamente la salud como una tentación 
más del demonio quien «no quiere él más hacernos entender que todo nos ha de matar y 
quitar la salud...hasta que me determiné en no hacer caso del cuerpo ni de la salud, siem
pre estuve atada, sin valer nada...que después que no estoy tan mirada y regalada, tengo 
mucha más salud», V 1 3.7. cf. «no está el negocio en lo que toca al cuerpo», M 3.2.8.



29

30

373

27
28

C 10.5; cf. C 11.2,11.4-5, 12.1.
«parece está Dios siempre sustentando el alma, salen unos rayos de leche que toda la gente 
del castillo confortan...para sustentar los que en lo corporal han de servir a estos dos despo
sados», M 7.2.6.; «...y aun al mismo cuerpo, que parece muchas veces no se 
siente...redunda en el flaco cuerpo, como acá el manjar que se pone en el estómago da 
fuerza a la cabeza y a todo el cuerpo», M 7.4.11.; «sustentáis la vida del cuerpo con más 
salud y dáisla al alma», V 8.6.; cf. V 20.21.
«quedó tan quebrantado el cuerpo», R 15.1., «deja el cuerpo muy descoyuntado, y en 
aquella sazón los pulsos tienen tan abiertos como si el alma quisiese ya dar a Dios», M 
6.11.4.; «no es dolor corporal sino espiritual, aunque no deja de participar el cuerpo algo», 
V 29.13.; cf. V 30.8.

R6.2.

«lo primero que hemos de procurar es quitar de nosotras el 
amor de este cuerpo, que somos algunas tan regaladas de nuestro 
natural que no hay poco que hacer aquí» 27

Y, sin embargo, cuerpo y alma son realidades inseparables. Pade
cen de modo diverso (M 6.11.7, V 20.21), pero «participa la pobre 
alma de la enfermedad del cuerpo» (F 29.2); crecen de diferente mane
ra-«en esta vida que vivimos no crece el alma como el cuerpo, aun
que decimos que sí y de verdad crece; mas un niño, después que crece 
y echa gran cuerpo y ya le tiene de hombre, no torna a descrecer y a 
tener pequeño cuerpo; acá quiere el Señor que sí, a lo que yo he visto 
por mí, que no lo sé por más» (V 15.12) y, a la vez, se buscan y necesi
tante! deseo que el cuerpo y alma tienen de no se apartar» (V 20.14). 
Del deleite del alma goza el cuerpo mientras se reciben las mercedes-’" 
y del dolor espiritual participa la corporeidad"'.

Teresa nunca llegó a los excesos que se sucedían, en ambientes 
alumbrados e incluso dentro de la ortodoxia, en contra de la corpo
reidad. En los últimos años de su vida fue mucho menos rigorista con 
las penitencias que en su juventud y más consciente del cuidado que 
requiere el cuerpo por su valor instrumental. Todo ello en virtud de un 
criterio superior a la mortificación, esto es, la necesidad de ayudar al 
Crucificado en la obra salvadora por medio del servicio a los demás:

«de los que toca a su salud y cuerpo me parece se trae más 
cuidado y menos mortificación en comer, y en hacer penitencia 
no los deseos que tenía, mas al parecer todo va a fin de poder 
servir a Dios en otras cosas»10

En Cristo, modelo del hombre, se comprueban las dos caras de la 
realidad respecto al cuerpo; adoptó la naturaleza humana, pero no 
vino a quedarse en el regalo del cuerpo, sino a pasar trabajos por la 
salvación del hombre:

«De la paz y daño que con ella nos puede hacer nuestra mis-



33

374

31
32

nía carne, había mucho que decir. Advertiros he algunos puntos, 
y por ahí como he dicho sacaréis los demás. Es muy amiga de 
regalo, ya lo veis... ¿Por ventura merece el cuerpo sacratísimo de 
nuestro dechado y luz menos regalo que los nuestros? ¿Había 
hecho por qué padecer tantos trabajos? ¿Hemos leído de Santos 
-que son los que ya sabemos que están en el cielo, cierto- tener 
vida regalada? ¿De donde viene ese sosiego en ella? ¿Quién nos 
ha dicho que es buena ¿Qué es esto que tan sosegadamente se 
pasan los días con comer bien y dormir y buscar recreaciones y 
todos los descansos que pueden algunas personas, que me quedo 
boba de mirarlo?»3'

Por tanto aparece como mediación imprescindible valorada posi
tivamente y como obstáculo a superar mediante la disposición de la 
voluntad. La «determinada determinación» le incita a optar por adentrarse 
en sí mediante la oración (puerta del castillo) y a dar respuesta a la llama
da dialógica del Señor, medio para caminar hacia el centro del alma.

Al cuerpo corresponde la exterioridad, en cuanto comunicación 
con la realidad y primer paso para adentrarse en la esfera de la in
terioridad. Lo interior es propiamente el alma, compuesta por las 
potencias: memoria, entendimiento y voluntad.

En conclusión: en cuanto «carne», el cuerpo es antagónico con el 
alma. El hombre debe optar entre dos caminos que son imposibles de 
concertar. Pero en cuanto persona, la realidad del hombre se compone 
de cuerpo y alma, inseparables y con mutuas referencias. La salud cor
poral repercute en el alma y las mercedes de Dios en el cuerpo. Teresa 
defiende la corporeidad como mediación de conocimiento de Dios 
desde la Humanidad de Cristo y demuestra el antagonismo entre las 
dos vías ante las que la persona debe optar: la carnal quedándose en la 
periferia de la corporeidad o la introducción en la interioridad.

Entre el cuerpo y el espíritu se sitúan las potencias del alma, distin
tas de las pasiones y sentidos32. Las potencias son los «alcaides» o 
«mayordomos» que, junto con los sentidos, están al servicio del alma 
para acceder, a través de las diferentes moradas del castillo, hasta la 
pieza principal donde habita el Rey33. Las potencias tienen mayor

CAD 2.14.
«no faltan las potencias de! alma...aunque las potencias se desbaraten, como la voluntad 
está unida...antes ella torna a recoger el entendimiento y memoria», V 15.1., «cuando todas 
tres potencias se conciertan, es una gloria», C 31.8.
«¡Que turbados andan los sentidos, que es la gente que vive en ellos! Y las potencias, que 
son los alcaides y mayordomos y maestresalas», M 1.2.4., «no tienen la fuerza los vasallos 
del alma (que son los sentidos y potencias)», M 1.2.12., cf. V 27.7.



36

375

34

35

37
38

C 28.5., M 6.8.3., R 5.3., V 27.8., C 29.7., M,6,5,7„ V 25.9.
«siempre tengamos memoria que tenemos de Dios el ser y que nos crió de nonada», V 
10.5., «trayéndome los pecados pasados a la memoria», R 1.28., V 26.2., 25.7.; «así quedan 
esculpidas en la memoria estas vistas», M 6.5.11.; cf. M 6.3.7. y M 6.4.5.
«Ya sabéis que discurrir con el entendimiento es uno, y representar la memoria al entendi
miento verdades es otro», M 6.7.10.

V22.9.
«llamo yo meditación al discurrir con el entendimiento: comenzamos a pensar en la merced 
que nos hizo Dios en darnos a su Hijo, y no paramos allí, sino vamos adelante a los miste
rios de toda su gloriosa vida; o comenzamos en la oración del Huerto y no para el entendi
miento hasta que está puesto en la cruz», M 6.7.10.; cf. M 4.1.6..
«Sólo esto es lo que querría dar a entender: que para irnos acostumbrando a con facilidad ir 
asegurando el entendimiento para entender lo que habla y con quién habla, es menester 
recoger estos sentidos exteriores a nosotros mismos y que les demos en qué se ocupar; pues 
es así que tenemos el cielo dentro de nosotros, pues el Señor de él lo está», CE 50.1.

importancia que los sentidos pues son los «alcaides», mientras que los 
sentidos son la «gente» del castillo. Los sentidos exteriores y sus corres
pondientes interiores, con el cuerpo como mediador entre ellos comu
nican el alma con la realidad exterior34.

Cada una de las potencias cumple su propio cometido. La memo
ria retiene y suscita una nueva presencia del pasado, recuerda que 
Dios nos ha dado el ser, hace presentes los pecados pasados y, sobre 
todo, permite que las palabras y visiones del Señor queden es
culpidas35.

El entendimiento discurre y trata de conocer el «objeto» para que 
el conjunto del alma pueda amar36:

«porque entonces se emplea el alma toda en amar a quien el 
entendimiento ha trabajado conocer y ama lo que no compren
dió, y goza de lo que no pudiera tan bien gozar si no fuera per
diéndose a sí, para, como digo, más ganarse»37

Por medio del entendimiento se meditan y discurren los misterios 
de la vida de Cristo y es la potencia que ayuda a recoger los sentidos 
exteriores38.

Ahora bien, llega un momento en que los misterios de la Pasión ya 
no se meditan con el entendimiento porque la voluntad está encendida 
en el amor:

«Hay algunas almas -y son hartas las que lo han tratado con
migo- que como nuestro Señor las llega a dar contemplación 
perfecta, querríanse siempre estar allí, y no puede ser; mas que
dan con estar merced del Señor de manera que después no pue
den discurrir en los misterios de la Pasión y de la vida de Cristo 
como antes. Y no sé qué es la causa, mas es esto muy ordinario,



39

40

41

42

376

que queda el entendimiento más inhabilitado para la meditación. 
Creo debe ser la causa, que como en la meditación es todo bus
car a Dios, como una vez se halla y queda el alma acostumbrada 
por obra de la voluntad a tornarle a buscar, no quiere cansarse 
con el entendimiento. Y también me parece que, como la volun
tad esté ya encendida, no quiere esta potencia generosa aprove
charse de estotra si pudiese; y no hace mal, mas será imposible, 
en especial hasta que llegue a estas postreras moradas, y perderá 
tiempo, porque muchas veces ha menester ser ayudada del 
entendimiento para encender la voluntad»19.

Por tanto, concluimos que el entendimiento es necesario para la 
meditación de los misterios de Cristo y sirve de puente para conocer al 
Señor y poderle amar. El conocer es propio de esta potencia del alma, 
mientras que el amor se origina -como veremos inmediatamente-en la 
voluntad. La actividad del entendimiento queda superada desde el 
momento en que los misterios de Cristo han sido conocidos y el alma 
desvía su intención hacia el amor.

No debemos obviar la ayuda imprescindible que en todo el pro
ceso aporta la imaginación, no catalogada como potencia40, y que se 
confunde a veces con el «entendimiento» y el «pensamiento»4':

«Yo he anclado en esto de esta barabúnda del pensamiento 
bien apretada algunas veces, y habrá poco más de cuatro años que 
vine a entender por experiencia que el pensamiento (o imagina
ción, porque mejor se entienda) no es el entendimiento, y pregun
tólo a un letrado y díjome que era así, que no fue para mí poco 
contento. Porque, como el entendimiento es una de las potencias 
del alma, hacíaseme recia cosa estar tan tortolito a veces, y lo ordi
nario vuela el pensamiento de presto, que sólo Dios puede atarle, 
cuando nos ata a sí de manera que parece estamos en alguna 
manera desatados de este cuerpo. Yo veía, a mi parecer, las poten
cias del alma empleadas en Dios y estar recogidas con El, y por 
otra parte el pensamiento alborotado: traíame tonta»4-.

M 6.7.7., «cuando su Majestad quiere que el entendimiento cese, ocúpale por otra manera 
y da una luz en el conocimiento», M 4.3.6.; cf. M 4.3.7.
«porque no sabemos entender las diferencias de potencias e imaginación y otras mi! cosas 
que hay interiores», M 5.3.10.
«si el entendimiento o pensamiento, por más me declarar- a los mayores desatinos del mun
do se fuere, ríase de él, y déjele para necio», C 31.10.; V 25.7. y 28.9.; ct. sobre este punto 
la nota 10 y 11, p. 686-687 en la edición de las obras completas a cargo de T. Álvarez.

M 4.1.8. «y dice el contento que le dio a entender que es cosa diferente el pensamiento y el 
entendimiento», M 4.1. (título).



377

43 «queda tan esculpido en la imaginación [la presencia del Hijo] que no lo puede quitar de 
sí», V 38.17, «Y no penséis que es por el entendimiento adquirido procurando pensar den
tro de sí a Dios, ni por la imaginación, imaginándole en sí. Bueno es esto y excelente mane
ra de meditación», M 4.3.3.

44 cí. «no se haga caso de ella más que de un loco, sino dejarla con su tema, que sólo Dios se 
la puede quitar»,V 17.5-7.; cf. C 31.8., F 5.2., M 4.1.13.

45 «el desear que todos le sirvan», R 6.5.

La imaginación será un continuo soporte que, partiendo de la 
realidad exterior, -por ejemplo, a través de la imagen plástica- 
coadyuvará en la espiritualización del alma". Su ambivalencia pro
viene del hecho de poder ser un elemento del alma que comunica 
con la realidad exterior e interior del hombre y que puede encauzar 
las infinitas ansias de ensoñación hacia la realidad interior, o desviar 
y desgastar al alma, convirtiéndose en la «loca de la casa» molesta y 
contraproducente al distraer en la oración de recogimiento. En el 
sentido negativo la Santa propone obviar la imaginación, restándole 
importancia'-1.

Por otra parte, el deseo, interrelacionado con la imaginación y las 
potencias lo encontramos al principio y al final del camino de es
piritualización; en el principio, porque se trata del vector existencia! o 
de intencionalidad profunda y frecuentemente inconsciente del alma, y 
también antes del matrimonio espiritual, ya que la muerte simbólica 
del yo, o entrega de la voluntad, por amor, en la voluntad del Señor, no 
agota la total entrega del alma a Dios, hasta el punto de ser el principal 
y único objeto de entrega a Dios antes de consumarse el matrimonio. 
El deseo subyace y prevalece en el proceso de espiritualización, más 
allá de la voluntad. En cuanto deseo, el hombre aspira a la comunión 
con el ser en su totalidad y desde la inmediatez; quiere todo y pronto. 
La disposición de las sextas moradas consistirá en encauzar el deseo y 
limitarlo únicamente al encuentro con Cristo en Dios en la consuma
ción del matrimonio. Una vez experimentado el ME, permanecerá el 
deseo como servicio y ayuda al Crucificado45.

El proceso de «disposición» del hombre al matrimonio espiritual 
tiene una connotación activa y otra pasiva. Pasivamente recibe la gra
cia de Dios y la persona humana colabora activamente, preparándose 
al encuentro con Cristo en Dios mediante la donación total de sí por 
amor. Pues bien, la potencia determinante en la donación es la volun
tad porque en ella está el origen del amor:

«Pensaba yo ahora si es cosa en que hay alguna diferencia la 
voluntad y el amor. Y paréceme que sí; no sé si es bebería. Paré- 
cerne el amor una saeta que envía la voluntad, que si va con



378

46 CAD 6.5.
47 Concretamente el entendimiento debe ayudar a la voluntad hasta las últimas moradas;»has- 

ta que llegue a estas postreras moradas...muchas veces ha menester ser ayudada del enten
dimiento para encender la voluntad», M 6.7.7. Entiéndase que se trata de despertar la 
voluntad al amor:»despertar la voluntad a amar», M 6.4.14., «despertar muchas veces la 
voluntad para que ame más a Dios, que no dejarla pausada», F 6.5.

48 R 5.6., «la voluntad debe estar bien ocupada en amar», V 18.14.

49 V4.7.

toda la tuerza que ella tiene, libre de todas las cosas de la tierra, 
empleada en solo Dios, muy de verdad debe de herir a Su Majes
tad »J6

La simplicidad de la antropología teresiana es pura apariencia. Las 
distinciones y relaciones entre voluntad y amor, alma y espíritu, espíri
tu y voluntad, dejan constancia de la gran complejidad de un pensa
miento que fue entretejiéndose a lo largo de los años. El texto 
presentado es una primera prueba de ello: el amor no es la voluntad y, 
sin embargo, se encuentra interrelacionado con ella. El amor brota de 
la voluntad y, en la medida en que está «libre de todas las cosas de la 
tierra», es decir, «desasida», el amor se convierte en saeta que llega 
hasta Dios. De lo dicho se desprenden tres consecuencias: 1) la volun
tad es la potencia del alma que determina la donación de sí; 2) la 
voluntad entregada manifiesta la categoría y calidad del amor; 3) la 
disposición del hombre consiste en la entrega total y voluntaria de la 
voluntad convertida en amor.

En efecto, la potencia «voluntad» faculta al hombre para amar. Esta 
operación de amor desde la voluntad se ve auxiliada por la potencia 
«entendimiento», dándose la siguiente paradoja: La voluntad precisa 
del entendimiento para despertar al amor aunque, cuando está encen
dida en él, prescinde del discurrir para quedarse en el puro amor17.

«La voluntad ama más que entiende, mas ni entiende si ama, 
ni qué nace, ni de manera que lo pueda decir»48. «Y aunque por 
esta vía de no poder obrar con el entendimiento llegan más pres
to a la contemplación si perseveran, es muy trabajoso y penoso; 
porque si falta la ocupación de la voluntad y el haber en qué se 
ocupe en cosa presente el amor, queda el alma como sin arrimo 
y ejercicio, y da gran pena la soledad y sequedad, y grandísimo 
combate los pensamientos»49

En segundo lugar, la entrega de la voluntad -como ya dijimos- aca
ece, en su máximo grado, en las quintas moradas. El hombre es libre de 
darse a Dios y conformar su voluntad con la suya, pero el Señor no se 
dará del todo a quien no se haya entregado suficientemente:



379

«¡Qué claro habéis mostrado ser una cosa con El, y que 
vuestra voluntad es la suya y la suya vuestra»51

Por ello la máxima aspiración de la persona humana que busca la 
relación con Cristo será unificar las voluntades «no estamos tan rendi
dos como los estabais Vos a la voluntad de vuestro Padre»54:

50 C 28.12. «sólo queréis nuestra voluntad», M 5.2.12.; cf. C 32.4., 32.9., 32.12-13.
51 «me veo con deseos y determinaciones y en alguna manera probado por experiencia en estos 

años en muchas cosas, de no hacer cosa contra vuestra voluntad, por pequeña que sea», V 6.9.
52 M 3.1.7. «no penséis que ha menester nuestras obras sino la determinación de nuestra 

voluntad», M 5.1.2.; «y dije entre mí:¿Para qué, Señor, queréis Vos mis obras?. Díjome:'Para 
ver tu voluntad, hija'», R 52.; cf. C 32.4., 32.9. y 32.1 2-13.

53 C27.4.
54 C 30.2., 32.10.

«Y como El no ha de forzar nuestra voluntad, toma lo que le 
damos mas no se da a Sí del todo hasta que nos damos del 
todo»50

Ahora bien, existe otro matiz importante: la voluntad consiste tam
bién en la decisión. Es la potencia que opta, decide y determina enca
minarse hacia el amor. La voluntad decide y actúa, pero antes se 
determina, es decir, toma conciencia de la decisión a tomar que con
ducirá al acto. Esta pre-determinación, previa a la acción, la decide la 
voluntad51. Justamente porque tiene la facultad de decisión, supera y 
asume al resto, de tal manera que, mientras la voluntad esté determina
da en el amor -criterio supremo-, puede suceder que la imaginación, o 
alguna de las demás potencias, permanezcan ocupadas en otros 
menesteres.

En cuanto decisión y capacidad de entrega amorosa, la voluntad se 
convierte en la potencia clave en el proceso de disposición porque 
decide y ama «toda' la persona; sentidos, deseos, y potencias, quedan 
asumidos y encerrados en el acto libre y voluntario de entrega a Dios.

Una vez más aparece el sentido práctico de la Santa al decir que la 
determinación volitiva será insuficiente sin la verificación en la praxis, 
no tanto por la «necesidad» que Dios tenga de las «obras» del hombre, 
sino porque verifican hasta qué punto la entrega de la persona en su 
totalidad es real:

«Y este amor, hijas, no ha de ser fabricado en nuestra imagi
nación, sino probado por obras; y no penséis que ha menester 
nuestras obras, sino la determinación de nuestra voluntad»52

El paradigma sigue siendo Cristo que rindió su voluntad en la del 
Padre:



sola realidad (R 5.11, M 6.5.9); sin

57

58

380

55
56

F 5.10.
«este lenguaje de espíritu es tan malo de declarar a los que no saben letras, como yo, que 
habré de buscar algún modo, y podrá ser las menos veces acierte a que venga bien la com
paración», Vil .6.; cf. R 5.1.
«Hagamos cuenta, para entenderlo mejor, que vemos dos fuentes con dos pilas que se hin 
chen de agua, que no me hallo cosa más a propósito para declarar algunas de espíritu que 
esto de agua», M 4.2.2.
«porque, no entendiendo el espíritu, afligen alma y cuerpo y estorban el aprovechamiento», 
V 13.14.

«En lo que está la suma perfección.estar nuestra voluntad tan 
conforme con la de Dios, que ninguna cosa entendamos que 
quiere que no la queramos con toda nuestra voluntad»55

Al comienzo del presente apartado señalábamos, siguiendo M 
7.2.7., cómo el ME presupone la donación de Dios y la disposición del 
hombre, cuando éste, abandonado lo corpóreo del alma, queda en 
«puro espíritu» para poderse juntar con el «espíritu increado». Para 
comprender totalmente el significado de la voluntad que ama y, por 
tanto, se «dispone», debemos precisar a continuación en qué consiste 
el espíritu del alma y su relación con la voluntad.

El «espíritu del alma», consecuencia de la actividad de las demás 
potencias, recoge el resultado de la memoria y al entendimiento en la 
voluntad, para transformarla en decisión volitiva que, en su suprema 
expresión, ha evolucionado hacia el amor. La voluntad envía dardos de 
amor, previamente recibidos por la gracia, efectuando la espiritualiza
ción del alma; así, el espíritu es lo superior del alma, aunque no se 
identifique con ella.

Santa Teresa fue consciente de la dificultad que entrañaba ex
presarse en los términos del espíritu56, por lo que con frecuencia recu
rrió al lenguaje simbólico, preferentemente por medio del «agua»57. La 
dificultad no debía ser obstáculo teniendo en cuenta que de la com
prensión del espíritu, dependía la correcta interpretación del conjunto 
del alma e incluso del cuerpo515. Así, fueron fraguándose una serie de 
distinciones llenas de matices que, en mi opinión, únicamente se 
entienden desde las afirmaciones realizadas en las séptimas moradas.

Alma y espíritu forman una 
embargo, existen diferencias:

«aunque se entiende que el alma está toda junta, no es anto
jo lo que he dicho, que es muy ordinario. Por donde decía yo 
que se ven cosas interiores, de manera que cierto se entiende hay 
diferencia en alguna manera, y muy conocida, del alma al es
píritu, aunque más sea todo uno. Conócese una división tan deli-



381

59 M 7.1.11.,
60 «El cómo es ésta que llaman unión y lo que es, yo no lo sé dar a entender. En la mística teología 

se declara, que yo los vocablos no sabré nombrarlos, ni sé entender qué es mente, ni qué dife
rencia tenga del alma o espíritu tampoco; todo me parece una cosa, bien que el alma alguna vez 
sale de sí misma, a maneras de un fuego que está ardiendo y hecho llama, y algunas veces crece 
este fuego con ímpetu; esta llama sube muy arriba del fuego, mas no por eso es cosa diferente, 
sino la misma llama que está -que yo no lo sé más decir- con sus letras», V 18.2.

61 M 6.5.9.
62 «buscar remedio para vivir muy contra voluntad del espíritu o de lo superior del alma»,V 

20.14.

cada, que algunas veces parece obra de diferente manera lo uno 
de lo otro, como el sabor que les quiere dar el Señor»”

La diferencia entre alma y espíritu, destacada claramente en el tex
to presentado de 7M, había sido percibida con anterioridad60. A propó
sito de la oración de unión, los «ímpetus», o el vuelo del espíritu», la 
Santa volverá repetidamente sobre el tema. Para explicar la distinción 
se servirá del fuego; siendo una sola cosa alma y espíritu, la llama sube 
a la parte superior sin separarse del fuego:

«Muchas veces he pensado, si como el sol estándose en el 
cielo, que sus rayos tienen tanta fuerza que no mudándose él de 
allí, de presto llegan acá, si el alma y el espíritu, que son una 
misma cosa como lo es el sol y sus rayos, puede, quedándose 
ella en su puesto, con la fuerza del calor que le viene del verda
dero Sol de Justicia, alguna parte superior salir sobre sí misma. En 
fin, yo no sé lo que digo. Lo que es verdad, es que con la preste
za que sale la pelota de un arcabuz cuando le ponen el fuego, se 
levanta en lo interior un vuelo (que yo no sé otro nombre que le 
poner), que aunque no hace ruido, hace movimiento tan claro 
que no puede ser antojo en ninguna manera; y muy fuera de sí 
misma, a todo lo que puede entender, se le muestran grandes 
cosas»61

Es decir que, permaneciendo el alma en su puesto, puede «alguna 
parte superior salir sobre sí misma». Varias veces repetirá que el espíri
tu «sube»; por tanto, el espíritu es esa parte superior que sale y sube 
del alma62. Al principio Teresa creyó, siguiendo una opinión común de 
la época, que el espíritu o parte superior del alma, tenía una ubicación 
en el cuerpo, en su parte superior que identificó con el cerebro. Extra
ñada ante la verificación práctica de la incompatibilidad de ambos 
extremos, debido a que justamente en lo superior de su cabeza es don
de experimentaba los mayores y persistentes dolores de cabeza, sin 
retractarse nunca de lo antes expuesto, Teresa consideró que era impo
sible que el espíritu estuviera localizado en la cabeza:



65

382

63
64

M 4.1.10.
«muy de presto algunas veces se siente un movimiento tan acelerado del alma, que parece 
es arrebatado el espíritu con una velocidad que pone harto temor, en especial a los princi
pios, M 6.5.1.,
R 5.11., «Pues ¿hay algún remedio de poder resistir? -En ninguna manera; antes es peor; 
que yo lo sé de alguna persona; que parece quiere Dios dar a entender al alma que, pues 
tantas veces con tan grandes veras se ha puesto en sus manos, y con tan entera voluntad se 
le ha ofrecido toda, que entienda que ya no tiene parte en sí, y notablemente con más 
impetuoso movimiento es arrebatada; y tomaba ya por sí no hacer más que hace una paja 
cuando la levanta el ámbar, si lo habéis mirado, y dejarse en las manos de quien tan pode
roso es, que ve es lo más acertado hacer de la necesidad virtud. Y porque dije de la paja, es 
cierto así, que con la facilidad que un gran jayán puede arrebatar una paja, este nuestro 
gran gigante y poderoso arrebata el espíritu» M 6.5.2.

«Escribiendo esto, estoy considerando lo que pasa en mi 
cabeza del gran ruido de ella que dije al principio, por donde se 
me hizo casi imposible poder hacer lo que me mandaban de 
escribir. No parece sino que están en ella muchos ríos cauda
losos, y por otra parte, que estas aguas se despeñan; muchos 
pajarillos y silbos, y no en los oídos, sino en lo superior de la 
cabeza, adonde dicen que está lo superior del alma. Y yo estuve 
en esto harto tiempo, por parecer que el movimiento grande del 
espíritu hacia arriba subía con velocidad»63

El «arrebatamiento» del alma, o suma espiritualización es un don 
de Dios64 que presupone la previa disposición del hombre, ponerse 
totalmente en manos de Dios y ofrecerse repetidamente con entera 
voluntad:

«Paréceme que el alma y el espíritu debe ser una cosa, sino 
que, como un fuego, que si es grande y ha estado disponiéndose 
para arder, así el alma, de la disposición que tiene con Dios, 
como el fuego, ya que de presto arde, echa una llama que llega a 
lo alto, aunque tan fuego es como el otro que está en lo bajo, y 
no porque esta llama suba deja de quedar el fuego. Así acá en el 
alma, parece que produce de sí una cosa tan de presto y tan deli
cada, que sube a la parte superior y va donde el Señor quiere; 
que no se puede declarar más, y parece vuelo, que yo no sé otra 
cosa cómo compararlo»65

Concluimos que el espíritu es lo superior del alma; una realidad 
dada desde el principio de la cual se hace consciente por la disposi
ción o colaboración al encuentro con Cristo en Dios. Ya en las sextas 
moradas la persona entiende por experiencia cómo el alma dispone de 
una parte superior de sí misma que vuela al encuentro del Señor. Es 
decir, el alma se espiritualiza por la merced de Dios y la colaboración, 
experimentando conscientemente el espíritu una vez que entrega y



383

66 FORTUNATO DE JESÚS SACRAMENTADO, Doctrina teresiana del amor de Dios, «Rev. de 
Espir.» 87-89(1963)609-636.

ofrece libremente la voluntad a partir de las quintas moradas. Al recibir 
la merced, la persona prescinde del trabajo de las potencias ya que el 
«vuelo», «ímpetu», o «unión», no requieren de su intervención; por 
tanto, la máxima disposición equivale a la máxima espiritualización 
del alma. De ahí deducimos que, tanto la espiritualización del alma 
como su disposición significan la conversión del alma en amor.

Cuando el hombre decididamente se sumerge en la interioridad, se 
ve apoyado en las potencias, las cuales, mediante una actividad pro
gresiva de la memoria y el entendimiento, fortalecen la voluntad, en 
cuanto potencia decisoria y originante del amor. Justamente ahí se pro
duce la espiritualización, que no es otra cosa que el encendimiento en 
amor". El alma, en cuanto espiritualización consiste, en su transforma
ción en amor

Presentamos un texto de Ambrosio Montesino, para que el lector 
pueda comparar la diferencia entre una antropología «afectiva» como 
la teresiana y de los «recogidos», con otra en la que prevalece la 
razón; obsérvese como, al igual que la Santa, emplea el símbolo «casti
llo», «puerta», «presencia del Rey» etc.:

«Las puertas del ánima son de tres maneras: unas son exterio
res, otras interiores, y otras entrañables a semejanza de un Castillo 
de un Rey, o de un Príncipe, adonde ay muchas puertas por donde 
entran los cortesanos, antes que lleguen a la presencia del Rey. Ay 
pues una puerta fuera del mesmo castillo, por donde entran a el: 
otra mas adentro, donde entran a la sala o palacio; y otra mas 
secreta, por la cual entran a las cámaras, o retretas adonde está el 
principe. Así en nuestro propósito, antes que alguna cosa venga en 
nuestro pensamiento que es lo entrañal, y lo mas secreto del cora
zón, conviene primero que pase por las puertas de fuera, que son 
en los hombres los cinco sentidos exteriores, y después por las 
puertas interiores que son las fuerzas de los sentidos interiores: los 
cuales todos avernos tomado por una puerta del anima. Después 
viene a la tercera puerta del anima, por la cual entra en la cámara 
mas secreta della. Esta puerta es la razón, y por consiguiente, las 
primeras puertas del castillo son los cinco sentidos del cuerpo: ca 
por estas conviene que entre primero cualquier cosa que ha de 
venir a su noticia: porque no hay cosa ninguna en el entendimien
to, que no haya sido primero en el sentido. Y por estas puertas no 
entran sino formas o semejanzas, y figuras de cosas corporales



384

2. La raíz del problema antropológico en Santa Teresa: 
el centro del alma

67 MONTESINO A., Epístolas y Evangelios por todo el año con sus doctrinas y sermones, Tole
do 1512; tomo la cita de la reedición hecha en Barcelona en 1596, correspondiente al ser
món del Domingo I de Resurrección, fot.187.

68 M 5.4.3.

Podremos definir la raíz del problema antropológico en Santa Tere
sa desde el concepto «centro» porque, en la medida en que el alma se 
convierte en espíritu, se adentra en su «centro». En él tiene lugar el 
matrimonio espiritual sólo realizable cuando el alma se ha espirituali
zado por la gracia y la colaboración. Examinaremos los datos concer
nientes al centro del alma, al matrimonio espiritual como encuentro 
del espíritu del hombre con el espíritu increado, para terminar conclu
yendo cómo los distintos lenguajes empleados por la Santa (locucio
nes, visiones, esculpir-imprimir) vienen a significar lo mismo desde 
diversos ángulos, enriqueciéndose mutuamente.

presentes: y cuando estas puertas fueren muy bien guardadas, 
entonces todo el castillo del corazón estará en paz; y si están mal 
guardadas, entonces entran los ladrones de la noche que lo ro
ban»67

La primera parte de la concepción de Montesino es similar a la de 
Teresa: sentidos exteriores e interiores, puertas por donde entrar al cas
tillo y llegar a la cámara del Rey y la misma utilización del simbolismo 
del castillo, puerta etc. Sin embargo existe una diferencia substancial: 
la puerta principal del anima para adentrarse en la cámara del Rey es 
la razón, mientras que en Teresa será el espíritu convertido en amor 
por el proceso de «disposición» o espiritualización:

«en esto que tratamos jamás hay cosa que no sea espiri
tual...porque todo es amor con amor»68

Llegados a este punto debemos concluir que el proceso de espi
ritualización permite al hombre, convertir el alma en espíritu, esen
cialmente por la conversión de la voluntad en decisión de amor. 
Siempre fue esto así: el espíritu estaba dado previamente pero debe 
desarrollarlo en el tiempo por la disposición-desasimiento y el trabajo 
de las potencias. En la misma medida en que se espiritualiza se va 
introduciendo en el centro del castillo o morada principal, que es lo 
que analizaremos a continuación.



A. El centro del alma

73

385

69
70
71
72

El presente trabajo, que pretende examinar el matrimonio espiritual 
en las séptimas moradas, debe considerar el análisis del «centro» del 
alma como una de las claves interpretativas esenciales en la teología 
teresiana. Existe en toda la obra teresiana y sobre todo en «Moradas», 
un dinamismo intrínseco -al que dimos en llamar metodología pros
pectiva- que conduce al lector hacia las moradas séptimas, en donde 
habita el espíritu del hombre y el de Dios. Analizaremos a continua
ción lo que sigue:!) en qué consiste el «centro»; 2) el «centro» como 
único lugar donde se celebra el ME; 3) el porqué sólo hay un 
«centro»69.

Hubo una evolución terminológica desde los primeros escritos has
ta los últimos. Al principio, en «Vida», a lo profundo del hombre se le 
denominaba «interior»70; paralelamente comienzan a utilizarse otros 
sinónimos, como por ejemplo «entrañas», que posteriormente pasaron 
a citarse varias veces en «Camino» (C 6.4)' al igual que el término 
«interior»71. El vocablo «centro» aparece por vez primera en V 40. «y 
en el centro de ella [del alma] se me representó Cristo» (V 40.5.

En «Moradas» el término «centro» adquiere gran importancia, jun
to a otros como «hondón» (M 7.1.7, 5.3.4, 6.11.2, 7.2.3, el ya conoci
do de «entrañas» (M 5.2.11, M 6.2.4, los «tuétanos» (M 5.1.6, CAD 
4.2, la cámara real del castillo (M 6.4.8, la pieza principal o palacio 
donde habita el rey (M 1.2.8), el cielo empíreo, (M 6.4.8) etc. En gene
ral significan la zona más profunda del hombre en donde habita Dios; 
exactamente en las 7M, el término «centro» aparece en nueve ocasio
nes y ocho veces más en el resto de la obra72

El alma posee un centro, o aposento principal del castillo, donde 
mora el Rey:

«Pues consideremos que este castillo tiene -como he dicho- 
muchas moradas, unas en lo alto, otras en bajo, otras a los lados; y 
en el centro y mitad de todas éstas tiene la más principal, que es 
adonde pasan las cosas de mucho secreto entre Dios y el alma»73

cf. GARCÍA EVANGELISTA, La experiencia mística de la inhabitación, a.c.,104-143.

• lo representaba en lo interior», V 4.7., en lo muy interior del alma», V 27.6.
• no nos imaginemos huecas en lo interior», C 28.10.

M 1.1.3, 1.2.1, 1.2.3, 1.2.8, 4.2.5, 5.1.12.(3), 7.1.5, 7.2.3.(2), 7.2.4, 7.2.6, 7.2.9, 7.2.10, 
7.3.8, 7.4.10.
M 1.1.3. «metida en este aposento de cielo empíreo que debemos tener en lo interior de 
nuestras almas (porque claro está, pues Dios está en ellas que tiene alguna de estas mora
das)., M 6.4.8.



386

«poned los ojos en el centro, que es la pieza o palacio adon
de está el rey»74

Desde la primera morada, la persona ha de poner los ojos en el 
aposento principal, es decir, en su «centro», en donde habita Cristo. 
Poner los ojos en el centro equivale a ponerlos en Cristo:

«por eso, hijas, que pongamos los ojos en Cristo»
Tanto la experiencia de la Trinidad como la consumación del ma

trimonio espiritual tienen lugar en el centro del alma:

74 M 1.2.8. cf. M 1.1.1.

75 M 1.2.12.
76 M 7.1.3. «la mete en su morada, y quiere Su Majestad que no sea como otras veces que la 

ha metido en estos arrobamientos, que yo bien creo que la une consigo entonces y en la 
oración que queda dicha de unión, aunque no le parece al alma que es tanta llamada para 
entrar en su centro, como aquí en esta morada, sino a la parte superior», M 7.1.5. «en lo 
interior de su alma, en lo muy muy interior, en una cosa muy honda, que no sabe decir 
cómo es, porque no tiene letras, siente en sí esta divina compañía», M 7.1.7.

77 M 7.2.3.

«Cuando nuestro Señor es servido haber piedad de lo que 
padece y ha padecido por su deseo esta alma que ya espiritual
mente ha tomado por esposa, primero que se consuma el matri
monio espiritual métela en su morada, que es esta séptima; 
porque así como la tiene en el cielo, debe tener en el alma una 
estancia adonde sólo Su Majestad mora, y digamos otro cielo»'6

«pasa esta secreta unión en el centro muy interior del 
alma»77

Observemos que la llamada para entrar en el «centro» ha sido ya 
percibida en anteriores «estados», concretamente en los «arrobamien
tos» y en la oración de «unión». Pero Teresa distingue dos estratos dife
rentes en el centro: «la parte superior», donde tiene lugar el encuentro 
en las moradas anteriores a la séptima, y lo que llama propiamente 
«centro» donde se celebra el matrimonio espiritual y experimenta la 
presencia de la Trinidad.

Asimismo señalemos cómo el alma es «llamada», al mismo tiempo 
que el Señor «mete» el alma en su morada. Ambos términos parecen 
indicar los dos aspectos de la relación dialéctica de encuentro: el 
encuentro como gracia y la colaboración o «disposición» necesaria por 
parte del hombre.

Sería erróneo interpretar que existen dos centros, uno el del alma y



80

del aposento principal

78

79

387

otro donde habita el Rey; a este respecto la Santa es taxativa: sólo hay 
uno:

80
81
82
83

M 7.2.9. «Y dice también que andaba buscando a su Amado por una parte y por otra. Esta 
entiendo yo es la bodega adonde nos quiere meter el Señor cuando quiere y como quie
re...Su Majestad nos ha de meter y entrar El en el centro de nuestra alma», M 5.1.12.; 
GARCÍA EVANGELISTA, La experiencia mística de la inhabitación, a.c., 121

Ya en las sextas moradas leemos:»Parece que se ha hallado a sí, y que, como el padre del 
hijo pródigo, querría convidar a todos y hacer grandes fiestas», M 6..6.10.

M 7.2.10.
M 7.1.10.
V 10.5., M 7.2.6.
M 7.4.10.

«en metiendo el Señor al alma en esta morada suya, que es 
el centro de la misma alma»78

De la coincidencia entre morada principal del Señor y centro del 
alma se deduce que el encuentro con Cristo y la Trinidad conlleva el 
encuentro del hombre consigo mismo y con lo más profundo de su 
ser79; por tanto, existe un único «centro» que es la morada de Dios y, a 
su vez, el «hondón» del hombre. Ahora bien, en cuanto centro del 
alma, lo más profundo del hombre es su «espíritu»:

«este centro de nuestra alma, o este espíritu»
Podemos afirmar que el espíritu es «lo esencial» del alma, lo que 

no se mueve del aposento principal una vez entrado en las séptimas 
moradas:

«lo esencial de su alma jamás se movía de aquel aposento»8'
Si el «espíritu» es lo más profundo del hombre y forma parte cons

titutiva de la estructura del alma, deducimos que -aunque ex
plícitamente no lo diga nuestra autora- siempre ha estado ahí. Al 
mismo tiempo, Dios, por la creación continuada, constantemente le 
comunica su «espíritu» de manera dinámica y el hombre, por la «dis
posición», se espiritualiza82.

En consecuencia, el trabajo de disposición del alma por amor -que ha 
consistido en la entrega total de la persona al Otro- junto a la gracia de 
Dios, han ido progresivamente espiritualizando el alma hasta convertirla 
en «puro espíritu», capaz de juntarse con el «espíritu increado» (M 7.2.7):

«estando hecha una cosa con el Fuerte por la unión tan 
soberana de espíritu con espíritu»83

Las primeras conclusiones a las que nos lleva el análisis son las 
siguientes: 1) El hombre accede al centro del alma, es decir, a lo más



84

388

profundo de sí, por la espiritualización que lo ha convertido en puro 
espíritu; 2) Ese centro del alma -la parte esencial, el espíritu- coincide 
con la pieza principal donde habitan las tres Personas y la Humanidad;
3) Sólo hay un centro donde se juntan espíritu y espíritu; 4) Allí mismo 
se realiza el matrimonio espiritual del espíritu de Dios con el espíritu 
del hombre; 5) El espíritu del alma no es identificable con las potencias 
aunque tampoco sea desligable; 6) Los sinónimos de «Centro» son: 
«casa», «espíritu», «cielo empíreo», «aposento» y «morada». Subraye
mos la equivalencia entre «centro» y «séptima morada».

ANDRÉS MARTÍN M., Los recogidos. Nueva visión de la mística española (1500-1700), 
o.c., 15-16; Ibid., La teología española en el siglo XVI, II, o.c„ 139-141.

85 «allí por cierto nunca faltará para nuestra cabeza, que es la parte superior y más alta del 
ánima, óleo de gozo espiritual», OSUNA, Tercer Abecedario, tra. 17, cap. 4, 505.

B. El centro del alma, los «recogidos» y el simbolismo

Vengamos ahora a circunscribir el problema del «centro» del alma 
en el contexto histórico y simbólico preguntándonos: ¿Nos en
contramos ante un lenguaje «indicativo» o común o, por el contrario, 
estamos ante un nuevo símbolo?; en el supuesto de que sea un sím
bolo, ¿cuál es su significado teológico?; ¿guarda alguna relación con el 
símbolo «castillo»?; ¿qué dicen los «recogidos» sobre el «centro»?

Desconocemos exactamente la procedencia o fuente de inspira
ción del término «centro» en la obra teresiana. La fuerte experiencia de 
V 40. hace comparecer la expresión; después desaparece en 'Camino' 
y reaparece intensamente en 'Moradas»: ¿se trata de una sencilla con
secuencia de la experiencia?, ¿se inspira en alguna lectura o conversa
ción?; ¿por qué razón -siendo tan importante en V 40- desaparece el 
concepto en «Camino»?.

Los «recogidos» buscaban la raíz del ser humano para elevarla a 
Dios; mediante un movimiento en espiral, los sucesivos estados son 
síntesis de los anteriores, quedan incorporados en el proceso y prelu
dian el carácter autotrascendente de la persona, para construir el hom
bre interior desde su «centro». La interioridad o entrada en el «centro» 
del alma donde tendrá lugar el mayor diálogo del alma con Dios, es 
común al movimiento espiritual que recorre de los «recogidos»84.

Pero no todos usaban el mismo vocabulario aunque vinieran a 
decir lo mismo; así, Osuna, no emplea nunca el término «centro»; 
Osuna denomina el hondón del alma «sindéresis», «cielo del alma» 
o «elevamiento» a la parte superior, donde está impresa la imagen de 
Dios85; o descendiendo hasta el fondo del corazón, dentro de sí, o



389

«bajar sobre sí»; la parte más profunda y donde queda ubicada la 
mayor profundidad del ser humano está en el corazón86.

La primera conclusión es que Teresa no se inspiró en la lectura del 
«Tercer Abecedario» cuando lo incluyó por vez primera en V 40., ni 
siguió a Osuna localizando el «hondón» en el corazón humano:

«Estaba yo ahora mirando -escribiendo esto- que en el verso 
que dije: Dilatasti cor meum, dice que se ensanchó el corazón; y 
no me parece que es cosa -como digo- que su nacimiento es del 
corazón, sino de otra parte aún más interior, como una cosa pro
funda. Pienso que debe ser el centro del alma, como después he 
entendido y diré a la postre»87

Bernardino de Laredo distingue el «centro» en Dios y en el hom
bre; respecto a este último afirma:

«Volved el entendimiento a notar qué cosa es centro, y cebad la 
voluntad. El centro en nuestro hombre es el más oculto y secreto y 
el más abscondido encerramiento de las entrañas del animal racio
nal...y el centro de Dios, que es Dios, tanto excede en altura al cie
lo empíreo cuanto en su profundidad excede a todo el 
abismo...Porque como todo centro en la criatura se considere pun
tual, en el Criador, Dios inmenso inaccesible, se ha de contemplar 
cuadrado»88.

Bernabé de Palma no pudo terminar su obra «Via Spiritus» por 
causa de la censura impuesta en la misma orden franciscana ante el 
peligro de alumbrismo, lo que impide analizar los altos estados de con
templación en este autor quien, por otra parte, como lo hiciera Bernar
dino de Laredo, no incluyó en sus escritos el término «centro», de una 
manera significativa89.

En Fray Juan de los Angeles el concepto queda explicitado po
diendo observar el deslizamiento lexicográfico y teológico: de Dios 
«centro», al «centro» en el hombre: «Hasta que no halles dentro de ti 
ese centro o íntimo, no habrás sabido qué cosa es vida interior o esen
cial». Define el «centro» con las siguientes palabras:

«El íntimo del ánima es la simplicísima esencia de ella, sellada

86 «en el establo de nuestra conciencia elige para se esconder el pesebre de nuestro corazón», 
OSUNA, Tercer Abecedario, tra.6, cap.3, 240; «el remedio que halló para ir a Dios y a su 
admirable morada, que es el corazón humano», OSUNA, o.c. tra. 18, cap. 4, 533

87 M 4.2.5.
88 BERNARDINO DE LAREDO, Subida al Monte Sión, p. 2°, c. 39, 256-257.
89 ANDRÉS MARTÍN M., Los recogidos. Nueva visión de la mística española (1500-1700), 

o.c., 177.



90

390

91
92
93
94

con la imagen de Dios, que algunos sanios llamaron 'centro', otros 
'íntimo', otros 'ápices de espíritu', otros 'monte', San Agustín 
'sumo', y los más modernos la llamaron 'hondón', porque es lo más 
interior y secreto, donde no hay imágenes de cosas criadas, sino 
como queda dicho de sólo el Criador»90.

En mi opinión, ningún autor específico influyó directamente en 
Teresa en este punto. La tradición interiorista, cuyo origen se remonta a 
San Agustín, fue denominando diversamente la interioridad humana. 
La terminología del «centro» del alma es contemporánea a la Santa. 
Fray Juan de los Angeles la codificó posteriormente a los escritos tere- 
sianos por lo que no pudo influirle.

En San Juan de la Cruz se halla muy presente, con la salvedad de 
que para el santo existen diversos «centros» del alma:

«En decir que hiere en el más profundo centro de su alma da a 
entender que tiene el alma otros centros no tan profundos»91.

El centro del alma es Dios, de ahí que según el grado de amor a 
Dios, existan otros tantos centros92, hasta llegar a «el más profundo 
centro»93.

Antes de llegar a conclusiones definitivas creemos oportuno situar 
el problema en un contexto más amplio: el de la historia de las religio
nes. Según Mircea Eliade, todo microcosmos o región habitada tiene 
un lugar sagrado que se constituye en el «Centro»94. En este «Centro», 
lo sagrado se manifiesta de modo total, en forma de hierofanías o de 
epifanías; ahora bien, en cada uno de los microcosmos pueden existir 
una pluralidad o número ilimitado de «centros». Para las culturas que 
conocen la concepción de las tres regiones cósmicas -Cielo, Tierra, 
Infierno-, el «Centro» constituye el punto de intersección de estas 
regiones con un único eje que las atraviesa.

En ese espacio se manifiesta lo sagrado con medios simbólicos 
hiero-cósmicos, fundamentalmente tres: «El símbolo de una Montaña 
Cósmica, el Arbol del mundo o el Pilar central que sostiene los niveles 
cósmicos»95. La roca del Templo de Jerusalem, para los hebreos, pene-

FRAY JUAN DE LOS ANGELES, Conquista del reino de Dios, I, 3; citado por ANDRÉS 
MARTÍN, Los recogidos. Nueva visión de la mística española, o.c., 280.

SAN JUAN DE LA CRUZ, Llama de amor viva, 1,9.

Ibid. 1,13.
Ibid. 1,14.
ELIADE M., Imágenes y símbolos. Ensayos sobre el simbolismo mágico-religioso, Madrid 
1987$ Un resumen del símbolo «centro» en' CHEVALIER J. CHEERBRANT A., o.c., 272-274.

(95) ELIADE M., Imágenes y símbolos. Ensayos sobre el simbolismo mágico-religioso, o.c., 45.



r

391

96 Ibid., 53-54
97 Ibid., 57.

traba profundamente en las aguas subterráneas e incluso toda ciudad 
oriental se hallaba en el centro del mundo. El monte Tabor, el Garizim, 
o el Cólgota para los cristianos, también se hallaban en el centro del 
mundo. La cima de la Montaña cósmica no sólo era el punto más alto 
de la tierra, sino que al mismo tiempo era el ombligo de la Tierra por
que el mundo fue creado a partir de un embrión, de un «centro».

La variante más extendida en la historia de las religiones es el 
Arbol Cósmico que sostiene como eje los tres mundos, concediendo 
gran importancia al número siete; el árbol chamánico tiene siete en
talladuras, simbolizando las siete (algunas veces nueve) ramas del 
Arbol Cósmico. Dentro de este simbolismo, la escalera y la ascensión 
tenían una significación muy rica porque «figuraba plásticamente la 
ruptura de nivel que hace posible el paso de un modo de ser a otro...la 
ascensión simboliza 'el camino hacia la realidad absoluta'»96. La ¡dea 
de santificación, de muerte, amor y liberación van implicadas en un 
simbolismo ascendente; representan la abolición de la condición 
humana profana, la ruptura de nivel ontológico que posibilita al hom
bre pasar de lo irreal a la verdadera realidad. No olvidemos que la 
ascensión simbólica se construye sobre un «centro» constituido en 
«eje» principal.

No sólo los Templos son considerados en la historia de las religiones 
como «Centro del Mundo», sino que todo lugar sagrado que manifieste 
un punto de inserción de lo sagrado en el espacio divino también se le 
considera «centro». En la misma medida en que los antiguos lugares 
sagrados, templos o altares, pierden su eficacia religiosa, se descubren y 
aplican otras formas que representan el mismo simbolismo del «centro»; 
cuando se necesitaba una experiencia religiosa más auténtica y profunda 
y el ritual oficial aparecía fosilizado, surgía la necesidad de una «expe
riencia personal» que reanimase los símbolos primordiales: en este 
momento aparece el cuerpo como «centro»; el cual no anula los anti
guos y oficiales lugares sagrados, sino que demuestra la plurivalencia y 
capacidad de manifestarse en planos múltiples.

«Todo ser humano -leemos en Eliade-, incluso inconsciente
mente, tiende hacia el Centro y hacia su propio Centro, el cual le 
confiere realidad integral, 'sacralidad'. Este deseo, profundamente 
enraizado en el hombre, de hallarse en el propio corazón de lo 
real, en el Centro del Mundo, allí donde tiene lugar la comunica
ción con el cielo, explica el uso desmedido de «Centros del Mun
do»97.



392

98
99

100

101
102

Ibid., 59.
Ibid, 178; cf., o.c.,175-178.

Ibid, 185.
CHEVALIER J. CHEERBRANT A., o.c., 273.
Término utilizado por ELIADE M., Imágenes y símbolos. Ensayos sobre el simbolismo mági
co-religioso, o.c., 39.

Paradójicamente existen un gran número de tradiciones que su
brayan la dificultad para penetrar en el «centro», mientras que, por otra 
parte, una serie de mitos y ritos establecen que el «Centro» es accesible. 
Las tradiciones que posibilitan la construcción del «centro» en la propia 
casa son las más extendidas, lo cual demuestra que: la vía de la facilidad 
para acceder al centro es la más significativa y que, además, el hombre 
no puede vivir sin un espacio sagrado, en definitiva, sin un «centro».

En conclusión, según el parecer de Mircea Eliade, es común en la 
historia de las religiones la búsqueda y solución del problema del 
«centro» no como un problema más, sino como «el» problema para 
que la vida cósmica se regenere'18.

El cristianismo engrandeció el símbolo del Arbol Cósmico en la 
Cruz de Cristo, auténtico «Centro» para el cristiano. La novedad judeo- 
cristiana fue «la transfiguración de la Historia en Teología»”, porque la 
encarnación lo convirtió en tiempo irreversible; Jesús hizo del tiempo 
una teofanía total, lo convirtió en plenitud. Para el cristiano, por Cristo 
«el Paraíso recobrado, puede tener lugar desde ahora. Este tiempo 
anunciado por Cristo, es ya accesible y para quien lo ha recobrado la 
historia deja de existir. La transformación del tiempo en Eternidad 
comenzó con el primero de los creyentes»100.

Para Mircea Eliade, como acabamos de comprobar, el «centro» 
constituye uno de los símbolos más importantes en la historia de las 
religiones. Santa Teresa no lo incluyó entre sus «comparaciones»; sin 
embargo, un análisis posterior nos permite considerarlo como tal, e 
incluirlo dentro del mundo simbólico de la Santa, ya que cumple el 
requisito fundamental: el punto de unión entre el deseo de la persona y 
el poder sobrenatural capaz de satisfacerlo101.

Existe una lógica del símbolo por la que algunos se revelan como 
coherentes y lógicamente encadenados entre sí. Es el caso del símbolo del 
«castillo» y el del «centro» en las «Moradas», que debemos examinar 
interrelacionados. El «castillo» y el «centro» forman parte del mismo sim
bolismo ya que la morada última equivale al centro del alma; son dos 
aspectos del mismo símbolo, con una significación fundamental: el hom
bre posee un «eje» que lo atraviesa, ascendente y descendente a la vez; la 
totalidad del hombre se convierte así en un «anthropo-cosmos»102.



103 M 4.1.7.; cf. M 4.3.9. y 7.4.8.

393

I

No debemos identificar inmediatamente el símbolo del «castillo», 
ni con la Montaña cósmica, ni con el Arbol del mundo; no obstante, el 
simbolismo del «castillo» contiene algunas expresiones que sugieren la 
posibilidad de una cierta ascensión a la morada principal. Veamos los 
textos:»entran en las primeras piezas de las bajas» aquellos que se 
encuentran en la primera morada (M 1.1.8); quienes se encuentran en 
las terceras, «no hayan miedo que suban a las moradas más juntas al 
Rey» sin abandonar el afán de riqueza (M 3.2.4); «vamos muy cargadas 
de esta tierra de nuestra miseria, lo que no van los que suben a los 
aposentos que faltan» (M 3.2.9), «subir a las moradas que 
deseamos»103. Por tanto, el símbolo incluye un cierto ritmo ascensional, 
la imagen de una subida, aspecto que no debe exagerarse porque no 
podemos afirmar que el castillo está en lo alto de una montaña ni que 
se identifique con ella; pero tampoco podemos obviar la dimensión 
ascensional ni el paralelismo de los siete estados con las siete escalas 
cósmicas que relataba Eliade.

La difuminada, pero cierta, imagen ascensional, denota esfuerzo y 
lucha. El «centro», por el contrario, aparece como interioridad, profundi
dad del hombre, encerrarse en sí; aunque el «castillo» es el alma, el 
«centro» afianza la imagen interior del simbolismo. La imagen ascensio
nal que confiere el símbolo «castillo» se construye sobre un «centro» o 
«eje» principal que es el hombre y, en el hombre, el Dios que lo habita.

De este modo, la Santa compagina el «centro», que es la Iglesia o 
el Templo, con ese otro «centro» personal e interior que es la misma 
alma. Hacer del hondón del alma el punto de inserción principal sobre 
el que se construye el «castillo», como un «eje» que lo atraviesa, con
vierte a la persona humana en «sagrada», en «templo» de Dios. Jamás 
Teresa pretendió oponer la «centralidad» del hombre con la de la Igle
sia. Sin embargo, a mi parecer, aquí radica el malestar con que la Igle
sia ha acogido a los verdaderos místicos, al menos inicialmente; 
porque, lógicamente, el acentuar la «centralidad» del alma puede 
interpretarse como la emancipación de una institución y el goce de 
una autonomía que trasciende los límites y control de dicha institu
ción. Recordemos, al respecto, que buena parte de las acusaciones 
inquisitoriales iba dirigida a deshacer el pretendido malentendido y 
situar a Dios en el «cielo», sin posibilidad de que el hombre lo encon
trara en sí mismo.

En consecuencia, Teresa se coloca, junto a otros «recogidos», entre 
los «facilitadores» de la vida religiosa, al hacer de cada monasterio y



C. La unión con Dios en el centro del alma en las 7M

394

Comprobamos que el matrimonio espiritual es explicado por la 
Santa con diferentes lenguajes que hemos venido analizando a lo largo 
del trabajo:'!) El lenguaje del espíritu, en íntima conexión con la dispo
sición-desasimiento por amor a Dios; 2) El lenguaje de las visiones- 
locuciones, apoyado preferentemente en los sentidos exteriores e 
interiores del alma; 3) El lenguaje de imprimir y esculpir, que implica la 
teología de la «imagen». Examinaremos, a continuación, cómo se cele
bra el ME en la teología del «espíritu», contemplándolo a la luz de los 
otros dos lenguajes.

Una vez que conocemos los datos esenciales sobre el «espíritu» 
-en calidad de centro del alma o parte superior de la misma- debemos 
abordar el complicado problema de la unión de «espíritus» en el ME. 
Presentamos el texto clave:

«queda el alma, digo el espíritu de esta alma, hecho una cosa 
con Dios; que, como es también espíritu, ha querido Su Majestad 
mostrar el amor que nos tiene, en dar a entender a algunas personas 
hasta donde llega, para que alabemos su grandeza, porque de tal 
manera ha querido juntarse con la criatura, que así como los que ya 
no se pueden apartar, no se quiere apartar El de ella»105

de cada persona un «centro» habitado por Dios. En este sentido, ella 
forma parte de aquellos precursores y realizadores de la Reforma den
tro del catolicismo, que desde comienzos del siglo XVI pretendieron 
interiorizar el cristianismo y facilitar al pueblo de Dios nuevas formas 
de expresión religiosa.

Para Santa Teresa, el cielo es el Paraíso, es decir la unión más per
fecta posible del alma con Dios en esta vida: las séptimas moradas, o 
la vida pre-beatífica del alma; las cuales, lejos de añorar una situación 
pasada, dinamizan al hombre hacia el futuro escatológico104.

En conclusión, el simbolismo «castillo-centro» convierten al hom
bre en el «eje» cósmico, sin por ello absolulizarlo, porque Dios-Centro 
no queda limitado al interior del hombre. Sin embargo, el hombre es el 
«centro» que está atravesado y sellado por el «eje» de las tres Personas 
y la Humanidad que lo habitan; y, en cuanto Humanidad, la Cruz y 
Resurrección de Cristo.

104 POYTREY J., El Paraíso teresiano o el alma en su séptima morada, «Rev. de Teo. Espiritual» 
21 (1977) 373 y 377.

105 M 7.2.3., «el verdadero espíritu de ella está hecho uno con el agua celestial que dijimos», 
M 7.2.9. La misma expresión en M 7.4.10: «hecha una cosa con el Fuerte».



106

107

108

395

109
110

¿Qué significa que el espíritu del alma, lo esencial, queda «hecho 
una cosa con Dios»? Teresa utiliza otras expresiones similares como 
«hácese un espíritu con El»106, «ya no se pueden apartar»'07, «casi siem
pre tan junta a Su Majestad»108, «tienen consigo al mismo Señor y Su 
Majestad es el que ahora vive» (M 7.3.8).

Por tanto lo específico del ME consiste en que el espíritu del alma 
se ha encontrado con el espíritu increado y ya no se separan habiéndo
se hecho una sola cosa:

«siempre queda el alma con su Dios en aquel centro»'09.

«Ella no se muda de aquel centro ni se le pierde la paz»"0

Distingue el estado del ME del «desposorio» y de la «unión». En 
los dos últimos se da una unión del alma con Dios, pero se diferencia 
del ME en que «se pueden apartar y quedar cada cosa por sí» y en que 
el alma puede dejar de tener conciencia de la compañía divina:»y des
pués queda el alma sin aquella compañía, digo de manera que lo 
entienda»:

«El desposorio espiritual es diferente, que muchas veces se 
apartan, y la unión también lo es; porque, aunque unión es jun
tarse dos cosas en una, en fin, se pueden apartar y quedar cada 
cosa por sí, como vemos ordinariamente, que pasa de presto esta 
merced del Señor, y después se queda el alma sin aquella com
pañía, digo de manera que lo entienda. En estotra merced del Se
ñor, no; porque siempre queda el alma con su Dios en aquel 
centro. Digamos que sea la unión, como si dos velas de cera se 
juntasen tan en extremo, que toda la luz fuese una, o que el 
pábilo y la luz y la cera es todo uno; mas después bien se puede 
apartar la una vela de la otra, y quedan en dos velas, o el pábilo 
de la cera. Acá es como si cayendo agua del cielo en un río o 
fuente, adonde queda hecho todo agua, que no podrán ya dividir 
ni apartar cuál es el agua, del río, o lo que cayó del cielo; o 
como si un arroyico pequeño entra en la mar, no habrá remedio 
de apartarse; o como si en una pieza estuviesen dos ventanas por

«Quizá es esto lo que dice San Pablo: El que se arrima o allega a Dios, hácese un espíritu 
con El», M 7.2.5.
«de tal manera ha querido juntarse con la criatura, que así como los que ya no se pueden 
apartar, no se quiere apartar El de ella», M 7.2.3.
«salvo si no hubiese llegado a la séptima morada, que ya allí nada no se teme de arte que 
no se arroje muy de raíz el alma a pasarlo por Dios. Y es la causa que está casi siempre tan 
junta a Su Majestad, que de allí le viene la fortaleza, M 6.1.2.

M 7.2.4.
M 7.2.6.



que la per-

113

396

111

112

donde entrase gran luz; aunque entra dividida se hace todo una 
luz.»"1

Por consiguiente, la especificidad del ME consiste en que la per
sona tiene habitualmente conciencia de estar en compañía de las tres 
Personas y la Humanidad, porque lo esencial del alma, su espíritu 
-engrandecido por el trabajo de la gracia y la colaboración humana-, 
permanece siempre en el aposento central. Las potencias pueden per
fectamente realizar su trabajo, sin que por ello olvide el espíritu estar 
junto al espíritu de Dios.

Sin embargo, la expresión «hecha una cosa con Dios» hay que 
matizarla. La misma Santa afirmará que tampoco en este estado se 
da la seguridad total y la persona sigue teniendo libertad y posibili
dad de apartarse: «porque se podría tornar la guerra primera, si no
sotros nos apartásemos de Dios»"2. Pero, para ser exactos, ella 
misma fluctúa entre dos pensamientos: uno por el que entiende 
como unión casi definitiva, que ya no añora el cielo y en donde cree 
que no puede intervenir el demonio1” y otro en la cual permanece la 
posibilidad de separarse de Dios y romper de raíz el matrimonio 
espiritual.

Creo que la expresión «hacerse una cosa con Dios» y otras simi
lares que hemos presentado no deben malinterpretarse situándolas fue
ra del contexto y, por el contrario, hay que interpretarlas en 
interconexión.

La afirmación de M 7.2.7, en el sentido de que el alma convertida 
en «puro espíritu» se junta con el «espíritu increado», ha de interpre
tarse desde el texto evangélico que la Santa expone a continuación:

«Y así, orando una vez Jesucristo nuestro Señor por sus após
toles -no sé adonde es- dijo, que fuesen una cosa con el Padre y 
con él, como Jesucristo nuestro Señor está en el Padre y el Padre 
en él. ¡No sé qué mayor amor puede ser que éste! Y no dejamos 
de entrar aquí todos, porque así dijo Su Majestad: no sólo ruego

M 7.2.4.
M 73.13., «Tampoco os pase por pensamiento, que por tener estas almas tan grandes dese
os y determinación de no hacer una imperfección por cosa de la tierra, dejan de hacer 
muchas, y aun pecados. De advertencia no, que las debe el Señor a estas tales dar muy par
ticular ayuda para esto. Digo pecados veniales, que de los mortales, que ellas entiendan, 
están libres, aunque no seguras; que tendrán algunos que no entienden, que no les será 
pequeño tormento», M 7.4.3.
«el no temer que esta merced tan subida pueda contrahacer el demonio, sino estar en un ser 
con seguridad que es Dios...que se descubrió Su Majestad al alma y la metió consigo adon
de, a mi parecer, no osará entrar el demonio ni le dejará el Señor», M 7.3.10.



397

114 M7.2.7.
115 MOIOLI, C. Mística cristiana, NDS, 935.

por ellos, sino por todos aquellos que han de creer en mí tam
bién, y dice: Yo estoy en ellos.»'"

Dijimos que la relación dialéctica interpersonal entre Cristo y el 
hombre forma la estructura fundante de la teología teresiana. Pues 
bien, subrayemos que la expresión «fuesen una cosa con el Padre y 
con El», de idéntico significado a la que venimos analizando -«hecho 
una cosa con Dios»- es interpretada por la Santa desde la frase joánica 
«como Jesucristo está en el Padre y el Padre en El». Es decir, 'hacerse 
una cosa con la divinidad' consiste en experimentar la relación dialéc
tica y personal «Yo en ti y tú en Mí». Por tanto, el ME, en cuanto uni
dad de «espíritu con espíritu» reproduce la relación interpersonal 
intradivina.

Dos grandes corrientes de pensamiento llegaron al s. XVI que 
tuvieron gran repercusión en la concepción del espíritu del hombre: la 
«mística de la esencia» o sentido ontológico del «espíritu» y la «mística 
esponsal».

Sabemos que la «mística de la esencia», cuyo primer momento lo 
representa la tendencia renano-flamenca (siglos, XIII-X1V), pretende la 
unidad del ser creado con el Ser originario, pero sin establecer una 
alteridad. Como el misterio de la Trinidad es misterio de unidad, analó
gicamente el hombre, imagen de Dios, encuentra desde el «fondo» o 
«centro del alma» la participación y unidad ontológica con la esencia 
divina. La experiencia espiritual consistiría entonces en la permanencia 
estable en ese»lugar», en donde se encuentra simultáneamente el «fon
do» del existente humano y el «fondo» de Dios, pero en su conexión y 
en su mutuo fluir-refluir.

Los orígenes son claramente neoplatónicos, concretamente del 
Pseudo-Dionisio, con dos riesgos inherentes al sistema: reducir la fe al 
problema de la unidad y diferencia del ser y evitar todo tipo de media
ción, incluida la de Cristo.

La «mística esponsal» parte de la Alianza y de la simbología nup
cial que la expresa. «La comunión del hombre con Dios se contempla 
como la comunión de la esposa con el esposo, comunión de disponibi
lidad y entrega total en la que un amor libre responde a la iniciativa 
del Amor soberano...el símbolo nupcial se utiliza por su capacidad de 
expresar la experiencia, no propiamente del ser-uno, sino del estar-uni- 
do, de la comunión en la transformación»"5.



116

398

«así quiere juntar nuestros trabajillos con los grandes que padeció Su Majestad y que todo 
sea una cosa», M 5.2.5., «estando el alma tan hecha una cosa con Dios, metida en este 
aposento de cielo empíreo que debemos tener en lo interior de nuestras almas, M 6.4.8., 
«Eramos tan una cosa ella y yo», M 6.8.4.

117 El centro del alma tiene una connotación estática y al mismo tiempo dinámica; cf. GARCÍA 
EVANGELISTA, La experiencia mística de la inhabitación, a.c., 122 ss.

Santa Teresa estuvo influida por las dos corrientes de pensamiento 
pero con un claro predominio de la segunda, hasta el punto de ser 
determinante en su obra, como ha quedado demostrado en la interpre
tación que hemos presentado de M 7.2.7. La sacratísima Humanidad 
de Cristo sirvió de catalizador y corrector de la corriente neoplatónica. 
La unidad y alteridad en el encuentro interpersonal quedaban garanti
zados por la Humanidad de Cristo y la simbología matrimonial. El len
guaje simbólico nupcial determina el ME como una relación de 
encuentro entre personas, esposa y esposo, con un fondo típicamente 
cristiano y de clara referencia bíblica, tanto por el Cantar de los Canta
res, como por la estructura de la Alianza. Si ésta es la estructura fun
dante del pensamiento teresiano, significa que el resto de los lenguajes 
empleados han de contemplarse subordinados a este.

Por otra parte, el hecho de situar el ME con Cristo dentro del para
digma trinitario, al incluir la última visión como de las tres personas y 
la Humanidad, corrige toda tendencia neoplatonizante y admite las 
mediaciones, sobre todo la de la Humanidad de Cristo, de principio a 
fin del proceso espiritual.

Ahora bien, el hecho de que predomine el lenguaje nupcial dialéc
tico no anula la fuerte expresividad e intensidad de la expresión 
«hacerse una cosa con Dios» que suscita, inevitablemente, la pro
blemática de la unidad de substancias; lo resitúa en su contexto, pero 
no lo suprime"6.

Concluimos aportando las notas características del «espíritu» en la 
teología teresiana:

1) El espíritu del alma es un principio vital, más que ontológico"'’. 
Es decir, el hombre es un ser espiritualmente dinámico, atraído por dos 
polos antagónicos, el mundo y la interioridad, el espíritu del demonio 
y el espíritu de Dios; el hombre «es» en cuanto se aproxima a la fuente 
de su ser o parte superior y esencial, por la gracia y la disposición. Por 
ello mismo, el espíritu es principio de acción, fuente fundamental de la 
actividad humana, ya que la atracción a la trascendencia le llama a 
disponerse desde la inmanencia de la historia y las mediaciones de la 
realidad, fundamentalmente desde la Humanidad de Cristo. Pero tam
bién es principio ontológico, aunque sea en segundo término, en cuan-



3. El «status» final del hombre en Cristo

399

El pensamiento de Santa Teresa es más «económico» que «inma
nente»; económico en el sentido apuntado por Rahner, «como misterio 
salvífico para nosotros»120. Teresa pretende descubrir al lector el miste
rio salvífico de Dios «con» y «para» nosotros. Tratando de explicar la 
relación de Dios con el hombre, sin ninguna pretensión escolar o cien

to el «espíritu» del alma es el punto de contacto que posibilita la cone
xión con el espíritu increado.

2) El «espíritu» del hombre se distingue de las potencias del alma 
pero no puede concebirse separadamente de ellas; las subsume, sin 
anularlas, en una realidad superior que tiene una connotación afectiva 
y no intelectiva. El máximo grado de espiritualización del alma equiva
le al mayor grado de amor. El espíritu del hombre en las séptimas 
moradas se ha entregado totalmente al esposo por amor. Espíritu y 
amor son sinónimos.

3) El «espíritu» del alma en las 7M, aunque sea un principio inma
terial -«aquí no hay memoria de cuerpo más que si el alma no estu
viese en él» (M 7.2.3) es inseparable del cuerpo y la merced del ME 
repercute en él, «redunda en el flaco cuerpo» (M 7.4.11); por consi
guiente el «espíritu» abarca la totalidad de la persona, es un principio 
personificante"8. La máxima intimidad en esta vida coincide con la 
máxima espiritualización y personalización; en este sentido el espíritu 
dispuesto significa el yo profundo del hombre que se ha vaciado de sí 
para que Dios lo pueda henchir de Sí y, perdiéndose, se ha en
contrado"'’. En la medida en que el hombre se espiritualiza se entrega 
amorosamente al Dios personal que, a su vez, lo invade desde el cen
tro habitado por El y toda la persona queda transformada.

La persona humana llega a una comunión tal con las tres Personas 
y la Humanidad que el hombre toma plena conciencia de ser imagen 
plástica de Cristo resucitado, quien remite al Dios trino. Tanto el hom
bre imagen de Cristo como el espíritu del alma espiritualizada señalan 
la totalidad del hombre.

118 «Esta comunión se realiza directamente en el espíritu, participando por concomitancia toda 
la persona», GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, 
o.c.,125.

119 «Porque si ella está mucho con El, como es razón, poco se debe de acordar de sí», M 7.4.6.
120 RAHNER K., El Dios trino como principio y fundamento trascendente de la historia de la 

salvación, en, Mysterium Salutis., Il-I, Madrid 1969, 360-446. ct. especialmente, 370 y ss.



121 V 29.4. y M 6.9.3.

400

tífica, es comprensible que a lo largo de las páginas aparezcan ambos 
protagonistas sin que se pueda fraccionar lo referente a uno o a otro. Si 
decimos que es mas económica que inmanente, (aunque la Trinidad 
económica sea la Trinidad inmanente según Rahner) es porque la pre
tensión de Teresa no es contemplar a Dios en sí mismo, sino a Dios en 
la acción comunicativa, relacionado con el hombre. Pero, al tratarse 
de una reflexión doctrinal hundida en una experiencia personal, el 
misterio de la relación Dios-hombre es visto desde la persona humana. 
En este sentido, podemos afirmar que la obra teresiana es esencialmen
te antropológica.

Ahora bien, mientras que los dos primeros capítulos acentúan la 
presencia de la Trinidad y de Cristo en el alma, sin por ello olvidar la 
disposición del hombre, los capítulos 3 y 4 subrayarán las conse
cuencias que dicha relación provocan en éste, su cooperación y trans
formación, no olvidando tampoco la acción y presencia de Dios en el 
alma humana.

Acentuar un aspecto particular en cada capítulo, no excluye las 
diferencias entre ellos. Los acentos son importantes y delimitan clara
mente el núcleo central de cada capítulo. El núcleo del primero es la 
presencia de Dios Trino en el alma; del segundo, el matrimonio espiri
tual; en el tercero, encontramos dos aspectos importantes, los efectos 
de la relación interpersonal en el hombre, y el aspecto cristológico, 
Cristo que vive en la persona.; mientras que, por último, el capítulo 
cuarto atiende a la doble finalidad de la relación, a saber, la configura
ción con Cristo Crucificado y las obras o servicio que la persona debe 
realizar en ayuda del Crucificado.

Por tanto, los dos últimos capítulos contienen elementos sus
tanciales de cristología, porque para Sta. Teresa hablar del hombre es 
hablar de Cristo y viceversa: El es la plenitud del hombre. Pero mien
tras que el matrimonio espiritual ha sido el encuentro del hombre con 
Cristo resucitado, los dos últimos enfatizarán el encuentro del hombre 
con Cristo crucificado. La teología crucis y el seguimiento del crucifi
cado se hacen a la luz de Cristo glorificado. Esto es una constante en 
los escritos teresianos: el encuentro con Cristo «como andaba en el 
mundo o después de resucitado» tiene lugar desde su «carne glorifica
da»12'. Los capítulos tercero y cuarto de las «séptimas» tratan del segui
miento de Cristo crucificado, como andaba en el mundo, visto desde el 
ME, es decir, desde el encuentro con el resucitado.

El tercer capítulo de las moradas séptimas tiene, como ya hemos



122

122 M 7.3. (título).

401

1.
2.
3.
4.
5.
6.
7.

indicado, un doble significado: cristológico, ya que Cristo vive en la 
persona y ético, en cuanto los «efectos y señales», resultantes de la 
relación de encuentro, se producen en la persona transformándola. 
Dividiremos nuestro trabajo en dos subapartados, ético y cristológico. 
En el primero, ético, analizaremos el significado del término «efectos y 
señales» y cuáles son; la relación existente entre «efectos» y «disposi
ción», las virtudes y el «para qué» o finalidad del ME.; en el segundo, 
cristológico, el significado teológico de Cristo vivo en la persona 
humana.

A. El aspecto ético del ME: La transformación del hombre

Presentaremos brevemente la estructura teológica del tercer capítulo 
para, a continuación, delimitar el significado teológico de la transforma
ción del hombre como consecuencia del encuentro con Cristo. De las 
unidades teológicas deducimos el esquema del presente apartado:

«Trata de los grandes efectos que causa esta oración dicha»
Evidentemente la «oración dicha» hace referencia a la presencia 

de la Trinidad en el alma y, sobre todo, al matrimonio espiritual que ha 
provocado «grandes efectos» en la persona. El dato determinante que 
aporta el capítulo es la afirmación de que «vive en ella Cristo» (M 
7.3.1). A continuación presenta los efectos concretos que ha pro
vocado la presencia de Cristo en el alma. La Santa únicamente enu
meró los dos primeros, aunque de la lectura del autógrafo se 
entresacan fácilmente los restantes:

«El primero un olvido de sí» (M 7.3.2)
«Lo segundo un deseo de padecer grande» (M 7.3.4)
«un gran gozo interior cuando son perseguidas» (M 7.3.5)
«grande el deseo que tienen de servirle» (M 7.3.6)
«Un desasimiento grande de todo» (M 7.3.8)
«el no temer los disfraces del demonio» (M 7.3.10)
Y por último, recapitulación de todos los efectos desde una pers
pectiva bíblica. (M 7.3.13)

Veremos, primeramente, qué son los «efectos» en la obra teresiana 
para, más tarde, comentar los específicos de las 7M.

a. Qué son los «efectos»

El encabezamiento de algunos capítulos de «Moradas», anunciando que 
se tratará de los «efectos», nos indica la importancia que concedía nuestra



123

402

124

125
126

127

«Dice sus efectos y los que quedan de la pasada que trató»,M 4.3.(título), «Dice los efectos 
con que queda el alma», M 5.2.(título); cf. M 6.6.(título)
«Los efectos o señales», M 4.3.9., M 4.1.7., M 6.3.10., M 6.4.1 7. etc.

M 5.2.8.
M 4.1.6.

C32.11.

autora a este tema123. Para justificar la razón de este proceder hemos de remi
tirnos a la explicación que da Teresa de cada uno de los grados de oración. 
Estos no se conciben sin una reflexión posterior de los efectos que produce 
en la persona un grado determinado. La oración de quietud, correspondiente 
a las cuartas moradas (M 4.2.1 ss), quedaría incompleta sin apuntar sus «efec
tos» (M 4.3.9); asimismo, la descripción de las visiones intelectuales (M 
6.8.1-2) tiene su justo complemento en la descripción de los «efectos»que 
provoca (M 6.8.2-7). Los ejemplos podrían multiplicarse (Baste citar que 
«Vida», «Camino» y CAD recogen la misma estructura), aunque para nues
tro propósito sea suficiente concluir que el estudio de los diversos grados de 
oración debe ir acompañado de sus correspondientes efectos.

Los «efectos y señales»124, suponen la transformación que se opera 
en el hombre como consecuencia de la relación de encuentro interper
sonal con Cristo en Dios Trino:

«entendiendo ya por experiencia cómo ayuda el Señor y 
transforma un alma, que no parece ella ni su figura»125.

Tienen además una connotación: la persona es capaz de com
prender la transformación hasta el punto que se convierte en un crite
rio de verificación de la experiencia religiosa y, en concreto, del grado 
de oración. La gracia de Dios es la causa principal de la trans
formación junto a la libre cooperación de la persona.

La transformación incluye dos elementos inseparables: en primer 
lugar la permanente y continua acción de Dios, origen y causa de toda 
gracia. La primacía y gratuidad de la gracia son la causa originante de 
la transformación del hombre, que se ofrece como clon:

«Y es de tener en mucho, si hay humildad para entender que 
no son mejores por eso; porque no se puede entender si son 
todos efectos del amor, y cuando sea, es dado de Dios»126

Transformación que tiene su última razón de ser en la encarnación 
de Jesucristo y la consecuencia, o «efecto» primordial, consiste en la 
transformación en El:

«traer al Todopoderoso a ser uno con nuestra bajeza y trans
formarnos en sí y hacer una unión del Criador con la criatura»12'.



403

128 C 16.6.
129 CAD3.1.

Por tanto, la máxima repercusión posible de la relación con Cristo 
será la que más posibilite la transformación del hombre en El. Y esto es 
justamente lo que Santa Teresa denomina matrimonio espiritual.

En segundo lugar, la disposición o preparación del hombre. La 
cooperación libre del hombre es imprescindible; supone un esfuerzo 
por conseguir las virtudes:

«no vendrá el Rey de la Gloria a nuestra alma, -digo a estar 
unido con ella- si no nos esforzamos a conseguir las virtudes 
grandes»128.

El objetivo de la vida cristiana consiste en juntarse el hombre con 
Dios hasta conseguir una unidad que transforme la persona en su tota
lidad. Debe ser una realidad verificable y práctica:

«una misma voluntad, no por palabras, no por deseos, sino 
puesto por obra»'29.

Una vez más hemos dejado constancia de que, sea cual fuere el 
punto teológico a analizar en ios escritos teresianos, siempre nos halla
remos ante el difícil equilibrio entre la absoluta gratuidad de la gracia, 
como donación personal de Dios, y la cooperación a la gracia por el 
esfuerzo del hombre. Salvada la distinción previa de tratarse de una 
relación personal simétrica y asimétrica -como ya explicamos-, esta
mos ante una estructura esencial de la teología de Teresa que repercute 
en todos los aspectos y cuya última expresión la hemos llamado rela
ción dialéctica.

En conclusión, los «efectos y señales» consisten en la progresiva 
transformación práxica y verificable de «toda» la persona humana 
como resultado de la relación interpersonal de encuentro. La verifi
cación conlleva varios aspectos: la adquisición de las virtudes y su 
plasmación en la vida; el progresivo acercamiento a la morada prin
cipal por el proceso de espiritualización y disposición, que traerán 
como consecuencia la muerte simbólica del yo y la consiguiente ma
yor conciencia y presencia de Cristo en el centro del alma; y, por últi
mo, proporcionalmente a la inmersión del sujeto en la máxima 
interioridad del hondón del alma entregándose a Dios, Cristo inundará 
la totalidad del ser humano descentrándolo de sí e impulsándolo hacia 
la realidad exterior en servicio del prójimo y ayuda del Crucificado. 
Comentaremos a continuación los diversos matices que deben añadirse 
a nuestra conclusión inicial.



404

b. Los «efectos y señales» y las virtudes

No se trata aquí de hacer un estudio de las virtudes, sino de dejar 
constancia de cómo están vinculadas con los efectos y transformación 
del hombre.

Las virtudes han de ir creciendo progresivamente a la par que se 
avanza en los grados de oración. El aumento de las mismas indica 
fehacientemente que la persona ha crecido en un determinado grado 
de oración. Después de explicar la oración de quietud, Teresa presenta 
una larga lista de «los efectos o señales que tienen las almas», similar a 
la que encontramos en M 7.3.:

- «no estar tan atada como antes en las cosas del servicio de Dios»
- «no se apretar con el temor del infierno»
- «mayor [temor] de no ofender a Dios»
- «gran confianza que le ha de gozar»
- pérdida del temor a perder la salud
- más deseos de hacer [penitencia] que hasta allí»
- disminuye el temor a los trabajos
- deseos y voluntad de hacer algo por Dios
- «tiénese ya por más miserable»
- ve que los gustos del mundo son basura comparados con los que 

Dios da
«En fin, en todas las virtudes queda mejorada y no dejará de 

ir creciendo, si no torna atrás ya, a hacer ofensas a Dios130
Si a esta lista de efectos se les denomina «virtudes», significa que 

para Santa Teresa el término virtud tiene un significado bastante 
amplio. Aunque nunca lo definió, virtud es aquella actitud que, hecha 
vida, favorece la entrega de toda la persona a la voluntad de Dios:

«Pues ¡ea, hijas mías!, prisa a hacer esta labor y tejer este capu- 
chillo, quitando nuestro amor propio y nuestra voluntad, el estar 
asidas a ninguna cosa de la tierra, poniendo obras de penitencia, 
oración, mortificación, obediencia, todo lo demás que sabéis»'3'

En la medida en que el hombre se entrega a Dios descubre la reali
dad exterior a él y, como sujeto activo, se decide a transformarla. Por 
ello la virtud por excelencia es el amor al prójimo132:

130 M 4.3.9.
131 M 5.2.6. cf.M 7.4.14.
1 32 «¡Oh, hermanas!, cómo se ve claro adonde está de veras el amor del prójimo en algunas de 

vosotras, y en las que no está con esta perfección! si entendieseis lo que nos importa esta 
virtud, no traeríais otro estudio», M 5.3.10.



139

405

133
134
135
136
137
138

M 5.4.9.
CE 24.2.
M 1.2.1.
M 1.2.8.,
M 6.9.2.
• Es cosa donosa que aún nos estamos con mil embarazos e imperfecciones y las virtudes 
que aún no saben andar, sino que ha poco que comenzaron a nacer, y aún plega a Dios 
que estén comenzadas», M 2.1.7.
• procurar ejercitar las virtudes y rendir nuestra voluntad a la de Dios en todo», M 3.2.6.

«no puedo yo entender cómo haya ni pueda haber humildad 
sin amor, ni amor sin humildad; ni es posible estar estas dos vir
tudes sin gran desasimiento de todo lo criado»134

También en las virtudes el hombre debe reproducir la fuente de la 
virtud, que no es sino el mismo Dios. De El proceden, porque El es la 
Virtud por excelencia. Por ello, el hombre debe aprender de El y res
ponder efectivamente a las que Dios le comunica:

«aquel principio, que es Dios, de donde nuestra virtud es 
virtud»'35;»con la virtud de Dios obraremos muy mejor virtud que 
muy atadas a nuestra tierra»136. El Señor es como una pieza de 
oro de «grandísimo valor y virtudes...las virtudes de la piedra no 
nos dejan de aprovechar» .

Ahora bien, las virtudes nacen, crecen y se desarrollan en el tiem
po histórico. En el comienzo de la relación con Dios «no saben 
andar», porque acaban justo de nacer cuando el hombre, abando
nando la vida de separación de Dios, las descubre por el camino es
piritual de la oración y la interiorización138. Hay que ejercitarlas para 
que se desarrollen, crezcan y se preparen a la donación de la voluntad, 
en las moradas quintas, y la donación del deseo en las sextas139. La ora
ción y el crecimiento en las virtudes son inseparables; en las 7M Teresa 
vuelve a recordar la necesidad de unir ambas a quien desee seguir este 
«camino espiritual» :

«La diligencia que a mí se me ofrece más cierta [después de 
pedir a Dios que nos tenga en su mano] es andar con particular 
cuidado y aviso, mirando cómo vamos en las virtudes: si vamos 
mejorando o disminuyendo en algo, en especial en el amor unas 
con otras»133

Pero el amor al prójimo es inseparable de la humildad y del desa
simiento de todo lo criado. Por eso podemos decir que en esta trilogía 
se resume el pensamiento de la Santa a propósito del crecimiento en la 
virtud:



142

406

140

141

M 7.4.9.
«Porque como queda con estos deseos y virtudes dichas, el tiempo que dura en el bien 
siempre hace provecho a otras almas y de su calor les pega calor», M 5.3.1.
M 6.10.7. cf. también M 5.3.9..M 6.8.9. «ir poco a poco mirando la humildad con que 
dejan al alma y la fortaleza en la virtud», M 6.9.11.

«Torno a decir, que para esto es menester no poner vuestro 
fundamento sólo en rezar y contemplar; porque, si no procuráis 
virtudes y hay ejercicio de ellas, siempre os quedaréis enanas; y 
aun plega a Dios que sea sólo no crecer, porque ya sabéis que 
quien no crece, descrece; porque el amor tengo por imposible 
contentarse de estar en un ser adonde le hay»140

Del crecimiento en la virtud, acompañada de la oración, depen
derá en gran medida la influencia positiva que la persona transmita a 
otros141, así como el propio conocimiento y el crecimiento en la humil
dad142.

Las virtudes, en Santa Teresa, incluyen actitudes personales ante la 
vida, la muerte, el demonio, el mundo, la fe, la esperanza, la caridad, 
etc. así como cambios prácticos de comportamiento en el amor a los 
demás, amor propio, mortificación, penitencia, obediencia, humildad, 
etc. Las virtudes -en la doble vertiente de cambio de actitudes vitales y 
cambio práctico de comportamiento-, renuevan la teoría del conoci
miento en la persona y cambian el orden jerárquico de valores. En este 
sentido implican la teoría del conocimiento porque todas ellas van 
encaminadas a la renovación o transformación del hombre quien, 
saliendo y vaciándose de sí, se entrega a Otro y, desde El, redimensio- 
na los «objetos» de conocimiento por la participación consciente en la 
vida de Cristo.

Las virtudes son un don de Dios que el hombre adquiere al con
templarse en la Virtud y que recibe pasivamente, pero que dialécti
camente debe esforzarse en adquirir. Van por delante, indicando el 
camino, gracias a la recepción continua de las mercedes que el Señor 
comunica y el hombre recibe pasivamente. Al mismo tiempo, se preci
san previa y dialécticamente, porque desde el comienzo de la primera 
morada han de estar ejercitándose por el conocimiento propio y la 
humildad.

Por consiguiente, el crecimiento y desarrollo de las virtudes, naci
das de la primera determinación que toma la persona en orden a seguir 
la llamada del Señor y que se desarrollan hasta la total entrega perso
nal, van transformando al hombre. Todas las virtudes confluyen y con
tribuyen a la total donación personal, gracias a la cual y con la ayuda



407

143 P 3. La fecha de composición puede ser 1573 cuando redactó por última vez el comentario 
al «Cantar», o de 1560 por las alusiones a la transverberación; cf. el comentario de CUSTO
DIO VEGA, ANGEL La poesía de Santa Teresa Madrid 1975, 72-82 en el cual se inclina por 
la fecha de 1560. Personalmente me inclino por una fecha de composición tardía. En todo 
caso estamos ante una poesía compuesta durante las vivencias correspondientes a las sextas 
o séptimas moradas.

144 COBARRUVIAS, O.C., 979.

del Señor el hombre queda «trocado». Ahora bien, cambiar a la perso
na es capacitarla para entablar la relación dialéctica de amor. Una vez 
más volvemos al tema principal de nuestro trabajo: la relación con el 
Amado. El crecimiento de las virtudes espiritualiza el alma, la convier
te en amor verificable en la praxis y la capacita para la relación, «Yo en 
ti y tú en Mí». Teresa lo expresa magníficamente en una poesía:

«Ya toda me entregué y di,
Y de tal suerte he trocado 
Que mi Amado para mí
Y yo soy para mi Amado 
Cuando el dulce Cazador 
Me tiró y dejó rendida, 
En los brazos del amor 
Mi alma quedó caída
Y cobrando nueva vida 
De tal manera he trocado, 
Que mi Amado para mí,
Y yo soy para mi Amado»143

Dice Cobarruvias que «trocarse uno, es mudarse de condición o 
parecer»141 y éste es precisamente el aspecto que quisiera resaltar en 
este momento de la poesía, ya que la herida mortal de amor recupera 
nueva vida «trocando» la persona no en su «parecer» sino en su «con
dición»: Es un cambio substancial de la persona. Por haberse entrega
do toda al Amor «ya yo no quiero otro amor» porque «mi alma quedó 
hecha una con su Criador». Al no querer otro amor y haberse entrega
do se ha transformado y ya «mi Amado para mí, y yo soy para mi Ama
do».

Con diferentes lenguajes la Santa viene a expresar la misma reali
dad de amor y vida en Otro, de relación dialéctica transformante. Lle
gamos a esta conclusión al analizar la estructura del matrimonio 
espiritual y la connotación histórica del hombre, imagen plástica escul
pida en Cristo. Asimismo la encontramos al estudiar el proceso de espi
ritualización, una vez que el hombre, dispuesto y hecho «puro 
espíritu», se hace «una cosa» con el «espíritu increado», como viven 
las Personas divinas. Y, por último, vuelve a aparecer al estudiar los



408

145
146
147

M 6.6.9. «e ir creciendo en las obras y virtudes», M 3.2.11.

M 4.2.8.
M 7.4.1.

«efectos». Pero quisiera insistir en que la transformación «real» del 
hombre no es una simple consecuencia de la relación, sino que forma 
parte intrínseca de la misma. Culmina definitivamente en la escatología 
y, en esta vida, en el ME, pero comienza desde los primeros pasos del 
camino espiritual que propone la Santa. Los pequeños cambios prácti
cos iniciales elaboran y preparan la gran transformación que implica la 
totalidad personal entregada a Cristo para que El viva en ella.

c. Efectos y finalidad

Las virtudes entran, por tanto, en la esfera de lo personal. Atañen al 
individuo en cuanto tal y en su modo de aprehender la realidad y ela
borar una praxis consecuente. En este último aspecto se relacionan con 
la finalidad o el «para qué» de las mercedes recibidas por Dios, ya que 
los «efectos» significan la transformación personal en Cristo y la finali
dad acentúa el papel de las «obras» como acción exterior del hombre 
en la transformación de la realidad mediante el amor al prójimo por el 
servicio: «echemos mano del obrar mucho y de las virtudes»145. La dis
tinción entre efectos y fines de la gracia no aparece con nitidez hasta 
los capítulos tercero y cuarto de las 7M, aunque ya exista una pequeña 
indicación en las 4M:

«en los efectos y obras de después se conocen estas verdades 
de oración, que no hay mejor crisol para probarse»146

La distinción y relación con los «efectos» se hace evidente en M 7.4.:
«deciros que es el fin para que hace el Señor tantas mercedes en 

este mundo. Aunque en los efectos de ella lo habréis entendido»147
Aquí únicamente nos interesa diferenciar los «efectos» de transfor

mación del hombre, de la «finalidad» o «para qué» de la misma. Los 
efectos se refieren a la praxis del creyente en sí mismo -es decir, la 
transformación que ha sufrido el hombre en cuanto tal- mientras que 
los fines son el «para qué» de los efectos, las obras hacia el exterior 
que el hombre debe realizar una vez que se ha descentrado de sí mis
mo y Cristo vive en él. Llegados a las 7M la totalidad de la persona se 
volcará en el servicio al prójimo -sin dejar de estar en compañía de las 
tres personas y la Humanidad-, aunque ya desde el comienzo del pro
ceso -en las primeras moradas- la acción de amor al prójimo le irá 
preparando para una donación mayor.



Y

409

148 M 7.3.1., «mas en los efectos y obras de después se conocen estas verdades de oración», 
M 4.2.8.,» Con tanta firmeza le queda esta verdad, que aunque pase años sin tornarle 
Dios a hacer aquella merced, ni se le olvida ni puede dudar que estuvo. Aun dejemos 
por los efectos con que queda, que éstos diré después; esto es lo que hace mucho al 
caso», M 5.1.9.

149 «Si son de la imaginación, ninguna de estas señales hay, ni certidumbre ni paz y gusto inte
rior...y aún quizá es así que están adormecidas, como manera de sueño les parece que las 
hablan y aun que ven cosas, y piensan que es de Dios, y dejan los efectos, en fin, como 
sueño», M 6.3.10.; M 6.3.12.

150 «porque hay efectos muy diferentes en los fingidos arrobamientos...y como las señales 
efectos no conforman con tan gran merced, queda infamada», M 6.4.1 7.

d. Efectos y verificación

Los «efectos» y la «disposición» se implican mutuamente. Los pri
meros constituyen el aspecto práctico de la disposición, su resultado 
discernible. La interiorización y la preparación al encuentro del ME 
van haciendo que el hombre se acerque a su centro y morada de Dios, 
disponiéndolo hasta convertirlo en persona espiritual. La transforma
ción experimentada se hace palpable y discernible desde las conse
cuencias prácticas que conlleva la disposición, es decir, los efectos 
consiguientes al aumento de las virtudes y el cambio en la jerarquía de 
valores.

Por consiguiente, disposición y transformación quedan interre
lacionadas. No hay transformación posible del hombre sin resultados 
concretos y verificables. Es más, la inexistencia de cambios en las acti
tudes y comportamientos son, para Santa Teresa, señal inequívoca de 
la invalidez de la respuesta que el hombre pretendía dar a la llamada 
de Dios a vivir en comunión con El. Los efectos cumplen tres funcio
nes, todas ellas comprobables en la propia existencia de la persona: 
primero, verificar en la práctica el fruto de la donación de Dios; segun
do, comprobar la acción del hombre que se dispone por el ejercicio y 
aumento de las virtudes teologales y, tercero, ser el lugar privilegiado 
de discernimiento y verificación de la autenticidad de la experiencia 
religiosa. En este sentido la Santa es concluyente:

«porque en los efectos veremos si es verdadero lo que queda 
dicho»148.

Por ellos se puede comprobar si la oración es cosa de la imagi
nación, o discernir si las operaciones son poder del demonio149. El cri
terio esencial es que haya correspondencia entre la merced de Dios y 
el fruto o transformación que experimente la persona, si se «confor
man» con la merced recibida150. La auténtica transformación del hom
bre se convierte en el criterio supremo de discernimiento: Sin los 
«efectos» no existe posibilidad de una relación veraz con Dios:



B. Aspecto cristológico: Cristo vive en la persona humana

introducción

410

151 M 6.8.8.
152 M 7.2.6.

La panorámica global sobre los efectos nos deja en condiciones de 
abordar la concreción de la transformación en 7M. Como dijimos, 
existen dos aspectos diferenciados: el esencial o cristológico, mediante 
el cual Cristo habita el hombre y, en segundo lugar, los efectos particu
lares que afectan a la vida de la persona «trocada» en Cristo. En cuanto 
al primero y esencial, el cristológico, hemos de analizar la frase de M 
7.3.1. para descubrir el significado exacto de la metafórica «muerte de 
la mariposa». En cuanto a que Cristo viva en la persona, distinguiremos 
tres aspectos referentes al vivir de Cristo en el alma: la vida de Cristo 
en el momento en que se concede la merced misma del ME, o cuando 
el Señor quiere que se repita. En segundo lugar, los efectos interiores 
que experimenta el alma y que son característicos de las 7M, son tres: 
la paz en que queda el alma, la conciencia subjetiva de estar en «pre-

«Bien es que haya temor y andemos con más aviso; ni tam
poco confiadas que, por ser tan favorecidas, os podéis más des
cuidar, que esto será señal no ser de Dios, si no os viereis con los 
efectos que queda dicho»15'

Destaquemos, por último, que el tiempo histórico juega un papel 
importante ya que los efectos de transformación se comprenden con el 
paso del tiempo:

«y esto se entiende mejor, cuando anda el tiempo, por los 
efectos»'52.

La praxis del hombre nace y se constituye en la relación inter
personal del encuentro con Dios; es decir, no es ajena al proceso rela
ciona! sino que, por el contrario, está íntimamente unida a él. Lo cual 
tiene mucha importancia porque, de este modo, en la teología teresia- 
na, no hay dicotomía entre la relación mutua de amor hombre-Dios y 
la ética. Por su parte, la praxis, al quedar íntimamente ligada al proce
so relaciona!, impide convertir el cristianismo en un sistema moral, 
desligado y autónomo con relación a la fe. La praxis cristiana es la 
consecuencia de la relación de amor entre Dios y el hombre, y de ella 
se deriva. Previamente ha contado con la ayuda graciosa de Dios que 
habita en lo más profundo del ser humano, su hondón, con una pre
sencia previa a la propia disposición del hombre.



156

411

153
154
155

sentía» y «compañía» de Cristo y, por último, la continuidad en el 
tiempo o dicho con palabras de Teresa, la «continuanza» con que 
experimenta la presencia. Terminaremos analizando cada uno de los 
demás efectos: olvido de sí, pérdida del temor al demonio, deseo de 
servir y allegar almas, etc.

a. El símbolo de la «mariposa» como muerte del deseo

Para entender el significado de la vida de Cristo en el alma, pre
viamente debemos analizar la vida y muerte de la «mariposica,» lo que 
supone dar un pequeño rodeo y retomar el problema desde las mora
das quintas y el símbolo del gusano de seda. Presentamos el texto cla
ve de M 7.3:

«Ahora, pues, decimos que esta mariposica ya murió, con 
grandísima alegría de haber hallado reposo, y que vive en ella 
Cristo. Veamos qué vida hace, o qué diferencia hay de cuando 
ella vivía»153

El símbolo del gusano de seda recorre las tres últimas moradas, 
siendo introducido por vez primera en M 5.2.2.154. La pregunta obli
gada que plantea la frase «esta mariposica ya murió» es la siguiente: 
¿hay que interpretar la muerte del gusano y la de la mariposa como 
única muerte?, ¿o bien se trata de la muerte del gusano y la de la mari
posa como dos muertes sucesivas? Y si es esto último, ¿qué significan 
teológicamente estas dos muertes? y, finalmente, ¿en qué momento se 
da la muerte del gusano y de la mariposa?.

La respuesta ha de buscarse en la clave interpretativa que avanza
mos en la introducción del trabajo, al tratar lo que entendíamos por 
símbolo. Es decir, la mariposa es un símbolo que remite a un segundo 
significado que afecta a la existencia humana en su globalidad. Sería 
erróneo querer encontrar una respuesta en un paralelismo exacto entre 
el símbolo, y la realidad humana o confundir el símbolo con el signo. 
Tampoco Santa Teresa lo hizo155.

En la descripción que Teresa hace del gusano de seda (M 5.2.2) y 
su aplicación a la vida cristiana (M 5.2.3), no se menciona la vida de la 
mariposa. El gusano de seda muere, fundamentando bíblicamente el 
símbolo en el texto de Col.3,3-4156. Inmediatamente después de la

M 7.3.1.
«Ya habréis oído sus maravillas en cómo se cría la seda...M 5.2.2.
CASTELLANO )., Lectura de un símbolo teresiano. La metamorfosis del gusano de seda en 
mariposica como ejemplo de una teología simbólica, a.c., 544.
M 5.2.4, ratificado en M 5.2.6.



162

412

157
158
159
160

161

M 5.2.7.
Concretamente de M 5.2.8. a M 5.3.6.

M 5.2.8., M 5.2.9.
M 5.2.9.
M 5.2.10. cf. M 6.10.8.: «De estas mercedes hace nuestro Señor al alma, porque como a 
verdadera esposa, que ya está determinada a hacer en todo su voluntad, le quiere dar algu
na noticia de en qué la ha de hacer y de sus grandezas».

M 7.3.4.

muerte del gusano entra en escena la mariposa, en «esta» oración; es 
decir, continuamos en las 5M:

«que cuando está en esta oración bien muerto está al mun
do: sale una mariposita blanca. ¡Oh grandeza de Dios, y cuál 
sale una alma de aquí, de haber estado un poquito metida en la 
grandeza de Dios y tan junta con El; que a mi parecer nunca lle
ga a media hora» ,57.

En los números siguientes hallamos varias referencias interpuestas 
del gusano y la mariposa; los dos elementos del símbolo permanecen158. 
Lo característico de la mariposa es, primero, su desasosiego:

«¡Oh!, pues ver el desasosiego de esta mariposita, con no 
haber estado más quieta y sosegada en su vida, es cosa para ala
bar a Dios! Y es que no sabe donde posar y hacer su asiento»159

Y, segundo, la nueva situación, surgida de la entrega de la volun
tad, le hace «buscar asiento» en una situación distinta en la que, ade
más, le esperan nuevos trabajos:

«No hay que espantar que esta mariposilla busque asiento de 
nuevo, así como se halla nueva de las cosas de la tierra...y ¡qué 
nuevos trabajos comienzan a esta alma»160.

No debe pasar desapercibido un detalle importante: la voluntad 
aún no está rendida totalmente a Dios:

«aún el alma con todas estas ganancias no está tan rendida 
en la voluntad de Dios como se verá adelante»161

Mientras que en el ME el deseo del alma es hacer en todo la vo
luntad de Dios:

«es en tanto extremo el deseo que queda en estas almas de 
que se haga la voluntad de Dios en ellas, que todo lo que Su 
Majestad hace tienen por bueno»162

Por esta razón Teresa insiste en la muerte total del gusano o rendi
miento total de la voluntad propia a la de Dios, incluyendo «unos



1

413

166
167
168

163
164
165

M 5.3.5. y M 5.3.6.
M 7.2.7.
Deseo que tiene su máxima expresión de disposición y purificación antes de entrar en el 
matrimonio espiritual por la experiencia de ausencia del Amado denominado «pena sabro
sa». Su particular visión de la «noche oscura» del alma lo sitúa en el umbral de las séptimas 
moradas. A la experiencia de ausencia del Señor le sucede la seguridad fulgurante de su 
presencia intuida. Cf. M. 6.11.2 en la edición crítica del «Can Filias».
M 7.1.2. La misma expresión en M 6.4.3.
M 6.1.1., M 6.2.1. M 6.2.8., M 6.4.1., M 6.6.1M 6.6.6., M 6.11 (título), M 6.11.1.
M 6.2.7., M 6.4.15., M 6.6.4., M 6.7.8. y 11, M 6.8.4.

gusanos que no se clan a entender...un amor propio, una propia es
timación...

Con M 5.4. termina el discurso del gusano y su muerte; la mari
posa comienza en solitario su andadura a la búsqueda de asiento y 
reposo. Entonces se introduce en el relato un nuevo simbolismo, esta 
\ez matrimonial, para explicarnos en qué queda la búsqueda de la 
mariposa. Desde las 7M comprobamos que existe una muerte del gusa
no y una muerte de la mariposa y que esta última coincide con la con
sumación del matrimonio espiritual.

La muerte de la mariposa es previa al ME, significando la total dis
posición de la persona tomada por Dios y convertida en puro es
píritu164. Puede tener lugar como acción de Dios en total pasividad del 
hombre; se produce antes del ME, porque es un requisito previo, es 
decir, sucede en el umbral de las 7M.

El problema a dilucidar es a qué corresponde exactamente la muerte 
del gusano y la de la mariposa. La solución se puede hallar si descubri
mos que en 6M, la mariposa ha de disponerse de alguna manera aña
diendo nuevos elementos a la muerte del gusano, y al mismo tiempo 
buscar el significado teológico exacto de la muerte del gusano. La mari
posa en 6M busca reposo o asiento, pero nada se dice de un trabajo de 
negación o muerte del yo, como sucedió con el gusano de seda. En el 
gusano de seda, el asunto era mas claro: había que morir al amor propio 
ya la propia voluntad. La pregunta exige una respuesta desde las 6 y 7M.

En nuestra opinión las 6M tienen su clave en la palabra «deseo»165. 
El símbolo de la mariposa indica, con otro lenguaje, el deseo de Dios 
que porta la persona cuando ha rendido su voluntad y su «yo»:

«cuando nuestro Señor es servido haber piedad de lo que 
padece y ha padecido por su deseo esta alma»166

El Esposo quiere que se le desee y el alma vive en continuo deseo 
de amor, podemos decir de búsqueda167. Al mismo tiempo el alma 
desea padecer, servir, emplearse toda en las cosas de Dios168. Observe-



414

169
170
171

172
173

M 6.9.18.
M 6.5.2. y M 6.10.8.
M 6.4.3.
E 17.
CASTELLANO )., Lectura de un símbolo teresiano. La metamorfosis del gusano de seda en 
mariposica como ejemplo de una teología simbólica, a.c., 552 y 553.

mos como van unidos el deseo de Dios con el de trabajar por El. Que
da por comprobar en este breve repaso por las 6M qué «son deseos 
sobrenaturales», es decir, no alcanzadles por el esfuerzo del hombre, 
sino dados por Dios'69.

El deseo es un impulso que surge de la voluntad, sin reducirse a 
ella, junto a la imaginación y su capacidad de enseñamiento de reali
dades futuras, que encamina constantemente al hombre hacia delante. 
Es otra manera de definir la búsqueda permanente, intencionalidad 
última de la vida; dicho teológicamente: la capacidad de auto- 
trascendencia, el ser supracreatural del hombre que busca la plena 
comunión con el Ser. El deseo, en 6M, reforzará la determinación de la 
voluntad de 5M170, se probará en el crisol de las pruebas del amor y, 
sobre todo, realizará en la persona algo esencial, la reconciliación ple
na del hombre consigo mismo:

«queda renovada y, piadosamente se puede creer, perdona
das sus culpas; y así limpia la junta consigo»171

La interpretación final que hacemos consiste en afirmar que la 
muerte del gusano es la principal y corresponde a la muerte simbólica 
del yo, necesaria para que otro mejor que yo viva en mí y me dé vida:

«Muera ya este yo, y viva en mí otro que es más que yo, y 
para mí mejor que yo, para que yo le pueda servir: El viva y me 
de vida»172.

Manteniendo el simbolismo hasta las últimas moradas, nos en
contramos ante una interpretación total de la vida cristiana en la cual 
el momento crítico son las 5M173. La persona, transformada en maripo
sa que vuela hacia Dios por el aumento del deseo -como respuesta a 
las incesantes y variadas llamadas que le hace el Señor-, muere tam
bién; la muerte de la mariposa habría que interpretarla como consu
mación de la muerte del yo, quien habiéndose transformado por la 
donación total de sí, aún no encuentra reposo, es decir, su verdadero 
ser personal. En este sentido, la muerte de la «palomilla» implica la 
nueva vida en Cristo, significando la vivencia personal de la resurrec
ción antes de la escatología, en la medida en que la persona puede 
vivirlo en esta tierra, como expresa el ME.



415

En mi opinión, hay que respetar la comparación que plantea Teresa 
en los términos en que ella misma la expresa, dándole a la muerte de 
la mariposa la significación de resurrección en Cristo en esta vida, de 
vida nueva del hombre. Las 6M tienen aquí su razón de ser: la persona, 
transformada por la donación de la voluntad en las 5M, es llamada a la 
consumación en el ME indicando con ello que la entrega de la volun
tad realizada en las 5M es insuficiente; es decir, el hombre no se agota 
en la voluntad, aunque sea la potencia mas importante porque es la 
fuente del amor. La voluntad, encendida en amor, ansia la satisfacción 
del deseo de comunión plenificante con el Ser. En las 6M la voluntad 
se ha convertido en impulso amoroso, en espíritu desasosegado, hasta 
la consumación del matrimonio donde hallará su reposo.

De lo dicho deducimos dos consecuencias: la persona humana tie
ne en las potencias su principal aliado; la voluntad asume el trabajo 
del entendimiento y la memoria pero, una vez encendida en el amor, 
se convierte en deseo de Amor -esto es precisamente la es
piritualización del hombre-, insatisfecha hasta no verse transformada 
por Cristo que la habita y ella misma viva en Cristo en el matrimonio 
espiritual.

Por otra parte, las tres últimas moradas son el proceso definitivo de 
transformación del hombre, la reproducción del misterio cristiano de 
muerte y resurrección en Cristo. El dinamismo -paso de la muerte a la 
resurrección en esta vida y en el misterio de Cristo en la Trinidad- ten
dría entonces tres momentos: muerte simbólica del yo, pero real, en 
cuanto donación del yo personal a otro para recuperarlo plenamente-, 
deseo de Dios, y nueva criatura que inicia su recorrido hacia la escato- 
logía.

La originalidad de Teresa consistiría en plantear un momento in
termedio entra las 5M y las 7M, una «etapa intermedia» que se en
cuentra en las 6M y que se concretaría en la muerte del deseo de Dios 
al hallarlo tanto como se puede hallar en esta vida en las 7M; a la vez, 
este tiempo intermedio sirve de preparación para trabajos y sufrimien
tos, junto a una mayor reconciliación del hombre consigo mismo y con 
Dios, como relatan los primeros capítulos de las 6M.

Leamos este símbolo -en su segundo significado-, como estructura 
de la muerte y paso a la resurrección, sin buscar por ello la constante 
relación a la «cosa» de la que ha partido el símbolo. De ahí que no 
tengamos que indagar una correspondencia exacta entre el símbolo de 
la mariposa y la realidad de la persona; queremos decir con esto que el 
yo sigue existiendo como se comprueba en M 7.3., aunque sea un yo 
totalmente transformado.



b. Vive en ella Cristo

174 M 7.2.5. «nuestra vida es Cristo», M 5.2.4.

416

Una vez interpretada la muerte de la mariposa, veamos los efectos 
que produce en el alma el hecho de que Cristo viva en ella. Siguiendo 
la distinción anunciada anteriormente, dividimos los efectos entre los 
interiores al alma -es decir, los referentes a las consecuencias que trae 
al alma el experimentarse habitada- y otros, que implican cambios en 
la jerarquía de valores: ante la vida, la muerte, el demonio, las relacio
nes humanas, etc.

Los primeros y más importantes son tres: 1 )la persona vive de la 
vida recibida por Cristo que la habita; la disposición al amor, que la 
convirtió en puro espíritu y posibilitó la entrada de todo el ser personal 
en la morada central se experimenta ahora inundada desde su centro 
de vida que le comunica el Señor. 2) las características propias a la 
vivencia del ME por el alma que son: profunda paz interior, percepción 
de una presencia-compañía personal y continuidad en el tiempo de 
dicha percepción. 3) Diferenciaremos dos momentos en la vivencia del 
ME: a) la experiencia «habitual» o de continuidad y b) aquella otra, 
que sucede rara vez, en la que el Señor la deja en su ser «natural».

Esencialmente la vida de Cristo en el alma es el núcleo central del 
ME, que ya encontramos en el capítulo segundo de 7M:

«Y también dice: Mihi vivere Christus est, morí lucrum; así 
me parece puede decir aquí el alma, porque es adonde la mari- 
posilla, que hemos dicho, muere y con grandísimo gozo, porque 
su vida es ya Cristo»'74.

Este texto paralelo al de M 7.3.1. nos hace comprender que la frase 
la «vida es ya Cristo» describe el efecto inmediato al ME y no algo pos
terior en el tiempo. Recordemos además, que las palabras son efecto 
de obra en Cristo.

Una explicación detallada de los efectos del ME puede hallarse a 
continuación del texto reseñado anteriormente:

«Y esto se entiende mejor, cuando anda el tiempo, por los 
efectos, porque se entiende claro, por unas secretas aspiraciones, 
ser Dios el que da vida a nuestra alma, muy muchas veces tan 
vivas, que en ninguna manera se puede dudar, porque las siente 
muy bien el alma, aunque no se saben decir, mas que es tanto 
este sentimiento que producen algunas veces unas palabras rega
ladas, que parecen no se pueden excusar de decir: ¡Oh, vida de 
mi vida y sustento que me sustentas!, y cosas de esta manera.



417

Porque de aquellos pechos divinos adonde parece está Dios siem
pre sustentando el alma, salen unos rayos de leche que toda la 
gente del castillo conforta; que parece quiere el Señor que gocen 
de alguna manera de lo mucho que goza el alma, y que de aquel 
río caudaloso, adonde se consumió esta fontecita pequeña, salgan 
algunas veces algún golpe de aquel agua para sustentar los que en 
lo corporal han de servir a estos dos desposados. Y así como senti
ría este agua una persona que está descuidada si la bañasen de 
presto en ello, y no lo podía dejar de sentir, de la misma manera, y 
aun con mas certidumbres se entienden estas operaciones que 
digo. Porque así corno no nos podría venir un gran golpe de agua, 
si no tuviese principio -como he dicho-, así se entiende claro que 
hay en el interior quien arroje estas saetas y dé vida a esta vida, y 
que hay sol de donde procede una gran luz, que se envía a las 
potencias, de lo interior del alma»175.

El párrafo tiene dos ideas bien diferenciadas: la acción de Dios en 
el alma, comunicándole vida y, segundo, la respuesta amorosa de la 
persona humana. La persona percibe experimentalmente, con gran cer
tidumbre, que Dios le da vida -«dé vida a esta vida»-; desde el centro 
o morada principal, «sustenta» y «conforta» la totalidad de su ser, 
«toda la gente del castillo», el alma con sus potencias y el cuerpo. Las 
imágenes que emplea Teresa son de gran belleza. A Dios y su acción 
se les denomina: «pechos divinos» de los que manan «rayos de leche», 
«río caudaloso, adonde se consumió esta fontecica pequeña'76», «sae
tas», «sol de donde procede una gran luz».

Una característica del ME es la pasividad de la persona humana para 
recibir la merced del Señor, quien no necesita puerta para entrar'77. Sin 
embargo, y esto distingue las 7M de las quintas y sextas'78, las potencias 
del alma comprenden la vida que reciben y la operación de amor del 
matrimonio que inunda su ser, desde el alma hasta el cuerpo:

175 M 7.2.6.
176 En clara alusión a la muerte simbólica y entrega total de la voluntad y deseo. Alude también 

a hacerse una cosa con Dios como cuando un «arroyico pequeño entra en la mar, no habrá 
remedio de apartarse», M 7.2.4.

177 <a mi parecer no ha menester puerta por donde entre. Digo que no es menester puerta, por
que en todo lo que se ha dicho hasta aquí, parece que va por medio de los sentidos y poten
cias, y este aparecimiento de la Humanidad del Señor así debía ser», M 7.2.3.; «no tienen que 
ver aquí los sentidos y potencias, que se descubrió Su Majestad al alma», M 7.3.10.

178 En la oración de unión de las moradas quintas y en otros arrobamientos: «el Señor la junta 
consigo; mas es haciéndola ciega y muda, como lo quedó San Pablo en su conversión, y 
quitándola el sentir cómo o de qué manera es aquella merced que goza; porque el gran 
deleite que entonces siente el alma, es de verse cerca de Dios. Mas cuando la junta consi
go, ninguna cosa entiende, que las potencias todas se pierden, M 7.1.5.



182

418

179 «Aquí es de otra manera: quiere ya nuestro buen Dios quitarla las escamas de los ojos y que 
vea y entienda algo de la merced que le hace aunque es por una manera extraña», M 7 1.6.

180 M 7.3.9.

181

«a mi parecer, aquí no se pierden las potencias, mas no 
obran, sino están como espantadas»'79

La percepción subjetiva le hace exclamar palabras de amor como 
respuesta, «vida de mi vida y sustento que me sustentas»;

«en ninguna manera dejéis de responder a Su Majestad... 
hacer lo que digo haciendo un acto de amor, o decir lo que San 
Pablo: '¿qué queréis, Señor, que haga?'»'80

El siguiente aspecto a reseñar es la correlación entre la fuerza cen
trípeta, que impulsa al hombre hacia la interiorización y centro de su 
alma y la fuerza centrífuga que, desde el centro del alma, inunda la 
totalidad del ser renovando y transformando a la persona. Cuanto más 
se acerca la persona al hondón más se vuelca Dios desde el centro a 
todas las moradas del castillo. La vivencia de la estructura «Yo en ti y 
tú en Mí» en el ME, posibilita que Cristo viva en la persona humana y 
éste en Cristo. Del centro, donde Cristo habita, surge y fluye una 
corriente vital que alimenta a todo el castillo, incluido el cuerpo181. La 
vida cristiana es, según Teresa, una aventura del hombre con Dios; un 
proceso de interiorización y toma de conciencia progresiva hacia lo 
más íntimo, el centro de la persona; centro habitado por Cristo y la Tri
nidad que, sale al encuentro del hombre, al mismo tiempo que el hom
bre se interioriza. El hombre sólo vive plenamente cuando vive desde 
Otro. Cristo inunda el alma y el cuerpo del hombre, por eso la totali
dad de la persona sale beneficiada del encuentro y el hombre entra en 
la morada reservada a Dios, donde encuentra la paz, el sosiego y la 
comunión con el ser. Es una historia de amor y donación mutuas.

La toma de conciencia de que Dios vive en la persona sucede an
tes del ME182. Lo específico de las 7M consiste en experimentar que 
Aquel que ahora vive se ocupa de las cosas de la persona y ésta se pre
ocupa de las cosas de Cristo como propias183.

«aquellos recaudos que envía el alma del centro interior a la gente de arriba del castillo, y a 
las moradas que están fuera de donde ella está?» M 7.4.10., «Es muy cierto que aun de la 
que ella allí se le pega, acude a todos los que están en el castillo, y aun al mismo cuerpo, 
que parece muchas veces no se siente; sino, esforzado con el esfuerzo que tiene el alma 
bebiendo del vino de esta bodega, adonde la ha traído su Esposo y no la deja salir, redunda 
en el flaco cuerpo, como acá el manjar que se pone en el estómago da fuerza a la cabeza y 
a todo el cuerpo», M 7.4.11.
«vivía Dios en mí», V 23.1.

183 M 7.3.8., M 7.2.1., M 7.3.2.



419

186
187
188

184
185

M 7.3.11.
M 7.3.10., «¡quién supiera las muchas cosas de la Escritura que debe haber para dar a 
entender esta paz del alma!», M 7.3.13.
M 7.2.10., M 7.2.9.
M 7.2.11.
M 7.2.6., «como se apareció a los Apóstoles sin entrar por la puerta, cuando les dijo/Pax 
vobis'», M 7.2.3.; «Heme acordado que esta salutación del Señor Idando la paz a los após- 
tolesl debía ser mucho más de lo que suena, y el decir a la gloriosa Magdalena que se fuese 
en paz», M 7.2.7.

c. Modalidad de la presencia de Cristo vivo

Lo esencial del alma, que es el espíritu de amor, no se mueve del 
aposento principal y allí contempla a Cristo Hombre y Dios, de quien 
es imagen; experimenta la comunión personal con El y se siente ha
bitada por quien constantemente se ha convertido en vida de su vida. 
Las consecuencias que trae consigo son: paz, presencia-compañía, y 
continuidad.

El sosiego y reposo encontrado por el alma en 7M produce la 
tpaz» interior:

«el Señor que le crió le quiere sosegar aquí»184 «está el alma 
en quietud casi siempre»185.

A diferencia de moradas anteriores, la paz se compagina con la 
cruz sin que ésta inquiete al alma: «Yo os digo, hermanas, que no les 
falta cruz, salvo que no las inquieta ni hace perder la paz sino pasan 
de presto, como una ola, algunas tempestades, y torna bonanza» (M 
7.3.15); se sufre la persecución «con mucha más paz que lo que queda 
dicho», es decir, que en moradas anteriores (M 7.3.5). Ordinariamente 
quedan armonizados el trabajo de las potencias con la profunda paz 
que nace del centro habitado:

«no se entienda que las potencias y sentidos y pasiones están 
siempre en esta paz; el alma sí; mas en estotras moradas no deja 
de haber tiempos de guerra y de trabajos y fatigas; mas son de 
manera que no se quita de su paz y puesto: esto es lo ordinario»186

La paz con la que permanece el alma es comparada a la de un Rey 
que no deja su castillo aunque esté en guerra su reino187. El alma «no se 
muda de aquel centro» y posee una paz similar a la que recibieron los 
apóstoles cuando se apareció a ellos sin entrar por la puerta de las poten
cias; el encuentro con el Resucitado transforma al hombre y lo reconcilia:

«Ella -como he dicho- no se muda de aquel centro ni se le 
pierde la paz; porque el mismo que la dio a los apóstoles, cuan
do estaban juntos se la puede dar a ella»188.



189

191

420

R 6.1., «La paz interior y la poca fuerza que tienen contentos ni descontentos por quitarla 
manera que dure...», R 6.9.

190 M 7.3.12. ; «siente en sí esta divina compañía», M 7.1.7.; «en faltando las ocupaciones, se 
queda con aquella agradable compañía», M 7.1.8. cf. M 7.1.9. y 10, M 7.2.4., M 7.4.2.
M 7.3.15, M 7.1.8-9.; «y qué fuera debe estar de querer ser tenida en nada el alma adonde 
está el Señor tan particularmente! Porque si ella está mucho con El, como es razón, poco se 
debe de acordar de sí», M 7.4.6., M 7.4.12.

192 M 7.3.7.

Así describe Teresa la situación de su alma al comienzo de la R 6.:

«¡Oh, quién pudiera dar a entender bien a vuestra señoría la 
quietud y sosiego con que se halla mi alma!...el alma está como 
en un castillo con señorío, y así no pierde la paz»'89.

La experiencia de la presencia de Cristo y su compañía son otras 
dos características de los efectos transformantes que origina el ME. La 
soledad ha desaparecido y goza de la compañía de Cristo:»no se halla 
con aquella soledad que solía, pues goza de tal compañía»190. La perso
na siente encontrarse comúnmente en presencia del Señor, ha hospe
dado a Cristo:

«la presencia que traen del Señor les hace que luego se les 
olvide todo»19'.

Por último, la continuidad con la cual el hombre comprende por 
experiencia revivir sin cesar ante la presencia y compañía de Cristo:

«torna y mira en sí misma con la continuanza que le tiene 
consigo»192.

Ya hemos señalado la importancia que reviste este aspecto como 
una característica esencial del ME que le distingue de otros «estados». 
Tanto el estudio de la experiencia como la cristología nos condujeron a 
la conclusión de que la repetición de una merced confirma la experien
cia en algo habitual: desde la cristología vimos cómo esto se concretaba 
en la visión imaginaria e intelectual de Cristo resucitado Hombre y Dios, 
en el ME: «es muy continuo [en 7M) no se apartar de andar con Cristo 
nuestro Señor por una manera admirable, adonde divino y humano junto 
es siempre su compañía» (M 6.7.9). «Continuanza» significa que casi 
todo el tiempo la persona es consciente de estar habitada por Cristo:»No 
habéis de entender, hermanas, que siempre en un ser están estos efectos 
que he dicho en estas almas, que por eso adonde se me acuerda digo lo 
ordinario» (M 7.4.1). La aparente ausencia del Señor en la conciencia 
dura poco tiempo, «un día lo más» (M 7.4.2), porque entonces el mismo 
Señor le envía un «billete escrito con tanto amor» (M 7.3.9): «cuando se 
descuida, el mismo Señor la despierta» (M 7.3.8).



7

421

Compañía, presencia y «continuanza», caracterizan los efectos del 
ME. Los teresianistas han destacado, con razón, la categoría de «pre- 
sencia»1’1. Es de destacar el excelente trabajo de García Ordás. Para 
este autor la presencia divina que es, en su realidad última, el núcleo 
central de la espiritualidad teresiana, quiere decir, ante todo, presencia 
de la persona divina194. La realidad íntima del ME es la comunicación 
habitual de la presencia de Cristo y la Trinidad195.

En conclusión, el hombre de las 7M experimenta la vida desde un 
otro personal que le vivifica con su presencia y compañía, a quien 
«ve» en visión imaginaria e intelectual; Cristo en cuanto Hombre y en 
cuanto Dios es siempre su compañía. La presencia del Crucificado- 
Resucitado que invade la persona humana es, para Santa Teresa, la cul
minación del camino espiritual. Para distinguirla de la presencia «real» 
eucarística la denominaremos «personificada», porque es el mismo 
Cristo, presencia personal de la que no se puede dudar.

Ahora bien, dicha presencia-compañía en el ME no se experimenta 
siempre como la primera vez. Teresa distingue dos momentos dentro 
de la misma experiencia: la percepción habitual de la presencia de 
Cristo y cuando el Señor la deja en su ser «natural». A la primera repre
sentación de Cristo resucitado en el ME en visión imaginaria «para que 
lo entienda bien y no esté ignorante de que reciba tan soberano don» 
(M 7.2.1), le suceden otras visiones intelectuales, «aparécese el Señor 
en este centro del alma sin visión imaginaria, sino intelectual» (M 
7.2.3). Es plausible suponer que rápidamente se fueron sucediendo una 
serie de visiones imaginarias e intelectuales hasta que llegaron a predo
minar las últimas, como leemos en la «Relación» postrera:

«Lo de las visiones imaginarias ha cesado; mas parece que 
siempre se anda esta visión intelectual de estas tres Personas y de 
la Humanidad, que es, a mi parecer, cosa muy más subida»'96.

Teresa vive en la presencia personificada de las tres Personas y la 
Humanidad de Cristo, que ella percibe como visión intelectual. Este es 
su último pensamiento teológico y aquí confluyen todas las vivencias y 
experiencias teresianas'97.

193 GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresiana, o.c., 75-87
194 GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o.c., 44-45.

La búsqueda de Dios, se basa en la conciencia de la categoría presencia personal divina.
195 GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, o.c., 101

196 R6.3.
197 «Esta presencia tan sin poderse dudar de las tres Personas...se le representa con tanta fuerza 

estar presentes estas tres Personas», R 6.9.



198

202

422

«porque aunque a tiempos se pierde esta vista y no la dejan mirar es poquísimo intervalo»M 
7.3.11.

199 M 7.4.1.

200 M 7.4.2.

201 «porque aunque ya sabemos que lo está Dios a todo lo que hacemos, es nuestro natural tal, 
que se descuida en pensarlo; lo que no se puede descuidar acá, que la despierta el Señor 
que está cabe ella», M 6.8.4.
«Algunas veces se siente el alma cobarde, y en las cosas más bajas, y atemoriza y con tan 
poco ánimo que no le parece posible tenerle para cosa: entiendo yo que la deja el Señor 
entonces en su natural para mucho mayor bien suyo; porque ve entonces que, si para algo 
le ha tenido, ha sido dado de Su Majestad», M 6.6.5.

Sin embargo, y dentro del ME también, encontramos que la «conti- 
nuanza» con que experimenta la presencia se pierde por breves 
momentos'98 o que el Señor la deja en su «natural»:

«No habéis de entender, hermanas, que siempre en un ser están 
estos efectos que he dicho en estas almas, que por eso adonde se me 
acuerda digo «lo ordinario»; que algunas veces las deja nuestro 
Señor en su natural, y no parece sino que entonces se juntan todas 
las cosas ponzoñosas del arrabal y moradas de este castillo para ven
garse de ellas por el tiempo que no las puede haber a las manos1”.

«Verdad es que dura poco: un día lo más, o poco más; y en 
este gran alboroto, que procede lo ordinario de alguna ocasión, 
se ve lo que gana el alma en la buena compañía que está, 
...Como digo, es pocas veces, sino que quiere nuestro Señor que 
no pierda la memoria de su ser, para que siempre esté humilde, 
lo uno; lo otro, porque entienda más lo que debe a Su Majestad y 
la grandeza de la merced que recibe, y le alabe»200

Subrayamos las dos frases principales, «la deja nuestro Señor en su 
natural» y «quiere nuestro Señor que no pierda la memoria de su ser». 
Para Santa Teresa lo «natural» indica lo concerniente a la naturaleza 
humana y sus inclinaciones; a pesar de su riqueza innata (M 1.1.6, M 
1.2.12) ésta está llena de flaquezas (M 6.6.3), bajezas (M 6.6.4, M 6.4.2) e 
incluso «según es malo nuestro natural», M 5.3.9. Siempre contando con 
la ayuda de Dios sin la cual nada es posible, lo «natural es aquello que el 
hombre puede adquirir por sus propios medios, mientras que a lo «sobre
natural» no puede acceder sin especial ayuda de Dios. Cuando en 7M 
Dios la deja en su «natural» significa que la persona pierde la percepción 
consciente de la presencia de las tres Personas y la Humanidad, como por 
otra parte sucedía con frecuencia antes de entrar en las 7M. Y todo ello 
debido a la limitación de la naturaleza humana, que tiende a descuidarse 
en pensar que todo le viene dado por Dios201; con la experiencia de la au
sencia, la persona redescubre que todo le ha sido dado202.



423

203 R 6.9.
204 M 6.3.17. y 18

Incluso esta pequeña limitación -ya que dura «un día lo más»- pa
rece que se subsanó al final de su vida:

«Esto es casi ordinario, si no es cuando la mucha enferme
dad aprieta; que algunas veces parece quiere Dios se padezca sin 
consuelo interior»203

De todos modos, queda abierta la posibilidad de experimentar 
como ausencia la presencia de las tres Personas y la Humanidad en el 
ME, aunque lo habitual, en la concepción teresiana de esta morada, es 
que el hombre vive con continuidad la percepción consciente de Dios.

De la presencia de Cristo que vivifica el alma se derivan los demás 
«efectos» que transforman al hombre. Olvidarse de sí mismo es llevar a 
cabo el ME, que consiste en mirar por las cosas del otro como propias 
e implica olvidarse de las propias. Centrar la existencia en el otro en 
lugar de en uno mismo, apropiarse de sus cosas y velar por ellas, incita 
al apostolado. No se acuerda ni de cielo, ni de vida ni de honra, única
mente acrecentar la de Dios, «acreciente un punto la gloria y honra de 
Dios» (M 7.3.2). En todo lo que la persona entiende que es «servicio de 
nuestro Señor» no dejaría de hacerlo por nada de la tierra (M 7.3.3).

El olvido de uno mismo es esencial desde las 3M (M 3.2.9). Sin el 
olvido personal la vida se hace trabajosa y penosa, pesada, porque 
vamos cargados con la tierra de nuestras miserias; no olvidarse de sí 
mismo significa el cuidado por la salud personal y el exceso de ra
zón...(M 3.2.8). En las M3 el hombre aún no se ha olvidado de sí mis
mo. Dejarlo todo, principalmente a nosotros mismos, es lo último y 
más difícil; el descentramiento de sí mismo supone un giro de un cen
tro que podría llamarse: razón-temor, cuerpo-salud, orgullo, todo ello 
igual a amor propio, narcisismo o estado de no conversión. Para pasar 
a otro «estado» se precisa: esfuerzo de la voluntad, mirada adelante, 
humildad, todo ello abocado al olvido de sí; todo esto se concreta en 
dejar todo en manos del Señor y amarle. Hay relación proporcional 
entre regalos o mercedes del Señor y olvido de uno mismo204. La mer
ced produce gozo, es decir, el olvido de sí mismo surge después de 
haber experimentado el favor de Dios, no es trabajo exclusivo de la 
voluntad aunque intervenga.

La transformación de la persona hunde su raíz en las operaciones 
de amor que se producen en el centro del alma. La esencial es sin 
duda el hecho de que Cristo habita el centro del alma y vivifica la per
sona humana con continuidad en el tiempo percibida consciente-



FERRATER MORA )., Diccionario de Filosofía, II, o.c., 1610-1615.205

424

mente. Este es el efecto esencial que evidentemente implica el olvido 
de sí porque ya se vive en Cristo y Cristo vive en el alma.

Las repercusiones en la totalidad de la persona son evidentes, en 
dos aspectos, (teniendo en cuenta que toda la persona se beneficia de 
tal presencia y compañía): un cambio de actitudes vitales y una predis
posición a una praxis renovada.

Como consecuencia del cambio de actitudes, en Santa Teresa se 
manifiesta una mitigación del rigor ante la penitencia corporal; gran 
libertad en la relación con otras personas, relativización ante las perse
cuciones y murmuraciones; pérdida de temor al demonio y seguridad 
ante la salvación definitiva, no exenta del temor a perder tan preciado 
don. El segundo aspecto queda reflejado en la disposición total a la 
acción de ayuda al Crucificado y al apostolado, aspecto en el que se 
extenderá ampliamente en el capítulo cuarto de 7M y que analizare
mos en su momento.

Además de los efectos expuestos por la Santa existe otro, no men
cionado por ella pero presente de manera implícita en los escritos y en 
su vida de madurez espiritual, que condiciona y engloba el resto: la 
superación de las «ideologías» como forma de conocimiento. Entre las 
muchas acepciones del término, entiendo por «ideología» el sistema 
estructurado de ¡deas que posibilitan la comprensión de una realidad 
dada205. Siendo la historicidad un elemento constitutivo de lo humano, 
el acto cognoscitivo queda circunscrito y limitado por la estructuras de 
significado comunes a un determinado momento histórico. La imposi
bilidad de conocer desde otro lugar que no sea el momento histórico 
determinado y determinante es palpable.

En el caso del creyente en Jesús de Nazaret, al condicionante his
tórico se añade la referencia explícita y la adhesión a la persona y pen
samiento de Alguien que vivió en una situación histórica distinta y, por 
tanto, en un marco estructurado de ¡deas diferentes (en otra ideología). 
Lo nuclear a la fe consiste en la adhesión y encuentro personal con El, 
con la imposibilidad de acceder directamente ni a su persona ni a su 
esquema de conocimiento. Sólo mediante la hermenéutica -que en 
definitiva es mediación-, se accede a la relación personal; nada, ni 
nadie está totalmente presente al ser, todo Se hace presente representa
damente.

Por ello, la inculturación de la fe presupone la imposibilidad del 
acceso directo a la realidad por conocer. Aplicado al caso teresiano, 
significa que, la «ideología» del «mundo», como sistema de ideas que



425

206 «Siendo cierto que el hombre se halla siempre 'en situación' -dirá Mircea Eliade-, ésta no 
es forzosamente 'histórica', en el sentido de estar condicionada únicamente por el momento 
histórico contemporáneo. El hombre integral conoce otras situaciones distintas de los condi
cionamientos históricos: el estado de sueño, o de ensueño, la melancolía, la beatitud estéti
ca, la evasión, etc.; todos estos casos no son 'históricos', aun cuando sean tan importantes 
para la existencia humana como la propia situación histórica. Además el hombre conoce 
otros ritmos temporales distintos de los puramente históricos, podrían denominarse sincopa
dos que trascienden al hombre en el momento de enamorarse, rezar etc.»; finaliza Mircea 
Eliade diciendo: «Cuanto más despierta se halle una conciencia, más supera su propia histo
ricidad. Baste con recordar a los místicos y a los sabios de todos los tiempos», ELIADE M 
Imágenes y símbolos. Ensayos sobre el simbolismo mágico-religioso, o.c., 35-36.

estructuran la realidad y le dan significado, condicionan y estructuran 
la fe de Teresa: El papel de la mujer en la Castilla del XVI, los condicio
namientos de la clase social a la que pertenece, los orígenes judeo- 
conversos de su familia, el concepto de honra, familia, dinero, deleites, 
la escisión en la Iglesia, el descubrimiento de la Indias, la reforma 
emprendida por Cisneros etc. no son ajenos ni a la fe ni a la respuesta 
histórica de la Santa.

Sin embargo -aquí está la grandeza del místico-, el desarrollo histó
rico y progresivo del encuentro dialéctico con Cristo desnuda, en cierta 
manera, la relación interpersonal de los condicionantes históricos, supe
rándolos. Salvo Dios nadie crea de «nonada», todo es recreado; la genia
lidad del místico consiste en que la recreación trasciende de alguna 
manera la ideología al uso, sin por ello ser ahistórica, porque la relación 
con Cristo, exenta de gran número de condicionantes por la intimidad y 
desnudez del encuentro, ha variado el punto focal desde donde se perci
be la realidad. La ideología del «mundo» ha dejado de ser el objeto de 
referencia primordial en el acto de conocimiento: ya sólo hay un lugar 
desde donde conocer, la persona de Cristo. Y en la medida en que el 
hombre queda configurado con los misterios de la vida, muerte y resu
rrección de Cristo, adquiere una nueva jerarquía de valores, un nuevo 
sistema de referencia desde donde reconocer la realidad206.

Aquí está la razón por la cual Teresa de Jesús adquiere un «seño
río» sobre personas y cosas: corrige los excesos de un platonismo que 
llegaba a cercenar la mediación corporal y con ello arrastraba la 
Humanidad del Señor, critica severamente la sociedad de su tiempo, 
da una respuesta creativa, desde su situación de mujer, a la reforma 
emprendida por la Iglesia católica, busca y encuentra una metodología 
propia para la oración que incluya las mediaciones frecuentes en la 
religiosidad popular y, en definitiva, trasciende los condicionamientos 
históricos convirtiéndose así en un personaje universal.

Teresa de Jesús es mística porque ha experimentado con todo su 
ser el misterio de comunión personal con Jesús; El fue su punto de refe-



207 M 7.2.3.

426

rencia; desde El conoció la realidad, la criticó y transformó; El fue su 
única «ideología». Todo ello no evita ni los condicionantes históricos, 
personales y sociales, ni las paradojas en su pensamiento, ni incluso 
las contradicciones, pero ella las redimensiona y hace confluir en y 
desde Otro aportándoles una originalidad indiscutible. Este es -a mi 
entender-, el mayor efecto transformador que produce el encuentro 
profundo (místico) con Cristo y que engloba el resto de «efectos» men
cionados.

d. Experiencia de Cristo vivo que reproduce
la vivida por los apóstoles

La experiencia teresiana de encuentro con el resucitado en el 
matrimonio espiritual tiene su paralelismo en la experiencia de la pri
mera comunidad cristiana, reproduce el encuentro de los apóstoles 
con el resucitado: Cristo vive en el alma cómo los apóstoles se encon
traron con el resucitado.

Decíamos hace un momento que las tres últimas moradas reiteran 
y actualizan lo nuclear del misterio cristiano: el paso de la muerte a la 
resurrección en la vida del creyente. Nos detendremos brevemente 
para demostrar este punto. Releamos los dos textos clave:

«aparécese el Señor en este centro del alma sin visión imagi
naria, sino intelectual, aunque más delicada que las dichas, 
como se apareció a los Apóstoles sin entrar por la puerta, cuando 
les dijo: Pax vobis»207

Si Teresa leyó como parece la obra «Epístolas y Evangelios» de 
Montesino, al comentar Jn 20, «donde los apóstoles estaban ayuntados 
por miedo a los judíos...» afirma:

«assi a cualquier anima Cristiana que tiene deseo de Dios, el 
eterno Verbo no desdeña de mostrar su presencia espiritual, si fuese 
el pensamiento a ello espiritualmente dispuesto, según que estos 
discípulos fueron corporalmente dispuestos».

Para Montesino, la disposición de los discípulos era triple: en el 
tiempo oportuno, la tarde del sábado, en un conveniente lugar, con las 
puertas cerradas y estando los discípulos ayuntados en uno.

«De estas tres cosas tomamos espiritual y figurativamente otras 
tres que se requieren en las ánimas cristianas que mentalmente 
piden y desean el aparecimiento del Verbo eterno: la primera es la 
vacación y apartamiento del ánima de cualquier obra exterior; la



427

208 MONTESINO A., Epístolas y evangelios, o.c., 186; tomo la cita de la reedición de 1596.

209 M 7.2.7.
210 CARTUJANO, IV, fol. 172.

segunda es, la cauta y discreta custodia de las fuerzas de cualquier 
especie extraña; la tercera es, el entrañal recogimiento de todas las 
fuerzas y sentidos»208

Interesa resaltar que los discípulos reciben el aparecimiento del 
Señor cuando ya estaban dispuestos; por otra parte, es el único punto 
de coincidencia con la Santa. Más adelante vuelve sobre la misma cita 
evangélica ampliándola a la Magdalena:

«Heme acordado que esta salutación del Señor debía ser 
mucho más de lo que suena, y el decir a la gloriosa Magdalena 
que se fuese en paz; porque como las palabras del Señor son 
hechas como obras en nosotros, de tal manera debían hacer la 
operación en aquellas almas que estaban ya dispuestas»209

Hay dos reflexiones fundamentales a hacer ante estos textos: el 
matrimonio espiritual equivale a la primera resurrección del hombre; la 
segunda y principal: el ME remite a la experiencia gozosa de los após
toles cuando se encontraron con el resucitado.

Para entender la primera hemos de recurrir una vez más al Cartuja
no en quien creemos que Teresa se inspiró. Landulfo distinguía entre 
dos tipos de resurrección del hombre, la primera en esta vida y la 
segunda escatológica:

«la resurrección del Señor es causa eficiente y propia de nuestra 
resurrección, así de la resurrección del ánima, cuando en esta vida 
se levanta de la muerte del pecado y de la resurrección del cuerpo, 
que será en el fin del mundo. La resurrección que ahora aquí se hace 
del ánima mediante la gracia de Dios, cuando resucita del pecado, 
es nuestra justificación y esta se llama resurrección primera...Para la 
resurrección primera se requieren dos cosas que son: entero perdón 
de la culpa y don de acabada gracia; porque ninguno resucitará en la 
resurrección segunda para recibir gloria, si primero no hubiere resu
citado en esta vida de la resurrección primera por gracia»210.

Ahora bien, si leemos en el Cartujano la descripción de la resu
rrección de Cristo:

«...Entonces el león, que fue la fuerza y vigor de la divinidad 
despertó a su Hijo, esto es a la carne humana, so cuyo velamento 
estaba la divina persona. Entonces el ave fénix revivió. Entonces 
hizo el verdadero Dios (bien como buen maestro de labrar barro,



428

211
212

CARTUJANO, IV, tol.173.

M 7.3.13.

quebrados los vasos de la primera labor) otro vaso de la misma 
materia que fue agradable a sus ojos. Entonces el proteta Jonás 
salió sano y salvo del vientre de la ballena. Entonces fue vestido 
de oro el candelero figurativo del Templo. Entonces fue levantado 
el tabernáculo de David que estaba caído. Entonces resplandeció 
el sol que primero estaba eclipsado. Entonces fue vivificado el gra
no de trigo, que por haber caído en tierra estaba mortificado. 
Entonces el ciervo tornó a tomar sus aspas. Entonces Sansón quitó 
las puertas de la ciudad y salió en libertad nueva. Entonces José 
fue librado de la cárcel y fue afeitado y puesto en hábito de alegría 
y establecido por Señor de Egipto. Entonces, rompido del todo el 
sayal de la pasibilidad de la carne del Señor, fue cercado de ale
gría con la estola de la vida y gloria inmortal que recibió en la 
santa resurrección»21'
Comparemos este texto del Cartujano con los efectos del ME y 

encontraremos un estilo literario idéntico al utilizado por Teresa para 
describir la resurrección primera del alma en el ME:

«Estos efectos, con todos los demás que hemos dicho que 
sean buenos en ios grados de oración que quedan dichos, da 
Dios cuando llega el alma a Sí, con este ósculo que pedía la 
Esposa, que yo entiendo aquí se le cumple esta petición. Aquí se 
dan las aguas a esta cierva, que va herida, en abundancia. Aquí 
se deleita en el tabernáculo de Dios. Aquí halla la paloma que 
envió Noé a ver si era acabada la tempestad, la oliva, por señal 
que ha hallado tierra firme dentro en las aguas y tempestades de 
este mundo. ¡Oh Jesús! Y ¡quién supiera las muchas cosas de la 
Escritura que debe haber para dar a entender esta paz del 
alma!»2'2

Además de la influencia literaria quisiera destacar que, para Santa 
Teresa la paz que el Señor resucitado confiere a los apóstoles después 
de su resurrección es la misma que da al alma en el encuentro del ME. 
En consecuencia debemos concluir que, el ME corresponde a la prime
ra resurrección del hombre que los apóstoles experimentaron en el 
encuentro con Cristo resucitado. Dicha resurrección se explica con el 
mismo género literario que la de Cristo en el Cartujano y que, por tan
to, la resurrección primera de la persona participa de la de Cristo, cau
sa eficiente de la resurrección humana.

Por tanto, las séptimas moradas, el ME, remiten a la experiencia



429

C. El problema final del hombre:
la configuración con Cristo por la praxis

El capítulo cuarto de las 7M es sorprendente porque paradójica-

213 «Su Majestad nos ha de meter y entrar El en el centro de nuestra alma y, para mostrar sus mara
villas mejor, no quiere que tengamos en ésta más parte de la voluntad que del todo se le ha 
rendido, ni que se le abra la puerta de las potencias y sentidos, que todos están dormidos; sino 
entrar en el centro del alma sin ninguna, como entró a sus discípulos cuando dijo: 'Pax vobis', 
y salió del sepulcro sin levantar la piedra. Adelante veréis cómo Su Majestad quiere que le goce 
el alma en su mismo centro, aun más que aquí mucho en la postrera morada», M 5.1.12.

214 El Cartujano dedicará un capítulo entero al encuentro pospascual del Señor con la Magdale
na, personaje con quien la Santa se sintió especialmente identificada y a quien Landulfo 
califica como «verdadera amadora», expresión empleada también por Teresa; cf. CARTUJA
NO, IV, fol.194.
En el sentido de nuestra conclusión, cabría una interpretación del recorrido de los discípu
los en su andadura con Cristo desde la exégesis implícita teresiana. Si el matrimonio espiri
tual equivale al encuentro con el resucitado, cima de la experiencia mística, las seis 
moradas anteriores deberían corresponderse con el itinerario seguido por los discípulos has
ta la muerte de Cristo.

evangélica y deben ser interpretadas desde ella. La experiencia cimera 
de la vida espiritual, según Teresa, no es distinta a la gozosamente vivi
da por los apóstoles y la Magdalena. No podía ser de otra manera: la 
mística envía al evangelio, a la Escritura, en quien halla su última 
garantía de validez; evidentemente el ME no podía remitir más que a la 
norma suprema, a la experiencia superior. Por ello, para Santa Teresa, 
la experiencia de encuentro con el resucitado, vivida por la primera 
comunidad cristiana, equivale al ME que dispone al hombre a entregar 
su vida hasta la muerte en ayuda del Crucificado-Resucitado.

En conclusión, la doctrina y experiencia subyacente en el matri
monio espiritual, reproduce el encuentro de la primera comunidad 
cristiana con Cristo resucitado. Teresa interioriza la experiencia si
tuándola en el centro del alma y la personaliza, deseando vivamente 
que toda la comunidad monástica pueda llegar a participar de ella.

Los apóstoles reciben y experimentan la presencia del Señor re
sucitado sin intervención de las potencias, es decir, sin necesidad de 
«puerta» y se les comunica la paz de Cristo. Tanto ellos como la Mag
dalena estaban ya «dispuestos» para recibir semejante don. Por otra 
parte, debemos tener en cuenta que, la «paz» comienza a recibirse en 
el instante en que se produce la muerte simbólica del yo en las quintas 
moradas, aunque se reciba con mucha más fuerza en las séptimas213. 
Así vemos como la Magdalena comenzó a recibir la paz en Le.7, 50, 
pero alcanzó su plenitud en el encuentro con Cristo resucitado en Jn. 
20, 11-18214.



215 M 7.4.4.

430

mente, el hombre en Cristo Resucitado, aparece volcado en una praxis 
exterior a él, con una intensidad que no habíamos encontrado en el 
resto de las moradas. Lejos de situar al hombre en un estado de bienes
tar inactivo por la experiencia de hallarse en Cristo y Cristo en ella, 
Teresa nos descubre la persona renovada con una vitalidad admirable 
que verificó ella misma en su propia experiencia de madurez.

La persona transformada por el encuentro personal con Cristo ha 
quedado lista para la acción exterior. Analizaremos el «para qué» o 
finalidad de la experiencia cristiana en el hombre renovado por la vida 
de Cristo que le habita, objeto del capítulo cuarto de las 7M. El núcleo 
central de este capítulo desarrolla dos vertientes diferenciadas dentro 
de la mutua conexión: la configuración con el Crucificado en el cami
nar hacia la escatología y la praxis del hombre que sale en ayuda de 
Cristo crucificado colaborando en la salvación de los hombres.

Ambos puntos fundamentales se deducen de la misma estructura 
del capítulo, el cual comienza con una introducción referente a los 
«efectos» del ME (M 7.4.1-2.) y la experiencia de pecado en aquellos 
que participan de la merced del matrimonio (M 7.4.3.); la primera fina
lidad de las mercedes trata de la imitación de Cristo en sus padeci
mientos, (M 7.4.4-5); la segunda, las «obras» en servicio del prójimo, 
teniendo como modelo el Crucificado, (M 7.4.6-8.); a continuación el 
texto explica la superación del dualismo entre contemplación y acción, 
(M 7.4.1 2-1 5), para terminar con una referencia escatológica.

Abordaremos directamente los dos puntos nucleares del capítulo, 
configuración con Cristo Crucificado y praxis del hombre, con breves 
referencias a otros aspectos menos destacados del capítulo.

a. La configuración del hombre con Cristo Crucificado

En el último capítulo de las 7M Santa Teresa explica el «para qué» 
de las mercedes que hace Dios:

«Bien será, hermanas, deciros qué es el fin para que hace el 
Señor tantas mercedes en este mundo. Aunque en ios efectos de 
ellas lo habréis entendido, si advertisteis en ello, os lo quiero tor
nar a decir aquí, porque no piense alguna que es para sólo regalar 
estas almas, que sería grande yerro; porque no nos puede Su 
Majestad hacérnosle mayor, que es darnos vida que sea imitando a 
la que vivió su Hijo tan amado; y así tengo yo por cierto que son 
estas mercedes para fortalecer nuestra flaqueza -como aquí he 
dicho alguna vez- para poderle imitar en el mucho padecer»215



216

431

217
218
219

En M 5.2.13. encontramos la misma expresión:»Pues veis aquí, hermanas, lo que nuestro 
Dios hace aquí para que esta alma ya se conozca por suya; da de lo que tiene, que es lo 
que tuvo su Hijo en esta vida; no nos puede hacer mayor merced.

F 28.43.
M 5.2.13-14.
E 13.3.; «Mirad lo que costó a nuestro Esposo el amor que nos tuvo, que por librarnos de la 
muerte, la murió tan penosa como muerte de cruz», M 5.3.12.; cf. F 5.17.

«¡Oh, oh, oh, qué poco fiamos de Vos, Señor! ¡Cuántas 
mayores riquezas y tesoros fiasteis Vos de nosotros, pues treinta y 
tres años de grandes trabajos, y después muerte tan intolerable y 
lastimosa, nos disteis y a vuestro Hijo, y tantos años antes de 
nuestro nacimiento»2”

Jesús padeció y sufrió por la salvación de los hombres y cada 
uno de los actos de su vida tuvieron como objeto la obediencia al

La reflexión que nos ocupa en estos momentos está interco- 
nexionada con el apartado anterior en donde estudiamos la trans
formación del hombre. Las mercedes y los consiguientes «efectos» que 
producen en la persona tienen por objeto el «darnos vida»; ahora bien, 
dicha donación de Sí por parte de Dios debe estar en consonancia con 
laque recibió su Hijo Jesucristo. Deducimos del párrafo que, en última 
instancia, el Padre es la Persona divina que concede las mercedes para 
que el hombre se fortalezca y capacite en la imitación de la vida de su 
«Hijo tan amado», caracterizada por el sufrimiento216.

En consecuencia, la vida del resucitado en Cristo recibe la merced 
de Dios como una tarea a realizar en el seguimiento del sufrimiento 
del Señor y no como un «regalo» baldío que porte a la inactividad:

«no han de ser nuestros deseos descansar, sino padecer por 
imitar en algo a nuestro verdadero Esposo. Plega a Su Majestad 
nos dé gracia para ello»217

Por tanto, la imitación de la vida de Cristo, suma merced del que 
participa en el ME, se caracteriza por la imitación de la «trabajosa 
muerte», «tormento tan insufridero» o «trabajos» del Señor218. Teresa 
entiende que la vida de Cristo fue un constante trabajo que comenzó 
en la Encarnación y terminó con la Pasión. En este sentido, la muerte 
del Señor no es un hecho aislado, sino la consecuencia de un modo 
de ser y actuar que mantuvo a lo largo de toda su vida terrena; en la 
muerte confluye y culmina un proceso iniciado en la Encarnación y 
que, en todo momento, estuvo determinado por el sufrimiento; la 
muerte es un acto decisivo que encierra el sentido de toda una exis
tencia:



220

223

224

432

Padre220. Maximiliano Herraiz ha tenido el acierto de entresacar una 
frase de Teresa que define a Cristo existencialmente, aquel que «nunca 
tornó de Sí»:

«alguien ha de haber -como dije al principio- que hable por 
vuestro Hijo, pues Él nunca tornó de Sí...pues no le ha quedado 
por hacer ninguna cosa haciendo a los pecadores tan gran bene
ficio»22'.

Y precisamente en la donación total de sí en obediencia y comu
nión de voluntad con el Padre, adquirió para el hombre el gran «bene
ficio» de la redención222. En consecuencia, la vida de Cristo que recibe 
la persona transformada por el ME, hunde su raíz en el misterio de sal
vación de Cristo en la Cruz, gracias al cual el hombre ha vuelto a tener 
la opción de regenerarse.

Si el camino para la salvación del hombre fue para Cristo inelu
diblemente el del sufrimiento, Teresa siempre optará por esa vía, desde 
el comienzo del camino espiritual, como la más segura para obtener 
ganancias:

«yo siempre escogería el [caminol del padecer, siquiera por 
imitar a nuestro Señor Jesucristo, aunque no hubiese otra ganan
cia en especial, que siempre hay muchas»223

En la cruz de Cristo se halla la última razón de ser del trabajo de 
«disposición» necesaria para recibir la merced del ME, porque en ella 
quedó simbolizada la desnudez total con la que Jesús se enfrentó a la 
vida y a la muerte en obediencia al Padre: «seguirme desnudo de todo 
como yo me puse en la cruz»224. Si la cruz resume la vida de Jesús mar
cada por el padecimiento y la desnudez total, símbolo de su total

«con el contento de ver nuestro remedio con su muerte y de mostrar el amor que tenía a su 
Padre en padecer tanto por El, moderaría los dolores, como acaece acá a los que con tuerza 
de amor hacen grandes penitencias, que no las sienten casi, antes querrían hacer más y 
más, y todo se le hace poco. Pues ¿qué sería a Su Majestad, viéndose en tan gran ocasión, 
para mostrar a su Padre cuán cumplidamente cumplía el obedecerle, y con el amor del pró
jimo? ¡Oh gran deleite, padecer en hacer la voluntad de Dios!», M 5.2.14.

221 C 35.3. HERRÁIZ M., Donación de Dios y compromiso del hombre, a.c., 358.
222 «siempre tengamos memoria que tenemos de Dios el ser y que nos crió de nonada y que 

nos sustenta y todos los demás beneficios de su muerte y trabajos que mucho antes que nos 
criase los tenía hechos por cada uno de los que ahora viven», V 10.5.
M 6.1.7., «en estos principios esta el mayor trabajo...que por este camino que fue Cristo 
han de ir los que le siguen, si no se quieren perder y ¡bienaventurados trabajos que aún acá 
en la vida tan sobradamente se pagan!», V 11.5., «va a pelear con todos los demonios y que 
nos hay mejores armas que las de la cruz», M 2.1.6.; cf. M 2.1.7., M 4.2.9.,
R 64., «si persevera en esta desnudez y dejamiento de todo, que alcanzará lo que preten- 
de», M 3.1.8.



433

225 C 33.3. cf. HERRÁIZ M., Solo Dios basta, o.c., 282-283.
226 C33.4.
227 M 7.4.8.

entrega a la voluntad del Padre, el creyente dispuesto es aquel que vive 
en la cruz de la desnudez total.

Pero Teresa aún da un paso más: el que «nunca tornó de sí» y que
dó despojado de todo en la cruz, se hizo esclavo de los hombres ofre
ciéndose en la muerte y, además, continuamente en el Santísimo 
Sacramento. Jesús quiso cumplir con perfección la voluntad del 
Padre235; el «que no sabe hablar por sí sino por nosotros» murió en la 
cruz y nos da de su pan cada día en el sacramento:

«ya una vez nos le dio para que muriese por nosotros, que ya 
nuestro es, que no nos le torne a quitar hasta que se acabe el 
mundo; que le deje servir cada día. Esto os enternezca el cora
zón, hijas mías, para amar a vuestro Esposo, que no hay esclavo 
que de buena gana diga que lo es, y que el buen Jesús parece se 
honra de ello236

Si el ser y actuar de Cristo se caracterizan por su «proexistencia», 
la persona que sigue a Cristo en el ME se hará esclavo de Dios marca
do con la cruz. Llegamos así al momento culminante de la reflexión 
cristológica sobre los trabajos y muerte de Cristo: El hacernos esclavos 
de Dios como lo fue Cristo:

«Poned los ojos en el Crucificado y haráseos todo poco. Si 
Su Majestad nos mostró el amor con tan espantables obras y tor
mentos, ¿cómo queréis contentarle con sólo palabras? ¿Sabéis 
qué es ser espirituales de veras? Hacerse esclavos de Dios, a 
quien, señalados con su hierro que es el de la cruz, porque ya 
ellos le han dado su libertad, los pueda vender por esclavos de 
todo el mundo, como El lo fue»227

Estamos ante uno de los párrafos concluyentes de la Santa en don
de resume la riqueza de su teología. El recorrido por el camino espiri
tual que conduce al matrimonio ha estado salpicado de continuas 
referencias a la cruz: «porque el verdadero aparejo para esto es deseo 
de padecer y de imitar al Señor y no gustos...y conozco personas que 
van por el camino del amor como han de ir, por sólo servir a su Cristo 
crucificado» (M 4.2.9). Cristo se hizo esclavo de los hombres ofrecien
do el «pan» de su muerte y el «pan» del Santísimo Sacramento; el 
hombre se hace esclavo de Dios cuando, habiendo entregado libre
mente su libertad por la donación total de sí, Dios dispone de él para 
ser esclavo de «todo el mundo».



228

229

230

231

434

Por tanto, la persona del ME reproduce la vida histórica de Cristo, 
porque el centro de la frase consiste en ser esclavos «como El lo fue». 
Aquí hallamos también el manantial más profundo de donde nace la 
praxis eficaz, duradera y plena de sentido, ya que el hombre «dispues
to» es aquel que se preparó para «trabajar» por los demás mediante el 
sufrimiento, como hizo Cristo228.

En el ME la persona humana se apropia de las «cosas» de Cristo y 
las toma como suyas olvidándose de sí porque ya toda está en Dios. 
Pues bien, ya en las sextas moradas Teresa experimentó una locución 
del Señor donde le daba todos los dolores y trabajos de la Pasión para 
ofrecer a su Padre como propios229. Si la salvación de la humanidad 
comporta el sufrimiento en la cruz, la persona transformada participa 
de ellos y desea ayudar al Crucificado porque la Pasión se ha converti
do en algo propio230.

Los trabajos del hombre transformado en Cristo, no exentos de 
sufrimiento al igual que su Señor, ayudan al Crucificado en la salvación 
de la humanidad. Olvidado de sí y apropiándose de las cosas de Cris
to, la única pretensión del creyente transformado consistirá en ayudar y 
colaborar con Cristo en «sus cosas»;

«su gloria tienen puesta en si pudiesen ayudar en algo al 
Crucificado»231

Cuando la ayuda a los demás es, al mismo tiempo, ayuda al Cruci
ficado, no sólo estamos ante la raíz más profunda del nacimiento de la 
acción, sino también ante la mayor carga de sentido, porque si el tra
bajo por el prójimo comporta sufrimiento, éste sólo alcanza su pleno 
significado desde el amor:

«Aquí (en las obras] se ve bien que somos esclavos suyos vendidos por su amor de nuestra 
voluntad a la virtud de la obediencia, pues por ella dejamos, en alguna manera, de gozar al 
mismo Dios. Y no es nada, si consideramos que El vino del seno del Padre por obediencia, 
a hacerse esclavo nuestro», F 5.1 7.
«díjole el mismo Crucificado, consolándola, que El le daba todos los dolores y trabajos que 
había pasado en su pasión, que los tuviese por propios, para ofrecer a su Padre», M 6.5.6.
«Ya sabes el desposorio que hay entre ti y Mí, y habiendo esto, lo que Yo tengo es tuyo, y 
así te doy todos los trabajos y dolores que pasé, y con esto puedes pedir a mi Padre como 
cosa propia. Aunque yo he oído decir que somos participantes de esto, ahora fue tan de otra 
manera...y desde entonces miro muy de otra suerte lo que padeció el Señor, como cosa 
propia», R 51.
M 7.3.6. «Deje Dios con su alma y esposa, que El dará cuenta de ella y la llevará por donde 
más le conviene....Préciese de ayudar a llevar a Dios la cruz, y no haga presa en los rega
los, que es de soldados civiles querer luego el jornal. Sirva de balde como hacen los gran
des al rey. El del cielo sea con ella», Cta 309.4.



232

232 P21.

435

«¿Si el padecer con amor 
Puede dar tan gran deleite? 
¡Que gozo nos dará el verte! 
El amor cuando es crecido 
No puede estar sin obrar, 
Ni el fuerte sin pelear, 
Por amor de su Querido»

Recopilando las ideas expuestas hasta el momento observaremos que 
Cristo vive en la persona humana transformada para que pueda recibir del 
Padre la mayor merced posible: imitar la vida terrena de su Hijo Jesucristo.

Las virtudes, la disposición y todos los elementos que hemos veni
do analizando en el camino espiritual que conduce al matrimonio 
espiritual, tienen en Cristo, y por El en la Trinidad, el paradigma último. 
La unidad de todos ellos la encontramos en la «vida» de Cristo que 
habita ya el centro del alma. Se trata, por tanto, de la trasmisión de una 
vida, la de Jesús, que se comunica al hombre.

La vida de Jesús tiene una doble connotación: la muerte en la cruz, 
en la que confluye su existencia histórica marcada por el «trabajo» y 
culminada en la Pasión y crucifixión, junto a la resurrección en Cuerpo 
glorificado. Ambos son contemplados por Santa Teresa en mutua inter
conexión: La muerte en la cruz es fuente de vida resucitada y la vida 
resucitada conduce inexorablemente a Cristo Crucificado. Por ello, el 
misterio Pascual se convierte en el núcleo de la cristología teresiana y 
el máximo grado de encuentro con Cristo resucitado será asimismo el 
mayor grado de encuentro con el Cristo sufriente.

La imitación de Cristo en sus padecimientos y la ayuda al Crucifica
do forman parte del mismo acto de seguimiento de Jesús quien, en su 
historia, cuando andaba en el mundo, se hizo esclavo ofreciéndose 
como pan en la cruz y cada día se sigue ofreciendo, en el Santísimo 
Sacramento, por la salvación de los hombres. La praxis del hombre hun
de aquí su raíz más profunda, su mayor vitalidad y razón de ser.

El ofrecimiento de la voluntad convertida en amor -espiritualizada- 
por la cual la persona se había dispuesto totalmente hasta «entregarse 
toda a Dios» (M 7.3.10), ha de continuar una nueva tarea hasta la muerte 
física: la de «imitar en el mucho padecer» al Señor, para que, «marcados 
con la cruz, los pueda vender como esclavos de todo el mundo».

Las preguntas surgen espontáneamente: ¿no se había entregado el 
hombre totalmente antes del ME?; ¿no había amado a su prójimo con 
renovada intensidad desde la primera morada?; ¿la imitación de Cristo en



436

233 M 7.2.3. y M 7.2.7. Observemos como el hacerse «una cosa» con el Padre y con Cristo tiene
una connotación comunitaria, ya que M 7.2.7. retoma y desarrolla (aplicado esta vez a la 
Magdalena) M 7.2.3. el cual comentaba Jn.2O, 19-21. Es a los Apóstoles reunidos a quienes 
Jesús da la paz y juntos deben seguir, hechos «una cosa» con el padre y con Cristo. Creo 
que las dos interpretaciones que hemos dado, comunitaria e individual, son válidas.

234 «El alma en estas revelaciones -opina S. Castro- experimenta los hechos de Pascua», CAS
TRO S., Cristología teresiana, o.c. 290.

235 «Siempre hemos visto que los que más cercanos anduvieron a Cristo nuestro Señor fueron los
de mayores trabajos: miremos los que pasó su gloriosa Madre y los gloriosos apóstoles. 
¿Cómo pensáis que pudiera sufrir San Pablo tan grandísimos trabajos? Por él podemos ver 
qué efectos hacen las verdaderas visiones y contemplación, cuando es de nuestro Señor y 
no imaginación o engaño del demonio. ¿Por ventura escondióse con ellas para gozar de 
aquellos regalos y no entender en otra cosa? Y lo veis, que no tuvo día de descanso, a lo 
que podemos entender, y tampoco le debía tener de noche, pues ella ganaba lo que había 
de comer. Gusto yo mucho de San Pedro cuando iba huyendo de la cárcel y le apareció 
nuestro Señor y le dijo que iba a Roma a ser crucificado otra vez. Ninguna rezamos esta 
fiesta adonde esto está, que no me es particular consuelo. ¿Cómo quedó San Pedro de esta 
merced del Señor, o qué hizo? Irse luego a la muerte; y no es poca misericordia del Señor 
hallar quien se la dé», M 7.4.5.

la cruz, es un elemento «nuevo» que debe realizar la persona, o simple
mente aporta un renovado sentido a lo ya adquirido?; ¿se da una nueva 
aportación teológica o bien un sentido más profundo a lo ya dado?.

De momento se imponen dos conclusiones: primero El ME es un 
punto de llegada y un nuevo punto de partida y, segundo, algo le falta 
al hombre, bien en el sentido, bien en los actos.

Para contestar a estas preguntas debemos recordar las conclusiones a 
las que nos condujo el análisis cristológico. En el ME el hombre encuentra 
a Cristo resucitado en Cuerpo glorificado, en cuanto Dios y en cuanto 
hombre; desde entonces, divino y humano juntos serán su compañía, pre
sencia y vida; Cristo está y vive en el hombre y el hombre está y vive en 
Cristo. La visión de Cristo descubre al hombre lo profundo de su mismidad 
y, al mismo tiempo, toma conciencia de ser una imagen plástica de Aquel 
en quien está esculpido. Pero ese Cristo resucitado con quien se encuentra 
es el mismo que sufrió en la cruz, más aún, conserva las huellas del cru
cificado y le entrega un clavo como símbolo del matrimonio que acaba de 
contraer. La profunda paz que produce el encuentro es la misma que vivie
ron los Apóstoles y la Magdalena en quienes, como ya estaban dispuestos, 
produjo efecto de obra y así los dejó en puro espíritu para que fueran una 
cosa con El, como nuestro Señor está en el Padre y el Padre en El2”.

Como ya he mencionado, el ME es un encuentro con Cristo semejante 
al que vivieron los Apóstoles y la Magdalena234; la experiencia de un 
encuentro con Cristo resucitado que acaba de pasar por la Pasión, del mis
mo modo que la vivió la primera comunidad cristiana. Y ¿qué vivieron «los 
que más cercanos anduvieron a Cristo» sino los «mayores trabajos»?235.



437

Teresa comprueba que María, los Apóstoles, San Pablo y San Pedro no 
tuvieron día de descanso, fueron los que tuvieron mayores trabajos y 
Pedro terminó en la cruz. La experiencia de encuentro con el resucita
do fue un nuevo comienzo ante el que no vale la huida, como la de 
Pedro, porque de ser así Jesús debería morir otra vez.

Si el análisis nos conduce a la conclusión de que el hombre se en
cuentra con Cristo en el ME de manera semejante a la experiencia vivi
da por los Apóstoles después de la resurrección, deducimos que la 
tarea a emprender por quien experimenta el ME tiene una conco
mitancia exacta con la que vivió la primera comunidad cristiana: pra
xis eclesial y seguimiento de Cristo hasta la cruz.

Entonces, la imitación de Cristo que propone Teresa de Jesús, signifi
ca más plenamente la «configuración» total con la persona de Cristo. El 
hombre, imagen plástica del Señor en quien está esculpido y se ve como 
en un espejo, ha de reemprender la tarea desde una nueva perspectiva y 
llevarla hasta su total cumplimiento en la entrega y donación más abso
luta, que solamente se culmina en la muerte. Pero como la muerte 
-máximo grado de ofrecimiento- resume las particulares y parciales 
donaciones de cada día por el «trabajo» y padecimiento en ayuda del 
Crucificado, la persona humana en el ME se convierte en alguien volca
do en una acción plena de sentido hasta configurarse del todo en la 
escatología final con Cristo muerto y resucitado. Por consiguiente, el 
encuentro plenificante con el resucitado en el ME descubre con mayor 
intensidad la configuración con el crucificado; ahora bien, del análisis 
del ME deducimos que la configuración con Cristo muerto y resucitado 
es una tarea a realizar por el hombre a lo largo de todo el camino espiri
tual por las diferentes moradas, pero sólo alcanza su significado máximo 
desde el encuentro con el resucitado en las séptimas moradas.

De este modo hallamos las claves de cómo debe configurarse el 
hombre con los misterios de la Encarnación, vida, muerte y Resurrec
ción de Cristo. La sencillez es la nota característica que define el segui
miento y configuración del hombre imagen de Cristo. Porque si el 
paradigma en el cual configurarnos es el misterio de Cristo en la Trini
dad, la reproducción de la imagen en el hombre ha de seguir paso a 
paso los misterios de la vida histórica de Jesús.

Las virtudes por excelencia, humildad, obediencia, pobreza y 
entrega de la voluntad encuentran en El la más genuina expresión. En 
la Encarnación quedó sellado el comienzo del padecimiento que con
duciría a la cruz, el origen de la pobreza y la condena de los valores 
mundanos de honra, riqueza y deleites. La «disposición», en cuanto 
desnudez total y abandono en las manos de Dios, queda simbolizada



236

438

De la contemplación de los misterios de Cristo, Teresa dedujo con naturalidad unas conse
cuencias prácticas que aplicó a sí misma y a la vida de los monasterios por ella fundados. 
Se trataba de «parecerse» en algo a nuestro Rey: las casas debían ser pobres como lo fue el 
portal de Belén: «Muy mal parece, hijas mías, de la hacienda de los pobrecitos se hagan 
grandes casas. No lo permita Dios, sino pobre en todo y chica. Parezcámonos en algo a 
nuestro Rey, que no tuvo casa, sino en el portal de belén adonde nació, y la cruz adonde 
murió. Casas eran estas adonde se podía tener poca recreación», C 2.9.; e incluso el lugar 
elegido para capilla -generalmente en la entrada de la casa- se parecía al de Belén: «se dijo 
la primera misa en aquel portalico de Belén, que no me parece era mejor», F 14.6. Si Jesús 
oró al Padre, asimismo debía hacerlo la religiosa. Si Jesús trabajó y padeció por la reden
ción, la religiosa no podía tener otras armas que las cinco llagas, F 10.11.

237 ANDRÉS M., La teología española en el siglo XVI, II, o.c.,42-43.

238 ANDRÉS M., La teología española en el siglo XVI, II, o.c., 117.

b. La diaconía como razón de ser del matrimonio espiritual

El último apartado del presente trabajo abordará las dos cuestiones 
trascendentales que se infieren del análisis del capítulo cuarto de las 
7M: la praxis del cristiano como suprema configuración con el Crucifi
cado y la superación de dualismos en la persona transformada por el 
matrimonio espiritual.

Teresa participa de algún modo del movimiento humanista que se 
decanta por vivir las doctrinas, concebir la vida cristiana como en
cuentro amoroso y vital, vivir la experiencia personal; mientras que la 
teología dogmática ve las cosas de distinto modo, como un cuerpo de 
verdades universales. El movimiento humanista aceptaba el cris
tianismo interior pero también tenía una «orientación moralizante y 
práctica, favorecida por las observancias»237. El tipo de hombre que 
surge del movimiento de espiritualidad es aquel que busca dentro de sí 
sin negar la actividad humana, armonizando vida activa y con
templativa. La cima de la mística será el olvido de sí, la unión con Dios 
y entrega a los demás. Así lo entienden Osuna en el tratado 21 del 
«Tercer Abecedario» y Teresa en las 7M-'38. El fin es la unión con Dios,

en la cruz. En su vida fue el que «nunca tornó de sí» por la salvación 
de los hombres y por ellos murió. En la vida resucitada hallamos la ple
nitud que no oculta los rasgos de la muerte.

En consecuencia, el conformarse con Cristo reproduce en la vida 
de sus «verdaderos amadores» la encarnación, muerte y resurrección. 
De la encarnación se desprende esencialmente la pobreza y humildad 
junto con el rechazo de los valores del «mundo»; de su vida, la virtud 
de la obediencia y la entrega de la voluntad junto a la donación y el 
ofrecimiento por el prójimo, ayudando así al Crucificado; por la resu
rrección, el encuentro con Cristo vivo que habita junto a las Personas 
en el centro del alma y la vivifica sin cesar2’6.



1

teología de la gracia

243

439

239
240

241
242

ANDRÉS M„ La teología española en el siglo XVI, II, o.c., 121.
DOMÍNGUEZ REBOIRAS, El amor vivo de Dios. Apuntes para i 
desde los escritos de Santa Teresa de jesús., a.c., I, 11,18 y 19.

M 7.4.6. cf. M 5.3.12.
DOMÍNGUEZ REBOIRAS F„ El amor vivo de Dios. Apuntes para una teología de la gracia 
desde los escritos de Santa Teresa de Jesús. a.c., II, 40-49; CASTRO S., Cristología teresiana, 
o.c, 145-233; Ibid., Ser cristiano según Santa Teresa, o.c. 233-249.
M 7.4.8. PABLO MAROTO D., Santa Teresa de Jesús. Doctora para una Iglesia en crisis, 
Burgos 1981, 167-246.

una teología de la gracia

los medios los actos y virtudes. Al llegar al fin, muchos opinan que los 
medios, los actos ya no son necesarios, para Erasmo son inútiles, para 
los alumbrados ataduras; otros seguirán pensando que son imprescindi
bles2”. Entre aquellos que consideran imprescindibles las obras siem
pre, en cualquier momento del camino que conduce a la unión con 
Dios y también después del ME está Santa Teresa.

En el mismo sentido que Melquíades Andrés se expresa Domín
guez Reboiras citando a Peers, Behn y Karrer:

«la mística española es mística del corazón cuyo centro es el 
amor a Dios y no el conocimiento de Dios... la mística española es 
militante»...Mística del corazón exige la primacía de la ética, que 
caracteriza en general el alma española»240

La relación dialéctica en el ME ha culminado la transformación de 
la persona humana dejándola preparada para la total configuración 
escatológica con Cristo por la praxis. De la persona emana un afán, 
desconocido hasta entonces por ayudar al Crucificado en la salvación 
del hombre mediante el servicio y la praxis. Una vez lograda la inte
gración y personalización del hombre desde su «centro» quedan reba
sados los antiguos dualismos entre contemplación y acción, 
manteniéndose una dualidad que compagina ambos extremos.

La total configuración y ayuda al Crucificado se realiza por la 
acción; en ella encontramos la consecuencia última del encuentro dia
léctico con el Señor:

Para esto es la oración, hijas mías; de esto sirve este matri
monio espiritual; de que nazcan siempre obras, obras»24'

Olvidada completamente de sí, metida en Cristo y Cristo en ella, el 
alma busca contentar al Esposo, ayudando al Crucificado en la obra 
redentora mediante la praxis242. Las obras, por tanto, son la acción del 
hombre hacia el exterior, la actividad que realiza una vez transformado 
en beneficio del prójimo; acción que, al igual que le ocurrió al Esposo, 
va acompañada de sufrimiento243.



244

245

246

440

«El amor cuando es crecido
No puede estar sin obrar
Ni el fuerte sin pelear
Por amor de su Querido» P 21.
«porque ya sabéis que quien no crece, descrece; porque el amor tengo por 
imposible contentarse de estar en un ser, adonde le hay, cf. M 7.4.9.
M 7.4.6., «Plega a Su Majestad nos dé a entender lo mucho que le costamos y cómo no es 
más el siervo que el Señor, y qué hemos menester obrar para gozar su gloria, y que para 
esto nos es necesario orar para no andar siempre en tentación»' M 2.1.11.; cf. M 5.3.12
M 1.2.17., «Importa tanto este amor de unas con otras», M 1.2.18.; cf. M 3.1 5., 3.1.7., 
3.2.11., 4.2.7. ,.5.3.7. etc.; SEGUNDO DE JESÚS, Doctrina teresiana del amor al prójimo, 
«Rev. de Espir.» 87-89 (1963) 637-667.

De estar junto al Fuerte y «hecha una cosa» con El, el hombre ha 
recibido tuerza para entregarse totalmente al otro (M 7.4.10); estando 
junto a la fuente del agua celestial las obras son fructíferas y duraderas 
porque emanan de la raíz, de Dios (M 7.2.9).

El amor -dirá la Santa-, no puede estar en un ser, o crece o des
crece. En el ME se halla bien desarrollado ya que el alma, espirituali
zada y dispuesta, se transformó en puro amor, por lo que el alma no 
puede permanecer inactiva-’41. La configuración con Cristo determina la 
acción del hombre quien, haciéndose esclavo de los hombres para su 
redención, señaló el camino a los discípulos por el trabajo y el sufri
miento. Las mercedes concedidas por Dios y la misma oración fortale
cen el alma, no para gozar y regalarse en ellas sino para lanzarlo a la 
acción245.

Ahora bien, no debe interpretarse que las obras nacen únicamente 
en las 7M; por el contrario, están presentes desde el principio del pro
ceso mediante el amor al prójimo, inseparable del amor a Dios:

«Entendamos, hijas mías, que la perfección verdadera es 
amor de Dios y del prójimo, y mientras con más perfección guar
dáremos estos dos mandamientos, seremos más perfectas. Toda 
nuestra Regla y Constituciones no sirven de otra cosa sino de 
medios para guardar estos con más perfección»246

Santa Teresa desarrolla la cristología como encuentro dinámico y 
personal con Cristo, pero nunca prescindió de los mandamientos. La 
Regla y Constituciones permiten la vivencia en perfección de los man
damientos principales: amor a Dios y al prójimo. Es más, los binomios 
con que frecuentemente presenta su pensamiento: amor a Dios y al 
prójimo, palabra y acto, Cristo y la persona, tienen en común la ten
dencia dinámica hacia su unidad e inseparabilidad. Con cuánta más 
razón, el hombre resultante del encuentro matrimonial debe aspirar a 
superar los dualismos e integrarlos en dualidades conciliables.



247

251

441

248

249
250

no ha de ser fabricado en nuestra imaginación, sino probado por

Insistirá en que así como «las palabras del Señor son hechas como 
obras en nosotros» (M 7.2.7), y esto lo comprueba ella misma en la 
práctica cuando experimentó el ME, «parece que las palabras que le 
dijo Su Majestad hicieron efecto de obra» (M 7.3.2); una consecuencia 
para aquellos que aspiren a dicho encuentro y para los que hayan lle
gado será que: «conformen las obras con los actos y palabras» (M 
7.4.7). Niega la validez de la palabra sin acto (M 7.4.8), que equivale, 
en otro lenguaje, a unificar y reconciliar amor a Dios y amor al próji
mo probado en la praxis amorosa247.

De momento, llegamos a la conclusión de que el hombre queda vol
cado en una acción exterior mediante la praxis del amor al prójimo que 
supera los binomios dualistas presentándolos como dualidades. Al mismo 
tiempo, hemos señalado cómo el amor al prójimo no es únicamente la 
consecuencia del encuentro matrimonial sino un elemento indispensable 
en la relación con el Señor desde el comienzo del camino espiritual.

La característica teológica esencial a la praxis del creyente consiste 
-como vimos- en la configuración con el Esposo, haciéndose esclavo 
de los hombres como El lo fue.

Creo que la máxima aspiración de Santa Teresa (que coincide eviden
temente con la mayor configuración del Esposo con la esposa), se da en el 
martirio. La muerte por martirio, a imagen de la vivida por el Esposo con
figura a la esposa con su Amor; es la praxis por excelencia. Fue un deseo 
de la infancia que conservó y acrecentó en la madurez248; una cierta año
ranza del martirio late en el comentario que hace a la huida de Pedro, 
cuando se le apareció el Señor diciéndole que iba a Roma para ser cruci
ficado de nuevo; ante la merced, Pedro decide enfrentarse al martirio: 
«Irse luego a la muerte; y no es poca misericordia del Señor hallar quien 
se la dé»24’; pero no todos tienen la fortuna de encontrarse con quien se la 
dé, supremo valor que convierte a «multitud de almas»250; entonces, el 
«camino espiritual» del creyente, el guardar los mandamientos de Dios, la 
paciencia etc, se constituyen en otra forma de martirio251.

«Y este amor, hijas,
obras», M3.1.7.
V 1.4-5; V 13.4.

M 7.4.5.
«si miramos la multitud de almas que por medio de una trae Dios a sí, es para alabarle 
mucho los millares que convertían los mártires», M 5.4.6.
«Deprended de mí que soy manso y humilde. S. Crisóstomo: No sólo es perfecto martirio 
cuando la sangre se derrama, mas aun también consiste el martirio en la verdadera absti
nencia de los pecados y en el ejercicio y guarda de los mandamientos de Dios. También 
hace mártir la verdadera paciencia en las adversidades». Me. 1.



442

252 M 7.4.15. «Pues nunca le miramos ni consideramos lo que le debemos a la muerte que 
pasó por nosotros, no sé cómo le podemos conocer ni hacer obras en su servicio; porque la 
te sin ellas y sin ir llegadas al valor de los merecimientos de Jesucristo, bien nuestro, ¿qué 
valor pueden tener? ¿Ni quién nos despertará a amar a este Señor?», M 2.1.11.

253 Aquí se debería desarrollar la eclesiología teresiana. Ante la imposibilidad de poder abordar 
un tema tan extenso, remitimos al lector a la bibliografía más importante, cf. ÁLVAREZ- 
SUÁREZ A., Santa Teresa y la Iglesia. Tres guiones doctrinales: motivación-experiencia- 
carisma, «Monte Carmelo» 89 (1981) 341-363; BLÁZQUEZ PÉREZ R., La Iglesia en la 
experiencia mística y en la historia, en Actas del Congreso Internacional Teresiano, II, o c 
899-927; ÁLVAREZ T„ Santa Teresa de Avila, hija de la Iglesia, «Ephemendes Carmeliticae.
17 (1966) 305-367; P. MARIE-EUGENE, Quiero ver a Dios. Síntesis de la espiritualidad a 
través de 'Las Moradas ‘ de Santa Teresa, Vitoria-Madrid 19692. MURILLO, J.J., La comuni
dad en Teresa de Jesús, Vitoria 1982.

Las obras en beneficio del prójimo tienen valor en cuanto se aña
den a los merecimientos de Cristo y, en segundo lugar, no importa tan
to la grandeza de la acción como el amor con que se realiza, siempre 
que la persona ofrezca el acto y la entrega personal como sacrificio 
que se une al de Cristo:

«En fin, hermanas mías, con lo que concluyo es que no 
hagamos torres sin fundamento, que el Señor no mira tanto la 
grandeza de las obras como el amor con que se hacen; y como 
hagamos lo que pudiéremos, hará Su Majestad que vayamos po
diendo cada día más y más, como no nos cansemos luego, sino 
que lo poco que dura esta vida -y quizá será más poco de lo que 
cada una piensa- interior y exteriormente ofrezcamos al Señor el 
sacrificio que pudiéremos, que Su Majestad le juntará con el que 
hizo en la cruz por nosotras al Padre, para que tenga el valor que 
nuestra voluntad hubiere merecido, aunque sean pequeñas las 
obras»252

Por tanto, las obras adquieren el mayor significado cuando van uni
das a los merecimientos de Cristo y la persona humana se ofrece en sacri
ficio al Señor para que, junto al de la cruz, tenga valor conforme a la 
intención que tuvo la voluntad de amar, aunque el acto fuera pequeño.

La acción de la persona transformada se efectúa de dos maneras: 
mediante el «servicio» a las hermanas que forman parte de la comuni
dad y en el apostolado253.

La primera desarrolla el aspecto comunitario y eclesial y se ca
racteriza por el «servicio» de unas hermanas con otras dentro de la 
comunidad monástica. El amor de unas con otras, junto a la oración, 
será el medio esencial de acción en la vida monástica:

«¿Pensáis que es poca ganancia que sea vuestra humildad 
tan grande, y mortificación, y el servir a todas, y una gran cari-



254

443

255
256

M 7.4.14.,»procurad ser la menor de todas y esclava suya, mirando cómo o por dónde las 
podéis hacer placer y servir», M 7.4.8. Al amor de las hermanas en la comunidad le había 
dedicado un amplio comentario en el capítulo cuarto de «Camino».

M 7.4.12., 7.2.5.
La relación entre oración y apostolado en HERRÁIZ M., La oración historia de amistad o c 
177-186.

dad con ellas, y un amor del Señor, que ese fuego las encienda a 
todas, y con las demás virtudes siempre las andéis despertando? 
No será sino muc lia, y muy agradable servicio al Señor, y con 
esto que ponéis por obia -que podéis-, entenderá Su Majestad 
que haríais mucho más, y así os dará premio como si le ganaseis 
muchas»254

La segunda, el afán que ñeñe el alma por «allegar» almas a Dios. 
Del testimonio biográfico de la Santa y sus escritos se colige una preo
cupación constante por el apostolado como medio para acercar almas 
a Dios, para que le honren y alaben:

«Su manjar es que de todas las maneras que pudiéramos lle
guemos almas para que se salven y siempre le alaben»255.

Teresa entiende que también desde la vida monástica, por medio 
de la oración, la búsqueda de perfección y la fraternidad comunitaria, 
se colabora activamente en el acercamiento de los hombres a Dios256. 
El contemplativo es un apóstol de las gentes, está al servicio de la 
comunidad eclesial y del mundo.

En Teresa de )esús concurren varias tradiciones eclesiales: la eremí
tica, que debe remontarse a los primeros Padres del desierto y, en parti
cular, a aquellos primeros monjes que habitaban las laderas del monte 
Carmelo en tierra santa, en quienes, según se creía entonces, se 
encuentra el origen de la Orden Carmelita. Por ello, desea que los 
monasterios dispongan de amplia huerta en la que poder colocar 
pequeños eremitorios donde la religiosa pueda recogerse en total sole
dad. Junto a esta tradición, la descalcez fundada por la Santa propone 
un ideal de vida comunitaria de amplia tradición en la Iglesia desde 
San Benito, basados en el trabajo y la oración, con una Regla y Consti
tuciones que permitan a la religiosa llevar una vida austera y exigente 
en el crecimiento de las virtudes más que en el rigorismo penitencial. 
Los pequeños monasterios son, según palabras de la Santa, «espejos de 
España», por cuanto reflejan la auténtica imagen de lo que debe ser la 
sociedad española. En este sentido, la vida monástica se constituye 
como una microsociedad, fuera de las estructuras ideológicas sociales, 
cuya Regla y Constitución posibilitan la reproducción de la configura
ción con Cristo. Pero el hecho de ser ajenas al «mundo» en lo que este



re-

44.J

V .= Z-iSZ.’ ¿eZ 
■x. •• czm :v \ :¿¡a

\e es ota una de las u:iw« pe !a qve ••. \ > v ■ 
e-.V’Pe ’e la vida t<n>n.Khs.< al ne .'.ve e -e > ■ e ' 
e-'x'autiv a oeea^tu a \ a}S"t«'!u a-’

tiene de «ideología» y modo práctico de realización social, no significa 
que estén «fuera» del mundo

Teresa de Jesús no sólo añoró y envidió las posibilidades que ofre
cía el ser varón para poder evangelizar en las Indias, sino que además 
mostró en las Fundaciones una permanente preocupación por la evan
gelizaron del pueblo de Dios. La ubicación de los lugares donde ins
talar nuevas fundaciones muestra de qué manera la elección se hizo, 
en varios casos, con el criterio fundamental de buscar las aglomeracio
nes urbanas y comerciales de la época (y porque los monasterios se 
situaban dentro de ellas). La alegría con que Teresa narra en «Funda
ciones» el primer tañido de la campana indicando la creación de un 
nuevo monasterio, la presencia del Santísimo Sacramento y cómo acu
dían las gentes del pueblo, junto a la preocupación porque los monas
terios masculinos atiendan doctrinal y catequéticamente al pueblo de 
Dios257, nos indican que, para Santa Teresa de Jesús, además de la tradi
ción eremítica y monástica, hay una profunda inquietud apostólica.

El monasterio está «fuera» de las estructuras del -mundo» en cuanto 
estas han dejado de ser reflejo de la voluntad de Dios. Pero, el monaste
rio está «dentro» del «mundo» en cuanto pretende reproducir en una 
microsociedad el ideal evangélico y ser de este modo espejos de Espa
ña donde, por la oración y la santidad de la comunidad, se refleje otro 
modo de articular la sociedad más acorde con la vida de Jesús.

Llegamos a la conclusión de que la praxis del hombre transfor
mado en Cristo se fundamenta en la configuración con Cristo Crucifi
cado-Resucitado, mediante la diaconía dentro de la comunidad 
eclesial y el afán apostólico por «allegar almas a Dios para que le 
honren y alaben.

c. La praxis por el prójimo y la relación dialéctica con Cristo

El ser y obrar de Cristo se caracterizan -como vimos- por la pro
existencia» o dicho en lenguaje teresiano -nunca tomó de sí . Las 
«cosas», o problema esencial del Señor, que ’a persona humana se 
apropió como suyas en la consumación de! mar"o” o acedan 
sumidas en la obra redentora en cumpliré ente de a voluntad del 
Padre.

Por consiguiente, si la pietension de íes. s me \me~se esclavo de 
ios hombres poi su sabacion. el cúnente no m eem ce m-. necer mdife-



445

rente ante la proexistencia de Cristo, en beneficio de los hombres. Desde 
el comienzo de la relación interpersonal con Cristo el verdadero amador 
ha de seguir la huella del Amado reproduciendo de palabra y obra los 
misterios de su vida, muerte y resurrección. Desde la cima y hondón de 
las 7M se contempla cómo la relación dialéctica con Jesucristo incluye la 
preocupación por el prójimo. El encuentro con Cristo incluye intrínseca
mente el amor al otro, es decir, que no es solamente una consecuencia 
del encuentro con Dios, sino que, forma parte constitutiva de la relación 
desde el primer momento,con mucha más evidencia desde las 7M 258. 
Reproducimos a continuación un párrafo teresiano relevante:

«Mas, Padre celestial mío, ¿no valdría más dejar estos deseos 
para cuando esté el alma con menos regalos vuestros y ahora 
emplearse toda en gozaros? ¡Oh, Jesús mío!, cuán grande es el 
amor que tenéis a los hijos de los hombres, que el mayor servicio 
que se os puede hacer es dejaros a Vos por su amor y ganancia y 
entonces sois poseído más enteramente; porque aunque no se sa
tisface tanto en gozar la voluntad, el alma se goza de que os con
tenta a Vos y ve que los gozos de la tierra son inciertos, aunque 
parezcan dados de Vos, mientras vivimos en esta mortalidad, si 
no van acompañados con el amor al prójimo. Quien no le amare 
no os ama, Señor mío; pues con tanta sangre vemos mostrado el 
amor tan grande que tenéis a los hijos de Adán»259.

Subrayemos que el Señor es poseído más enteramente cuando se 
deja de gozar de su compañía y soledad por el servicio al prójimo. Por 
tanto, la oración en soledad no agota la relación, es más, im
prescindiblemente necesita de la praxis de amor a los demás, porque 
ella acrecienta la relación interpersonal con Cristo. Además, y esto es 
concluyente, quien no ama al prójimo, no ama al Señor, «quien no le 
amare, no os ama, Señor mío».

Cristo sirvió al hombre en la obra redentora y por su servicio ganó 
para el creyente la posibilidad de gozarle plenamente en la escatología 
y de saborear el gozo de la herencia en esta vida (R 6.1). El discípulo 
no puede gozar de los beneficios adquiridos para El por el Señor, sin 
previamente servirle cooperando en la obra redentora:

258 El aspecto ético recorre el pensamiento de los «recogidos», Según Fernando Domínguez 
Reboiras, la «mística del corazón exige la primacía de la ética», DOMÍNGUEZ REBOIRAS 
F., El amor vivo de Dios. Apuntes para una teología de la gracia desde los escritos de Santa 
Teresa de Jesús, a.c., I, 18-19; HERRÁIZ M., Sólo Dios basta. Claves de la espiritualidad 
teresiana, o.c., 267-351.

259 E 2.2., «¡Oh Señor mío y bien mío!, ¿cómo queréis que se desee vida tan miserable, que no 
es posible dejar de querer y pedir nos saquéis de ella si no es con esperanza de perderla por 
Vos o gastarla muy de veras en vuestro servicio, M 3.1.2.



262

446

263
264
265

260
261

E4.1.
Nos detendremos un momento en los primeros capítulos, sobre todo el 5 estando ya consumado el 
ME. Comenzó a escribirlo el 25 de Agosto de 1573 redactando los nueve primeros capítulos, cf. 
ECIDO.T. Libro de las Fundaciones, en Introducción a la lectura de Santa Teresa, o.c., 241 y ss.
cf. C 1.2. y el diálogo con el Señor en la oración donde «determinada estaba a todo» para 
poner remedio.

F 1.7.
F 5.2.

F 5.3.

«Parece, Señor mío, que descansa mi alma considerando el 
gozo que tendrá, si por vuestra misericordia le fuere concedido 
gozar de Vos. Mas querría primero serviros, pues ha de gozar de 
lo que Vos, sirviéndola a ella, le ganasteis»260

La unidad substancial del amor a Dios y al prójimo en Cristo evita 
la tentación, tanto de un falso espiritualismo desencarnado, como de 
un activismo sin anclaje en su raíz más profunda que es Dios, dualis
mos estériles que no encontramos en Teresa.

El libro de las «Fundaciones», (narra las llevadas a cabo después de la pri
mera fundación en Avila) podemos definirlo como una crónica de acción261. 
Relata la respuesta de una mujer creyente ante los acontecimientos de la épo
ca: descubrimiento de las Indias' y escisión en la Iglesia262. Comparte con fray 
Alfonso de Maldonado el deseo de hacer bien a las almas:

«con los mismos deseos del bien de las almas que yo, y 
podíalos poner por obra, que le tuve yo harta envidia. Este venía 
de las Indias poco había...Yo quedé tan lastimada de la perdición 
de tantas almas que allí se perdían por falta de doctrina, que no 
cabía en mí: fuime a una ermita con hartas lágrimas; clamaba a 
nuestro Señor suplicándole diese medio cómo yo pudiese algo 
para ganar algún alma para su servicio»263.

El capítulo quinto de «Fundaciones» nos recuerda que la oración 
se fundamenta en el amor; no todas las almas tendrán condiciones 
naturales para la meditación pero todas pueden amar, «la sustancia de 
la perfecta oración es el amor...el aprovechamiento del alma no está 
en pensar mucho sino en amar mucho»264. En la acción el hombre tam
bién adquiere el amor:

«¿cómo se adquirirá este amor? Determinándose a obrar y 
padecer, y hacerlo cuando se ofreciere...mas entiéndese [el 
meditar] cuando no hay de por medio cosas que toquen en obe
diencia y aprovechamiento de los prójimos. Cualquiera de estas 
dos cosas que se ofrezcan piden tiempo para dejar el que noso
tros tanto deseamos dar a Dios»265



1

447

266 F 5.3.Literalmente merced, según COBARRUVIAS significa regalo del amo al siervo.
267 <Dejar esto por cualquiera de estas dos cosas, es regalarle y hacer por El, dicho por su boca: 

Lo que hicisteis por uno de estos pequeños, hacéis por mi» F 5.3. Cita a Mt.25.40.

La obediencia o el amor al prójimo son dos criterios superiores al 
que inicialmente parecía principal. Las innumerables ocasiones en que 
Teresa insiste que la oración no es para el regalo del alma hay que 
interpretarlas desde aquí. Porque la oración vista desde Teresa tiene 
mucho de gratificante para la persona, «pensando en El y regalándonos 
con los regalos que nos da»266. Así, queda relativizado el regalo, porque 
hacer algo por el prójimo es hacérselo a Cristo, como dice el evangelio 
«dicho por su boca: 'Lo que hicisteis por uno de estos pequeñitos, 
hacéis por mí»267. En definitiva es el mismo esquema de comportamien
to de Cristo: obediencia al Padre y amor al prójimo, que Teresa intenta 
reproducir convirtiéndolo en doctrina.

Si el amor al prójimo en la acción provoca «disgusto» será por dos 
motivos: por «amor propio», la más principal, que consiste en «querer
nos más contentar a nosotros que a Dios» (F 5.4). Por el contrario, el 
que conoce y ama al Señor «Qué poco descanso podrá tener si ven 
que son un poquito de parte para que una alma sola se aproveche y 
ame más a Dios»; «esta fuerza tiene el amor, si es perfecto, que olvida
mos nuestro contento por contentar a quien amamos» (F 5.5 y 10). Una 
segunda razón del disgusto que puede provocar la acción: evitar «oca
siones de ofender al Señor». A lo cual responde Teresa valorando la 
soledad, siempre y cuando la obediencia o la caridad no estén de por 
medio (F 5.14). Cualquier lugar y medio resultan adecuados para el 
amante, «porque el verdadero amante en toda parte ama y siempre se 
acuerda del amado» (F 5.16) y el paradigma cristiano es la persona de 
Cristo que se hizo esclavo nuestro; del mismo modo el hombre en Cris
to debe hacerse esclavo de los demás hombres (F 5.17).

Ahora bien, si el «otro» forma parte intrínseca de la relación con 
Cristo en Dios, no sólo como consecuencia de ella -aunque también la 
sea-, sino como un elemento constitutivo, entiendo que, definir la 
estructura fundante de Santa Teresa desde unos presupuestos persona
listas clásicos no se hace justicia a la totalidad de su teología. Cierta
mente la relación fundante es interpersonal, histórico-dinámica y 
dialógica. La denominamos dialéctica porque, además de los elemen
tos mencionados, transforma la persona humana. A lo dicho habría 
que añadir un último matiz: la inclusión de la praxis por amor en la 
estructura fundante de la Santa, porque si el problema del Amado es la 
salvación del hombre y su vida histórica se define como «proexisten
cia», el «amador» del ME se apropia de sus «cosas», en consecuencia,



268

269

448

270
271

LEVINAS, E, Totalidad e infinito Salamanca 1987 101-102; cf. del mismo autor De Dieu qui 
vient a I' idee, París 1986 11 y 91-209.
En la juventud de Teresa «hay señales de lo que llamaríamos 'distimia afectiva'. No sentía 
amor a Dios, no sentía amor a Jesucristo...No sentía piedad natural ni compasión», DONA- 
ZAR, ANSELMO A., La cierva vulnerada, Vitoria 1982, 69.

R 2.4.
Es decir, la interconexión de sincronía y diacronía en la teología de la Santa.

la salvación de la humanidad por amor forma parte intrínseca de la 
relación con Cristo.

La praxis de amor verifica y acrecienta la autenticidad de la re
lación con Cristo en Dios. El «rostro» del tercero -en palabras de E. 
Lévinas aplicables a la teología teresiana- aporta la dimensión social. 
La alteridad del «otro» determina el «nosotros» y corrige incesante
mente la asimetría de la proximidad:

«La dimensión de lo divino se abre a partir del rostro humano...la 
proximidad del Otro, la proximidad del prójimo, es en el ser un 
momento ineluctable de la revelación, de una presencia 
absoluta...No puede haber ningún 'conocimiento' de Dios separado 
de la relación con los hombres. El Otro es el lugar mismo de la ver
dad metafísica e indispensable en mi relación con Dios; no desempe
ña el papel de mediador. El Otro no es la encarnación de Dios sino 
que es precisamente por su rostro, en el que está descarnado, la mani
festación de la altura en la que Dios se revela»268

La relación con el prójimo descubre las huellas de la trascendencia 
y, paralelamente, la relación con Dios despierta el amor al prójimo269. 
La «Relación» de 1562 , escrita posiblemente en la Encarnación, expli
ca los cambios que produce la relación con Dios en la percepción y 
amor del prójimo:

«Paréceme tengo mucha más piedad de los pobres, que solía. 
Entiendo yo una lástima grande y deseo de remediarlos, que, si mira
se a mi voluntad les daría lo que traigo vestido. Ningún asco tengo 
de ellos, aunque los trate o llegue a las manos. Y esto veo es ahora 
don dado de Dios, que aunque por amor de El hacía limosna, pie
dad natural no la tenía. Bien conocida mejoría siento en esto»270.

Concluimos que la relación dialéctica con Cristo transforma al 
hombre e incluye desde el comienzo el amor al prójimo. Desde las 7M 
se comprueba cómo la estructura fundante «Yo en ti y tú en Mí» va 
acompañada de una connotación histórica: la configuración histórica 
con Cristo por la reproducción de la imagen plástica del Señor271. Tarea 
histórica que se culmina definitivamente en la escatología, pero que 
tiene un hito decisivo en el ME: la consumación del matrimonio espiri-



1

449

tual realiza el encuentro de la persona humana con Cristo en Dios, el 
encuentro del hombre consigo mismo y el encuentro con el prójimo. 
Psicológicamente significa la integración e identidad de la potenciali
dad humana. Teológicamente, la vivencia plenificada del bautismo, el 
hombre transformado por y en Cristo se ha convertido en un activista 
consentido que experimenta el pleroma del cristiano y busca su defini
tiva consumación en la configuración con El Esposo hasta la muerte y 
el encuentro cara a cara.

d. Marta y María o la superación de los dualismos en la diaconía

El análisis anterior nos ha llevado a la conclusión de que las obras for
man parte intrínseca de la relación personal con Cristo y no son únicamente 
su consecuencia. Es más, la oración encamina al hombre hacia la acción 
pero, al mismo tiempo, la acción caritativa conduce al encuentro con Dios.

En Marta y María encuentra nuestra autora el arquetipo evangélico 
que compagina ambos aspectos, contemplación y acción:

«Marta y María han de andar juntas para hospedar al Señor y 
tenerle siempre consigo, y no le hacer mal hospedaje no le dan
do de comer. ¿Cómo se lo diera María, sentada siempre a sus 
pies, si su hermana no le ayudara?»272

Marta y María simbolizan, respectivamente, la vida activa y con
templativa, tanto en la persona individual27’ como en la comunidad 
monástica274. La persona vive una dicotomía entre el ser y el actuar que 
comienza a superarse una vez que el Señor la introduce en las sextas 
moradas o tercera manera de regar el huerto275; cuando la voluntad está

272 M 7.4.12. cí. Mt.10,38-39
273 «y andando con grandes trabajos, que poco después que Dios le hizo esta merced tuvo, se 

quejaba de ella, a manera de Marta cuando se quejó a María, y algunas veces la decía que 
se estaba ella siempre gozando de aquella quietud a su placer, y la deja a ella en tantos tra
bajos y ocupaciones, que no la puede tener compañía», M 7.1.10.

274 «Pues pensad que es esta Congregación la casa de Santa Marta y que ha de haber de todo; y 
las que fueren llevadas por la vida activa, no murmuren a las que mucho se embebieren en 
la contemplación, pues saben ha de tornar el Señor de ellas, aunque callen, que, por la 
mayor parte, hace descuidar de sí y de todo», C 17.5.; cf. C 17.6.

275 «Esto, aunque parece todo uno, es diferente de la oración de quietud que dije, en parte, [sorque 
allí está el alma que no se querría bullir ni menear, gozando en aquel ocio santo de María; en 
esta oración puede también ser Marta. Así que está casi obrando juntamente en vida activa y 
contemplativa, y entender en obras de caridad y negocios que convengan a su estado, y leer, 
aunque no del todo está señores de sí, y entienden bien que está la mejor parte del alma en otro 
cabo. Es como si estuviésemos hablando con uno y por otra parte nos hablase otra persona, que 
ni bien estaremos en lo uno ni bien en lo otro, es cosa que se siente muy claro y da mucha satis
facción y contento cuando se tiene, y es muy gran aparejo para que, en teniendo tiempo de sole
dad o desocupación de negocios, venga el alma a muy sosegada quietud», V 17.4.



276

450

«querer ser María antes que haya trabajado con Marta», V 22.9. HERRÁIZ M., La oración, 
historia de amistad, o.c., 196ss.

«De esta oración suele proceder un sueño que llaman de las potencias, que ni están absor
tas ni tan suspensas, que se pueda llamar arrobamiento. Aunque no es del todo unión, algu
na vez y aun muchas, entiende el alma que está unida sola la voluntad, y se entiende muy 
claro; digo claro, a lo que parece. Está empleada toda en Dios, y que ve el alma la falta de 
poder estar ni obrar en otra cosa; y las otras dos potencias están libres para negocios y obras 
del servicio de Dios. En fin, andan juntas Marta y María. Yo pregunté al Padre Francisco si 
sería engaño esto, porque me traía boba, y me dijo que muchas veces acaecía», R 5.5.

277 M 7.4.13.

278

rendida a Dios, las otras dos potencias quedan libres para realizar 
obras en servicio de Dios y el prójimo-76.

El ME logra definitivamente superar el dualismo en la síntesis lo
grada por la percepción subjetiva de la presencia del Señor en el cen
tro del alma y el recogimiento del ser humano desde su espíritu. Cabe 
destacar que el trabajo previo de «María» hizo posible el llegar a expe
rimentar la contemplación continuada del misterio. María fue antes 
Marta v mediante el trabajo y sufrimiento accedió a la contemplación:

«Decirme heis dos cosas: la una, que dijo que María había 
escogido la mejor parte. Y es que ya había hecho el oficio de 
Marta, regalando al Señor en lavarle los pies y limpiarles con sus 
cabellos. Y ¿pensáis que le sería poca mortificación a una señora 
como ella era, irse por esas calles, y por ventura sola, porque no 
llevaba hervor para entender cómo iba, y entrar adonde nunca 
había entrado, y después sufrir la murmuración del fariseo y otras 
muy muchas que debía sufrir? ... Yo os digo, hermanas, que 
venía «la mejor parte» sobre hartos trabajos y mortificación, que 
aunque no fuera sino ver a su Maestro tan aborrecido, era intole
rable trabajo. Pues los muchos que después pasó en la muerte 
del Señor y en los años que vivió, en verse ausente de El, que 
sería de terrible tormento, se verá que no estaba siempre con 
regalo de contemplación a los pies del Señor»277

Debemos insistir no sólo en la importancia de la acción como con
secuencia del encuentro con el Señor, sino en la necesidad dialéctica 
de la praxis para acceder a dicho encuentro. La acción discurre parale- 
.-.mente a la contemplación a lo largo de todo el proceso relacional. Al 
principio como realidades separadas e incluso antagónicas278, más tar
je. como expresiones complementarias de una misma realidad.

Por otra parte, la acción que hunde su raíz en el interior habitado 
por Dios es la que realmente da fruto duradero e importante porque 
nace del mismo Dios:



1

451

279 CAD7.3.
280 E5.2.

«nunca dejan de obrar casi juntas Marta y María; porque en 
lo activo y que parece exterior, obra lo interior y cuando las 
obras activas salen de esta raíz, son admirables y olorosísimas 
flores; porque proceden de este árbol de amor de Dios y por sólo 
El, sin ningún interés propio, y extiéndese el olor de estas flores 
para aprovechar a muchos, y es olor que dura, no pasa presto, 
sino que hace gran operación»279

El amor «es lo más necesario», lo único capaz de aunar ambos 
extremos280.





SÍNTESIS FINAL





455

Al finalizar este trabajo no he creído conveniente repetir todas y 
cada una de las conclusiones correspondientes a los seis capítulos. Sí 
he pensado que podría ser útil rehacer el itinerario, narrando el hilo 
conductor a través de las conclusiones principales y dando una visión 
de conjunto.

Teresa de Jesús fue una mujer que tuvo que sufrir los graves incon
venientes que imponía el siglo XVI a la condición femenina; no obstan
te, supo conquistar progresivamente un espacio: como mujer escritora, 
fundadora y teóloga. De formación teológica autodidacta estuvo en 
contacto con las grandes corrientes de pensamiento de la época. En 
cuanto teóloga escritora, se alineó con los movimientos de espirituali
dad proclives a la valoración de la experiencia y el despertar de la fe 
del Pueblo de Dios.

Entre sus escritos destaca por su importancia el libro del Castillo 
Interior, obra de madurez que desarrolla la vida del creyente en siete 
etapas bien diferenciadas, siendo la séptima aquella que ella misma 
experimentaba al redactarlo. Este detalle adquiere una importancia 
capital si tenemos en cuenta que su quehacer teológico consistió, 
fundamentalmente, en una reflexión doctrinal sobre su propia expe
riencia profundizada y expresada por escrito varias veces en el transcu
rrir de los años. La experiencia será el substrato permanente de su obra 
unida íntimamente a la reflexión y contemplación. Irá acompañada de 
unos principios teológicos teóricos que serán determinantes para com
prenderla, aunque haya que buscarlos implícitamente. Por tanto, nos 
encontramos ante una profunda teóloga experiencial y teórica.

Las séptimas moradas o matrimonio espiritual es la última gran re
flexión de la Santa antes de su muerte. En esas breves páginas quedó 
plasmado todo un itinerario rico en acontecimientos, oración, viven
cias, y reflexión. Son su último pensamiento y su última experiencia en 
la que permanece acumulada, en síntesis, la enorme riqueza y profun-



456

didad de una vida; se descubren al lector bajo el símbolo matrimonial 
y el aparente anonimato tras el que quiere ocultarse la autora para que 
nadie descubra el secreto de su sentir y amar. El encuentro con Cristo 
-a quien siempre buscó y al que invita al lector a acercarse continua
mente- fue denominado con el símbolo del matrimonio en fechas muy 
tardías, cercanas a la redacción del libro.

Estando Vida en la Inquisición y ya denunciada por cuestiones per
sonales al tribunal, la vida del autógrafo estuvo repleta de avalares 
diversos. Jerónimo Gracián y Yanguas lo sometieron en presencia de la 
autora a una primera crítica de la cual quedó constancia en el mismo 
manuscrito. El primero hizo además un traslado con el fin de pu
blicarlo cuando el tiempo fuera favorable. Ya en Sevilla, y cuidado por 
la priora de aquel monasterio, se acercaron a él Rodrigo Alvarez y el 
jesuíta Francisco de Ribera, ambos defensores de la doctrina que allí se 
exponía y que dejaron su huella en el autógrafo añadiendo unas líneas, 
siempre laudatorias. Francisco de Ribera cotejó el original en Sevilla, 
ayudado de la copia salmantina, con el objeto de publicar la obra, 
siendo exquisitamente respetuoso con el autógrafo. Desgraciadamente 
no pudo llevar a cabo su propósito. Por las mismas fechas, otro insigne 
humanista, Fray Luis de León, preparó y editó la edición príncipe de 
los mayores escritos teresianos; el libro de las Moradas no tuvo tanta 
suerte como los otros y Fray Luis no preparó la edición cotejándola 
con el original.

Al año de su publicación, llovieron las críticas, esta vez desde la 
Inquisición. El grupo de teólogos que durante tanto tiempo habían 
perseguido las herejías alumbristas creyó encontrar en el Castillo Inte
rior el mejor ejemplo de la doctrina que perseguían. Le acusaron de 
proponer la unión esencial del alma con Dios; negaron la presencia de 
Dios en el interior del alma; y creyeron que no había otro modo de 
conocimiento que el proporcionado por la fe.

Nosotros hemos preferido enfrentarnos al texto dejándonos 
sorprender por él, evitando, en la medida de lo posible, los a prioris, 
prejuicios, y condicionamientos de todo tipo; reconozcamos, no obs
tante, que este análisis está hecho desde el hoy, al tiempo que procura 
ser respetuoso al máximo con el pensamiento de la autora. Evitar los a 
prioris ha supuesto, por una parte, continuar y aprovechar lo que 
muchos, antes y mejor que yo, trabajaron; pero, al mismo tiempo, ha 
consistido en acercarnos a las séptimas moradas sin esquemas «mistifi
cadores» o «mitificadores». La tradición de la Iglesia ha reconocido en 
Teresa de Jesús una mística. La mística se caracteriza prioritariamente 
por la experiencia de un encuentro misterioso con Cristo que puede, o 
no, ir acompañado de fenómenos para-místicos o para-normales que,



457

en lodo caso, no son la esencia del fenómeno religioso. Teresa de Jesús 
vivió durante largos períodos de tiempo fenómenos místicos, es decir, 
encuentros personales y profundos con Cristo, que iban acompañados 
de vivencias para-místicas. Siendo lo más relevante sin lugar a duda, 
como lo han demostrado los grandes espirituales, el encuentro perso
nal y misterioso con Cristo, hay que añadir que en el caso teresiano 
dichos fenómenos cesaron al entrar en las últimas moradas.

La denotación ha prevalecido sobre la connotación; nuestra pre
gunta principal ha sido la siguiente: ¿qué dice esencialmente el texto?. 
No hemos querido eludir, sin embargo, aunque sólo fuera implícitamen
te, «qué nos dice el texto». El texto dice que, en las séptimas moradas, 
una mujer, Teresa de Jesús, expone una doctrina teológica basada en la 
experiencia y conocimiento teológicos con cuatro grandes claves de 
comprensión: la experiencia de la inhabitación trinitaria; el encuentro 
personal con Cristo en el matrimonio espiritual; la transformación perso
nal que este singular acontecimiento conlleva; y, por último, el afán por 
una práctica que ayude en la obra redentora al Crucificado-Resucitado.

Teresa entiende que existen tres modos de aprehender la realidad: 
fe, entendimiento y experiencia. El primero aporta el dato revelado y el 
asentimiento libre del hombre. El segundo le permite reflexionar y, el 
tercero, posibilita que toda la persona pase por una determinada situa
ción vivenciándola desde su integridad personal. Este será el conoci
miento privilegiado por ella que incluye el conocimiento por fe y poi 
entendimiento. Al igual que otros codificadores de la corriente de lo‘ 
recogidos, nunca opuso teoría y experiencia, sino que procuró 
compaginarlas aunque, por diversas circunstancias, prevalezca la 
segunda. El conocimiento por experiencia fue progresivamente interio
rizándose hasta convertir el hondón o centro de la persona en el punto 
focal desde donde conocer la realidad religiosa. Ahora bien, la interio
ridad tampoco se opuso a las mediaciones: en la Humanidad de Cristo 
encontró la solución al problema del conocimiento humano.

Por ella y en ella se accede al misterio de la Trinidad. La consuma
ción del matrimonio viene precedida por la percepción de estar habita
da por las tres Personas que se comunican al alma tal y como había 
anunciado el evangelio de Juan. Siempre se da la presencia misteriosa 
en el centro del alma, incluso cuando ésta se encuentra en pecado 
mortal. Se trata de una presencia ontológica. Pero, al mismo tiempo 
que Dios está, dialéctica y misteriosamente viene a morar en el alma, 
cuando ésta, mediante la gracia y por la cooperación humana, adquie
re conciencia subjetiva de estar habitada y se experimenta henchida 
por presencia, potencia y esencia, es decir, cuando la gracia es capaz 
de ser percibida por el alma.



458

La concepción de Dios en los escritos teresianos y, concretamente 
en el matrimonio espiritual, es Dios uno y trino, habiendo una evolu
ción en el tiempo de los primeros escritos a los últimos, pasando 
progresivamente de una teología basada en la unidad de Dios a la dife
rencia de Personas, del Dios uno al Dios trino. En este marco teológi
co, previo a la consumación del matrimonio, ha de contemplarse la 
cristología. En la concepción teresiana de las misiones ad extra de la 
Trinidad participan las tres Personas, aunque sea una la que lleve a 
cabo la misión, como por ejemplo en la encarnación del Hijo. Las tres 
Personas se comunican y hablan al alma en la merced concedida en 
las séptimas moradas, aunque el Espíritu Santo fue la Persona de la Tri
nidad de la que nunca Teresa percibió interiormente su habla.

De hecho, la Persona del Espíritu Santo quedó relegada práctica
mente a una teología implícita; sin embargo, ya desde 1563, la Santa 
había leído en el Cartujano las pruebas por las que se puede conjetu
rar la presencia del Espíritu en el alma y había llegado a la conclu
sión de que cumplía los requisitos que allí se exponían. Esta notable 
ausencia explícita debe ser comprendida desde la pneumatología del 
Cartujano. Landulfo distinguía la presencia del Espíritu Santo en for
ma corporal o invisible; la primera quedaba reservada a los tiempos 
apostólicos en donde se manifestó de cinco formas distintas: paloma, 
nube, aire, fuego y lenguas; pero, en el tiempo presente, el espíritu se 
manifestaba de forma invisible, transformando la figura de paloma en 
el perdón de las injurias, las nubes en don de lágrimas, el fuego en 
deseos de cosas espirituales. Esta concepción chocaba con la ex
periencia de la Santa quien, justamente después de leer el texto del 
Cartujano, tuvo una visión del Espíritu en forma de paloma. Deduci
mos y demostramos que la pneumatología teresiana es pre
dominantemente implícita al no atreverse la autora a confesar que su 
vivencia era similar a la que Landulfo reservaba a la época neo- 
testamentaria. La teología teresiana está repleta de menciones a la 
misión del Espíritu que no llegaron a explicitarse como tales por la 
razón aducida. En consecuencia, el léxico contenido en las cinco 
formas o figuras corporales equivale, en la Santa, a una pneumato
logía escondida por precaución y, la merced de experimentarse habi
tada en el capítulo primero de las séptimas, corresponde a una 
merced del Espíritu como lo certifica el representarse en forma de 
nube de grandísima claridad.

El encuentro personal con Cristo en las séptimas moradas forma el 
núcleo central de la experiencia y doctrina teresiana, razón por la cual 
nos hemos detenido más extensamente; tiene unas características que 
lo definen: es dialógico, evolucionó con el tiempo, es simétrico y



459

asimétrico, ... Convinimos en denominarlo encuentro dialéctico, en 
cuanto el término nos pareció que resumía los distintos elementos, sig
nificando el arte del diálogo transformante. Quisimos señalar así que el 
diálogo esponsal transforma a la persona humana en la conciencia 
subjetiva de sentirse permanentemente habitado por Otro y viviendo 
desde El, experiencia que revoluciona la jerarquía de valores y actitu
des vitales ante la existencia y que, por último, descentrándole de sí, le 
plenifica desde quien se ha convertido ya en su Esposo y a quien debe 
ayudar en la praxis liberadora. La relación dialéctica yo-tú, basada en 
el Cantar y en San Juan, se convierte de este modo en la estructura fun
dante de la teología teresiana.

Otra cuestión aledaña con la anterior consistía en investigar cómo 
Teresa de Jesús llegó ahí, de qué medios se sirvió para hacer de su rela
ción con Cristo el núcleo principal de su teología. Siempre desde las 
séptimas descubrimos que el concepto clave era la sacratísima Huma
nidad de Cristo. Entendía nuestra autora que, aunque Cristo era una 
sola persona, obraba de diferente manera según su naturaleza humana 
o divina. La sacratísima Humanidad equivale a Cristo resucitado en 
cuanto naturaleza humana; en cuanto a la divina, habita siempre el 
centro del alma y, en cuanto hombre, está presente en el Santísimc 
Sacramento en su sacratísima Humanidad. Aquí, como en otros 
muchos aspectos, la historia vivenciada y reflexionada le hizo evolu
cionar hacia nuevas posiciones teológicas hasta que, por fin, el matri
monio espiritual le descubrió que experimentaba en continuanza a 
Cristo en cuanto hombre y en cuanto Dios, sin por ello negar la dife
rencia entre la presencia de Cristo en el Santísimo Sacramento y la que 
se daba una vez que las especies de pan y vino se habían consumido. 
Este tipo de presencia la denominamos personificada.

Pero había que descubrir el secreto de una metodología disfrazada 
detrás de la experiencia: ¿cómo hacía Teresa de Jesús para llegar a en
contrarse con Cristo?; ¿cuál era el mecanismo que le incitaba a evolu
cionar en sus posiciones teológicas? Contestar que la oración nos 
pareció justo, pero insuficiente. Una frase nos dio la clave hermenéuti
ca: como lo pintan resucitado. En efecto, resultaba que gran parte de 
las visiones que tenía de Cristo iban acompañadas de una referencia 
iconográfica. Fue entonces cuando descubrimos que la oración teresia
na se alimentaba no sólo de las lecturas, sermones y conversaciones 
con teólogos, sino que existía un hilo conductor bien sencillo de expli
car: la religiosidad popular. Gracias a ella y a la imposibilidad natural 
que tenía para imaginarse en el interior de su alma las escenas evangé
licas, tal y como le proponían los recogidos, Teresa desarrolló hasta el 
máximo posible dos formas de encuentro con el Señor en la oración,



460

que están en la base de las futuras visiones intelectuales o imaginarias: 
bien imaginándose sin ver nada el paso de la Pasión en cuestión; o 
bien, contemplando pausadamente una imagen plástica de Cristo. Por 
un proceso que aquí no podemos volver a repetir en detalle, el ¡cono 
contemplado se iba progresivamente grabando en sus entrañas sin por 
ello dejar de ser una imagen muerta, hasta que, por un merced sobre
natural, la imagen despertaba a la vida y se convertía en imagen viva 
de Cristo, que estaba allí en su interior y con quien podía comunicarse 
amorosamente. La frecuencia de las visiones fue en aumento hasta lle
gar a tener prácticamente una visión permanente de la imagen viva de 
Cristo en las séptimas moradas. Todo esto le llevó a mandar pintar 
varios cuadros, encargos que dirigía de manera que la obra realizada 
se hiciera según los detalles que veía en su interior, no para conser
varlos como recuerdo, sino para que siguieran siendo el punto de parti
da de su oración y encuentro con el Señor.

La imagen viva, como se pinta resucitado, no era una imagen cual
quiera, tenía unos rasgos bien definidos: se trataba de Cristo resucitado 
inmediatamente después de su Pasión y que aún conservaba la corona 
de espinas y las llagas. El Cristo de Teresa en el matrimonio espiritual ni 
exulta de alegría ni está sumergido en el dolor; es un Cristo sereno, de 
manos abiertas y acogedoras, con los labios entreabiertos dispuestos a 
la comunicación, y de mirada pacífica no exenta de un requerimiento o 
invitación a la colaboración. Demostramos que, teológicamente, el 
Cristo de Teresa en el matrimonio espiritual es el Cristo Pascual e 
iconográficamente -en la etapa correspondiente a dicho matrimonio-, 
corresponde a los Cristos que mandó pintar, el de Toledo y el de Burgos.

Paralelamente discurrían las visiones intelectuales, sin ver ninguna 
imagen de Cristo cabe ella o de Cristo en ella. La certeza de su presen
cia no iba acompañada de imágenes visuales a los ojos del alma. Ella 
las consideró más subidas, mientras que a las imaginarias las calificaba 
de más conformes a nuestro natural. Al final de sus días, y en el tiempo 
que medió desde la primera merced del matrimonio espiritual en 1572 
hasta la fecha de su fallecimiento, las visiones intelectuales fueron ha
ciéndose más frecuentes hasta que las imaginarias llegaron a desapare
cer: siempre se sentía en compañía de las tres Personas y la 
Humanidad. Aquí está teológicamente el Dios de Teresa; es el Dios 
uno y trino que asume en perfecta simetría la Humanidad de Cristo 
resucitado, su sacratísima Humanidad. Lo específico del matrimonio 
espiritual consiste precisamente en esto: la percepción continuada en 
el centro del alma de las tres Personas y la Humanidad.

Todo este proceso tuvo hondas repercusiones teológicas porque, 
como vimos, la imagen de Cristo que comenzó esculpiéndose en el



461

alma y el alma en ella, evolucionó hacia una teología de la creación: 
el hombre es un icono, una imagen de Cristo resucitado y por El, en 
Dios uno y trino. Está esculpido en Cristo resucitado, de ahí le viene su 
dignidad y capacidad para entender la comunicación de Dios y de ahí 
emerge también el deleite de Dios para con el hombre. Creemos haber 
demostrado que Teresa, la Doctora de la Iglesia, ancló su cristología en 
las raíces paulinas e ireneanas, desde los presupuestos de la religiosi
dad popular.

En definitiva, el matrimonio espiritual consiste en una relación dia
léctica de encuentro con Cristo en Dios, percibido bajo forma de visión 
y comunicación continuada de la Humanidad y Divinidad de Cristo 
desde el centro del alma. En él se realiza la cumbre de la teología tere- 
siana.

El encuentro predefinitivo del matrimonio espiritual realiza en el 
mismo instante la reconciliación del hombre consigo mismo porque al 
contemplarse en Cristo, en quien está esculpido, se reconoce to
talmente.

De este modo comenzamos un nuevo paso en nuestro discurrir por 
la teología teresiana consistente en delimitar al otro en la relación 
matrimonial: la persona humana. Dedicamos el último capitulo, ínti
mamente unido a los anteriores, a destacar el papel que juega dentro 
de la relación interpersonal.

En los escritos teresianos la persona humana es descrita desde su 
relación con Cristo y Cristo en permanente acción comunicativa con el 
hombre. En la relación de mutua donación y entrega Cristo se entregó 
primero, pero el hombre debe responder adecuadamente. Teresa de 
Jesús denomina disposición a esta cooperación de la persona humana 
en el proyecto de encuentro consigo misma y con Cristo. Por ella en
tiende nuestra autora la tarea humana -ayudada por la gracia de Dios-, 
de preparación progresiva y dinámica para el encuentro, cada vez más 
profundo, en el centro del alma. Este consiste en el vacío de sí para 
que El pueda henchir y morar con su amor el alma humana.

La disposición del hombre implica a toda la persona, en un pro
ceso de desprendimiento y abandono en Otro: desde lo más exterior 
-su cuerpo y los sentidos exteriores-, hasta lo más interior, potencias y 
sentidos del alma. El vacío de sí, consecuencia de la relación amorosa 
con Cristo, va produciendo una constante interiorización y replega- 
miento del hombre hacia las capas más profundas de su ser que Teresa 
llama centro del alma. Siguiendo las huellas de aquel que se entregó 
primero, el hombre desarrolla dinámicamente el proceso de interiori
zación que, al mismo tiempo, le espiritualiza. Con ello la Santa entien-



462

de que las potencias, y en particular la voluntad, ayudadas por la 
memoria y el entendimiento, así como por los sentidos (especialmente 
la imaginación), llegan a convertir la voluntad desde el simple acto 
volitivo o determinada determinación hasta la facultad de encenderla 
en amor.

Cuando la voluntad que decide llega a amar -tras haber conocido 
por la memoria, el entendimiento, y los sentidos- entonces se produce 
la espiritualización del hombre. La donación total del ser, o muerte 
simbólica del yo, acaece en las quintas moradas. Las sextas hacen 
posible que la persona llegue a convertirse en voluntad espiritualizada 
y, por tanto, convertida en deseo de amor insatisfecho que busca repo
so y asiento. Las séptimas concluyen el proceso cuando el hombre, 
habiéndose vaciado de sí y entregado su voluntad por amor, se trans
forma en voluntad y deseo de amor que encuentra su descanso en el 
hallazgo del Esposo que le recibe y ampara.

De este modo, de las quintas a las séptimas inclusive, se reproduce 
el misterio de la vida cristiana en la vida del creyente: paso de la muer
te a la resurrección en Cristo, con una etapa intermedia -las sextas- re
pleta de acontecimientos pertenecientes al desposorio, en donde el 
alma vaciada de sí y entregada la voluntad a la de Cristo, anhela única
mente ver consumada la unión matrimonial y ya recibe abundantes 
mercedes sobrenaturales.

En definitiva, a la disposición le corresponde la colaboración del 
hombre en el orden de la gracia, sin mantener una relación simétrica, 
porque el Esposo nunca se ve obligado en su acción a corresponder a 
la esposa, aunque ésta se ve impelida a llevar a cabo la determinación 
de entregarse. La voluntad espiritualizada y dispuesta se ha convertido 
en amor, que ha dispuesto al hombre para acercarse al centro de su 
alma donde habita Dios y la llama.

Precisamente en ese centro del alma se encuentra la raíz del pro
blema antropológico en Santa Teresa. Sólo hay un centro habitado por 
Dios uno y trino y la Humanidad; siendo Dios espíritu increado única
mente cuando la persona está dispuesta y convertida en amor-espíritu 
queda capacitada para ser llamada y entrar, por la gracia, en la estan
cia principal del castillo o morada del Rey. Allí tiene lugar el encuentro 
de espíritu con espíritu. De este modo la teología interiorista teresiana 
hace de la profundidad humana el lugar donde se celebra el matrimo
nio espiritual y convierte a la persona en un anthropo-cosmos, simboli
zado en el castillo y en el centro, con un doble ritmo suavemente 
ascensional hacia la morada principal y, paradójicamente, descensio- 
nal, que le introduce en la interioridad de su propio centro.



I

463

Pero mientras que el hombre, por su disposición, se ha ido espi
ritualizando, haciendo de su voluntad decisión de amor y, por ello, 
interiorizándose, Dios sale a su encuentro desde la morada principal 
hasta que, por fin, le introduce en la cámara real. Entonces, El mismo 
redunda en beneficio de la totalidad del ser humano, incluso en el pro
pio cuerpo. Es decir, en toda la persona se transparenta Cristo, que vive 
en ella y ella en Cristo. Esto lo experimenta con conciencia permanen
te, no sólo de saberse habitada, sino de recibir vida de la Vida que 
mana desde la centralidad. Ya toda me entregué y di -dirá Teresa- y de 
tal suerte he trocado, que mi Amado para mí y yo soy para mi Amado. 
Son los efectos del encuentro, aquellas señales o conjeturas por las que 
el alma intuye en sí la presencia del Amado. Los efectos y señales que 
acompañan el encuentro certifican la veracidad de la relación interper- 
sonal con Cristo. Sin transformación auténtica no se obtiene ni la certe
za ni la verificación de la experiencia. El encuentro con Cristo hace 
evolucionar y cambiar al hombre; sin cambio no hay auténtica rela
ción interpersonal con Cristo.

La Vida que da vida hizo -junto a la disposición del hombre- au
mentar las virtudes teologales hasta llegar a trocar la totalidad del ser. 
Cambiaron en el matrimonio espiritual los sistemas de valores y la percep
ción de la realidad. Del hecho de estar y sentirse habitada por la Vida de 
Cristo, el hombre se olvidó de sí, perdió el miedo a la muerte, le nacieron 
deseos insospechados de colaborar en ayuda del Crucificado, y quedó 
preparado definitivamente para la tarea de configuración con el Esposo 
que le durará hasta la muerte. De aquí nace una consecuencia que dedu
cimos implícitamente del pensamiento de la Santa: Cristo que vive se ha 
convertido en el único vector desde donde percibir la realidad, des
pojando el conocer de adherencias culturales y formas de pensamiento 
propias a una época determinada. No queremos con ello significar la 
ahistoricidad del hombre transformado, sino recalcar que, el cambio per
sonal arrastra, además de la transformación en el sistema de valores, una 
capacidad insospechada previamente de observar la realidad desde los 
únicos presupuestos del seguimiento y configuración con el Esposo.

Esta experiencia y conocimiento corresponde a la experimentada 
por los apóstoles y la primera comunidad cristiana en sus encuentros 
con el resucitado. La teología teresiana nos devuelve al punto de parti
da que no puede ser otro que la normativa contenida en la Escritura. El 
encuentro del matrimonio espiritual equivale al que realizaron los 
apóstoles cuando, estando cerradas las puertas de los sentidos y hallán
dose dispuestos, Cristo se apareció ante ellos concediéndoles su paz.

Del mismo modo, y al igual que ellos, la esposa adquiere la capa
cidad para, desde la centralidad del Esposo, preocuparse por sus asun-



'i

464

tos olvidada de los propios y lanzarse por la praxis en ayuda del Cruci
ficado. Porque aquí precisamente hemos encontrado otro de los aspec
tos clave de la teología teresiana: el encuentro con el resucitado en el 
matrimonio espiritual remite a la obra redentora de Cristo por su 
Pasión y Cruz. La actividad exterior de la persona ni es una simple 
consecuencia del encuentro, ni es exterior o ajena al mismo sino que, 
bien al contrario, forma parte intrínseca de la relación con el resucita
do. Para ser breves digamos que los misterios de la vida, Pasión y 
muerte de Cristo, han sido el camino hacia el encuentro con el resuci
tado; una vez realizado, la persona humana queda abierta a la tarea de 
configurarse con la existencia histórica de Cristo, ayudándole en la 
obra liberadora mediante la praxis apostólica; diríamos que en el pro
ceso se ha pasado de la cruz a la resurrección y de ésta, de nuevo, a la 
cruz. Ahora bien, la acción exterior del hombre no ha de concebirse 
como un añadido al final del proceso; bien al contrario, al igual que la 
transformación personal o efectos, comienza desde el momento en que 
se inicia el camino espiritual. En la acción de ayuda al Crucificado- 
Resucitado por allegar almas a Dios, y una vez accedidos al matrimo
nio espiritual, desaparecen los dualismos que quedan reducidos a 
dualidades: Marta y María caminan juntas y todo el deseo de la esposa 
queda reducido a preocuparse por los asuntos del Esposo que no son 
otros que la salvación de la humanidad.



CONCLUSIÓN





467

El objetivo de nuestro trabajo ha pretendido analizar teológica
mente las séptimas moradas de Santa Teresa de Jesús a la luz de su 
obra escrita. Una primera lectura de la obra, deseosa de encontrar el 
núcleo del pensamiento de nuestra autora, nos condujo a la constata
ción de dos principios hermenéuticos fundamentales: el dinamismo 
histórico que recorre los escritos vinculando doctrina y experiencia y el 
fuerte carácter cristocéntrico de los mismos. Ambos coincidían en las 
moradas séptimas, ultima experiencia convertida en doctrina en donde 
convergía la máxima vivencia cristológica: el matrimonio espiritual.

Pero dada la interconexión de las séptimas moradas con las sextas 
nos vimos en la obligación de considerar el matrimonio espiritual 
como una estructura teológica interdependiente con los escritos ante
riores; de ahí que decidiéramos interpretarlas como una unidad teoló
gica acabada que, sin embargo, veía iluminadas las claves de 
comprensión en la doctrina previa. Creemos que se deduce de nuestro 
trabajo, por tanto, una nueva lectura del conjunto de la obra teresiana.

Los cuatro grandes temas desarrollados en cada uno de los capí
tulos de las séptimas determinan lo que Teresa denomina la última 
morada. A su vez en ellos aparecen los cuatro elementos desarrollados 
en una unidad indisociable: la relación del hombre con la Trinidad; la 
relación del hombre con Cristo; la disposición y transformación de la 
persona; y, la finalidad de la merced que consiste en la configuración 
con el Esposo por la praxis. Deducimos que lo claramente especificado 
en esta morada última se encuentra en las anteriores y, en consecuen
cia, cada una de ellas ha de ser estudiada en los cuatro aspectos. En 
cada una de las moradas el hombre está de una determinada manera 
ante la Trinidad, ante Cristo, ante sí, y ante la acción.

Por consiguiente, los siete grados de oración que componen el 
Castillo Interior deben ser analizados no sólo en base a la nomencla
tura del grado de oración, sino determinando la situación del alma en



468

Además, la unidad de los cuatro vectores en una sola morada con
fiere a la teología teresiana lo que podemos denominar como teología 
total, al no disociar experiencia y teología, presupuestos teóricos y pra
xis. Por el hecho de aunar en una unidad -desde el conocimiento por 
experiencia reflexionada- todos los elementos y hacer de ellos un dis
curso mistagógico, la teología teresiana implica la totalidad del ser hu
mano sin ningún tipo de reduccionismo. Narrar una experiencia 
reflexionada convertida en doctrina teológica con unos presupuestos 
teóricos implícitos, demuestra la posibilidad de unificar el lenguaje 
teológico. He querido demostrar en el estudio que la clave de lectura 
teológica de la obra teresiana desborda el marco de la oración, si úni
camente la entendemos como relación exclusiva y excluyente del 
hombre con Dios. Por el contrario, la oración incluye toda una serie de 
elementos -entre ellos la acción- sin la cual se desvirtúa.

cada uno de los cuatro aspectos reseñados. Un estudio posterior al rea
lizado debería recorrer las seis primeras moradas, investigando -a la 
luz de toda la obra- lo específico de cada estado en relación con el 
grado de experiencia de la Trinidad, Cristo, la transformación del hom
bre y su acción. De este modo se podrá observar cómo en cada estado 
o morada, además de los aspectos reseñados, encontraremos uno o dos 
textos escriturísticos que fundamentarán bíblicamente el grado de ora
ción determinado. Las conclusiones a las que hemos llegado analizan
do las séptimas se convertirían en los presupuestos teológicos desde los 
cuales analizar el resto de las moradas.

Decimos teología total, que incluye otro matiz: teología histórica. 
Concebir la historia individual y colectiva como una pequeña historia 
de salvación que se dinamiza en sucesivos acontecimientos, con unas 
etapas determinadas, respeta el carácter histórico del acontecer huma
no. Al mismo tiempo se revaloriza al Pueblo de Dios como sujeto acti
vo en la tarea teológica -en cuanto reflexión inteligente de la fe-, 
reconociendo que la contemplación del misterio y la experiencia refle
xionada del creyente son también medios para el avance dogmático.

Porque aquí estamos hablando de una Doctora de la Iglesia, de 
formación autodidacta, que llegó a crear un modo de acercamiento al 
hecho religioso desde los presupuestos de la religiosidad popular y 
consiguió encaminarlos hasta la cima de la vida espiritual. Considerar
la Doctora de la religiosidad popular no minusvalora su quehacer teo
lógico sino que, bien al contrario, la engrandece, porque demuestra 
cómo una teología que parte y respeta los fundamentos de dicha reli
giosidad puede llegar a alcanzar un desarrollo práctico y teórico de su 
fe hasta la adultez creyente.



469

El matrimonio espiritual ha aparecido como el pleroma de la vida 
cristiana, la culminación de un proceso siempre abierto que encamina 
al hombre en Cristo hacia la escatología. Las séptimas desarrollan la 
idea del ser humano adulto en Cristo, lo que equivale a santidad. 
Nuestra Santa Carmelita no se atrevió jamás a utilizar dicha expresión 
para definir ese estado, bien sea por huir de la arrogancia, o por temor 
a que se descubriera la doctrina hecha vida y experimentada en la 
madurez de su vida. La santidad en ella aparece como un proceso de 
personalización del hombre y, paralelamente, de cristificación. El hom
bre es tal en cuanto se asemeja a Cristo configurándose o esculpiéndo
se en su imagen de manera que, a mayor personalización, mayor 
cristificación y viceversa. Hoy, con la certidumbre que da la confirma
ción hecha por la Iglesia en 1622 y en nuestros días por el Doctorado 
conferido en 1970, debemos afirmar, sin ambages que hemos analiza
do la santidad del creyente desde la óptica de Santa Teresa de Jesús.

La muerte y resurrección de Cristo se constituyen en la condición 
de posibilidad para que el hombre participe en esta vida del misterio 
de Cristo y experimente anticipadamente la resurrección. Dicha expe
riencia resurreccional no puede, de ningún modo, trascender a Re
velación, ni ir en contra de aquello que relatan los evangelios. El 
matrimonio espiritual, máxima aspiración del creyente, no puede en 
absoluto ser substancialmente distinto de la experiencia que gozaron 
los Apóstoles en la resurrección del Señor y en Pentecostés. Sin merma 
de la gracia de Dios que conlleva y lo elevado de la merced, sería 
atentar contra la causa teresiana y creyente, el colocar la experiencia 
teológica de la Santa en unos parámetros de tal modo extraordinarios 
que la alejaran de su esencia, que no puede ser otra que la contenida 
en la Escritura. Quien experimenta el matrimonio espiritual participa 
tan profundamente de la resurrección de Cristo que ya en esta vida 
queda transformado y definitivamente preparado para, por la entrega al 
amor del prójimo en ayuda del Crucificado, configurarse con Cristo 
convirtiéndose en su retrato vivo. Gracias a la muerte y resurrección 
del Señor, el cristiano anticipa voladamente en el presente la resurrec
ción futura, en la que completamente transformado se encontrará con 
Cristo resucitado en Dios.

Teresa de Jesús llega al matrimonio espiritual, y lo vive, apoyada 
en imágenes iconográficas que por merced sobrenatural originan visio
nes imaginarias y, al final de su vida, sólo intelectuales. Hemos querido 
salir al paso de antiguas interpretaciones de origen neoplatónico que 
desvinculaban la cima mística de cualquier imagen mental y sobre 
todo de la imaginería religiosa. En un mundo dominado por la semióti
ca y semántica de la imagen nuestra afirmación creemos que abre nue-



470

vas posibilidades en la búsqueda de una pedagogía de la fe, senda 
sobre la que pretendemos continuar investigando.

En mi opinión, se abren también nuevos cauces sobre la cristo- 
terapia. En efecto, el encuentro con la imagen viva de Cristo trastoca el 
subconsciente de manera sanativa. ¿Cómo extender lo más posible la 
experiencia vivida por la Santa? ¿Es posible facilitarnos la merced so
brenatural que hace pasar de la imagen muerta a la imagen viva de 
Cristo resucitado, o es una experiencia única? ¿hay cauces hoy para 
elaborar una cristoterapia similar a la vivida por Teresa de Jesús?

Queda un largo camino por recorrer en los estudios teresianos. No 
es lo menos importante concluir las ediciones críticas de su obra y 
continuar profundizando en lo que la Santa debe a los autores es
pirituales de su época.

Una lectura atenta de la obra teológica de Teresa de Jesús permite 
elaborar una teología histórica de la persona humana o bien de la comu
nidad cristiana. En nuestro trabajo ha prevalecido el primer aspecto, pero 
no cabe duda de que el segundo es factible, teniendo en cuenta que sus 
escritos van dirigidos a comunidades de religiosas que pretenden vivir un 
ideal comunitario. También cabe la posibilidad de aplicar esta teología 
más allá del ámbito estrictamente monástico, ampliándolo al campo de 
la pastoral como un itinerario espiritual hacia la madurez cristiana del 
Pueblo de Dios. Porque cada vez es más nítido en nuestra sociedad la 
necesidad de presentar una oferta actualizada del modo de ser persona 
cristiana y en eso Teresa presenta una más que interesante propuesta.

A lo largo de estos años, y conforme he tenido más contacto con los 
manuscritos teresianos, en particular el Castillo Interior, la figura del 
jesuíta Francisco de Ribera se ha ido engrandeciendo. Hemos podido 
comprobar en el estudio de la tesis -y, posteriormente, en la elaboración 
de la edición crítica burgalesa de 1990- que Ribera coteja y traslada los 
autógrafos de la Santa con escrupulosa fidelidad. El manuscrito salmanti
no de Ribera; la correspondencia inédita de éste con el general de los 
jesuítas en Roma; las Relaciones contenidas en la primera biografía de la 
Santa publicada por él mismo en 1590; y, sobre todo, el códice de una 
parte de las Relaciones conservado en los archivos madrileños, me lle
van a la conclusión de que la copia de las Relaciones conservada en Avi
la, que es la que transcriben todas las ediciones actuales de la obra, no 
respeta de manera fidedigna el pensamiento de la autora. En definitiva, 
opino que estamos leyendo un diario personal que no es el que salió de 
la pluma teresiana. Queda aquí constancia, por tanto, que este libro, más 
que cerrar una puerta, abre muchas para emprender futuros trabajos que 
ilusionadamente esperamos culminar.



I

bibliografía

u





473

AA.VV. Homenaje a Pedro Sainz Rodríguez, Madrid 1986 (4 vols.)
AA.VV. Introducción a la lectura de Santa Teresa, Madrid 1978.
AA.VV. La sainteté, «La vie spirituelle» 143 (1989)
AA.VV. Santa Teresa de Jesús, Doctora de la Iglesia. Documentos ofi

ciales del Proceso Canónico, Madrid 1970.
AA.VV. Teresa di Cesú maestra di santitá, «Teresianum», 1982.
AA.VV. Vita cristiana ed esperienza mística, Roma 1982.
ABELLÁN J.L., Historia Crítica del pensamiento Español, II vols, Madrid 

1979.
ABIVEN J. Le Jésus de Thérése, «La Vie Spirituelle» 136 (1982) 557- 

573.
ADNES P. Mariage spirituel, DS, X, 388-408.
ALFONSO DE VALDÉS, Diálogo de las cosas ocurridas en Roma o de 

Lactancio y un arcediano, Madrid 1956.
ALONSO CORTÉS N., Pleitos de los Cepeda, «Boletín de la Real Aca

demia Española» , 25 (1946) 85-110.
ÁLVAREZ-SUÁREZ A., Santa Teresa y la Iglesia. Tres guiones doctrina

les: motivación-experiencia-carisma, «Monte Carmelo», 89 (1981) 
341-363.

ÁLVAREZ T., A propósito de 
(1988) 521-563.

ÁLVAREZ T., Autor y antecedentes de los «Avisos» de la Madre Teresa 
de Jesús, «Monte Carmelo» 69 (1961) 391-418.

ÁLVAREZ T., «Avanti con Dio». Fondazioni e viaggi di S. Teresa di 
Gesu, Arenzano (Genova).1982.

ÁLVAREZ T., Carisma y obediencia en una Relación de Santa Teresa, 
«Monte Carmelo», 78 (1970) 143-162.

ÁLVAREZ T., Desde los deseos hasta la muerte, en «Monte Carmelo» 
88 (1980) 547-558.

ÁLVAREZ T., El ideal religioso de Santa Teresa y el drama de su segun
do biógrafo, «Monte Carmelo», 86 (1978) 203- 238.

un despropósito, «Monte Carmelo» , 57



I

474

ÁLVAREZ T., El voto de obediencia de Santa Teresa y sus tres relatos 
autógrafos, en Ephemerides Carmeliticae, 15, (1964)155-176.

ÁLVAREZ T., En torno a la Relación 38 (R38) ¿auténtica o espuria?, 
«Monte Carmelo», 96 (1988) 341-363.

ÁLVAREZ T., En torno al Castillo Interior de Santa Teresa, Roma 1978, 
3. Traducción al castellano de los artículos publicados en «II Mes- 
saggero del Bambino Gesü» en 1977.

ÁLVAREZ T., Experiencia cristiana y teología espiritual, «Seminarium», 
14 (1974), 94-110.

ÁLVAREZ T., Fray Luis de León y Santa Teresa de Jesús. El humanista y 
la escritora, en Teresa de Jesús. Studi Storico-letterari, Roma 1983, 
75-100.

ÁLVAREZ T., Fray Luis de León y Santa Teresa. El profesor salmantino 
ante la monja escritora, en Santa Teresa y la literatura mística His
pánica, Madrid 1984, 493- 502.

ÁLVAREZ T., Glosa a la bibliografía del doctorado teresiano, «Epheme
rides Carmeliticae», 22 (1971) 495-542.

ÁLVAREZ T., Humanité du Christ. Ecole Carmélitaine, DS, Vil, 1097- 
1100.

ÁLVAREZ T., Introducción a la lectura del «Castillo Interior» o «Las 
Moradas», Roma 1976, (texto policopiado).

ÁLVAREZ T., Jesucristo en la experiencia de Santa Teresa, «Monte Car
melo» 88(1980)335-365.

ÁLVAREZ T., L'extase chez Sainte Thérése d'Avila, DS., IV, 21 51- 2160
ÁLVAREZ T., La previsión siglada de su muerte. La 'cifra' de la Relación 

7., «Monte Carmelo», 88 (1980) 651-660.
ÁLVAREZ T., Los «Avisos» de Santa Teresa de Jesús, «Ephemerides Car

meliticae», 12 (1961) 320-355.
ÁLVAREZ T., Los avisos «pseudoteresianos», «Ephemerides Carmeliti

cae», 13 (1962) 576-588.
ÁLVAREZ T, Santa Teresa de Jesús contemplativa. Experiencia de Dios, 

«Ephemerides Carmeliticae», 13 (1962), 9- 62, publicado en Teresa 
de Jesús, enseñanos a orar, Burgos 1981.

ÁLVAREZ T., Santa Teresa de Jesús. Camino de Perfección. Introduc
ción y transcripción del texto, II vols., Tipografía Políglota Vaticana, 
1965, en Introducción Camino.

ÁLVAREZ T., Santa Teresa de Jesús. Libro de la Vida. Texto revisado y 
anotado, Burgos 1964.

ÁLVAREZ T., Santa Teresa e i movimenti spirituali del suo tempo, en 
Santa Teresa, maestra di orazione, Roma 1963, 7-54.

ÁLVAREZ T., Santa Teresa y la Iglesia, Burgos 1980.
ÁLVAREZ T, Santa Teresa y las mujeres en la Iglesia: Glosa al texto 

teresiano de Camino 3, «Monte Carmelo», 89 (1981) 121-132.



475

ÁLVAREZ T., Santa Teresa-Períil histórico-Datos esenciales, «Monte 
Carmelo», 89 (1981) 319-329.

ÁLVAREZ T., Sulla dottrina della N.S.M. Teresa nel libro delle Mansio- 
ni, Roma 1956, (texto en offset).

ÁLVAREZ T., Teresa de Jesús, Santander 1984.
ÁLVAREZ T., Un espurio teresiano: los 69 Avisos. Historia y edición del 

texto atribuido a Santa Teresa, «Monte Carmelo» 91 (1983) 23-101.
ÁLVAREZ T., Un testigo fuerte de esperanza cristiana, Teresa de Jesús, 

«Monte Carmelo», 41 (1987) 303-31 7.
ÁLVAREZ. T., La oración camino a Dios: el pensamiento de Santa Tere

sa, «Ephemerides Carmeliticae», 21 (1970) 305- 367, también en 
ÁLVAREZ-CASTELLANO, Teresa de Jesús enséñanos a orar, Burgos 
1981,81-86.

ÁLVAREZ. T., Thérése de jésus (Avila), DS XV, 611-658.
ÁLVAREZ T.-CASTELLANO J., Nel segreto del Castello. IL Cammino 

della preghiera in Santa Teresa d'Avila, Firenze 1982.
ÁLVAREZ T.-CASTELLANO ]., Teresa de Jesús, enseñanos a orar, Burgos 

1981.
ÁLVAREZ T.-DOMINGO F., Inquieta y Andariega. La aventura de Tere

sa de Jesús, Burgosl 981.
ÁLVAREZ T.-MAS A., Castillo Interior. Edición facsímil y crítica, Burgos 

1990.
AMBROSIO DE MONTESINO, Epístolas y evangelios por todo el año 

con sus doctrinas y sermones, Toledo 1512.
ANDRÉS MARTÍN M., La religiosidad de los privilegiados: Santa Teresa 

y el erasmismo, en Actas del Congreso Internacional Teresiano, I, 
Salamanca 1982, 169-195.

ANDRÉS MARTÍN M., La teología española en el siglo XVI, II vols., 
Madrid 1976.

ANDRÉS MARTÍN M., Los Recogidos. Nueva visión de la mística Espa
ñola (1500-1700), Madrid 1976.

ANGULO IÑIGUEZ Juan de Borgoña, Madrid 1954.
ANTONIO DE SAN JOAQUÍN, Año teresiano, XII vols., Madrid 1733.
ARIES P. Y DUBY G., Historia de la vida privada. La comunidad, el 

estado y la familia en los siglos XVI y XVIII, T.V, Madrid 1991.
ARINTERO GONZÁLEZ J., Unidad y grados de la vida espiritual según 

las « Moradas» de Santa Teresa, Salamanca 1923.
ARIZ, P. FRAY LUIS, Historia de las grandezas de la ciudad de Ávila, 

Ávila 1978.
ASPE, MARÍA PAZ, El cambio de rumbo de la espiritualidad españo

la a mediados del siglo XVI, en Homenaje a Pedro Sainz Rodrí
guez.

ASTIGARRAGA J.L., Introducción, en Escolias del P. Jerónimo Cracián



476

a la vida de Santa Teresa compuesta por el P. Ribera, «Monumenta 
Histórica Carmeli Teresiani, Fontes selecti» 3 (1982).

ASTIGARRAGA, JUAN LUIS, Las cartas de Santa Teresa a Jerónimo 
Gradan, Roma 1978.

AUCLAIR M., La vie de saintee Thérése d'Avila. La dame errante de 
Dieu, París 1950.

AUCLAIR, MARCEELE, Nelle maní di Dio sulla scie di Teresa d'Avila, 
Roma 1 986

BAIER W., Ludolphe de Saxe, en DS. IX, 1136 ss.
BAIER W., Untersuchungen zu den Passionsbetrachtungen in 'der Vita 

Christi' des Ludolfvon Sachen, III vols. «Analecta Cartusiana» 1977.
BALLESTRERO, A; ÁLVAREZ T., Teresia a lesu, Doctrina, Estudios doc

trinales, Torino 1982.
BARSOTTI D., Santa Teresa di Gesü e ¡I suo taporto con Cristo, «Rivista 

di ascética e mística», 7 (1982) 118-151.
BATAILLON M., Erasmo y España. Estudios sobre la historia espiritual 

del siglo XVI, Méjico 19652.
BAUDRY J., La place du Saint-Esprit dans la spiritualité de Thérése 

d'Avila, «Carmel» 23 (1975) 59-82.
BAUDRY J., Le souvenir continué! de l'Ami, «Carmel», 24 (1980) 56-57.
BAUDRY J., Thérése d'Avila contre la recherche du vide mental, «Car

mel» 3 (1978) 205-268.
BAXANDALL M., Pintura y vida cotidiana en el Renacimiento. Arte y 

experiencia en el Quattrocento, Barcelona 1980.
BELMONTE DÍAZ, JOSÉ, La ciudad de Ávila. Estudio histórico, Ávila 

1986.
BENNASSAR, BARTOLOMÉ, Historia de los españoles, 2 vols, Barcelo

na 1989.
BERNABÉ DE PALMA, Via spiritus, o de la perfección espiritual del ani

ma, Salamanca 1541.
BERNARDINO DE LAREDO, Subida del Monte Sión, en Místicos Fran

ciscanos Españoles, II, Madrid 1948, 25-442.
BLASUCCI, A. Images et contemplaron, DS, VII, 1472-1490.
BLÁZQUEZ PÉREZ R., La Iglesia en la experiencia mística y en la histo

ria, en Actas del Congreso Internacional Teresiano, II, Salamanca 
1982, 899-927.

BODENST M.L, The Vita Christi of Ludulfus the Cartusian, Washington 
1944.

BONAVENTURE L., Psicología e vida mística, Petrópolis-Brasil 1975.
BOUDOT R, L'antropologie de Thérése d'Avila, «Teresianum», (1983) 

39-46.
BOYCE, PHILIP Within you He dwelss. Rediscovering S. Teresa's Inte

rior Castle, Darlington 1984.



I

477

símbolo teresiano. La metamorfosis del 
una teología sim-

BOYER, LOUIS, Figures mystiques fémenines, París 1989.
BRIANDET, VIVETTE ET P. L'aventure intérieure avec Thérése d'Avila, 

París 1989.
CAÑIZARES LLOVERA, A. Teología de la predicación en el siglo XVI 

español: «de sacra ratione concionandi», «Rev. Espir. de Teología», 
48 (1988) 15-51.

CAPRIOLI M., Col Cristo di Teresa, Firenze 1982.
CARO BAROJA ]., Las formas complejas de la vida religiosa, (siglos XVI 

y XVII) Madrid 1978.
CARROLL, EAMON St. Teresa of Jesús and the Humanity of Jesús 

Christ, «Carmel in de the world» 24 (1985), 188-206.
CASANOVA J., Humanidad de Cristo y vida espiritual: magisterio de 

Santa Teresa, Roma 1975, (Texto policopiado).
CASANOVA J., La experiencia de Dios en Santa Teresa, «La obra máxi

ma» 56 (1977) 13-17.
CASTELLANO J., Balance de estudios doctrinales. IV Centenario, 

«Monte Carmelo» 90 (1982) 64-85.
CASTELLANO J., Cristo imagen y camino del hombre nuevo, «Semina- 

rium» 21 (1981) 700-721; el mismo artículo está publicado en 
«Rev. de Teo. Espiritual» 26 (1982) 251-269.

CASTELLANO J., «Divino e umano insieme». II Cristo di Santa Teresa.
CASTELLANO J., Espiritualidad teresiana. Rasgos y vivencias, en Intro

ducción a la lectura de Santa Teresa, Madrid 1978, 105-201.
CASTELLANO J., Guiones de doctrina teresiana. Sobre grandes temas 

de espiritualidad, Valencia 1981.
CASTELLANO J., L'ispirazione bíblica del «Castello Interiore di Santa 

Teresa di Gesü», 117-131.
CASTELLANO J., Lectura de un

gusano de seda en mariposica como ejemplo de 
bólica, «Rev. de Espir.» 41 (1982) 531-566.

CASTELLANO J., Presencia de Santa Teresa de Jesús en la teología y en 
la espiritualidad actual, «Ephemerides Carmeliticae», 33 (1982) 
181-232.

CASTRO A., Teresa la Santa y otros ensayos, Madrid 1982.
CASTRO S., Cristología teresiana y nueva espiritualidad, «Surge» 40 

(1982) 276-293.
CASTRO S., Cristología teresiana, Madrid 1978.
CASTRO S., Jesucristo y su misterio, «Rev. de Espir.», 41 (1982), 137-1 56.
CASTRO S., La experiencia de Cristo, centro estructurador de 'Las 

Moradas', en Actas del Congreso Internacional Teresiano, II, Sala
manca 1983, 927-944.

CASTRO S., Ser cristiano según Santa Teresa. Teología y espiritualidad, 
Madrid 19852.



478

CASTRO S., Teología teresiana del mundo, «Rev. de Espir.» 40 (1981) 
381-405.

CASTRO, AMÉRICO, De la edad conflictiva, Madrid 1976.
CASTRO, AMÉRICO, Teresa la Santa. Oración y los separatismos, 

Madrid- Barcelona 1972.
CASTRO, SEGUNDINO, Jesucristo en la mística de Teresa y Juan de la 

Cruz, en «Teresianum» 41 (1990) 349-380.
CELESTINO DE JESÚS, Diapositivas «Teresa de Jesús», Madrid 1962.
CIPRIANO DE VALERA, Los dos tratados del Papa i de la Misa. Escri

tos por Cipriano de Valera, y por el publicados primero el a. de 
1558, luego el a de 1599; i ahora fielmente reimpresos» (sin pié, 
1851).

COBARRUVIAS S. Tesoro de la Lengua Castellana o Española, Madrid- 
Mexico 1 984.

COLOMINA TORNER J., La santidad cristiana según Santa Teresa, 
«Teología espiritual» 26 (1982) 211-227.

COMAS A. Introducción a las Obras de Santa Teresa, Barcelona 1961.
COMAS A., Espirituales, letrados y confesores en Santa Teresa de Jesús, 

en Homenaje a Jaime Vicens Vives, II, Barcelona 1967, 85-99.
CORREAS G., Vocabulario de refranes y frases proverbiales, Reedición 

Madrid 1992.
CREIXELL J., San Ignacio de Loyola. Estudio crítico y documentado de 

los hechos Ignacianos relacionados con Monserrat, Manresa y Bar
celona, Barcelona 1922.

CRISÓGONO DE JESÚS, Doctrina de Santa Teresa. Ávila 1940.
CRISÓGONO DE JESÚS, La escuela mística carmelitana, Madrid-Ávila 

1930.
CUEVAS GARCÍA C., El significante alegórico en el «Castillo» teresiano, 

«Letras de Deusto» 24 (1982) 77-99.
CUSTODIO VEGA A., La poesía de Santa Teresa, Madrid 1 975.
CHIAPPINI, GAETANO, Figure e simboli nel linguaggio místico de 

Teresa di Avila, «le Moradas del Castillo Interior», Genova 1987.
DE LA PRESENTATION, A. Etude sur le Cháteau intérieur de Sainte 

Thérese de Jesús, París 1922.
DEFOURNEAUX M., La vida cotidiana en la España del Siglo de Oro, 

Barcelona 1983.
DENEUVILLE D., Santa Teresa de Jesús y la mujer, Barcelona 1966.
DÍAZ, E.O. Homenaje literario a la gloriosa Doctora Santa Teresa de 

Jesús, en el tercer centenario de su beatificación, Madrid 1914.
DIEGO DE YEPES, Vida, virtudes y milagros de la bienaventurada Vir

gen Teresa de Jesús, Madrid 1587.
DIEGO SÁNCHEZ M., Bibliografía del centenario teresiano, «Teresianum», 

34 (1983) 355-451.



479

DOBHAN U., Gott-Mensch-Welt in der Sicht Teresas von Avila, Frank- 
furt/Mein,1978.

DOBHAN U., Teresa de Jesús y la emancipación de la mujer, en Actas 
del Congreso Internacional Teresiano, I, Salamanca 1982, 121-136.

DOMÍNGUEZ REBOIRAS F., «El amor vivo de Dios». Apuntes para una 
teología de la gracia desde los escritos de Santa Teresa de Jesús, 
«Compostellanum» 15 (1970) y 19 (1974).

DONAZAR A., La cierva vulnerada, Vitoria 1982.
DONAZAR A., Meditaciones teresianas, Barcelona 1957.
DONAZAR, A., Santa Teresa de Ávila, signo de revolución, en «Rev. 

de Espir.» 29 (1 970) 454-461.
EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS, El monte y el castillo. La vida de la 

gracia en Santa Teresa y San Juan de la Cruz. Avila 1987.
EFREN DE LA MADRE DE DIOS, La Santísima Trinidad, sol del mensaje 

teresiano, «Estudios trinitarios», 13 (1979) 255-265.
EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS, Doctrina y vivencia de Santa Teresa 

sobre el misterio de la Santísima Trinidad, «Rev. de Espir.», 22 
(1963) 756-772.

EFRÉN-STEGGINK, Santa Teresa y su tiempo, III vols., Salamanca 1982.
EFRÉN-STEGGINK., Tiempo y vicia de Santa Teresa, Madrid 1968-.
EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS, La vida de la gracia en Santa Teresa y 

San Juan de la Cruz, Ávila 1987.
EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS, Teresa de Jesús y Juan de la Cruz. Sis

tematizaciones de la vida espiritual cristiana, en «Monte Carmelo» 
97 (1989), 285-314.

ECIDO AURORA, La configuración alegórica del «Castillo Interior», 
«Boletín del Museo e Instituto Camón Aznar», 10 (1982) 69-93.

ECIDO T., El linaje judeoconverso de Santa Teresa, Madrid 1 986.
EGIDO T., Libro de las Fundaciones, en Introducción a la lectura de 

Santa Teresa, Madrid 1978, 241-268.
EGIDO T., Presencia de la religiosidad popular en Santa Teresa, en 

Actas del Congreso Internacional Teresiano, I, 197-227.
EGIDO T., Santa Teresa y su condición de mujer, «Surge» 40 (1982), 

255-275.
EGIDO, T., Las claves de la reforma y la contrarreforma (1517-1648), 

Barcelona 1991.
ENRIQUE DEL SAGRADO C., Doctrina y vivencia de Santa Teresa 

sobre el misterio de Cristo, «Rev. de Espir.» 22 (1963) 773-81 2.
ERASMO, El Enchiridión o Manual del caballero cristiano, Madrid 1971.
ERMANNO DEL SS. S, Le settime mansioni, en Santa Teresa maestra di 

orazione, Roma1963, 221-242.
ERMANNO DEL SS. S., / gradi della preghiera mística teresiana, «Ephe- 

merides Carmeliticae», 13 (1963)*.



el siglo de oro, (2

480

ETCHEGOYEN GASTÓN, L'Amour divin. Essaí sur les sources de Saín- 
te Thérése, Bordeaux-Paris 1923.

EULOGIO DE S. ). DE LA C., Principios teológicos fundamentales en la 
doctrina teresiana, «Rev. de Espir.», 87-89 (1963).

FACI, R.A., Gracias de la gracia, virtudes y doctrinas de N. Santa 
Madre Teresa de Jesús, gloriosa reformadora y gloria singular del 
Carmelo, que para aumento de su gran devoción, publica y consa
gra a los sagrados Lavios de la misma Doctora Mystica de la Igle
sia, Zaragoza 1757.

FANFANl A., II Greco e Teresa d'Avila, Milán 1986.
FERNÁNDEZ ÁLVAREZ, M. La sociedad española en

vols), Madrid 1 989.
FIDELE DE ROS, Un inspirateur de Sainte Thérése, le frére Bernardin de 

Laredo, París 1948.
FIDELE DE ROS, Un Madre de Sainte Thérése, Le Pére Franqois d'Osu- 

na, París 1 936.
FLORISOONE M., Estética de Santa Teresa, «Rev. de Espir.» 87-89 

(1963) 482-488.
FLORISOONE M., Estétique et mystique d'aprés sainte Thérése d'Avila 

et saint Jean de la Croix, París 1956.
FORTUNATO DE J. S., Doctrina teresiana del amor de Dios, «Rev. de 

Espir.» 22 (1963) 609-636.
FORTUNATO DE J. S., Pecado mortal y contemplación. Solución tere

siana a un conflicto, «Rev. Espir.» 22 (1963), 736-755.
FORTUNATO DE JESUS S. Images et contemplation, dans l'école car- 

mélitaine, DS, Vil, 1490-1503.
FRANCISCO DE RIBERA, La vida de la Madre Teresa de Jesús, fundadora 

de las Descalcas y Descalzos Carmelitas, compuesta por el P. Doctor, 
de la Compañía de Jesús, y repartida en cinco libros. Salamanca 1590.

FRAY JUAN DE LOS ÁNGELES, Manual de vida Perfecta, en Místicos 
franciscanos, III, Madrid 1949, 479-630.

FRAY LUIS DE LEÓN, Carta-dedicatoria a la Madre Priora Ana de Jesús 
y religiosas Carmelitas Descalzas del Monasterio de Madrid, en, 
Obras completas castellanas, Madrid 19593.

FRAY LUIS DE SAN JOSÉ, Concordancias de las obras y escritos de 
Santa Teresa de Jesús, Burgos 19823.

FRAY PEDRO DE LA VEGA, Vida de N. Señor Jesucristo, de su Santísi
ma Madre y de los otros santos según el orden de sus fiestas, Zara
goza 1521.

GABRIEL DE JESÚS, Santa Teresa, la Santa del pueblo, Madrid 1922.
GABRIELE DI S. M. M. La mística teresiana, Firenze 1935.
GABRIELE DI S. M. M. Santa Teresa di Gesú maestra di vita spirituale, 

Milán 1 935.



481

GABRIELE DI S. M. M., Realizzazioni. L'inhabitaziones divina in S. 
Teresa di Gesu, * Vita Carmelitana» , 6 (1943) 26-45.

GALILEA, SEGUNDO, El futuro de nuestro pasado. Los místicos espa
ñoles desde América Latina, Madrid 1985.

GARCÍA DE LA CONCFIA V., El arte literario de Santa Teresa, Barcelo
na 1978.

GARCÍA DE LA CONCHA V., Mística, estética y arte literario en Teresa 
de Jesús, en, Actas del Congreso Internacional Teresiano, II, Sala
manca 1982, 459-478.

GARCÍA EVANGELISTA A., La experiencia mística de la inhabitación, 
«Archivo teológico granadino», 16 (1953) 63-326.

GARCÍA ORDÁS A.M., La persona divina en la espiritualidad de Santa 
Teresa, Roma 1967.

GARCÍA ORDÁS A.M., La vita trinitaria nella spiritualitá di S. Teresa, 
«Rivista di vita Spirituale», 23 (1968) 538-557.

GARCIA ORDÁS A.M., Expresión cristiana de la afectividad, «Rev. de 
Espir.» 31 (1972) 183-197.

GARCÍA V1LLOSLADA R., San Ignacio de Loyola. Nueva biografía, 
Madrid 1986.

GARRIDO J.C., Experiencia de la vida sobrenatural en la vida teresia- 
na, Burgos 1 969.

GARRIDO J.C., Experiencia teresiana de la vida de la gracia, «Monte 
Carmelo» 75 (1967) 344-391.

CARROSA RESINA, A. Teresa de Jesús y Juan de la Cruz. Dos maestros 
de la lengua, dos estilos literarios, en «Monte Carmelo» 97 (1989), 
253-284.

GIMÉNEZ DUQUE B., Ensayos teresianos, Madrid 1957.
GIMÉNEZ DUQUE B., Miscelánea teresiana, Ávila 1972.
GIMÉNEZ DUQUE B., Teología de la mística, Madrid 1963.
GIMÉNEZ DUQUE, B. El espíritu Apostólico de Santa Teresa, Bilbao 

1963.
GIMÉNEZ DUQUE, B. En torno a Santa Teresa, Ávila 1964.
GIMÉNEZ DUQUE, B. Guía teresiana, Madrid 1981.
GIMÉNEZ DUQUE, B. La escuela sacerdotal de Ávila del siglo XVI, 

Madrid 1981.
GIMÉNEZ DUQUE, B., Notas de la espiritualidad teresiana, en Home

naje a Pedro Saínz Rodríguez, I, 1 51-165.
GIMÉNEZ SALAS M., Santa Teresa de Jesús: Bibliografía fundamental, 

«Cuadernos bibliográficos» 6 (1962) Madrid ,C.S.I.C.
GIOVANNA DELLA CROCE, L'esperienza di Dio in Teresa d'Avila, 

«Vita contemplativa» 14 (1978) 452-575.
GIOVANNA DELLA CROCE, S. Teresa d'Avila e la Passione di Cristo, 

«Fonte Vive» ,16(1 970) 22-38.



482

« Rev. de

GÓMEZ MORENO, MANUEL Catálogo monumental de la Provincia 
de Ávila, Institución Gran Duque de Alba, 1983.

GONZÁLEZ DÁVILA, GIL Teatro eclesiástico de la Iglesia apostólica 
de Ávila y vidas de sus hombres ilustres, Ávila 1981 (facsímil del 
original de 1640-1650).

GONZÁLEZ DE CARDEDAL O., Realidad y experiencia de Dios en 
Santa Teresa: Contenidos específicos de esa experiencia teologal, 
en Actas del Congreso Internacional Teresiano, II, Salamanca 1982, 
835-881.

GONZÁLEZ F. CORDERO F., La teología espiritual de Santa Teresa de 
Jesús, reacción contra el dualismo neoplatónico, «Rev. Española de 
Teología.» 30(1970) 3-38.

GONZÁLEZ, SERGIO, La mística clásica española, Bogotá 1955.
GONZÁLEZ GONZÁLEZ, N. El monasterio de la Encarnación, II vols, 

Ávila 1976.
GRACIÁN J.z Diálogos sobre la muerte de la Madre Teresa de Jesús, 

Burgos 1913.
GRACIÁN J., Escolias del P. Jerónimo Gracián a la vida de Santa Teresa 

compuesta por el P. Ribera, «Monumenta Histórica Carmeli Tere- 
siani, Fontes selecti» 3 (1982).

GRACIÁN J., Peregrinación de Anastasio, Barcelona,! 966.
GUTIÉRREZ RUEDA, LAURA Iconografía de Santa Teresa,

Espir.» , 23 (1964).
HATZFELD H., Estudios literarios sobre mística española, Madrid 

19682.
HERNANDO DE TALAVERA, Breve y muy provechosa doctrina que 

debe saber todo cristiano, Granada 1496.
HERRÁIZ M., Introducción a las Moradas de Santa Teresa, Valencia 

1981.
HERRÁIZ M., La oración, experiencia liberadora. Espiritualidad de la 

liberación y experiencia mística teresiana. México 1987-Salaman- 
ca 1989.

HERRÁIZ M., Teresa de Jesús, testigo y maestra de oración, Madrid 
1987.

HERRÁIZ M., Biblia y espiritualidad teresiana, «Monte Carmelo» 88 
(1980)307-334.

HERRÁIZ M., Dios en la historia del hombre, «Rev. de Espir.» 41 
(1982),123-136.

HERRÁIZ M., Donación de Dios y compromiso del hombre en la raíz 
de la palabra y experiencia de Teresa de Jesús, «Teresianum» 33 
(1982) 331-360.

HERRÁIZ M., Introducción a «Camino de Perfección» de Teresa de 
Jesús, Valencia 1981.



483

HERRÁIZ M., Introducción al libro de la «Vida» de Santa Teresa, Valen
cia 1982.

HERRÁIZ M., La oración, historia de amistad, Madrid 1985.
HERRÁIZ M., Santa Teresa. Maestra de espirituales, Madrid 1984.
HERRÁIZ M., Sólo Dios basta. Claves de la espiritualidad teresiana, 

Madrid 1981-'.
HERRÁIZ M., Teresa de Jesús, maestra de experiencia, «Monte Carme

lo», 88 (1980) 269-304.
HOORNAERT R., Sainte Thérése d'Avila. Sa vie et ce qu'il faut avoir lu 

de ses écrits, B ruges 1951.
HOORNAERT R., Sainte Thérése ecrivain: son milieu, ses facultés, son 

oeuvre, Lille-Bruges 1922.
HOWE,E.IZABETH T., Mystical Imagery. S. Teresa de Jesús and S. Juan 

de la Cruz, New York-Paris 1 988.
HUERCA, ÁLVARO, El dialogo con Dios en la literatura mística espa

ñola, en Homenaje a Pedro Sainz Rodríguez, IV, 45-64.
HUERCA, ÁLVARO, La vida cristiana en los siglos XV y XVI, en Histo

ria de la Espiritualidad, T.ll, Barcelona 1969.
HUGUENIN, MARIE JOSEPH, L'expérience de la miséricorde divine 

chez Teresa d' Avila. Essai di synthése, París 1991.
IBÁÑEZ PÉREZ, ALBERTO C. Burgos y los borgaleses en el siglo XVI, 

Burgos 1990.
IPARRAGUIRRE I, DALMASES C., San Ignacio de Loyola, Obras Com

pletas, Madrid 1982.
ISABEL DE STO. DOMINGO, Libro de Cartas de la VM. Isabel de Sto. 

Domingo y otras religiosas. Archivo del Monasterio de San José de 
Zaragoza.

ISABEL DE STO. DOMINGO, Relación inédita de Isabel de Santo 
Domingo conservada en el Monasterio de Carmelitas Descalzas de 
San José de Zaragoza.

JUAN DE ÁVILA, Avisos y Reglas cristianas sobre aquel verso de 
David: 'Audi, filia', Madrid 1965.

JUAN DE ÁVILA, Epistolario Espiritual, Madrid 1962.
JUAN DE LA CRUZ, Vida y Obras completas de S. Juan de la Cruz, 

Madrid 19645.
JUAN DE LA CRUZ, Obras completas, Burgos 1982.
JUAN DE PADILLA, El retablo de la Vida de Cristo, Sevilla 1 500.
JUAN DE VALDÉS, Diálogo de la doctrina cristiana, Méjico 1964.
JUBERÍAS F., Cuía para la lectura de « Las Moradas» de Santa Teresa 

de Jesús, Madrid 1985.
JULIÁN DE ÁVILA, Vida de Santa Teresa de Jesús, Madrid 1 881.
LA FUENTE, VICENTE DE, Casas y recuerdos de Santa Teresa en Espa

ña: Manual del viajero devoto para visitarla, Madrid 1883.



484

LAPADU-HARGUES F., Images et imagerie de piété, DS, Vil, 1519- 
1529.

LAZARO CARRETER F., La literatura como fenómeno comunicativo, en 
«Estudios de lingüística», Barcelona 1980.

LEAL CARRILLO D., La Humanidad de Cristo en Santa Teresa, «Natura
leza y gracia», 28 (1980) 69-205.

LEONARD A., Expérience spirituelle, DS. IV, 2004-2026.
LEPEE M., Báñez et Sainte Thérése, Paris 1947.
LEPEE M., Le réalisme chrétien chez Sainte Thérése d'Avila, Paris 1947.
LONGPRE E., Eucharistie et expérience mystique, DS., 1V, 1 586- 1621.
LÓPEZ DÍAZ OTAZU, ANA M-, Amor y libertad en Teresa de Jesús, 

Madrid 1986.
LÓPEZ DÍAZ-OTAZU ANA M'!, La experiencia de fe en Santa Teresa, 

«Studium Legionense», 23 (1982) 9-52.
LUDOLFO DE SAJONIA, «Vita Domini nostri Jesu Christi ex quator 

evangeliis», Estrasburgo 1474, traducida por AMBROSIO MONTE
SINO en 1503.

LLAMAS E., «Santa Teresa de Jesús y la Inquisición española», Madrid 
1972.

LLAMAS E., Santa Teresa de Jesús y la religiosidad popular, «Rev. de 
Espir.», 40 (1981) 215-252.

LLAMAS E., Teresa de Jesús y los alumbrados. Hacia una revisión del 
«alumbradismo español del siglo XVI, en Actas del Congreso Inter
nacional Teresiano, I, Salamanca 1982, 137-167.

LLAMAS E., Teresa de Jesús y su encuentro con Cristo: una constante 
en su biografía, «Religión y cultura», 26 (1980) 791 - 819.

MADARIAGA S., Mujeres españolas, Madrid 1972.
MANO NI GIANCARLO G., Espressioni letterarie dell'insegnamento di 

Santa Teresa de Avila, Modena 1955.
MARIE EUGENE DE L'ENFANT J., Quiero ver a Dios. Síntesis de la 

espiritualidad a través de 'Las Moradas' de Santa Teresa, Vitoria- 
Madrid 19692.

MARQUEZ A., Los alumbrados, orígenes y filosofía 1525-1559, Madrid 
1972.

MÁRQUEZ VILLANUEVA F., El símil del Castillo Interior: sentido y 
génesis, en, Actas del Congreso Internacional Teresiano, II, Sala
manca 1982, 495-522.

MARRANZINI A., // Cristo di teresa d'Avila, «La Civiltá Cattolica», 133 
(1982)326-341.

MARTÍN DE JESÚS MARÍA, El concepto de alma humana en las «Mora
das» deSanta Teresa, «Rev. de Espir.» 1 (1942) 203-214.

MARTÍN DEL BLANCO M., Hacia una teología existencia! de la gracia 
y del pecado en S. Teresa, «Teología espiritual» 21 (1977) 185-209.



485

«Nova et vetera» (Zamora),

MARTÍN DEL BLANCO M., Locuciones místicas en Santa Teresa de 
Jesús, «Monte Carmelo» 78 (1970) 234-364.

MARTÍN DEL BLANCO M., Los fenómenos extraordinarios en Sta. 
Teresa, «Ephemerides Carmeliticae», 33 (1982) 361-409.

MARTÍN DEL BLANCO M., Mística y humanismo en Santa Teresa de 
Jesús, «Monte Carmelo» 89 (1981) 465-483.

MARTÍN VELASCO, JUAN DE DIOS, «Búscame en ti-Búscate en mí». 
La correlación entre el descubrimiento del hombre y descubrimien
to de Dios en Santa Teresa, en Actas del Congreso Internacional 
Teresiano, Salamanca 1982, 809-835.

MARTÍNEZ B., Cuando sólo Dios no basta,
25 (1988) 97-129.

MARTÍNEZ-BURGOS, PALMA, Idolos e imágenes. La controversia del 
arte religioso en el siglo XVI español, Valladolid 1990.

MAURY BUENDÍA M., Puntos clave en la interpretación teológica de la 
experiencia teresiana de la gracia, «Monte Carmelo» 40 (1987) 283-302.

MAYER, A.L. Historia de la pintura española, Madrid 1947.
MENENDEZ PELAYO, Historia de los heterodoxos españoles, II vols. 

Madrid 19864.
MENÉNDEZ PIDAL R., El estilo de Santa Teresa, en La lengua de Cris

tóbal Colón, Madrid 19786.
MEREDITH, A., St Ignatius oí Loyola and St. Teresa oí Avila, «Mount 

Carmel», 38 (1990) 13-19.
MIQUEL, P. Cuite des images, DS, Vil, 1503-1519.
MOIOLI G., Mística cristiana, NDS,931-943.
MOLINIÉ-BERTRAND, ANNIE, Se marier en Castille au XVI siécle, 

París 1981, 233- 245.
MOLTMANN Mística de Cristo en Teresa de Ávila y en Martin Lote

ro, «Rev. de Espir», 42 (1983) 459-478.
MOREL-FATIO A., Les lectores de Sainte Thérese, «Bulletin Hispani- 

que», 10 (1908) 17-67.
MORIONES, ILDEFONSO, Teresa de Jesús: ¿Fundadora o reformado

ra?, en «Teresianum» 41 (1990) 669-684.
MURILLO, JUAN JESÚS, La comunidad en Teresa de Jesús, Vitoria 1982
Ma DE LA PRESENTACIÓN, A El Castillo Interior de Santa Teresa de 

Jesús, Valencia 1929.
N. GONZÁLEZ Y A. DE LA CRUZ, El monasterio de la Encarnación, 

Ávila 1978.
OESCHSLIN L., L'intuition mystique de Sainte Thérese, París 1946.
ORTEGA G., La Eucaristía, ahora y siempre con Santa Teresa de Jesús 

al fondo, «Monte Carmelo» 89 (1981) 509-517.
ORTIZ A., La Inquisición autoriza la lectura de la Biblia en lengua vul

gar, en Discursos inaugurales, Zaragoza 1969, 10-51.



Iglesia

486

OSUNA F., Ley de amor santo, en Místicos franciscanos españoles, 1, 
Madrid 1948, 221-700.

OSUNA F., Segunda parte del libro llamado Abecedario espiritual, 
Sevilla 1530.

OSUNA F., Tercera parte del libro llamado Abecedario espiritual, 
Madrid 1972; edición presentada por ANDRES MARTIN M.

PABLO MAROTO D., Dinámica de la oración. Acercamiento del oran
te moderno a Santa Teresa de Jesús, Madrid 1973.

PABLO MAROTO D., Introducción a la lectura de Santa Teresa, Madrid 
1978.

PABLO MAROTO D., La Teología en España desde 1850 a 1936, en 
Historia de la Teología española, II, Madrid 1987.

PABLO MAROTO D., Santa Teresa de Jesús. Doctora para una 
en crisis, Burgos 1981.

PABLO MAROTO D., Historia de la espiritualidad cristiana, Mardid 1990.
PARDO, ENRIQUE JORGE, Estudios teresianos, Santander 1964.
PARDO, ENRIQUE JORGE, Las visitas a Ávila de San Francisco de Bor- 

ja, «Manresa» 23 (1951) 195-210.
PELLISON N., Les noms divins dans l'ceuvre de sainte Thérése, en Etu- 

des sur sainte Thérése, París 1968, 57-185.
PESCH, R., Antropología, SM., I, Barcelona 1972, 272-285.
PINEL Y MONROY, MARIA, Retablo de Carmelitas, Madrid 1981.
POLI T., «Recogimiento», «Recogerse» en Santa Teresa de Jesús (1560- 

1577), «Monte Carmelo», 88 (1980) 501-529.
POLI T., Recogimiento, recogerse en Santa Teresa de Jesús (1560- 

1577), «Monte Carmelo» 88 (1980) 501-529.
POULAIN A., Des gráces d'oraison. Traité de Théologie Mystique, París 

1931.
POVEDA ARIÑO, J. M. Teresa de Jesús y Juan de la Cruz. Afinidades y 

contrastes de dos personalidades, en «Monte Carmelo» 97 (1989), 
231-252.

POYTREY J., El Paraíso teresiano o el alma en su séptima morada, 
«Rev. de Teo. Espiritual» 21 (1977) 373-384.

POYTREY J., Vocabulario de Santa Teresa, Salamanca-Madrid 1983.
PRADOS MUÑOZ, MANUEL, Santa Teresa de Jesús y la Compañía de 

Jesús, «Manresa» 54 (1982) 75-78.
PRIETO, JUAN MIGUEL, Los orígenes de la alegoría del Castillo Tere

siano, «Teresianum» 42 (1991) 585-608.
QUERALT A. Y RU1Z J., M., S. Teresa d'Avila e S. Ignazio di Loiola. 

Due spiritualitá a confronto, Roma 1982.
RAYEZ, A. Imagerie et dévotion, DS, Vil, 1 529-1 535.
RENAULT E., Le Christ dans la vie de St. Thérése d'Avila, «Carmel» 

Venasque 1 (1976) 34-45.



487

RENAULT E., Ste. Thérése d'Avila et l'expérience mystique, París 1970.
RENAULT E., Thérése d'Avila et TEucharisde, «Vives Flammes» 124 

(1980) 93-99.
RENAULT E., Thérése d'Avila. Aux sources d'eau vive, lectures du Nou- 

veau Testament, París 1978.
RENAULT E., Thérése d'Avila. Le désert et la manne. Lecture de 

l'Ancien Testament, París 1979.
RENAULT E., María nella vita e nel pensiero di S.T. d'Avila, en «Rivista 

di vita spirituale», 43 (1989) 255-279.
RICARD R., Le symbolisme du «Cahateau interieur» chez Sainte Théré

se, «Bulletin Hispanique», 67 (1965) 27-41.
RIDRUEJO, DIONISIO, Castilla la vieja: Ávila, Barcelona 1981.
RIESCO TERRERO, ANGEL, Diccionario de abreviaturas hispanas de 

los siglos XIII al XVIII, Salamanca 1983.
RODRÍGUEZ I., Autores espirituales españoles, en Repertorio de Histo

ria de las Ciencias Eclesiásticas, III, Salamanca 1971.
RODRÍGUEZ L. Cristo en el centro del alma según San Agustín y Santa 

Teresa, «Rev. de Espir.» 37 (1964), 171 ss.
RODRÍGUEZ MOÑINO, A., Silva de romances (Zaragoza 1550-1551), 

Zaragoza 1970.
RODRÍGUEZ SAN PEDRO, L. E. Libros y lecturas de Don Alonso Sán

chez de Cepeda, «Salmanticensis» 34 (1987) 169-188.
ROF CARBALLO J., La estructura del alma humana según Santa Teresa, 

«Rev. de Espir.» 87-22 (1963) 413-431.
ROS GARCÍA S., Los estudios teresianos: Panorama de actualidad y 

perspectivas de tratamiento, «Teresianum» 38 (1987) 175-176.
ROS GARCÍA, S., Mística y nueva era de la humanidad: legitimación 

cultural de la mística, en «Teresianum», 40 (1989), 551-572
ROSSI R., Teresa d'Avila, Roma 1984.
RUANO DE LA IGLESIA, L. Teresa de Jesús y Juan de la Cruz. ¿Dos 

conceptos de Dios, del mundo, del hombre?, en «Monte Carmelo» 
97 (1989), 315-376.

RUIZ A., La correspondencia de Cracián con Santa Teresa vista desde 
el epistolario teresiano, 91 «Monte Carmelo», (1983) 311-360.

RUIZ AYUCAR, E., El municipio de Ávila ante la fundación de San 
José, Ávila 1982.

SÁINZ RODRÍGUEZ P., Introducción a la Historia de la Literatura místi
ca en España, Madrid 1927. Reeditado en Madrid 1984.

SAN AGUSTÍN, Las meditaciones, soliloquio e manual del bienaventu
rado sant Agustín, Valladolid 1515.

SÁNCHEZ ALBORNOZ Y OTROS, Ávila. El alma andariega, Madrid 
1981.

SANCHEZ, EMILIO, Santa Teresa de Jesús y la eucaristía, Ávila 1926.



488

SANGNIEUX JOEL, Santa Teresa y los libros, en Actas del Congreso 
Internacional Teresiano, II, Salamanca 1983, 747-764.

SCHMIDT M. Miroir, DS, X, 1290-1303.
SEGUNDO DE JESÚS, Doctrina teresiana del amor al prójimo, «Rev. de 

Espir.», 22 (1963) 637-667.
SEROUET P., 'Clanes', Quelques breves additions de la main du Pére 

Jéróme Gratien a la prendere biographie de Thérése d'Avila., Car
mel de Lavel 1988.

SILVA CARLOS H.C., Experiencia orante em Santa Teresa de Jesús, Lis
boa 1986.

SILVERIO DE SANTA TERESA, Procesos de beatificación de Santa Tere
sa de Jesús, Burgos 1934-1935.

SILVERIO DE SANTA TERESA, Obras de Santa Teresa de Jesús, Burgos 
19302, (edición manual).

SILVERIO DE SANTA TERESA, Obras del P. Jerónimo Cracián de la 
Madre de Dios, Burgos 1934-1935, III vols. BMC, vols. XV-XVIL

SILVERIO DE SANTA TERESA, Vida de Santa Teresa de Jesús, V vols. 
Burgos 1935- 1937.

SIMEÓN DE LA S. FAMILIA, Bibliografía del doctorado teresiano, 
«Ephemerides Carmeliticae», 22 (1971) 399-494.

SOBRINO CHOMÓN, TOMÁS, «Ávila» en Dice, de H3 Eclesiástica de 
España, I, 156- 162, Madrid 1972.

STEGGINK OTGER, Experiencia y realismo en Santa Teresa y San Juan 
de la Cruz, Madrid 1974.

STEIN EDITH, // Castello dell'anima. Riflessioni sul Castello Interiore 
de Sta. Teresa, Firenze 1981.

STOLZ, A. Theologie der Mystik, Regensburg 1936.
TABERNA, MARIANO, Vivencias teológicas de Santa Teresa de Jesús, 

Ávila 1983.
TAÑI, GIOVANNI, // Castello Interiore di Santa Teresa d'Avila. Un 

interpretazione simbólica, Cinisello Balsanno 1991.
TONNELIER, C., Sur la route pascale di Jésus avec sainte Thérése 

d'Avila, París 1984.
TOURON DEL PIE E., Escatología anticipativa y proyectiva en « Mora

das» . Un ensayo de escatología mística teresiana, «Rev. de Espir.», 
41(1982)567-599.

TRUEMAN DICKEN, E.W., The imagery of the Interior Castle and its 
implicationes, «Ephemerides Carmeliticae» 21 (1970) 198-218.

URBANO, LUIS, Las analogías predilectas de Santa Teresa de Jesús, 
Madrid-Valencia 1924.

VALENTE, JOSÉ ÁNGEL, La piedra y el centro, Madrid 1983
VALENTÍN DE LA CRUZ, Santa Teresa en Burgos. Historia de la última 

fundación, Burgos 1982.



489

VALLEJO GUSTAVO, Fray Luis de León. Su ambiente. Su doctrina espi
ritual. Huellas de Santa Teresa, Roma 1959.

VÁZQUEZ FERNÁNDEZ A., Las 'Moradas del Castillo Interior' como 
proceso de individuación, en Actas del Congreso Internacional 
Teresiano, Salamanca 1982, 1075-1121.

VEGA GARCÍA LUENGOS G., La dimensión literaria de Santa Teresa, 
en Teresa de Jesús, mujer, cristiana, maestra, 13, Madrid 1982, 93- 
121.

VERGOTE A., Una mirada psicológica sobre la mística de Teresa de 
Ávila, en Actas del Congreso Internacional Teresiano, II, Salamanca 
1982, 883-896.

VICENTE RODRÍGUEZ J„ Castillo Interior o Las Moradas, en Introduc
ción a la lectura de Santa Teresa, Madrid 1978, 311-371.

WALSH, W. THOMAS, Santa Teresa de Ávila, Madrid 1960.
WATT N., Estudio sobre el lenguaje de Santa Teresa de Jesús, memoria 

presentada en la Faculta de Filología de la Complutense de 
Madrid., Madrid 1984, (Texto policopiado).

WATT N., ¿Vulgarización intencionada en Santa Teresa? Estudio com
parativo de las dos redacciones de Camino de Perfección, «Monte 
Carmelo» , 92 (1984), 319-346.

WELCH, JOHN, Spiritual Pilgrims. Cari Jung and Teresa of Avila, New 
York 1982.





ÍNDICE

Págs.

491

9
11
19
21
23
26
26
34
48
48
52
54
54
56
63
64
66
80
83
87
89
91

Presentación

Prólogo  

Abreviaturas
Fuentes 
CAPÍTULO I. INTRODUCCIÓN

1. Teresa de Jesús, la escritora
A. Los condicionamientos de la mujer escritora Teresa de Jesús
B. El estilo teológico de Santa Teresa

2. El libro de las «Moradas»
A. Génesis del libro: estructura autobiográfica
B. Finalidad y plan del libro
C. Estructura simbólica de «Moradas»

a. Qué entendemos por «símbolo»
b. Los símbolos en «Moradas»

3. Las «séptimas moradas» 
A. Justificación de una metodología prospectiva
B. El símbolo del matrimonio espiritual
C. Carácter espurio de la «Relación 38»
D. El matrimonio espiritual y la mística

CAPÍTULO II. LAS «SÉPTIMAS» EN EL MANUSCRITO ORIGINAL

1. El autógrafo de las séptimas moradas
2. El autógrafo ante los teólogos: primeras reacciones



Págs.

492

149
150
150
151

131
134
134
136
138
143
146
146

120
120
124
125
127

91
93
94
96
96
97
98
100
103
104
108
109
110
110
111
113
114
116
119

A. Manuscrito de Córdoba de Jerónimo Gracián
a. La comprensión ontológica del alma
b. El problema del conocimiento
c. La estructura del alma
d. Las enmiendas al capítulo segundo de las «séptimas» .
e. Reflexión final sobre las enmiendas de Gracián

B. Opinión del P. Rodrigo Alvarez
C. La frustrada edición de Francisco de Ribera
D. Fray Luis de León ante las «séptimas moradas»

a. La edición príncipe 
b. La certidumbre de la gracia
c. Apología de Fray Luis
d. Biografía inconclusa 

3. El autógrafo ante la Inquisición: la gran crítica
A. Historia de las acusaciones contra los libros
B. Análisis de las acusaciones doctrinales

a. Acusaciones implícitas a las séptimas moradas
b. Acusaciones doctrinales explícitas sobre las 7M
c. Resumen de las acusaciones doctrinales explícitas ....

4. El texto: Análisis de la estructura teológica de séptimas 
moradas
A. Núcleos teológicos del capítulo 1 de las «séptimas»
B. Núcleos teológicos del capítulo 2 de las «séptimas»
C. Núcleos teológicos del capítulo 3 de las «séptimas»
D. Núcleos teológicos del capítulo 4 de las «séptimas»

CAPÍTULO III. «ENTENDER Y EXPERIMENTAR» O «ENTENDER 
LA EXPERIENCIA»

1. Las mediaciones creadas como objeto de conocimiento....
A. La capacidad innata en el hombre para entender
B. El conocimiento desde lo creado
C. Conocimiento del mundo
D. El conocimiento desde el hombre y la Humanidad de Cristo.

2. La persona humana en el acto de conocer
A. Conoce «toda» la persona

3. Los varios tipos de conocimiento subyacentes en las sépti
mas moradas: por fe, entendimiento y experiencia  
A. Conocimiento por fe

a. La fe como adhesión a la verdad revelada
b. El dinamismo de la fe



Págs.

177
1.

».
4.

493

2.
3.

153
155
157
158
159
159
161
162
165
167
167
168

180
181
185
188
191
195
196
198
204
209
214
215
216
218
218
222
229

169
172
174

235
238

c. La fe y las potencias del alma
B. El conocimiento por el entendimiento
C. Conocimiento por experiencia

a. Presupuestos de la experiencia
b. Características de la experiencia
c. Fe y experiencia
d. La experiencia como «ver» y «probar»
e. Experiencia y conocimiento desde las entrañas
f. Experiencia y continuidad
g. La «experiencia» don de Dios y tarea del hombre
h. Verificación de la experiencia

D. El conocimiento por visión imaginaria e intelectual 
a. Unidad entre las dos formas de visión, imaginaria e in

telectual 
b. Diferencias entre las dos formas de visión
c. La base de las visiones: clave hermenéutica

CAPÍTULO IV. PRESENCIA Y EXPERIENCIA DE DIOS, UNO Y 
TRINO  

Evolución en el conocimiento por experiencia del misterio 
de la Santísima Trinidad
A. Visiones ocasionales del misterio de la Santísima Trinidad ..
B. Visiones continuadas del misterio de la Santísima Trinidad ..
C. Visiones de la Trinidad desde el Matrimonio Espiritual ...

La comunicación de Dios uno y trino  

Presencia de Dios uno y trino en el centro del alma
A. Presencia de Dios en el «justo»
B. Presencia de Dios en el alma que no está en gracia....
C. Presencia de Dios uno y trino en el alma en gracia ....
D. Dios está en el alma por «presencia, potencia y esencia

La pneumatología teresiana en las séptimas moradas ....
A. El problema de los nombres de Dios
B. Las operaciones «ad extra» de la Trinidad
C. La misión del Espíritu Santo en el matrimonio espiritual.

a. El Espíritu Santo y el «auxilio general» 
b. El Espíritu Santo «medianero» en el amor
c. El Espíritu Santo y Cristo  

CAPÍTULO V. LA RELACIÓN CON CRISTO EN EL MATRIMO
NIO ESPIRITUAL

1. La relación de Cristo con la persona humana



Págs.

257

2.

3.

4.

353
5.

357

494

239
242
242
244
245
246
248
252
253
256

259
262
263
267
271
282
287

292
293
293
298
302
305
307
310
313
317
334
335
342
345
348

C.
D.
E.
F.

A. La relación yo-tú de la persona humana con Cristo
B. Relación dinámica

a. Cristo «visita» a Teresa 
b. Cristo está «cabe» ella
c. Cristo está «en» ella
d. Teresa «está en» Cristo  
Relación dialógica  
Relación matrimonial con Cristo Esposo  
Relación de mutua donación  
Relación simétrica y asimétrica

G. Textos escriturísticos que fundamentan la relación de Cris
to con la persona

H. La relación dialéctica de Cristo con la persona humana:
estructura fundante de la teología teresiana  

La Sacratísima Humanidad de Cristo en Teresa de Jesús....
A. La sacratísima Humanidad y Cristo resucitado
B. La sacratísima Humanidad y las dos naturalezas de Cristo ..
C. Sacratísima Humanidad y Divinidad de Cristo
D. La sacratísima Humanidad y el Santísimo Sacramento ...
E. La específica presencia de Cristo en el matrimonio espiritual. 

Connotación histórica a la relación entre la persona huma
na y Cristo
A. Iconografía y teología teresiana

a. Polémica sobre las imágenes de culto en el siglo XVI .
b. La piedad popular y el culto a las imágenes
c. Imágenes y pinturas en la biografía teresiana
d. El pensamiento teresiano respecto a las imágenes

B. La imagen, camino del encuentro con Cristo
a. Visualización de la imagen
b. De la imagen plástica a la imagen viva
c. De la imagen viva al encargo de imágenes plásticas ..

Teología de la relación histórica hombre-Cristo
A. La imagen se imprime y esculpe
B. Cristo queda esculpido en el alma
C. El hombre se ve a sí mismo en el espejo que es Cristo ...
D. El hombre: imagen plástica esculpida en Cristo
E. El hombre creado a imagen de las tres Personas y la Hu

manidad 
La teología paulina de la imagen y su influencia en Santa 
Teresa



1

Págs.

363
1.

366

367

371
2.

3.

426

438

444

495

384
385
388
394
399

401
401
404
408
409
410
411
416
419

429
430

449
453
465
471
491
497

CAPÍTULO VI. LA PERSONA HUMANA EN EL TÉRMINO DEL 
CAMINO ESPIRITUAL  

La «disposición» del hombre y su espiritualización como 
interpretación cristiana del proceso existencial
A. La disposición como cooperación del hombre en la relación 

dialéctica con Cristo en Dios trino
B. El proceso de espiritualización desde la concepción del 

hombre en alma, cuerpo, y espíritu

La raíz del problema antropológico en Santa Teresa: el cen
tro del alma
A. El centro del alma
B. El centro del alma, los «recogidos» y el simbolismo
C. La unión con Dios en el centro del alma en las 7M

El «status» final del hombre en Cristo
A. El aspecto ético del matrimonio espiritual: La transforma

ción del hombre
a. Qué son los «efectos»
b. Los «efectos y señales» y las virtudes
c. Efectos y finalidad
d. Efectos y verificación

B. Aspecto cristológico: Cristo vive en la persona humana ..
a. El símbolo de la «mariposa» como muerte del deseo ..
b. Vive en ella Cristo
c. Modalidad de la presencia de Cristo vivo
d. Experiencia de Cristo vivo que reproduce la vivida por 

los apóstoles
C. El problema final del hombre: la configuración con Cristo 

por la praxis
a. La configuración del hombre con Cristo Crucificado ..
b. La diaconía como razón de ser del matrimonio espiri

tual
c. La praxis por el prójimo y la relación dialéctica con 

Cristo
d. Marta y María o la superación de los dualismos en la 

diaconía
Síntesis final  
Conclusión  
Bibliografía  
índice  
Láminas





LÁMINAS



i



499

r_________4\:^4^ ^iíTÍsÍ

J *u -

í*^*W^
j^MtóiínÁi

Página autógrafa del matrimonio espiritual.

W^ 
>’■''■< <ta

UvüF'

fc^¿> ÍAíA*> 
r-t, #'\ *Í TJ’/ "J ~^v4»ycn^

cí-^' c^»>

Wbr^^yí'v

*í^'éí^!f*y’^^?'^¿'
ulívw^Arfr T^ifr^^^^'y^f

SÁ
JV xr. 
^?',°
rne>

W V<

- -



r |

ji

!

500

I

I I

’i

¡¡
li

I

«La Virgen de la Condesa». Monasterio de San José. Avila.

>—

|!



501

«Cristo de los Lindos Ojos». Monasterio de San José. Avila.



I

!

502

¡

1 1 '■

Ii

«Cristo de la Buena Muerte». Carmelitas Descalzas. Toledo.



503

I

•á
1

| SVNT 
PLAGA 
¡S'IA.Í
MEDIO

I' MANVyí 
! FVARV¡

«Cristo de la Pasión». Carmelitas Descalzas. Burgos.

plaga;
T9SVIN i 
|©M_O F.
(>RV< >V<I 
1MI.ÍG1 l| 
ISA IMEIH



!

=í

i





In


