
Iba

DIPUTACION PROVINCIAL DE ÁVILA 
INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA

RUPTURAS
Y CONTINUIDADES HISTÓRICAS:
EL EJEMPLO DE LA BASÍLICA DE SAN VICENTE DE ÁVILA, 

SIGLOS XII-XVII

Félix A. Ferrer García



r

f

Diputad1nAvila
INSTITUCION

GBAN DUQUE DE ALBA

»E|
itl»







Cbu 26.54 fMGo.

Félix A. Ferrer García

2009

RUPTURAS
Y CONTINUIDADES 

HISTÓRICAS:

INSTITUCION
GRAN DUQUE DE ALBA

^^deÁvila

EL EJEMPLO DE LA BASÍLICA DE SAN VICENTE 
DE ÁVILA, SIGLOS XI l-XVII

/F GRA^x
V?/ r V



I

Dibujo cubierta.
Autor: José Antonio Elvira.

I.S.B.N: 978-84-96433-77-9
Depósito Legal: AV-08-2009
Imprime: Miján, Industrias Gráficas Abulenses



Para mi mujer, Isabel, 
y mis hijos Marta, Pablo y Laura.

Sé humilde, Ávila pobre; llora y cesa 
de perseguir tu gloria que no muere.

Que nadie diga ya que no le pesa 

a tus severos muros el desvelo 
o el dolor de los tuyos no le hiere: 

Fugitiva del tiempo, toca el suelo

Jacinto Herrero





ÍNDICE

PRESENTACIÓN  7

INTRODUCCIÓN 9

55

5

109
111
135

19
27
33

39
41

Capítulo II
IN ILL/S DIEBUS..., ABELA CONFUGIUNT.
Un acercamiento a los mártires en su momento histórico  
La llegada de los jóvenes mártires, in Hispaniis civitate Abula passio 
sanctorum Vicentii, Sabinae et Christetae

Segunda Parte
LAS CAMPAÑAS CONSTRUCTIVAS Y LAS REMODELACIONES INTERIORES

Primera Parte
JUNCTI MARTIRIBUS, JUGITER GAUDIA / VINCENTII TENEAT, MUÑERA VOX 

PIA: / SABINA RECINAT COELINA LITERA, / CHISTETES BONA DETHERA.
UNOS SANTOS PARA UNA CIUDAD

Capítulo I
«LOS CUERPOS DESTOS SANTOS SON Y EN ÁVILA...»: LOS LÍMITES
DE LA SANTIDAD ABULENSE 
Discursos sobre la santidad abulense 
Simulación y realidad de la santidad 

Capítulo III
LA ABUNDANCIA CONSTRUCTIVA, LOS ESPACIOS ARQUITECTÓNICOS
Y LAS IMÁGENES ECLESIÁSTICAS
La repoblación románica: clerici vero habeant mores militum
La cripta de la Soterrada



333

373

391

423

EPÍLOGO 435

SELECCIÓN BIBLIOGRÁFICA 441

6

153
185

227
235
245
255
267

275
285
301

381
383

Capítulo V
LA ORGANIZACIÓN INTERNA, LA ACTUACIÓN EXTERIOR Y
EL DOMINIO ECLESIÁSTICO EN LA EDAD MEDIA  
Bienes raíces y donaciones en el obispado de Ávila  
El dominio urbano: los censos enfitéuticos en Ávila  
Los contratos enfitéuticos y los paisajes agrarios en la Tierra de Ávila y sus 
sexmos  
Otros ingresos de la basílica: diezmos y privilegios, limosnas y rentas 
molineras

Tercera Parte
LA ESTRUCTURA ECONÓMICA Y LOS AJUSTES EXTERIORES

Los ábsides, el presbiterio, el crucero y las naves. Reparaciones, compras y 
mantenimiento de la basílica (Edad Media y siglo XVI)  
Los siglos XVII y XVIII y las definiciones barrocas 

Capítulo IV
LAS IMÁGENES DEL CENOTAFIO ...................

Las imágenes de Dios y el mensaje medieval
El martirio de los cuerpos, el judío y la serpiente  
El santo y la muerte 
Una tumba y un baldaquino en la basílica abulense

Capítulo VI
EL ESPLENDOR DEL SIGLO XVI Y LA CONTINUIDAD CRÍTICA DEL 
HIERRO: ASPECTOS ECONÓMICOS, JURÍDICOS, FESTIVOS Y 
LITÚRGICOS
Jura, perjura, secretum proderenti
Las formas de propiedad de la tierra, la apropiación del excedente agrario 
y el aprovechamiento económico de la iglesia parroquial de San Vicente 
en los siglos XVI y XVII  
La organización urbana de Ávila a través de los «feteosines» en la Edad 
Moderna 



PRESENTACIÓN

Refiriéndose a Ávila, Miguel de Unamuno y otros autores se ocuparon en 
el pasado siglo de poner de relieve algunas de las cualidades y ciertos anacronis
mos de sus habitantes y espacios. Jorge Santayana, José Cutiérrez-Solana, Marcial 
José Bayo, Henri de Montherland, Miguel Delibes, José Luis L. Aranguren y José 
Jiménez Lozano, entre otros, nos han ofrecido, desde su óptica literaria, visiones 
y perspectivas distintas, que han llegado a caracterizar la singularidad de nuestra 
ciudad como un conjunto urbano rodeado de muros eclesiásticos. Así lo compen
diaba también Enrique Larreta: «Ávila es una ciudad inverosímil..., más que una 
ciudad es un ancho castillo henchido de iglesias». Y es que la presencia de nu
merosos templos románicos en el entorno exterior de la muralla ha suscitado con 
frecuencia el interés de estos escritores por el valor histórico y la calidad artística 
de estos recintos.

De ese conjunto monumental, deteriorado o en parte perdido por el peso 
de los siglos, aún se puede contemplar la basílica románica de los Santos Mártires 
Vicente, Sabina y Cristeta, de cuya armonía y equilibrada belleza se han ocupado 
ya, en ocasiones diversas, otras publicaciones.

Ahora, la Institución Gran Duque de Alba, auspiciada por la Diputación Pro
vincial de Ávila, saca a luz una nueva obra de investigación que intenta aunar 
los diversos aspectos que orlan la historia de este templo abulense colmado de 
tradiciones más o menos legendarias y de todos reconocido por sus méritos arqui
tectónicos y la riqueza de su iconografía.

Durante varios años el doctor, historiador y profesor Félix A. Ferrer García, 
miembro de número de la Institución abulense, ha estudiado, con pasión y rigu
rosa objetividad historiográfica, una abundante documentación sobre el tema; ha 
recorrido el entorno basilical y penetrado en las profundidades del templo, para 
ofrecernos una visión integral de todos sus avalares históricos.

Estructura su obra en tres grandes bloques temáticos. En uno, aborda la na
rración hagiográfica sobre los tres hermanos mártires; en otro, describe los objetos 
artísticos, litúrgicos y cotidianos que sus clérigos y otros comitentes recogían y 
patrocinaban con destino al culto del recinto; y en el último analiza los aspectos

7



8

Agustín González González, 
Presidente de la Diputación de Avila

económicos referentes a los feligreses y a las circunstancias y al devenir del con
torno urbano y rural de la diócesis y de la ciudad, profundamente marcada, sin 
duda, por su cerco amurallado.

De este modo, con una loable circunspección, queda netamente ensalzada 
la identidad y la función catalizadora del templo a lo largo de un dilatado proceso 
histórico, que va desde el recuerdo del hecho martirial acaecido en la Híspanla 
tardorromana, hasta la eclosión de la espiritualidad y estética barrocas trece siglos 
después, pasando por el tamiz de la cultura hispanovisigótica, la repoblación me
dieval de la ciudad y de la provincia y las etapas de esplendor de las centurias XV 
y XVI.

Aunque en distintos momentos de esa historia la iglesia ha sufrido alguna que 
otra restauración perfectista, el libro nos sumerge en un pasado remoto y en unas 
escenografías marcadas por su situación privilegiada en el recinto amurallado, 
por su condición basilical y por unas abundantes fuentes documentales, que, en 
un alarde de buen hacer, han permitido al autor adentrarse en ellas e ¡luminar 
para ilustración del lector los entresijos de unos complejos universos arquitectó
nicos, escultóricos, hagiográficos, jurídicos y económicos. Lo que es de ponderar 
y agradecer.

Y no menos de eso mismo, de agradecer, es el nuevo esfuerzo mostrado así, 
junto al autor de esa obra, por la Institución Gran Duque de Alba para dar a cono
cer, con este exhaustivo estudio monográfico, los secretos de otro de los edificios 
emblemáticos y de tanta relevancia artística e histórica de nuestra ciudad.



INTRODUCCIÓN

Desde su tierna juventud y temprana muerte no podían sospechar los herma
nos Vicente, Sabina y Cristeta la eclosión de una arquitectura en esencia románi
ca, la multiplicidad de leyendas urbanas y relatos hagiográficos que su martirio iba 
a arrastrar, mucho menos la acumulación de libros y textos que sobre el entorno 
basilical y sobre las propias imágenes santas se añadirían en los últimos años. Así 
que cuando hacia el año 1997 propuse al Dr. Carmelo Luis López la realización 
de esta Tesis Doctoral, una especie de marea bibliográfica pesaba sobre una labor 
académica que, no obstante, había ya emprendido en los últimos años de mis 
estudios de Geografía e Historia en la universidad de Salamanca. Circulaban por 
Ávila algunos estudios monográficos sobre la iglesia parroquial de los mártires 
Vicente, Sabina y Cristeta, las obras de Hernández Callejo y Repullés y Vargas, 
el libro panegírico de Alfín Estévez, los viejos textos de Antonio de Cianea, Luis 
Ariz y Bartolomé Fernández Valencia, las numerosas referencias localizadas en los 
historiadores decimonónicos como Martín Carramolino y Ballesteros, algunos más 
recientes de Gómez-Moreno, Goldschmidt, Mayoral, Grande, Heras y Ruiz-Ayúcar, 
por no citar otros que estaban a punto de salir a la luz, bien desde la imprenta, 
bien desde las distintas universidades españolas. Parecía estar todo dicho y escrito 
sobre la basílica de San Vicente. Ejemplares resultaban los estudios de Gutiérrez 
Robledo sobre la arquitectura románica y la restauración monumental del siglo 
XIX y de Vila da Vila sobre iconografía. Se esperaban, por otra parte, algunas tesis 
a punto de ser concluidas, las de Feduchi y Rico Camps. Una especie de avalan
cha de rumores, no exenta de veracidad, llegaba a mis oídos. Una historiadora 
alemana llevaba años realizando un preciso estudio sobre el mismo tema, un 
diplomado norteamericano insistía sobre idéntico asunto. Así que me pregun
taba cuál era el licenciado, erudito o aficionado a las historias que no estuviera 
trabajando sobre las tresque coronas y sus resultados históricos y artísticos. Re
conoceré que algunas dudas acerca de la viabilidad del proyecto académico me 
asaltaron. Afortunadamente, la insistencia de algunos profesores y amigos como 
Ángel Barrios y Carmelo Luis abrían algunas puertas investigadoras. Por otra parte, 
esas vacilaciones se iban despejando con el paso del tiempo. Aunque la historia 
de San Vicente supuestamente ya estaba escrita, ciertas ausencias investigadoras,

9



10

I

numerosas iteraciones sobre el mismo contenido y algunas proclamaciones erudi
tas que ignoraban una perspectiva diacrónica permitían adentrarse en un mundo 
más complejo de lo que aparentemente pareciera ser. Así pues, dos opciones se 
planteaban. Una, la de ordenar los datos ya conocidos y encuadrarlos en un con
texto histórico preciso, el de la historia abulense. Otra, la de proponer a partir de 
una abundante documentación una investigación que tenía que palpar variados 
y a veces contradictorios apartados: la hagiografía, la toponomástica, el desarrollo 
constructivo y ornamental, la adecuación de los espacios litúrgicos y, por último, 
la evolución económica de la iglesia parroquial, su incidencia sobre los entornos 
urbano y rural desde la Edad Media al siglo XVII, la organización interna de los 
clérigos y las visiones sobre el más allá que la propia basílica iba desarrollando.

La finalidad del trabajo era el conocimiento detallado de toda una secuen
cia de hechos históricos, noticias legendarias y restos arqueológicos y artísticos, 
a veces constantemente demudados, transformados y manipulados por parte de 
ciertos sectores abulenses, más interesados en resaltar la consideración de Ávila 
como tierra de santos y cantos, ciudad caballeresca en silencio permanente, indo
lente ante las novedades y perpetuadora de tópicos ajenos a una realidad histórica 
que, poco a poco, iba sobrepasando a los propios vecinos, un lugar común difícil 
de erradicar, el de una ciudad, escribía Jiménez Lozano, «tan de iglesia y rezo, o de 
tanta armadura, caballería y nobleza, que es mortalmente aburrida y está mortal
mente muerta, o al menos atacada de una tan profunda acedía provinciana, que 
nada ha podido remediar» (Ávila, 1988). La escasa versatilidad de los sucesos ya 
escritos, la manifiesta tendencia a repetir unas viejas historias que se enfocaban 
y dirigían más a los lectores devotos y a los turistas que rápidamente visitaban la 
ciudad incidía en un proyecto de investigación que superara los temas tradicio
nalmente tratados.

Aunque la documentación sobre la basílica de San Vicente es muy abundan
te, era necesario marcar meridianamente una línea de investigación, una tenden
cia interpretativa y un resultado final. En primer lugar, las fuentes no hablaban de 
los santos. En la ciudad de Teresa de Jesús era preciso deslindar los límites de los 
santos abulenses, su impacto sobre la sociedad y su utilización política y litúrgica. 
Este era el planteamiento del primer capítulo cuando consideré que la populari
zación de unos santos en la heroica ciudad de los caballeros medievales, sosteni
dos y reactualizados en los siglos XVI y XVII, imponía una nueva visión sobre la 
santidad de Vicente, Sabina y Cristeta. Su martirio (y las consecuencias) suponía 
una segunda etapa en esta Tesis, englobando su proceso jurídico en el mundo 
tardorromano, en las persecuciones desatadas por Diocleciano y en la ausencia 
no demasiado sorprendente del primer obispo de la diócesis abulense, el hereje 
Prisciliano. Repetitivamente, los cronistas e historiadores abulenses escribían 
acerca de ese martirio, con tres actores principales (los mártires) y otros de reparto 
que poco a poco ganaban un papel estelar en las sucesiones historiográfica y ha- 
giográfica. Daciano, los sayones y el propio judío se iban convirtiendo en firmes 
candidatos para un papel protagonista en las sinopsis de Juan de Marieta, B. Fer
nández Valencia, Luis Pacheco de Espinosa, J. Tello Martínez y algunos guionistas



anónimos. La atracción fantástica, a la manera de los efectos teatrales, estaba 
servida por la enorme serpiente, el ofidio que simbólicamente repercutirá en 
la construcción de la basílica medieval. Sin embargo, una leyenda no surge de la 
nada. La búsqueda de unas fuentes que al menos indicaran la pervivencia de un 
culto, la identidad de unos personajes y su identificación con un locus concreto 
implicaba la enumeración de pasionarios, martiriologios, legendarios, devociona
rios, cantorales y santorales que mencionaran, aunque de pasada, a los mártires 
abulenses.

Procedentes de la Alta Edad Media, los relatos hagiográficos serán asumidos 
por los clérigos a partir del siglo XII coincidiendo con la construcción de la basí
lica románica, un edificio que, por otra parte, actuará tanto en la trama urbana 
como en la vida cotidiana de los abulenses, al menos de ciertos sectores de ve
cinos vinculados al tradicional «linaje de San Vicente», representado desde los 
momentos repobladores por el alcalde del rey Esteban Domingo. Pero hay más, 
la función evidentemente funeraria que la basílica y su entorno ejercen sobre el 
espacio más emblemático de la ciudad, el Coso y sus alrededores, la ansiedad por 
convertir un recuerdo martirial en un lugar con un cúmulo de leyendas que, en 
gran medida, giraban sobre los cuerpos inanimados, la posesión o no de reliquias 
y la transformación de las liturgias antiguas en otras nuevas más acordes con las 
nuevas centurias góticas. Era obligado así plantear el papel que las reliquias ju
gaban en las sociedades preindustriales, considerando su juego transformador, 
teológico, literario y artístico en la Edad Media e insistiendo en un rasgo peculiar 
de la hagiografía peninsular: la exaltación de las reliquias y, por tanto, de una 
manera determinada de entender la santidad a partir del estallido hagiográfico del 
Barroco. Paralelamente a la redacción de algún capítulo, desde el obispado de la 
ciudad se transmitían difusas noticias acerca de la llegada final de los recuerdos 
óseos de los mártires Vicente, Sabina y Cristeta. Cuando penetraron en la basílica, 
sólo quedaba destacar el juego de toma y daca en torno a los restos santos, o no 
tan investidos de santidad como en un principio se pudiera pensar. La percepción 
de un confuso traslado de los huesos de los tres hermanos, junto a un interés 
personal por la hagiotoponimia, sirvió para iniciar la redacción de algunas líneas, 
también para recorrer algunos lugares relacionados con los múltiples «Vicentes» 
en la Península Ibérica y realizar otros itinerarios.

Una segunda parte de este libro está dedicada a resaltar algunos aspectos 
de la historia artística de la basílica, si bien entendiéndola de una forma especial. 
Con frecuencia se ha interpretado la iglesia de San Vicente como un edificio neta
mente románico que recoge tanto en su interior como fuera de los muros algunos 
de los más destacados ejemplos iconográficos de la segunda mitad del siglo XII 
y primeras décadas del siguiente. Para no caer en unos párrafos repetitivos de lo 
que ya se había planteado por otros autores, a veces de manera magistral, decidí 
abrir la investigación hacia el funcionamiento interno de la iglesia parroquial, la 
compra de variados enseres, litúrgicos unos, cotidianos otros, necesarios en cual
quier caso para mantener por parte de los clérigos no sólo un ritmo repetitivo en 
su trabajo, sino, además, para mostrar a las miradas de los feligreses y de algunos

11



12

ilustres visitantes todo un repertorio ornamental, litúrgico y hagiográfico que sim
bolizara para el exterior una determinada y optimizada imagen de la propia basí
lica. La cripta de la Soterraba, las naves, el crucero y el presbiterio, junto a otros 
espacios, se llenan progresivamente de altares y frontales, cuadros de pincel y tallas 
de madera, candelabros y lámparas; objetos que no se expresan únicamente en 
una materialidad procedente de la economía de la fábrica, en la disposición ofe
rente de los vecinos o en el cuidado de los clérigos, sino también en la progresiva 
adecuación de las capillas, altares y rincones diversos a las nuevas escenografías 
litúrgicas que van sucediéndose en el interior basilical. Similar planteamiento cabe 
con el cenotafio del mártir Vicente. No interesaba tanto su descripción formalista co
mo considerar el monumento funerario como un lazo de unión entre un relato 
martirial específico de la etapa visigoda y el mundo de la repoblación románica 
de finales del siglo XII, la imbricación de unos emblemas claramente definidos (los 
mártires, el judío, el pretor, la serpiente) con una ideología en imágenes a partir 
de la cultura caballeresca y eclesiástica del mismo periodo. El judío del martirio, si 
bien es el mismo personaje literario tanto en el siglo Vil como en el XII o en el XV, 
se modifica en su clarividencia para los abulenses que se adentraban en el recinto 
parroquial. Y lo mismo sucede con los propios mártires y el martirio, y sobre todo 
con un sentido cambiante de la muerte, circunstancia que explica el que se inscri
ba el fallecimiento del santo en un contexto más amplio, el del sentido del óbito en 
la práctica hagiográfica y en la literatura castellana medieval. Con la construcción 
de un baldaquino, casi coincidente en el tiempo con el reinado de los Reyes Cató
licos, se cierra un paréntesis y se abre una puerta al exterior de la basílica.

Interrupción que había estado marcada por la espiritualidad, por los con
tenidos hagiográficos y sus repercusiones artísticas. En el exterior de la iglesia de 
San Vicente, la materialidad más mundana era la única visible. En esta tercera 
parte del libro se escribe acerca de la organización económica de los clérigos, la 
formación permanente de un dominio eclesiástico, la sucesión de bulas papales y 
diplomas reales, los ingresos de los comunes y mayordomos de la fábrica a partir 
de los «feteosines», fundación de capellanías y rentas diversas, diferenciando a 
partir de los fondos documentales algunas etapas: el siglo XV por un lado, los siglos 
XVI y XVII por otro, sin olvidar algunos aspectos sobre la vida cotidiana del clero, 
sus nombres y sus cargos, las tensiones entre los mismos y las rivalidades parro
quiales en el seno de una ciudad dominada por el santo, el cura y la procesión. 
Los manuscritos de carácter jurídico, en ocasiones farragosos en sí mismos, parcos 
en los detalles más interesantes, abrían también el camino para recorrer la ciudad 
de Avila en los siglos XV, XVI y XVII, adentrándose en las callejas, adarves, plazas 
y cosos, y en el interior de algunas moradas de casas que permitían un acerca
miento a la historia urbana. Parecida situación se da con los paisajes agrarios, con 
las disfunciones creadas por los papeles firmados ante los escribanos públicos y la 
marcha económica, bastante accidentada en algunos periodos, de los territorios 
pertenecientes a la diócesis abulense en los mismos siglos. Renunciando conscien
temente a la enumeración y transcripción detalladas de las propiedades rurales y 
urbanas de la parroquial de los mártires, he optado en los dos últimos capítulos



por conectar en la medida de lo posible una documentación puramente localista 
con el complejo mundo de los contextos históricos más amplios, la historia minu
ciosa de unos clérigos con la más genérica de los vecinos abulenses.

Rupturas y continuidades históricas, evidentemente apreciadas en un tiempo 
largo, el que transcurre entre la formación de una leyenda y su plasmación en 
otros ámbitos. Las rupturas se muestran meridianamente. También los siguientes 
procesos. Cambian las formas devocionales, y asimismo los medios espirituales 
y materiales entre la tierra y el más allá puestos a disposición de los vecinos por 
parte de los eclesiásticos. En el plano económico los rompimientos son frecuentes, 
deteriorándose en algunos años la economía basilical por las inflaciones, las malas 
cosechas y otras calamidades, pero manteniendo cierta continuidad desde el siglo 
XV a partir de un dominio parroquial relativamente bien estructurado. Las conti
nuidades históricas, por otra parte, son más relevantes. El edificio basilical se sos
tiene, a veces permanentemente remozado, la titularidad del mártir coexiste con 
nuevas advocaciones, mientras que una especie de conciencia interna del cura y 
los beneficiados de la parroquia provoca que, a pesar del paso de los tiempos, se 
conserve una determinada imagen de la iglesia de los mártires, de su esplendor y 
su tinte mítico, su superioridad sobre otros enclaves parroquiales de la ciudad.

En forma de libro se presenta ahora, gracias a la Institución Gran Duque de 
Alba, la Tesis Doctoral que me ocupó durante varios años. Su defensa tuvo lugar el 
día dieciocho de febrero de 2005 en la Universidad Nacional de Educación a Dis
tancia, en el Centro Asociado de Ávila, dentro de las actividades del XXV Aniversa
rio de su fundación, obteniendo la calificación de «sobresaliente cum laude» por 
unanimidad. Dirigida por el Dr. D. Carmelo Luis López, el tribunal estuvo formado 
por los doctores D. Santiago Aguadé Nieto (Universidad de Alcalá de Henares), D. 
José M.a Mínguez Fernández (Salamanca), D. Félix Martínez Llórente (Valladolid), 
Dña. M.a Dolores Cabañas González (Alcalá de Henares) y D. Enrique Cantera 
Montenegro, decano de la Facultad de Historia de la U.N.E.D. Sus aportaciones 
han sido recogidas con esmero e interés*.

Un libro que, por otra parte, es deudor de las enseñanzas recibidas por parte 
de dos profesores muy vinculados a la universidad de Salamanca, fallecidos justo 
unos meses o semanas antes de defender públicamente mi Tesis Doctoral. Hace 
ya años, José-Luis Martín me dirigió la «tesina» o «Tesis de Grado» sobre El tema de

* Para esta publicación, por razones evidentes, se han aligerado y depurado algunos capítu
los, tratando de mantener cierta coherencia a partir de los mil quinientos folios iniciales de la Tesis. En 
este sentido, las referencias a fuentes documentales y bibliográficas las encontrará el lector en las notas 
a pie de página. Asimismo se han suprimido las transcripciones de algunos textos medievales y moder
nos. La mayor parte de la documentación consultada procede del Archivo de la Diócesis de Avila, Sec
ción San Vicente (ADAv. SV). En menor medida se han utilizado otros papeles del Archivo Parroquial 
de San Vicente (APSV, Casa Parroquial), Archivo Histórico Nacional (AHN), Biblioteca Nacional (BN), 
Archivo Histórico Provincial de Ávila (AHPAv) y Archivo Catedralicio de Avila (ACAv). Asimismo, en las 
citadas notas se localizarán las fuentes impresas, fundamentalmente editadas por la Institución Gran 
Duque de Alba en la Serie «Fuentes Históricas Abulenses». Un catálogo acerca de la documentación 
sobre la basílica abulense se podrá consultar en F. A. Ferrer García, «Fondos documentales para el 
estudio de la basílica de San Vicente de Ávila, siglos XIII-XVIII». Cuadernos Abulenses, en prensa.

13



14

la muerte en Castilla, siglos XII-XV, dentro del departamento de Historia Medieval. 
Tanto su sagacidad bibliográfica como su crítico sentido historiográfico hicieron 
que me volcara hacia ese complejo mundo de las «mentalidades», la cultura po
pular, los textos literarios, las religiosidades locales, en definitiva aquellas tradi
ciones que pesaban considerablemente en las sociedades medievales y, ¿por qué 
no?, también en las contemporáneas. Unas semanas más tarde, en las primeras 
semanas de 2005, con profunda tristeza se supo el fallecimiento no sólo de un gran 
profesor y medievalista, sino también de un amigo. Ángel Barrios, desde hacía 
años, era un verdadero modelo profesional de la enseñanza e investigación histo- 
riográficas. Sus conocimientos, sugerencias personales y planteamientos quedan 
presentes indirectamente en este trabajo.

Al margen de los posibles errores personales, las interpretaciones contradic
torias y algunas deficiencias, que algo habrá de todo esto a pesar de la aparente 
solidez de cualquier Tesis Doctoral, mi obligación es reconocer el compromiso 
que hacia algunas personas y numerosos amigos he adquirido a la hora de de
sarrollar esta obra. Como auténticos mártires, mi mujer, Isabel, y mis hijos, Mar
ta, Pablo y Laura, han aguantado los padecimientos personales y familiares que 
engendra cualquier estudio durante varios años sucesivos. A ellos van dedicadas 
estas páginas, acaso demasiadas, pero que están aquí para ser ojeadas y hojea
das si los apretados horarios y las múltiples obligaciones lo permiten. Su insistencia 
para que rápidamente concluyera la Tesis, para que no se alargara demasiado ni 
en los folios ni en los meses, se verá recompensada, se reconocerán en una iglesia 
ejemplar como la que ha centrado mi interés en los últimos años, también un una 
ciudad, Ávila, con la que mantenemos una contradictoria relación de amor-odio. 
Sin llegar seguramente a ese sopor que durante momentos producía la realización 
de la obra, tanto mis padres Agustín y Julia como mis hermanos Jesús, Pilar y David 
han colaborado para sacar adelante este proyecto de investigación, al igual que, 
más lúdicamente, algunos amigos me han alejado de las tensiones inquisidoras 
sobre los santos. Me refiero a Miguel Ángel Vasco, Dolores Blázquez, José Antonio 
Blázquez, Marisa Martín, Javier Martín y Nieves Jiménez con sus correspondien
tes hijos Álvaro, Ana y Alberto, María y Clara. Particularmente quiero agradecer a 
algunos profesores del IES «Isabel de Castilla» una inapreciable colaboración. 
Francisco Ruiz de Pablos ha realizado una magnífica traducción del himno Huc 
vos gratifice. Carmen Gómez Muñoz leyó con atención y cariño los capítulos 
dedicados al arte de la basílica, con acertadas sugerencias y puntualizaciones. 
Paloma Manjón Hueso realizó los análisis organolépticos y físico-químicos de las 
aguas soterradas de la cripta. Federico Gómez García, de la universidad de Valla- 
dolid, se encargó de algunos aspectos relacionados con la planimetría y desarro
llos logarítmicos de la misma iglesia. También José Antonio Elvira García, Jesús 
Bernabé Ruano y Pablo I. García Recio han aportado algunos interesantes detalles 
gráficos.

Al final, el resultado de un trabajo de investigación, aunque personal y nominal, 
alcanza el carácter de una obra colectiva. De gran ayuda ha sido también la con
cesión de una beca por parte de la Institución Gran Duque de Alba, dependiente



I

15

de la Diputación Provincial, centro destacado en fomentar los estudios abulenses 
con su director Carmelo Luis y su secretario Luis Carcinuño. Y asimismo la des
prendida colaboración del Centro Asociado de la U.N.E.D. de Avila, con Javier 
Bengoechea Peré como director. Los sacerdotes de San Vicente, Jesús Galán y 
Juan Comendio me abrieron las puertas de la casa parroquial y la basílica, con
vertida a veces en mi segunda residencia gracias al sacristán Miguel Angel García. 
También el equipo de archiveros del Diocesano de Ávila, formado por Justo Gar
cía, Bernardino Jiménez y Juan Carlos Redondo me facilitaron con celo cuanta 
documentación demandaba.

Por último, quiero expresar mi agradecimiento al Dr. Carmelo Luis López por 
su constante ánimo, su interés en el desarrollo de esta Tesis, su supervisión menu
da y concienzuda, los comentarios y, evidentemente, las mínimas discrepancias 
que enriquecen cualquier trabajo de investigación. Durante largas jornadas nos 
hemos encerrado en la lectura de un número interminable de folios sin que pare
ciera llegar un final esperado, aceptando tanto sus consejos como las sugerencias 
en nuevas líneas investigadoras. Gracias por todo. Sin embargo, los errores y las 
deficiencias caen bajo mi más directa responsabilidad.





Primera Parte
JUNCTI MARTYRIBUS, JUGITER GAUDIA 
VINCENTII TENEAT, MUÑERA VOX PIA: 

SABINA RECINAT COELINA LITERA, 
CHRISTETES BONA DETHERA.

UNOS SANTOS PARA UNA CIUDAD





r

Capítulo I
«LOS CUERPOS DESTOS SANTOS SON

Y EN ÁVILA...»:
LOS LÍMITES DE LA SANTIDAD ABULENSE





Un viaje aventurado de tres jóvenes hermanos, plagado de temores, sangre 
y virtudes, se plasmará en unos mundos materiales y simbólicos que mantendrán 
abiertas las expectativas de los abulenses a lo largo de varios siglos. Hermanos y 
personajes reales o imaginarios que, además de su propia historia, acumularán 
sobre las conciencias de los habitantes otras narraciones legendarias de variado 
signo: la conversión del judío, la milagrosa aparición de la Virgen, otra visión santa 
a un invidente lucense, la venganza de ultratumba de un abuelo, la llegada del 
cadáver de san Pedro del Barco, sanaciones espectaculares, visitas reales, juegos, 
violencias y liturgias diversas que servirán para consolidar la fábrica eclesiástica en 
un lugar estratégico. Tradiciones funerarias y simbolismos del más allá, creaciones 
arquitectónicas e imágenes de hombres y mujeres, figuras sagradas y seres anó
nimos circulan en el interior de la basílica. La institucionalización, es decir, la ofi
cialización de un discurso ficticio se centrará a partir de la Plena Edad Media, con 
el apoyo de los reyes, sus cumplimientos y sus prebendas, en la formación de un 
clero estable y medianamente próspero, el mantenimiento de algunas tradiciones 
locales y, finalmente, la aparición de una escenografía litúrgica de amplio espectro 
para sustentar durante décadas una imagen ideal del pasado, una implicación con 
el tiempo presente y unas esperanzas, a veces no muy fundadas, sobre un futuro 
incierto, pues las tensiones, como se verá, se extenderán desde el momento en 
que el cura y los beneficiados de San Vicente traten de hacer valer su función 
primordial frente a las demás instituciones urbanas.

Los clérigos no sólo cumplían con sus necesidades económicas, sociales y reli
giosas, sino que a partir del antiguo discurso martirial intentarán extender su actua
ción frente al papado, la monarquía, el concejo de Avila y campesinos, ciudadanos 
y feligreses dependientes jurídica y económicamente de la basílica. La nobleza 
abulense tendrá uno de sus puntos de referencia en la basílica de los mártires, 
acentuando el papel estratégico y la función militar de un espacio indispensable 
para la ciudad. Los reyes concederán privilegios, las redes económicas se amplia
rán tanto en el medio urbano como en el rural, mientras que se acopiarán bulas 
papales conferiendo numerosos perdones e indulgencias para las peregrinaciones, 
los actos de devoción y las limosnas. Los lazos exteriores con parroquias, mo
nasterios, conventos y cofradías serán ambivalentes, oscilando entre los acuerdos 
institucionales y los abundantes pleitos contra algunos establecimientos regulares.

21



22

II

1 ADAv. SV. Doc. 20 A. Libro Becerro de todas las dotaciones y aniuersarios de misas cantadas 
y recadas, vísperas, vigilias y responsos que en esta Insigne parrochia de Señor San Vicente, Santa Sabina 
y Santa Christeta, sus hermanas, se dicen en cada un año por los señores cura y beneficiados de ella, con 
la raqón de quién los fundó, con qué dote, sus empleos y el estado en que se hallan este año de 7658, 
lol. 556 v.

Desagravios y conexiones políticamente correctas serán también constantes entre 
el concejo y la basílica, mientras que, en un ámbito mucho más material, el ca
bildo catedralicio y el templo de los mártires corren dispuestos a formar, articular 
e institucionalizar sus dominios económicos. Ininterrumpidamente desde el siglo 
XII se incrementará la ascendencia parroquial gracias a su prestigio funerario y la 
variada reunión de narraciones fantásticas y acontecimientos extraordinarios. Sin 
llegar a la extensión y potencia económica de la catedral, la parroquia mostrará 
una vitalidad sorprendente, no exenta de problemas, que se traducirá en la suce
sión permanente, desde finales del siglo XV, de pleitos contra particulares, monas
terios y conventos. Algo habitual.

Dotaciones y mandas, capellanías y censos, arrendamientos y contratos jurí
dicos de dispar índole serán utilizados para realzar el crédito parroquial en un me
dio urbano cada vez más inestable y anacrónico desde los últimos años del siglo 
XVI. Pero algunos clérigos procurarán mantener la imagen que de sí misma tenía 
la basílica, es decir, la elaborada año tras año por los curas, los beneficiados y los 
feligreses más directamente relacionados con el control eclesiástico No sorpren
de entonces que sean los propios religiosos quienes preparen los más destacados 
discursos sobre las funciones de los mártires, su historia interna, una microhistoria 
convertida en modelo eclesiástico, los anhelos y la singularidad del propio tem
plo, aunque esto no quiera expresar que el trabajo historiográfico fuera realizado 
expresamente, pues -como señalaba el párroco José Miguel Pinto, a fines del siglo 
XVIII- «haviendo hallado en notable omisión por mis antecesores en que no se 
cuidase de escribir a continuación las cosas memorables de esta iglesia, deseoso 
de remediarlo de alguna manera, lleno de amor a mi querida patria (y ojalá lo 
hubieran tenido mis antecesores), mas como no naturales cuidaron poco, he pro
curado suplir este defecto en lo posible, pues cede en honra y veneración a este 
santo templo de San Vicente, Sauina y Christeta, hermanos mártires y patronos 
de Ávila, y desta milagrosa apostólica imagen de la santísima Virgen María con el 
título de la Soterrada...»'.

Frente a los demás ámbitos eclesiásticos, los curas párrocos de la basílica se 
entretienen en relanzar los hechos singulares de la iglesia, sobre todo en periodos 
críticos, de decadencia variada (económica, litúrgica, social) o de toma de deci
siones notorias. Esa singularidad, frente a la superficialidad o la escasa represen- 
tatividad de otras iglesias, será una constante en curas y beneficiados como Gil 
López, José de Villadiego Aceituno, Pablo Verdugo de la Cueva, Luis Vázquez, 
Juan de Nájera, Bartolomé Fernández Valencia, José Tello Martínez o el citado 
). Pinto. Repetidas más tarde esas noticias especiales (el martirio, la Soterraña, los 
santos reunidos, las relaciones con el poder, la propia espiritualidad, el ámbito 
litúrgico), escritores posteriores, historiadores y cronistas se limitarán en los siglos



23

2 «Respecto de Ávila trataron de llenar el vacío las crónicas del país, recogiendo sin duda 
varias tradiciones orales, pero mezclándolas con tal cúmulo de fábulas y leyendas, que es punto me
nos que imposible discernir lo seguro de lo incierto, lo recibido de lo forjado», QUADRADO, J. M.4, 
Recuerdos y bellezas de España. Salamanca, Ávila y Segovia, Barcelona, 1865 (Barcelona, 1979, 298).

XIX y XX a mantener un discurso escasamente crítico, alejado de la perspectiva 
historiográfica necesaria, y esencialmente panegírico. Bajo la apariencia de una 
publicación que se refiere a leyendas, sentimientos y emociones, tradiciones o 
aparatos pseudoantropológicos, esos autores perpetuaban unas narraciones fan
tásticas, tan luminosas e iluminadas que no podían resistir ni el paso de los años 
ni su difusión local: las «doradas flores de leyendas religiosas» (J. Belmonte) y los 
«secretos de piedras viejas» (J. Grande) no sirven para el conocimiento de una 
historia local. Una fantasía desbocada se apoderó de cronistas e historiadores, 
tratando de justificar un pasado mítico que pesaba aún más en lo tocante a las 
raíces eclesiásticas2. Es precisamente la ausencia de una tradición oral en el mar
co de una sociedad más gestual que lectora, más mimética que reflexiva, lo que 
provoca la ignorancia extendida sobre la historia local, el microcosmos abulense, 
que tratado con rigor se ejemplifica o presenta como un modelo similar a otros 
muchos peninsulares. Desde el momento en que decae esa transmisión oral, las 
tradiciones, leyendas y narraciones locales se refugian en el mundo de la literatura 
escrita, menos accesible, o en el festivo (turístico) e institucionalizado por algunos 
poderes públicos. Una pura erudición parece recaer sobre la historia de la basíli
ca, sus mitos y realidades, convirtiendo las historias locales en panegíricos de per
sonajes, acontecimientos y leyendas. Así se explicaría la historia de Avila desde sus 
comienzos, pero sobre todo a partir del siglo XIX, cuando la atonía urbana era tan 
evidente que pocos eran conscientes en su enajenación de los límites impuestos a 
su propia historia, acentuando la distancia mental de un pasado más próximo de 
lo que aparentaba ser.

El uso de una metodología estrecha y reduccionista sobre las instituciones pa
rroquiales y la santidad de los personajes ha provocado, en la mayoría de los casos, 
la aparición de obras escritas que resaltan los aspectos puramente pastorales, los 
atractivos turísticos y las indicaciones laudatorias, mostrando el olvido por los as
pectos socioeconómicos, históricos y de antropología social y cultural. Cuando se 
escribe sobre el santo o el mártir, o acerca de Vicente, Sabina y Cristeta, se mantiene 
el relato supuestamente originario, acentuando aquellas cualidades más conocidas 
y espectaculares, como los tormentos, o las cuestiones anecdóticas más o menos 
trivializadas (la figura del judío, la serpiente), sin resaltar que en las sociedades prein
dustriales el culto a los santos emerge como una respuesta de conjunto a las inquie
tudes y problemas de los pobladores de Ávila, tratando de adecuar las relaciones 
con los vecinos e instituciones diversas en un entorno territorial, social y cultural 
determinado, estableciéndose un nuevo enlace -mediante el culto- entre los hom
bres y mujeres y la divinidad y sus intercesores (santos, mártires, reliquias, clero). Es 
así como la difusión del culto de los santos ha de entenderse, no sólo en su nivel 
litúrgico y en su desarrollo religioso y espiritual, sino considerando el nivel social 
desde el momento en que dicho culto pretende ser capitalizado por las instituciones



RUIZ DE LA PEÑA, J. I., Introducción al estudio de la Edad Media, Madrid, 1987 (2a ed.), 19.3

24

locales (parroquias, concejo) o supralocales (obispado). Que se pueda discernir en
tre la realidad y la fantasía en los relatos hagiográficos es misión del historiador, si 
bien hay que reconocer que gran parte de los escritores, cronistas y eruditos de las 
últimas décadas han elegido el camino menos comprometido desde el instante en 
que se decide que el lector sea un devoto más que un individuo anónimo que quie
re conocer la realidad histórica. No hay que olvidar que las historias eclesiásticas, las 
parroquiales y las vidas de santos, entendidas de una manera muy particular, han 
sido redactadas fundamentalmente por los propios círculos eclesiásticos en función 
de sus intereses. La erudición aparece como una constante, si bien en numerosos 
casos con una metodología precientífica que busca más la exposición -en ocasiones 
encomiástica- que la propia interpretación. Los temas religiosos se han centrado en 
un análisis puramente coyuntural a partir del uso, a veces casi exclusivo, de algu
nas ciencias auxiliares como la diplomática, la paleografía y la cronología, cuando, 
en realidad, la historia de las iglesias particulares, dice Ruiz de la Peña, es la de una 
organización que, aparte de su desarrollo económico, «engloba en su conjunto prin
cipios doctrinales de carácter ideológico y aspectos institucionales y normativos que 
afectan tanto a su propia entidad organizativa interna como a las relaciones con 
otras organizaciones sociales y políticas» 3.

Se trata, por tanto, de enfocar una historia local, parroquial en sentido es
tricto, en una campo más amplio y variado, considerando tanto una delimitación 
espacial como los mecanismos de defensa y control elaborados por el clero parro
quial ante las fuerzas de la naturaleza, por un lado, y la inestabilidad y agresividad 
de las redes de interdependencia social. Como iglesia basilical, San Vicente tenía 
que dotarse de la suficiente y necesaria cohesión profesional y social para refor
zar los lazos entre los clérigos, por un lado, y los vecinos entre sí y en su relación 
con los anteriores. El recurso constante, desde el siglo XII, de relanzar un pasaje 
legendario de tipo martirial, anclado en los primeros y oscuros tiempos del cris
tianismo, sirvió para especificar un tipo de valores religiosos, unos derechos de 
los clérigos sobre los habitantes y, por supuesto, unas obligaciones recíprocas. La 
iteración en el tiempo largo de una narración protagonizada por Vicente, Sabina y 
Cristeta, ¿se puede considerar, desde la construcción medieval de la basílica, una 
tradición inventada? Sin demasiada premura, habrá que esperar una conclusión 
final acerca de la génesis y asentamiento de la hagiografía medieval. El peso del 
pasado recae sobre la historia de la basílica abulense de los mártires, pues como 
metafórica y acertadamente escribía Karl Marx, en El dieciocho de brumario de 
Luis Bonaparte, la tradición de todas las generaciones muertas oprime como una 
pesadilla el cerebro de los vivos. El historiador Eric J. Hobsbawm, académica
mente alejado de la historiografía medieval, marca una tendencia investigadora 
precisa y superadora de los convencionalismos históricos cuando escribe que «la 
tradición inventada implica un grupo de prácticas, normalmente gobernadas por 
reglas aceptadas abierta o tácitamente y de naturaleza simbólica o ritual, que 
buscan inculcar determinados valores o normas de comportamiento por medio



HOBSBAWM, E. J. y RANGER, T. (eds.), La invención de la tradición, Barcelona, 2002, 8.4

25

de su repetición, lo cual implica automáticamente continuidad con el pasado»4. 
Por otra parte, para el caso abulense, el espacio viene marcado por el entor
no parroquial (basílica, colación, posesiones, bienes muebles en el interior de la 
iglesia), que actúa sacralizando sus límites por medio de los cultos de los santos. 
La funcionalidad de una frontera, a veces visible, otras no tanto, tiene un carác
ter claramente defensivo, un valor político-litúrgico y, por último, una actuación 
cultural en sentido amplio. La historia constructiva de la basílica de los mártires 
abulenses delata, precisamente, ese afán por articular una protección por medio 
de los propios muros, una intimidad también, pues los clérigos con sus objetos 
litúrgicos, artísticos o simplemente cotidianos tratan de proceder ante unos feli
greses y la misma divinidad. En el mismo sentido, el espacio parroquial pretende 
señalar las diferencias y diversidades entre la basílica de San Vicente y el resto 
de edificios del conjunto urbano. Una vez creado ese límite espacial entran en 
escena los santos y mártires, que serán quienes realmente intervengan frente al 
acoso de las naturalezas física y humana. Asimismo, la parroquia media en las 
numerosas redes de interdependencia social y económica por medio de una ac
tuación exterior, si se quiere extralitúrgica, desde el momento en que se marcan 
unas relaciones con otras instituciones religiosas (papado, obispado, parroquias, 
monasterios) o con figuras civiles (feligreses, testamentarios, arrendatarios, enfi- 
teutas). Al no ser siempre unas conexiones claras y fluidas entre los grupos, sino 
confusas y lentas, el ámbito parroquial trata de implantar sobre el conjunto de la 
población una imagen más o menos mitificada de sí misma.





DISCURSOS SOBRE LA SANTIDAD ABULENSE

27

5 APSV. Resumen y noticias abreviadas de la fundación y grandezas de este insigne templo y 
basílica de San Vizente de Áuila, conforme a noticias y papeles de sus archiuos. Hízose este cuaderno 
siendo cura desta iglesia el licenciado Juan de Nájera, año de 7 683, 10 fols. sin numerar, algunos rotos 
y muy deteriorados, especialmente el último.

Una imagen de la historia interna que era recogida minuciosamente por al
gunos clérigos de la basílica. Se quería, ante todo, preservar el recuerdo, acentuar 
una historia diferenciada, si se quiere elitista, frente a otros marcos eclesiásticos de 
la ciudad. A partir especialmente de la segunda mitad del siglo XVII se recopilan 
aquellos datos directos e indirectos que despuntan la peculiaridad de la iglesia. 
Juan de Nájera, el licenciado cura párroco en la década de los ochenta de ese 
siglo, enumera las cosas particulares que han sucedido en el templo, resaltando, 
en primer lugar, el espacio físico a partir de la construcción de la basílica y el mar
tirio previo de los hermanos: «En el año de Christo de CCCVI, a 27 de octubre, 
padecieron martirio nuestros ynclitos patronos san Vizente, santa Savina y santa 
Christeta, sus hermanas... Año de 307 se favricó este templo en la mesma forma 
que oy se be..., hízolo todo a sus expensas el judío que por permisión de Dios se 
voluió christiano y está enterrado en esta iglesia de las rejas adentro»5.

Sobre un entorno material se agrupan con una continuidad clarividente his
torias extraordinarias, pues el propio edificio ha de contar con cierta capacidad 
de seducción para el espectador que, atravesando el umbral, olvida el territorio 
anterior para contemplar unos elementos concretos (tumbas, altares, imágenes, 
retablos...) que le indican la sacralización del lugar, la «manifestazión de la ima
gen de nuestra Señora de la Soterrada, o el cuerpo de san Pedro del Vareo como 
inducido a este templo», el significado de la vida de ultratumba, la sucesión de 
acontecimientos inusitados, la aparición de san Ildefonso a un ciego en el tem
plo, el «milagro de la sangre de san Vizente, el notable suceso en el cementerio 
de este templo». La fabricación de los muros, relacionada con una eventualidad 
extraña que aludía al judío constructor, se consolida por la intervención de reyes, 
pero, además, por la presencia simbólica o real de elementos y figuras militares: 
torres (¿unos muros contra los musulmanes?), tribunas exteriores, tejados, o Jime- 
na Blázquez, que tras su triunfo sobre el moro Abdalá-Alhaken, «con la industria



«En las torres desta iglesia se hicieron fuertes contra los moros.

Libro Becerro..., 1658, fols. 558 v. y 560 r.6

28

l

de los sombreros que puso en las almenas y murallas de esta ciudad», visitó el 
templo de San Vicente con otros capitanes y adalides, o la cuadrilla de Esteban 
Domingo, que tenía su asiento en la iglesia, en el senatorium, también las familias 
de los Orejones y Palomeques, encargadas de custodiar la puerta occidental de 
la parroquia. Cualquier visita real era anotada con precisión por los párrocos para 
realzar esa imagen del propio pasado: Felipe III y Margarita de Austria, el 22 de 
junio de 1600, «anduvieron las santas estaciones y sepulcros de los mártires y el 
de san Pedro del Vareo con mucha devoción», o se anota la recepción a Isabel II 
en el mes de septiembre de 1865.

La intercesión de las imágenes ante fenómenos catastróficos (sequías, gue
rras, hambres, epidemias, crisis políticas y bélicas) se hace patente en la historia 
basílica!. Interesaba más a los clérigos el acontecimiento extraordinario que la 
vida cotidiana, entre otras cosas porque la movilización del pueblo se lograba más 
fácilmente por medio de una escenografía aparatosa que brindaba y satisfacía, 
por medio de unos servicios, los apetitos necesarios a un vecindario concreto. 
Los actos delictivos eran incluso remediados para evitar el deterioro material del 
templo, pues cuando fue robado en el año 1859 permitió Dios «que los ladrones 
fuesen aprendidos ¡siel con los efectos robados, que consistían en todas las alajas 
Isicl de plata»6. En definitiva, la actuación de la iglesia parroquial consistía en crear 
unos fenómenos religiosos, incorporarlos a un medio físico y social, divulgarlos



29

TRONCOSO, ]., «Elogio histórico-panegírico de los santos Vicente, Sabina y Cristeta, márti- 
... , en dorias y triunfos de la Iglesia de España, Madrid, 1848, II, 46-63.

7 
res de Ávila»,

como un sistema coherente de creencias para establecer determinados objetivos 
en torno al mantenimiento de los feligreses, el alcance de la cohesión económica 
de la propia parroquia y el logro de un liderazgo territorial, político, administrativo 
y cultural sobre una parte del vecindario. Los ejemplos son numerosos, algunos 
reseñados por el cura rector Pinto en el «Libro Becerro», mostrando cómo los 
comportamientos religiosos servían de mecanismos de defensa política y psicoló
gica para afrontar la extraordinaria potencia de los elementos negativos cuando 
los franceses, «según sus execrables principios y prácticas de subversión y des
trucción, sacrilegos regicidas», ocuparon Guipúzcoa en 1794 o cuando unos diez 
años después se procesiona a la Virgen de la Soterraña por la catedral, la calle del 
Juego de Pelota y el atrio de San Vicente para atenuar los desastrosos efectos de 
una sequía que estaba provocando hambre, peste, escasez de cosechas y altos 
precios entre una población enormemente debilitada; mientras que ya en el siglo 
XIX la Soterraña se va arrinconando ante los episodios pestíferos de la ciudad y 
provincia entre los años 1833 y 1834 por la pujanza que empieza a tomar otra 
imagen mañana, la Virgen de Sonsoles.

Una vez que en los siglos XVII y XVIII se han establecido las imágenes del 
pasado, ciertamente aduladas y mantenidas por una cultura oficial, se vuelve a 
repetir la misma versión sobre lo que se da por seguro, sobre lo que se cree sa
ber, recalcando formulaciones e interpretaciones de un pasado anacrónico con 
el tiempo presente. Afirmando todavía una historia más fantástica que real, fue 
lógico que desde el siglo XIX los escritores relacionados con Ávila destinaran sus 
esfuerzos a reproducir lo que la tradición consagraba, sin plantear nuevas hipó
tesis y sin ofrecer unos nuevos caminos de investigación. No será de extrañar 
que cuando la literatura provincial se refiera a la basílica de los Santos Mártires 
Vicente, Sabina y Cristeta se mantengan los tópicos fantásticos, haciendo hinca
pié en aquellos aspectos que resaltaban las circunstancias aceptadas, evitando la 
reflexión historiográfica acerca de las funciones internas de la parroquia. Insosla
yablemente hay que mencionar el panorama ofrecido en torno a la leyenda de los 
mártires antes de pormenorizar la visión estrictamente hagiográfica.

Las leyendas abulenses parecen constituir un recurso literario constante 
desde mediados del siglo XIX, en la época romántica. El presbítero Juan Tronco- 
so señalaba que en el año 304 tres hermanos, Vicente, Sabina y Cristeta, opo
niéndose a las aberraciones gentílicas «hicieron ver prácticamente que la verdad 
es una, invariable, eterna, como el mismo Dios de quien emana»7. Procedentes 
de Elbora, los hermanos, y Vicente en particular, se ven sometidos a las seduccio
nes del pretor Daciano, quien habla al varón sobre el paganismo y la secta de los 
nazarenos, amonestándole para que adorara a los ídolos. La compensación de 
Vicente hacia Daciano se muestra en el santo que se comporta como una piedra 
que «cuanto más golpeada por el diestro lapidario, sale de sus manos más tersa y 
con mayor brillo y solidez para ser colocada en el edificio a que está destinada».



30

8 SALLMAN, J. M., «II santo e le rappresentazioni delta santitá. Problemi di método». Qua- 
derni Storici, 41 (1979), 597. RÉAU, L, Iconografía del arte cristiano. Introducción general, Barcelona, 
2000, 373, intenta definir a un santo inconcreto: «Pureza sin mácula, soledad inviolable, poder mi
lagroso: esos son los tres elementos que la etimología comparada revela en la definición popular de 
santo. Como estas virtudes siempre fueron escasas, la cantidad de santos debería ser muy limitada. 
Son, sin embargo, legión. ¿Cómo explicar este fenómeno?». Las cambiantes circunstancias históricas 
inciden en la concepción del la santidad, pues «en términos históricos el concepto de santidad es 
muy relativo», según CARO BAROJA,)., Las formas complejas de la vida religiosa. Religión, sociedad y 
carácter en la España de los siglos XVI y XVII, Madrid, 1978, 84.

9 HERNÁNDEZ CALLEJO, A., Memoria histórico-descriptiva sobre la basílica de los santos 
mártires Vicente, Sabina y Cristeta en la ciudad de Ávila, Madrid, 1849.

El futuro mártir contraataca con acritud, con un milagro y algunas emotivas escenas 
desde el momento en que las hermanas pintan a Vicente el futuro más sombrío. 
Los tormentos se sucederán con la llegada a Ávila, sin la intervención directa del 
judío, que de este modo «evidenciaron el origen divino de la verdad» para la 
felicidad de los abulenses. Como ocurre con otros escritores eclesiásticos, Tron- 
coso habla en general de la santidad más que del santo, atribuyendo al primer 
concepto unas cualidades que permiten su culto público, siempre en detrimen
to de la representación del personaje que vive en una sociedad y representa 
la expresión de una cultura y la ideología en la que se inscribe. Se trataría de 
plantear el problema de la «virtud heroica» de un adolescente, Vicente, que no 
tiene ningún tirocinio ni en el control de los mecanismos sociales (vinculación 
a un territorio, familia, matrimonio, profesión, etc.) ni en el propio papel de la 
santidad, pues «formalmente el aprendizaje del santo no existe»8. Cualquier relato 
hagiográfico se inscribe en el terreno de una literatura de la emotividad, en la 
exposición de unos sucesos adornados que se dirigen al intimismo del oyente 
para relanzar o mantener un culto no individual, sino colectivo, dentro de una 
hermenéutica extraña que se centra fundamentalmente en la festividad del santo 
y en el ritual litúrgico divulgado por medio de opúsculos, santorales populares y 
estampas que hacen comprensible un mensaje oculto.

Un año más tarde, en 1849, el arquitecto Andrés Hernández Callejo9, cuan
do preparaba una puntillosa reconstrucción parcial de una iglesia que, como en 
el siglo XIII, estaba «mal parada e para se caer», redacta una memoria previa a 
la restauración del pórtico y la nave meridional, acometiendo asimismo algunas 
reparaciones en la nave mayor y, finalmente, restaurando en profundidad la torre 
sur. Los clérigos ya mostraron su preocupación por consolidar unos muros que 
por diversas circunstancias iban perdiendo su fortaleza inicial. Fernández Valen
cia, por ejemplo, menciona cómo en el año 1329 se repararon los estribos y el 
arco de la nave del crucero, identificando la solución arquitectónica con una 
acción extraordinaria relacionada con la «declaración y aduertengia que hizo un 
endemoniado en la ciudad de Segovia, permitiendo Dios y obligando al padre 
de la mentira dijese la verdad. Y fue que dicha nave se venía al suelo, y cono
ciéndolo después los artífices hicieron aquel reparto de estribos y arco tan bien 
acabado que no parece remiendo, sino fábrica de su principio de arquitectura



r

31

esmerada»10. La descripción minuciosa del arquitecto municipal, inspirada en los 
documentos escritos por el beneficiado del siglo XVII, recorre el edificio, dete
niéndose en la fundación del templo primitivo, el estado de la fábrica en el siglo 
XIX, su explicación, los sepulcros de la basílica y las modificaciones de la iglesia, 
«las tradiciones que de generación en generación caminan» con cierto orgullo 
local sobre la fundación del templo por parte de un judío a principios del siglo IV, 
aunque la arquitectura bizantina -dice el arquitecto- no podía haber adquirido la 
perfección que ostenta.

Paralelamente se iniciará una labor ya puramente historiográfica, centrada 
en la propia historia de Avila, que pretende abarcar el conjunto evolutivo de la 
ciudad y provincia. La publicación de la obra de Juan Martín Carramolino11, refun
diendo viejas historias y tradiciones que iban cayendo en el olvido, plantea la sa
cralidad de una ciudad que estaba delimitada por el «valle de los santos» y el valle 
de Amblés, destacando la espectacularidad bizantina de la basílica de San Vicente 
y la significación de la leyenda de los hermanos mártires a partir de relatos ante
riores, fundamentalmente recogidos por el beneficiado y notario apostólico José 
Tello Martínez a finales del siglo XVIII. La narración recogida por Carramolino es, 
evidentemente, una muestra repetitiva, aunque importante en cuanto que los his
toriadores posteriores reproducirán, modificando algunos detalles, los argumentos 
planteados en el año 1872. En la última década del siglo XIX se publican dos obras 
interesantes para la ciudad. Una es la monografía de Enrique M.3 Repullés y Var
gas sobre la basílica de los mártires, redactada con motivo del proceso restaurador 
iniciado por este arquitecto madrileño en 1894, anotando que «raro es el edificio 
de los construidos en la Edad Media á quienes no vayan unida una tradición ó 
una leyenda más o menos romántica, donde casi siempre lo maravilloso juega un 
papel importantísimo»12. Dos años después, Enrique Ballesteros edita su trabajo 
sobre Ávila y su territorio, recogiendo una numerosa documentación y afirmando 
la narración hagiográfica en torno a Vicente, Sabina y Cristeta13.

Contagiados por ese afán repetitivo, varios historiadores abulenses del siglo 
XX mantendrán similares planteamientos cuando presenten el relato sobre los 
mártires de la ciudad. Así, José Mayoral, en La Ciudad de Ávila... (1916), repite 
más abreviadamente y con escasas variantes las vicisitudes mencionadas por los 
autores anteriores, al igual que harán, mucho más tarde, José Belmente en Las 
leyendas de Avila (1947) en el capítulo dedicado a «la conversión del judío», y 
nuevamente el primero en el año 195814. Narraciones como las anteriores, más

10 ADAv. SV. Doc. 28. Cuaderno en que están escritas las noticas de la fundación del templo 
de S. Viqente de Áuila y sus grandevas y preuilegios y bullas apostólicas..., sacados año de 1676... por 
Bartolomé Fernández Valencia..., foL 1, códice manuscrito numerado, 1-71 ibis., en letra cursiva.

11 MARTÍN CARRAMOLINO, )., Historia de Ávila, su provincia y obispado, 3 vols., Madrid, 
1872-1873, I, 75-78.

12 REPULLÉS Y VARGAS, E. M.8, ta Basílica de los santos mártires Vicente, Sabina y Cristeta en 
Ávila, Madrid, 1894, 21-24.

13 BALLESTEROS, E., Estudio histórico de Ávila y su territorio, Ávila, 1896, 21 -22.
14 MAYORAL FERNÁNDEZ,)., El municipio de Ávila (Estudio histórico), Ávila, 1958, 21.



Vista de San Vicente y la catedral, según Van Halen (1845).

32

o menos imaginativas, o con un pretendido sentido lírico, se suceden en tiem
pos ulteriores, si bien hay que destacar el intento por difundir -y previamente 
recopilar- aquellas noticias que antes aparecían de una manera dispersa. Siendo 
conscientes los escritores del papel fundamental que la basílica de los mártires ha 
desempeñado en la historia de la ciudad, llama la atención que la literatura de
dicada al edificio, al conjunto constructivo, al aparato iconográfico, su evolución 
y significado no sea demasiado copiosa. Ahora bien, se pueden destacar algunas 
obras que de manera integral o parcial se interesan sobre aspectos más o menos 
variados. Las primeras obras que intentan enmarcar un estudio arquitectónico so
bre la basílica surgen de la mano de Vicente Lampérez. Sin embargo, será la obra 
de don Manuel Cómez-Moreno la que desempeñe un papel difusor y clarificador 
-en ocasiones- no sólo sobre la basílica, sino sobre el conjunto del arte abulense. 
Los estudios iconográficos han sido desarrollados por Werner Goldschmidt en sus 
artículos acerca del pórtico occidental y el cenotafio de los mártires, también por 
Pita Andrade en el libro dedicado a los maestros de Oviedo y Avila, o, parcial
mente, por Ruiz-Ayúcar al referirse a los sepulcros artísticos de la ciudad. Recien
temente ha sido la portuguesa M.a M. Vila da Vila quien ha puesto el acento en 
las imágenes que encierra el templo, mientras que la arquitectura ha sido funda
mentalmente analizada por J. L. Gutiérrez Robledo, R Feduchi y D. Rico Camps. 
Otros aspectos, relacionados con la hagiografía en torno a los mártires abulenses 
o la interpretación ¡cónica han sido editados recientemente.



SIMULACIÓN Y REALIDAD DE LA SANTIDAD

33

La definición de Ávila como ciudad de santos ha condicionado de gran ma
nera la visión historiográfica que sobre el entramado urbano y la narración históri
ca han reseñado gran parte de los historiadores. Los relatos hagiográficos iniciales 
se han ¡do modificando, en unos casos reafirmando los aspectos más conocidos, 
en otros exagerando consciente o inconscientemente los temas que más podían 
interesar a ciertos sectores abulenses. De la vieja hagiografía pretridentina se pasa
rá a la exaltación de la santidad general que pretendía contrarrestar los efectos de 
la Reforma, una narrativa que desde el siglo XVII apetece alejarse del monótono 
discurso hagiográfico de las épocas pasadas para empezar a resaltar mucho más 
exactamente la afinidad del santo-mártir o confesor con la ciudad que le aúpa a 
los altares. La sumisión de los santos a las liturgias, por un lado, y al propio entor
no constructivo, por otro, es el rasgo más destacado de la nueva hagiografía que 
surge tras el concilio tridentino. La individualidad, la personificación del mártir, 
el interés moral que despierta no su vida sino el tormento previo a la muerte, la 
folclorización de su gesta y fiesta son formas de instrumentalización que se dan no 
sólo en los medios eclesiásticos, sino también en todos aquellos autores que han 
querido perpetuar una acentuada inmovilidad de la imagen del pasado histórico. 
El propio análisis del relato hagiográfico plantea unos problemas que directamen
te enlazan con el mantenimiento de una tradición oral, la aparición de unos rasgos 
folclóricos y la insistencia del ambiente eclesiástico por intervenir en la religio
sidad popular localista. Se puede decir que cualquier texto (hagiográfico) tiene 
pretensiones de realidad vivida. El problema se centrará, en una época posterior a 
su redacción o invención, en su difusión y en todo lo que este proceso lleva con
sigo: vulgarización, adaptaciones, manipulaciones y amplificaciones, aceptación 
o represión de un texto oral o escrito. La amplificación supone la exageración 
reiterada de algunos aspectos presentes en un escrito previo15, fundamentalmente 
relacionados con los tormentos físicos que a veces, sin solución de continuidad, se 
inflingen al cristiano. De estos procesos anteriormente mencionados interesa, por 
encima de otros, el de la vulgarización de cualquier relato hagiográfico a partir de

15 DELEHAYE, H„ tes légendes hagiographiques, Bruxelles, 1973 (Ia ed., 1905), 89.



34

16 THOMPSON, E. R, Tradición, revuelta y consciencia de clase. Estudios sobre la crisis de la 
sociedad preindustrial, Barcelona, 1979, 46.

17 RICHÉ, R, Éducation et culture dans l'Occident barbare, Vle-Vllle siécles, París, 1995, 262. 
Este mismo autor señala que en los instantes iniciales la hagiografía adopta un estilo literario con 
vocación popular, para ir variando hacia una mayor complejidad escasamente comprensible por los 
sectores populares, 79.

un modelo original, planteando dos cuestiones previas. Primero, las dificultades 
que se presentan para investigar el origen de una narración «santa» que se dirige a 
unos medios sociales caracterizados por sus transmisiones ágrafas, con escasos tes
timonios relacionados con los comportamientos populares, pues los documentos 
sólo muestran de un modo directo las culturas que obedecían a los intereses de los 
grupos dirigentes, acentuándose en el caso de las vítae de los santos la exposición 
de las concepciones eclesiásticas de la santidad. Un segundo punto se refiere a la 
forma de transmisión y a los procesos de alfabetización y vulgarización que se dan 
en cualquier sociedad.

Por una serie de razones, cualquier análisis de una narración hagiográfica ne
cesita la tarea de «descifrar» unos comportamientos, descubrir, como señala E. R 
Thompson'6, unas reglas invisibles de acción. Esta misma observación es aplicable 
asimismo a la tradición creada en torno a los mártires Vicente, Sabina y Cristeta 
de Avila, pues su redacción definitiva y, por tanto, su difusión litúrgica, literaria y 
artística obedece a la formación y uso de arquetipos y estereotipos instituidos por 
una cultura eclesiástica. La inferioridad social de la escritura, la Tarificación de las 
expresiones figuradas, o lo que Pierre Riché denomina la «superstition de l'écrit»'7, 
hace que el mundo medieval en general sobreestime a una particular categoría 
de relatos, especialmente aquellos relacionados con el desarrollo de un aparato 
litúrgico en contacto con los mártires cristianos. El movimiento de vulgarización 
se dirige hacia un conjunto amplio de la población, afectando a las creencias, a 
las actitudes religiosas, a las modas, a todas las representaciones que sobre la so
ciedad se hacen los hombres. Así pues, habría que considerar dos circunstancias 
radicalmente diferentes. Por una parte, la narración originaria de un suceso mar
tirial, sostenida por medio de una tradición oral sobre san Vicente y sus hermanas 
con unos elementos de contraposición a la cultura escrita hegemónica. Por otra, la 
Iglesia reproduce con variantes el modelo original a partir de unos mecanismos de 
alfabetización religiosa, la Passio concreta que se redacta en el siglo Vil, y produc
tos gráficos (la construcción del cenotafio y todo el aparato iconográfico sobre los 
mártires a finales del siglo XII), para actuar en un proceso instructivo e ideológico 
exacto que está condicionado por el desarrollo social y económico del mundo 
medieval. En cualquier caso parecen superadas las teorías de Hippolyte Delehaye 
y los bonlandistas acerca de las leyendas hagiográficas como productos caracterís
ticos de la cultura popular que se configuran como una operación inconsciente e 
irreflexiva sobre una historia puntual y concreta, diferenciándose dos elementos, el 
creador anónimo (el pueblo), incapaz de trasladar a la literatura escrita la creación 
hagiográfica, y, por otro lado, el redactor del texto que trata de codificar una tradi
ción oral mantenida repetitivamente en la memoria colectiva. Al contrario, como



35

18 «La vita dei santi, quale viene rappresentata dalla letteratura agiografica di qualsiasi tipo, 
mentre e rivolta, in gran parte al mondo popolare, é peró opra di chierici e non certo dei piü incolti», 
MANSELLI, R., II soprannaturale e la religione popolare nel Medio Evo, Roma, 1985, 35-36.

19 Son escasas las noticias originales sobre los santos y mártires, confesores y vírgenes antes del 
Concilio de Trento. DELEHAYE, H., Les légendes..., 106, estableció una tipología de actas de mártires 
y vidas de santos diferenciando las actas proconsulares, las pasiones martiriales auténticas, las actas 
derivadas de los dos primeros tipos citados, las actas que mezclan algunos elementos reales y numero
sos imaginativos, las novelas de imaginación y, por último, las falsificaciones propiamente elaboradas 
por hagiógrafos más o menos profesionales. La vulgarización de un conjunto de relatos sobre mártires 
y santos de diverso tipo se dio sobre todo con S. de la Vorágine. Su espectacular difusión, cargada 
de exageraciones y modificaciones respecto a un texto original, ha sido estudiada, entre otros, por 
GAFFURI, L., «Du texte au texte. Réflexions sur la premiére diffusion de la Legenda aurea», en De la 
sainteté a l'hagiographie. Cenése el usage de la Légende dorée, Cenéve, 2001, 139-145.

20 «Ma i termini del problema mutano radicalmente qualora c¡ si proponga di studiare non giá 
la cultura prodotta dalle classi populan, bensí la cultura imposta alia classi populan», CINZBURG, C., 
// formaggio e i vermi. II cosmo di un mugnaio del'500. Torino, 1974, XIII.

apunta R. Manselli, las obras hagiográficas son elaboradas por los miembros más 
destacados y cultivados del clero11'. Hay que diferenciar si la narración es original o 
si, por el contrario, procede de un texto inicial o derivado de otro, maestro o mimé- 
tico19. Un segundo aspecto conflictivo surge además en su primera propagación en 
un ámbito urbano o en un entorno rural, cuando tras la creación literaria apócrifa 
o titulada de los hechos, pasados o coetáneos, brotan oposiciones e interpretacio
nes persistentes y tendentes a invalidar o ratificar la tesis expuesta en el relato. Si 
este asume tradiciones locales, rurales o urbanas, su éxito puede ser inmediato; 
en caso contrario la aceptación popular por medio de una liturgia de carácter in
eludible se convertirá en un deseo imperativo por parte del grupo patrocinador de 
la narración. De todas formas, en cuanto que la leyenda no es independiente del 
medio social y cultural, se puede afirmar que encierra cierta racionalidad, no obli
gatoriamente semejante a la nuestra, sino, más bien, en su situación práctica o ló
gica, en su representación literaria destinada a un medio colectivo que articula, de 
principio, una analogía entre la leyenda y la historia. Esta semejanza conduce, 
obviamente, a una aceptación cuando las máximas de conducta práctica y de cos
tumbres que se derivan de ellas coinciden bien con el folclore como reflejo de la 
vida cultural y festiva del pueblo, o bien con los imperativos «oficiales» del poder. 
Este flujo de corrientes entre un extremo y otro ha sido perfectamente expresado 
por Cario Ginzburg en su libro sobre el molinero Menocchio20.

Como en otras narraciones, la Passio de los mártires Vicente, Sabina y Cris- 
teta oscila entre lo impuesto y lo creado, entre la leyenda que surge en un medio 
históricamente determinado y la narración que sufre, dentro de un ámbito tra
dicionalmente cristiano, cambios de posición estético-religiosa en el tiempo, de 
generación a generación, en un mismo modelo cultural, y diferencias interpreta
tivas de acuerdo con la tradición religiosa y cultural de unos conjuntos concretos, 
clero, nobleza, ciudadanos, campesinos y grupos marginales. Así pues, el relato 
hagiográfico supone una variabilidad del discurso tradicional y una apertura hacia 
nuevas fuentes, acontecimientos e influencias, sin contar con las deformaciones 
lingüísticas y semánticas que lleva en sí cualquiera narración inscrita en un mundo



36

de características eminentemente ágrafas. Dadas las peculiaridades de cualquier 
manifestación oral, legendaria y, si cabe, popular no hay más remedio que si
tuarse en esa confrontación entre una cultura popular y una cultura dominante, 
interpelando si la cultura popular existe fuera del gesto que la reprime. Aunque 
la pregunta es retórica, o no tanto, y la respuesta aparentemente negativa, ciertos 
estudios indican una interdependencia fáctica, es decir, la permisibilidad de los 
poderes hacia algunas manifestaciones populares limitadas y controladas y, por 
otro lado, la sumisión en sentido festivo, carnavalesco y folclórico de lo popular 
al mundo oficial. Así pues, los mecanismos de creación cultural de una leyenda 
o de una narración hagiográfica se distinguen bastante mal, debido, primero, a 
la pretensión mítica del discurso; segundo, por los procesos de vulgarización y 
transmisión que encierra cualquier tradición supuestamente conocida por medios 
orales y, tercero, por la imposibilidad de encontrar si no las fuentes inmediatas, 
sí las pruebas de su existencia. En principio parece que un relato hagiográfico de 
características martiriales, como es el caso de la Passio Vicenta, Sabinae el Chris- 
tetae, tiene que incidir más sobre las cualidades mentales, sentimentales, instin
tivas e ideológicas de los destinatarios que sobre las consideraciones materiales 
de los mismos. Pero, evidentemente, modificadas las conciencias de los fieles, 
controladas sus formas culturales, la creación de unas estructuras de poder social y 
económico surge como un fenómeno inexorable a partir de la Plena Edad Media. 
La irrupción primaria de un relato hagiográfico, extendido y oficializado desde 
los tiempos repobladores de Alfonso VI, procede indudablemente de los medios 
cercanos a una cultura oficial y eclesiástica. El intento de alterar las conciencias 
de los vecinos, creando unas solidaridades en torno a un culto renovado, es una 
labor lenta, farragosa y asimilable desde el instante en que entronca con algunos 
elementos hagiográficos e iconográficos subyacentes en las mentalidades popula
res (la fama del judío, la serpiente, las violencias sobre los cuerpos).

Por demás, al margen del discurso oficial sobre los mártires, el colectivo ur
bano asumirá ciertos rituales relacionados con la visión que sobre Vicente y sus 
hermanas impone el estamento eclesiástico: las prácticas juraderas, los festejos 
taurinos, el cercamiento funerario de la basílica, mientras que algunas obligacio
nes litúrgicas muestran la dicotomía de una tradición medieval, pues no hay que 
olvidar que la hagiografía como género literario expresa numerosos preceptos 
ortodoxos de la jerarquía eclesiástica. Por un lado, la imagen que del mundo 
religioso marcan los clérigos. Por otro, la realidad cotidiana de una parte de la 
ciudadanía abulense un tanto alejada del simbolismo creado en torno a los márti
res. Ambos componentes, imagen y realidad, no parecían coincidir en la sociedad 
abulense, pues los hombres «no regulan su conducta en función de su situación 
real, sino de la imagen que de ésta tienen, imagen que jamás es un fiel reflejo de 
¡a realidad»21. Como narración hagiográfica, la de los mártires abulenses Vicente, 
Sabina y Cristeta obedece a una determinación compleja, a una resolución socio- 
ideológica en la que habría que considerar la caracterización textual antes que un 
campo cultural o retórico, los procedimientos de la forma discursiva, oral y escrita,

21 DUBY, C., Historia social e ideología de las sociedades, Barcelona, 1976, 82.



r

37

22 SALVADOR VENTURA, F., «La función religiosa de las ciudades meridionales de la Hispania 
tardoantigua». Florentia lliberrítana, 7 (1996), 338.

que vienen a ser los resortes de la manipulación consciente, los elementos des
tinados a oscurecer las condiciones de la historia de los mártires. Será el caso de 
la leyenda de los santos abulenses, de la Passio y su concreción en el entramado 
urbano abulense.

Frente a otros mártires del periodo bajoimperial en Hispania, los santos abu
lenses destacan, precisamente, por el florecimiento que desde fines del siglo XI 
muestra su culto centrado en una basílica y luego en un cenotafio que serán hasta 
los años iniciales del siglo XVI el centro de atención de una devoción, el escenario 
de acontecimientos extraordinarios o el símbolo donde se enfrentan creencias y 
supersticiones en el marco de una iglesia ocasionalmente juradera. Casi todos los 
mártires que aparecen en el Pasionario hispánico cuentan con una veneración 
más o menos arraigada desde la época visigoda. De este hecho se deriva la proli
feración de construcciones conmemorativas ligadas a una dilatación de edificios 
religiosos en el marco de una «cristianización de la topografía urbana»22.

Es cierto que algunos de los mártires hispánicos no cuentan con un monumen
to conmemorativo, o sea difícil arqueológicamente demostrar algún resto basilical 
o funerario, pero lo que hay que destacar es que de todos los posibles cultos exis
tentes en el periodo tardorromano y en la Alta Edad Media será el de los mártires 
abulenses el que vea levantar más tarde, como escribe el abulense de Langa Jimé
nez Lozano, «una inmensa mole, una basílica oscura y misteriosa, un románico 
soberbio y a la vez primoroso, con canecillos de fantasía inquietante junto a otros 
casi mórbidos en su belleza» (1985). Seguramente es esa irrupción de la mole 
sobre un lugar con funciones apotropaicas el fenómeno que permitió, por una 
parte, el mantenimiento y difusión del culto de los mártires; segundo, la creación 
de un espacio parroquial enormemente preciso y peculiar; por último, el objeto 
artístico, en su sentido más amplio, sirvió para despertar la curiosidad de los eru
ditos locales, el interés de los cronistas y, finalmente, el estudio de los historiado
res. En otras palabras, una obra artística como la basílica de San Vicente, y más 
concretamente el cenotafio ubicado en el arranque de la crujía meridional, trata 
de patentar un acontecimiento social, el culto de los tres hermanos en un medio 
histórico nuevo, el de la repoblación de don Ramón de Borgoña, expresando una 
narración hagiográfica casi olvidada en la tradición oral y escasamente entendida 
en el latín de la época, circunstancias que obligarán a los artistas a resolver un 
problema objetivo de la realidad histórica desde el momento en que las imágenes 
han de llegar a unos espectadores coetáneos al producto que, tal vez, no podrán 
o no sabrán asimilar el relato primigenio. En realidad se trataba de presentar a las 
miradas de los abulenses un monumento en memoria de los mártires, pero tam
bién toda una concepción arquitectónica y escultórica que quería subrayar una 
leyenda y, sobre todo, una liturgia, es decir, una determinada forma de acercarse a 
un mundo de imágenes y símbolos religiosos, a una expresión hagiográfica cultual 
más que a unas existencias históricas concretas.





r

Capítulo II
IN ILLIS DIEBUS..., ABELA CONFUGIUNT...



r



UN ACERCAMIENTO A LOS MÁRTIRES EN SU MOMENTO 
HISTÓRICO

Cuando comienza la romanización del centro peninsular, el territorio de los 
vettones se encuentra ligado a las religiones indígenas, unas formas interpretativas 
un tanto atomizadas y dispersas, aunque dominantes hasta la irrupción del cris
tianismo a finales del siglo III. Un barniz romano empezó a extenderse sobre los 
pueblos vettones, una colonización civil y, sobre todo, militar que condujo, por 
un lado, a la paulatina asimilación de las estructuras socio-económicas y culturales 
romanas y, por otro, a la lenta descomposición de las relaciones indígenas, ya en 
declive desde finales del siglo III. El camino de la romanización estaba definitiva
mente abierto. Su reforzamiento, junto a medidas particulares de los sucesivos 
emperadores, culmina con Diocleciano, comenzando una nueva época en que 
el poder imperial se hace una institución absoluta y sacra, borrándose los últimos 
restos de la tradición política romana. Cuando se acentúa el culto imperial, cuan
do las tensiones políticas y sociales se intensifican emerge el cristianismo como 
una alternativa al propio Imperio en un medio que ya era contemplado por los es
critores cristianos y paganos como decadente, catastrófico y desguarnecido frente 
a los enemigos exteriores e interiores. Es en este contexto histórico en el que 
surgen las persecuciones contra los cristianos. Sin embargo, hay que considerar 
más concretamente el marco cultural y social que sirve para conducir los intentos 
represivos de algunos emperadores. Aunque la cohesión de los pueblos indígenas 
distaba mucho de ser uniforme, la descomposición del sistema gentilicio, la rup
tura de la propiedad comunal, la interna diferenciación social y la aparición de 
prácticas puramente urbanas (o protourbanas en algunas áreas) explicarían el so
metimiento de algunas tribus, los vettones por ejemplo, a las estrategias romanas. 
Ahora bien, la debilidad de la romanización, entendida esta como un cambio en 
las estructuras socio-económicas y no como un fenómeno puramente político o 
cultural, supone la permanencia continua de algunas formas culturales autóctonas 
asociadas a la religiosidad y a las creencias sobre la vida de ultratumba.

Las mezclas o los mestizajes en sentido cultural son tibios; las tensiones se 
mantendrán entre aquellas formas en declive y las otras que pretenden conso
lidarse en los pueblos del centro geográfico. Es cierto: la escasa relevancia de

41



42

Avila como ciudad romana no interesa demasiado de cara a la recepción de los 
mártires, pues estos, procedentes de otros lugares meridionales, arrancan efecti
vamente de un mundo más romanizado, es decir, urbanizado, con cultos impe
riales más intensos, con una vida municipal más homogénea y con más medios 
para la búsqueda de un martirio. En la otra cara, los medios represivos serían 
también más eficaces. Sea Talavera o Évora el lugar de origen de Vicente, Sabina 
y Cristeta, lo interesante es preguntarse acerca de la finalización del trayecto. En 
otras palabras, ¿necesitaba la Abula romana, o la Obila de Ptolomeo, la Abila de 
san Jerónimo, la presencia de unos cristianos relacionados con la persecución em
prendida por Diocleciano? La respuesta, como se verá, no tiene nada de retórica 
si consideramos la probada estancia de Prisciliano en la ciudad. La llegada de los 
hermanos Vicente, Sabina y Cristeta desde Caesarobriga (Talavera de la Reina), 
perteneciente al conventus Emeritensis, comunicada con Obila por una calzada, 
o de la lusitana Ebora (Évora), desde el conventus Pacensis y comunicada con otra 
calzada secundaria, indica, al menos, la existencia de un culto imperial en dichas 
localidades, Ebora con un templo y Caesarobriga con la presencia de una sacerdo
tisa ligada al culto organizado por el propio municipio. En contraste, Obila es un 
páramo, sin demasiados restos arqueológicos que permitan una identificación del 
oppidum con los principales cultos romanos. Como señalaba Enrique Ballesteros, 
en Avila sobra historia y faltan documentos arqueológicos.

La desaparición de la cerca vettona por la presencia romana se relaciona con 
la articulación de un poblamiento militar, colonia veteranorum, la consolidación 
de un recinto que sigue el esquema de la gromática romana, de los castra estables 
adecuado a un trazado interno de las calles, los vici y las insulae, en retícula, y la 
aparición de los decumani y cardines principales, dejando en el centro el íorum 
(Mercado Chico) y con una extensión que Rodríguez Almeida23 identifica prácti
camente con el trazado de la muralla medieval. Otra cuestión es la cronología de 
la muralla romana, bien relacionada con la etapa altoimperial (finales del siglo I) o 
con el mundo bajoimperial (mediados del siglo 111, primeros años del IV). Hay que 
tener presente una hipótesis que tiene que ser confirmada con resultados arqueo
lógicos, la fortificación de numerosos núcleos de población a partir del siglo III, 
coincidiendo con la crisis del Imperio y con cierto florecimiento defensivo de las 
ciudades a partir del siglo IV, en contraste con el proceso de descomposición urba
na en la época pre-visigoda, justo cuando se producen las acometidas de suevos y 
vándalos en el territorio peninsular. La dependencia de Ávila con Roma, su escasa 
romanización en su sentido más amplio, no erradicaría el localismo de algunos 
cultos, la presencia de espacios sagrados y la ausencia de una homogeneidad en la 
romanización de los pueblos centrales de la Península Ibérica. Las intervenciones 
arqueológicas registradas en la ciudad revalidarían la anodina vida municipal y la 
escasez del poblamiento en el recinto amurallado. Aunque la existencia de una 
necrópolis romana se puede dar por supuesta en el lienzo nororiental de la mura
lla, no existen argumentos demasiado sólidos para explicar la anómala disposición

23 RODRÍGUEZ ALMEIDA, E., Ávila romana (Notas para la arqueología, la topografía y la epi
grafía romanas de la ciudad y su territorio), Ávila, 1981,23-29 (2J ed., 2003).



43

i limpieza 
pieza del

24 Si bien prosiguen las catas arqueológicas en los últimos años, centradas exclusivamente en 
los niveles inferiores de las murallas medievales, un vacío arqueológico se confirma entre finales del 
siglo III y los veinticuatro enterramientos de los siglos XII y XIII. Vid. CABALLERO,)., «La plaza de San 
Vicente de Ávila: necrópolis parroquial y nivel romano». Numantia, 6 (1993-1994), 139-152.

del recinto medieval en el Coso de San Vicente. Rodríguez Almeida apuntó la 
existencia de la anterior necrópolis, con una gran abundancia de cistas, cuppae, 
estelas funerarias o lápidas, para solucionar la ausencia de regularidad en los mu
ros romanos y medievales. Sin embargo, habrá que presumir que la formación 
del Coso, es decir, la retirada del lienzo murado unos cincuenta o sesenta metros 
hacia el poniente, estaría más bien relacionada con una tradición topológica de 
un lugar evidentemente conectado con las visiones de la vida de ultratumba. El 
respeto de los romanos por un paraje posiblemente con funciones apotropaicas 
en el primitivo castro vettón explicaría dos fenómenos de gran alcance. Por un 
lado, la permanencia de una amplia zona, aproximadamente de una hectárea, 
identificada en los siglos medievales como el «exido» de la basílica o Coso de San 
Vicente, que tanto en los periodos vettón y romano constituiría no sólo una de 
las principales entradas al castro, sino también la creación de un espacio abierto 
claramente definido por la muralla en un lado, la planicie hacia el este y la escar
pa rocosa hacia el «valle que dizen de Sant Ve^eynte» (1386), al norte, además 
de las numerosas casas adosadas a los lienzos fortificados y alrededores desde el 
siglo XIII. Por otro, sobre dicho espacio se localizarían cultos relacionados con los 
vettones, significados por la presencia del mismo roquedo y los manantiales, y con 
los romanos en tanto que se consolida la necrópolis principal en todo el lienzo 
oriental de la muralla, pero más específicamente sobre el futuro Coso, área urba
na que, por otra parte, se encontraría situada a un nivel más bajo que el actual, 
entre dos y tres metros, posteriormente colmatados a partir de la repoblación de 
finales del siglo XI.

La cronología de la necrópolis de San Vicente es difícil de precisar24. La in
cineración practicada por los romanos se mantendría, probablemente, hasta fi
nes del siglo I, aunque en la centuria siguiente perviviría levantándose pequeños 
monumentos funerarios dedicados a las divinidades de la muerte, los Manes. Las 
intervenciones arqueológicas en la cripta de la basílica se reducen a una 
iniciada en 1962, localizándose diversos elementos de mármol y una ¡ 
mismo material con tolva cónica, deduciéndose que la necrópolis posiblemente 
tardorromana se extendería por la zona alta y llana extramuros de la defensa ro
mana y al pie de la escarpada, al norte, en el espacio que se conocerá en la Edad 
Media como la «Asperilla», limitada por el cerro de la Muía y los Baños de San 
Vicente.

Aunque poco se sabe sobre la religiosidad de los pueblos indígenas, se puede 
colegir una concepción astral de la vida de ultratumba. La hipótesis más llamativa, 
y en parte la más útil para este estudio, estaría en confirmar definitivamente el 
practicado abandono de los cadáveres para que las aves de rapiña los despeda
zaran, sugiriéndose que el «cielo» o la morada de los muertos se encontraría en 
las alturas, como puede deducirse de algunas cerámicas localizadas en Soria y,



I

44

La zancadilla cristiana, la caída romana. La crisis del siglo III no afectaría en 
profundidad al territorio abulense, pues su escasa vida municipal, su menguada 
implicación con los procesos romanizadores y el débil desarrollo urbano ape
nas modificarían las vidas y comportamientos de unos pobladores que seguirían

25 SALINAS DE FRÍAS, M., Conquista y romanización de Celtiberia, Salamanca, 1986, 51-76; 
La organización tribal de los vettones, Salamanca, 1982, 77 y 83-92.

tal vez, entre los vacceos. El grado de sacralidad de este espacio se hallaría luego 
respaldado por los romanos y la ubicación de su necrópolis principal, momento 
en el que se iniciaría el fenómeno de asimilación entre las divinidades protectoras 
indígenas y los dioses romanos en el marco de una superficial romanización. Este 
singular proceso de reciprocidad entre el mundo vettón y la cultura romana es 
gradual, favorecido por la práctica inicial de la incineración de cadáveres en am
bas formaciones sociales. La atomización o dispersión religiosa de los vettones, la 
ausencia de unos cultos centrales supone una dificultad para conocer el anterior 
proceso en un momento caracterizado por la profunda disolución del sistema 
gentilicio en función del paulatino establecimiento, muy lento y superficial, de 
las formas sociales, económicas y culturales específicamente romanas. Aunque se 
mantendría la organización social indígena, los elementos romanos relacionados 
con la vida urbana se limitarían a un fenómeno artificial en aquellas regiones me
nos romanizadas25. En este contexto histórico se acentúa la romanización sobre 
los vettones en un doble proceso. Las numerosas divinidades indígenas que se 
relacionan con este pueblo de raíz hallstáttica, fundamentalmente, son las divini
dades protectoras del ganado en una economía eminentemente pastoril, los cultos 
relacionados con el sol con representaciones del disco solar en espadas, cerámicas 
y urnas cinerarias, dioses de la guerra con teónimos como Toga y Togus, culto a 
las aguas salutíferas, pozos, manantiales, y una tendencia hacia la sacralidad de las 
rocas. Estas teofanías se ¡rían añadiendo a la religiosidad romana, al tiempo que 
los latinos difunden, aunque pausadamente, el culto imperial como elemento de 
cohesión. Señala Salinas de Frías que el proceso de identificación entre dos divi
nidades, una indígena y otra romana, comprendería tres pasos: a) el nombre de la 
divinidad indígena y el de la romana aparecen asociados de manera explícita; b) 
sustitución del nombre de la divinidad indígena por el título de deus que acom
paña al dios romano; c) desaparición del título de deus apareciendo únicamente 
el nombre de la divinidad romana. En definitiva, aunque se pudiera considerar a 
Avila como una «colonia romana» a partir del siglo I a.C., aunque no romanizada 
plenamente, el dominio imperial no lograría romper del todo con la organización 
social primitiva, es decir, con el sistema de gentiHtat.es y gentes y su cultura mate
rial y espiritual presuntamente antagónica a la de Roma. A pesar de la numerosa 
epigrafía latina en sillares y lápidas, algunas aprovechadas en la actual muralla, 
Avila se encontraba fuera de los itinerarios principales y sólo una antigua vía ro
mana llevaba desde esta ciudad hasta Toledo a través de ¡a Paramera. Por tanto, 
Ávila sería un arx que posterior y probablemente se convertiría en civitas, acaso a 
partir de un municipium romano de finales del siglo l.

gentiHtat.es


45

26 Dos relatos legendarios coinciden en la capital del Alentejo, el del mártir san Mando, siglo 
VI, celebrado el 15 de mayo, y el de san Mans o Mando, un esclavo procedente de Roma y asesinado 
por los judíos entre los siglos V y VI, siendo considerado asimismo patrono de la ciudad de Évora. Vid. 
FERNÁNDEZ CATÓN, J. M.s, San Mando. Culto, leyenda y reliquias. Ensayo de crítica hagiográfica, 
León, 1983.

27 FERNÁNDEZ VALENCIA, 8., Historia de San Vicente y Grandezas de Ávila (1676), ed. T. 
Sobrino Chomón, Ávila, 1992, 192.

abastecidos a partir de un sistema económico agro-pastoril. Se podría resaltar, 
únicamente, la formación creciente de villae o grandes explotaciones agrarias, 
con individuos que se ubicarían en el régimen de colonato, la oposición entre los 
honestiores y los humiliores. La inflación de los precios, las devaluaciones moneta
rias, la inseguridad política por la debilidad del Imperio y las invasiones bárbaras, 
la retracción del sistema monetario y comercial serían fenómenos apenas percep
tibles en el sistema urbano abulense. La aparición de una sociedad fundamental
mente ruralizada, supeditada directamente a un medio urbano descompuesto, 
la invasión de la naturaleza en el paisaje urbano, la permanencia de espacios 
residuales relacionados con las antiguas tradiciones funerarias y la ausencia de 
una organización municipal y religiosa en el territorio de los vettones marcarán la 
evolución de Ávila en las siguientes décadas, justo cuando se produce la supuesta 
llegada, tras una aparatosa huida, de tres hermanos procedentes de unas comar
cas en que la crisis imperial tuvo que estar más radicalizada o acentuada por las 
disfunciones creadas en Caesarobriga o en Ebora a partir del declive institucional 
y político del Imperio de Diocleciano.

A finales del siglo III, Ebora (Ebura, según Ptolomeo), perteneciente a la Lusi- 
tania, era un núcleo romano destacado del sur peninsular, un centro de comuni
caciones que ponía en circulación sus principales productos ganaderos y agrícolas. 
Arqueológicamente, esa cualidad se muestra en las fortificaciones romanas, el 
acueducto y el templo de Diana del siglo II. Una cristianización relativamente 
temprana de la ciudad lusa relaciona a su primer obispo y mártir Mancio con los 
Varones Apostólicos, mencionándose en el Breviario antiguo de Burgos y en el 
Breviario de Évora (21 de mayo; el Martirologio romano el día 15 del mismo mes) 
el antiguo culto que hacía la diócesis de la columna en que fue atado26. De esta 
ciudad portuguesa proceden los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta, afirmación 
sostenida en el siglo XVII por Gil González Dávila y, con reservas, por Bartolomé 
Fernández Valencia, «aunque es verdad que alega Evora en su favor que nacieron 
allí, son más los autores que hablan por la villa de Talavera»27, siendo, entre otros, 
Juan de Mariana, Alfonso de Villegas, Bartolomé de Quevedo y Gaspar Lozano. 
Más tarde, el beneficiado de San Vicente de Ávila, Tello Martínez, se decanta 
inicialmente por la ciudad portuguesa, cambiando de parecer unos treinta años 
después, en 1788. No obstante, había sido un dominico portugués el mayor de
fensor del origen luso de los tres hermanos. Andrés de Resendio (Resende), natu
ral de Évora y fallecido en 1573, había estudiado en las universidades de Alcalá y 
Salamanca para obtener luego una cátedra en la de Coimbra, a la que renuncia 
por unas acusaciones sobre explicaciones heréticas. Impregnado de cierta cultura



46

28 «Un natural de Talaveira, desejoso de honrar a sua patria, Ihe deu alguns dez nomes, e entre 
éles o de Evora, e divulgou que eram déla os Santos; a estes seguirán alguns castelhanos; logo Ihe apro
piaran! casas e levantaran! pedra com vestigios de S. Vicente. Para tudo Ihe ficar coni alguma queda 
corromperán! primero a alguns autores, levantando-lhe que o tinham expresado. Também Ihe deram 
cadeira episcopal... sendo que Talaveira tal dignidade nao teve...». Lucio Andrés de Resende publicó 
varias obras de carácter religioso: De vita au/ica..., Vita de freí Pedro Portairo do convento d'Evora; 
algunas sobre la historia de su país, como De antiquitatis, Lusitaniae, Evora, 1593, y una narración 
historiográfica sobre su ciudad natal, Historia da antiguidade da ciudade d'Evora, Evora, 1576 (Lisboa, 
S. T. Ferreira, 1703, 3’ ed.).

29 ARIZ, L., I hsloria de las ¡-randeras de la ciudad de Áuila, Alcalá de Henares, Luis Martínez 
Grande, 1607, I, íol. 35 v.

clásica en un viaje a Italia, a su vuelta a la Península Ibérica trata de ratificar el 
origen portugués de los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta: «Os gloriosos sanctos 
Mansio, Vicentio, Sabina & Cristeta nossos padroeyros, com o maravilhoso Blasio 
nosso advogado, vos tomen pola mam...». Al igual que harán luego otros auto
res portugueses, el dominico conjetura que los escritores y los clérigos españoles 
tratan de apoderarse colectivamente de gran número de santos y mártires proce
dentes del país vecino-’8.

Una calzada se dirigía hacia Caesarobriga (Talavera de la Reina, llamada por 
los visigodos Elbora), dentro del conventus Emeritensis, en un lugar estratégico 
cerca de la confluencia del Tajo con el Alberche. Antiguo territorio de los carpe- 
taños, la presencia romana quedó atestiguada por la construcción de una muralla 
aprovechada más tarde por los reinos cristianos. Se conoce algún culto de la épo
ca imperial, como el dedicado a la diosa Ceres en el mes de mayo, la actual fiesta 
de Las Mondas: «Y en la hermita de nuestra Señora de Talauera, nuestra Señora 
del Prado, tan celebrada en ella, la fiesta de las Mondas, sacrificios gentílicos, que 
sus naturales hazían a la Diosa Palas»29. Teónimos relacionados con la guerra se 
localizan también en aras halladas en la ciudad del Tajo, y lugares sagrados en las 
inmediaciones de Talavera, como el Mons Veneris, Monte de Venus, un medio 
físico en que el nombre de la Venus romana ocultaría un nombre de una divinidad 
femenina indígena. Dicha montaña se identificaría luego después con la sierra de 
San Vicente, con 1.321 metros de máxima altitud. Una última edificación, ini
ciada en el año 1665, se asocia con la ermita de San Vicente construida sobre la 
cueva mencionada por algunos historiadores y hagiógrafos de los siglos XVI y XVII. 
La toponimia de esta comarca toledana se relaciona, evidentemente, con el mártir 
Vicente, localizándose Hinojosa de San Vicente y El Real de San Vicente antes de 
llegar a la sierra de la Higuera en el límite meridional de la provincia abulense.

A veinticinco leguas de Talavera, la Ebora Carpetanorum que citarán los cro
nistas abulenses desde el siglo XVI, se encontraba Abula, Ob'ila, Avela o Abela. Los 
caminantes procedentes de Ebura (otra denominación relacionada con Talavera) 
se podrían dirigir hacia la calzada de los puertos de Menga y del Pico o bien hacia 
algún ramal de calzada menor que conducía a los Toros de Guisando y, luego, a la 
ciudad de Ávila, una vía nororiental de acceso al oppidum que atravesaría el puer
to del Boquerón con posibles restos de calzada, aunque la principal vía romana 
era la que recorría el trayecto desde Osma a Mérida, pasando por Ávila. Por este



I

47

30 «Los materiales escasos y dudosos procedentes de la historia eclesiástica pocas veces nos 
permiten despejar la nube oscura que pende sobre la primera época de la Iglesia... El teólogo puede 
dedicarse a la agradable tarea de describir la religión tal cual bajó del cielo, ataviada con su pureza 
original. Al historiador, sin embargo, corresponde la triste tarea de descubrir la mezcla inevitable de 
error y corrupción con que se contaminó tras largo tiempo de residencia en la tierra, entre una débil 
y degenerada raza de seres», CIBBON, E., Historia de la decadencia y caída del Imperio Romano, Bar
celona, 2000, 197-198.

tiempo, finales del siglo III, se agudizan las tensiones entre el paganismo romano, 
los cultos indígenas y la nueva religión cristiana. La lentitud de penetración del 
cristianismo en la Península Ibérica, y más concretamente en sus zonas centrales, 
es un fenómeno relativamente aceptado en los medios historiográficos. El conflic
to generado por una religión monoteísta en un medio con claras supervivencias 
de las estructuras indígenas, romanas y paganas, está acentuado con la profunda 
inestabilidad de las instituciones imperiales, la desaparición de las organizaciones 
autóctonas y gentilicias, y la creación, finalmente, de una organización metropo
litana correspondiente a las nuevas formas religiosas cristianas. Aunque Tertuliano 
afirmaba que el cristianismo se encontraba extendido en el año 200 por todos los 
límites del mundo conocido, por todos los confines de la Península, Hispaniarum 
omnes termini (Adv. Judaeos, 7), en realidad su difusión y organización fueron 
extraordinariamente lentas. Desde esta perspectiva hay que reconocer que gran 
parte de las fuentes cristianas reúnen unas pretensiones propagandísticas en el 
momento de conectar determinados territorios, escasamente romanizados, con 
la eclosión de una población cristiana, fenómeno ya planteado a finales del siglo 
XVIII por Edward Cibbon30. Que la cristianización fuera lenta y tardía explica, 
entonces, que su historia esté llena de leyendas que aspiran a ser piadosas, muy 
alejadas de la realidad histórica. Obsesionados por articular la propia historia ge
neral o local a partir de una sucesión episcopal cada vez más remota, numerosos 
autores cristianos se empeñaron en resaltar un discurso centrado en la siembra 
apostólica, las apariciones milagrosas, la multitud de catecúmenos y cristianos 
y, por último, la irrupción de los mártires. Sin embargo, las cosas no eran como 
aparentaban ser en los escritos panegíricos sobre la cosecha inmediata de almas 
cristianas.

El periodo comprendido entre la formación del cristianismo y su aceptación 
oficial en los extremos del siglo IV por Constantino y Teodosio, está marcado por 
la complejidad de las relaciones entre las dos instituciones, el Imperio y la Iglesia. 
Inicialmente, la rápida expansión del cristianismo en los centros urbanos más im
portantes es consecuencia de la confusión existente entre la nueva religión y el 
judaismo, por un lado, y la extraordinaria permeabilidad del Estado romano hacia 
las religiones orientales y las nuevas religiosidades. En este sentido, la ambigüe
dad que percibía el pueblo romano entre cristianismo y judaismo delataba cierta 
uniformidad en sus contenidos ideológicos hasta la definitiva ruptura a finales 
del siglo I. Al igual que la cultura pagana asimilaba cultos indígenas, lugares sa
grados, teofanías y teónimos de diversa procedencia, el propio Imperio aceptará 
el cristianismo hasta la radicalización de la crisis del siglo III, es decir, cuando la 
extrema debilidad del Imperio romano en Occidente le convierte -según ciertas



7

48

31 «Sin embargo, incluso la calumnia es lo bastante sagaz como para descubrir y atacar los 
puntos más vulnerables. El valor de Diocleciano siempre estuvo a la altura de la ocasión y de su deber, 
pero, al parecer, no poseyó el espíritu osado y generoso del héroe que va al encuentro del peligro y de 
la fama, rechaza el engaño y pone en entredicho con audacia la lealtad de sus iguales.», ibídem, 142.

32 JONES, A.H.D., The later román empire, 284-602. A social, economic and administrative 
survey, Oxford, 1964, 958.

versiones- en un depósito de corrupciones, una institución decadente y una or
ganización repleta de los peores personajes de la humanidad. Salvo en contados 
episodios (protagonizados por Nerón o Marco Aurelio), los cristianos viven en un 
clima de relativa tolerancia, salpicada en ocasiones de actos vandálicos y fenóme
nos de fanatismo, excepto cuando a instancias de los propios emperadores son 
sancionados al ser considerados como enemigos públicos, menos cuando desde 
un fanatismo popular se extendía la hostilidad contra los judíos y los cristianos, a 
la vez que se mantenía la tensión exagerada entre ambos elementos.

Independientemente de la larga historia de Roma en el Alto Imperio, la con- 
flictividad se agudizará a partir del siglo III adquiriendo el propio Imperio una 
forma coactiva. Este, que seguía siendo considerado como un patrimonium indivi- 
sum, en la práctica tiene una doble evolución con Diocleciano. Primero, se inicia 
una descentralización del poder con la Tetrarquía. Paralelamente se produce una 
centralización administrativa y política en cada diócesis a partir del siglo IV, hecho 
que explicaría la relativa independencia de gobernadores y pretores en el ámbito 
religioso en función de una política particular y localista de cada funcionario. La 
compulsión fiscal se extendió a gran parte de los elementos sociales, favoreciendo 
indirectamente el desarrollo del colonato y la concentración de tierras. La necesi
dad de sacralizar el poder es paralela a la aparición de una euforia cristiana. Ya el 
emperador Aureliano, dominus et deus, acentúa el culto solar, una tradición casi 
monoteísta. Más tarde, Diocleciano, con el título de dominus noster que sustituye 
al de Imperator Caesar, se otorga un nuevo carácter sacro, con un ceremonial más 
complejo y un ritual tremendamente hierático. Manteniendo a Júpiter como la 
divinidad imperial por excelencia, además del propio culto imperial, se ganará, 
de acuerdo con las actas de los mártires, la animadversión de numerosos habi
tantes3’. Cuando los límites institucionales y litúrgicos del Imperio están marcados 
precisamente, sólo era necesario el estallido social, el choque contra la prohibi
ción y la extensión de una alternativa política. También el contacto, el rumor, la 
extensión de una visceralidad contra el corrompido cristianismo actuaron como 
catalizadores en la «era de los mártires». Al inclinar la balanza del Imperio a un 
lado o a otro, hacia el paganismo tradicional o hacia el cristianismo emergente, la 
tensión estaba servida. Incluso se puede plantear si la necesidad de crear mártires 
existía, si el cristianismo podía enfrentarse, sin consecuencias violentas, a una so
ciedad todavía impregnada de paganismo. La obsesión por crear unos personajes 
modélicos, un código moral exclusivo, una sociedad de elegidos se propone en 
el instante de desarrollar un culto de los mártires, pues «el austero monoteísmo 
de la primitiva iglesia cristiana no satisfacía ampliamente las necesidades religio
sas de la multitud de conversos»32.



Las persecuciones de Diocleciano. Aunque la persecución iniciada por Dio- 
cleciano interesa más que las anteriores por su relación con Hispania y la difusión 
posterior de numerosas actas y pasiones, desde el siglo I se agolpan cíclicamente 
episodios violentos contra los cristianos. Los motivos apuntados para iniciar los 
primeros seguimientos hacen referencia al odio de los judíos cuando Tertuliano 
asentía que «las sinagogas de los judíos son los manantiales de las persecucio
nes» (Scorpiace, 10), el aborrecimiento de las masas populares cuando el mismo 
escritor señalaba la furia popular que desataba la caza, quoties etiam praeteritis 
vobis suo iure nos inimicum vulgus invadit lapidibus et incendiis (Apolegebcum, 
37), las leyes civiles contra la magia, el sacrilegio o la introducción de nuevos 
cultos y, fundamentalmente, la negación del culto al emperador. Mientras que las 
anteriores causas son limitadas, relacionadas casi exclusivamente con los desórde
nes públicos, las provocaciones o con la presencia formal de una denuncia en el 
marco del Derecho Romano, el último motivo entraba dentro del peligro político 
que suponía poner en entredicho la legitimidad del Imperio por medio de la ne
gación del panteón romano. Al igual que los móviles son variados y no todos con 
la misma importancia, el número de persecuciones oscila de uno a otro escritor. 
Así, Lactancio enumera seis en De mortibus persecutorum, Sulpicio Severo nueve 
y Agustín de Hipona, en De civitate Dei (18, 52), cuenta diez, identificándolas con 
las plagas de Egipto o con los diez cuernos y siete cabezas de la bestia apocalíptica 
que se enfrentaba «a los que observan los mandamientos de Dios y dan testimo
nio de Jesús» (Ap. 12, 17).

El primer edicto contra los cristianos aparece con Nerón en el año 64. El Ins- 
tilutum neroriarum (Apologeticum, 5: christiani non sint) se refiere al crimen del 
incendio de Roma, con una escenografía teatral y una aparatosidad de tormentos 
públicos que marcarán el recuerdo posterior de los mártires, a veces considera
dos más cinematográficamente que en el sentido religioso. En los siglos siguientes 
se alternan las políticas represivas de algunos emperadores con actitudes de re
lativa tolerancia hacia los cristianos con Cómmodo (180-192), Alejandro Severo

49

El lenguaje directo que se expresa en las narraciones hagiográficas, la inme
diatez del texto expuesto y el desenlace esperado de cualquier relato son ele
mentos que se mantendrán en la difusión de las exposiciones martiriológicas. El 
reduccionismo temático que se encuentra en estas exposiciones que se hacen a 
partir de finales del siglo III está más relacionado con el proceso jurídico iniciado 
contra el cristiano y con la difusión de los textos apócrifos más que con los con
tenidos estrictos del Apocalipsis o de otros textos del Nuevo Testamento, pues 
los primeros difundían más directamente la vida de Jesús y los apóstoles que los 
canónicos, una circunstancia necesaria para la rápida difusión y comprensión del 
cristianismo. El original modelo de mártir difundido por el cristianismo se man
tendrá, con escasas variantes, en toda la literatura hagiográfica occidental. El cris
tiano, caracterizado por evitar las transgresiones (idolatría y sexualidad inmoral, 
fundamentalmente) se convierte en un estereotipo constantemente exaltado por 
los medios eclesiásticos por el atractivo manierista que encierra tanto el contenido 
como la forma literaria.



33 En el Concilio de Elvira se alude a los cristianos que son martirizados (o asesinados) por 
destruir los ídolos paganos. Vid. VIVES, J., MARÍN, T. y MARTÍNEZ DÍEZ, C., Concilios visigóticos e 
hispanorromanos, Barcelona-Madrid, 1963, Canon LX.

34 DANIÉLOU, J. y MARROU, H., Nueva historia de la Iglesia. I Desde los orígenes a san Gre
gorio, Madrid, 1964, 271.

50

(222-235) o Filipo el Arabe. En líneas generales se pueden reseñar dos caracterís
ticas de estas persecuciones. Primera, la escasez de los mártires en relación con los 
relatos catastrofistas de los autores cristianos; en la mayoría de los casos es la hos
tilidad de las masas urbanas romanas la que desata la represión ante el desprecio 
de los futuros mártires por los templos y cultos paganos, actitud que en numerosas 
ocasiones se relacionaba con las provocaciones en búsqueda de un martirio que, 
a veces, era estimulado por los escritores más o menos rigoristas como Tertuliano, 
a pesar de las advertencias de la organización eclesiástica en algunos concilios33. 
Segunda observación: los edictos imperiales oscilan entre la persecución tanto del 
proselitismo judío como cristiano, no la práctica religiosa, y el encarcelamiento y 
proceso judicial contra la jerarquía eclesiástica, promocionando la confiscación 
de los bienes de estos individuos de rango elevado y procurando, por otra parte, 
aliviar la situación de extrema debilidad de las finanzas imperiales. La tensión 
entre unos tiempos y otros conducía hacia una ambigüedad políticamente nefasta 
para la supervivencia religiosa del Imperio. Para las gentes paganas, la admisión 
de nuevos cultos, el proselitismo y las nuevas actitudes delataban el alejamiento 
físico y espiritual del esplendor imperial, la agudización de una decadencia roma
na que poco a poco iba siendo «demonizada» por los nuevos creyentes. Estos, los 
cristianos, claramente pretendían no tanto llegar a la tolerancia hacia su religión 
por el Imperio como alcanzar una supremacía religiosa que estaría fundada en 
la interpretación providencialista de toda la historia. Así pues, el anhelo cristiano 
descendía no sólo del intento por lograr una mayoría religiosa, sino por ocupar los 
poderes civiles en los últimos siglos de Roma.

La llegada de Diocleciano con su firme política de orden público se entiende 
bajo esta perspectiva, pues procuraba la reorganización del Imperio por la Te- 
trarquía y revitalizar los fundamentos religiosos tradicionales de Roma con la ex
tensión del culto de Júpiter y la sacralización integral de la figura imperial. Al 
igual que algunos emperadores en la etapa de la «anarquía militar» habían sido 
conscientes de la crisis del Imperio e intentado sortearla con la vuelta a las formas 
religiosas tradicionales, Diocleciano impulsa esa política religiosa al tiempo que 
inicia una persecución caracterizada por «su carácter sistemático y su amplitud, 
que presenta una innegable aparatosidad teatral»34. El significado profundo de 
esta persecución se alcanzará, obviamente, en los siglos posteriores, cuando toda 
una puesta en escena historiográfica y literaria relance la confrontación entre dos 
modelos imperiales, Diocleciano y Constantino. Además del impacto causado por 
la persecución de los mártires, a la par del impacto propagandístico alcanzado 
y que se vislumbrará más tarde con el Edicto de Tolerancia de Constantino, la 
figura de Diocleciano ha centrado el interés de los historiadores. Considerado a 
veces bajo una mirada caritativa, las consecuencias de su política religiosa en esa



51

35 ALLARD, R, El martirio, Madrid, 1943, 111. La nueva antropología del mundo romano 
incide constantemente es este aspecto corporal y sexual frente a la tradición medieval que señalará 
el cuerpo humano como representación del mal. BROWN, R, Historia de la vida privada (G. Duby y 
R Aries, dirs.), Madrid, 1988, I, 259, señala precisamente el rechazo hacia las costumbres cristianas 
por parte de algunos romanos paganos: «la turbadora facilidad con que se sabía que los sexos se mez
claban en estas reuniones rituales de los cristianos seguía siendo fuente de sincero disgusto para los 
paganos respetables. Los extraños evitaban hablar con los cristianos por ese motivo».

36 RUINART, T., Acta primorum martyrum sincera et selecta, Amstelaedami, 1713 (París, 
1689), III, 55, LX-LXI.

37 MUÑOZ MALDONADO, ]., Las catacumbas o los mártires, Madrid, 1849, 337.

tensión permanente entre paganismo y cristianismo, su propia vida y muerte ob
sesionaron a numerosos escritores. Se apunta una inicial tolerancia del emperador 
hacia los cristianos hasta que por influencia de Maximiano y Calerio se aleja de 
esa postura medida para ejecutar el delirio perseguidor. El emperador arrastra al 
Imperio a su desolación porque su avaricia y timidez le conducen a la ruina del 
universo: Diocletianus, qui scelerunt inventor et malorum machinator fuit, quum 
disperderet omnia, ne a Deo quidem manus potuit abstinere. Hic orbem terrea 
simul et avaritia, et timiditate subverlit (Lactancio, De morlibus persecutorum, Vil, 
XIV). La actitud titubeante del emperador se resquebraja cuando el gobernador de 
Alejandría, Hiérocles, lanza un discurso ante Diocleciano y Calerio en el que se
ñala cómo los cristianos constituyen una secta plagada de supersticiones, cómo se 
reúnen en la noche entre cadáveres y sepulcros creyendo en la resurrección de los 
muertos. Aparecían los cristianos como seres singulares, al margen de la sociedad. 
Para algunos los cristianos formaban parte del mundo de los mistagogos orientales, 
a la vez inquietantes por sus poderes mágicos y despreciables por sus costumbres 
dudosas. Se afirmaba que habían jurado odio a los dioses romanos, pervirtiendo a 
los soldados de las legiones y negando el juramento a los emperadores e insultan
do a las imágenes. Hiérocles, además, acusa a los cristianos de practicar festines 
abominables bebiendo la sangre de un hombre sacrificado y devorando las carnes 
de un niño; los incestos eran abundantes y, sobre todo, eran poderosos y poseían 
templos y caudales. En definitiva, a los cristianos se les achacaban los crímenes 
más horribles, incestos, asesinato y antropofagia rituales35. Al final, vencida la vo
luntad del emperador, éste acometerá una persecución que provocará la lluvia 
de infinitos mártires de la Iglesia, recopilada por Eusebio, Eutropio, Lactancio y 
Sulpicio Severo, autores que, por otra parte, registran los edictos que año tras año 
se extendían por todos los rincones del Imperio36.

Según la historiografía religiosa más tradicional, aquella que no diferencia el 
sentido de culpa del individuo concreto de las divergencias confesionales, Dio
cleciano muere en el año 31 3 tras nueve años de retiro desde su abdicación. Una 
muerte precedida del delirio, gritos acusadores, terrores nocturnos, «visitado sola
mente en su miseria por los manes de los gloriosos mártires que había entregado 
a los verdugos»37, dialogando con voces que le inculpan de las muertes cristianas, 
lleno de remordimientos, sin apetito ni sueño para terminar agobiado de afrentas 
y cansado de la vida por desesperación, dejándose morir de hambre y de tris
teza (De mortibus persecutorum, XLII, LVI). Unos meses antes de la muerte de



Barcelona

Córdoba

52

Cuadro 1/11
MÁRTIRES Y SANTOS DE HISPAN1A (SIGLOS l-IV) SEGÚN A. PRUDENCIO, 

H. FLÓREZ, CALENDARIOS MOZÁRABES Y SANTORAL DE CARDENA (a. 919)

Berja

Braga
Burgos 
Calahorra
Carca (?) 
Cartagena

Cueva de Lituergo 
Écija 

Gerona 
Granada 
Guadix 
León 

Lisboa 
Mérida 
Sahagún 
Sevilla 
Tarragona 
Toledo 
Urci____________
Valencia________
Zaragoza

SANTO/MÁRTIR

Segundo
Justo y Pastor
Vicente, Sabina y Cristeta 
Eulalia
Cucufate
Tesifonte
Víctor (?)

Centola (?)
Emeterio y Celedonio

Hesiquio
Ciríaco y Paula
Zoilo y compañeros 
Fausto, Jenaro y Marcial 
Acisclo y compañeros
Eufrasio
Crispín
Félix

Cecilio
Torcuato
Marcelo y otros 
Verísimo, Máxima y Julia 
Eulalia
Facundo y Primitivo
Justa y Rufina
Fructuoso y compañeros 
Leocadia
Indalecio
Vicente
«Innumerables»

FESTIVIDAD

1 de mayo
6 de agosto
27 de octubre
12 de febrero
25 de julio
1 de mayo
12 de abril
2 de agosto
3 de marzo
1 de mayo
18 de junio
27 de junio
13 de agosto
17 de noviembre
1 de mayo
20 de noviembre
1 de agosto
1 de mayo
1 de mayo 
30-31 de octubre
1 de octubre
10 de diciembre
27 de noviembre
17 de julio
21 de enero
9 de diciembre
1 de mayo______
22 de enero_____
17 de abril

LOCALIDAD
Abla (¿Ávila?)

Alcalá
Ávila

Diocleciano, el emperador Constantino había promulgado el Edicto, una muestra 
legislativa de sincretismo religioso cuando se hace coincidir en una misma fecha, 
el 25 de diciembre, el nacimiento de Cristo, el del emperador y el dies natalis del 

sol.



I

53

Un modelo sobresaliente: Vicente de Zaragoza. La hagiografía de los már
tires abulenses no es particular ni exclusiva. Al contrario, se inscribe en un género 
literario que presenta numerosos problemas de redacción, adaptación y difusión. 
Se recurre a un modelo o estereotipo de santo, constante en las compilaciones 
medievales del mundo visigodo y, en general, anteriores al siglo XIII, realizadas 
por categorías (santos, mártires, varones apostólicos, jóvenes vírgenes, obispos, 
etc.), aquellas que están destinadas a reunir una determinada condición de acon
tecimientos extraordinarios. Hay que establecer los méritos, los valores, las formas 
de vida de un santo, el reparto de las reliquias, los milagros realizados en vida y 
después de la muerte. Existe una coherencia interna en todo relato hagiográfico 
y martiriológico explicada a partir de un modelo común de la Antigüedad tardía. 
Por todas estas circunstancias, las vidas transmitidas de los mártires de Ávila, en 
sus planteamientos generales, no ofrecen sorpresas destacadas, aunque sí dos o 
tres notas sumamente originales en el episodio de los tormentos y en la ubicación 
de los mismos.

Aparte de algunas destacadas piezas hagiográficas de gran éxito entre los 
mozárabes durante los primeros siglos de la dominación musulmana, entre 
los mártires puramente hispanos sobresale Vicente de Zaragoza. Las noticias 
de este levita (un rango inferior al sacerdocio) se localizan en el Himno V de 
Aurelio Prudencio (Passsio sancti Vincenti martyris) y en una Pasión de carácter 
épico, la Passio sancti ac beatissimi Vincentii levite martyris Christi, qui passus 
est Valentía in civitate sub Datiano preside; XI kalendas februarias™. Asimismo, 
en las Actas de los mártires, en los sermones de san Agustín39, Ruinart40 (Anuo 
304. Passio S. Vincentii Levitae & martyris), y en la España sagrada (T. VIII) del 
agustino Enrique Flórez. Su culto es tan antiguo que parece que estuvo generali
zado por todo el Imperio romano, figurando en el Martirologio jerominiano y en 
el Calendario de Cartago, siendo exaltado por Paulino de Ñola, Avito, Venancio 
Fortunado, Gregorio de Tours, etc.41. Sin duda, Vicente de Zaragoza se convierte 
en el mártir modélico de las persecuciones de Diocleciano, en la imagen simbó
lica que tratará de ser imitada por otros relatos, algunas toponimias y numerosas 
festividades. Una narración original amplificada establece los numerosos detalles

38 Pasionario hispánico. II. Textos, ed. A. Fábrega Crau, Madrid-Barcelona, 1955, 187-196. 
Vid. GARCÍA RODRÍGUEZ, C-, El culto de los santos en la España romana y visigoda, Madrid, 1966, 
257. A. PRUDENCIO, Liber Peristephanon, ed. JJ. O'Donnell, Michigan, 1993.

39 Actas de los mártires, 995-1017; los sermones de san Agustín en la misma obra, 1018-1023.
40 «Ex editis, el codd. Mss. Bibliothecae Colbertinae 3. S. Cermani a Pratis 7. Illustriss. Abatís de 

Noaliis 2. Monasterii Claraevallensis I. Illustriss. Boheri 2. Monasterii S. Petri Pratellensis I. S. Mariani Au- 
tisiodorensis I. Monasterii B. Marcae Calensis I. RR.PR Caelestonorum Parísiensium I. RR.PR Carmelita- 
rum excalceatorum París. 2 B. Mariae Regiae de Malodumo prope Pontisaram, nunc Fuliensium París I,. 
etc.». Indica, además, Theodorici Ruinart que la Passio de Vicente se recoge en el sermón 275 de san 
Agustín («Passio S. Vincentii ab Augustino laudata»), celebrándose su festividad el 22 de enero, según 
Bolland y otros códices manuscritos, en los Himnos de Prudencio, en los martirologios latinos, Grego
rio Turonensis, lib. 3, Historiae francorum, cap. 29, y Tamayo Salazar en el Martirologio hispánico.

41 GARCÍA VILLOSLADA, R. (dir.), Historia de la Iglesia en España. I. La Iglesia en la España 
romana y visigoda (siglos l-VIII), Madrid, 1979, 65-68.



54

42 Oracional Visigótico, n. 469-495. Códice Veronense, n. 463. Códice Londinense, n. 284 
Breviarium de 1502, n. 3394. Libellus oralionum de Bianchini, n. 58. Breviario gótico, PL, n. 1068. 
Oirás fuentes: «I. 22. Natale sancti Vincencii», íol. 71 del ms. 815 de la Biblioteca de Montserrat. Vid. 
OLIVAR, A., «El Sacramentario aragonés ms. 815 de la Biblioteca de Montserrat». Hispania Sacra, XVII 
(1964), 61-97. Pontifical de Braga, ms. 1134, Biblioteca Pública de Oporto, fol. 106. Vid. BRAGANQA, 
).O., «A liturgia da Braga». Hispania Sacra, XVII (1964), 259-281. «Officium in diem sancti Vincentii 
laevite», fol. 96 v; Antifonario de la Catedral de León. VIVES, J., «El santoral de los calendarios de San 
Cugat del Vallés». Hispania Sacra, LI-LII (1973-1974), 247-269.

acerca del martirio, el hundimiento del cuerpo en el mar, su venturoso regreso 
a una playa y la tradición creada a partir de esta aparatosa historia. Será normal 
que Vicente, el vencedor, derive en santos duplicados y homónimos. De hecho, 
numerosas oraciones, varios oficios y algunas costumbres litúrgicas y festivas tanto 
peninsulares como francesas tendrán su origen en este peculiar modelo vicentino. 
Hasta la llegada, al menos, de otro impactante Vicente en unos momentos tensos 
de la Edad Media, el dominico Vicente Ferrer.

Desde el punto de vista litúrgico, la festividad de san Vicente de Zaragoza se 
recoge en el Oracional visigótico, desarrollando las oraciones, antífonas, respon- 
sorios y alle/uiáticos que eran empleados fundamentalmente en los monasterios42. 
Como imagen hagiográfica, la vida y muerte del levita Vicente tendrá amplias 
repercusiones, incidiendo particularmente en la Passio de los mártires abulenses. 
La idealización de este molde martirial, difundido desde el siglo IV y relacionado 
con los otros grandes diáconos Esteban y Lorenzo, entra de lleno en los límites del 
estereotipo del testigo cristiano. San Vicente de Zaragoza se convierte, pues, en 
un argumento de otras vidas literarias.



1

55

LA LLEGADA DE LOS JÓVENES MÁRTIRES, IN HISPAN US 
C ¡VITATE ABULA PASSIO SANCTORUM VICENTII, SABINAE 
ET CHRISTETAE

43 27 October. Sexto kalendas novembris. Luna. Vigilia sanctorum apostolorum Simonis et lu- 
dae. Abulae in Hispania passio sanctorum Vincentii, Sabinae et Christetae, qui primum in equuleo adeo 
sunt extenti, ut omnes membrorum compages laxarentur; deinde capita eorum lapidibus superposita, 
usque ad excussionem cerebri vahdis vectibus sunt contusa, atque ita martyrum compleverunt, agente 
praeside Daciano, Martyrologium Romanum. Cregorii XIII, editio VI Taurinensis, Taurini, 1911. Hasta 
el año 1591 se celebró la festividad de los mártires el 27 de octubre, luego el 30 de agosto para que 
pudiese ser conmemorada con octava y al margen de otras fiestas (santos Simón y Judas), coincidiendo 
con la de otros mártires anteriores al Edicto de Constantino (Félix y Adaucto) y, curiosamente, con 
algunos monjes del monasterio de San Pedro de Arlanza, como Pelayo, Arsenio y Silvano, eremitas 
sacrificados por los sarracenos a mediados del siglo X y considerados mártires desde 1062. «Y en dicho 
día se zelebró su fiesta, año de 1285, y se continuó hasta el año 1591, que con autoridad pontifizial se 
transfirió dicha celebridad a los treinta de agosto de cada año; entre las causas que huvo, la principal 
fue el celebrarles con octaua sin impedimento de otras fiestas. Viene el cauildo la uíspera; y el día 
hazen la fiesta en procesión de tiempo ymmemorial». 0. de Nájera), Noticia de la fundación. . de San 
Vicente...

Los mártires abulenses cuentan con escasos testimonios anteriores al siglo IX. 
A partir de la siguiente centuria su culto se reanima mediante pasionarios y legen
darios, coincidiendo, además, con la incorporación al mundo religioso abulense 
(fraccionado institucionalmente) de una nueva veneración legendaria relacionada 
con la imagen de la Soterraba, románica, soterrada ante el avance musulmán, 
poseedora a partir del siglo XIII de una cripta en la basílica que hasta ese momen
to, como espacio sagrado, había estado asociada a los mártires. El martirologio 
romano celebra la festividad de los tres hermanos el 27 de octubre, coincidiendo 
con la vigilia de los apóstoles Simón y Judas, mencionándose que a Avila llegaron 
los santos Vicente, Sabina y Cristeta, los cuales, por orden del presidente Dacia
no, fueron tan bárbaramente estirados en el potro que les desencajaron todas las 
junturas de los miembros; después, poniendo sus cabezas sobre unas piedras, se 
las magullaron con mazos hasta hacerles saltar los sesos, con que consumaron el 
martirio43.



I

56

Pueblo piadoso, hacia aquí, hacia los atrios de los testigos, 
os convoca de forma gratificante el Señor de las virtudes, 

para que coparticipando en los festines sagrados, 
eleve vuestros votos ardientes hasta lo más profundo del cielo.

Que la voz mantenga siempre como dones piadosos 
los gozos de Vicente agregado a los mártires: 

Resuene la canción de Sabina con su letra celestial 
y con ella la de la buena Cristeta.

Ahora desprecian las miserias del mundo, 
ganancias inútiles, las dolorosas maquinaciones ceden el paso 

a través de sus cuellos tronchados 
en sangre color de rosa enteramente roja, 

Rey nuestro, Cristo, para Ti los laureles,

Las noticias acerca de Vicente, Sabina y Cristeta son sumamente parcas y 
fragmentadas4'’. Fábrega Grau45 indica que si no fuera por un himno (Huc vos 
gratifice, plebs pia convocat) recogido por U. Chevalier en el Repertorium hym- 
nologicum, n9 8.130, que evoca una fecha anterior a la invasión musulmana, su 
culto habría que trasladarlo al siglo IX. Este himno es una secuencia recogida en 
el códice n9. 30.845 del British Museum de Londres, un texto en letra visigótica 
procedente de la abadía de Silos que se encontraba inscrito en un libro de Oficia 
et Missae de rito mozárabe escrito en el siglo X y utilizado como antifonario, sin 
lecturas, antes de la supresión del rito hispánico a finales del siglo XL En efecto, 
Chevalier recoge en su obra el himno proveniente del breviario gótico-mozárabe, 
editado igualmente por C. Blume46 con ligeras variantes respecto al primero (festi 
dapibus por consorte dapibus). Unas décadas antes, en 1788, este mismo texto 
le había insertado en su manuscrito sobre los obispos de Ávila el beneficiado de 
San Vicente Tello Martínez en el Parágrafo 21. El himno es el siguiente: Huevos 
gratifice, plebs pia convocat / virtutum Dominus, testum atria, / consorte dapibus, 
vota calenda / coelorum locet in intima. / Juncti martyribus, jugiter gaudia / Vincen- 
tii teneat, muñera vox pia: / Sabina recinat coelina litera, / Cbristetes bona dethera 
/ Hic mundi misera, lucra per ardico / spermunt hominum, vaffra dolentia, / cedunt 
punicea colla per omnia, / Rex Christe, tibí laureantia / simplix ac trinitas, te Deus, 
unitas. / Rogamos, precitos hurum et audias, / que ipsi petimus. Corda calenda, / 
inmense bone prorroga. / Sit trina deitas ac tibí gloria, / qui unus retinens, omnia 
judicas, / large continua perpetim sécula, / sed ultra bene prosperaos. Amen. / V 
Letanini in Domino...

44 FERRER GARCÍA, F. A., «Literatura hagiográfica latina en torno a los mártires Vicente, Sabina 
y Cristeta de Ávila (siglos VII-XI)». Hispania Sacra, LX/121 (2008), 9-46.

45 FÁBREGA GRAU, Á„ Pasionario Hispánico. I Estudio, Madrid-Barcelona, 1953, 165-167 
Vid. RIESCO CHUECA, R (ed.), Pasionario Hispánico, Sevilla, 1955, 214-225.

46 CHEVALIER, U., Repertorium Himnologicum. Catalogue des chants, hymnes, proses, sequen- 
tes, tropes en usage dans l'Église latine depuis les origines jusqu'a nos tours, Lovaina, 1897. BLUME, C., 
Analecta Hymnica Medii Aevi, Leipzig, 1897 (reed. Nueva York y Londres, 1961), núm. 179.



r

57

La historia de los tres hermanos aparece recogida en el siglo X en un Pasio- 
nario que servirá para la introducción de los mártires en la liturgia hispánica48. La 
Passio sanclorum martyrum Vincentii, Sabinae et Christetae, qui passi sunt in urbs 
Abela sub Datiano praeside; die V kalendas, novembres. Deo gradas, se reúne en el 
manuscrito de Cardeña del Bristish Museum, Add. 25.600, recopilada luego en la 
Biblioteca Hagiograpbica Latina, Bruselas, 1898-1911 y en el Pasionario hispánico. 
El manuscrito fue redactado a mediados del siglo X (954-966) a partir de cincuen
ta y cinco pasiones de mártires correspondientes a cincuenta y tres festividades 
celebradas en la liturgia mozárabe, además de las fiestas de Santiago el Mayor y 
de los santos Pedro y Pablo49. Los mártires de Ávila se celebran el 28 de octubre, 
mientras que el martirologio romano -como se ha visto- traslada la fecha al día 
anterior.

Otra fuente sobre los santos de Ávila procede del manuscrito de Santo Do
mingo de Silos, un códice escrito probablemente en el año 992, que pasó de un 
monasterio dedicado a san Pelagio al burgalés de Silos y, finalmente, a la Biblio
teca Nacional de París (Nouvelles Acquisldons Latines, 2.180). Este manuscrito, 
destinado inicialmente para el rezo del oficio divino, se encuentra mutilado en 
el folio «255 d», después de haber presentado las pasiones de santa Cecilia, los 
santos Julián y Basilisa, Inés y Emerenciana, Teodosia y Félix de Ñola, cuando se 
lee la pasión de los santos Servando y Germano de Medina Sidonia, suponiéndose 
que los folios arrancados contendrían las pasiones de Vicente, Sabina y Criste- 
ta, la traslación de san Saturnino y, con cierta seguridad, la de los Innumerables

47 Traducción del catedrático e intérprete jurado de Latín Dr. Francisco Ruiz de Pablos.
48 A pesar de las dificultades metodológicas, es posible reconstruir el nacimiento y desarrollo 

posterior del relato hagiográfico sobre Vicente, Sabina y Cristeta, en la línea marcada, para otros casos, 
por DUBOIS,)., Les martyrologes du Moyen Áge latín, Turnhout, 1978; DUBOIS,). y LEMAÍTRE, J.-L., 
Sources et méthodes de l'hagtographíe médiévale, París, 1993.

49 Passio sanctorum martyrum Vincentii, Sabine et Chnstete qui passin sunt in urbe Abela sub 
Datiano preside; die V klds. Nobembres. Deo gratias. In lilis diebus dum post corporem Salvatoris ad- 
ventum et pro redemtione nostra... ExpL: ... et omnis infirmitas amovetur per eum qui sanctos suos 
coronavit per bonam confesionem. Cui est honor et gloria, virtus et potestas in sécula seculorum. Amen. 
Este passionarium de Cardeña, de uso litúrgico, se redacta en el año 919, según PINELL,). M., «Los 
textos de la antigua liturgia hispánica. Fuentes para su estudio», en Estudios sobre la liturgia mozárabe, 
Toledo, 1965, 140.

para Ti, Dios simple y trino, la unidad.
Rogamos que ante las preces de éstos escuches también 

lo que nosotros te pedimos. Prorroga el ardor de nuestros corazones 
Tú que eres inmensamente bueno.
Y sea la gloria para Ti, Trina Deidad, 

que, reteniéndolo todo, todo lo juzgas, 
a lo largo de los siglos en continuidad perpetua, 

pero logrando que el resultado sea favorable más allá de todo bien.
Amén.

V. Alegraos en el Señor...47



f=

58

50 QUENTIN, R, les martirologes historiques du Mayen Age. Études sur la formation de marti- 
rologe romain, París, 1908, 148. VIVES,)., «Tradición y leyenda en la hagiografía hispánica». Hispania 
Sacra, 17 (1964), 495-508. «Las vidas de los santos, antiguos y famosos, se suelen escribir, de modo 
amplit'icatorio, con largas disgresiones intercaladas en que se resaltan los valores morales constantes 
que se pueden extraer de las mismas», CARO BAROJA, J., Las formas complejas..., 95.

51 FERNÁNDEZ POUSA, R., «Los manuscritos visigóticos de la Biblioteca Nacional». Verdad y 
Vida, 10(1945), 376-423.

52 «Passio Vincentii, Sabine et Christeys: In diebus illis, dum post, 106».
53 VIVES, J. y FÁBREGA, Á., «Calendarios hispánicos anteriores al siglo XII». Hispania Sacra, II 

(1949), 119-146; «Calendarios hispánicos anteriores al siglo XIII». Hispania Sacra, II (1949), 339-380 
MANSILLA, D.. «Dos códices visigóticos de la Catedral de Burgos». Hispania Sacra, II (1949), 381-418. 
CASF1ÑEIRAS GONZÁLEZ, M. fv, El calendario medieval hispánico. Textos e imágenes (siglos XI-XIV), 
Salamanca, 1996, 127-128.

de Zaragoza. Fábrega indica, además, que la Passio íntegra de los abulenses se 
arrancó del códice tal vez para añadirla, con otras, a otro pasionario o legendario 
compuesto en un tiempo posterior a la entrada del nuevo santoral romano en la 
liturgia española a fines del siglo XI, una vez arrinconados los libros de la liturgia 
hispánica después de la supresión de la misma por obra de Gregorio VIL Ambos 
documentos, el de Cardeña y el de Silos, son sobre todo santorales más o menos 
completos acerca de la irrupción de mártires y santos que se produce en los pe
riodos visigodo y mozárabe. En algunos casos, la amplitud de los textos permite 
sospechar que los copistas amplificaron algunos sucesos, exageraron algunos diá
logos y trastocaron ciertos contenidos, razones que permiten suponer la existencia 
de un pasionario previo más sencillo y libre de algunos retoques literarios50. Las 
actas transmitidas en los manuscritos de Londres y París proceden, pues, de las 
primitivas narraciones de los pasionarios o leccionarios visigóticos o mozárabes, 
creadas probablemente por autores eclesiásticos del siglo Vil y difundidas luego 
por la literatura mozárabe, incorporando en algunos casos sucesos legendarios 
característicos de la Alta Edad Media.

Otro manuscrito con breves referencias a los mártires de Avila es el «Códice 
6» de la Biblioteca Nacional de Madrid (Manuscritos Visigodos, ms. 13.016)51, con 
el título de Vítae sanctorum et alia, con letra minúscula visigótica de siete copis
tas diferentes, en que se relacionan las pasiones y vidas de Félix, Justo y Pastor, 
Teodosia, Torcuato y compañeros (incluyendo a san Segundo), la historia de la 
invención de la Santa Cruz, las vidas de Servando y Germano, Vicente, Sabina y 
Cristeta5-, el traslado del cuerpo de san Saturnino, una lección sobre san Miguel 
Arcángel y las pasiones de Máximo, Julio y Marcelo. Asimismo hay informes muy 
estrictos en algunos calendarios hispánicos53. En el «Calendario de Ripoli» o Kalen- 
darium Rivipullense (ms. 59, Archivo de la Corona de Aragón), con letra minúscula 
franca del siglo X, en el mes de octubre, día 28, se menciona a san Vicente y sus 
hermanas, precedido el encabezamiento del mes con unas alusiones a los signos 
del Zodíaco y algunas recomendaciones sanitarias: Octubris. Aequat et octimber 
sementis te(m)pore Libram. In hoc mense porros plurimos quomodo uoleris man
duca, et racemos utere et mustum libere, q(uia) sanitatem et solutionem faciunt. En 
los calendarios mozárabes del siglo X, conservados en la biblioteca del monasterio



I

59

54 «Officium in diem sanctorum Vincenti, Savine et Cristetis», en Antifonario visigótico mozára
be de la Catedral de León, ed. facsímil, Madrid-Barcelona-León, 1953, fol. 240 v®.

de El Escorial, se reproduce nuevamente la festividad de los mártires abulenses. En 
el «Códice Vigíliano» (Ms. d. I. 2), redactado en el año 976, se sigue mantenien
do la celebración hispánica del 28 de octubre (28. V. Sci. uice(n)t¡ et sabine), al 
igual que en el «Calendario Emilianense» (Ms. I. 1, redactado en el año 984): Sci. 
uicenti et sabine. En ambos textos se reproducen los mártires celebrados habitual
mente por la liturgia hispánica anterior al siglo XI, pero surgen algunas novedades 
interesantes en cuanto a la duplicación de algunos santos relacionados con san 
Vicente de Zaragoza o con el mártir abulense. Además de la festividad destinada 
a san Vicente levita (22 de enero), se crea en estos códices, para el día 1 de sep
tiembre, la fiesta de san Vicente y san Leto (Sci. uincenti et leti), supuestos mártires 
de origen africano hispanizados en el mundo mozárabe, considerados hermanos 
gemelos nacidos en Toledo. En este sentido, la duplicación de mártires a partir de 
un modelo original será una constante en la hagiografía medieval, al igual que el 
intento, también mozárabe, por inundar de topónimos relacionados con el mar
tirologio y los calendarios aquellos lugares del norte de la Península en los que se 
hacía necesario adjudicar un hagiotopónimo a cualquier núcleo de población o a 
los antiguos espacios cultuales paganos.

Algunos datos más aparecen en el «Calendario primero de Silos» (S4) de fina
les del siglo X: Klds. Octubres D(ies) XXXI. 28 V. Scor(um) uincenti sabine et xpete; 
en el «Calendario segundo de Silos» (S3), copiado en 1052 e inserto en el Liber 
Ordinum: Octr. M(ensis) D(ies) XXXI. 28. V Scor(um) uincenti sabine et xpete; en 
el «Calendario de Compostela» (C6), redactado en 1055: Octbr. M(ensis) D(ies) 
XXXI. 28. V Scor(um) uincenti sabine et xpetis i(n) abula; y, por último, en el «Ca
lendario silense segundo de París» (P2), escrito en el año 1072: Octbrs. M. D(ies) 
XXXI. V. Scor(um) uincenti sabine et xpete. mr(um). Xpi. También en el «Calendario 
de León», un antifonario conservado en su Archivo Catedralicio, procedente de la 
primera mitad del siglo X, aparece una nueva referencia a los mártires abulenses: 
Octubre M(ensis) D(ies) XXXI. 28 V Scorum uincenti sabine et xpetis i(n) abula. En 
este mismo antifonario de la catedral legionense se registra el oficio dedicado a 
los santos abulenses, tratándose de una obra completa que recoge la tradición 
hagiográfica de los siglos VI y Vil (fundamentalmente de la época del rey Wamba), 
incluye el repertorio musical con las antífonas cantadas en las fiestas del ciclo 
litúrgico y de los santos ya reconocidos hacia el año 1069, fecha de su redacción 
retocada, según el ritual visigótico-mozárabe de España. En su recorrido textual se 
ofrecen los oficios de los santos Acisclo, Eulalia, Fructuoso, Vicente de Zaragoza, 
Eulalia de Barcelona, Torcuato y el resto de Varones Apostólicos, Justa y Rufina, 
Cucufate, Justo y Pastor y, asimismo, Vicente, Sabina y Cristeta de Ávila5'’.

En comparación con otros mártires del ciclo de Diocleciano, los abulenses 
sobresalen por la parquedad documental. Incluso en épocas tardías (finales del 
siglo XII), las referencias a Vicente y sus hermanas siguen siendo sumamente es
cuetas. Por ejemplo, en el manuscrito 815 de la Biblioteca de Montserrat, un



60

sacramentarlo aragonés que incluye un calendario, se cita la festividad de los már
tires en su fecha hispánica (28 de octubre): X. Octobris. 28 V Symonis et ludae. 
Vincentii, Sabinae et Christetae. No aparece en este calendario la misa propia a 
ellos dedicada, deduciéndose que los mártires abulenses participaban de las misas 
comunes de los santos: Plurimorum martyrum. Deus qui nos concedis sandorum 
martyrum... Ser. Muñera tibí domine nostrae deuotionis... Praesta nobis domine 
quaesumus intercedentibus... (fol. 105)55. Ausentes los hermanos de otros docu
mentos (Oracional visigótico, Codicis Veronensis, Códice Add. 30.852 del Bristish 
Museum, o los martirologios anteriores al siglo IX como el Jerominiano, el de Beda 
el Venerable o el de Lyon), la oficialización de su culto parece ser tardía a no ser 
por las sucintas referencias que sobre Vicente, Sabina y Cristeta se localizan en 
una Passio de communi del periodo visigodo. Ahora bien, en el terreno de las 
probabilidades que constantemente se mencionan en los estudios hagiográficos, 
se pueden destacar algunas consideraciones. En primer lugar, al himno Huc vos 
gratifice... se le adjudica una cronología anterior a la invasión musulmana, previa 
al siglo VIII, sin que existan elementos constatables para dicha etapa histórica a no 
ser la ausencia de cualquier referencia directa o indirecta a la llegada del islam 
Únicamente cierta incorporación masiva de algunos himnos admitidos por la orto
doxia eclesiástica en el siglo VIL Pero, por otra parte, fue en este siglo cuando los 
concilios toledanos intentaron la supresión de aquellos himnos que se recitaban 
en las liturgias por proceder, en algunos casos, de algunas contaminaciones prisci- 
lianistas. La privación de cualquier mención a los sucesos recogidos por la Passio 
de los mártires abulenses ratificaría una redacción del himno en el siglo Vil previa 
a la pasión propia de Vicente y sus hermanas55. En segundo lugar, aunque gran 
parte de los historiadores reconocen la existencia de una Passio de communi en el 
periodo visigodo (siglo VI), también se puede retrasar su redacción inicial hasta las 
décadas finales del siglo Vil y comienzos del siguiente57. En este proceso, ineludi
blemente se tendrían que retardar algunas pasiones específicas, como la de santa 
Leocadia de Toledo y, seguramente, la de los hermanos de Avila. En cualquier 
caso, parece que ciertas noticias legendarias en torno a Vicente, Sabina y Cristeta 
eran ya conocidas tibiamente a finales del siglo Vil, fundamentalmente en Toledo, 
donde se elabora la pasión de santa Leocadia y acaso la de los mártires abulenses, 
y en el Bierzo, donde Valerio y otros escritores utilizan las pasiones de Vicente y 
hermanas, Justa y Rufina, Félix de Gerona y Leocadia.

A pesar del respaldo monárquico de los visigodos y de la insistencia del clero 
toledano por articular coherentemente una narración legendaria, los abulenses

55 Vid. OLIVAR, A., «El Sacramentarlo aragonés...», 85.
56 PÉREZ DE URBEL, «Origen de los himnos mozárabes». Bulletin Hispanique, 28 (126), 

5-21. GARCÍA RODRÍGUEZ, C., El culto de los santos..., 283. RICO CAMPS, D., El románico de San 
Vicente de Ávila (Estructuras, imágenes, funciones), Murcia, 2002, 298, relaciona los términos festi da- 
pibus. en la edición de Blume, con la «fiesta de los santos» abulenses y el «banquete sacrificial», daps, 
que aludía «forzosamente al sacrificio que acabó desplazando la antigua costumbre del refrigerium 
funerario pagano».

57 DE GAIFEIER, B., «Sub Daciano praeside. Étudessur quelques Pasions espagnoles». Analecta 
Bollandiana, 72 (1954), 378.



61

58 Liturgia antiqua hispánica, gótica, isidoriana, mozarabica, toletana, mixta, illustrata. Cum 
additionibus, Schohis, & variantibus lectionibus. Tomus primus, Romae, Typis el Sumptibus Hieronymi 
Mainardi, MDCCXLVI, fol. LXXXVII. Liturgia mozarabica. Tratactus historico-chronologicus de Liturgia 
antiqua hispánica, gótica, isidoriana, mozarabica, toletana, mixta..., collegit, digessit et illustravit )oan- 
nes Pinius, Romae, Typis Hieronymi Mainardi in Platea Agonali ad Vicum Cuccaniae, MDCCXL, fol. 
LXXVII. Biblioteca del Archivo Diocesano de Ávila.

59 FÉROTIN, M., Le Liber Mozarabicus Sacramentorum et les manuscrits mozárabes, París (Mo- 
numenta Ecclesiae Litúrgica 8), 1912, LXXXIV. CAMARERO CUÑADO, )., La figura del santo en la 
liturgia hispánica, Salamanca-Madrid, 1982, 68 y 158.

no dejan de salir del anonimato, mientras que otros mártires ven cómo sus oficios 
se establecen de manera más precisa especialmente desde el año 675 cuando se 
acentúa el culto de las reliquias tras algunas disposiciones del Concilio Bracarense. 
En definitiva58, no hay misa, oración, oficio específico sobre Vicente y sus herma
nas, deduciéndose que se mantendrían en la liturgia mozárabe unas orationes et 
preces comunes para todos los santos mártires, omnes sancti martyres. Siglos des
pués, el cardenal Francisco Jiménez de Cisneros, arzobispo de Toledo, en Roblesii 
Hispanicum Latinum, señalará que algunos santos y mártires tienen un oficio parti
cular, mientras que otros mantienen himnos vespertinos (hymnos vespertinarum), 
como D. Vincenlius, Sabina & Christeta.

Así pues, aunque con una narración más tardía que otros modelos santos, la 
hagiografía de los mártires abulenses parece compartir dentro de ciertas limitacio
nes las características de las dos tradiciones hagiográficas de la liturgia hispánica. 
Por una parte, la llamada «tradición A» o de los manuscritos, es decir, libros que 
en mayor o menor medida concuerdan con los textos del Oracional de Verona, 
abarcando también los manuscritos de centros litúrgicos procedentes del norte de 
la Península y de la parroquia toledana de Santa Eulalia. Gran parte de los códices 
y anotaciones sobre Vicente y las hermanas derivan precisamente de una incor
poración tardía a esta rama de la liturgia. Por otro lado, la creación retardada de 
una narración estrictamente original sobre los mártires abulenses se reflejaría en 
la actuación del clero toledano en el último cuarto del siglo Vil, iniciándose así 
una apocada anexión de la Passio a la liturgia desde la iglesia de las Santas Justa 
y Rufina. Esta «tradición B» pasaría más tarde al misal y breviario hispánicos co
dificados y publicados por orden del cardenal Cisneros en los años 1500 y 1502, 
respectivamente.

Férotin59, en el Liber Mozarabicus Sacramentorum, concede a los hermanos 
Vicente, Sabina y Cristeta el carisma de mártires, celebrándose su fiesta el 28 de 
octubre, siendo Avila su cuna y su culto el Vil, surgiendo las primeras misas como 
piezas litúrgicas a finales del siglo VIII, cuando todo el pueblo cristiano -dice la 
oración Missa en los santos abulenses- gózase en la victoria de la Trinidad de 
éstos y de éstos por la Trinidad, Vicentium inquam, cum Sabina et Christeta soro- 
ribus, quorum fides pervenit ad fructum. Si bien en los calendarios mozárabes la 
festividad se celebra el día 28 de octubre, al igual que el martirologio histórico 
de Floro (/n urbe Abula... 28 oct.), otras fuentes la trasladan al 27 del mismo 
mes, pasándose más tarde en la diócesis de Ávila al 30 de agosto (según el bene
ficiado Fernández Valencia) o al día siguiente (según el calendario de Tello), con



62

carácter «solemne» en la ciudad y como «memoria obligatoria» en el resto de la 
diócesis. Otros martirologios medievales insisten en el día 27 de octubre, como 
los de Adón (Abela civitate), Usuardo60 (Abula) y Wandalberto (Hiñe sextum már
tir pugnans Vincentius ornat, Chrystetae hoc pariter Sabinaque virgo triumphat). 
Además, se celebra la festividad de los mártires en la diócesis de Toledo (Talavera 
de la Reina) como «memoria obligatoria» y en el episcopado de Burgos. En este 
último se ensalzaría la festividad de los santos Vicente, Sabina y Cristeta desde 
finales del siglo XI, tras el supuesto traslado de reliquias por el rey Fernando I al 
monasterio benedictino de San Pedro de Arlanza, coincidiendo con la vigila de 
los apóstoles Simón y Judas, VI kalendas novembrts, leyéndose en la missa tras 
la supresión de la liturgia mozárabe algunos versículos de la carta de san Pablo 
a los hebreos (Hb. 2, 33-37) y otros del evangelio de san Mateo, Videos turba 
Jesús (Mt. 5, 1-10), alternando probablemente en Ávila con la lectura de algún 
fragmento de la Passio referida a los mártires, sustituyendo en parte a la tradi
cional homilía, al igual que la lectura del Nuevo Testamento había suplantado la 
del Antiguo desde el siglo XI. Esta tradición se mantendrá prácticamente hasta 
el Concilio Vaticano II, perseverando la lectura de la epístola de san Pablo y 
sustituyendo la lectura de los versículos de Mateo por otros de san Lucas, espe
cificándose una misa de los mártires con numerosas partes cantadas, un Introito 
(Salus autem), el Kyrie fons bonitatis, el Gloria y la oración Collecta, seguida por 
una epístola cantada por el subdiácono, el Alleluia (Alleluia, laetabitur iustus), 
el evangelio cantado por el diácono, el ofertorio y la oración Secreta cantada 
por el sacerdote, al igual que el Prefacio, siguiendo la misa con el canto grego
riano del Sanctus, el Pater Noster, la oración Agnus De/, la Comunión (Qui mihi 
mmistrat), concluyendo el oficio con la oración Postcommunio y el /te Missa est 
cantado por el diácono y coro.

Desde fines del siglo XVI, el oficio de los mártires abulenses constaba de un 
Introitos en el que se leía parte de un salmo (Ps. 36: Salus autem justorum...), 
una oración con la epístola de san Pablo (Hb. 2, 33), otro fragmento del salmo 
33, una pieza del evangelio de la misa precedente, incluyéndose además los pre
cisos rituales en el offertorium, communio y postcommunio. El oficio definitivo 
se conforma desde el año 1594, mediante un breve de Clemente Vil en que se 
mezclaban como patrones de la diócesis tanto a los hermanos como al obispo 
san Segundo, concediendo licencia para la celebración de los cuatro mártires en 
la ciudad de Ávila, earumdem ecclesiae et civitatis patronorum, recitándose las 
lecciones del «segundo nocturno». Paralelamente, la basílica y sus santos, cada 
vez más variados, serán una referencia en las obras de Gonzalo de Ayora, Lucio 
Marineo Sículo, Antonio de Cianea, Juan de Marieta61, Ambrosio de Morales, Luis 
Pacheco de Espinosa, Luis Ariz, Gil González Dávila, Pablo Verdugo de la Cueva,

60 ROURA, C. y GÓMEZ I MORELL, C. (eds.), Martirologium Usuardi. Español-Latín, Barce
lona, 1998.

61 MARIETA, J. de, «Del martirio de san Vicente de Ávila y sus hermanas Sabina y Cristeta», en 
Historia eclesiástica y flores de santos de España, I, Cuenca, Juan Masselin, 1594.



r

63

Luis Vázquez de Santa Teresa62, Juan Tamayo Salazar63, Francisco Guerrero de F¡- 
gueroa, Bartolomé Fernández Valencia, Juan de Nájera, Enrique Flórez y José Tello 
Martínez, añadiendo los documentos de manos anónimas de la época moderna 
hasta el siglo XVIII. Ecos indirectos y presuntamente falsos sobre la vida, martirio, 
muerte, reliquias y festividades de los tres hermanos se localizan y reivindican en las 
obras de Bartolomé Quevedo, el cardenal César Baronio, Pedro Cabilonense, Pedro 
de Natalibus, Francisco de Bivar, Pedro Esquilino, Jerónimo de la Higuera, Pedro de 
Medina, fray Alonso Venero, fray Antonio de Yepes, Antonio de Quintana y un am
plio elenco testimonial que se limita a enumerar y reinterpretar en nuevos contextos 
la agitada historia de unos cuerpos virtuales.

62 VÁZQUEZ DE SANTA TERESA, L., Defenssorio de estar en Ávila los santos cuerpos de nues
tros patrones, y no en otra parte, ms. original conservado en Archivo Privado.

63 Anamnesis siue Commemorationis sanctorum hispanorum: pontificum, martyrum, confesso- 
rum, virginum, viduarum ac sanctarum mulierum... / auctore D. loanne Tamayo Salazar..., tomus sextos 
et ultimus, Lugduni, 1659.

64 Gran parte de los autores que escriben sobre los mártires señalan el año 306 como el del 
martirio. Gonzalo de Ayora, por el contrario, indica que tal acontecimiento tuvo lugar en el año 304, 
fecha en que se inició la construcción de la basílica: «Los (cuerpos) de san Vicente, Sabina y Cristeta y 
el de san Pedro del Barco, en la basílica de San Vicente, una de las primeras iglesias de la cristiandad 
desde que permitió su edificación el emperador Constantino, fundada (por el caso milagroso del judío) 
el año de 304. En esta basílica está la antiquísima y milagrosa imagen de María santísima de la Sote- 
rraña». La nota epigráfica situada sobre la tumba del judío en la basílica indica el año CCCVII, fecha 
también aceptada por E. M.- Repullés, mientras que J. Martín Carramolino se mostraba partidario de 
añadir el dígito romano «X», resultando el año 317, posterior al edicto del emperador Constantino. Se 
apunta también el año 303 por parte del dominico portugués Andrés de Resende. El martirio, según 
otros historiadores como F. de las Fieras y Á. Barrios, tuvo lugar el 27 de octubre de 307. Erróneamen
te, en el siglo XVIII, PONZ, A., Viage de España en que se da noticia de las cosas más apreciables y 
dignas de saberse que hay en ella, Madrid, 1783 (Madrid, 1988), 714, anota refiriéndose a la sepultura 
del judío el «Año MCCCVIII».

Arresto, fuga y muerte de Vicente, Sabina y Cristeta. Durante los años que 
duró la persecución iniciada por Diocleciano y Maximiano a partir del primer 
edicto de 303, el pretor Daciano inicia un recorrido sangriento buscando a los 
fieles de Cristo por algunos territorios de Hispania, visitando -se dice que con sa
crilega efusión de sangre- ciudades, aldeas y oppida. Tras permanecer en las Ca
lías, Daciano había llegado a la Península para perseguir a Félix, Cucufate, Eulalia 
y otros cristianos, infligiéndoles gravísimos tormentos. En Zaragoza recoge -según 
los textos hagiográficos- la sangre de los «innumerables» mártires, luego en Alcalá 
a los inocentes Justo y Pastor. En Toledo acorrala a la virgen Leocadia, para dirigirse 
a Elbora a iniciar un proceso contra un adolescente llamado Vicencio o Vicente. 
Un cierto retraso se impone64, pues parece que la persecución iniciada por el 
emperador romano en Occidente concluye con el establecimiento de la segunda 
tetrarquía y la renuncia de Diocleciano en el año 305. Al año siguiente, ante el 
tribunal, Daciano interroga al joven acerca de su secta o religión (Cuius sede est?), 
respondiendo el futuro mártir que era cristiano. Daciano: «¿Ese Cristo al que los 
judíos crucificaron?», replicando Vicente que callara el pretor, dejara de blasfe
mar, pues mejor sería que venerase a la verdadera divinidad. Al oír la respuesta



64

el pretor adopta una postura paternal, pues Vicente es joven y no ha llegado a 
los años de la discreción (indulgeo iuventuti et florenti etati lúe, quod nondum ad 
solidum prudentie robur perveneris), instándole a que sacrificara a los dioses. La 
ignorancia del pretor se encuentra en adorar piedras y maderos, olvidando al Dios 
verdadero; Daciano le interroga acerca de esa divinidad. La amenaza se cierne 
sobre el adolescente cuando el pretor insiste en que adore a Júpiter, pues en caso 
contrario morirá ignominiosamente. Aut sacrificet deo lovi, aut in eodem loco ubi 
sacrificare nequeverit, diversis penis addictum, morte turpissima condemnate.

Trasladado al templo de Júpiter, Vicente se rebela contra la idolatría de los 
romanos, imprime su pie en una piedra que queda blanda como la cera, et velut 
impresso cuiuslibet figure metalli in cera, ita sigillum pedís lapis Ule demonstravit. 
El milagro tiene el impacto requirido, convence a algunos testigos mientras que 
otros arrestan al joven para llevarle a la cárcel. Y toponícamente se traslada el 
acontecimiento a la alejada ciudad abulense en el enclave denominado «las Pis- 
sadas», el Coso de San Vicente. Si la actitud del joven cambia, si decide adorar a 
los dioses será liberado; en caso contrario morirá. En la prisión recibe la visita de 
sus hermanas Sabina y Cristeta, huérfanas también de padre y madre, teniendo 
al varón como nuevo padre. Cui nos perituras relinquis? Deciden la huida de la 
cárcel dirigiéndose a Ávila (Abela confugiunt), donde sufrirán martirio. Confitentes 
Deum Patrem et Filium simulque Spiritum Sanctum, et colla lapidibus superposita, 
fuste desuper cerebro inliso, tali martirio consumati, Vincentius, Sabina et Christete 
pariter animas tradiderunt. La huida abre insospechadas dudas, plenos temores 
y, sobre todo, algunas truculencias, pues desde Évora salen los hermanos alacn 
profectu cornipedum evectatione, Abela confugiunt (9, 3), mientras que Daciano 
envía tras los hermanos promisso velociori equitatu. Como señaló Díaz y Díaz, un 
carro de bueyes perseguido por un destacamento de caballería en un recorrido 
suficientemente amplio para su rápida captura en Ávila.

Los hermanos, antes de morir, habían sido desnudados, azotados, desmem
brados en el ecúleo, aplastadas las cabezas. Luego, los cuerpos fueron depositados 
en un roquedal sin ser sepultados, custodiados por una gran serpiente. Súbito, 
nutu Dei, ex cavernis terre serpentina egressa est belua, que viventes consueverat 
deglutiré. Un judío, con malsana curiosidad, invisenda curiositas, se acercó a con
templar los cuerpos. Su deseo se cumple en parte, pero surge la serpiente para 
asfixiarle hasta que, arrepentido, se compromete a dar honrosa sepultura a los 
cuerpos y construir una basílica en sus nombres. Hec, ut dixit, paulatim Ule serpens 
tortuosa vincula solvit, rapidísimo ictu effugiens, súbito nusquam conparuit; stetit 
autem heles ¡He etgelidus. Más tarde el judío levantó un sarcófago para los cuerpos 
santos, una basílica para todos aquellos de puro corazón, fiel devoción y ardiente 
fe orasen por la misericordia de sus santos coronados por buena confesión. Tras el 
título de la Passio y el cuerpo o texto, se cierra el relato con la doxología final, muy 
breve, con el que los oyentes concluían la lección. Cui est honor et gloria, virtus et 
potestas, in sécula seculorum. Amen.



San Vicente de Ávila, en la puerta 
meridional de la basílica.

Se supone que cada cadáver tiene su historia, cada mártir su ideología. No 
interesa tanto la descripción de un relato martiriológico como conocer su géne
sis, las influencias que recibe y ejerce, la evolución a lo largo de los años. De 
manera constante los historiadores y cronistas abulenses se han limitado a repetir 
la lectura procedente de la Passio, más o menos modificada según los contextos 
e intereses históricos. No hay un estudio específico sobre la vida y martirio de 
Vicente, Sabina y Cristeta, sino fragmentos dispersos, noticias abreviadas y restos 
historiográficos difíciles de aunar en un discurso medianamente razonable. Pero 
voy a partir de una suposición: la existencia y, por tanto, la llegada a Ávila de un 
joven llamado Vicencio / Vincencio / Vicente procedente seguramente de Tala- 
vera de la Reina (para algunos autores abulenses), o bien de la lusitana Évora, por 
motivos acaso más fundamentados aunque menos reconocidos para la hagio
grafía historiográfica española. Esa noticia difusa, destacada por la propia muerte 
violenta de Vicente (¿y sus hermanas?) fue recogida en una tradición local. Como 
todo acontecimiento asumido por una cultura ágrafa, escasa o nulamente institu
cionalizada, es susceptible de sufrir modificaciones en su planteamiento original, 
alteraciones en el transcurso de los tiempos hasta que es recobrada por una 
cultura erudita y, sobre todo, eclesiástica que plantea una finalidad didáctica, 
«elaborada bajo la noción de virtud personal y social, individual y colectiva; al 
mismo tiempo que es expresión de una antropología, de un concepto de vida y

65



■

66

65 GRÉCOIRE, R., Manuale di agiologia. Introduzione alia letteratura agiografíca, Fabriano, 
1996, 10.

66 RUIZ BUENO, D., «Introducción», envetas de los mártires, Madrid, 1951, 137-139. FLÓ- 
REZ, H., España Sagrada..., Madrid, Antonio Marín, 1758, XVIII, 337.

67 GARCÍA VILLADA, Z., Historia eclesiástica de España. I El cristianismo durante la domina
ción romana, Madrid, 1929, 290. Poco tiene que ver este Martirologio con san Jerónimo. La denomi
nación procede de una carta, supuestamente falsa, dirigida al santo y redactada en la Galia a principios 
del siglo Vil. Vid. RÉAU, L., Iconografía del arte..., 394.

de una sociedad irrepetible»65. Así pues, desde el martirio en el año 306 hasta 
la redacción definitiva del discurso oral en la época visigoda transcurren, aproxi
madamente, trescientos cincuenta años en los que se van elaborando, paralela
mente, otros relatos hagiográficos referidos a las grandes persecuciones de Decio 
y Diocleciano.

Las actas de los mártires son la transcripción aproximada de los procesos 
verbales por los paganos y conservados en archivos oficiales, aunque estas actas 
denominadas acta forensia o acta ¡udiciorum son extremadamente raras. Al no 
tener constancia directa sobre numerosos torturados, los cristianos de los siglos IV 
y V fueron elaborando una tradición oral que posiblemente se trasladaría, en un 
ámbito estrictamente local, a algunos calendarios que conmemoraban las fiestas y 
aniversarios de cada iglesia particular. Las narraciones semioficiales sobre algunos 
mártires se incorporarían a un Pasionario, es decir, a una colección hagiográíico- 
litúrgica con el nombre de Passionarium o Líber Passionum que recogía actas66, 
pasiones de mártires que se leían en la misa o en el oficio nocturno de cada 
aniversario. Al tiempo, todavía en la Alta Edad Media, se fueron redactando en el 
mundo europeo algunos martiriologios generales como el de Beda el Venerable 
(año 735), el de Lyon (anterior al año 806), el Romano y los de Floro, Usuardo 
y Adón, todos ellos posteriores al Martyrologus Hieronymianum, conservado en 
manuscritos del siglo Vil y con una composición que se remonta al siglo V, cuyo 
texto de la séptima centuria se supone que es paralelo al de los calendarios espa
ñoles escritos en el mismo tiempo67. Frente a todos los relatos que aportan noticias 
más o menos precisas sobre mártires, santos y confesores, aparecerá más tarde el 
Legendario, un texto que, según la historia eclesiástica, no pasa de ser un libro 
destinado exclusivamente a la lectura piadosa popularizada a partir del siglo XIV, 
relacionado con la pervivencia de algunos textos mozárabes que constituían solo 
trozos de una lectura espiritual, la lectio sacra.

La transmisión de unos sucesos (reales o simulados) convertidos en leyenda 
y su oficialización en los textos es un proceso lento, pues el Pasionario constituye 
un texto móvil, capaz de ir asimilando viejas tradiciones y nuevos relatos surgi
dos en la etapa altomedieval. La realidad de los personajes Vicente, Sabina y 
Cristeta procede, probablemente, de algún monumento arqueológico paleocris- 
tiano o visigodo, o de algunas loca sanctae. La escasez de noticias, por un lado, 
y el recuerdo permanente de la muerte, por otro, caracterizarían la posterior 
formación de un relato escrito procedente de una Passio de communi, es decir, 
un conjunto de actas, no proconsulares sino elaboradas a partir de unos rasgos



67

68 «Las actas son, por lo general, trozos literarios muy posteriores a los acontecimientos, y de 
un valor marcadamente ficticio. Con solo leerlas se pone de manifiesto la mano del hagiógrafo profe
sional que, para suplir las noticias perdidas, ha tenido que acudir a ciertos lugares comunes, muy en 
boga en este género de composición... Todo es una burda trama urdida por el hagiógrafo... El fondo 
de la narración puede aceptarse como verdadero, pero después de despojarlo de exageraciones e 
inverosimilitudes», GARCÍA VILLADA. Z., 276-278.

comunes de varios mártires, individualizándose cada una de ellas en el siglo Vil 
y en las décadas posteriores. Este proceso de ampliación de una narración desde 
unos hechos precisos y poco documentados hace que surja el particularismo en 
el relato. A partir de una pasión común o de alguna pasión similar a la del mártir 
que tenía que recibir una autoridad escrita, se fue componiendo la Passio sancti 
Vincentii, Sabinae et Christetae... en el transcurso del siglo Vil. Ahora bien, en 
cualquier Passio hay que diferenciar en la formación del relato hagiográfico el 
propio proceso verbal del interrogatorio entre Daciano y Vicente, similar a otras 
Pasiones, los acontecimientos concomitantes con el arresto, la prisión, los tor
mentos y la muerte, si el relato procede de algún testigo directo no muy lejano o, 
por el contrario, si se trata de una narración posterior, distinguiendo entonces si 
se aporta una documentación (oral, arqueológica, literaria, martiriológica) digna 
de consideración o bien, a la inversa, si obedece a una especie de exposición 
novelesca, ampliada a partir de un tronco común y con elementos más o menos 
fantásticos68.

Antes del siglo Vil acaso existiera un culto local relacionado con los mártires 
Vicente, Sabina y Cristeta. Una tradición oral que se iría degradando desde la 
Antigüedad tardía se ve recuperada en la primera mitad del siglo Vil por algún 
texto litúrgico con fórmulas generales, vagas e imprecisas que agruparía las vidas y 
martirios de algunos santos como Leocadia de Toledo, Félix de Gerona, Cucufate 
y Eulalia de Barcelona, Innumerables de Zaragoza, Justo y Pastor de Complutum y 
Vicente, Sabina y Cristeta de Ávila. De manera muy lenta se fueron especificando 
los relatos, pormenorizando algunos detalles concretos, verídicos o fantásticos, 
sobre cada individuo. La pasión de san Vicente de Zaragoza se convertirá en el 
estereotipo para aquellos relatos que surgen en el siglo Vil, cuando aparece una 
Passio de communi que se relaciona con el conocimiento y difusión del culto a 
san Saturnino y sus actas a partir del año 592 en conexión con la dominación bi
zantina de parte de la Península, guardando una estrecha afinidad entre la pasión 
de este santo y la recensión Leocadia-Vicente, Sabina y Cristeta. Las relaciones de 
estos últimos con Cucufate, Félix de Gerona y otros se aprecia en la disposición 
interna de cada Pasión y, sobre todo, en la figura de Daciano, que sirve para 
articular todas las narraciones. Además, se puede ligar estrechamente la Passio 
de Leocadia de Toledo con la de los mártires abulenses por medio de la amplia 
introducción del texto, previa a la formación específica de una narrativa concreta 
sobre los santos de Ávila. La formación del Pasionario pormenorizado sobre Vi
cente y sus hermanas, a finales del siglo VII, sirvió para su uso en las celebraciones 
litúrgicas mediante el relato de unos sucesos modélicos que ilustraban y formaban 
la fe de los escasos devotos establecidos en la ciudad.



68

Así pues, la génesis del discurso hagiográfico de los hermanos en el mundo 
altomedieval se explica a partir de un tronco común para varias pasiones, la de 
Vicente de Zaragoza. Luego, se estructura una Passio de communi que relaciona, 
en un mismo relato literario, la corta vida y la amplia muerte de varios márti
res. Paralelamente, sobre un acontecimiento heroico y escasamente difundido (el 
propio martirio de los tres lusitanos), arranca un proceso triple desde el instante 
en que la cultura eclesiástica más ortodoxa trata de destruir un recuerdo acaso 
más relacionado con Prisciliano que con los mártires, inutilizar mediante una su
perposición literaria y litúrgica algún monumento pagano (indígena) o herético, 
desnaturalizando todo un ambiente procedente del siglo IV mediante una nueva 
significación de los sustitutos cristianos. Empresa que, por otra parte, es caracte
rística de la cultura eclesiástica de la Alta Edad Media cuando se actuaba contra la 
contaminación que algunos movimientos religiosos (bagaudas, arrianismo, prisci- 
lianismo, pelagianismo, etc.) ejercían en la cultura clerical, acentuándose -como 
señaló acertadamente Jacques Le Goff- el monopolio clerical de la cultura y la 
vida. M. Cecilio Díaz y Díaz69 apunta que la pasión de los santos de Ávila Vicente, 
Sabina y Cristeta pudiera haber sido utilizada en el Bierzo por Valerio y en Braga 
por el autor de la Vita Fructuosi. Esta última recopilación parece que fue redac
tada hacia el año 680 en los alrededores de la ciudad portuguesa por un escritor 
mediocre desconocido, intentando promocionar la devoción a san Fructuoso, una 
pieza de edificación que será insertada por Valerios Bergidensis en su compilación 
hagiográfica. Seguramente, por necesidades litúrgicas, el género hagiográfico se 
desarrolla en el siglo Vil, redactándose al menos ocho pasiones (entre ellas la de 
los hermanos abulenses) dependientes tanto de las tradiciones locales como de la 
influencia de la obra poética de Prudencio y la Passio de Vicente de Zaragoza.

Puede sorprender el amplio elenco de mártires hispánicos en los primeros 
siglos del cristianismo. Ahora bien, frente al mundo merovingio70, la elaboración 
hagiográfica peninsular parece bastante pobre, destacando únicamente una trama 
general que, más o menos ampliada, se repetirá tanto en la literatura mozárabe 
como en los otros siglos medievales. La Passio Vincentii, Sabinae et Christetae 
suponía, por otra parte, las de Cucufate de Barcelona, Justo y Pastor de Alcalá y 
Félix de Gerona. Sin embargo, el culto a los mártires se mantiene en unos térmi
nos estrictamente locales en las centurias posteriores a la invasión musulmana. La 
presencia de algunas comunidades aisladas y desestructuradas desde el punto de 
vista político, administrativo y religioso en el valle de Amblés, y concretamente 
en la ilusoria ciudad de Ávila, explicaría el relanzamiento de esta veneración a los 
hermanos santos, canonizados por una tradición popular, oral y ligeramente escri
ta a partir del siglo Vil, cuando no sólo se acentúa el culto local, sino que, además.

69 DÍAZ Y DÍAZ, M. C., «Passionnaires, légendiers et compilations hagiographiques dans le 
Haut Moyen Age espagnol», en Hagiographie, cultures et sociétés, IV-XII siécles. Actes du colloque org¿. 
nisé á Nanterre et á París (2-5 mai, 1979), París, 1981, 58-59; «La compilación hagiográfica de Valerio 
del Bierzo» y «Un nuevo códice de Valerio del Bierzo». Híspanla Sacra, IV (1951), 3-23 y 133-146.

70 Vid. FOURACRE, R, Late Merovigían France: history and hagiography (640-720), London 
1996.



I

se extiende geográficamente gracias al traslado de las reliquias protagonizado por 
Fernando I antes de la repoblación emprendida por Alfonso VI y Raimundo de 
Borgoña. El peso de la tradición lugareña, o de algunos aspectos de los cultos indí
genas precristianos o puramente cristianos (¿priscilianistas?), aunque estos últimos 
sin un sentido dogmático o canónico, explicaría asimismo la permanencia de una 
devoción hacia los mártires antes de la oficialización definitiva de su liturgia a fina
les del siglo XI. Un proceso complejo, lleno de matices, que, como ocurre en otros 
casos, jugará un destacado papel en el desarrollo de la conciencia urbana a partir 
del siglo XII, fenómeno estudiado y documentado en algunos territorios ibéricos y 
extrapeninsulares en el Medievo. Esa conciencia urbana vendría a afirmar la exis
tencia (y el culto) de un trío de santos, Vicente, Sabina y Cristeta, con cualidades 
protectoras, encargados simbólicamente de la defensa de la ciudad en formación 
en su aspiración interna por luchar contra el hambre, la guerra en caso de ataque 
exterior, lanzado por la morisma, la enfermedad y otros males, intentando asegu
rar un lugar concreto en la jerarquía de las ciudades meseteñas.

A partir de la supuesta sepultura -el cenotafio, en realidad, que se construirá en 
el interior de la basílica abulense- se pretende establecer, sobre todo, una relación 
con el más allá en un marco urbano que, progresivamente, va actualizando unas 
supuestas funciones propias (organización territorial, identificación con el entorno, 
búsqueda de un pasado mítico o legendario, consolidaciones militar, administrativa 
y jurídica). Se quería también sacralizar un espacio central, referente constante en la 
historia de la ciudad. Sin embargo, un lejano recuerdo relacionado con los primeros 
tiempos del cristianismo se mantiene, resolviéndose en una institucionalización pau
latina de cultos y liturgias centradas fundamentalmente en los rituales funerarios, que 
implican un incremento de la solidaridad de los habitantes a partir de una genuina 
práctica funeraria por medio de una presencia, perdurable o no, de unas supuestas 
reliquae. Con el paso del tiempo, coincidiendo con la elaboración de pasionarios, 
el recuerdo de los mártires concretos ¡ría desapareciendo, es decir, se produciría 
una pérdida del significado originario del monumento funerario creado en la etapa 
tardorromana o visigoda, adquiriendo un tono popular mediante una tradición oral, 
una «democratización» del culto y, luego, un carácter oficial a través de la incorpo
ración a los pasionarios o libros litúrgicos. En definitiva, el culto funerario vicentino, 
perdido ya en su evocación exacta, se modifica, permitiendo mantener la continui
dad religiosa del grupo semiurbano y semicampesino. En principio puede ser válida 
esta interpretación, pero -por un momento- hay que considerar que sobre el solar 
en el que se construirá la basílica románica se recogen algunos cultos que se alejan 
de las figuras de los tres hermanos. La recuperación, más tarde, de la veneración a 
Vicente, Sabina y Cristeta es el intento de organizar, en un marco incipientemente 
urbano, a finales del siglo XI, unas antiguas tradiciones funerarias y hagiográficas. 
De una memoria religiosa y heroica relativamente popular que sobrevive a la des
población parcial de Ávila por la comunicación ágrafa, se pasará en el periodo de 
Alfonso VI a una religiosidad dirigida en el medio ciudadano, en el marco parroquial 
destinado a los nuevos pobladores y sobre todo a los destinatarios de una cultura 
feudal, es decir, a una clase guerrera, a los pequeños y medianos aristócratas que

69



70

71 «La mentalidad utilitaria con respecto al culto público se revela en las motivaciones legales 
de las persecuciones contar los cristianos como "religión ilícita" y antiestatal, y en los razonamientos y 
actitudes de los funcionarios jueces ante los reos de cristianismo. El diálogo, por mucho que se adorne 
en las actas, es escueto: "Es orden imperial. Sacrifica. -No sacrifico. -Así pues, ¿te niegas a sacrificar? 
-Me niego. -Pues atente a las consecuencias legales. -Me atengo, -Ejecútese". En ningún momento el 
interrogatorio incluye una profesión de fe en la divinidad imperial, y solo en la fantasía de actuarios

Daciano, el pretor. En una edición de finales del siglo XIX de las Actas délos 
mártires se plantea la siguiente duda: «Un tal Daciano condenaba y hacía morir 
en Agen a san Caprasio. ¿Sería por ventura este Daciano el mismo que tan odiosa
mente célebre se hizo en España en el curso de la persecución de Diocleciano?». 
Se trata de un personaje, el santo, que no había sobrepasado un culto estricta
mente comarcal centrado en la localidad aquitana de Agen hasta que con las 
peregrinaciones jacobeas relacionadas con la iglesia abacial románica de Conques 
se difunde tanto en Aquitania y Languedoc como en el interior de la Península 
Ibérica. Aunque la historia de Caprasio obispo, cuya veneración enlaza con santa 
Fe y las torturas que sufren los hermanos Primo y Feliciano, no es registrada en las 
actas, la pregunta planteada es totalmente pertinente. De hecho, autores como 
García Villada, Fábrega Grau y Díaz y Díaz han observado cómo un grupo de pa
siones de mártires españoles están ligadas, fundamentalmente, por la aparición de 
este pretor de Diocleciano y Maximiano en Híspanla, que aparece también nom
brado en el calendario cordobés del obispo Recemundo y, escasamente, en el 
Peristephanon de Prudencio cuando el poeta se refiere a la Passio sancti Vincentii 
martyris (w. 40, 130, 422) y en la pasión del mismo santo redactada a finales del 
siglo IV, calificando a Daciano como el presidente gentil y sacrilego, ladrando por 
la rabia de profana credulidad, agitado por el espíritu de maldad, Datiano cuidam 
presidí gentili et sacrilego... et ob latranti profane crudelitatis, famélico cani sua 
rabies adspirasset..., lleno de ira constantemente y dispuesto, mediante un duro in
terrogatorio, a llegar al final del santo. Aunque carece de base histórica, la presencia 
de Daciano en la hagiografía hispánica es sumamente interesante, hasta tal punto 
que ciertos relatos se articulan no tanto en función del santo como en la aparición 
de un pretor caracterizado constantemente por las peores cualidades.

La representación oposicional que surge en las narraciones, dura y descarna
da, entre Daciano y el mártir de turno incide siempre en la resignación del santo y 
la autoridad del pretor. Al igual que el levita Vicente, otros personajes se enfrentan 
al romano, Félix, Cucufate (¿o ante el cónsul Galerio?), Eulalia, los Innumerables 
zaragozanos, Justo y Pastor sub Datiano praeside, Leocadia de Toledo y Vicente 
de Ávila, sosteniendo siempre unos argumentos simplistas desde el sentido teoló
gico71, aunque posteriormente se adornen con contenidos específicos en función

con acentuadas funciones militares dominaban la ciudad de Ávila desde el siglo XII 
Concluyendo: la invasión de los mártires en la literatura de la Alta Edad Media y su 
continuidad posterior es una compensación ante la pérdida de ritos, creencias y 
liturgias procedentes de las religiones indígenas. En la inseguridad de la Edad Media, 
los relatos hagiográficos, postulando y exaltando lo maravilloso y milagroso, permi
tían a los individuos cierto nivel de supervivencia en el terreno espiritual.



r

71

apócrifos caben propuestas como la de abjurar de la fe de Cristo (un dios más, cuestión personal y 
privada)», MOYA, )., Las máscaras del santo. Subir a los altares antes de Trento, Madrid, 2000, 59.

72 Stamtique, compertum adulescentem quemdam nomine Vincentium, cuius meritum nomi
ne comitabutur suo, comprehensum, eius conspectibus sistunt; quem cum Sabina et Christete, eius 
sororibus, in abelensem urbcm persequens, digna Cbristo muñera dedicavit. Profectusque ab Elbora, 
emeretensem ingreditur civitatcm; ilico tribunal sibi aptan praecepit, multosque, sanctorum crudeliter 
sanguine tuso, transmissit ad Dominum. Inter quos Eulaliam, multis cruciatibus multisque verberibus 
afflictam, igne adplicito Domini consecravit..., VIVES,«Tradición y leyenda...», 502.

del momento histórico relacionados con la naturaleza divina de Cristo, la Trinidad 
o la escatología cristiana. Todos estos personajes se aplican conscientemente, desde 
la perspectiva martirial, en seguir a rajatabla los contenidos de los edictos de Dio- 
cleciano, pero al revés. En realidad, los mártires siguen los dictados de los decretos 
imperiales, contraponiendo su fervor a la impiedad romana. En el caso de los már
tires abulenses, la Passio recuerda que Vicente, Sabina y Cristeta sufren martirio 
bajo Daciano, que está caracterizado como un impío, impiissimum Datianum, que 
ejercita la ferocidad, los más inhumanos tormentos de su rabiosa sed por derramar 
sangre cristiana, individuo iracundo que interroga al joven Vicente con una finali
dad astuta. Su cólera va en aumento ante los argumentos del santo al tiempo que 
se endurece el corazón del pretor, al igual que los de sus soldados, más duros 
que la piedra del milagro. Cuando la persecución de Daciano llega a Avila, el pre
tor ordena que se apliquen los suplicios más crueles. Las mismas categorías mora
les se dedican al pretor Daciano en las pasiones de Leocadia, Eulalia de Barcelona, 
Félix, Justo y Pastor e Innumerables de Zaragoza. El largo recorrido emprendido 
por Daciano le conduce a Gerona, Barcelona y Zaragoza, luego se dirige a Alcalá 
de Henares para avanzar hacia Toledo. Cuando está en Elbora le presentan a Vi
cente, que al huir hacia Ávila arrastra al pretor. Por último, según algunas fuentes, 
se encuentra en Emérita Augusta para iniciar el proceso contra Eulalia.

De todo este trayecto que procede de los diversos textos hagiográficos del 
Pasionario hispánico se deduce la elaboración de una Passio de communi de uso 
litúrgico para todos los santos mencionados, excepto para Eulalia de Mérida, con 
influencias directas de la Passio de san Vicente de Zaragoza y la de san Saturni
no, este último obispo de Toulouse bajo la dominación de Roma y con un culto 
extendido gracias al Camino de Santiago, relato amplificado posteriormente por 
Santiago de la Vorágine en la Legendi di Sandi vulgari Storiado (CLXXIII). Otros 
santos del mismo periodo, años 304-306, sufren martirio no con Daciano, sino 
con otros presidentes, como ocurre con Eulalia de Mérida (Calpurniano praesi- 
de} y Cucufate de Barcelona (Calerio praeside). La probable reconstrucción de la 
Passio de communi, a partir de los textos sobre Leocadia y los mártires abulenses, 
está recogida en el Pasionario hispánico (I, 69-70). Pero hay que mencionar que, a 
pesar del paralelismo apuntado por Fábrega entre Leocadia y Vicente, la santa no 
sufre martirio, adquiriendo la condición de testigo (lestis) por su fallecimiento en 
la cárcel72: Confesio sánete ac beatae Leocadiae virginis qui obiit Toleto.

Una conclusión avanzada por Ángel Fábrega se establece de la siguiente for
ma: «Vicente y sus hermanas Sabina y Cristeta, de Ávila, tienen como pasión



72

El proceso. Statimque conpertum adulescentem quemdam, nomine Vincen- 
tius... Que un adolescente que vivía en Elbora se definiera como cristiano pú
blicamente puede indicar varias cosas. En primer lugar, la pubertad ha quedado 
atrás, la indulgencia por parte de los mayores también, su alegalidad igual, ya que 
como adolescente es probablemente un individuo con una posición jurídica dada 
que, por tanto, podía ser procesado según el Derecho romano. En segundo lugar 
(una posibilidad apuntada por E. Patlagean74 refiriéndose a la hagiografía altome- 
dieval), los adolescentes de los relatos martiriales o hagiográficos adoptan una 
decisión ascética (búsqueda del martirio, huida, retiro, suicidio) en el momento 
de un proyecto de matrimonio que rechazan. Tercero, la fortaleza de Vicente en 
una fe religiosa. Y cuarto, el crimen de lesa majestad, negación del culto imperial, 
rechazo de los dioses paganos, se sitúa en la órbita estructuralmente política desde 
el instante en que el joven contradice los edictos imperiales al encontrarse en una 
iglesia: ¿quizá un cargo eclesiástico? ¿Un levita oculto como el otro Vicente? En 
cualquier caso parece que Vicente renuncia a cualquiera de las cuatro posibilida
des que le podían convertir en un apóstata: no se plantea la viabilidad de ser uno

73 FÁBREGA GRAU, Á., I, 69. Vid. «Passío beatissimi martyris Felicis, qui passus est sub Datiano 
preside in civitate Gerunda; die kalendas agustas». Probablemente se mantienen afinidades fraseoló
gicas con la Passio lustis el Pastoris a la hora de crear corpora eorum... honoriíice sepelierunt otras 
tumbas similares para los hermanos, una para Sabina y Cristeta, otra para el varón único.

74 PATLAGEAN, E„ Historia de la vida privada..., I, 578-579.

propia el mismo texto de común, caso idéntico al de santa Leocadia, con el co
rrespondiente apéndice pobre que su autor, tal vez, sacó de la tradición local. En 
él finge su procedencia de Ébora donde fue juzgado: a instancias de sus desoladas 
hermanas que entablan un diálogo con el mártir en la cárcel (dependencias claras 
con la Pasión de san Félix), huye con ellas hacia Ávila, donde mueren los tres. 
Su composición puede atribuirse con toda probabilidad a la mitad del siglo Vil. 
Tiene otro apéndice que ofrece indicios de haber sido verosímilmente redactado 
a finales de este mismo siglo o principios del siguiente»73. Hay, sin embargo, dos 
circunstancias que aún no se han recogido en esta conclusión y en otros estu
dios sobre la hagiografía procedente de la «era de las peresecuciones». Primera, 
¿por qué en Ávila y hacia la ciudad castellana? Y segunda: ¿se trata de un relato 
legendario -oral primero, escrito luego- de procedencia popular a partir de una 
tradición oral, o más bien habría que vislumbrar la intervención de una mano 
eclesiástica en la elaboración tardía de una narración que aspiraba a ocultar (sa- 
cralizar de acuerdo con los dogmas, recristianizar dentro de la ortodoxia cristiana) 
una fuerte presencia priscilianista en la posterior ciudad de los santos? Como se 
verá más adelante, sobre un espacio fundamental, la cripta de la basílica, se mez
clarán cultos y tradiciones, espacios funerarios y prácticas litúrgicas relacionadas, 
fundamentalmente, con tres personajes, Vicente (¿y hermanas?), Prisciliano de 
Ávila y la Virgen de la Soterraba, uno real e histórico, otro una imagen mariana 
y el primero un modelo hagiográfico estereotipado, determinados todos por los 
avalares históricos de la ciudad y de la propia basílica.



r

73

75 Actas de los mártires, 47.
76 (J. Tello Martínez): Situación de la iglesia, vida de los santos mártires... APSV. «Y ansí, para 

que el mundo conociese el empedernido corazón del injusto juez ser más duro que las misma piedras, 
permitió nuestro Dios que en la que el ynuen^ible Vizente puso el pie se ablanda (que a la voz de los 
justos hasta las piedras se ablandan), y ansí lo hizo ésta, como si fuera regalada qera a el asentar en 
ella el sancto pie, quedando señalada la pisada en medio de la piedra (de manera que dejan ympresas 
las pisadas en la nieue los que sobre ella pisan), la qual señal perseuera oy día y se muestra en Evora, 
que como quiere Dios que imitemos las pisadas de sus sanctos porque no se borren, permitió que 
en piedra quedasen esculpidas las del glorioso Vizente para que durando la memoria dellas sigamos 
las muchas que dio en el camino de la uerdad por defender la fe de Jesu Christo», Título de la insigne 
parrochia..., R 2, fol. 3 r. El mismo documento señala el origen natal de los mártires, donde -según 
Andrés Resendio en su Historia da antiguidade da ciudad d'Evora- se levantó un templo, «que según la 
más probable opinión está fundado en el lugar donde estos santos nacieron y a donde estaua su solar 
y casa...», fol. 3 v. FIALHO, M. (A. Franco), Evora Ilustrada, Evora, 1945, 35.

de los sacrifican, que inmolaban a los ídolos; ni uno de los thurificati que incen
saban las imágenes imperiales; tampoco se inscribió en la listas de paganos (acta 
íac/entes) o logró una cédula en que se dijera que había ofrendado (libellatici). 
Como otros mártires de su generación parece que incumplió (o el relato hagiográ- 
fico ignorará) el canon del Concilio de Elvira acerca de las actitudes destempladas. 
«Es mucha ignorancia -se dice en algunas actas- pensar que los antiguos mártires 
jamás se presentaban hasta que fuesen llamados»75.

Su camino estaba marcado. Pero, ¿por qué hacia Ávila? Interesa menos el 
origen natal de los mártires que otros aspectos del proceso y tormento. En rea
lidad, gran parte de los mártires de Diocleciano proceden de lugares distintos a 
su ubicación funeraria. Vicente, natural de Huesca, sufre su tormento en áreas 
alejadas, mientras que Cucufate o Cugat aparece como un africano nacido en 
Scillis que llega a Barcelona, o el mercader Félix que arriba a Ampurias y Gerona. 
Hay que recordar que en el caso de los mártires se celebra el día su su muerte 
(dies natalicia), no tanto sus vidas y hazañas. El proceso contra Vicente se inicia 
en aplicación de los edictos promulgados por Diocleciano en los años 303 y 304, 
siendo presentado el joven, conducido por los agentes del municipio ante el tri
bunal, comenzando un interrogatorio cargado de réplicas y contrarréplicas entre 
□aciano y el santo, en los que éste llena su boca no sólo con la omnipotencia de 
Dios, sino también con alusiones constantes a la Trinidad, que aparecen mencio
nadas en la Passio: Nam Deus noster sanctus atque immaculalus est: Pater cum 
Filio et Spiritu Sancto. Hn tres unos est Deus, qui tegit celum nubibus, et parat terre 
pluviam. Al negarse a sacrificar a Júpiter, Vicente es conducido a la cárcel después 
de realizar el milagro en la piedra, «a qual aínda hoje se conserva na igreja dos 
Santos irmáos»76.

Aunque en el Imperio romano no existía como tal la pena de prisión, ésta 
tenía un carácter preventivo, ad continendos domines, non ad puniendos (Digesto, 
XLVIII, xix, 8). Puede sorprender que las hermanas de Vicente se encuentren en la 
prisión. Se trata de una visita contemplada en el derecho procesal romano, ano
tando Paul Aliare! que «la mayoría de los confesores eran recluidos en la prisión 
pública, lo cual les permitía permanecer en comunicación con el mundo exterior; 
los fieles que estaban libres podían visitar al cautivo. Conversiones inesperadas,



1

74

carceleros que se arrodillan ante los presos, manos encadenadas que bautizan»77. 
El efecto propagandístico se hace presente tras el milagro y las desatenciones en 
que quedan las hermanas de Vicente, señalándose la conversión de dieciocho 
mártires, quince de ellos eborenses y tres soldados del emperador, como apunta 
María Cátedra78. Paralelamente surgirá en Évora un relato posiblemente duplicado 
de los tres hermanos abulenses (por su muerte) que refiere la aventura del obispo 
sao Jordáo y sus dos hermanas, una llamada Comba, otra anónima, la primera de 
las cuales, tras su muerte, en un proceso continuo de reciclaje de cultos, provoca 
la aparición de una «fonte santa» con agua milagrosa. Otro asunto paralelo a la 
huida de Vicente de la ciudad lusa se da al ser depositados los cuerpos de los 
«Mártires Anónimos» en una cueva cercana a la ciudad, desapareciendo luego en 
1540 por mediación de un obispo «teniendo nao houvesse ali ñas curas embuste 
do demonio».

Sabina y Cristeta no han sido procesadas. Imploran únicamente la tutela del 
joven, dado que los hermanos están huérfanos de padre y madre. Parce, Domine, 
parce nobis, iam patre matreque orbate; tu nobis dominus, tu pater, tu eras ut 
mater; cui nos perituras relinquis? Efectivamente los peligros que acechaban a 
las hermanas provocan la huida de la cárcel, pues la ruptura familiar significaría 
probablemente el inicio de un proceso contra las futuras santas, podía suponer su 
violación o la exposición de sus cuerpos desnudos en las picotas, o llevarlas a los 
prostíbulos. Así pues, la huida de los mártires se relaciona con el alejamiento de la 
exposición sexual de las mujeres. Tal vez.

Tres hermanos, una ciudad. El modelo hagiográfico desarrollado por los san
tos abulenses es más complejo de lo que a simple vista aparece. Una interpreta
ción puramente lineal se conformaría con relatar nuevamente aquellos aspectos 
puestos de relieve por los escritores abulenses a partir de la Edad Moderna. Ahora 
bien, no es fruto de la casualidad, ni siquiera de una interpretación providencialis- 
ta tan característica en algunos autores, que Vicente y sus hermanas sucumban en 
un determinado lugar de la cuenca del Duero. Se ha mencionado anteriormente 
que tanto Évora como Talavera se establecen como centros urbanos específicos, 
con una romanización más intensa que el oppidum conocido como Obila. Proce
dentes de uno u otro espacio, la toponimia vicentina es relativamente precisa en 
cuanto que marca un itinerario relacionado con los cultos indígenas prerromanos. 
La llegada de los venideros mártires al Mons Veneris, o su temporal ocultamiento 
de los perseguidores, o su descanso tras una larga escapada desde Évora, recogida 
por la tradición popular, afirma la cualidad sacra de este espacio de la sierra de 
San Vicente. Este recorrido es citado por Juan de Mariana y Enrique Flórez, men
cionando ambos autores que a cuatro leguas, en el camino a Ávila, se encontraba 
una cueva enriscada y espantosa que centraba la devoción de los pueblos limítro
fes por servir de refugio a los tres hermanos, edificándose luego un templo y un

77 ALLARD, R, 211-212.
78 CÁTEDRA, M.a, «El origen de las ciudades: la invención de la tradición en Evora y Ávila», 

en VIII Congreso de Arqueología. Recreaciones etnográficas, Santiago de Compostela, 1999, 52.



75

castillo con el nombre de San Vicente. Como se apuntó antes, esta denominación 
latina esconde probablemente un culto a teónimos indígenas más que a figuras 
clásicas como Venus. En realidad, el mundo romano pudo tratar de disimular una 
veneración a ese espacio vinculado con divinidades relacionadas con las aguas 
y veneros, un fenómeno muy característico de los vettones antes de la romani
zación, como se puede apreciar no sólo en la montaña cercana a Talavera que, 
según Schulten, sirvió de refugio a Viriato en 146-145 a.C., sino en otros entornos 
apotropaicos como Ulaca, San Mamede, Retortillo e incluso el oppidum abulen- 
se. Aunque las religiones indígenas estaban fuertemente fragmentadas, se puede 
considerar un nexo común desde el instante en que las aguas y las rocas definen 
multitud de formas de religiosidad. En este sentido se entienden las palabras de 
Álvarez-Sanchís cuando escribe acerca de los lugares de culto relacionados con el uso 
lustral del agua, extensible a otros monumentos de funcionalidad diferente79.

La llegada de los hermanos a Ávila provoca, de entrada, unas primeras sospe
chas desde el instante en que el martirio se producirá en un lugar muy concreto 
del oppidum abulense. Una, similar al caso del varón apostólico san Segundo, 
acerca de la identidad de la Abela citada en la Passio de los hermanos: «¿Se trata, 
por tanto, de otro Abela, confundido con la ciudad diocesana de Ávila?»80. Otra 
sobre la intencionalidad del martirio en un lugar determinado. En el sector noro- 
riental existía presuntamente una necrópolis vettona caracterizada por varios ele
mentos: el agua del manantial situado en la posterior cripta de la Soterraña, la 
presencia de un fuerte roquedal que está mencionado en numerosas crónicas de 
la época moderna y la práctica del ritual de la incineración de cadáveres sobre esa 
misma zona. Este último aspecto no tiene por qué contradecir la creencia, por 
parte de los vettones, en una vida de ultratumba en que las almas de los difuntos, 
al igual que ocurría en los pueblos netamente celtibéricos, se trasladaban a las 
alturas en el tránsito de la vida a la muerte. La cremación no se opone directamen
te a la existencia de un más allá en las alturas, ni tampoco al papel de las aguas 
(¿salutíferas?) en algunos espacios sacralizados. Al no contar con datos arqueológi
cos precisos para el caso abulense, los historiadores han recurrido a trasladar una 
práctica celtibérica al mundo vettón. Se trata de la costumbre mencionada por 
Claudio Eliano (De de nal. animal, 10, 22) y Silio Itálico sobre la exposición de los 
cadáveres al aire libre para que los restos fueran devorados por las aves de rapi
ña8'. Como costumbre necrolátrica, ligada fundamentalmente a las tierras sorianas

79 «La comunicación con el Más Allá a través del elemento acuático está implícita en estos mo
numentos y la ausencia de cementerios extensos asociados al ritual de incineración en gran parte de 
estos territorios no parece producto de la casualidad, por lo que cabe suponer para estas comunidades 
la continuidad de unas creencias y prácticas religiosas desde el substrato del Bronce Final hasta época 
romana», ÁLVAREZ-SANCHÍS, J.R., Los vellones, Madrid, 1999, 310.

80 DÍAZ Y DÍAZ, M. C., «Anotaciones para una cronología del Pasionano Hispánico». Hispania 
Sacra, XVII (1964), 525.

81 His pugna cecidisse decus, corpusque cremari / tale nefas. Cáelo credunt superisque referri / 
¡mpastus carpat si membra iacenlia culttur, Silio Itálico III, 341-343. «... Mas a los que pierden la vida 
en la guerra... los arrojan a los buitres, que estiman como animales sagrados», JIMENO MARTÍNEZ, 
A., «Numancia», en Celtas y vettones, Ávila, 2001, 239-247.



I

76

y, tal vez, a los vacceos no tendría un carácter general, sino exclusivo para los 
grupos militares de los pueblos indígenas peninsulares. Unos años más tarde, en 
la etapa de las persecuciones de Diocleciano, algunas actas de mártires o algu
nos relatos del Pasionario hispánico insistirán en cómo los cuerpos martirizados 
eran abandonados para su exterminio por las aves, aunque, por un mecanismo 
compensatorio (un animal: el cuervo, la serpiente), no se lograba el propósito 
establecido desde la época prerromana. Pero lo interesante es resaltar el cono
cimiento de los hagiógrafos tardoantiguos y altomedievales de algunas prácticas 
posiblemente desaparecidas en el momento de los cristianos martirizados, preten
diendo, acaso, un entronque con las viejas religiosidades y, cómo no, mantener la 
negación de cualquier ritual no cristiano.

Así pues, la llegada a Obila de Vicente (con Sabina y Cristeta) vendría a ser 
un claro intento por cristianizar y sacralizar bajo otra perspectiva un espacio re
ceptor de cultos lústrales y funerarios establecidos en el oppidum desde la etapa 
republicana de Roma. Por último, un entorno apotropaico, relacionado con varias 
cualidades religiosas de los vettones abulenses, ubicado en el extremo nororiental 
del oppidum y que, en el transcurso de los siglos, sufrirá una transformación pau
latina dentro de los ámbitos estrictamente religiosos y militares que determinan la 
evolución de Ávila y sus habitantes. Precisamente, este último espacio es el más 
interesante de cara a comprender no tanto el advenimiento de tres hermanos, 
¿hispanorromanos?, como la consolidación definitiva de un lugar de culto dentro 
de la tradición cristiana.

Parece indudable la existencia de un manantial en esa zona del oppidum. El 
pozo acaso desempeñó funciones más precisas, al margen de las connotaciones 
que posteriormente se le darán. Una primera hipótesis creo que podría enlazar 
el venero con la existencia de un lugar de culto relacionado con el uso lustral del 
agua. El manantial actúa como un medio mágico en la lustrado, la purificación. El 
equivalente inmediato, al margen del Mons Veneris cercano a Caesarobriga, sería 
el de Ulaca, un oppidum que contaba con la presencia de grandes canchos de gra
nito con oquedades, escaleras y cubetas (Jacus, laciculus, aeternus lacus) asociados 
a rituales de sangre y agua y dos espacios construidos, el altar y el denominado 
«horno», en realidad una sauna similar a otras localizadas en la Península Ibérica 
(Coaña, Boal, Borneiro, Picote, Briteiros, Panoias, etc.). En el caso de Ávila se po
dría confirmar la existencia de un paraje análogo sobre lo que será más tarde la 
cripta de la Soterraña, es decir, un lugar con un fuerte desnivel (aproximadamente 
ocho o diez metros) respecto al Coso, con una cueva y un pozo-manantial cuyas 
aguas discurrían hacia el norte, por la actual calle Valseca, hasta desembocar en 
otro riachuelo que atravesaba el área periurbana del Prado de Sancho, el arroyo 
de las Vacas, poco después de regar las huertas de San Andrés. La utilización de 
estas aguas procedentes de la basílica de San Vicente, tal vez con fines curativos 
(¿abundancia de magnesio?), supuso la desecación del arroyo que bajaba por Val- 
seca, pues desde fines de la Edad Media se confirma la existencia de unos baños 
habitualmente encensuados por los canónigos catedralicios o por el cura y los 
clérigos beneficiados de la parroquia de los mártires.



1

la cripta de la Soterrada.

Cripta de la Soterrada: capilla meridional.

L

Pozo-manantial (¿tumba?) de San Vicente de Ávila, en



82 Las referencias documentales al arroyo son frecuentes tanto en la Edad Media como en la 
Moderna. Todavía a finales del siglo XVIII, la fábrica de San Vicente recibe la concesión, tras un pleito 
entablado por el síndico general del Común, de un solar situado junto a la iglesia, «lindero al cemen
terio y al arroyo del Baño». ADAv. SV. C. 15. Leg. 2. Doc. 2 B (1798, abril, 25. Ávila).

83 «Junto a ellos [/os peñascos! está la fuente que deseosa de besar los pies de la Uirgen corre 
hasta la peana de su altar y tocando en ella sale por debajo a regar unas huertas que están <;erca de la 
iglesia», Título de la insigne parrochia..., 1612, R 4, fol. 9 r.

78

A partir de este manantial, con una amplia tradición en la historia abulense 
hasta mediados del siglo XX (Baños de San Vicente / Baños de Santiuste)82, se 
pudo desarrollar antes del pleno dominio de Roma una sauna aprovechando el 
desnivel topográfico y las oquedades del lugar en relación con el valor concedido 
en los pueblos indígenas a los guerreros y a los baños de iniciación. La cripta de 
la Soterrada que se construye en la primera campaña arquitectónica de la basílica 
de los mártires vendría a definir unas nuevas funciones sociales y litúrgicas de la 
«caverna» y la fuente83, de tal modo que el ofidio que surge para atrapar al judío 
no aparece tanto de un espacio natural -la cueva- como de una construcción ya 
existente en el lugar del martirio. Así se explicaría que los mártires no necesiten 
un nuevo edificio, ni una nueva sepultura, pues ya hay uno, sino simplemente 
una remodelación arquitectónica tardía para dar cobijo a los cuerpos. Esta será la 
construcción que estudie arqueológicamente E. Rodríguez Almeida a principios 
de los años sesenta del pasado siglo, si bien adjudicando un valor puramente fu
nerario a la tumba-pozo y no un sentido in¡ciático característico de los vettones al 
manantial. Además de la probable veneración hacia el venero se pueden identifi
car otras formas religiosas, características de los vettones, presentes en el territorio 
nororiental de la ciudad abulense: cultos relacionados con el sol, religiosidades 
relacionadas con la serpiente (culto ofiliátrico, asociado a un carácter funerario y 
a la sacralidad de las rocas), divinidades de la guerra como Toga y Togus, presen
cia de verracos, entendidos estos últimos como imágenes zoomorfas con un valor 
simbólico y funcional desde el momento en que la zona de San Vicente se erige 
como un espacio múltiple (límite territorial del oppidum, necrópolis, receptáculo 
de otras manifestaciones religiosas) y específico relacionado con una compleja 
visión del mundo de ultratumba. La conjunción de todos estos elementos, toros, 
aguas y rocas, conduce a esa interpretación del Coso como espacio sagrado de la 
ciudad, una calidad que mantendrá el lugar hasta épocas recientes, especialmente 
en la etapa barroca, aunque con significados y significantes cambiantes.

Dos mujeres entre un santo son tres personas. El papel de las mujeres en 
el cristianismo primitivo y en el mundo de la Antigüedad tardía se refleja en las 
narraciones. Al igual que en periodos posteriores, la subordinación femenina a lo 
masculino surge como una constante mental y moral que se traduce en la vida 
cotidiana. Aparentemente puede carecer de importancia que un número trinita
rio se identifique con la pasión de los santos abulenses. Sin embargo, consideran
do que este relato se elabora a partir de una Passio de communi en el siglo Vil, 
bajo los auspicios de los concilios toledanos y la monarquía visigoda, no puede 
pasar desapercibido este hecho. Fábrega Grau había indicado, refiriéndose a los



79

l

84 FÁBRECA CRAU, Á., II, 57.
85 FLÓREZ, H„ España Sagrada..., XIV, 183-186.

86 BROU, L, «Les "Bcneclictiones" ou le cantique des trois enfants dans l'ancienne messe 
espagnole». Híspanla Sacra, l (1948), 21-33.

santos cordobeses Fausto, Jenaro y Marcial, tresque coronas (Peristephanon, IV, v. 
20), que en el himno compuesto en la segunda mitad del siglo Vil varias veces se 
acude a la comparación del número ternario de estos mártires con el de las tres 
divinas personas; «cronológicamente, nada significa en nuestro caso; es un lugar 
común de que se echaba mano, parecido al de los tres jóvenes del horno de Ba
bilonia, cuando eran tres los santos mártires que se conmemoraban»84. Antes, en 
las primeras actas relacionadas con los mártires de Tarragona, Fructuoso, Augurio 
y Eulogio, se pretendió establecer la analogía entre las tres personas y la Trinidad, 
pues, en palabras de Flórez, «fueron tres... para que en ellos se palpara la divina 
Trinidad»85. También fue un recurso frecuente el identificar cualquier trío de per
sonajes martirizados con los jóvenes de Babilonia a partir del modelo difundido 
por Orígenes sobre la exhortación al martirio. El empeño por adecuar la liturgia 
visigoda a la nueva situación religiosa tras la conversión de Recaredo supuso la 
búsqueda de algunos himnos procedentes de las liturgias orientales tras el IV Con
cilio de Toledo (año 633). Será el caso del Hymnus trium puerorum, Ananías, Mi- 
sael y Azarías, que se recitaba como benedictiones en algunas fiestas de acuerdo 
con el antifonario de León86. La ratificación trinitaria se plantearía abiertamente 
más tarde, en el último tercio del siglo Vil, con la invención de la Passio de los tres 
hermanos abulenses, aunque de una manera superficial. A pesar de los intentos 
de Fábrega y García Villoslada por demostrar la existencia histórica de una Passio 
específica en el siglo Vil, su redacción puntual, su difusión reglada, se tendría 
que retrasar hasta el siglo IX, cuando aparecen los mártires abulenses registrados 
en algunos martirologios y, más tarde, en otros documentos de carácter litúrgico 
(antifonarios) o en calendarios mozárabes.

Sin embargo, el contexto histórico en el que surge la redacción más o me
nos primeriza ele la Passio de Vicente, Sabina y Cristeta es radicalmente distinto, 
cuando la monarquía e Iglesia visigodas centran su actuación contra los restos de 
arrianismo, por un lado, y el sometimiento y control global de la población judía. 
Durante el reinado de Ervigio, Julián de Toledo insiste en contrarrestar los residuos 
arriarlos acerca de la Trinidad, reafirmando doctrinalmente su culto y elaborando 
la teoría de las tres sustancias para conciliar las naturalezas humana y divina de 
Cristo, puesta en entredicho un siglo después por la aparición del adopcionismo 
de Elipando de Toledo y Félix de Urgel. Esa misma reivindicación trinitaria que 
se descubre en la Passio (Confitentes Deum Patrem et Filium simulque Spiritum 
Sanctum..., 9) tiene un mayor alcance religioso cuando el martirio de los tres 
hermanos se produce en Ávila, es decir, en una ciudad desorganizada y semia- 
bandonada que era conocida por haber sido la sede episcopal de Prisciliano, 
obispo de la diócesis entre los años 380 y 384. El intento de erradicar antiguos 
cultos, viejas supersticiones o lugares sacros se relaciona con la continuidad entre



80

87 DÍAZ Y DÍAZ, M. C., «Passionnaires...», 53.

88 BURRUS, V., The making oí a heretic. Cender, authority and the priscillianist controversy, 
Berkeley, 1995. ESCRIBANO, M.- V., «Haeretici ture damnati: el proceso de Tréveris contra los prisci- 
lianistas (385)», en Cristianesimo e specifílá regional* nel Mediterráneo latino (sec. IV-VI). XXII Incontro 
di studiosi dell'Antichitá cristiana, Roma, 1994, 393-416.

89 BARBERO DE AGUILERA, A., «El priscilianismo: ¿herejía o movimiento social?», en Conflic
tos y estructuras sociales en la Hispania antigua, Madrid, 1977, 77-114. Cfr. CHADWICK, H„ Priscilia- 
no de Ávila. Ocultismo y poderes carismáticos en la Iglesia primitiva, Madrid, 1978.

90 «No fue la de Ávila la única donde en aquellos días se entronizara la poderosa secta y que 
hubiera de llorar usurpaciones o apostasías en sus prelados; y no fuera extraño que la población, tanto 
o más que otras del occidente de España, hubiese tributado lágrimas y hasta culto al infeliz heresiarca, 
cuya memoria contribuyó a realzar no menos que el ciego fanatismo de sus secuaces el amargo celo 
de sus furibundos enemigos», QUADRADO, J. M.J, Recuerdos y bellezas de España..., 338.

91 Vid. Ilistorias de Idacio obispo, que escrivió poco antes qve España se perdiese..., recogidas 
por don fray Prudencio de Sandoual, obispo de Pamplona, coronista de Su Magestad, Zaragoza, 1634, 
fol. 130.

las celebraciones paganas y las festividades de los mártires. En algunas ocasiones87, 
ciertas disposiciones conciliares desde el siglo V se esfuerzan denodadamente en 
suprimir las danzas y representaciones de días de fiestas de algunos santos, en lo 
que habría que ver una supervivencia de hábitos llamados de manera simplificada 
y disimulada priscilianistas. Ignorado por gran parte de los escritores abulenses 
anteriores al siglo XIX, la figura de Prisciliano emerge en Tello Martínez «como un 
hombre poderoso y noble, gallego de nación», renegando de su vinculación con la 
ciudad castellana, alternando en la historiografía posterior los matices claramente 
peyorativos (herético, maniqueo, aprendiz de brujo) con las contemplaciones más 
benévolas acerca de un hombre letrado, «pseudobispo», hombre santo, o, simple
mente, «a strange man»88 defensor de un modelo apostólico de la Iglesia frente a 
la jerarquización de la institución bajo el episcopado monárquico sancionado por 
el Concilio de Nicea del año 325. A instancias de la jerarquía eclesiástica se em
prende un proceso en el que pesan más lás prácticas maléficas y de hechicería que 
el apartamiento de una supuesta ortodoxia. Su ejecución en Tréveris en el 384 no 
trajo consigo la aniquilación de sus fundamentos religiosos. Al contrario, converti
da en una herejía con un fuerte componente social89, pervivió durante varios siglos 
en la España altomedieval, sobre todo entre las masas campesinas.

Se supone que la diócesis de Ávila estaba inclinada hacia la corriente religiosa 
representada por Prisciliano, con un carácter riguroso y ascético. ¿Un amplio y 
profundo respaldo de los abulenses al priscilianismo? Probablemente90. Es nom
brado obispo gracias a Instando y Salviano, y en un año aproximadamente -señala 
J. M.3 Blázquez- el clero y el pueblo abulenses apoyaban decididamente a su nue
vo obispo. Tal vez esta protección a Prisciliano no se deba tanto al sostenimiento 
de una herejía como al mantenimiento de una forma primitiva del cristianismo. En 
el Cronicón de Idacio91 aparece la noticia: Per episcopus quos sibi in eadem prabi- 
tate collegerat, Abulae Episcopus ordinatur. Este mismo reconocimiento se presen
ta en san Jerónimo (De viris illustribus, 121): Priscillianus, Abilae episcopus,... edidit 
multa opuscula, de quibus ad nos aliqua pervenerum. La sucesión de concilios re
clamando la enérgica desaprobación de unos postulados presuntamente heréticos



81

l

92 Las actas del Concilio de Toledo, por ejemplo, son recogidas por Chadwick a partir de las 
transcripciones de Ambrosio de Morales y Juan Bautista Pérez (1537-1597) de un manuscrito (desapa
recido) procedente del monasterio de El Escorial: Incipit exemplar professionum habitarum in concilio 
Toletano contra sectam Priscilliani aera CCCCXXXIII. CHADWICK, H., 306-310.

93 Vid. VIVES, J., Concilios visigóticos..., 26 y 68.
94 Partiendo siempre de una premisa establecida por numerosos autores: el priscilianismo 

surge tras la muerte de Prisciliano. Una abundante bibliografía sobre el tema se puede localizar en 
LÓPEZ PEREIRA, J. E., «Prisciliano de Ávila y el priscilianismo desde el siglo IV a nuestros días: Rutas 
bibliográficas». Cuadernos Abulenses, 3 (1985), 13-77.

95 «Prisciliano, austero y ayunador en un principio, se dio bien pronto a las mujeres, y en 
sus secretos conciliábulos había ritos que el pudor no permite referir. (...) Para encubrir sus obscenos 
misterios recomendaban no solamente la mentira, sino también el perjurio; su lema era: lura, perjura, 
secretum proderenti. (...) Los priscilianistas, lejos de abatirse por la muerte de su corifeo, principiaron 
a venerarle como santo, y traídos sus restos mortales a España, los recibieron con triunfo y veneraron 
como reliquias», ALZOG, Historia eclesiástica de España, Barcelona, 1855, I, 87-91. En el mismo 
sentido se manifestaba más recientemente PÉREZ DE URBEL, J., «Las letras en la época visigoda», en 
Historia de España (R. Menéndez Pidal, din), I, 442: «El priscilianismo preconizaba la mentira sistemáti
ca, y esto es lo que hacía más sospechosos a sus secuaces. Un español, y más un gallego, por el mismo 
hecho de serlo, era considerado como hereje fuera de su tierra». Se sobreentendía que «ser gallego 
equivalía a ser hereje».

muestra la extensión y enraizamiento en algunas zonas peninsulares de las expre
siones del primer obispo documentado de la diócesis abulense92. La condena de 
Prisciliano en el concilio zaragozano hacía hincapié en la defensa del aparato más 
ortodoxo del cristianismo, rechazando así una herejía que, según la historia de la 
Iglesia, era una forma de gnosticismo mezclado con monofisísmo y sabelianismo. 
De manera inmediata, siendo esto lo que interesa, se negaba en el priscilianismo 
la Trinidad divina, la resurrección y la natividad de Cristo. Paralelamente, apare
cía el emanantismo (emanatismo). Por otra parte, sus seguidores consideraban el 
alma humana como una parte de la naturaleza divina, rechazando el matrimonio 
y el consumo de carnes, utilizando, por otro lado, libros apócrifos en sus celebra
ciones. Las diferentes concepciones del alma reflejadas en el movimiento prisci- 
lianista actuaron para que los concilios de la época visigoda condenaran 
irremediablemente la propuesta doctrinal del antiguo obispo abulense, como 
sucedió en el l Concilio de Toledo (año 397 o 400) o en el I Concilio de Braga (año 
561 )93. Así pues, hay que prestar atención al interés, positivo o negativo, que la 
bibliografía eclesiástica concede al priscilianismo, síntoma probablemente evidente 
de su extensión a finales del siglo IV y durante las centurias siguientes94. Una de 
cal y otra de arena parece reflejarse en la bibliografía95. Juraban los seguidores 
de Prisciliano, al igual que los abulenses a partir de la segunda mitad del siglo XV 
convertirán la basílica de San Vicente, su cenotafio central, en una iglesia juradera 
desde un traslado folclórico de las prácticas antiguas a los tiempos medievales, 
hipótesis apuntada ya cuando se insistía en que las prácticas sostenidas sobre la 
katarakta de la cripta se transmutarán al agujero de las juras del monumento fune
rario de arriba.

Si Prisciliano y su herejía actuaron como un revulsivo en el culto de los san
tos del centro peninsular, si aparentemente no se conocen mártires de la época 
tardorromana o pasiones referidas al norte del Sistema Central hasta los límites



BROWN, R, The cuite oí the saints. lis rise and funclion in latín christianity, Chicago, 1981.

Vid. FERRER GARCÍA, F. A., Hagiotoponimia, poblamiento y religiosidad en la Edad Media.

82

96 
9-10.

97 „ ,
En torno a los santos Vicente de Zaragoza y Vicente de Ávila, |en prensa].

imaginarios de la línea León-Calahorra es porque la diócesis abulense necesitaba 
ser regenerada en sus actividades, erradicando un culto relacionado con la asi
milación profunda de rituales indígenas y fenómenos priscilianistas en un marco 
social que estaría caracterizado por el descontento hacia la jerarquía eclesiástica, 
posiblemente también situada a medio camino entre la ortodoxia y el desviacio- 
nismo religioso. Nada mejor que introducir el culto de los santos Vicente, Sabina 
y Cristeta para contribuir a la desaparición de las barreras indestructibles entre el 
cielo y la tierra, entre el futuro homogéneo y los cultos en apariencia indestructi
bles de la masa campesina96, entre una religiosidad popular anclada en un pasado 
mítico y una mítica heroica centrada en tres hermanos que casual o causalmente 
llegan a la ciudad de los vettones, originándose ciertas superposiciones toponí
micas y religiosas en lugares muy precisos. En primer lugar, el culto a los mártires 
priscilianistas se mantendrá durante varias décadas, al menos hasta la llegada de 
los musulmanes a la Península y, acaso, con los momentos iniciales de las repobla
ciones. Segundo, los restos de Prisciliano y sus discípulos seguirán, en su regreso a 
la Hispania de finales del siglo IV, la senda que posteriormente se convertirá en la 
ruta jacobea, la antigua Via Turonensis, siguiendo el occidente francés. Por último, 
a partir de la cultura mozárabe y, sobre todo, de la repoblación iniciada en el siglo 
XI, algunos caminos peninsulares se llenan de topónimos y lugares sacros bajo la 
denominación de San Vicente, el de Ávila en unos casos, el de Zaragoza en otros, 
o falsos y victoriosos «Vicentes», sobre itinerarios precisos que arrancan del Alente- 
jo, recorren la provincia castellana de los mártires y concluyen en los alrededores 
de Compostela para marcar un nuevo rumbo paralelo al Camino de Santiago97.

¿Y si se hubiera solapado el culto a Prisciliano por una nueva leyenda creada 
en los medios oficiales en torno a un san Vicente? Unas páginas atrás se había 
escrito sobre una interpretación relativamente oficial acerca del culto a Vicente, 
Sabina y Cristeta, insistiendo en que con el paso del tiempo el recuerdo de los 
mártires se ¡ría diluyendo, al igual que se manifestaba una pérdida del significa
do original de un supuesto monumento enclavado en la zona nororiental de la 
ciudad abulense. Cabe asimismo una interpretación tal vez más arriesgada, pero, 
seguramente, más adecuada a la elaboración tardía de una Passio, al retraso de 
los mártires en su incorporación a los calendarios y otros textos y, por último, a la 
propia edificación de una basílica sobre el espacio cultual de un hipotético mar
tirio. En este sentido, existen más argumentos para suponer que la presencia de 
rituales priscilianistas durante la etapa visigótica sirvió como excusa y argumento 
para inventar una leyenda, divulgar una Passio a partir de otras similares, adecuar
la a un momento histórico político (la aparición del judío) y eclesiástico (reivin
dicación trinitaria) e instalarla en el marco preciso recogiendo, además, algunas 
tradiciones (la cueva, el abandono de los cadáveres en una necrópolis) que provo
caran casi inmeditamente un mediana aceptación por parte de los pobladores y,



1

evidentemente, por el clero local. Esta creación tardía del relato hagiográfico será 
la causa, por otra parte, de los propios límites del culto de los mártires Vicente, 
Sabina y Cristeta en la diócesis abulense, de la tímida repercusión topohagiográ- 
fica de los tres hermanos en otras zonas peninsulares, aunque sean cercanas a la 
ciudad, y la construcción de un espectacular cenotaíio que no tenía otra misión 
que la de recordar a los ciudadanos de finales del siglo XII el espejismo de una 
historia santa relativamente reciente.

Vicente, Sabina y Cristeta vivieron y murieron en un martirio a principios del 
siglo IV. Setenta y cuatro años después es nombrado obispo de Avila Prisciliano. 
En ese intervalo nada existe, no se registra ninguna referencia concreta sobre los 
santos, ni siquiera se menciona un culto en las actas de los mártires recogidas 
mucho más tarde por los autores altomedievales. Sólo una sepultura, posible
mente de los siglos IV o V, se podría reseñar en un medio físico muy concreto, 
el de las viejas piedras, lápidas y sepulturas acaso abandonadas de la antigua 
necrópolis romana. Sin embargo, con el paso de los años el reducido culto local 
de los mártires se extenderá, tornándose más complejo a medida que se asienta la 
monarquía visigoda en relación con la condena del arrianismo, el olvido represivo 
de la hejería priscilian ista, los primeros obispos visigodos de la ciudad y la consolida
ción eclesiástica de una organización metropolitana. Al menos esta era la pretensión 
episcopal, pero cambiando los sujetos: el limitado culto local al primer obispo 
Prisciliano se mantuvo precariamente, reduciéndose con el paso del tiempo; la 
presencia arriana supuso un enganche más (y un peligro) para los habitantes que 
aún conservaban las viejas prácticas cristianas procedentes de finales del siglo IV; 
en una situación de claro deterioro episcopal, los obispos visigodos de la diócesis 
abulense no llegan a tomar el control de la ciudad, de ahí su escaso relieve en los 
concilios cuando estos tratan de condenar los rituales priscilianistas y reconvertir 
el arrianismo a la ortodoxia católica, de ahí que el mundo eclesiástico bajome- 
dieval trate de llenar el vacío dejado en la Alta Edad Media incorporando a este 
último periodo aquellos personajes que hubieran deseado mostrar en tiempos 
mejores (la Soterraba, Paula Barbada, Pedro del Barco, los propios mártires), de 
ahí también que una vez instalada la basílica la preocupación en torno a las 
reliquias de los hermanos no se recupere más que tardíamente, hasta el último 
tercio del siglo XV y a partir de la hagiografía barroca del siglo XVII. En una apa
rente contradicción, a partir del siglo Vil el Pasionario empieza a contar lo que 
no sucedió.

La emergencia de santos y mártires se produce más en el periodo visigodo 
que durante las persecuciones de Diocleciano. Al menos es en ese siglo cuando se 
recopilan las antiguas tradiciones y se añaden nuevos apartados que, en el caso de 
Vicente, Sabina y Cristeta, están directamente relacionados con el contexto histó
rico de la monarquía de los godos. Exceptuando algunos nombres, como Vicente 
de Zaragoza, Eulalia de Mérida o el obispo Fructuoso y sus diáconos de Tarragona, 
los demás mártires tenían un culto muy reducido. La existencia de algunos indivi
duos santos, que en los pasionarios y legendarios se muestran únicamente como 
«santos en papel», sirve para constatar parcialmente algunas prácticas religiosas

83



84

98 GARCÍA RODRÍGUEZ, C., El culto de los santos..., 387. Las noticias sobre mártires apor
tadas por el Peristephanon serían evidentemente residuales, escasamente significativas sobre el desa
rrollo litúrgico de un santo. Como indica BLÁZQUEZ, J. M.'1, «Orígenes del cristianismo hispano», en 
Historia de España, I, 420, «la vida de estos mártires, en tiempos de Prudencio, no era más que un 
nombre».

99 Vid. WOLF, K. B., Christian martyrs in Muslim Spain, Cambridge, 1998. BARRIOS GARCÍA. 
A., «La leyenda medieval de los mártires de Ledesma». Salamanca. Revista de Estudios, 43 (1999), 193- 
233.

locales a partir de un interés específico por consagrar unas devociones impuestas 
por una oficialidad eclesiástica. Señala Carmen García Rodríguez que «con ex
cepción de algunos mártires que adquirieron pronto una fama excepcional por 
circunstancias especiales, de la mayoría de los mártires españoles sólo empezó a 
difundirse el culto a fines del siglo VI o principios del Vil cuando se empezaron 
a utilizar las reliquias en la consagración de las basílicas. Antes probablemente 
se limitaba a la ciudad que conservaba sus restos»98. Un culto casi desapercibido 
relacionado con Vicente y sus hermanas se relanzará a partir del siglo Vil cuan
do el arrianismo poco a poco va siendo arrinconado, aunque era necesario aún 
confirmar literaria y documentalmente el dogma de la divinidad de Jesucristo y el 
misterio de la Trinidad. De nuevo aparece un intento por erradicar tanto los restos 
priscilianistas en algunos territorios peninsulares, en la diócesis de Abela, como 
el deseo de afirmar los errores del arrianismo, es decir, las relaciones asignadas a 
las tres personas de la Trinidad, negando Arrio la identidad de sustancia del Padre 
y del Hijo y la categoría divina a Cristo. Las referencias a este misterio en la na
rración sobre Vicente, Sabina y Cristeta no pueden ser consideradas unas notas 
marginales, sino una estrategia conectada con el intento de eliminar esos brotes 
de los seguidores de Prisciliano y, por otro lado, asentar en la diócesis y en general 
en la monarquía visigoda la victoria de la Trinidad. Priscilianistas, arrianos y judíos, 
tan diferenciados entre sí, compartían algunas cualidades sumamente interesantes 
para comprender el desarrollo hagiográfico de los mártires abulenses: la creencia 
en una sola divinidad, evitando en la medida de lo posible la figura compleja de la 
Santísima Trinidad, que podía surgir como una forma más de politeísmo99.

Paralelamente a este proceso, hay que señalar otros acontecimientos signi
ficativos que coinciden con la aparición de un Pasionario firmemente redactado 
y que especificaba la vida y martirio de cada santo. Así, en el 682, un año des
pués de redactarse las ordenanzas litúrgicas por Julián de Toledo, se inaugura 
la nueva litúrgica hispánica unificada, en la que el aspecto más interesante es la 
presentación de las actas según un orden cronológico, recogiéndose el título, el 
nombre del santo, el lugar del martirio o del culto, la fecha de la persecución, 
el día de la celebración y algunas ampliaciones martiriológicas, unificándose los 
antiguos textos de libelli orat'ionum de Toledo y ordenando las diversas lecturas 
hagiográficas. Esta aceleración en la creación de pasiones concretas se relaciona 
también con la prohibición expresada por los concilios toledanos del siglo Vil 
sobre el cántico de himnos en las celebraciones de los tiempos litúrgicos y fes
tividades de santos, rituales que estaban identificados de manera expresa con 
algunas costumbres priscilianistas. Con los textos hagiográficos de Fructuoso y



100 VAUCHEZ, A., «El santo», en F.l hombre medieval (). Le Gofí, din), Madrid, 1990, 332-333.

85

El martirio, los tormentos. La facilidad con que Vicente, Sabina y Cristeta 
abandonan la cárcel de Elbora se explica no tanto por un acontecimiento ex
traordinario como por la escasa vigilancia que sobre los acusados ejercía el poder 
romano. Habitualmente, las actas de los mártires indican que los reos acusados de 
crímenes de lesa majestad eran vigilados por un soldado, un funcionario público 
o un ciudadano que debía responder de ellos. La detención implicaba la custodia 
militaris o la custodia libera. Era frecuente que el cristiano permaneciera en prisión 
durante largos periodos de tiempo a la espera de un juicio presidido por el pretor. 
Así se señala en el Pasionario hispánico cuando se menciona que Daciano em
prende un largo viaje desde las Calías (¿martirio de san Caprasio?) para procesar 
y dictar sentencia contra Félix de Gerona, Cucufate (?) y Eulalia de Barcelona, los 
Innumerables zaragozanos, Justo y Pastor de Alcalá, Leocadia de Toledo y Vicente, 
Sabina y Cristeta de Ávila. Hay que recordar que el proceso contra Vicente no 
tiene lugar en Ávila, sino en Elbora, identificada (según unas fuentes u otras) con 
Évora o Talavera de la Reina.

Tras las súplicas de Sabina y Cristeta, los hermanos inician un itinerario ya 
tormentoso. A los padecimientos puramente morales de los cristianos se añadirán 
la pérdida de tierras, la desprotección de la familia y la ruptura familiar, la pérdida 
de posición social y los propios conflictos de conciencia que los mártires tenían 
que asumir. Si la huida hacia Ávila no está predeterminada por los hermanos, sí 
es cierto que el territorio ofrecía ciertas ventajas para los fugados. En primer lugar, 
la mano de la providencia divina les conducía al centro peninsular. Además, la 
Abela mencionada en los documentos era un viejo oppidum deteriorado, con 
escasas raíces de una romanización plena, con una debilitada estructura munici
pal; por tanto, un medio aparentemente útil para la fuga y el refugio. Sin embargo, 
la captura de los hermanos en Ávila delata ya ciertos significantes: una tradición 
topológica, unos dolores vulgares frente a los más aparatosos de otros mártires,

sus diáconos, Vicente de Zaragoza, Saturnino de Toulouse, Esteban y Eulalia de 
Mérida, añadiéndose la Passio de santa Colomba de Sens, se redactarían aquellas 
pasiones locales vinculadas con algunas devociones locales. A partir de la Passio 
sancti Vincentii, Sabinae el Cbristetae..., unas décadas más tarde, en la segunda 
mitad del siglo VIII, se desarrollaría la missa de los mártires abulenses, a la vez 
que su culto pasaría, a comienzos del siglo X, a la liturgia general española. Insti
tucionalizado así el culto, habrá que esperar a la repoblación de finales del siglo 
XI para que todo el conjunto de tradiciones y leyendas, personajes concretos y 
misterios teológicos, persecuciones y relaciones interpersonales se plasmen en 
las imágenes de la basílica. Unica forma de difundir una liturgia ya oficial en el 
nuevo marco de Ávila desde la «hagiocracia» surgida en la etapa visigoda, noción 
que en la línea marcada por André Vauchez100 se entiende como la aparición de 
santos estrechamente asociados con el poder político en el periodo que va desde 
finales del siglo VI a finales del VIII para alcanzar una plena legitimación religiosa 
en tiempos posteriores.



1

86

101 VEREDAS, A., Ávila de los caballeros. Descripción artístico-histórica, Ávila, 1935, 76: «Un 
rico judío que con otras personas fue a verlos... quiso profanarlos». Me refiero a la guía de Ávila edi
tada por El Pa/s-Aguilar.

102 RIBADENEYRA, R de, Libro de las vidas de los santos, Flos sanctorum (Madrid, 1599). Vidas 
de santos. Antología del «Flos sanctorum», ed. O. Aguirre y ). Azpeitia, Madrid, 2000, 13-17.

una ausencia de espectadores o una muerte relativamente solitaria frente a la 
descripción de un suplicio ante la multitud que jaleaba registrada en alguna guía 
turística de la ciudad a partir de un párrafo de Antonio Veredas101, un abandono 
de los cadáveres para que fueran devorados por las alimañas, un judío curioso, el 
cambio de voluntad de este cuando irrumpe la serpiente y, por último, la propia 
compensación ante tanto sufrimiento con la construcción del sepulcro y la primi
tiva basílica.

La legislación romana permite vislumbrar la condición social de los mártires 
desde el momento en que se asigna la cruz para los esclavos, rebeldes políticos y 
gentes de vil condición, la exposición a las fieras para los criminales que no tenían 
derecho a la ciudadanía. Las formas de los martirios eran variadas, «todos los 
géneros de atrocísimos y exquisitos suplicios que el demonio y los tiranos, sus mi
nistros, pudieron inventar»102: la crucifixión, los tormentos, las cárceles con cepos, 
cadenas, el ñervos, los azotes con instrumentos diversos, la pena del fuego en sus 
variadas maneras. En la parrilla es martirizado san Lorenzo con un fuego que pa
rece atizado por el propio Vulcano (Peristephanon, II, w. 335-364); en la hoguera 
muere Fructuoso esperando la mordedura de las llamas (Acta SS. Fructuosi..., 4). 
Otras formas de alcanzar la muerte se establecen con el descabezamiento, las he
ridas con saetas o lanzas, el enterramiento en vida, o con bestias que devoraban 
los cuerpos de los cristianos, el despedazamiento y las multilaciones, los trabajos 
forzados en las minas, la violación de las mujeres y doncellas; en algunos casos 
las jóvenes cristianas eran obligadas a vivir con mujeres licenciosas, ad lenonem 
potius quam ad leonem (De pudicitia, I, 2). Algunas penas no estaban previstas en 
el código, como la amputación de la lengua, los hachazos, el quebrantamiento 
de las piernas, narices, orejas o manos, el plomo derretido en las espaldas. ¿Cabía 
algún recurso? En ocasiones se ha mencionado que algunos márt ires, para afrontar 
los suplicios, bebían una mezcla de infusiones de plantas aromáticas que forta
lecían el cuerpo e incluso le hacían insensible o invulnerable a los dolores. Pero 
serán, sobre todo, los mártires débiles, dudosos o equívocos los que practiquen 
este ritual mencionado por Tertuliano.

Los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta son capturados en Ávila. La des
cripción del martirio es sumamente concisa (Passio..., 9), indicando que fueron 
sometidos al ecúleo, el potro que luego será reflejado en el lado meridional del 
cenotafio tardorrománico. Consistía en un instrumento de tortura formado por 
un tronco de madera con cuatro puntales para cada una de las extremidades. 
Poco a poco los miembros se iban rompiendo hasta la agonía final. Será a partir 
del siglo XVI cuando las exageraciones sobre las torturas alcancen su máximo 
nivel, recreándose algunos escritores en un placer sádico que se transmitirá a 
la literatura, escultura y pintura barrocas. Pedro de Medina, en el Libro de las



Tallas románicas (siglo XII) de los mártires Sabina, Vicente y Cristeta.

87

103 MEDINA, R de, Libro de las grandezas y cosas notables de España, Alcalá de Henares, 1590, 
II, 215 (ed. A. González Falencia, Madrid, 1944).

grandezas...'03, refiere cómo los santos, tras ser descoyuntandos por un mal juez, 
este «mandó meter gruesos clauos por pescuezos», alejándose, evidentemente, 
de una narración original que insistía menos en la carnicería corporal.

Que el martirio de los santos tenga una reseña tan austera, alejado, por ejem
plo, del detallismo de Prudencio en el Peristephanon o de las actas de los márti
res anteriores se explica en función de las crueldades aplicadas post mortem, el 
abandono de los cadáveres, su aplastamiento, la aparición del judío y la custodia 
de la serpiente. Al margen de cualquier consideración sobre la brutalidad que el 
poder ejerce con las torturas por los más variados medios, hay que destacar que 
en el mundo romano de las persecuciones contra los cristianos los mártires se 
convertirán en un constante recurso propagandístico, en un instrumento eficaz de 
la consolidación de la religión oficial a partir del siglo IV, mudándose esos mártires 
en los intermediarios entre los hombres y la divinidad. Esa devoción de los santos 
será casi universalmente aceptada, y el culto a las reliquias de mártires y confe
sores formará parte del desarrollo de la vida humana. El descuartizamiento del 
reo se muestra como la manera más eficaz para difundir las reliquias, intocables 
e intratables, pues entran en el terreno de la sacralidad más evidente, la más apa
ratosa y tendenciosa, aquella que se sitúa en el terreno puramente escatológico. 
Los restos del santo acercan al creyente a una fe, pero al mismo tiempo le sume 
en la apariencia de lo tenebroso, pues se trataba de entrar en contacto con los



Frontal de altar (siglo XVIII).

88

104 LEONARDI, C., «I modelli dell'agiograíia latina dall'epoca antica al medioevo», enAltidei 
Convegni Lincei, 45. Passaggio dal Mondo Artico al Medio Evo, da Teodosio a san Gregorio Magno. 
Roma (25-28 maggio, 1977), Roma, 1980, 438.

resultados de una muerte violenta, sin duda la más temida pero también la más 
ansiada por los mártires. Claro que la propia conservación del cuerpo (entero) se 
tornaba imposible. Abiertamente se recogían los restos tras la carnicería iniciada 
por los paganos, y de manera diáfana se pretendía acumular reliquias para encon
trar una sacralidad de la privacidad en un medio religioso cada vez más vinculado 
al sentido inevitable de la muerte y al tiempo heroico si el óbito se producía den
tro de una normativa religiosa muy marcada.

La tesaurización de reliquias, un rentable y exagerado coleccionismo, impli
caba la supervivencia material del mártir (huesos, cenizas, objetos) para un futuro 
aparentemente señalado por la mano divina. En numerosas ocasiones parece 
que los propios torturadores sienten no sólo el placer sádico de la descomposi
ción corporal ajena, sino, además, el deseo por inundar el futuro de memorias 
corporales desde las maldades de unos y la fe alegre de los muertos. El hombre 
que revive de sus cenizas recuerda al dios pagano, aunque, parece ser, que «el 
mártir no es un ente antropomorfo, sino un hombre que muere y, lógicamente, 
pasa a integrarse en la dimensión de lo divino»104. Así que la muerte que concedía 
al pueblo y a los fieles unas reliquias, aunque inicialmente no se supiera, era una



I

89

105 De manera constante los historiadores han tratado de plantear la equivalencia entre el san
to y el dios pagano. Cír. SANTYVES, R, Essais de mythologie chrétienne: les saints successeurs des dieux, 
París, 1907. REAU, L., «Los santos sucesores de los dioses paganos», en Iconografía del arte cristiano. 
365-372. Mientras, BROWN, R, The cuite of the saints..., 7-24, se opone a estas interpretaciones, 
marcando el acento de una posible continuidad entre los dioses paganos y los santos cristianos en la 
persistencia de ciertos cultos funerarios en el mundo mediterráneo.

constante en el mundo tardorromano. Reliquias, milagros y santos contribuían 
al incremento de las prácticas religiosas, en ocasiones teñidas de caracteres pa
ganizantes, supersticiosos o carnavalescos. Las reliquias constituían un objeto de 
veneración y salvación, inverosímiles, manipuladas alrededor de un intercambio 
forzoso o de un prestigio social, pero también como símbolos de una religiosidad. 
Cualquier veneración de unas reliquias ofrecía una contrapartida: la inmortalidad 
se podía expresar en los restos humanos sacralizados, la resurrección de la car
ne en su depedencia con Dios. El deseo de sobrevivir a la muerte, el anhelo de 
asociarse con los muertos, con las almas de los difuntos, se refleja en este tipo de 
culto. Se venía a establecer por medio de los restos una forma de religiosidad am
bigua que aproximaba el más allá al más acá, los santos a los hombres, el héroe 
a la persona concreta, una relación con las potencias sobrenaturales por medio 
del santo, pues muerto este, dirá Gonzalo de Berceo, «facié Dios por él tanto 
que non serié asmado, / vinién tantos enfermos que farién gran fonssado, / non 
podríemos los medios de nos meter en dictado» (Vida de santo Domingo de Silos, 
estr. 537 b-c-d). Aunque no es un dios pagano105, el mártir es promovido a una 
«heroización», pues el miedo a la muerte (¿o a los muertos?) será asumido por la 
reliquias, que representan una muerte violenta en los mártires de los siglos III y 
IV y, a la vez, una buena muerte en cuanto que está previamente aceptada. Los 
discursos hagiográficos proconsulares y tardíos relanzan los cuerpos de los márti
res, sus futuros residuos, al papel de recreadores de vida, el poder de los santos, 
pero subrayando también el drama de la vida corporal: la muerte cristiana es ante 
todo una muerte subordinada a un fin. Sea héroe o santo, el mártir emerge como 
un ser antropomorfo relacionado con la vida de ultratumba. Sin embargo, interesa 
más, en el cristianismo, el gran paso de la vida, la gloria eterna, la salvación del 
alma.

El triunfo del mártir sobre la vida material se manifiesta en las denomina
ciones que recibe, Víctor, victrix, triumphator, insistiendo en la idea de triunfo 
en un sentido litúrgico desde el momento en que los hermanos Vicente, Sabina 
y Cristeta conquistan la gloria por su laudabili morte: Hic [Vincentius] etaim suis 
cum sororibus hodie laudabili consumptus est morte: hodie partiter inefíabili sunt 
reminerati mercede (Líber Mozarabicus Sacramentorum, 1096: 503, 1). En los dis
cursos hagiográficos se presentan necesariamente los aspectos épicos, aquellos 
que resaltan una determinada victoria del mártir ante la nula resistencia que pre
viamente ha presentado frente a sus perseguidores y torturadores -como mucho 
hay una resistencia locuaz-. Jesús Camarero ha señalado precisamente cómo, en 
este contexto martirial, la muerte se ofrece como ganancia, una «actitud escatoló- 
gica que menospreciaba incluso la muerte y se ancla en el paso triunfal a la gloria



90

definitiva»'06, insistiendo en el carácter pascual 
formada por cláusulas antitéticas.

La serpiente, el judío, mirans tantum misterium. Fábrega señaló ya que el 
episodio del judío que se registra en la Passio de los mártires abulenses «es indicio 
de una redacción que se hizo bajo la influencia de los concilios toledanos y pro
bablemente después de la promulgación de las 28 leyes decretadas por Ervigio en 
681 contra los judíos»'07. Como se ha visto antes, la Passio de communi, con un 
carácter demasiado genérico, no menciona a este nuevo personaje. Pero a partir 
del siglo Vil en algunas pasiones se incorpora esta figura, como ocurre en el himno 
Laudem beatae Eulaliae, que narra la historia de una adolescente de doce años que 
se fuga de la casa paterna para desafiar en Mérida a su perseguidor Calpurniano. 
El relato había sido recogido también por Prudencio en el Himno III (Hymnus in 
honorem passionis Eulaliae, beatissimae martyri), señalándose que la niña es some
tida a unos crueles tormentos en los que mediante una antorcha se iba quemando 
el pecho, el rostro y los cabellos (w. 151-160), en una claro acto de ¡legalidad, 
pues el derecho procesal romano prohibía la tortura a menores de catorce años 
(De minore quatrordecim annis, quaestio habenda non est, ut et Divus Pius Caecilio 
Jubantiano rescripsit, Digesto, XLVIII, xviii, 10). Cuando Vicente, Sabina y Cristeta 
han sufrido el martirio impuesto por Daciano surge la imagen real del judío, que 
se limitaba a seguir con curiosidad la muerte de los hermanos108.

Coincidiendo con las ordenanzas litúrgicas de Julián de Toledo, se celebra el XII 
concilio toledano109 en el que el rey Ervigio propone las veintiocho leyes de judíos al 
lado de otras disposiciones que pretenden su legitimación en el trono tras la truculen
ta deposición de Wamba. En la práctica se continúa con la política antijudaica inicia
da en el IV Concilio, marcándose la conversión o la expulsión, la vigilancia de los 
conversos por parte de los obispos, limitaciones de la libertad religiosa (circuncisión,

a partir de una forma literaria

106 CAMARERO CUÑADO, J., La figura del santo..., 342. Fuerit hic licet coroporalis punido per 
supplicium, est lamen victoria per triumphum. SU quamvis mors inlata supplicio, sed vita felix manet 
in regno. -Non enim punivit crudelitas quos cupit, quos in se Trinitas victores effecit. Punivit quidem ut 
potuit: non punivit ut voluit. Inmanis quippe ferocitas sanctorum voluntan nolendo deserviens, membra 
tantum punit suppliciis, animas suo expíalas vulnere transmitiit in celis. / Quosque hic ne vincerent 
timuit, hos post mortem victores intellexit: quum illorum corporibus previdit celitus impendí honorem, 
quibus ipse rabidus intulerat necem. (Líber Mozarabicus Sacramenlorum, 1097: 22 ss.).

107 FÁBREGA CRAU, Á., I, 166. La presencia judía en los relatos sobre santos y mártires es 
sumamente escasa, con algunas aportaciones en tres narraciones referidas a santa Eulalia, san Mancio 
y los mártires abulenses. Vid. GUERREIRO, R., «La imagen del judío en los textos hagiográficos y pa- 
trísticos. Siglos V al VIII». Espacio, Tiempo y Forma, 6 (1993), 543-550.

108 ludeum quendam, ¡tiñere comeantem, martyrum corpora invisenda curiositas inpulit; ilico 
serpens Ule, scamea colla sublimaos, fado ímpetu, volubiliter circumdatum vincuhs corporis sui adstrin- 
gens vertid hominis, tantum caput supra eminebat eius: stetitque unius fere hore spatio inmobilis. Et 
Deo inspirante, oculos sursum erígeos, hec verba produxit: Christe, tuorum defensor servorum, libera 
me ab hac maligna bestia; ut in te credens, signaculum accipiam tuum, et corpora dominorum meorum, 
amicorum tuorum, honorifíce sepeliam, ac base/icam nomini eorum sumtu meo effíciam. Hec, ut dixit, 
paulatim Ule serpens tortuosa vincula solvit, rapissimo ictu effugiens, súbito nusquam conparauit; stetit 
autem hebes Ule el gelidus (Passio..., 11, 1-12).

109 VIVES, J„ Concilios visigóticos..., 395-396.



91

110 THOMPSON, E. A., ¿os godos en España, Madrid, 1979, 267-276. ORLANDIS, J„ Historia 
del reino visigodo español, Madrid, 1988, 136-137 y 202-207. SUAREZ, L., ludios españoles en la Edad 
Media, Madrid, 1980, 23-24. Además de las leyes de Ervigio, en los textos eclesiásticos se introducen 
alusiones directas o indirectas sobre la población judía. Así, al final de la segunda oración de la misa 
de san Vicente de Zaragoza se redacta hacia el año 680 una explícita referencia a la conversión de los 
judíos. Vid. DÍAZ Y DÍAZ, M. C., «El latín de la liturgia hispánica», en Estudios sobre liturgia mozárabe, 
Toledo, 1965, 81.

111 FLÓREZ, H., España Sagrada..., V, 281. Vid. GIL, )., «Judíos y cristianos en Hispania (siglos 
VIII y IX)». Hispania Sacra, Lll (1974), 25.

lectura de libros, fiesta del sábado, etc.) y límites al derecho de propiedad (posesión 
de esclavos). La redacción del Líber ludiciorum, realizada parcialmente por el pro
pio rey, establecía el bautismo obligatorio para los judíos, probablemente por la 
presión de la casta episcopal y, en particular, de Julián de Toledo. En definitiva, los 
judíos, considerados como sacrilegos, se someten a un estricto control, a una dura 
legislación antisemita que era alentada y dirigida por la nobleza laica y eclesiástica, 
acentuándose, junto a otras medidas, el triunfo de la nobleza con la feudalización 
del Estado. Más tarde, en la Plena Edad Media, los factores del antijudaísmo serán 
abruptamente sostenidos por la hostilidad del pueblo, el progreso de las formas 
monárquicas, la renovación religiosa interior, la predicación y el proselitismo"0. La 
acerba hostilidad del rey visigodo contra la población judía y judaizante se vio acom
pañada por la redacción de un tratado apologético cristiano frente a los judíos por 
el primado Julián de Toledo, De sextae aetatis comprobatione, en el año 685111, 
convertido en un acérrimo enemigo de la ley mosaica y refutando la opinión mo
saica de que la sexta edad aún no había llegado en relación con el fin del mundo. 
Evidentemente, la imagen del judío en el martirio de los hermanos Vicente, Sabina 
y Cristeta no se tiene que relacionar tanto con la existencia de una comunidad judía 
en Ávila en el siglo Vil como con el discurso eclesiástico sobre la separación entre 
cristianos y judíos, con aspectos puramente confesionales y motivaciones económi
cas y políticas que impulsaban una práctica unificadora desde el punto de vista re
ligioso. Este discurso en sí pasaría más o menos desapercibido en la Alta Edad 
Media. En el relato martirial de Vicente y sus hermanas la figura del judío curioso no 
deja de ser un recurso político y religioso que mantiene abierta la puerta de una 
conversión forzada, pues las leyes de Ervigio dan fuerza y autoridad a la serpiente 
de la leyenda para proceder al castigo, para la conversión del judío, que seguía 
siendo un elemento necesario tanto en los momentos de radicalización de los con
flictos sociales a finales del siglo Vil como en el mundo tardorrománico de finales 
del siglo XII, el converso apologista de la religión católica. Por otra parte, se trataba de 
justificar un remoto asentamiento judío en Ávila seguramente a partir de tradiciones 
anteriores compartidas por la hagiografía de los siglos VI, Vil y VIII. Sus ocupaciones 
comerciales en distintos tiempos, el nivel cultural adquirido, su destreza en las ta
reas administrativas y artesanales le convirtieron en un instrumento lleno de mati
ces, aceptado si procuraba la conversión, aunque fuera forzada; odiado, aunque 
cambiara de bando religioso, por buena parte de la población. En realidad, la pre
sencia del judío es casi benévola al ser capaz de un arrepentimiento y mostrar la 
intención de levantar una basílica para los cadáveres, una variedad de «iglesia



92

En esta sepultura del suelo está enterrado 
el judío que por melagro de Dios se tornó xpiano.

e hizo esta iglesia de Sant Vigente de Avila
Año CCCVII

Si el judío cayó en su malsana curiosidad, si ya no insiste en ese placer sádico 
ejercido por otras manos se debe a la aparición súbita de la serpiente: súbito, nutu 
Dei, ex cavernis terre serpentina egressa est belua, que vívenles consueverat de
glutiré. Cepit sinuoso sui corporis flexu, capite sublimato, Christi mártires mortuos 
custodire (Passio..., 10, 8-11). La serpiente libera a los mártires y al judío. A los 
primeros de un prolongado martirio cuando sus cadáveres han sido abandonados, 
también de la mirada no demasiado piadosa del semita; a este de su impiedad. 
Tradicionalmente, la serpiente, símbolo múltiple en numerosas culturas, se asocia 
al mal, a las profundidades y a la guarda de recintos sagrados, aunque también, 
desde alguna visión evangélica, a la astucia y a la prudencia. En el caso de los 
mártires Vicente, Sabina y Cristeta es enviada por la divinidad, un instrumento de 
salvación y compensación, acaso un animal telúrico conductor de almas. Gracias

propia» dentro de la administración eclesiástica. Sin embargo, a partir del siglo XII, 
con la construcción del cenotafio en la basílica abulense, el protagonismo se repar
tirá entre varios personajes: los santos, el pretor-rey Daciano, los sayones y, por úl
timo, con un papel muy acentuado, el judío. Este último pasa de ser un simple 
espectador del tormento (martyrum corpora invisenda curiositas inpulit) a ejecutar 
una función cada vez más activa sobre los cadáveres de los hermanos.

El nuevo diablo será el judío, aunque su conversión forzada le convierta, 
precisamente, en el constructor del primer monumento funerario y, como tal, será 
enterrado en el interior del templo, en la nave meridional del crucero. Se justifica 
al judío por su conversión, si bien en la práctica se le sigue considerando como un 
personaje demoníaco, astuto y culpable de deicidio. Ahora bien, como se leerá 
más tarde, en el caso abulense del cenotafio se mantiene un doble significante 
Según una tradición medieval, iniciada posiblemente en el siglo XV coincidiendo 
con el «milagro de la sangre», el cuerpo del judío descansa bajo una sencilla losa y 
delante de una inscripción en el muro de caracteres góticos que dice:



93

112 CIRLOT, J. E., Diccionario de símbolos, Madrid, 1997, 164-165. Vid. E7 Bestiario toscano, 
ed. S. Sebastián, Madrid, 1986, 20.

al ofidio los mártires serán enterrados y el judío levantará la primitiva iglesia. Al 
igual que el judío es un personaje tardío en la Passio, la imagen de la serpiente 
se relaciona con el contexto visigodo del siglo VIL Uno está en función del otro, 
tratándose de dos imágenes simbólicas que, más tarde, servirán para realzar cier
tos espacios interiores de la basílica románica. No es frecuente en los discursos 
hagiográficos la presencia de animales en relación con la muerte del santo. En 
algunas ocasiones, ciertos individuos cristianos son devorados por las fieras en los 
anfiteatros romanos. Es la imagen más difundida del martirio, con un aparato tea
tral muy determinado y, tal vez, en relación con ciertas festividades paganas como 
las saturnales. En otros momentos son las bestias, perros y también ratas, quienes 
roían y comían los cuerpos encerrados de los mártires, o cuando los jueces orde
naban el despedazamiento, la mutilación o la apertura del vientre del cristiano 
para que los cerdos se lanzaran a por la comida puesta sobre los sacrificados. En 
todos estos casos los animales son agentes ejecutores del martirio, representantes 
directos del poder romano. Sin embargo, son escasos los relatos en los que el 
animal se convierte en protector del cadáver, en un símbolo de la divinidad en
cargado de evitar las acechanzas de testigos poco dispuestos a sacralizar el lugar 
y a los protagonistas.

Cuando muere Vicente de Zaragoza, cuyo cadáver permanece abandonado 
en el campo para ser devorado por las fieras y las aves de rapiña, los ángeles pro
tegen al santo, «hasta un cuervo, pese a que estos pajarracos son por naturaleza 
voraces, colaboró con los espíritus celestiales en la defensa de las reliquias del 
mártir» (Leyenda dorada). Aurelio Prudencio compara las situaciones, afirmando 
que al igual que un cuervo alimentó al profeta Elias, el mártir Vicente, ante la 
sorpresa de Daciano, es custodiado por el ave (w. 433-440). La Passio (22, 6-12), 
más tarde, retomará la misma historia. Este animal se identifica con el mal en el 
cristianismo: «Cría cuervos y te comerán los ojos», refiriéndose al supuesto hábito 
de devorar los ojos y el cerebro de los muertos, sobre todo la carne corrompida. 
«Y así como el cuervo que encuentra al hombre muerto, primeramente le saca los 
ojos y después los sesos, así mismo el diablo, cuando encuentra al hombre que 
está en pecado, le saca los ojos de las cavidades oculares, y después le extrae el 
cerebro, esto es, que le aleja de toda buena obra». Símbolo del diablo, también es 
alegoría de la soledad"2, pues como ave solitaria vive en un plano superior a las 
demás. Una serpiente y una caverna sirven para custodiar los cuerpos difuntos de 
Vicente, Sabina y Cristeta. La cueva, identificada luego con la cripta de la Soterra
ba, posee ante todo un significado alegórico, referido a lo oculto que alberga una 
divinidad (la cueva de la Natividad), una tumba o un ser fantástico que se suele 
relacionar, como espacio, con el principio femenino. En el caso abulense parece 
indicar más bien una simple situación topográfica relacionada con el roquedal 
situado al noreste de la muralla, un conjunto pedregoso que se podría poner en 
contacto con los cultos a las rocas y a las aguas de los pueblos vettones y algunas 
cualidades funerarias vinculadas directamente con los celtíberos, vacceos y, tal



94

113 «Cuando la serpiente se dirige a la fuente para beber, no lleva veneno, sino que lo arroja 
en su cueva y así viene limpia, a fin de no infectar con su veneno a los que beban de aquellas aguas 
Por tanto, también nosotros, que nos acercamos en la Iglesia de Dios al agua perenne y pura rebosante 
de divinas y celestiales expresiones, no debemos llevar con nosotros el veneno de la maldad, sino 
deponer toda corrupción y pendencia y todo mal propósito, y de este modo entremos en la Iglesia de 
Cristo, ¡nocentes y puros, de manera que nuestra alma no se vea infectada por el veneno», El Fisiólogo 
atribuido a san Epifanio, ed. S. Sebastián, Madrid, 1986, 93.

vez, los vettones. Sin embargo, la presencia de un serpentiforme tallado en la roca 
de la capilla meridional de la cripta induce a pensar en un mantenimiento de cul
tos asociados con la fertilidad y con algunas funciones de las aguas salutíferas. Por 
otra parte, la exposición de cadáveres sobre el roquedal, aun siendo frecuente en 
los relatos martiriales de la Península Ibérica, muestra la supervivencia de antiguas 
prácticas indígenas cuando de la incineración de los cuerpos se pasa, en algunos 
casos, a su exposición al aire libre para que sean devorados por las aves de rapiña, 
intermediarias entre la tierra y las alturas, práctica iniciática extendida en los pue
blos de economía eminentemente pastoril.

La incorporación de cultos locales y tradiciones indígenas a un relato hagio- 
gráfico elaborado en el siglo Vil sirvió para garantizar su éxito, el efecto propagan
dístico más inmediato y, seguramente, su asimilación en los sectores campesinos. 
Sorprende también en la narración vicentina la constante correspondencia del 
protagonista con las rocas y las cavernas: el milagro del santo sobre la piedra 
ante la mirada atónita de los guardianes, la huida de los hermanos y su refugio 
posible en el Mons Veneris, una cueva situada en la sierra de San Vicente, y, por 
último, la caída de los cadáveres junto a la cueva artificial de Ávila, justo al lado 
de un manantial que dará nombre, siglos después, a los Baños de San Vicente, 
limítrofes al «prado de val de Sant Vigente» (1404). Si a esto añadimos la relación 
del Coso de San Vicente con un culto al toro y la identificación de este espacio 
urbano desde la Edad Media con los festejos taurinos, se puede deducir que la 
conjunción de todos estos elementos, toros, aguas y rocas, conduce a una visión 
del Coso como espacio sagrado de la ciudad.

La serpiente que surge de la caverna tiene una función múltiple: protege los 
cadáveres, amenaza al judío, obedece a la divinidad. Seguramente no se pueda 
identificar el reptil con la presencia de un culto ofiolátrico en el territorio vettón, 
pero se sabe que la serpiente en algunas ocasiones se asocia con el culto al toro 
y con rituales funerarios. Más bien hay que relacionar al ofidio con la imagen del 
judío, elementos ambos que, en el terreno de la superstición popular y de los 
centros eclesiásticos, aparecen claramente identificados con apreciaciones y cua
lidades de carácter negativo. Además de la prudencia, el temor al hombre vestido 
y el ocultamiento de la cabeza, la afinidad del reptil con las aguas y la cueva 
aparece como la cuarta peculiaridad de este animal en el Physiologus Epiphanii, 
una obra atribuida a san Epifanio (s. IV) y, parece ser, bastante difundida en su 
versión griega en el mundo europeo"3. Sobre el judío se vertieron en el siglo Vil 
las legislaciones procedentes del Concilio IV de Toledo y las leyes de Ervigio. 
Sobre la serpiente se lanzan numerosas significaciones simbólicas, desde la del



I

95

114 VÁZQUEZ HOYS, A. M.-, «La serpiente en las monedas. Transmisión iconográfica de una 
antigua creencia». Espacio, Tiempo y Forma, 6 (1993), 59-98.

1 15 SANTOS OTERO, A. de, «Introducción», en Los evangelios apócrifos, Madrid, 1999, 301 -303.

Paraíso como imagen del diablo y símbolo del pecado y discordia hasta la Cruci
fixión, cuando el animal puede aparecer a los pies del Calvario señalando que el 
mal ha sido derrotado por la fuerza de Cristo. Pesan más los aspectos peyorativos 
que las condiciones favorables, aunque en algunas culturas, como la minoica o la 
griega, se asemeje simbólicamente con la fecundidad, la prosperidad económica 
y con el culto a Asklepios"'1. Cirlot señala que la serpiente desempeñó un impor
tante papel entre los gnósticos, afirmándose que vive en todos los objetos y en 
todos los seres. En los textos bíblicos, la serpiente aparece en numerosas ocasio
nes con diversidad de términos (dragón, cocodrilo, Leviatán). De momento, las 
referencias bíblicas sobre la serpiente no permiten establecer unos códigos co
munes entre el reptil y el judío. Se trata, en todo caso, de descifrar qué proceden
cia tiene la serpiente que abraza violentamente al judío. En los evangelios 
apócrifos, José, al conocer el embarazo de María, se siente amargado, pues, al 
igual que Eva, ha sido engañado por la serpiente al considerar que no ha sabido 
guardar la honestidad de su esposa (Protoevangelio de Santiago, XIII). En otras 
ocasiones se repiten argumentos y expresiones reconocidas antes en el Evangelio 
de Mateo: «Pero vosotros sed cautos como las serpientes y sencillos como las 
palomas» (Evangelio de Tomás, 39). Si el Evangelio sirio-árabe de la Infancia fue 
conocido por el redactor de la Passio de los mártires abulenses, tal vez se pudo 
inspirar en algunos pasajes en los que la serpiente suge como enviada de la divi
nidad, sometida a la voluntad de Jesús a pesar de su marcada negatividad. La 
extensión de los Apócrifos en la literatura visigoda y mozárabe, cuyos resultados 
aparecen tanto en la liturgia como en el arte, permiten suponer una fuente de 
inspiración directa para algunos redactores de las pasiones altomedievales, al 
igual que más tarde Jacobo de la Vorágine empleará abundantemente algunas 
noticias apócrifas en la redacción de la Legenda aurea. Las sucesivas redacciones 
que se incorporan al Evangelio árabe de la Infancia proceden de diversas fuentes. 
En concreto, la historia de la serpiente se relaciona con el Evangelio del Ps. 
Tomás"5, un texto que fue compuesto en las postrimerías del siglo II y difundido 
a partir del V. En la redacción del Evangelio árabe de la Infancia, XLII, se cuenta la 
historia de Simón el Cananeo. Un muchacho de quince años es picado por la ser
piente. Los familiares recurren a Jesús, que, reunido con sus discípulos, ordena 
dar muerte al ofidio. El reptil se rinde ante la persecución del Mesías, chupa todo 
el veneno inoculado al joven, «después de lo cual, Jesús fulminó una maldición 
sobre ella y al instante reventó» (XLII, 4). El niño, así salvado, se convertirá en 
discípulo del Señor. La redacción siriaca de este mismo episodio es más extensa. 
Es aquí precisamente donde aparecen algunos elementos similares a la figura del 
judío y la serpiente de la Passio de Vicente, Sabina y Cristeta, es decir, el reptil 
que se enrosca al cuello de un hombre, la maldad (o injusticia) de este mismo 
individuo hacia el animal y, finalmente, el sometimiento del reptil a la voluntad 
de Cristo.



1

96

J

116 MALAXECHEVERRÍA, I. (ed.), Bestiario medieval, Madrid, 1999, 59. PION EL LI, E, El mundo 
simbólico. Serpientes y animales venenosos. Los insectos, México, 1999 (Milán, 1653), 124-159.

117 «En el año del nacimiento de nuestro Salvador Jesucristo 843, gobernando la Iglesia uni
versal el papa Sergio, segundo de este nombre, y la sede episcopal de la Iglesia de Ávila el obispo 
don Pedro, primero de este nombre, en el templo de San Vizente de esta ciudad, estando los clérigos 
celebrando los oficios divinos y primeras fiestas de la Natividad de la bienaventurada Virgen Santa 
María nuestra Señora (o de su Asumpción a los cielos, que es más verisímil), oyeron un ruido estrepi
toso en los huecos subterráneos que se hicieron para la firmeza y estabilidad de él. Y acudiendo fue 
hallada milagrosamente en uno de ellos la sagrada imagen de la misma Virgen Santísima María, Madre 
de Dios, venerada en el mismo sitio desde aquellos hasta estos tiempos con el título de la Soterrañav, 
TELLO MARTÍNEZ, J., Cathálogo sagrado de los obispos... de Ávila (1788), ed. F. A. Ferrer García, Ávila, 

2001, 184-185.

Más tarde, en la Plena Edad Media, la serpiente-víbora quedará enmarcada 
por tres cualidades a partir de la obra De bestiis et aliis rebus, redactada por los 
benedictinos Hugo de Folieto, Enrique de Gante y Guillelmus Peraldus"6; la pri
mera sobre la renovación constante de la serpiente al cambiar de piel; segundo, 
su prudencia, identificada con el fiel que escucha la palabra de Dios desprovisto 
del polvo y la sucia concupiscencia de las cosas del mundo; y tercero, el reptil 
que ataca al hombre vestido, es decir, al individuo revestido de la mortalidad del 
cuerpo en contraste con el Adán desnudo que no fue vencido por el demonio, 
la serpiente antigua (De Bestiis, 247). En la iconografía cristiana de los últimos 
siglos medievales se acentúa la vertiente tentadora de la serpiente mediante su 
asociación casi constante con Eva. Paralelamente se opone la mujer a la serpiente, 
asociada esta última con un símbolo fálico. Luego, en la emblemática desarrollada 
en el Barroco la serpiente será utilizada abundantemente en variadas iconografías. 
El canónigo de San Juan de Letrán de Roma, Filippo Picinelli (1604-1686), en su 
obra Mundus Symbolicus, identificará la serpiente con las santas reliquias; los crá
neos y osamentas de los santos no son vistos con horror, sino con veneración por 
los cristianos, al mismo tiempo que el ofidio puede representar el cambio de vida, 
la penitencia en cuanto el reptil se arrastra y muda su piel, o la resurrección de los 
muertos en algunos emblemas.

Un espacio como la cueva-sauna, con el pozo y manantial siempre presentes 
de cara al exterior de la basílica, no podía pasar desapercibido para los clérigos 
medievales, circunstancia por la que se recrea a finales del siglo XII o primeros 
años del XIII la leyenda de la Virgen de la Soterraba. Cuando surge un culto a la 
Virgen más acentuado, la Iglesia necesita reconvertir aquellos lugares próximos 
a otras tradiciones (los mártires, la cueva, el manantial y la serpiente, elementos 
gnósticos y priscilianistas). No hay que extrañarse entonces cuando los curas y 
beneficiados de San Vicente traten de justificar una nueva veneración en las sote
rrabas de la iglesia de los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta. Pero sorprende una 
coincidencia, seguramente casual, por no caer en una constante interpretación 
simbólica, la aparición de la Virgen de la Soterraba en los huecos subterráneos 
del templo, en el año 843, tras un ruido estrepitoso mientras se celebraban los 
oficios divinos en las vísperas de la Asunción de la Virgen María"7 o en las fechas 
cercanas a la Natividad de María según otros autores. El reciclaje de un lugar de



culto, relacionado antes con la función funeraria martirial y el habitáculo de una 
serpiente, puede cobrar cierto sentido cuando a partir de la irrupción de la cul
tura gótica, a finales del siglo XII, se difunde el estereotipo de la Virgen, la nueva 
Eva, que vence a la serpiente. Es entonces cuando el ofidio se oculta (¿definiti
vamente?) en su agujero, pues de acuerdo con algunas tradiciones medievales 
las serpientes desaparecían ante la festividad de la Asunción. Nuevamente un 
culto a una tumba queda relegado, empequeñecido en un segundo plano ante 
la sorprendente aparición de la Soterrada. Era, por otra parte, un acontecimiento 
ineludible e inexorable desde el instante en que, con la repoblación avanzada, 
los clérigos quisieran revestir la cueva-cripta de una liturgia mariana, solapando 
tradiciones molestas desde el punto de vista de la ortodoxia, o un lugar de culto 
prohibido. Como, seguramente, el culto de los tres hermanos se había mostra
do ineficaz para sacralizar el entorno subterráneo de la basílica (abandono de la 
necrópolis, escasa difusión de la Passio, traslado de las reliquias de los mártires, 
inicios de la primera campaña constructiva) se decide otorgar a partir del siglo XII 
un nuevo escenario para las necesidades litúrgicas, míticas y arquitectónicas de la 
iglesia de San Vicente de Ávila.

Así pues, el relato martirial sobre Vicente, Sabina y Cristeta alterna entre la 
descripción realista del proceso judicial, cuando el praeses procede al interroga
torio del prisionero Vicente, y la sucesión de la ejecución de los hermanos con 
la aparición del judío y la serpiente, soslayando la figura del obispo Prisciliano, 
imágenes literarias que servirán para acentuar tanto la muerte física como el 
óbito en un sentido más teológico, pues lo característico del mártir es el tránsito 
dirigido por la divinidad hacia la plenitud escatológica, un aspecto que ha sido 
resumido en la plasmación de las virtudes teologales en relación con la diná
mica pascual: Fides pervenit ad fructum, spes ad premium, chaolas ad regnum, 
passio ad Iriumphum (Líber Mozarabicus Sacramentorum, 1096: 25 ss.). La di
ficultad de reconstruir exactamente las fases de redacción de la leyenda sobre 
los mártires abulenses procede de las incertidumbres cronológicas, al igual que 
resulta complicado seguir su reinterpretación y su difusión en algunos territo
rios peninsulares (Ávila, Toledo, El Bierzo, sobre todo). Para el caso de Ávila, 
tal vez el clero ligado a la basílica, en el siglo XII, extrapoló aquellos elementos 
narrativos o argumentativos que consideraba útiles tanto para su aceptación po
pular como para su plasmación en las imágenes del cenotafio tardorrománico. 
La identificación de algunos pasajes de la narración hagiográfica conduce a con
frontar varias lecturas en la diversidad de sus concepciones y en su plasmación 
ideológica. Por ejemplo, en el primer relato hagiográfico del siglo Vil, ligado a la 
Passio de santa Leocadia, se observa una especie de concepción ascética de 
la exégesis, limitándose a constatar unos acontecimientos pretéritos, legendarios 
y con un fin litúrgico, mientras que a partir de una reelaboración de la Passio de 
los tres hermanos se sostiene implícitamente una visión militante de la cultura 
eclesiástica y de la tradición hagiográfica, relacionada tanto con las exigencias 
pastorales del momento como con las aspiraciones políticas de la monarquía 
visigoda. Más tarde, en la lectura iconográfica del cenotafio de la basílica de

97



La primera tumba: «honorifice sepeliam ac baselicam nomini eorum sun- 
tu neo efficiam». El escribano público Antonio de Cianea, a finales del siglo XVI, 
escribía que el «iudio hizo el sumptuoso y rico edificio...; y este sumptuoso que 
agora permanece permanece, hízole el Rey don Fernando el Santo»"8. El sepulcro 
del mártir fue levantado por el semita una vez fallecidos los hermanos en el día 27 
de octubre del año 319, según Gil González Dávila, mientras que el templo, afir
man que decía san Braulio en las Adiciones a Máximo, se edificó en el año 314; «se 
ha de entender que con mayor grandeza». Si el judío, como parece, surge en el 
relato apócrifo de finales del siglo Vil, ¿quién construyó el sepulcro referido en la 
Passio? El viajero que desciende en la actualidad a la cripta de la Soterraña podrá 
observar junto al muro occidental de la capilla central, bajo unas maderas muy 
deterioradas por la humedad, un pozo de agua clara. «Los ríos siruen a las santas 
reliquias con su corriente. Las fuentes salen a adorar los cuerpos de los santos. Las 
piedras toscas y preciosas hazen milagroso sentimiento... Las bestias truecan en

San Vicente, esta reinterpretación estará desprovista de cualquier referencia con
creta al mundo tardorromano para convertirse en un vehículo consciente de la 
predicación. Estrechamente anclada con el siglo Vil, la segunda redacción de la 
leyenda aparece con una inserción característica, la tipología del judío definido 
con cierto rigor e imaginaria uniformidad, coincidiendo con los deseos políticos 
y eclesiásticos de la monarquía visigoda, modificándose profundamente el rela
to inicial al despreciar tanto el diálogo del mártir Vicencio con el pretor como 
la lenta huida de los hermanos a Ávila. Por otra parte, de un único martirio se 
pasará a un doble proceso mortal, el de los esbirros romanos (medievales en el 
cenotafio) y el de un judío no tan curioso. Las implicaciones teológicas perde
rán fuerza ante la escabrosa imagen del hebreo atrapado por la serpiente. La 
posibilidad de operar este cambio de una redacción a otra se debe, fundamen
talmente, a la utilización de la metáfora como una estrategia retórica de tipo 
propagandístico: la descripción realista convive con una intención moralizante. 
El sistema de representación de la realidad (imaginaria) insistía en resaltar los 
aspectos más sobresalientes de la tradición cristiana (la fe, la gloria, el poder divino) 
y de unos modelos idealizados procedentes de diversos ámbitos (el judío, la ser
piente, los milites). Con la invención y difusión de la Passio de Vicente, Sabina y 
Cristeta se pretendía romper con el pasado y el presente cotidiano impregnado 
de contaminaciones priscilianistas, reagrupando a los fieles abulenses en torno 
a una nueva creencia fundamental, extendiéndose paulatinamente a los grupos 
sociales existentes y planteando abiertamente una lucha contra las autoridades 
eclesiásticas que todavía avalaban las primeras creencias. Más tarde, levantada 
ya la basílica, se procederá a una más precisa elaboración iconográfica y con
ceptual, acentuándose el misterio del judío que por medio de una promesa 
ideológica levanta la primera tumba.

118 CIANCA, A. de. Historia de la vida, invención, milagros y traslación de San Segundo, primero 
Obispo de Ávila, ed.). Arribas, Ávila, 1993, 85.

98



r

Serpentiforme y tumba antropomorfa. Cripta de la Soterraba.

99

119 DÁVILA, S., De /a veneración que se debe a los cuerpos de los sanctos y a sus reliquias..., 
Madrid, Luis Sánchez, 1611, cap. XI, 330-336.

■ ■

mansedumbre su fiereza para con las santas reliquias»119. Atentamente se distin
guirá una pieza de mármol que cubre parte de dicho pozo. Se trata, posiblemen
te, de los restos del primer enterramiento de san Vicente según Rodríguez 
Almeida, aunque no se pueda demostrar aún la existencia de una basílica paleo- 
cristiana (ecc/esía) o de una construcción visigótica previa a la construcción del 
actual templo antes de acometer las correspondientes catas arqueológicas, un 
monumento funerario, una memoria probablemente paleocristiana en el lugar 
de los mártires. La tumba, situada en la cripta, oculta en el tiempo, muestra una 
simple estructura regular realizada en parte en mármol y asociada a un manan
tial. En 1961 apareció una katarakta, una tolva cónica con la línea de marginadu- 
ra en ¡a cara superior, un elemento relacionado con las laudes martiriales y 
heredero de ciertas prácticas paganas. Con su correspondiente orificio, servía 
para que los fieles o allegados al difunto introdujeran algún objeto en el monu
mento. La sacralización de ese objeto se conseguía en el mundo en el que los 
mártires ocupaban una posición privilegiada en la escala religiosa.

.i



100

120 RODRÍGUEZ ALMEIDA, E., «La primitiva memoria martirial de los santos Vicente, Sabina y 
Cristeta (Ávila, España)», en Atti del Congresso Internazionale di Archeologia cristiana, Ravenna, 23-29 
setiembre, 1962, 781-797; Ávila romana 53. MOLINERO PÉREZ, A., «En torno a la tumba o tum
bas de los mártires Vicente, Sabina y Cristeta». El Diario de Ávila, 9, 13 y 18 de septiembre de 1982.

121 PUERTAS TRICAS, R., Iglesias hispánicas (siglos IV al VIII). Testimonios literarios, Madrid, 
1975, 58.

El levantamiento del martyrium se inscribe en la tradición tardorromana, 
cuando se hacía necesario tener unas referencias materiales y espirituales en el 
mismo lugar en que habían fallecido los hermanos, aunque se diferenciaban fune
rariamente hombres y mujeres. Por este motivo Vicente se supone que es enterra
do en la tumba identificada con el pozo, mientras que los restos de sus hermanas 
se alojarían en una tumba secundaria, en el ábside meridional de la cripta, bajo 
un arcosolio. ¿No sería más factible pensar en un espacio cultual radicado en la 
posterior basílica románica, utilizado en los siglos IV y V como un lugar funerario 
destinado a un personaje recordado, tal vez modélico en Ávila?; ¿San Vicente? 
¿Prisciliano? Es cierto que algunas tradiciones célticas insistían en un ritual necro- 
látrico en función de las aguas, pero dicha práctica no está confirmada en el centro 
peninsular. Retornando a la cripta, es posible que más tarde, probablemente antes 
de la repoblación medieval, se construyera otra tumba situada sobre la segunda, 
con carácter antropoide. Una excavación realizada en condiciones específicas 
permitiría seguramente confirmar la hipótesis de Rodríguez Almeida120, con algu
nas modificaciones y cambiantes interpretaciones. De una manera más detallada 
consideró este arqueólogo que en la cripta vinculada desde la construcción del 
siglo XII a la talla románica de la Soterraña, se encontrarían, en la época paleocris- 
tiana o visigoda, dos tumbas, una hipótesis «aventurada y optimista» según Rico 
Camps y Puertas Tricas12'. La primera, la tumba-pozo del ábside central, con una 
orientación este-oeste y unas dimensiones en centímetros de 1,18 (long.) x 0,77 
(anch.) x 1,10 (alt.), abierta en la roca de arenisca, atravesada de incrustaciones de 
granito rojizo más duro, por cuyas grietas se han filtrado las aguas a favor del re
lleno del talud en que se asienta la basílica. Una pieza de mármol blanco sirve 
para identificar esta tumba como perteneciente a un periodo anterior a la Edad 
Media, dado que el uso de este material no se da en la ciudad hasta la construc
ción por Doménico di Sandro Fancelli del sepucro del príncipe don Juan en el 
monasterio de Santo Tomás. Es precisamente esta lancha de piedra la que se iden
tificó como la parte superior de la sepultura, con la tolva cónica con orificio con 
función de katarakta característica de las laudes martiriales. Las sucesivas interven
ciones románicas modificarían sustancialmente este primer sepulcro, sobre todo 
por la presencia del manantial y el fondo cenagoso acumulado. Exceptuando la 
pieza marmórea, el pozo actual está formado por cuatro grandes lajas graníticas, 
con unas dimensiones de 42 cms (anch.) y 91 cms. (long.), mientras que el fondo 
llega a los 85 centímetros.

Habría que apuntar una posibilidad más; a mediados del siglo XI, un cemen
terio de reducidas dimensiones se mantendría en esta zona de la ciudad, un ro
quedal fuertemente escarpado identificado desde hacía siglos a un relato martirial



101

122 Vid. BARRACA DE RAMOS, R, «La necrópolis del circuito de San Pedro». Boletín de Ar
queología Medieval, 4 (1990), 321-331.

presente, aunque escasamente difundido. La veneración de unas reliquias se ha
bría centrado, desde el siglo IV, en torno a esta tumba primera de un supuesto 
san Vicente, en la que la práctica de la inhumación arrastraba ciertos rituales 
precisos relacionados con el valor mágico, supersticioso o puramente religioso de 
la sepultura desde el instante en que los fieles abulenses insisten en tocar la tumba 
o en introducir algunos objetos por la katarakta para que quedaran santificados. 
A partir del culto necrolátrico sobre un espacio fundamental en la ciudad, ligado 
antes con la necrópolis principal romana y con un fundamento apotropaico de 
los vettones, se desarrollará un cementerio relacionado con la existencia funeraria 
de los mártires abulenses, siguiendo una práctica extendida en el Occidente eu
ropeo que se manifestaba en el deseo de los cristianos por enterrarse junto a las 
sepulturas ad sanctos, ad mártires, Ínter limina martyrum, Ínter sanctos. Durante 
la época visigoda se mantendría este lugar de culto vinculado a una población 
agraria-pastoril, escasamente organizada desde el punto de vista religioso, al mis
mo tiempo que se va formando la narración hagiográfica más precisa sobre el 
martirio de los tres hermanos. No son muy abundantes las noticias sobre el domi
nio visigodo en Ávila, exceptuando la existencia de una pequeña necrópolis en el 
entorno de la iglesia románica de San Pedro y algunos datos aislados más122. Pero, 
al mismo tiempo, la continuidad de otro espacio funerario más amplio en el Coso 
de San Vicente muestra su enlazamiento con los enterramientos característicos de 
los siglos VI y Vil, en necrópolis situadas en las afueras del recinto amurallado y 
con la práctica del enterramiento de los fieles en el interior de algunos espacios 
religiosos y litúrgicos.

Aunque fray Justo Pérez de Urbel consideró que el relato hagiográfico fue 
elaborado en Ávila debido a la aparición de alguna referencia a la basílica, dedu
ciendo el conocimiento del espacio físico y monumental por el autor de la Passio, 
es cierto que esta se redacta apócrifamente en otros lugares, posiblemente en 
Toledo, dadas las relaciones de los relatos de santa Leocadia con los mártires abu
lenses y los anhelos monárquicos y eclesiásticos por erradicar creencias anteriores 
y consolidar el misterio de la Trinidad, la propia divinidad de Cristo y el papel 
ingrato (pero a la vez capaz de una conversión) del judío. A escasos metros de la 
destinada a la presunta inhumación de san Vicente, se localiza una segunda tum
ba en una pared cóncava cortada por una serie de ajustes de lastras en la capilla 
meridional de la cripta; la presencia de un arcosolio sobre dicho monumento fu
nerario relacionado con el enterramiento de las hermanas se mantendría hasta los 
momentos previos a la repoblación, instante en el que se construiría un sepulcro 
de típica estructura plenomedieval de forma antropoide, una tumba de venera
ción que coincide prácticamente con la ubicación del cenotafio tardorrománico. 
Admitiendo la existencia de una muerte violenta a principios del siglo IV o de 
un enterramiento extraordinario a finales de la misma centuria, los pobladores 
abulenses, seguramente no cristianizados íntegramente o, al menos, no sometidos 
a un rígida organización eclesiástica (episcopal), enterrarían a los hermanos o a



1

102

Prisciliano sobre el mismo lugar del martirio o de un primitivo edificio religioso de 
las últimas décadas del siglo IV, que, como se ha visto antes, está conectado con 
otras tradiciones religiosas ajenas al cristianismo inicial.

La mayoría de los relatos hagiográficos indican que los cristianos no encon
traban demasiados problemas a la hora de inhumar los cuerpos martirizados. En 
algún caso, aplicando el Derecho romano, los pretores rehusaban conceder el 
enterramiento a los allegados. Sería el caso de Vicente de Zaragoza (Passio sánelo 
Vicentii..., 10). En otros, a partir de una primera lápida sepulcral de mártires reales 
o imaginarios se desarrollará la sacralización cristiana del espacio físico, a menudo 
un intento de reciclar antiguas religiosidades procedentes de los indígenas o de la 
población pagana hispanorromana. ¿Se trataría, en el caso abulense, de sacralizar 
nuevamente y bajo otra concepción un espacio relacionado con el culto a ciertas 
fuerzas de la naturaleza? Que Vicente, Sabina y Cristeta mueran precisamente 
sobre un roquedal dominado por un manantial «santo», un pozo de aguas domi
nadas en realidad, induce a pensar en un intento eclesiástico por erradicar, por un 
lado, las viejas prácticas religiosas, y, por otro, asentar una organización episcopal. 
Hay que anotar que en los concilios visigodos se mantienen algunas alusiones a los 
cultos relacionados con las aguas. Aunque su recuerdo se ha perdido ya para los 
ciudadanos abulenses, la existencia del manantial se ve confirmada en numerosos 
documentos parroquiales. El Título de la insigne parrochia de Señor Sant Vigente 
de Auila..., un manuscrito de principios del siglo XVII, señala cómo los hermanos 
fueron martirizados «entre vnos cantos, a bueltas de vn arroyo que oy día sale por 
entre los zimientos de la iglesia, dejando en medio de lo más bajo delta una 
fuente de donde aqueste arroyo se descuelga, la qual, como testigo de su marti
rio, [h]a myll y trescientos y seys años que llorando su muerte vierte arroyos de 
agua». La misma información aparece en otro manuscrito atribuido a Tello Mar
tínez, Situación de la iglesia..., redactado a partir del anterior a mediados del si
glo XVIII. Asimismo, en algunos documentos de tipo jurídico se mencionan 
constantemente algunas referencias al entorno de la basílica, el muladar, la torre 
de la Muía, la «Asperilla» o el Baño. Algunos contratos enfitéuticos pertenecientes 
a la basílica confirman la existencia de los Baños en la zona norte del edificio. El 
arroyo mencionado se dirigía hacia la huerta de San Andrés, desembocando en 
el arroyo de las Vacas que hasta hace relativamente poco tiempo recorría la zona 
de Prado de Sancho, en las cercanías del monasterio de La Encarnación y de la 
fuente de Santa Teresa, mientras que el Baño se convertirá en el siglo XIX en los 
conocidos «Baños de Santiuste», a quince metros de los paramentos septentrionales 
de la iglesia. El culto a las aguas se transmuta a lo largo de la Edad Media, perdiendo 
en los relatos milagreros (curaciones extraordinarias) su sentido primigenio, aunque 
posiblemente subyace la función curativa de las aguas señalada por Mircea Eliade 
(las aguas son el principio de toda curación).

Una frase de la Passio (novis sarcofagis sanctorum corpora..., 12, 6) indica 
más que la ubicación de un nuevo espacio funerario la reutilización cristiana de 
un lugar necrolátrico y, sobre todo, la posible construcción de un martyrium o 
monumento conmemorativo, baselicam... construxit. A diferencia de otros relatos



103

1

123 RICO CAMPS, D., El románico..., 296-297 y 299: «En resumen: edificio con altar eucarísti- 
co y memoria martirial fundado en el siglo Vil a partir de una inventio de los mártires, poco más cabe 
decir sobre la primitiva basílica martirial».

124 Vid. RODRÍGUEZ ALMEIDA, E., Ávila «gallega». Ensayo sobre el Ávila altomedieval, Ávila, 
2002, 15-22.

martiriales, los abulenses no son enterrados en un monumento nuevo, sepulcrum 
novum, sino que sus restos, separados los de Vicente de los de las hermanas, 
son inhumados reutilizando una antigua necrópolis que, más tarde, se convertirá 
en un espacio netamente cristianizado. Una posible construcción de un edificio 
paleocristiano o de la primera etapa visigoda se podría confirmar con la corres
pondiente cata arqueológica. Probablemente estaríamos ante una sencilla aula 
rectangular rematada en uno de sus extremos por un ábside de planta de medio 
punto, tal vez un complejo bautismal, pero sobre todo un edificio con un carácter 
netamente funerario. En el ábside se encontraría la mesa de altar, mientras que en 
el otro extremo se localizaría la tumba-pozo (?) sobre la que se alzaría una segun
da mesa, no de carácter eucarístico, sino ligada directamente a la veneración y ri
tuales sobre ofrendas dedicadas al mártir Vicente o al primer obispo documentado 
de la historia abulense. Al lado, bajo arcosolio, una segunda sepultura destinada 
a Sabina y Cristeta. O bien esa sepultura, situada al lado de los restos pétreos de 
la cueva, bajo el futuro cenotafio tardorrománico, se tenga que identificar con 
otro personaje. Hay que suponer, por otra parte, la existencia de canceles que 
cerrarían el primer altar, tal y como se desarrollaba la primitiva liturgia cristiana. 
Como conjetura se puede plantear la existencia de una «basílica en el sentido 
isidoriano..., un edificio, martirial en este caso, con altar consagrado oficialmente 
para el desarrollo de la misa comunitaria, por oposición al martyrium..., no apto 
por ende para la celebración eucarística»123. En los alrededores de este monumen
to eminentemente funerario se mantendría una necrópolis de origen romano y 
posteriormente utilizada como cementerio cristiano.

Una reciente hipótesis planteada en una conferencia en la Universidad de 
Sevilla (abril de 2001) establece atrevidamente que acaso la tumba-pozo estuviera 
relacionada con el enterramiento de Prisciliano124, sin poner en duda, por otra 
parte, la existencia de los tres hermanos mártires. Es posible. Se sabe que los se
guidores priscilianistas recogieron su cadáver en Tréveris para trasladarlo a la Pe
nínsula (¿Santiago de Compostela?, ¿Ávila?). Si los restos estuvieron depositados en 
la posterior cripta de la Soterrada no sería necesario invalidar toda la historia de 
los mártires, pues se trata de interpretar el nacimiento y desarrollo de una leyenda 
que está motivada, con seguridad, por la presencia en la ciudad de un obispo hereje 
y un espacio de carácter cultual más que con un conocimiento exacto del martirio 
de los tres hermanos. En otros términos, si Vicente existe es precisamente gracias a 
Prisciliano, independientemente del lugar de enterramiento del prelado herético y 
maléfico. Si su cuerpo se depositó en el noreste de la ciudad, ese lugar sería no 
la tumba-pozo, sino el ábside meridional de la posterior basílica, junto al muro 
que a modo de talud se vertía hacia el venero con caracteres apotropaicos. Va
rias páginas antes partía de una hipótesis, la existencia de un adolescente llamado



104

125 «El extraño emplazamiento de la fábrica y el traslado antes de la recuperación militar de
finitiva del territorio indican claramente que subsistió entre minorías mozárabes el recuerdo y vene
ración de los santos que martirizados en tiempos de la invasión musulmana recibieron allí sepultura», 
BARRIOS GARCÍA, Á„ «Toponomástica e Historia. Notas sobre la despoblación en la zona meridional 
del Duero», en En la España medieval. Estudios en memoria del profesor D. Salvador de Moxó, Madrid, 
1982, II, 131.

Vincencio o Vicente, de procedencia desconocida. Aceptemos tal planteamiento, 
pero no tanto el de sus hermanas (¿de sangre?, ¿de una comunidad de fieles?), unas 
recreaciones posiblemente posteriores para confirmar las Iresque coronas, la tres 
personas en una, un misterio contra el arrianismo recién desterrado. Por otra parte, 
se plantea otro problema. Si, como se ha visto, la Passio de los mártires no sólo es 
tardía, sino que asimismo su difusión es lenta (siglo X, cuando se incorpora a una 
liturgia de carácter general), el culto estrictamente local y las reliquias, ochenta o 
noventa años después, apetecidas por el rey Fernando I, el monasterio benedictino 
de Arlanza y tal vez otras instituciones eclesiásticas, ¿no contradicen estos deseos 
la mediocridad histórica de los hermanos mártires? ¿No supondrán un intento por 
parte de los monjes burgaleses por apropiarse de unas reliquias más preciadas fue
ra que dentro de la ciudad en unos instantes en que resurge con fuerza el Camino 
de Santiago? ¿Porqué no existió un enclave monástico asociado a unas reliquias en 
el territorio abulense? ¿A qué tanta división, tanto reparto de unos restos humanos 
que posiblemente pasaban desapercibidos para los escasos abulenses de media
dos del siglo XI? La Cámara Santa de Oviedo y la catedral palentina se disputarán 
también los tesoros. Y, fundamentalmente, la colegiata de San Isidoro de León, en 
plena ruta jacobea, insistirá tenazmente en la posesión del mártir Vicente.

La continuidad entre el mundo paleocristiano-visigótico y el de la repoblación 
parece evidente. El culto de los mártires, si bien limitado al ámbito local, es precoz, 
continuado en la historia interna de la ciudad probablemente por medio de una 
tradición oral durante el periodo altomedieval, lo que indicaría la pervivencia de 
gentes en el entorno de la desarticulada ciudad de Ávila. Ángel Barrios ya lo plan
teó hace años125. El culto funerario expresa una continuidad de pobladores, pero 
también unas modificaciones reveladoras, pues hay una pérdida del significado 
original hasta la incorporación de la leyenda a la liturgia eclesiástica a partir de 
fines del siglo Vil y, sobre todo, del XL La veneración de los primeros cristianos por 
los muertos se convierte en el eje central de la piedad popular. Numerosos rituales 
se relacionan con los sepulcros, expresiones de dolor y testimonios de solidaridad 
entre los habitantes. Las celebraciones en ocasiones se desvirtúan respecto a su 
sentido primario. Inicialmente, la extensión del cristianismo en aquellas regiones 
menos romanizadas, y por tanto menos susceptibles de someterse a una reciente 
cristianización, el culto de los mártires se presenta como el fenómeno principal 
de la vida religiosa durante los siglos IV y V. En realidad no puede hablarse de un 
nuevo culto necrolátrico, sino, más bien, de una vulgarización y adaptación de las 
antiguas costumbres paganas a las nuevas exigencias cristianas. A veces copiadas 
de manera mimética, incluso inconsciente, por parte de la jerarquía eclesiástica y 
el pueblo cristiano, su erradicación, cuando se consolide la organización eclesial, 
será dura, duradera y enormemente tensa en los siglos medievales. Así, al igual



126 DANIÉLOU, J. y MARROU, H., op cit., 352.

105

l

que en el mundo romano, los cristianos concedían ciertas atenciones particulares 
a los sepulcros o celebraban banquetes junto a la tumba el día del aniversario, 
un hecho que, en términos teológicos, será interpretado como la «participación 
anticipada en el banquete místico»126.

Todo el carácter folclórico de las conmemoraciones funerarias era poco a 
poco aislado por la Iglesia, hasta que a fines del siglo X, coincidiendo con la re
dacción de Pasionarios y Legendarios y su inmediata incorporación a la liturgia 
eclesiástica, la participación oficial en los ritos fúnebres está prácticamente insti
tucionalizada. La extensión paulatina del culto de los mártires y, por tanto, de un 
ritual funerario determinado alcanzó tal auge que, ineludiblemente, las leyendas, 
relatos más o menos reales, antiguas tradiciones, etc, se tienen que incorporar a 
un plano literario, es decir, a las Pasiones de los diferentes mártires que se recopi
lan mediante una Passio de communi en el siglo VI y en unas relaciones específicas 
en la centuria siguiente. Sin embargo, el rito funerario de raíz popular perduraría 
durante toda la Edad Media, a pesar de las numerosas disposiciones oficiales. En 
realidad se trataba de una actitud constante, a veces difícil de erradicar, presente 
también en la literatura postmedieval: «... que deje reposar en la sepultura los 
cansados y ya podridos huesos de don Quijote, y no le quiera llevar, contra todos 
los fueros de la muerte, a Castilla la Vieja, haciéndole salir de la fuesa, donde real 
y verdaderamente yace tendido de largo a largo, imposibilitando de hacer tercera 
jornada y salida nueva... Y con esto cumplirás con tu cristiana profesión» (Don 
Quijote de la Mancha, II, LXXXIV).





r

Segunda Parte 
CAMPAÑAS CONSTRUCTIVAS Y 
REMODELACIONES INTERIORES





1

Capítulo III
LA ABUNDANCIA CONSTRUCTIVA, 

LOS ESPACIOS ARQUITECTÓNICOS, 
LAS IMÁGENES ECLESIÁSTICAS





LA REPOBLACIÓN ROMÁNICA: CLERICI VERO HABEANT 
MORES MILITUM...

En el «valle de los santos», sobre un berrocal previamente utilizado y con 
funciones aparentemente mortuorias, se levantará a partir de la repoblación un 
edificio con unas trazas exageradas para la situación económica de la ciudad des
de mediados del siglo XII. El templo centró la atención de los propios clérigos de la 
basílica, una veces por el deterioro material en que se encontraba con el paso de 
los años, en ocasiones como el medio para reclamar aquellos privilegios jurídicos 
y económicos necesarios para la propia supervivencia de la fábrica y comunes de 
San Vicente. En otros momentos ese interés venía expresado por la consistente 
calidad de la arquitectura en que, conscientemente, los curas y beneficiados des
empeñaban sus tareas, por la cantidad de tesoros que albergaba y, además, por 
el empeño de dichos servidores por no perder el paso del tiempo hagiográfico y 
litúrgico. Las remodelaciones interiores que tendrá que aguantar la basílica parro
quial estarán de acuerdo con las diferentes estrategias eclesiales que a lo largo de 
los siglos llegan a Avila: las nuevas devociones, las incipientes conversiones litúrgi
cas de los espacios parroquiales, las trasmutaciones santorales, el enriquecimiento 
material a veces impuesto por las modas artísticas y el afán tesaurizador del propio 
clero. Desde su fundación como espacio eclesial, la basílica elabora su propia 
historia, dominada en el ámbito extraeconómico por la recreación de un edificio 
plagado de símbolos, leyendas y tradiciones, de tal manera que tenían que ser 
asumidas de manera eficaz algunas situaciones estratégicas en el medio urbano 
y en la función militar y, por último, el mantenimiento de una feligresía cercana, 
demasiado próxima, y una población ajena a una fe mayoritaria.

Una maniobra ocupadora y repobladora servirá para determinar con más 
o menos precisión los ámbitos parroquiales, considerando siempre algunos ele
mentos. En primer lugar, la muralla que se inicia a mediados del siglo XII, baluarte 
defensivo al parecer incapaz de servir por sí mismo a la defensa de la ciudad; será 
necesario levantar algunos monumentos que ejerzan ambiguamente las funcio
nes militar y eclesiástica. Luego, la catedral, que marca el espacio central de la 
ciudad, el límite divisorio entre lo alto y lo bajo, las territorialidades parroquiales, 
los trabajos militares de los caballeros y las ocupaciones manuales de los ruanos y

111



112

pobladores no cristianos. En función de las numerosas iglesias parroquiales de la 
ciudad, esta surge como un conjunto a veces inconexo de varias aldeas agrupadas 
por los límites parroquiales. Una clara diferenciación entre el mundo caballeresco, 
el de la milicia, y el de las actividades artesanales y agrarias se crea desde los mo
mentos iniciales, al lado de la persistencia de una ruralización imposible de erra
dicar en las sociedades preindustriales, en una comunidad de frontera que está 
dominada por una clase guerrera que se opone al populas. Los espacios yermos 
seguían siendo los dominantes en la trama urbana de los siglos XII y XIII y sólo el 
levantamiento de unos cimientos para su posterior remate evitarían el conside
rar a la ciudad como un desierto urbanístico. En realidad, para esos siglos, Ávila 
podría definirse como un campo parroquial y militar, un cerro progresivamente 
cercado marcado por la continuidad de los templos en un corredor limítrofe a la 
muralla medieval en la que el elemento militar se conserva y recrea al unísono por 
las labores institucionales de la Iglesia y el concejo. Al menos durante las primeras 
décadas de la repoblación, coincidiendo con unas circunstancias defensivas ya 
asumidas por las estirpes caballerescas, la ciudad mantiene una falta de cohesión 
interna entre las distintas collaciones, entre los diversos vecinos que jerárquica
mente se organizan alrededor de una iglesia. Con el paso de los años la trama 
urbana se va haciendo más compleja: casonas nobiliarias, remates de las iglesias 
iniciadas, formación de una red de callejuelas y plazuelas, espacios oficiales y 
barrios no cristianos, añadiendo sinagogas y mezquitas, completan un panorama 
que apenas sufriría modificaciones hasta finales del siglo XV.

A medida que transcurre la repoblación militar, la eclesiástica tiende a con
solidarse y extenderse de forma precisa. Alfonso VI repuebla de modo integral las 
áreas limítrofes al Sistema Central, espacios fronterizos que se tenían que adecuar 
a las nuevas necesidades de los tiempos políticos. El factor militar viene dado por 
una línea de defensa establecida en algunos puntos de paso. En el caso abulense, 
la repoblación asume la permanencia inarticulada de pobladores a partir de un 
núcleo primitivo, como continuación de lo que antes había sido una aglomeración 
menor hispanorromana y, luego, sede episcopal en la época visigoda. Esta última 
etapa citada estuvo marcada, desde el punto de vista de la organización eclesiásti
ca, por el impacto de la presencia priscilianista en la silla episcopal, la extensión de 
la herejía y los intentos por erradicarla. Enmarcando a Prisciliano en una agitación 
social, aparecía una clara oposición entre las regiones rurales de cristianización 
más reciente y menos sometidas al control del episcopado, por un lado, y los 
territorios más intensamente romanizados, de predominio netamente urbano y 
con una tradición cristiana más fundada, dirigidas por unos obispos que trata
ban de mantener el espejismo simbólico del Imperio romano. Personaje peculiar, 
acusado de maleficio, ciencias obscenas y conciliábulos nocturnos, señalado a 
veces como una de las primeras víctimas de los aparatos estatales, su significación 
heterodoxa explica a la vez su ausencia oficial en Ávila desde los años 380-384. 
El «cristianismo underground»' que parece consolidarse en la primitiva diócesis

1 SAYAS ABENCOECHEA. )., «El Bajo Imperio», en Historia de España (M. Tuñón de Lara, 
din), Madrid, 1987, 184.



113

de Ávila marcará el rumbo episcopal tanto de la etapa visigoda como de la flore
ciente barroquización del siglo XVII. Para el primer caso se apunta una sucesión 
episcopal anacrónica, plagada de prelados inventados unos, otros sin sede fija, 
pero que, en cualquier caso, servirán para iniciar un modelo de Iglesia ideal entre 
los siglos lejanos del priscilianismo y la repoblación. Para el segundo asunto, se 
trataba de llenar el vacío hagiográfico e institucional de la Iglesia con un cúmulo 
de obispos ficticios y santos tardíos traspasados a los tiempos en los que dominaba 
la superstición y el culto a los ídolos entre las masas campesinas, incluso entre los 
propios obispos. El primerizo carácter episcopal de Ávila trata de ser restablecido 
con primados de origen germánico, gente goda que se corresponde con los mo
mentos de dominación postarriana: Theudogius, Eustochius, Amanurus, Aspha- 
lius, Unigerius. Se traspasan luego, en la etapa tridentina, figuras hagiográficas con 
un específico y reducido culto a los momentos oscuros de la dominación visigoda, 
pues preocupaba más la desertización litúrgica y simbólica que la material del 
centro peninsular, más las supervivencias idolátricas que la sumisión al misterio 
providencialista de la historia, así que llenando la diócesis de referentes sacros se 
suprimía al ídolo y se acentuaba la fundación de una urbe teológica. La invención, 
en el doble sentido, de san Segundo como primer obispo de Ávila ratificará tanto 
una inexistente cristianización como una continuidad episcopal en un territorio 
central. El impacto creado por la invasión musulmana, en Ávila desde el año 714, 
se manifestará en la historiografía tradicional. Forzosamente había que salir del 
impasse originado por esa ruptura histórica.

A partir del siglo VIII, la accidentada sucesión de entradas y salidas militares 
en la tierra de Ávila indica un poblamiento escaso y desorganizado en el mismo 
término. Las incursiones, cristianas y musulmanas, se suceden en cortos años, aso
mándose a unos pequeños núcleos de población ubicados en la ribera del Adaja 
y en la zona alta de Ávila, probablemente en torno al monasterio de La Antigua2. 
Los restos de una construcción funeraria y conmemorativa, situada junto a la 
escarpa nororiental de Ávila, serán localizados arruinadamente por Fernando I, 
procediendo a un desmantelamiento cultual del lugar por la presión benedictina 
de Arlanza, pues Ávila se encontraba «despoblada et yerma de luengos tiempos 
dantes» (Crónica Ceneral de España, 818), si bien rodeada de una presencia mo
zárabe cobijada junto a las ruinas abulenses3. Un borrón y cuenta nueva se inicia 
desde esa precisa circunstancia, ya que al eliminarse el referente inmediatamen
te apotropaico de un entorno semirural, con pretensiones de convertirse en un

2 Una conexión de carácter cultual parece darse en este antiguo monasterio abulense. Vid. 
BARRACA DE RAMOS, R, «Un fragmento arquitectónico visigodo de Ávila». Boletín del Museo Arqueo
lógico Nacional, XIV (1996), 87-93.

3 Numerosos autores, sobre todo abulenses, se han ocupado de la conflictiva traslación de las 
reliquias de los mártires Vicente, Sabina y Cristeta, ratificando la línea argumenta! de los clérigos y otros 
autores anteriores al siglo XIX. Sin embargo, la más valiosa visión e interpretación del confuso aconte
cimiento se puede localizar en el epígrafe titulado «De la fundación a la translación», de Daniel Rico, 
a quien agradezco su colaboración en algunos aspectos arquitectónicos y documentales. Vid. RICO 
CAMPS, D., El románico de San Vicente de Ávila (Estructuras, imágenes, funciones), Murcia, 2002, pp. 
292-308.



i

6

114

marco urbano estable, los nuevos cultos establecidos desde la repoblación adqui
rirán otro carácter. Así pues, disipado el carácter martirial de los tres hermanos 
capturados ahora por los monjes benedictinos, desplazadas sus reliquias a ámbitos 
más seguros relacionados con el Camino de Santiago, arrasada probablemente 
cualquier simbología que recordara la herejía priscilianista, desde finales del si
glo XI, en una sociedad limítrofe entre la cristiandad y la morisma surge un santo 
fronterizo, variable en el tiempo en función de la oscilaciones políticas (avance o 
estancamiento de la reconquista) y de las modificaciones de la actitudes religiosas 
(unificación litúrgica desde el año 1080). El nuevo san Vicente, junto con sus her
manas, acentuará el particularismo local, servirá como modelo de defensa, o, más 
bien, agradecimiento militar ante los intempestivos tiempos de la lucha contra el 
sarraceno. La visita de Jimena Blázquez, en el año 1109, al solar de San Vicente, 
en los momentos preparatorios de su planteamiento románico, indica el valor 
simbólico que se concede al santo tras la truculenta victoria virtual ante las huestes 
del agareno Abdallá-Alhazén. Bastantes años después, una tradición, asimismo 
inmemorial, recreará que los caballeros abulenses rendían culto a una pequeña 
imagen del santo, sustituida luego por otra de la Virgen de la Guía', en el flanco 
meridional de la basílica, antes de emprender la persecución sobre la morisma, 
más justificada aún esta costumbre, pues ya se escribía que ante la imagen de la 
Virgen «se postraban los caballeros avileses al marchar a los campos de batalla y a 
su retorno de ellos» (L. Ariz)5.

Las circunstancias legendarias de la fundación de la ciudad, a finales del siglo 
XI, son conocidas por la Crónica de la población de Avilab, redactada hacia el año 
1256 en un contexto en el que los intereses de creación de una mitología local 
superan a los puramente históricos, una fuente mediocre y escasamente precisa. A 
pesar de esta consideración, los pobladores de Avila fueron los denominados «se
rranos» y «ruanos». Los primeros procedían de Cinco Villas, formando una cerrada 
aristocracia de carácter militar en una sociedad de frontera. Las aldeas dispersas 
en el cerro abulense, en sus laderas y en las riberas del Adaja dieron lugar a los ba
rrios medievales, manteniendo unas formas económicas eminentemente rurales 
con una extensión considerable, con un fuerte espíritu de aldea (una mentalidad 
aldeana) que se advierte en el detalle de los motes y sobrenombres que aparecen 
registrados en el Becerro de la catedral de Ávila y en numerosos documentos de 
los siglos XIV y XV, aunque, tal vez, el uso de estos apodos no refleje un predomi
nio de las actividades primarias.

4 «Se ha colocado la imagen, dorada y pintada al estilo antiguo por D. Manuel Sánchez y Ra
mos», REPULLÉS, E. M.A La basílica de los santos mártires..., p. 32. O repintada hacia el año 1880.

5 «Estilaron los campeones avileses y los nuevos pobladores y caballeros de esta ciudad que 
todas cuantas veces volvían victoriosos de sus conquistas y lides, en humilde acción de gracias, antes 
de entrar en sus casas venían a este santo templo y hacían una devota oración a una imagen de nuestra 
Señora que está pintada en un cuadro con su vidriera antes de entrar en el pórtico, en la parte meridio
nal, debajo de una vidriera que tiene la imagen de san Vicente», FERNÁNDEZ VALENCIA, B., Historia 

de San Vicente..., 233.
HERNÁNDEZ SEGURA, A„ Crónica de la población de Ávila, Valencia, 1966.



115

7 

8

I

BALLESTEROS, E., Estudio histórico de Ávila.... 96.

Vid. VILLAR CASTRO, J., «Organización espacial y paisaje arquitectónico en la ciudad 
medieval. Una aportación geográfica a la historia del urbanismo abulense». Cuadernos Abulenses, 1 
(1984), 69-89.

La historiografía decimonónica consideró que la estructura administrativa de 
Avila se plasmó en el establecimiento en tres meses de poblaciones, concejos y 
aldeas. Al mismo tiempo, se van configurando las leyendas medievales abulenses, 
entre ellas la biografía del héroe Nalvillos, de la que Dionisio Ridruejo afirmaba 
que incluía una narración de galantería voluntariosa, adulterio y venganza perso
nal. También la de las Hervencias, una manifestación literaria de la oposición de 
los serranos a toda tendencia innovadora mercantilista. Mientras tanto, el concejo 
urbano se ha organizado en dos cuadrillas, la de Blasco Jimeno (parroquia de San 
Juan) y la de Esteban Domingo (parroquia de San Vicente). Asimismo la catedral 
abulense se institucionaliza en la primera mitad del siglo XII gracias a los privilegios 
papales que la dan su carácter jurídico y a cédulas reales que la permiten conservar 
e incrementar su poderío económico. La estructura urbana se empezó a organizar 
en barriadas que recibían el nombre de la iglesia que las presidía o del oficio que 
desempeñaban la mayor parte de sus moradores, a veces algún hagiotopónimo o 
antropónimo relacionado con los primeros repobladores o con vecinos destaca
dos de cada colación: San Gil, San Pedro, Santo Tomé, San Millán, San Vicente, 
Cesteros, Zapateros, Estrada, etc., estratificándose la red urbana de acuerdo con 
las distintas ocupaciones profesionales y con la imagen que cada grupo recreaba 
de sí mismo, apuntando Ballesteros que «las clases y los oficios distribúyense por 
barrios, avecinándose en el de San Pedro muchos nobles escuderos, en el del Norte 
los maestros y oficiales de cantería, en el del Puente molineros, tintoreros y curtido
res, y en el de Santiago y Santa Cruz al mediodía los demás advenedizos y algunos 
labradores con los moros que habitaban allí de antemano; los judíos albérganse 
dentro de las murallas, junto a la parroquia de Santo Domingo y entre todos llegan 
a contarse aproximadamente 6.000 vecinos»7. Las viviendas eran casi todas de 
madera y adobe, con techos bajos y tejas sostenidas por vigas. La única diferencia 
entre las viviendas urbanas y las estrictamente rurales era que las primeras no po
seían tantas veces corral y, en cambio, muy frecuentemente tenían sobrado, sóta
no, bodega y «almoxaba» y en que casi todas sus puertas tenían cerrojos de hierro8. 
Poco a poco, la ciudad iba ofreciendo un plano regular en su perímetro exterior, 
determinado por su geografía y murallas. Los muros románicos tienen la forma de 
un rectángulo más o menos regular, excepto por su flanco noreste. La parte occi
dental de la ciudad presentaba una serie de vías este-oeste, más largas, y norte-sur, 
mientras que la oriental comprendía la catedral y zonas limítrofes, siendo menos 
regular, aunque se distinguía en ella las principales vías este-oeste. El mercado más 
importante se encontraba en el exterior del recinto amurallado, «en el coso de 
San Pedro do mueven los caballos» (1 303). En los siglos XII y XIII se construyeron 
prácticamente la totalidad de las iglesias románicas abulenses.

Judíos, moros y cristianos se concentraban en diversos barrios. Así, a finales 
del siglo XIII y comienzos del XIV, en la ciudad, a la que se llegaba por las calzadas



116

toledana, segoviana y salmantina, vivían más judíos y musulmanes que cristia
nos, los primeros representados por más de cincuenta familias diseminadas en 
las calles alrededor de la catedral y de la basílica de San Vicente, adentrándose 
también en San Juan y, fuera del recinto amurallado, en la plaza de Santo Tomé, 
en los barrios de Cesteros, San Gil y en la calle Estrada. El barrio típicamente 
judío era el Yudero o Yuradero, junto a San Vicente, ocupando así un terreno 
que espiritualmente era disputado por los vecinos cristianos, al margen de otros 
asentamientos de la población hebrea en las calles de Santa Escolástica y Santo 
Domingo. A finales del XIV y principios del XV los cristianos se concentraban fue
ra de las murallas, los musulmanes en el barrio de San Nicolás preferentemente. 
Los eclesiásticos poblaban los barrios de Los Apóstoles, Santo Tomé y El Lomo, 
en las barriadas de la ciudad alta que registraban una especialización funcional y 
mantenían a los grupos dominantes.

Con una dedicación sobre todo agraria, adquiere su cualificación urbana en 
áreas muy concretas vinculadas a los grupos eclesiásticos y caballerescos, docu
mentándose al menos en el siglo XIV la presencia en el arrabal oriental de cinco 
clérigos, dos racioneros, un arcipreste y un canónigo. En definitiva, Ávila aparece 
como una típica ciudad medieval, feudalizada en numerosos ámbitos y con un 
escaso desarrollo de la vida urbana, con unas funciones propias de su carácter 
eminentemente militar que se extendían en el amplio alfoz de su jurisdicción y un 
control radical de la caballería villana a partir de la «riqueza ganadera, especiali
zación militar en el combate a caballo y monopolio del poder político concejil»'’. 
La condición castrense marcará profundamente la historia interna de la ciudad 
desde su repoblación hasta el siglo XVI con los reinados del emperador Carlos y 
su hijo Felipe II, condicionados por dos hechos que afectan profundamente a los 
grupos caballerescos, la derrota comunera en Villalar y el traslado de la corte a 
Madrid. En función de esta coyuntura, también la historia eclesiástica, al menos 
la de la basílica de los santos mártires Vicente, Sabina y Cristeta, transcurrirá por 
similares derroteros, de manera que en las centurias medievales son los santos 
heroicos los que sirven a los grupos dominantes mientras que cuando estos em
piezan a abandonar la ciudad, desde finales del XVI, serán las figuras contrarre- 
formistas, más cercanas a una devoción popular, las que muestren sus ases en una 
sociedad cada vez más marcada por el obispo, el cura y la devoción. Al margen 
del ímpetu eclesiástico de la ciudad entre los siglos XII y XV, la etapa medieval 
estaría caracterizada en definitiva por una vocación fuertemente guerrera, la as
piración económica de colonizar un extenso alfoz y, por último, la profunda y 
temprana «aristocratización» del concejo.

Una basílica para tres mártires. Bajo ese contexto histórico se construye 
la basílica de los mártires de Ávila en el siglo XII, dentro de la difusión del estilo 
románico iniciada en el siglo anterior. Inspirándose en las racionales arquitecturas

9 MÍNCUEZ FERNÁNDEZ, J. M.a, «Feudalismo y concejos. Aproximación metodológica al 
análisis de las relaciones sociales en los concejos medievales castellano-leoneses», en En la España 
medieval. Estudios en memoria del profesor D. Salvador de Moxó, Madrid, 1982, II, 113.



10 CÓMEZ-MORENO, M., El arte románico español. Esquema de un libro, Madrid, 1934, 90-91.

117

romanas, los maestros de los siglos XII y XIII tratarán de equiparar el mito de Roma 
con las construcciones pétreas que, como señalaba hacia el año mil el monje Raúl 
Claber, se identificaban con las blancas vestiduras de las iglesias. A partir de los 
variados focos románicos existentes ya en la península Ibérica, la basílica de San 
Vicente representa, como muchos otros templos, la conjunción de los elementos 
romanos, orientales y septentrionales. Los primeros en el uso del arco de medio 
punto y el abuso de la columna disimulada en paramentos, sustentos y vanos, 
además de la planta; los segundos, sobre todo bizantinos, en los abovedamientos; 
de la arquitectura nórdica, asumida ya por construcciones anteriores, el sistema 
de contrarrestos. El papel plástico de la corte de Fernando I, junto a la renova
ción de la liturgia hispánica a partir del Concilio de Burgos del año 1080, serán 
aspectos que incidirán, fundamentalmente, en el abandono de la compartimen- 
tación prerrománica y su sustitución paulatina por un espacio direccional, único 
y amplio, para la nueva liturgia de inspiración latina10, si bien el feligrés se dirigirá 
subordinadamente hacia un reducto marcado por los arcos y los pilares, las bóve
das y los capiteles monstruosos, todo ello ordenado hacia un ábside que señalaba 
tanto el altar como la presencia simbólica del Dios-Señor.



Capitel con aves zancudas.

118

rigs -

Capitel con la bestia de varias cabezas.



1

El genio elitista, casi exquisito, de la arquitectura románica se plasmará en el 
caso abulense en la múltiple y variada decoración escultórica que a lo largo de 
dos siglos se registra en los capiteles, canecillos, portadas e imágenes interiores en 
función de los usos litúrgicos. Elitista por inaccesible a las miradas que difícilmente 
conseguirían desentrañar los significados de las imágenes en piedra. La repre
sentación escultórica de un indigente Lázaro en uno de los tímpanos del acceso 
occidental, a la manera de la fachada principal de Oloron-Sainte-Marie, sustituía el 
tema tradicional y recurrente de la resurrección de Lázaro por una amenaza directa 
a los acumuladores de riquezas. Como arte eminentemente feudal, el románico 
de San Vicente sugería escenas caballerescas de lucha en algunos capiteles, ad
vertencias contra los músicos que, como los asnos y otras bestias, interpretaban 
piezas a lo mejor licenciosas, pequeños monstruos inundaban algunas arquerías 
exteriores y capiteles de dentro, justo en un marco arquitectónico relacionado 
con la gran serpiente que enreda al judío. Sirenas, grifos y seres fantásticos se 
reparten en el interior del templo señalando al feligrés un camino aparentemente 
plagado de símbolos maléficos (la condena del avaro, el desprecio a la música, 
algunas figuras irreales) o emblemas feudales (el rey-pretor, los milites, los clérigos, 
un caballero y una dama).

Con este planteamiento estético y cultural, la iglesia de San Vicente se carac
teriza por mostrar una arquitectura maciza, con profusa ornamentación escultórica 
de carácter monumental, naves abovedadas, soportes muy articulados y puertas 
laterales. Se construye sobre el lugar donde se supone que sufrieron martirio los 
hermanos Vicente, Sabina y Cristeta, en la vertiente nororiental de la ciudad, en un 
lugar escarpado que induce a pensar en una localización determinada por la propia 
topología de la zona y el mantenimiento de algunas tradiciones apotropaicas. De 
hecho, los inicios de la muralla románica toparon, a mediados del siglo XII, con los 
resultados de las primeras campañas constructivas de la basílica, de manera que más 
que en una arbitrariedad de los canteros de la cerca hay que plantear la existencia 
de una anomalía, una irregularidad en el Coso de San Vicente. Es probable que 
existiera en el flanco noreste de la muralla una necrópolis que, junto a la primera 
cimentación de la basílica, impidiera el desarrollo regular de la construcción de
fensiva, obligando a los maestros de cantería a desviar el trazado en esa zona en la 
primera tela, «a la parte onde fueron martirizados los hermanos san Vicente, Sabina 
e Cristeta» (L. Ariz). Por otra parte, el lugar de «las Pissadas» (según la denominación 
de Fernández Valencia y A. de Morales) aparece rodeado de ciertas tradiciones que 
vendrían a corroborar la afirmación de un antiguo espacio cultual. Determinados 
acontecimientos legendarios van por el mismo camino. En primer lugar, la leyenda 
de los mártires Vicente, Sabina y Cristeta relata la tortura, muerte y deposición de 
los cadáveres sobre un berrocal para que fueran devorados por las aves de rapiña. 
Luego, la tradición mantiene la existencia de un antiguo templo (paleocristiano), 
bastante primitivo y siguiendo el sistema griego de hiladas de desigual altura en un 
mismo muro. La remota iglesia se identificaría en los posteriores siglos medievales 
con la cripta de la Soterraña, situada bajo los ábsides románicos del templo. En el 
mismo sentido, la leyenda de la Virgen de la Soterraña manifiesta una tendencia

119



1

120

l

11 «La belleza y la perfección que se observa en las formas y facciones de la imagen nos hace 
transportar su origen a los tiempos de la civilización romana», MARTÍN CARRAMOLINO, J., Historia de 
Ávila..., I, 493. HERAS, F. de las, La Iglesia de San Vicente de Ávila. Memorias de un templo cristiano, 
Ávila, 1971, 36.

12 «Con estas y otras marauillosas obras que Nuestro Señor haze en esta yglesia de Señor San 
Uigente es tan visitada que perpetuamente falta gente en ella que con hordinario concurso acuden a 
uisitar los santos sepulcros y la ymagen de la Soterraña así natrurales como forasteros que en viniendo 
la) la <;iudad de Áuila lo primero que visitan es este nombrado santuario. Peregrinos de lejanas tierras 
vienen muchos, especialmente quantos del reyno de Toledo pasan a Santiago de Galicia y quantos de 
León, Vizcaya e Castilla la Vieja pasan a Nuestra Señora de Guadalupe, y los que del reyno de Portugal 
van al santuario de Montsarrate, y los de Aragón pasan a la Peña de Francia, por estar casi en el paso 
de estas romerías. (...) El concurso de la gente de la comarca es grande, porque casi no queda labrador 
ni labrador |h]a de toda la tierra d(e] Áuila que todos los años por el berano no bengan a visitar esta 
santa yglesia y tener en ella sus novenas». APSV. Título de la ynsigne parrochia..., 1612, fol. 11 v.

similar. Una imagen que estaba soterrada aparece milagrosamente en el siglo IX, su
poniéndose que fue enterrada por los cristianos al desplomarse la monarquía visigo
da, una talla tardorrománica que algunos autores trasladan a la civilización romana, 
o una t/ieotocos tallada en madera de nogal y procedente del siglo VI”. En cualquier 
caso, este último argumento valdrá desde el siglo XVI para la conversión de la cripta 
en un auténtico santuario extramuros’-’. Otra tradición, más tardía, recalcará la sim- 
bología situacional del lugar y la posicional del templo. La leyenda de san Pedro del 
Barco, taumaturgo del siglo XII, que a su muerte es trasladado por una ínula hasta la 
nave del crucero de la actual basílica. La muía muere en el mismo lugar después de 
marcar su huella en el pavimento de piedra. Por otra parte, en Gonzalo de Berceo 
también aparece reflejada la tradición de este lugar cuando escribe acerca del «viejo 
ciminterio» (Vida de Santo Domingo de Silos, estr. 267 c).

La presencia de varias iglesias románicas en la primera mitad del siglo XII 
circundando la futura muralla medieval en algunos de sus flancos señala la ambi
valencia en la que vive la ciudad disgregada, pues el concejo se muestra de mo
mento incapaz para afrontar las tareas constructivas y defensivas necesarias para la 
población fronteriza, por lo que serán las instituciones eclesiásticas de San Pedro 
y, sobre todo, San Vicente quienes asuman el papel militar en su apariencia reli
giosa, o su rol eclesiástico en su imagen militar, como se quiera. Al margen, cada 
templo de construcción románica parece indicar un mantenimiento continuado 
de ciertos espacios cultuales que se transforman en la repoblación con unas for
mas artesanales autóctonas, con techumbres de madera y no con bóvedas de 
cañón. Cuando se inicia la obra de la muralla, a partir de 1150 aproximadamente, 
la basílica de los mártires actúa como un baluarte, un alcázar visible y atemoriza- 
dor para unos hipotéticos invasores, un auténtico «fuerte contra los moros», como 
señala Isidro Bango. En un esfuerzo imaginativo, no demasiado acusado, la visión 
de San Vicente en los siglos medievales sobresale por encima del caserío urbano, 
destaca sobre el talud del septentrión e impone una nueva mirada a la ciudad, 
pues es, inicialmente, la basílica más que el cimorro catedralicio el elemento que 
sirve de barbacana, oteadora de los horizontes enemigos, simbólicamente capaz 
de atemorizar a los extraños. Para los habitantes, una referencia emblemática que 
marca la continuidad entre el pasado perdido y los presentes por construir.



Cubiertas y cimborrio de la basílica de San Vicente.

■

$
Míi¡

■sx'

Entre los siglos XIII y XV se completa la obra arquitectónica de la basílica de 
los hermanos mártires Vicente, Sabina y Cristeta. Un edificio totalizador, unos 
muros equívocos, un asentamiento eficaz susceptible de aunar las atenciones abu- 
lenses desde múltiples perspectivas. Total e integral por la riqueza arquitectónica 
que encierra, las múltiples variantes románicas, los primeros indicios del mundo 
gótico, la aparente superación del goticismo, el tibio velo renacentista y su estan
camiento en la ornamentación barroca. Los paramentos mantienen esa cualidad 
por la exposición de relatos hagiográficos, legendarios y caballerescos que se es
conden en su interior, mientras que la mirada no puede descartar las variadas 
funciones que desarrolla la basílica, como templo, como baluarte defensivo, como 
núcleo receptor de viejas tradiciones y transformador de las mismas en otras más 
ajustadas con los tiempos bajomedievales. La artificiosidad de un suceso lejano 
servirá para construir milagrosamente la basílica de San Vicente; el recuerdo de un 
judío convertido en cantero, albañil y enterrador valdrá para actualizar, desde el 
inicio del siglo XII, una formas arquitectónicas pronto superadas. Su singularidad 
se puso de relieve por los cronistas de los tiempos pasados, confundiendo en más 
de un caso el edificio del judaico con la construcción bizantina, la cripta con los 
monumentos funerarios de los mártires y los acontecimientos extraordinarios con 
las posteriores reformas y ampliaciones. El suceso protagonizado por el hebreo 
marcará una larga marcha religiosa en la ciudad al menos hasta el siglo XVI. Gon
zalo de Ayora, cronista de los Reyes Católicos y comunero contra el emperador

121



122

i

13 AYORA, G. de, Epílogo de algunas cosas dignas de memoria pertenecientes a la yllustre 
e muy magnífica e muy leal ciudad de Ávila, Salamanca, 1519; copia manuscrita anónima de 1810, 
fol. 56. Biblioteca ADAv. Vid. FERRER GARCÍA, F. A., «Reyes y soldados, héroes y comuneros en la 
biografía de Gonzalo de Ayora (1466-1538)». Espacio, Tiempo y Forma. Historia Medieval, 19 (2006), 
265-292.

14 (J. Tello Martínez): Situación de la yglesia, vida de los santos mártires..., vida del glorioso 
confesor san Pedro del Barco..., descubrimiento del sepulcro, dificultades sobre el culto, breve noticia 
de los privilegios de la yglesia..., ca. 1760: ms. original conservado en el APSV, s.f., 27 fols., sin num.

Carlos V, elogiaba la ciudad abulense, que se conservaba pura ante las pestilen
cias, «lumbre de España», inamovible contra los eclipses del sol y las conjunciones 
de Marte y Saturno, sin vecinos tocados por el mal de san Lázaro o por el fuego 
de san Antón, con santos que intercedían por los pobladores, en particular los de 
la basílica, «una de las primeras iglesias de la cristiandad desde que permitió su 
edificación el emperador Constantino, fundada (por el caso milagroso del judío) 
el año 304»’3. A finales del siglo XVI, Antonio de Cianea repite una narración 
similar, añadiendo, como será común en el resto de escritores, a Fernando III 
como el monarca que reaviva el ímpetu de los maestros canteros por medio de los 
privilegios reales, un templo suntuoso, espléndido, seguramente bastante oneroso 
en su fábrica para convertirse en depósito de unas reliquias demasiado confusas 
y, a lo mejor, inexistentes en la ciudad abulense. Más tarde, el clérigo Fernández 
Valencia escribirá: «Es su edificio compuesto de admirable arquitectura, pasmo de 
la admiración y el arte, hermosa máquina que en lo extremado puede competir 
con las más ilustres de España, fábrica suntuosa en que campean y sobresalen los 
primores de la idea y sutilezas del humano discurso en la traza, en la planta y en 
la disposición». En una nota al margen, el mismo clérigo había anotado en el año 
1676: «Ojo, véase el cuaderno de la iglesia», en donde se encontraba una amplia 
descripción de la fábrica parroquial, repetida luego por otro clérigo beneficiado, 
José Tello Martínez, a mediados del siglo XVIII'4.

Entre los deuotos sanctuarios que a la antiquísima ciudad de Áuila engrandecen, 
el que resplandece más y con más ventajas se adelanta a todos en grandeza de edi
ficio, concurso de gente y sanctidad de reliquias, es el famosísimo y antiguo templo 
de señor San Vizente, enriquecido con el cuerpo sancto deste glorioso mártyr con los 
de sus santísimas hermanas Sabina y Christeta y el del bienauenturado confesor sant 
Pedro del Vareo, cuyos sepulchros, como archiuos de tan gran thesoro, fuera de la 
guarda que con sus fuertes rejas tienen, están con tanta magestad adornados de cos
tosa y bien labrada architectura, que verlos causa notable admiración en los ojos de 
quien los mira y grandísima deuoc¡ón en los ánimos de quien los visita. Está este an
tiquísimo templo fuera de la ciudad, hazia la parte del oriente, porque de donde el 
sol sale la uenga la luz deste diuino sancto que como sol la alumbra. Está fundado en 
la ladera de vna pequeña cuesta, en vn áspero y pedregoso sitio, avnque ygualado 
con arte, de manera que la falta de la naturaleza suplió la yndustria, pues siendo el 
sitio tal, salió tal el edificio que conocidamente es una de las más ynsignes parrochias 
de nuestra España y de los más grandiosos sanctuarios de la christiandad.

Fundóse sobre estos peñascales por ser el proprio lugar donde el glorioso Vicen
te y sus hermanas fueron martirizados entre vnos cantos a bueltas de vn arroyo que 
oy día sale por entre los zimientos de la yglesia, dejando en medio de lo más bajo



123

1

della una fuente de donde aqueste arroyo se descuelga, la qual, como testigo de su 
marlyrio, [h]a myll y trecientos y seys años que llorando su muerte vierte arroyos de 
agua. Está tan cerca de los muros, que de ellos a la yglesia ay menos de setenta pasos, 
porque como este ynvencible mártyr es el patrón y defensa desta antigua ciudad era 
justo darle su alojamiento junto a las murallas della para que como guarda suya la 
defienda y ampare.

[A/ margen: «Está fundado en forma de +. Descripción y arquitectura deste tem
plo. Elevación»), Está este grandioso templo fabricado en forma de cruz, con vn zim- 
borrio en medio sobre ocho pechinas en ochauo, con su cruzería y prendientes, que 
desde el pavimento ollado se leuanta sobre todo el edificio más de ochenta y cinco 
pies en alto. Tiene tres ñaues, la de en medio diuidida en ocho capillas, que tiene de 
alto más de sesenta y dos pies desde el pauimento hasta las bueltas de los arcos 
de sus bóuedas; las colaterales un poco más bajas que la ñaue de en medio, porque 
sólo tienen de alto poco más de treinta y seis pies hasta el movimiento de sus arcos, 
divididos en solas seis capillas.

[Al margen «Latitud y longitud. Paredes y puertas. Multitud de arcos»). El largo 
de todo el hedificio por de dentro es de ciento y setenta y tres pies, y de ancho tiene 
el cruzero ciento y quarenta y seis. Las paredes y bóuedas son todas de sillería, de 
vistosa y bien labrada piedra, no blanca, pero fuerte, de color algo naranjado, a quien 
comúnmente los maestros de cantería llaman piedra caleña. Las paredes son grue
sas, las puertas anchurosas, el frontispicio y adorno dellas sumtuosísimo, por quien 
la principal están los doce apóstoles labrados desta piedra, que cada vno arrima a 
su columna, a los quales siruen de coronación vnos arcos que levantados en medio 
punto con follajes calados de lazos y lauores vistosísimas hazen más admirable la 
entrada de esta puerta. Lo que más admira en este antiquísimo hedificio es que fuera 
de los arcos sobre que cargan las bóuedas de dentro, que son muchos, en puertas, 
paredes y ventanas ay más de docientos, casi todos los más sobre colunas, en que se 
descubre bien el primor del maestro de esta obra, pues fuera de hazerla tan agradable 
a la vista, tantos arcos la hazen en estremo fuerte, de que a dado buen testimonio la 
experiencia, pues hauiendo mili y trecientos y seis años que se fundó, no se a caydo 
ni descompuesto ninguna pared grande ni pequeña, que no a sido pequeña marauilla 
en vna máchina tan grande con el suceso de tan largos años, especialmente hauiendo 
estado esta ciudad tantos tiempos tomada de moros después de la miserable pérdida 
de España, en cuyo tiempo los pocos cathólicos que vbiese ni con su pobreza podrían 
ni con el themor de los moros osarían rehedificar este sancto templo avnque lo desea
sen; y ansí fue bien menester la fortaleza con que al principio se labró, para que con 
tantas calamidades como nuestra España a padecido en el discurso de tan largos años 
no se aya descompuesto o perecido.

(A/ margen: «No tiene tabla ni madera en tejados, sino ladrillos en vóuedas»]. 
Entre las cosas materiales más dignas de consideración que esta grandiosa máchina 
edificio tiene, es que sobre toda ella, encima de las bóuedas ni debajo de los tejados, 
no tiene tabla ripia ni madero ninguno, porque en lo que en los demás hedif¡c¡os es 
tablamento de madera y tabla, en este son unos arcos de ladrillo grueso, que desde 
el cauallete de en medio bajan a soslayo; recibiendo encima los canales para el co
rriente de las aguas hasta rematarse en la cornisa de las paredes, con graciosa lauor 
(avnque antiquísima); está adornada, cosa maravillosísima y de mucha ymportancia 
para la seguridad del edificio y sus tejados. Pues, cargando sobre arcos de ladrillo y no 
madera, estará más perpetuo y menos sujeto a hundirse ni quemarse que qualquiera



124

destos daños que en la menor parte de esta sancta yglesia sucediera fuera yrreparable, 
porque en estos tiempos, según los que del arte entienden, no fuera posible hazerse 
aquesta fábrica con trecientos mili ducados'5.

«Es un monumento tan imponente en grandeza, tan majestuoso de carácter, 
tan armonioso en líneas, tan rico en detalles, tan bello de colorido, que sorprende 
de pronto al artista como una visión ideal jamás realizada en la tierra»'6. La primera 
campaña constructiva es contusa, apuntándose el año 1090 por Hernández Ca
llejo dentro del impulso repoblador dirigido por el conde Raimundo de Borgoña. 
Las trazas iniciales obedecerían a la labor de un monje de Cluny que acompaña
ba al yerno de Alfonso VI. Unos años más tarde, en 1109, las obras se paralizan, 
pero ya (según Repullés) la iglesia está prácticamente concluida formando parte 
defensiva de la ciudad. José Luis Gutiérrez Robledo retrasa el inicio de las obras 
hasta los años veinte o treinta del siglo XII. Esta operación se situaría entre 1130y 
1157, con la resolución de algunos problemas constructivos que afectarían, fun
damentalmente, a la cripta, alzándose luego la cabecera triabsidial, el crucero y 
la parte inferior de las tres naves, sus cuatro primeros tramos hasta el arranque 
posterior de la tribuna, dejando sin cubrir tanto las tres naves como el transepto 
de la basílica, aunque probablemente la nave del crucero se cierra en esta etapa 
con una bóveda de medio cañón con arcos fajones. Callejo relacionaba esta pri
mera construcción, sobre todo la cabecera, con los ábsides de la Catedral Vieja 
de Salamanca, mientras que Gutiérrez Robledo encuentra más afinidades con las 
cabeceras de San Isidoro de León y San Martín de Frómista. Por otra parte, García 
Guinea identificaba San Vicente con Santa María de Carrión por los pilares cruci
formes, el desarrollo del crucero y la propia cabecera'7. Ahora bien, la asociación 
más directa es con la colegiata de San Isidoro de León por la planta general, los 
capiteles, aleros e impostas, con dos variantes constructivas, el alargamiento de 
los brazos del crucero y la mayor longitud de los tramos rectos de los ábsides. 
En ocasiones se ha señalado por Bango Torviso y Rico Camps, entre otros, que 
una planta hispano-languedociana parece reflejarse también en la basílica de los 
mártires, posiblemente por la presencia inicial de maestros influenciados por la 
arquitectura de Aragón, Bearn y Poitou. Al margen de la deuda con Santiago de 
Compostela, dos corrientes estilísticas cobran fuerza en la primera campaña, la 
corriente leonesa, entre 1130 y 1150, y la aquitano-bearnesa, acentuando su 
influencia al mediar el siglo en un cambio ornamental en la propia basílica. Sin 
embargo, la planta definitiva en el siglo XII se acerca más a las soluciones cons
tructivas de Borgoña por el desarrollo del cuerpo occidental de los pies, como 
ocurre en las iglesias de Paray-Le-Monial, Charlieu y otras del entorno cluniacense

15 Título de la ynsígne parrochia..., 1612, fols. 1 r-2 v.; ms. original conservado en el APSV, si, 
13 fols. num.; probablemente el autor sea el regidor Luis Pacheco de Espinosa; las notas al margen de 
Fernández Valencia.

16 Citado por ROMANILLOS, E, Monumentos de Ávila. Cuía para visitar la ciudad, Ávila, 
1900, 61.

1 7 GARCÍA GUINEA, M. Á., «Las huellas de Fruchel en Palencia y los capiteles de Aguilar de 
Campoo». Coya, 43-45 (1961), 157-168.



125

i

18 «El edificio es de orden gótico, y de manipostería reglada de piedra caliza», MADOZ, 
R, Diccionario geográfico-estadístico-histórico de España y sus provincias de ultramar, Madrid, 1845- 
1850, 107. «Un argilofiro o pórfido arcilloso, procedente de una cantera situada en proximidad al 
pueblo de La Colilla», según REPULLÉS, E. M.ü, 50. El material utilizado predominantemente, según 
M. Gómez-Moreno, fue la piedra arcillosa (caleña), cortada en sillares de 0'43 m. de alto.

19 CHUECA GOITIA, F., Historia de la arquitectura occidental. Edad Media cristiana en España, 
Madrid, 2000, 126.

(Autun, Vézelay), conservándose en (odas ellas un rasgo que, procedente de la 
tradición carolingia, dará como resultado el espectacular nártex, un «west werk» 
o cuerpo occidental sobre el que tendrían que levantarse dos torres de mayor 
altura. Antes se ha señalado la presumible traza inicial de un monje de Cluny. Al 
margen de influencias posteriores (aragonesas, bearnesas, aquitanas, etc.), será el 
espíritu constructivo borgoñón quien marque realmente la fábrica de San Vicente 
de Ávila.

Señaló Camps Cazorla que San Vicente es una iglesia de planta isidoriana y 
alzado compostelano. Una planta de cruz latina inspirada en las iglesias de Lan- 
guedoc y Borgoña de tres naves paralelas y una de crucero sumamente alargada, 
separadas con pilares con medias columnas con estilóbato circular y arcos de 
medio punto doblados. Las naves laterales se cubrirán con bóvedas de aristas, 
descansando sobre ellas la tribuna (convertida luego en triforio, en una «tribuna 
mezquina») que en la segunda fase se levantará, con ventanas geminadas relacio
nadas con Santiago de Composteia, según el desarrollo tipológico elaborado por 
Gómez-Moreno. El deseo de cuidar los espacios internos se manifiesta desde el 
primer momento, al igual que se valora plásticamente el exterior del conjunto. 
La piedra utilizada era de cantería grande y regular, bien labrada, de arenisca en 
hiladas18, mientras que los añadidos graníticos proceden de intervenciones pos
teriores. Los esfuerzos creativos se concentran principalmente en la fachada y en 
los capiteles interiores, pero es el frente oriental de la cabecera el que ofrece la 
mayor pureza románica, con unos ábsides de sencilla estructura, con un primer 
cuerpo liso, muy elevado y limitado por una línea de impostas de rosetas; sobre 
ellas, tres vanos de medio punto en cada uno de los paños, que se separan por 
columnas adosadas; estas incorporan unos capiteles con motivos vegetales. Los 
ábsides laterales, de menor dimensión, siguen parecido esquema arquitectónico 
y ornamental, mientras que bajo la cornisa discurre una colección de canecillos 
que continua por los aleros de la nave del crucero. Correspondiendo a la cripta 
se abren asimismo una serie de reducidos vanos abocinados de medio punto que 
permiten una tibia iluminación de las tres capillas. Los pilares del interior están 
compuestos en cruz griega, adosándose cuatro medias columnas, origen de los co
rrespondientes arcos de separación de naves y elemento de descarga de los fajones 
o perpiaños de la nave central, especificándose así cierto contrasentido apuntado 
por Chueca Goitia19 entre un pilar de núcleo rectangular dispuesto a recibir la do- 
blatura del arco fajón y el resultado final al convertirse en el elemento que recoge 
el arco diagonal o de crucero.



126

20 GUTIÉRREZ ROBLEDO, J. L., «Arquitectura románica y mudejar en Ávila», en Historia de 
Ávila. II Edad Media (siglos VIII-XIII), Ávila, 2000, 532. Para un análisis metrológico aplicado a las catedra
les del centro peninsular, vid. MERINO DE CÁCERES, «Metrología y simetría en las catedrales de Castilla 
y León», en Medievalismo y neomedievalismo en la arquitectura española. Las catedrales de Castilla y 
León I, Ávila, 1994, 9-52. Análisis de regresión múltiple, según Federico Gómez García, profesor del 
Departamento de Estadística e Investigación Operativa de la Universidad de Valladolid, a quien agra
dezco profundamente su colaboración y explicación de los análisis y desarrollos logarítmicos aplicados 
a las iglesias románicas estudiadas.

Medidas en pies castellanos: afinidades con otras construcciones. Se con
figura así un templo con pies de 29,12 centímetros y que tendría, según J. M. 
Merino de Cáceres, unas dimensiones de 200 x 1 33 pies, en una proporción ses
quiáltera20 (relación 3-2). Considerando las dimensiones interiores de la basílica, 
fundamentalmente la longitud (35,00 m), la anchura de la nave principal (7,70 m), 
su altura (19,00 m) y el número de naves se puede establecer una comparación de 
la basílica abulense con las iglesias románicas de Galicia, Castilla y León, Asturias, 
Cantabria y Aragón. Así, la altura de la nave central de San Vicente es únicamente 
inferior a la de la catedral de Santiago de Compostela. Igualmente, la longitud de 
la nave supera a la de otros templos románicos, mientras que su ancho es clara
mente inferior a Santiago, San Pedro de Cervatos (de nave única), Vallejo de Mena 
(Burgos, de una nave), San Millán de Segovia, con tres, y San Pedro de Villanueva, 
en Asturias, de una nave. En el cuadro adjunto (Medidas de iglesias románicas, V 
III) se pueden observar la variaciones metrológicas de algunas iglesias románicas, 
unas elegidas aleatoriamente en función de los datos disponibles, otras reseñadas 
a partir de una relación concreta con la basílica abulense (Santiago de Compostela 
y San Isidoro de León, por ejemplo) o por su conexión directa con la trama urbana 
de Avila (San Pedro, San Sebastián/San Segundo, San Andrés), expresándose las 
medidas de la altura, longitud y ancho de la nave central. Además de las medidas 
en centímetros se han añadido sus equivalentes en «pies castellanos», consideran
do el valor del pie en 27,86 centímetros. Aunque el número de naves de cada 
templo no influye excesivamente en el análisis de regresión múltiple, he decidido 
mantener como referencia tal dato para explicar, sobre todo, la relación de la 
anchura de la iglesia con el número de naves, observándose, por el contrario, un 
estrecho ajuste entre la altura y la longitud de cada edificio.

En un primer arreglo con los datos proporcionados se ha propuesto realizar 
un ajuste de regresión múltiple para explicar la variable «Altura» en función de las 
otras variables, «Longitud», «Ancho» y «Naves». Las dos primeras variables regre- 
soras son de tipo continuo, mientras que la variable «Naves» se introduce como 
categórica. Este primer modelo parece significativo, pero presenta dos problemas. 
Por un lado, las estimaciones de los coeficientes del ajuste hacen necesario eli
minar alguna de las variables, ya que ninguna de ellas tiene una explicación sig
nificativa. Por otro, los resultados están condicionados por la influencia de varios 
casos, fundamentalmente por la catedral de Santiago de Compostela y la basílica 
de San Vicente de Ávila. Además se observa una falta de adecuación del modelo 
respecto de la hipótesis de linealidad, homogeneidad de variables, independen
cia y normalidad. Estructuralmente las relaciones más afines se registran entre las



r

127

21 La utilización del «pie castellano» no estuvo generalizada en toda la Península, si bien, para 
uniformizar los datos, se ha utilizado el mismo valor para todas las iglesias, aunque en Santiago de 
Compostela se utilizara, según Merino de Cáceres, el «pie carolingio», equivalente a 32,16 centíme
tros. En el siglo XVII, un manuscrito depositado en la casa parroquial de San Vicente señala las medidas 
del templo, sin utilizar el pie castellano: la longitud del templo era de 173 pies y la del crucero de 146 
pies.

iglesias de Santiago21, San Isidoro de León, San Vicente y San Pedro de Ávila y, más 
lejanamente, San Martín de Frómista, las cinco con una distribución tripartita en el 
número de naves, destacando las semejanzas entre la leonesa y las abulenses en 
cuanto a su planta y volumetría, con valores métricos o en «pies castellanos» simi
lares. Mientras que San Isidoro reduce en sus dos terceras partes la longitud total 
del templo castellano, las iglesias abulenses mantienen unas variables análogas y 
ligeramente superiores a las de la colegiata. Sin embargo, en su alzado las diferen
cias son notorias, en unos casos por la modificación proyectual de San Vicente a 
partir de la segunda campaña constructiva, siguiendo San Pedro un planteamiento 
parecido ya dentro de la arquitectura protogótica, mientras que San Isidoro man
tiene una estrecha afinidad con la palentina de Frómista, Santa María de Arbás 
(León) y San Millán de Segovia. El planteamiento sesquiáltero de San Vicente se 
manifiesta sobre todo en la relación de la longitud total de la iglesia, al margen 
del nártex occidental, con el ancho total de las tres naves, aproximándose su rela
ción de 60,76 pies con la medida de la altura en la nave central (68,19 pies) y la 
longitud del templo (125,62), incluyéndose en un perímetro rectangular que deja 
fuera los tramos del transepto (200 x 133 pies, según Merino de Cáceres; 125,62 x 
60,76 «pies castellanos», sin contar el tramo del nártex en este último caso) resul
tando claras las afinidades entre Santiago, la catedral abulense y la basílica de San 
Vicente a partir de la segunda campaña constructiva y resaltando la proporción 
sequiáltera de la basílica en su relación planimétrica en razón de tres a dos. En 
San Vicente, cada tramo de las naves se acomoda a los 25,43 pies, tanto de la 
central como de las laterales, manteniendo la misma equivalencia en los tramos 
rectos de la cabecera triabsidial y en el semicírculo del presbiterio, considerando 
la longitud de la nave principal (125,62) y su extensión norte-sur (2,76 pies, 770 
cms), mientras que cada nave colateral se reduce en algo menos de un metro 
(609 cms) respecto a la central.

En cuanto al resto de las iglesias citadas en el cuadro adjunto, se puede ob
servar cierta uniformidad en sus variables. De hecho, en ningún caso se alejan del 
modelo diagonal que considera tanto la altura como la longitud de cada edificio, 
exceptuando el ejemplo de Santa Marta de Tera, de nave única y reducida altura 
(22,07), una anomalía similar a la de San Pedro de las Dueñas, con tres naves 
y 24,04 pies de altura en su nave principal. Para el ejemplo de Tera hay que 
anotar que la iglesia sigue un modelo distinto al resto de los edificios en cuanto 
a la relación existente entre los logaritmos de su altura y longitud, quedando por 
debajo de lo que predice el modelo por algún condicionante especial en cuanto 
a su construcción, probablemente por su temprana fábrica a partir de un modelo 
martirial de la Alta Edad Media. La muestra se puede corregir al eliminar la iglesia 
zamorana, resultando una composición para el conjunto de las iglesias de Log



1

Log (Longitud), que

ALTURA LONGITUD ANCHO NAVES LON. PIES ALT. PIES

1900 3500 770 3 125,62 68,19

1634 3275 894 3 117,55 58,65

1145 2175 3745

1037 2224 543 3

2200 8500 810 3 78,96

1160 1940 3520 69,63 41,63

1020 2400 550 3 86,14 36,61

1150 2845 3 41,27518

410 3 36,431015 1160

S. Pedro de las Dueñas 620 52,40 24,04670 1460 3

Sta. María de Tera 1 22,07615 2000 618

S. Pedro de Cervatos 33,02920 1700 820 1

S. Martín de Frómista 32820 5451000
11220 540775

37,68880 326781050
32650 6401300

700 3900 2050
40,91750 11140 1930

128

Cuadro 1 / III
MEDIDAS DE IGLESIAS ROMÁNICAS

S. Pedro de Tejada

S. Millán (Segovia) 

Sta. Juliana (Santillana) 

Castañeda (Cantabria) 

Sta. Cruz de la Seros

78,06

79,82

305,09

102,11

41,63

71,78

61,01

101,22

43,79

96,12

95,11

73,58

69,27

41,09

37,22

35,89

27,81

46,66

32,20

IGLESIA

S. Vicente (Ávila)

S. Pedro (Avila)

S. Andrés (Ávila)

S. Sebastián (Ávila) 

Catedral de Santiago 

Mondoñedo (Lugo) 

Sta. Marina de Aguas S. 

S. Isidoro (León) 

Sta. María de Arbás

(Altura) = 2,81647 + 0,542992 * Log (Longitud), que se puede escribir como 
Altura = 2,81647 * raíz (Longitud), concluyéndose con una relación lineal esta
blecida que explica un 70% de la variabilidad de las alturas y hace uso sólo de la 
variable «Longitud», descartando el aporte, en presencia de la «Longitud», de 
las variables «Ancho» y número de naves, que son variables que no intervienen de 
forma significativa en la relación.

Mediante un modelo matemático-estadístico (P/ot of FUted Model) se observa 
precisamente la adecuación de los logaritmos al análisis metrológico, destacando 
Santiago de Compostela y alejándose de la curva las iglesias abulenses de San Vi
cente y San Pedro. El resto de los edificios, con las excepciones reseñadas líneas 
atrás, se adecúan coherentemente a las variables longitud y altura, es decir, existe 
una relación precisa, si no matemática, entre la anchura de la nave central y el



r O

Plot of Fitted Model

7,9

7,6

7,3

7

6,7

6,4
97 7,4 9,4

7 w'¿TZZgL

Sección de San Vicente de Ávila. 
Diseño gráfico: Jesús Ferrer García.

i'

1
S3

Imágenes y campañas constructivas. Al margen del cenotafio interior, la ba
sílica está dominada escultóricamente por dos de sus tres portadas, mientras que 
los espacios interiores contienen una iconografía amplia con temas figurados (his
toriados, figuras humanas y zoomorfas, animales reales y fantásticos), temas vege
tales (rosetas y hojas) y algunos motivos geométricos. La puerta del sur ofrece, en 
primer lugar, algunos problemas constructivos referidos a su modificación o ensan
chamiento en un periodo inconcreto de los siglos XIII o XIV, momento en el que se 
remozaría la fachada con la incorporación de una estatuaria previamente ubicada

129

desarrollo altitudinal del edificio, independientemente de la planimetría de cada 
iglesia. Dejando a un lado los templos de nave única (San Pedro de Tejada, Santa 
Cruz de la Seros o San Pedro de Tejada), el resto se aglutinan linealmente teniendo 
en cuenta el porcentaje y los residuos elaborados por Federico Gómez (Normal 
Probability Plot). La conclusión parece evidente a la hora de reflejar, por parte de 
los constructores románicos, el equilibrio en la organización de volúmenes y la dis
tribución de las masas para la disposición de cornisas, impostas y columnas.

7,8 8,2 8,6
log (Longitud)



130

VILA DA VILA, M.4 M., «La escultura románica en Ávila», en Historia de Ávila. II..., 597-606, 

ROMANILLOS. E, Monumentos de Ávila..., 64.
22

23

en el paramento sobre el arco de la basílica, Sabina, Vicente y, seguramente, una 
desaparecida Cristeta, mientras que las figuras del rey, la Virgen y el arcángel, 
más tardías, se realizarían a finales del siglo XII o en las primeras décadas del XIII, 
coincidiendo, según Vila Da Vila22, con la construcción clel pórtico sur. La tos
quedad de los dos hermanos labrados hace pensar en un planteamiento previo, 
acaso desconectado de la portada, en torno a los años centrales del siglo XII para 
ser colocados, junto a la segunda hermana, en el ábside central, decorado por un 
primer taller en torno a 1150, con una clara influencia de San Isidoro de León 
y de algunas obras aragonesas (San Pedro el Viejo de Huesca) y languedocianas 
(Saint-Sever, Moirax y Haguetmau). Así, en las décadas de 1 1 50 y 1160, maestros 
canteros labrarían las imágenes de los tres santos para ubicarlas bajo los vanos abo
cinados del ábside, hasta que, treinta o cuarenta años después, coincidiendo con 
la construcción del cenotafio de san Vicente, el monumento de las hermanas y la 
traza de tres imágenes en caliza policromada de los mártires se desplazarían ala 
portada del mediodía, añadiéndose la Anunciación en la jamba izquierda y des
compensado la función simétrica de la fachada románica. Procedentes del mismo 
taller, las imágenes de Vicente y Sabina permiten presumir una ejecución diferente 
debido a la mayor corporeidad del varón frente al carácter piano de la hermana, 
que, por otra parte, tampoco permite ser identificada con seguridad con una de 
las mártires al carecer de unos símbolos precisos, a no ser una indumentaria de 
carácter general con el brial y el manto y un barboquejo de tela que se convierte 
en una especie de cuello, siguiendo la moda de las últimas décadas del siglo XII. 
Formalmente, la imagen del rey presenta más problemas, pues según Vila pertene
ce a los momentos finales del siglo XIII relacionados con el mecenazgo de Alfonso 
X sobre la propia basílica. De ser así, habría que retrasar también la materialización 
de algunos relieves del cenotafio dadas las similitudes entre el rey de la puerta y los 
grupos escultóricos del Cristo y la Epifanía de los flancos menores del monumento 
funerario, siendo más probable que aprovechando el retallado de la Virgen se re
tocara la otra imagen para situarla de manera marginal justo en la jamba derecha 
del mediodía. De todas formas, el propio sentido ¡cónico de las cinco imágenes 
ha suscitado multitud de interpretaciones, independientemente del único emble
ma reconocido masivamente, el lábaro de Constantino, monograma de Cristo, y 
de la única escena trabajada en esta vertiente de la basílica, la Anunciación. Los 
otros cuerpos pétreos han sido interpretados como un rey y «dos personajes con 
ropa talar», grupo que quiere significar «la espectación de los profetas y patriar
cas representados por David y los abuelos del Mesías»23, interpretación asimismo 
mantenida por José M.3 Quadrado en 1884, al rey Alfonso VI con los santos Sabina 
y Vicente, o bien con doña Urraca y Ramón de Borgoña. Otras interpretaciones 
insisten en el rey David, san Joaquín y santa Ana, como hicieran Repullés y Roma
nillos, o Fernando III, su esposa y Alfonso X. Juan Grande, con cierta rotundidad, 
indica a Isaías, Daniel (como adolescente) y David, «tres profetas mesiánicos en la



V 2

10

11

13'1

Decoración escultórica y sepulturas en el área oriental de la basílica de los Santos Mártires
Vicente, Sabina y Cristeta de Ávila (Diseño gráfico: Jesús Bernabé Ruano)

1. Sacrificio de Isaac. Sirenas aladas. Músicos y acróbatas. Esfinges Despedida de caballero y dama.
2. Arpías vestidas. Águilas. Jóvenes simiescos amordazados. Personajes sedentes. 3. Grifos. Bestia alada 
de varias cabezas. León y cuadrúpedo rampante. Sansón y el león. 4. Torre-castillo. 5. Elefante. 6. Ceno- 
taíio de san Vicente de Ávila. 7. Relicario de las santas Sabina y Cristeta. 8. Tumba del judío. 9. Sepulcro 
primitivo de san Pedro del Barco. 10. Lucillos de los Estradas. 11. Virgen de la Guía. 12. Sepulturas 
de Cristóbal Muñoz y Álvaro Gómez. 13. Sepulturas de las familias Bracamonte, Cimbrón y Salazar. 
14. Sepulturas de Diego de Lora y Ximén Muñoz. 15. Lábaro constantiniano.



r

nártex flanqueado por

parecidas formas de

132

■i

GÓMEZ-MORENO, M., El arte románico español...., 167.
DUBY, G. (dir.), Sculpture. From Antiquity to the Middle Ages, Cambridge, 1991, 342-343.

puerta del Alfa y Ornega»24, mientras que otro cronista de la ciudad, Ruiz-Ayúcar, 
señalaba indistintamente a la tríada Fernando lll-Beatriz-Alfonso X o a la formada 
por Alfonso Vl-Urraca-Don Ramón. Años antes, Andrés Hernández Callejo había 
señalado al rey David y los padres de la Virgen. Incluso Dionisio Ridruejo25 recogía 
alguna interpretación que sugería la presencia del rey David, la reina de Sabay 
Salomón.

Si bien Gómez-Moreno escribía sobre el «maestro de la portada sur», hay 
que considerar al menos dos autorías, una para los mártires y otra para la Anun
ciación y el rey. Para los primeros, Gaillard26 apuntó la influencia de la portada 
de las Platerías de Santiago de Compostela, además de algunas obras del Bearn 
y oeste de Francia, relacionados asimismo con las figuras de las fachadas de las 
iglesias de Santiago de Sepúlveda y San Miguel de Segovia. A mediados del siglo 
XII, un imaginero de Ávila y Segovia supera los estilismos de las Platerías y Santa 
María de Tera, realizando las imágenes de Vicente y Sabina que expresan una son
risa, «tal vez la primera en la iconografía cristiana»27, relacionadas con el san Juan 
Bautista de la portada de Santiago de Sepúlveda. Para el grupo de la Anunciación 
indudablemente hay que apuntar la emergencia de un eclecticismo románico, 
situado en las dos últimas décadas del siglo XII en relación con la proliferación de 
este motivo ¡cónico en algunas comarcas del sur de Francia y otras de la Penínsu
la Ibérica, iniciándose este movimiento simbólico, con grandes repercusiones en 
los tiempos posteriores, con las estatuas del claustro benedictino de La Daurade 
en Toulouse28, la pareja del arcángel con la Virgen de la iglesia de Les Cordeliers 
(Musée des Augustins) y la de San Vicente de Ávila, hacia el año 1180, completán
dose todo este itinerario con las formas ya más avanzadas de la Anunciación del 
claustro de Silos, mientras que a mitad de camino de localizarían las imágenes de 
Saint-Bertrand-de-Comminges y Saint-Caprais en Agen.

La portada occidental, más amplia, situada bajo un 
dos capillas laterales, presenta menos problemas acerca de su autoría, aunque 
algunos relacionados con la filiación del cenotafio de san Vicente. Iniciado en la 
segunda campaña constructiva, hacia 1160-11 70, se correspondería con un am
plio elenco de iconografías que difunden un románico más avanzado, cercano a 
¡as formas protogóticas características de Borgoña y del románico tardío español, 
particularmente con Santiago de Cardón de los Condes, Oviedo, Pórtico de la 
Gloria, Aguilar de Campoo, Vézelay, Avallen, Autun, Saint-Denis, Bourges y Ar- 
lés. La identificación del doble tímpano de San Vicente con [

24 GRANDE MARTÍN, J., Castillos en la tierra de Ávila y emoción de la ciudad, Ávila, 1976,182

25 RIDRUEJO, D., Castilla la Vieja. Soria, Segovia, Ávila, Barcelona, 1974, 421, siguiendo, en este 
caso, a PORTER, A. K., La escultura románica en España, Barcelona, 1928, II, 89-90. Vid. VILA DA VILA, 
M.a A., Ávila románica: talleres escultóricos de filiación hispano-languedociana, Ávila, 1999, 327-336.

26 GAILLARD, G., «Influences fran^aises ou caracteres espagnoles dans quelques sculptures 
romanes en Castille», en Actes du XIX Congrés International d'Histoire de l'Art (Paris-1958), París, 1959, 
84-86.

27

28



133

Oloron Sainte-Marie en su catedral resulta más que evidente, si bien se marcan 
algunas diferencias en la desnudez de las jambas de la capital del Alto Bearn en 
contraste con el apostolado incompleto de la basílica abulense. Las escenas de los 
dos pequeños tímpanos sobre Lázaro y Epulón se identificarían con el maestro 
que trabaja en el cenotafio e igualmente con las acumuladas figuras del friso hori
zontal del pórtico y la Anunciación del lado meridional, mientras que Vila insiste 
en asemejar al autor del apostolado con el del sarcófago interior por sus actitudes 
clásicas y los pliegues irreales, retomando, como hizo ya Coldschmidt, el «nuevo 
sentimiento gótico de la existencia», la espiritualización de la materia, la ejecución 
depurada de los detalles y la «aristocracia del estilo»29. La aparición en el nártex 
de la basílica de la parábola en imágenes de Lázaro y Epulón reanima el carácter 
escatológico al identificar las escenas con el Juicio Final (Le. 16, 19-31), una ico
nografía que, aunque repetitiva, es relativamente escasa en el arte románico que 
tendía a confundir al mendigo con el hermano de Marta y María en la resurrec
ción de Lázaro, encontrándose precedentes directos en un relieve del transepto 
sur de la catedral abulense y un capitel de la giróla, además de los capiteles de la 
Puerta de los Condes de Saint-Sernin de Toulouse y un bajorrelieve de la portada 
septentrional de la iglesia de Saint-Pierre, en Moissac, aunque con una composi
ción menos compleja que la abulense. La ubicación de estos relieves en la puerta 
occidental de San Vicente plantea el problema de su significado indirecto, su 
comprensión para los espectadores, apuntándose-como hizo Réau para los ejem
plos de Toulouse y Moissac- un acusado sentido caritativo a partir de la parábola 
recogida por san Lucas, un exemplum avaritiae para los fieles que estaban obliga
dos a atravesar el umbral entre los pobres que reclamaban la limosna. Pareciera 
que quedara comprometido en la basílica el orden social entre los potentes y los 
pobres. Otros relieves surgen en este pórtico, además de algunos capiteles suma
mente deteriorados que mostraban escenas de músicos y de caballería, o bien las 
cabezas de bueyes y leones sobre las jambas y el capitel del parteluz, sirviendo de 
apoyo a los tímpanos, que simbolizarían la administración de justicia ínter leones, 
el recuerdo del templo de Salomón a partir de alguna tradición medieval30, o el 
hongo central que se sitúa entre los dos tímpanos, señalando la abundancia de la 
propia basílica, o bien la insignia del templo o la palmera, hom, de las tradiciones 
orientales, según la interpretación del arquitecto Repullés. En el parteluz, el Cristo 
guardaría ciertas afinidades con el de Carrión de los Condes y, sobre todo, con la 
mandorla del cenotafio.

29 COLDSCHMIDT, W., «El pórtico de San Vicente de Ávila». Archivo Español de Arte y Ar
queología, XI (1935), 261-262. Sobre el magnífico nártex vicentino, vid. el capítulo Vil, «Ut per elee- 
mosynarium largitionem et alia bona opera suam valeat animam ab inferni doloribus eripere. El pórtico 
occidental», de RICO CAMPS, D., El románico de San Vicente de Ávila..., 245-290.

30 Esta asociación entre las cabezas de animales y el mítico templo del Antiguo Testamento 
la planteó hace años Repullés y luego J. M. Pita Andrade, al señalar una inscripción en la abadía de 
Moreaux: Vt fvit introitvs templi sci Salomonis sic est istivs in medio bovis atque leonis.



Anunciación.

Tímpanos del nártex.

134

Parteluz y Cristo bajo las cabezas de bueyes.



LA CRIPTA DE LA SOTERRAÑA

La cripta aparece corno la primera construcción, la dependencia disimulada 
y esencial del templo. De carácter triabsidial, al igual que el resto de la cabecera, 
se levantó sencillamente para salvar el desnivel existente en el terreno. Segura
mente se trataba de aprovechar una obra anterior, no tanto por los materiales 
existentes como por el aplanamiento del solar sobre el que se levantará la cabe
cera basilical. No hay, pues, una finalidad litúrgica o un sentido necrolátrico en 
esta primera construcción, pero sí otras variantes que conviene aclarar, aunque 
una vez finalizada la obra se adjudique a este espacio una simbología funeraria y, 
luego, mariana. El desnivel entre el Coso y el suelo de la cripta es, aproximada
mente, de unos ocho metros. Un talud vertical caía en todo el flanco meridional 
del solar basilical (66 m), más acentuado en su vertiente este, coincidiendo con la 
existencia de un pozo-manantial y, posiblemente, con antiguos restos altomedie- 
vales que se identificaban con las pequeñas iglesias martiriales del mundo prerro- 
mánico. Esta arruinada construcción fue la que sirvió como excusa para que el rey 
Fernando I, acompañado de priores y abades, «caballeros e grandes infanzones / 
de los pueblos menudos mugieres e varones» (270 a-b), decidiera el traslado de 
unas reliquias. No hay que relacionar tanto este acontecimiento vergonzoso para 
los cronistas barrocos del siglo XVII con el declive material y demográfico de Ávila, 
que era existente, como con el deseo benedictino de San Pedro de Arlanza por 
capturar unos valiosos restos en el momento en que se acomete la recreación 
románica del monasterio burgalés bajo un ambiente festivo y devocional, «unos 
cantavan laudes, otros dicien canciones» (270 d). Por otra parte, el pozo-manan
tial induce a plantear la existencia de un lugar sacro, apotropaico, baños lústrales 
en los siglos del Imperio, en contacto con los rituales de los vettones en función 
de la sacralidad de algunas aguas y desarrollo de rituales por parte de algunos 
pobladores.

Una primitiva construcción relacionada con ese uso lustral del agua pudo 
ser sustituida más adelante por otra en el siglo IV, asociada no tanto a unos már
tires tardíos según la historiografía hagiográfica hispánica como al sostenimiento 
de ritos priscilianistas desde la penúltima década del siglo IV. Un recinto cultual 
que se manifiesta por el propio pozo, venerado en esas circunstancias no por el

135



CARACTERES ORGANOLÉPTICOS

MÁXIMO

CARACTERES FÍSICO-QUÍMICOS

50

CARACTERES RELATIVOS A SUSTANCIAS NO DESEABLES

Amonio 0,5

136

i

Magnesio

Dureza total

Oxígeno disuelto

Complexometría

Complexometría

Complexometría

Electrometría

Mg/L Ca

Mg/ L Mg

Mg/L CaCO3

Mg/L 02

UNIDADES

Mg/L NO3

Mg/L NH4

RESULTADO

20,79

0,23

MÁXIMO

50

Cuadro 2 / III
CARACTERÍSTICAS DEL AGUA DEL POZO-MANANTIAL DE LA BASÍLICA DE 

LOS SANTOS MÁRTIRES VICENTE, SABINA Y CRISTETA 31

108,4

81,06 

605,144

8,7

PARÁMETRO

Turbidez

PARÁMETRO

Concentración de 
ión hidrógeno 

Calcio

PARÁMETROS

Nitratos

MÉTODO

Formalina

MÉTODO

Electrometría

MÉTODO

Espectrofotometría

Espectrofotometría

UNIDADES

Unidades 
nefelométricas 
de formalina
(UNF)

UNIDADES

Unidad Ph

RESULTADO

7,71

MÁXIMO

9,5

RESULTADO

0,6

31 Ficha técnica: muestras de agua recogidas en el pozo-manantial de la cripta de San Vicente 
de Ávila por F. A. Ferrer García a lo largo del curso 2000-2001. Análisis realizados por los alumnos 
del C.EG.S. «Salud Ambiental». Dirección: Paloma Manjón Hueso. I.E.S. «Isabel de Castilla», Ávila, 
junio-2001.

enterramiento de un santo, sino por la práctica degradada de la lustrado, el ritual 
de la purificación, es decir, la sacralización de un objeto mediante su introduc
ción en la katarakta abierta en la laja de mármol blanco de procedencia ignora
da. En el ascetismo priscilianista el agua se convierte en el elemento purificadorpor 
excelencia, al igual que el uso de ornamentos de tipo gnóstico fue habitual por sus 
seguidores. Del mismo modo, el agua como elemento act uará de modo eficaz en 
la función milagrera de la cripta, si bien realzando el papel estelar de la imagen 
mañana de la Soterraría y ocultándose intencionadamente la ubicación de la 
fuente en las diversas maniobras extraordinarias.



CARACTERES MICROBIOLÓCICOS

MÁXIMO

Cultivo en tubo UT.C./20 mi 0

137

RESULTADO
0
0
o
o

PARÁMETROS

Aerobios 37a

Coliformes totales

Coliformes fecales

Estreptococos 
fecales

Clostridium 
sulfitoredectores

MÉTODO

Recuento

N.M.R

N.M.R

N.M.R

UNIDADES

U.f.c./ml

Col/100 mi

Col/100 mi

Est/100 mi

32 MORIN, E., L'homme et la mort, París, 1970, 20. Ya casi no se puede apreciar el agua que 
surge en la primitiva tumba (?) tras unas intervenciones recientes. Algunos abulenses recordarán aún 
los Baños de Santiuste, a diez metros de los muros septentrionales de la iglesia, desaparecidos en los 
años cincuenta del pasado siglo, con aguas curativas, aromáticas y sulíorosas, con sales de Medina y 
duchas de agua común, vaginales y pulverizaciones.

La función curativa de la cripta de San Vicente se mantiene tanto en los 
documentos oficiales de la iglesia como en la práctica cotidiana por medio de la 
construcción en el siglo XIV de unas casas denominadas «Baños de San Vicente». 
Para el primer caso se apunta una sucesión de curaciones milagrosas, ampliamen
te destacadas por los clérigos, que, por otra parte, olvidan o tratan de desatender 
algún ejercicio milagrero de las aguas del pozo, mientras que los Baños actuarán 
positivamente sobre los devotos abulenses que se acercaban pensando más en la 
práctica sanadora que en la higiénica. La abundancia de magnesio, eficaz contra 
las enfermedades reumáticas, dotaría a dicho espacio de un papel práctico y, a la vez, 
supersticioso en el entorno basilical. Mantengo, sin embargo, la prudencia acerca 
de la función curativa de las aguas, pues, como indicó Edgar Morin, «aujord'hui 
encore les miracles sont des miracles de l'eau»32. En algunos casos se cumple con 
el poder curativo de las aguas relacionado con la recuperación de la visión (caso de 
sor Ana de San Jerónimo), mientras que en otros se insiste en el agua controlada 
del pozo. En cierto sentido hay que presumir que es el agua el elemento que sir
ve para recuperar la salud, aunque sea la imagen de la Soterraba, convertida en 
¡cono milagroso, la que reclama la presencia de los fieles desde el siglo XVL Como 
si fuera la ninfa Salus, la Virgen se asocia con la roca (los peñascos de la cripta), el 
agua y el serpentiforme para sacralizar todo el espacio subterráneo, un lugar santo 
sobre el que se levantará la basílica.

Desde finales del siglo XI, con las reliquias depositadas en otros lugares, pesa
rá más el deseo de recuperar un discurso inmemorial y confuso que asegurar 
la posesión de los cuerpos. De ahí la rápida adjudicación de la cripta románica a la 
Virgen de la Soterraña y el olvido de los mártires donde supuestamente fueron 
martirizados. Aunque la titularidad de los testigos no se podía negar ni desterrar, 
sus fundamentos iconográficos serán tardíos (años centrales y últimas décadas del



■

138

33 «Año 843, 7 de septiembre. La milagrosa ymagen de Nuestra Señora de la Soterraña, que 
se apareció año de ochocientos y diez en el encaxe y deuaxo del arco de la bidriera de en medio de 
su capilla, donde se la dedicó altar, no sale ni a salido sino con muchas causas en graues nezesidades 
y con acuerdo de los señores obispos y acuerdos de la ciudad», Libro becerro. ..déla insigne parrochia 
de Señor San Vicente, Santa Sabina y Santa Cristeta..., 1658, fol. 555 r.

siglo XII), sus restos corporales prácticamente ignorados y su recuerdo rápida
mente acompañado por otras figuras del santoral romano. El resultado será una 
arquitectura que, por sus dimensiones, condiciona la fábrica posterior, explica las 
numerosas reparaciones que afectan al planteamiento inicial desde el momento 
en que la acusada verticalidad marcada en la planimetría de la cripta y el presbite
rio provoca la construcción de un templo con unos costes escasamente asumióles 
por los clérigos de la basílica, lo que aclararía, por otra parte, tanto la lentitud 
de la obra como las frecuentes interrupciones. En realidad, la cripta abulense 
pasa prácticamente desapercibida durante algunos siglos. No se trata, pues, de 
una cripta similar a las de las iglesias de peregrinación (Santiago de Compostela, 
Saint-Sernin, Saint-Benoit-sur-Loire, Saint-Savin-sur-Carlempe), sino, más bien, 
un espacio arquitectónico que, al igual que en San Salvador de Leire o en el 
castillo de Loarre, trata de solucionar un complejo problema de cimentación del 
edificio salvaguardando conscientemente el curso de agua que discurre bajo su 
pavimento hacia el barrio de Ajates, formándose «las soterrañas, que edificaron 
para la firmeza del edificio y mejor planta deste templo» (Nájera). De hecho, ex
ceptuando la legendaria noticia relacionada con la Virgen de la Soterraña13, hasta 
el siglo XVI la cripta queda al margen de la actuación clerical y de los intereses de 
la feligresía. Los primeros constructores de la basílica, allá por los comienzos del 
siglo XII, se encontraron con la tarea de iniciar los cimientos del futuro templo 
respetando en lo posible el talud meridional, una reciente tumba antropomorfa, 
los escasos restos de otra tumba bajo arcosoiio y la construcción tardorromana 
que protegía el pozo-manantial con una laja de mármol blanco, organizando la 
cabecera de la iglesia con dos ábsides menores y otro central de mayores dimen
siones cubiertos con bóvedas de horno, sus tramos rectos con bóvedas de medio 
cañón, distribuyéndose la escasa luz por medio de tres estrechos vanos abocina
dos en la capilla media y otros dos más en las laterales. La limpieza constructiva, 
ausente la decoración escultórica en comparación con el resto de la fábrica, indi
ca el carácter funcional de la cripta más que un uso de caracteres ordinarios. Al 
no contar ya los patrocinadores románicos con restos humanos dignos de resaltar, 
las obras se aceleran verticalmente, al mismo tiempo que, tal vez, se estén levan
tando los cimientos y paramentos de las torres occidentales. El acceso a la cripta 
se realiza por una escalera que parte de la nave septentrional, concluida con las 
labores restauradoras iniciadas por Repullés a partir de otra remodelación del 
año 1 773. Una escalera que, según la tradición local, cuenta con tantos peldaños 
como palabras tiene el Credo.

Son escasas las noticias acerca de la utilización de la cripta en los tiempos 
medievales. La devoción de algunos monarcas castellanos, como Fernando lll, 
seguramente una suplantación tardía e intencionada de Fernando IV, permitiría



139

i

34 Ibídem, fol. 556.

35 El beneficiado de San Vicente B. Fernández Valencia apuntaba el origen remoto y apostó
lico de la talla románica en el discurso Vil, «en que traen muchos indicios y señales y conjeturas para 
probar que la imagen de la Soterraba es una de las que trajeron los Apóstoles a España, y pintada por 
san Lucas Evangelista».

36 ADAv. SV. Doc. 21. «Visita de 1502, enero, 10, Ávila, por Bartolomé del Fierro en nombre 
del obispo Carrillo de Albornoz», Libro de cuentas e inventarios de la fábrica de San Vicente de Avila, 
1493-1545, fols. 16 v-17 r.

37 Ibídem, fol. 41 r. Visita e inventario de 19-VII-1512 por el bachiller Martín Fernández de 
Oña, canónigo de Ávila, y Vicente de Villalba, racionero, visitadores por el obispo Alfonso Carrillo 
de Albornoz.

suponer la existencia de un primitivo altar delante del vano central, tal y como 
anacrónicamente se representa en un mediocre cuadro que hoy se localiza en 
el arranque de la escalinata, con un monarca y su séquito ante la imagen de la 
Soterrada. La mencionada obra pone en escena a un rey con una vestimenta 
característica del siglo XVII, de los Austrias Menores, sus acompañantes de negro 
riguroso sobre las alfombras, una mesa con frontales y candelabros y un pequeño 
altar con la imagen reutilizada de la virgen, una iconografía claramente barroca 
en contraste con la invención románica. En realidad se trataba de resaltar con
fusamente la visita de Felipe III a la basílica en el año 1600. El altar ocupa un 
espacio reducido, coincidente con el vano central, mientras que los laterales son 
adintelados, alejados ya de la fábrica original de huecos abocinados y estrechos 
de la primera campaña. El lienzo referido debe ser, por tanto, de las últimas dé
cadas del siglo XVII, cuando hacia el año 1672 «se blanqueó de yeso su capilla, 
se abrieron ventanas para que hubiese más luz», según el Becerro de la iglesia34. 
La talla de la Virgen de la Soterraba con el Niño es de madera de nogal, con una 
cronología que se remonta probablemente al último tercio del siglo XII dentro de 
la iconografía románica35.

Los ornamentos depositados en la capilla se reducían, a principios del siglo 
XVI36, a un frontal de buena sábana blanca y unos corporales de lienzo blanco; 
sin uso alguno, un frontal viejo de seda y un portapaz de madera, más otro de 
hueso, y un espejo grande. Las escasas pertenencias de la capilla de la Soterraba 
se siguen mencionando en el inventario de 1508, destacando bajo el epígrafe de 
«las cosas de Nuestra Señora» dos camillas y un roquete viejo, catorce piedras 
procedentes de una cruz, tres velos, un manto de raso negro y otro de terciope
lo, además de una campanilla; para la liturgia se conservaba un libro de «cinco 
historias con las horas de Nuestra Señora». Las numerosas y extrañas reliquias 
procedente de donaciones reales y particulares pasan desapercibidas en los in
ventarios del siglo XVI. Acaso un ocultamiento o, seguramente, un desplazamien
to de los restos al nivel basilical explicarían tal ausencia, al recogerse en el altar 
mayor «un cofre mediano dorado, con su cerradura e llave, e dentro un cofre 
rico de cobre esmaltado que dizen tiene reliquias; ansí mesmo otro cofrecito 
pequeño de madera, viejo, que dizen tiene reliquias»37. En esta última reseña, 
procedente del inventario de 1512, se anota también la existencia de un altar con 
la imagen de bulto de la Virgen: «Capilla de Santa María de Soterraba ay vn altar



140

de lavor de nuestra Señora con su ymagen de bulto e vn brial de paño colorado 
de terciopelo» con su portapaz y espejo. Listados posteriores de los años 1522, 
con el arcipreste de Bonilla Vicente de Ávila, y 1531, con el bachiller Francisco 
Hernández, repiten los mismos objetos ornamentales y litúrgicos, al igual que el 
realizado el 19 de octubre de 1537, mientras que tres años más tarde el visitador 
Juan García de Villegas indica: «fallóse que faltavan vnas mangas e vna cofia de 
la imagen de Nuestra Señora, lo qual se havía hurtado de la dicha ymagen; y ansí 
mesmo se halló quebrada vna ara y en la cruz de plata faltavan cinco flores, las 
tres están en poder del cura Vicente López y otra que él debe; lo demás se gastó 
en utilidad de la yglesia».

La estricta economía parroquial jugaba precisamente con aquellos objetos 
litúrgicos y decorativos que con el uso y el paso del tiempo se deterioraban, en
contrando su salida comercial en los mercaderes abulenses, en los familiares de 
los feligreses difuntos (casullas, sábanas, frontales, vestimentos variados) o en la 
reutilización por tejedores, plateros y orfebres de algunos útiles susceptibles de ser 
nuevamente usados o vendidos. Como ejemplo se puede anotar una venta masiva 
de varias alhajas de la Soterraría «por no ser nezesarias» en 1663, obteniendo la 
fábrica 26.656 mrs. por seis rosarios, nueve sortijas, «vna mano de marfil en cator
ce reales», jarras, dos pomos y algunas piezas de filigrana38. En otros papeles (años 
1670-1671) se apunta la fabricación de una lámpara grande de plata, valorada en 
594 rs., aprovechando cuatro lámparas pequeñas, un portapaz, unas vinajeras y 
una caja de plata, además de la diadema de san Vicente y cuatro candeleras. Al 
margen de los numerosos censos enfitéuticos que establece la basílica e indepen
dientemente de las ventas reales y arrendamientos, una parte destacable de las 
cuentas internas de la fábrica se dedicaba, al igual que en otras parroquias, a la 
adquisición y venta de enseres eclesiásticos. Entonces se manifiestaba la preocu
pación de algunos visitadores episcopales por controlar tanto el estado material 
como las finanzas de la iglesia de los mártires. La apariencia de una economía 
limpia se debía acompañar con un recto comportamiento moral, de ahí que el 
clérigo Villegas ordenara el 24 de febrero de 1540 que se hiciera una puerta 
para la capilla de la Soterraba, «pues se havían hurtado ciertas cosas de Nuestra 
Señora de la Soterraba e por ynformación que hizo halló que se hazían algunas 
deshonestidades»39, sin especificar a qué actos se refería el provisor, aunque unos 
ciento ochenta años después -sin conocer directamente los motivos- se prohíbe 
a las mujeres su acceso nocturno a la cripta según una noticia procedente de Luis 
de Santa Teresa40. En realidad, además de un acceso por escalera desde la nave 
del Evangelio, la cripta contaba con una entrada directa desde el exterior de la

ADAv. SV. Doc. 23. Libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, 1634-1676, s. num.
Libro de cuentas e inventarios de la fábrica de San Vicente de Ávila, 1493-1545, fol. 153 v.

' '' ; se referían a la situación soterrada (¿y descontrolada?) de la 
capilla, «por estar tan oculta, y lo que de suyo es a propósito para la oración, lo pervierte y vicia la 
malicia, hay excomunión para que no entren de noche las mujeres...», SANTA TERESA, L. de, Vida 
de la venerable madre María deJesús, religiosa de la vida activa en... la villa de Piedrahíta, Salamanca, 
1720, fol. 128.

38
39
40 Seguramente los escándalos

ilicia, hay excomunión para que



141

i

cabecera, en la capilla adjudicada a san Pedro con la puerta de abajo, «en el pa
redón postrero que mira a San Andrés», reparada con 3.186 mrs. en unos años en 
que la cueva estaba siendo modificada de manera importante por un importe de 
29.218 maravedíes.

La periodicidad de las visitas apostólicas recaía también sobre las cuentas 
ofrecidas por el cura y beneficiados de la iglesia, desglosándose en las del año 
1542 (ofrecidas a Juan García de Villagar) los 3.893 mrs. obtenidos por la fábrica 
por la venta a bajo precio de unos vestidos de la Virgen, unas alfombras viejas de 
su capilla y otros ornamentos. Paralelamente a este ritmo ordinario de visitas, car
gos y descargos, los clérigos de la basílica asumen algunos gastos extraordinarios 
que se derivaban de la actuación milagrosa de la Virgen sobre la ciudad, determi
nados feligreses, ciertos clérigos (obispos, monjas, frailes), incluso monarcas. El 7 
de marzo de 15 714', el licenciado Brizuela, provisor y vicario general de la ciudad 
de Ávila, conoce cómo se han pagado al notario Blasco Dávila 1.105 mrs. por 
una escritura «sobre lo tocante al milagro de Nuestra Señora de la Soterrada» en 
una monja ciega del convento de Santa Ana42. Algunos gastos menores (escrituras 
notariales, adquisición de paños, compra de aceite, etc.) se equilibraban con los 
cepos, uno de hierro y otro de piedra, que oscilaban entre año y año en torno a 
los 12 o 1 5 reales. Otros descargos suponían un mayor empeño, como el arreglo 
del retablo en el año 1576, pagándose 8.000 mrs. a Jerónimo Dávila por la pintura 
gastada, o parte de los 12.295 mrs. que el mayordomo paga a Juan Vargas (año 
1570) por unas obras en el suelo de la cripta, completándose el asiento con una 
reparación en la cubierta de la sacristía.

Desde mediados del siglo XVI el subterráneo basilical parece cobrar un 
mayor realce, cierto esplendor desde el momento en que los ornamentos se 
acumulan. Los vestidos se recogen en un arca en el año 1565, añadiéndose dos 
grandes candeleras de pino y otros útiles. Entre los años 1574 y 1576, la fábrica 
de San Vicente abona 82 reales al vecino Juan Herráez por el yeso usado en 
hacer el retablo del Cristo en la capilla de la Soterrada, añadiéndose otros 218 
al escultor Montoya «por quarenta e dos días de jornales que tuuo en hatjer e 
labrar el altar del Cristo» y 88 rs. al cantero Francisco Martín por «la hechura del 
altar». El escultor Rodrigo de Montoya había trabajado previamente en la iglesia 
de San Pedro, en los retablos de san Pablo y santa Catalina, y en este último se 
dedicó a labrar, entre otras, las imágenes de las mártires Sabina y Cristeta. El Cristo 
atado a la columna sería consagrado más tarde, el 5 de noviembre de 1574, por

41 ADAv. SV. Doc. 22. Libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, años 1565-1602.
42 1570, mayo, 8, Avila. «Petición del cura de la iglesia de San Vicente de Ávila don José de 

Villadiego Aceituno al provisor general del obispado don Fernando de Brizuela para comprobar el 
milagro de la monja ciega Ana de San Jerónimo, de la Orden de San Bernardo en el convento de Santa 
Ana, ante el notario Blasco de Ávila». APSV, doc. sin catalogar, fol. 24 r. Un resumen de este milagroso 
acontecimiento se localiza en ALFÍN ESTÉVEZ, A., Historia de la apostólica imagen de la Virgen de la 
Soterraba..., Ávila, 1956, 29-32. La primera narración de carácter histórico-lilerario sobre este ex
traordinario suceso se remonta al año 1575, según el beneficiado Fernández Valencia, que en algunos 
papeles refiere cómo el asunto fue tratado por un jesuíta, BONIFACIO, )., Christiani pueri institutio, 
Salamanca, 1575, 197.



142

43 ADAv. SV. Doc. 29. «Vn Christo de bullo antiguo que está en los cóncavos y peñascos de 
la Soterraba donde martirizaron nuestros patronos». Inventario de 1649; la referencia anterior es del 
registro de 1612. Libro de inventarios, 1565-1682, fols. 36 r. y 73 r.

44 Ibídem, fols. 9-11 r.

el obispo de Troya don Rodrigo Vázquez Dávila (Rodericus Episcopus Troyanus) 
gracias a su relación con el prelado Alvaro de Mendoza, siendo considerado por 
algunos autores como el modelo cristológico que sirvió de inspiración a Gregorio 
Fernández para la realización de la obra depositada en la casa-convento de Santa 
Teresa de Jesús. Del mismo periodo debía ser «un Christo deboto de hasta media 
vara de largo», obra que creo atribuidle al escultor Juan Vela, que en esos años 
(1570) está trabajando en unas tallas en la basílica43. Y en el mismo sótano una 
obra frecuentemente mencionada en los años 1612 y 1649, aunque no en los 
anteriores, el «relicario labrado de madera con sus puerteadas de hierro y llaue, 
dentro de él un cofregito de bronge antiquísimo que dio a la yglesia el rey don 
Pedro, lleno de varias reliquias de mucha estima y deuogión, pedagos de lignum 
crucis y un pomo de varro que tiene leche de los virginales pechos de María san
tísima nuestra Señora y abogada», según se lee en el «Cuaderno» del beneficiado 
Fernández Valencia.

Los cargos de la fábrica superaban algunos años los 150.000 maravedíes, y 
buena parte de ellos se anotaban en la data destinada a la capilla soterrada, in
crementándose los descargos a medida que se cumplían las disposiciones sobre 
el culto mariano procedentes del concilio tridentino. En este sentido, en un afán 
controlador y fiscalizador de las cuentas, el obispo de Ávila don Sancho Bustos de 
Villegas (1578-1581) redacta algunos mandamientos particulares para la iglesia, 
ante el escribano Hernando Ramírez, para que, entre otras cuestiones, se abra 
un libro o cuaderno del tesoro de Nuestra Señora de la Soterraba, con el cargo 
y descargo, y se busquen dos llaves para el cepo. De la imagen románica de la 
Virgen se va pasando a una iconografía cada vez más recargada de acuerdo con 
los usos y costumbres, las modas y necesidades de los tiempos, recreando una 
imagen vulgarizada, pero a la vez popularizada. Los 935 mrs. que se invierten 
en 1581, según las cuentas del mayordomo Juan de Valderas, en el aderezo de 
la imagen indican un cambio constante de la apariencia, un deseo por mostrarla 
en un esplendor de «manierismo» ignorado y superficial frente a las emergentes 
imágenes de otras iglesias y ermitas en las últimas décadas del XVI. En el año 
157944, el tesoro de la Soterrada alcanza una dimensión y un valor superiores al 
de cualquier otra capilla de las otras siete parroquias abulenses. José de Villadiego, 
cura propio en ese periodo, ofrece al notario apostólico Francisco de Fraguas un 
pormenorizado listado de los bienes de la Virgen, almacenándose coronas de pla
ta, ojos, sayas para las imágenes, basquinas de tela, mangas, delanteras y camisas. 
Algunas de estas piezas habían sido donadas por feligresas emparentadas con los 
caballeros abulenses del siglo XVI, Beatriz Sarmiento, Ana de Guzmán, Inés de la 
Venera, la señora de Pimentel y la mujer de Gil del Águila. Estas posesiones son 
confirmadas por un nuevo inventario de 1582, ampliado con otras adquisiciones 
(jubón carmesí, mangas, «vna tabla en que está el retrato del milagro que higo



143

45 Ibídem, fol. 88 r.

46 Título de la ynsigneparrochia de Señor Sant Vicente..., 1612, fol. 11.

Nuestra Señora en dar vista a una monja»), ante el notario Antolín Ibáñez, inclu
yéndose ahora «vna ymagen de señor san Pedro que está en la primera capilla de 
la Soterrada».

Coincidiendo con la traslación de los restos de san Segundo desde su empla
zamiento primitivo junto al Adaja a la catedral, bajo el mandato del obispo Jeró
nimo Manrique de Lara, el mayordomo Cristóbal de Espinosa anota para los años 
1591-1595, en unas cuentas dadas el 26 de marzo de 1596, la data de 14.182 
mrs. «que se gastó a la traslación de señor san Segundo en vna peana» y unas 
andas en Cardeñosa, incluyendo la comida que se dio a ocho hombres por llevar 
las dos andas del santo y las reliquias, arreglándose la capilla de la Soterraba por 
6.018 mrs., pintándola por 23.200 y pagando al platero Lucas Hernández 11.122 
mrs. por un vaso de plata, un cáliz y dos coronas de plata para la Virgen y el Niño. 
El citado obispo, sintiéndose súbitamente sanado por la intercesión de la Virgen, 
colaborando también el obispo san Segundo, recogió previamente en sus depen
dencias episcopales junto a la catedral las reliquias del santo y la talla románica de la 
virgen de la basílica de San Vicente. La sorprendente curación del prelado de una 
enfermedad que «le apretó y reduxo a tal extremo que los médicos le desauciaron 
de la medicina y orden de curación natural» (Tello Martínez) fue recompensada 
con la donación a la imagen de la cripta de una lámpara de plata y dos coronas de 
plata, una de «2 marcos, 3 ochavas, la otra de 5 onzas y 7 ochavas»45. Al margen 
de otras consideraciones, el milagro citado tendrá su repercusión en el terreno 
pictórico de la mediocridad, una tabla pintada de finales del siglo XVI contando a 
los fieles y clérigos la procesión de la Virgen de la Soterraba a la casa episcopal de 
don Jerónimo Manrique. Así pues, dos acontecimientos de carácter extraordinario 
delimitarán el realce de las soterrabas de la basílica en el siglo XVI, la curación de 
la ciega en 1570 y la salud recobrada del futuro inquisidor.

En realidad, ni el obispo regaló ni su curación fue demasiado duradera. De 
hecho, falleció en Madrid a los dos años, la fábrica desembolsó 29.218 maravedíes 
por las reparaciones en la cripta y el platero recibió del mayordomo los 11.122 
mrs. que importaron las coronas. Las adulteraciones posteriores desvirtuaron los 
descargos anotados con precisión por el mayordomo Espinosa, señalándose en un 
documento de 1612 que el obispo, «para mostrarse agradecido y para que queda
se memoria de esa maravilla, dio vna gran corona de plata dorada para la Virgen 
y otra para el hijo precioso que en sus manos tiene. E a costa suya hizo blanquear 
toda la capilla de la Soterraba, bóueda y paredes, poniendo en ella los escudos 
de armas. E dentro de la reja, junto al altar al lado del euangelio, hizo pintar este 
milagro donde oy se ve, con el retrato suyo, puestas las manos y leuantando el 
medio cuerpo sobre la cama, adorando esta santa ymagen que delante de él está 
pintada sobre hombros de los quatro sacerdotes que en la procesión la llenaron; 
y más adelante está el concurso de gente, clérigos y seglares que fueron acompa
ñando esta santa ymagen»46.



144

47 ADAv. SV. Doc. 23. Cuentas de la fábrica de San Vicente, años 1635 y 1636. Libro de cuen
tas de la fábrica de San Vicente, 1634-1676, fols. 11 r-35 v.

48 «Inbentario de los altares, retablos..., en veinte y tres días del mes de diciembre de mili y 
seiscientos y doge años». Libro de inventarios, 1565-1682, fol. 36.

Los gastos onerosos se incrementaban a medida que los clérigos se acercaban 
al final del siglo, en el seno de una economía urbana cada vez más deteriorada, 
inestable e ineficaz, aunque aún en un marco eclesial capaz de percibir más de 
230.000 mrs. anuales en los tres últimos años del siglo XVI. A pesar de las numero
sas inversiones que realiza el mayordomo de la fábrica, parece observarse, al mis
mo tiempo, un proceso ahorrador en las últimas décadas de la centuria. Algunos 
gastos eran inevitables, pues la sucesión de humedades en la cripta iba dañando 
progresivamente la estructura basilical, siendo necesario en 1597, por mandato 
del obispo fray Juan de las Cuevas, cimentar nuevamente la capilla, coste inexora
ble que acompañaba rutinariamente a otras reparaciones en las cubiertas, torres, 
puertas, ornamentos e imágenes y obras menores de la iglesia. Una tendencia 
similar a la anterior se manifiesta por la documentación procedente del siglo XVII. 
Por los datos estudiados se aprecia de nuevo la constante entrega de los clérigos a 
la cripta, con una data, en 1635, de 460 rs. y 6 mrs. «que se gastaron en enlucir de 
nueuo y pintar toda la capilla de la Soterraba», o la misma cantidad que, otra vez, 
el cura propio Jerónimo Dávila invierte en el mismo concepto al año siguiente47. 
El mismo año en que se levanta en el nivel superior el monumento funerario a san 
Pedro del Barco, sobre la capilla de la Soterraña, «que es vn santuario de mucha 
debogión»48, se ofrecía al provisor Pedro de Zorrilla la siguiente descripción:

El altar de la Virgen con su ara y retablo de media talla, dorado, y en medio está 
de bulto la imagen de Nuestra Señora vestida con su hijo precioso en las manos... Al 
lado yzquierdo desta capilla está otra, junto a un peñasco donde estubieron marti
rizados los cuerpos santos de señor san Vicente y sus hermanas, con la señal que dejó 
la culebra que en tiempo del judío que fizo esta yglesia los guardó; está allí junto un 
altar sin ara, porque toda la mesa del altar, ques de piedra, consagrada por el señor 
obispo de Troya, de que la yglesia la tiene por testimonio, y en lugar de retablo tiene 
un nincho guarnezido de yeso dorado y blanco y en medio un Christo de madera de 
talla entera atado a una columna con su velo. Y junto a este altar, a la mano derecha, 
está una alazena y relicario de media talla, dorado, en que está una harquita de bronce 
dorado que dio el rey don Pedro a esta yglesia con muchas reliquias de santos, cuya 
memoria está en la misma arquita. A este otro lado yzquierdo del altar en que el 
hueco del peñasco, está colgado un Christo deboto, de hasta media vara de largo. 
En frente deste altar del Christo, junto a la escalera donde se baja, está otro altar con 
su ara y por su retablo un mincho en el hueco de la pared, con una ymagen de talla 
entera de señor san Pedro, dorado y grauado... Junto a este altar, frontero de él, está 
una imagen de pinzel, pintado en ella el milagro de quando Nuestra Señora de la So
terraña dio bista a la monja de Santa Ana que estaba ciega el año de mili y quinientos 
y setenta. Está una imagen del Salvador de pinzel que dio Juan Sánchez Vermejo...

Las festividades barrocas que se amontonan a lo largo del siglo XVII, además 
de suponer un incremento de la rivalidad parroquial en la ciudad, implicaban la 
solicitud de los correspondientes permisos para la celebración de jubileos y otras



145

I

conmemoraciones. Veintiocho fiestas de precepto, con cincuenta y dos domingos 
anuales no laborables y dieciséis fiestas más (para trabajar después o antes de la misa 
correspondiente) se concentraban en el calendario festivo abulense, añadiéndose 
desde el siglo XVI otras cien rememoraciones de carácter litúrgico. Fabián de Escobar, 
mayordomo entre los años 1637 y 1645, utiliza 36 rs. en 1639 en el despacho para 
un jubileo mañano, cuando la imagen fue llevada procesionalmente por los alrede
dores del templo, junto al santo titular, por 16 y 24 reales respectivamente. La recla
mación fervorosa a los fieles abulenses se repite con insistencia en el XVII por medio 
de la concesión de indulgencias por siete años49, perseverando, por un lado, en su 
carácter económico (rentabilidad para la fábrica) y, por otro, en el teológico, la remi
sión de la pena temporal por los pecados ya confesados y absueltos. El espejismo de 
la sociedad barroca, que disimulaba la pobreza y la impotencia de los habitantes ante 
el mal discurso de los tiempos se reflejaba en la sobrecarga de actos festivos, unos 
estrictamente religiosos, otros puramente ambientados en una festividad civil con 
un trasfondo y un simbolismo apotropaicos. Se resaltaba la función milagrosa de la 
imagen, del entorno inmediato, de la propia entidad parroquial para que los vecinos 
devotos acentuaran las redes solidarias ante la pobreza y mantuvieran el equilibrio 
económico de la fábrica, del cura y los beneficiados. Se recogían y colgaban de las 
rejas los numerosos exvotos de los feligreses agradecidos, un cuadro donado en 1603 
por el escribano J. G. Velázquez por recobrar la voz, el relato de fray Pedro de Jesús 
sobre su curación de grandes calenturas en 1611 y las variadas donaciones de los 
duques de Béjar, la marquesa de Sofraga, del oidor de la Audiencia de Quito («vnas 
arañas de plata de qinco luqes cada vna») y otros miembros ¡lustres de la sociedad 
abulense. Como si no pasara nada en la sociedad en crisis del XVII, los documen
tos siguen reflejando la dimensión atemporal de la fiesta barroca, una obligación 
impuesta y sostenida a pesar de las adversidades de la población. Probablemente, 
cada fiesta, cada procesión esperaba catapultar una solemnidad y una realidad, la 
del aparato providencialista de la historia y la del espectro de una vida cotidiana car
gada de temores. Constantemente surgen gastos soterrados para la procesión de la 
Virgen, 30 rs. en 1645, más otros 42 en menudencias (aderezos menores se indican) 
en las cuentas del mencionado Fabián de Escobar. El peso taumatúrgico de la imagen 
mañana, con un carácter claramente discriminatorio en sus funciones sanadoras, o 
con una función nítida de intercesión política se manifiesta constantemente en las 
noticias recogidas por los clérigos. Siendo puntuales las salidas de la Virgen de la 
Soterraba, estas se centran en las visitas a don Francisco de Zúñiga, duque de Béjar, gra
vemente enfermo en 1591; en 1616, rogativas por la salud del rey Felipe III; quince 
años después la ciudad estaba afectada por «grandes enfermedades de touardillo» y 
el obispo don Francisco Márquez con escasa salud, y en 1661 por el nacimiento de 
Carlos II. Las sequías, epidemias y las abundantes lluvias constituían reclamos sufi
cientes para procesionar a la Virgen en 1645 por «los buenos temporales y salud de 
la patria», contra la plaga de langosta en 1652, por la falta de agua en 1780 y por la

49 ADAv. SV. C. 10. Leg. 53. Docs. 53 A (1676, junio, 22. Ávila) y 53 B (1701, octubre, 11. 
Ávila. «Licencia de indulgencias concedida a favor de las ánimas del purgatorio en el altar de la Sote
rraba de Ávila por siete años»).



146

Libro becerro..., fols. 555 r.-558 r.
Libro de inventarios, 7565-7682, fols. 77 V.-82 r. y 93 r.-94 r.

50

51

«acometida de fiebres tercianas malignas» en 1786, o «por las graves tribulaciones 
que afligían este reyno con hambre, peste, escasez de cosechas» en 1804. Una 
actuación política destacada se relaciona en el libro becerro de la iglesia50, especi
ficándose novenas o rogativas «por los buenos sucesos de las armas cathólicas del 
rey Felipe quarto, nuestro señor, contra los rebeldes de Cataluña» (1642), «por los 
buenos sucesos de las armas reales en el cerco de Varcelona» (1648), los de «las 
armas cathólicas contra los rebeldes de Portugal» en 1655 y 1658, por el «buen 
suceso en la junta de don Luis de Aro con el cardenal Macerino» y en otro curso 
«por el buen suceso contra Portugal, quando se perdió Yelues», o por la irrupción 
de los franceses, «enemigos de Dios y de los hombres... en nuestros dominios de 
España apoderándose de la provincia de Guipúzcoa...» en 1 794.

Los clérigos de la basílica fueron conscientes de la calidad de su feligresía, cui
dando especialmente el apartado de los donativos a la Soterraña. Dar en el plano 
terrenal y recibir otros bienes en el espiritual se evidenciaba permanentemente en 
un trueque continuado de lámparas y vestidos para la imagen y cripta de la iglesia 
abulense, incrementándose tanto los bienes inventariados como los recursos mo
netarios de la fábrica y comunes. En 1650, gran parte de las lámparas que se ubi
caban en los subterráneos marianos habían sido donadas por miembros relevantes 
y respetables de la sociedad abulense, además de los regalos aportados por otros 
miembros dignos de la decadencia abulense, que precisamente donaban para re
saltar su estirpe y se autocomplacían en esta por los donativos mostrados. Visitas 
de nobles no sólo eran anotadas con puntualidad, también suponían una fuente de 
ingresos para el tesoro, algunos donativos espléndidos para la época (1658-1659) 
como los 5.000 mrs. del marqués de Velada, los 88 rs. de don Diego del Castillo, 
obispo de Badajoz, los 330 rs. del canónigo de Toledo don Antonio Castañón o, con 
menor esfuerzo, los 12 rs. del conde de Chinchón. Otras dádivas eran sencillamente 
espectaculares en este mundo barroco del tomar y recibir, de ahí que se anote con 
todo detalle la llegada a la basílica de un cajón con alacenas y sus llaves procedente 
de Madrid y enviado por don Sebastián de Briviesca hacia los años setenta del siglo 
XVII: una sortija episcopal, un cáliz de plata y una cruz de cristal, tres frontales para 
el altar, una cama con dos cortinas y un friso, un terno, capa, casulla, dalmáticas 
y collares, otras cuatro casullas (blanca, roja, verde y morada), tres bolsas de cor
porales, tres albas, una sábana, una alfombra, un velo de volantes, un espejo con 
marco negro, un misal nuevo, cuatro tafetanes para el cáliz, cuatro ramilletes de 
flores de seda, cuatro candeleras de madera, un vestido de tela de plata y otro ves
tido de trocado con guarniciones de oro de Milán51. «Para vestirse en los tiempos 
y festividades de todo el año varios vestidos y de varias telas y colores, delanteras, 
ropas, mantos y vestidos del Niño», la talla de la Soterraña se arropó y adornó con 
piezas donadas por miembros de la nobleza urbana y del clero.

Es en estos momentos cuando los clérigos de la basílica intentan recuperar un 
tono perdido, una devoción más espectacular y, por tanto, un tesoro que esté de



147

52 La divina serrana de Sonsoles. Imagen milagrosa de la emperatriz de los cielos... fundación y 
reedificación de su templo, erección de su hospital, grandevas de su célebre santuario..., 1686, fol. 3, 
ms. original conservado en el Archivo del Patronato de Sonsoles de Ávila.

acuerdo con la categoría de la basílica. Los años anteriores se caracterizaron por 
el «poco cuidado de los señores cura y beneficiados que an sido en ella», se lee 
en un texto de 1650, promocionándose una teusarización que contrastaba con 
la debilitada economía de gran parte de los ciudadanos. Se sigue insistiendo en 
el regalo de las dos coronas del obispo Manrique, añadiéndose para la reserva un 
rosario de ágatas donado por el obispo Márquez de Caceta (1627-1631), cinco 
más, una banda azul de veintitrés sortijas ofrecida por doña Antonia Jacinta, once 
sortijas de oro y otras variadas joyas. Algún incumplimiento se registra también, 
pues el anterior obispo, que mejoró de su enfermedad por la visita de la Soterra
da, donó por codicilio un vestido de tela, pero no se cumplió esta manda. Prela
dos anteriores volcaron asimismo su devoción hacia la Soterrada, pretendiendo 
incluso instalar su sepultura en la cripta a pesar de la negativa inicial de la ciudad 
y el permiso de los clérigos, como fue el caso de don Francisco Márquez en 1631, 
mientras que su sucesor Pedro Cifuentes, intentando catalogar las reliquias, cuer
pos santos y objetos destacados de la diócesis, «vio en un arca pequeña una san
dalia de santo Domingo de Cuzmán..., dos hojas de papel de doctrina christiana 
escritas por san Bernardo y unos corporales consagrados por san Yldephonso...». 
Años más tarde, el arzobispo de Durazo, «de nación griego», fue acusado de 
la desaparición de algunas reliquias de la Soterrada, especialmente la tierra de la 
capilla, «que es medicina eficaz y maravillosa, antídoto contra las fiebres y otras 
peligrosas dolencias». Otro prelado abulense gravemente enfermo en 1699, es
perando recuperar el tono vital de tiempos pasados para la ciudad, asolada por 
las epidemias, ofreció a la capilla seis candeleras de plata, una cruz, el roquete y 
una alfombra. Diego Fernández Angulo murió ai año siguiente, en la villa de Bonilla 
de la Sierra, verificándose que en ese año de 1700 estuvo la ciudad sin papa, sin 
obispo y sin rey. En estas décadas finales del siglo XVII se acentúa la contraposición 
señalada por el licenciado Fernández Valencia52 entre la Virgen de la Soterraba, 
«imagen de los magnates», y la del santuario de Sonsoles, una «imagen del pueblo, 
modesta y sencilla», la primera con una feligresía y una intervención taumatúrgica 
relacionada con los miembros ¡lustres de la sociedad abulense, la segunda con la 
población labradora del valle, una descubierta por los propios clérigos, la otra por 
unos pastores según la tradición local.

El inventario más completo sobre los bienes, alhajas y ornamentos de la ca
pilla de la Soterraba se redacta en 1786 por el cura párroco José Miguel Pinto y 
el camarero Bernardo González Blanco ante el notario público del tribunal ecle
siástico, Francisco de Paula Guerra. Un añadido posterior, del año 1791, está 
rubricado por el mismo cura y por el notario Vicente Ferrer Rodea. Además de la 
propia imagen de la Virgen se mencionan pormenorizadamente «unas manillas 
de aljófar, vna cadena de vidrio azul con lazos de plata, vna María de piedras 
blancas y encarnadas, vna joya de aljófar de figura de estrella, otra joya de figura 
de mariposa con cerco de piedras blancas, otra figura de corazón guarnecida con



I

148

53 ADAv. SV. Doc. 29. Inventarios de la capilla de la Soterrada, 1786-1791, fols. 87 r.-91 v. 
Otros inventarios anteriores se limitan a reseñar la existencia de tres altares en la cripta: «El de Nues
tra Señora es retablo de media talla, en el medio Nuestra Señora de la Soterraña, imagen de grande 
devoción y milagrosa; no se saue su principio; tiene a los lados dos cajas doradas muy lindas, en la 
imagen derecha la imagen de bulto de san Joan Baptista con su corderito en las manos; en la de la mano 
siniestra la imagen de santa Teresa de Jesús. La primera dio el licenciado Triuiño y la segunda don 
Diego Mexía. En la capilla de la mano derecha, que es por donde entramos, está la imagen de señor 
san Pedro, de talla entera, imagen grande; en frente, en el altar, la imagen del Christo a la columna, de 
talla entera e igual con la imagen de san Pedro; consagróla el obispo de Troya; ay escrituras. Y en todas 
aras». «Inventario de 1649, por el licenciado Domingo de Victoria, cura teniente de beneficiados de 
San Vicente», Libro de inventarios, 1565-1682, fol. 80.

jacintos y diamantes, otra de porcelana guarnecida de piedras de colores, otra de 
piedras de Francia, un collar de piedras ordinarias, pendiente de él un pelícano, 
quatro sortijas de oro con piedras ordinarias, otra sortija de plata sobredorada con 
una piedra grande, verde, dos rosarios engarzados en oro, cinco sortijas finas de 
diamantes, y la una con un esmeralda, vna cruz de christal con los remates de oro, 
vna joya de la Concepción, esmaltada, con granos de aljófar alrededor, otra joya 
esmaltada, otra joya de venturina con una ymagen pintada, otra joyita chiquita, fe- 
ligranada, otra de santa Theresa, chiquita, vn relicario de santa Theresa, otro de la 
misma santa, esmaltado, dos ymágenes de Nuestra Señora del Pilar, feligranadas, 
vn cofrecito de yerro donde están dichas joyas, vna bandeja de plata afeligranada, vn 
platillo de plata, chiquito, para los alfileres»51. La imagen contaba con trece vesti
dos para los diferentes tiempos litúrgicos y actos festivos, tres de tisú, uno de ter
ciopelo negro para la Semana Santa, cinco de tela de seda y otros inservibles por 
viejos y vendidos en el año 1 786. El mobiliario de diverso tipo y uso se acopiaba 
o almacenaba indistintamente en el reducido espacio de la cripta, localizándose 
una lámina de la Virgen del Pilar, de plata, sobre el retablo central levantado en el 
año 1672, seis candeleros de plata sobre el altar, otros seis de bronce, dos niños 
junto a la imagen de la Soterraña más dos escaparates con sus niños, dorados, 
con las repisas doradas en el remate de dicho retablo. Se anotaban también «tres 
arañas de christal, la una grande en madera en medio de la capilla y las dos chicas 
pendientes del retablo, dos docenas de cornicopias [sic] entre finas y bastas que 
adornan la capilla, quatro espejos, los tres grandes que están en la testera de la 
capilla y el otro chico con marco dorado, seis quadritos chicos con sus remates 
dorados; ocho lámparas de plata que están siempre en la capilla, ya mui antiguas; 
el víctor del yllustrísimo señor don Cristóbal Thomás de Thorrecilla, electo que fue 
de este obispado de Ávila, que está encima de la puerta de la capilla del santísimo 
Christo, dos mesas de crehencias a lo romano, que están en la capilla de Nuestra 
Señora, quatro frontales, uno bueno de tisú, otro de Adviento, otro negro y el 
diario muy antiguo, dos láminas de cobre para tirar estanpas, vn misal que está 
siempre en la capilla de Nuestra Señora».

En un pequeño archivo existente en la misma cripta se depositaron varias 
escrituras censuales sobre unas propiedades en Mingorría, Mombeltrán, San Juan 
del Molinillo, San Bartolomé de Pinares, barrios de Papalba y Tras San Pedro. El 
dinero depositado de los censos, para el cura, clérigos beneficiados y fábrica, se 
guardaba en un arca de nogal donada por Blas de Orejón a finales del siglo XVI



54 «Viernes Santo del año 1672, se subió a Nuestra Señora a la capilla mayor y se puso muy 
decente altar al lado del euangelio, donde estubo hasta los once de agosto de dicho año, mientras se 
blanqueó de yeso su capilla, se abrieron ventanas para que hubiese más luz, se pusiese reja, retablo y 
entablados para su mayor decencia. Bino el cauildo un día a hacer la fiesta y cada religión su día, vino 
la audiencia otro día, otro los justicias de la ciudad y otro la capilla de música, y muchos días después 
la hicieron fiesta nuestros debotos y todos los oficios a porfía, con misas cantadas con música, sermo
nes y Salues por las tardes, con que estubo festejada con mucha decencia y culto, con mucho aseo 
y adorno de vestidos y altar, mucha cera y muy asistida y venerada por sus debotos abileses», Libro 
becerro..., 7658..., fol. 556 r.

55 «Mas trecientos reales que balió el retablo biejo de Nuestra Señora de la Soterraña que se hen
dió a la hermita del humilladero del Pradillo», Libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, 1634-1676, 
sin num.; cuentas de 1670-1671. El actual retablo de la ermita del Resucitado pasó a principios del siglo 
XIX de la iglesia de Nuestra Señora de la Antigua a San Andrés, y de esta a la ermita del Pradillo.

56 «Virgen de Belén, sobre tabla de 0,92 por 0,68 m., colocada en un retablillo de fines del 
siglo XVIII, en la Soterraña. Su composición y diseño son rafaelescos, mas el colorido antes recuerda 
lo florentino que lo romano, con su tonalidad mate y sombras negruzcas; está pintado con ligereza y 
soltura, como copia, y así lo hace sospechar alguna incorrección en la mano izquierda de la Virgen... 
Parece original o copia, de fray Bartolomeo della Porta, y en el Louvre se guarda otra obra de escuela 
muy semejante a ella, pero inferior», GÓMEZ-MORENO, M., Catálogo monumental de la provincia de 
Ávila, Ávila, 1983, I, 146-147. En la actualidad este lienzo se guarda en la tribuna del mediodía.

149

o primeros años del siguiente: «tiene dentro unas grapas de hierro muy fuertes y 
las armas de los Orejones». El tesoro de la capilla se incrementa entre 1786 y 1791 
con algunas donaciones y ciertas compras, inventariándose «un bestido de seda con 
flores de oro brillante, su fondo de color de perla con encaje de oro fino, vna sor
tija de diamantes puesta en plata, vna joya de oro guarnecida de aljófar fino, vna 
sortija de oro con piedras ordinarias, vna alíonbra fina para los días clásicos, que 
se compró con el dinero que salió de la novena del año ochenta y seis, vnas sacras 
de plata superfina, que costaron 1.277 reales y medio, con sus tapafundas doradas, 
vna joya vieja de santa Theresa, de plata afeligranada, con treinta y seis granos de 
aljófar, mui menuda, guarnecida, que tasaron en 26 reales».

Al margen de estos diversos objetos mencionados, la cripta sufrió una pro
funda remodelación en el año 1672, cuando se levanta un retablo barroco con la 
imagen de la Virgen en la hornacina central y otras figuras tardías en los laterales 
(un san Roque con el perro y un Sagrado Corazón muy tardío), un «rico retablo es
tofado y dorado con primorosa traza», se encarga la reja de hierro y se procede al 
entablamento del pavimento, abriéndose además dos ventanales adintelados más 
amplios para ¡luminar las capillas54, siendo restaurados en el siglo XIX por Vicente 
Miranda. El retablo mencionado por el sacerdote Fernández Valencia fue donado 
por el caballero Sebastián de Briviesca, secretario de Su Majestad, en los años 
setenta del siglo XVII, sustituido hacia 1757 por otra obra barroca planteada por 
el maestro tallista Juan Candil, mientras que el anterior procedente del siglo XVI 
fue vendido por 300 rs. a la ermita del Pradillo, cuyas obras se estaban iniciando 
en esta época55. La capilla que se corresponde con el Evangelio, con alguna advo
cación inicia! o medieval a san Roque (según Romanillos), desde finales del siglo 
XVI se dedica a san Pedro, contando además con un retablo dorado que recoge 
una tabla de la escuela italiana del siglo XVI, adjudicada a la escuela de Rafael, 
que representa a la Virgen con el Niño56. El espacio central, además de las obras



r

150

mencionadas, alberga un lienzo con la Transverberación de santa Teresa que, se
gún la tradición, recuerda la visita de la monja a la capilla antes de la fundación 
de San José. Otro cuadro conmemora la milagrosa soñación del obispo Jerónimo 
Manrique de Lara por mediación de la Soterraba y san Segundo. De principios 
del siglo XVIII es otro lienzo que insiste en el carácter extraordinario de la Virgen 
de la Soterraba, una obra mal conservada actualmente en el ábside de la Epístola 
que al modo barroco refiere la procesión de rogativas, jerarquizada (caballeros, 
religiosos, la imagen sobre los canónigos, el obispo, regidores, etc.; el pueblo au
sente del desfile) para exterminar la plaga de langosta del abo 165257. Por último, 
la capilla correspondiente a la Epístola, con la superficie del roquedal y la huella 
de la serpiente, recoge el altar del Cristo atado a la columna. Precisamente en 
esta capilla se guardaba un relicario «en nicho con labores a lo mosaico, mandado 
hacer por el rey don Pedro, el Justiciero, para custodia de las muchas reliquias que 
donó a este santuario y están en un cofrecito de bronce dorado y esmaltado con 
imágenes y relieves»58.

Varias etapas, en consecuencia, se ciernen sobre la imagen de la Soterraba. A 
grandes rasgos, una primera de carácter netamente legendario, entre los siglos IX 
y XII, otra relacionada con los momentos repobladores y las cualidades apotropai- 
cas acerca de la reconversión de la cripta y el inicio de un culto mariano en el en
torno basilical; entre 1570 y 1593 (curaciones de la ciega sor Ana de San Jerónimo 
y del obispo Manrique de Lara), en el contexto de la contrarreforma tridentina, se 
recupera la función taumatúrgica de la cripta y se relanza el culto a la patrona de 
Ávila, pronto contrarrestado por la presencia hagiográfica, desde 1614, de Teresa 
de Jesús, alargándose la fase hasta bien entrado el siglo XIX, jugando la imagen 
contra plagas y epidemias, enfermedades e inestabilidades políticas59, guerras y 
atracos. Un último periodo parece seguirse desde la conmemoración del dogma 
de la Inmaculada en 1854 hasta los últimos años de la dictadura franquista60, 
cuando cualquier imagen santa era utilizada conscientemente como sostén ideo
lógico de los aparatos del Estado.

57 «Año de mili y seiscientos y cinquenta y dos salió en procesión xeneral a la yglesia cathedral, 
donde estubo una noche y el día siguiente higo la fiesta el cauildo, y por la tarde en procesión xeneral 
bolbió Nuestra Señora a su casa, donde estubo en la capilla mayor una novena, haciéndola rogatibas 
cada día los religiosos y los oficios desta ciudad en ocasión que nos molestaua y agostaua los campos 
la plaga de la langosta; caso milagroso, que cesó esta plaga y se murió, que benía el río que no se b|e|ía 
el agua, y fue Diosseruido, no dexó simiente al año siguiente», Libro becerro..., 1658, íol. 555 v.

58 Cuaderno..., 1676, fol. 49. Vid. ADAv. SV. «Inventario de nuestra Señora de la Soterraba 
por el maestro Maldonado», 1579, octubre, 16, fols. 9 v-10 v. Libro de inventarios, 1565-1682. Inven
tario de la capilla de la Soterraba presentado por). M. Pinto, 1786, fols. 87 r-91 v.

59 En el contexto político del siglo XIX del conservadurismo y liberalismo y en el religioso del 
dogma de la Inmaculada, trasladándose la imagen de la Soterraña a la catedral en 1855, el presbítero 
Antonio Alfín Estévez recordaba: «Funesta consecuencia de esta ayuda extremista [revolución de Mcál- 
varol al movimiento liberal, fue la entrega obligada del gobierno al general Espartero, lo que significó 
para la Iglesia un nuevo desencadenamiento del cerrilismo anticlerical, con brotes persecutorios en 
todos los terrenos y violaciones sistemáticas del Concordato recién firmado en 1851».

60 «Así en nuestro siglo XX la hemos venerado penitencialmente cuando la Guerra de la Cru
zada...», afirmaba mi lejano pariente GRANDE MARTÍN,)., Castillos en la tierra de Ávila..., 201.



-

r-! !'

Cristo amarrado a la columna (ca. 1574). San Pedro llorando (ca. 1580).

Capilla de la Virgen de la Soterrada, s. XII.

151

i

Transverberación de santa Teresa de Jesús, 
en la cripta de la basílica.

$ -'J 

lí %

*J¡

'i¡i

' M

:.3r±



Talla románica de la Virgen de la Soterrada (s. XII).

152



153

LOS ÁBSIDES, EL PRESBITERIO, EL CRUCERO Y LAS NAVES. 
REPARACIONES, COMPRAS Y MANTENIMIENTO DE LA 
BASÍLICA (EDAD MEDIA Y SIGLO XVI)

61 A partir de una observación puramente formal y estilística, los autores citados establecen 
la cronología aproximada del atrio sur. Ahora bien, se sabe que en la segunda mitad del siglo XV la 
basílica acomete algunas obras de cantería importantes, hecho conocido por medio de un protocolo 
notarial por el que los canteros Juan de Gibaja y Andrés del Herradón se comprometieron a labrar la 
piedra de granito para la iglesia. AHPAv. Protocolo 420, fol. 262 v. (1487, febrero, 16. Ávila).

De la primitiva estructura románica difiere la crucería de la nave central. Los 
capiteles de los pilares habían sido construidos para recibir bóvedas de cañón con 
arcos perpiaños, cambiándose este planteamiento inicial para reforzar el elemento 
estructural de la nave mayor, compartimentando plásticamente todo el espacio y or
ganizando toda la visión con la rotura de la supuesta monotonía del medio cañón. 
Se trata de la segunda campaña constructiva de la basílica, iniciada a mediados 
del siglo XII con unos constructores tardorrománicos y la intervención, acaso le
gendaria en la basílica, del maestro Fruchel (según García Guinea y Chueca Goitia) 
entre los años 1185 y 1190, o del «Maestro de San Vicente», según Pita Andrade 
y Gómez-Moreno. En esta etapa se finalizan las tres naves, prolongadas mediante 
un nuevo tramo (atribuido a Fruchel), el pórtico occidental (entre 1164 y 1170, 
según Goldschmidt), ensanchándose la sur a la vez que se trasladan algunas escul
turas, levantándose las torres, consolidándose las tribunas sobre las naves laterales 
y rematando las bóvedas de la nave mayor. Se realiza también el nártex con la bó
veda octopartita con similitudes con la cabecera catedralicia de Ávila y el templo 
de Vézelay. Las influencias proceden de Borgoña y del románico tardío español, 
sobre todo de la catedral composteiana en su alzado.

A finales del siglo XIII, en la tercera campaña, se levanta el cimborrio, luego 
se cierra con una bóveda en los primeros años del XIV relacionada con la capi
lla catedralicia de San Bernabé, se alza el primer arco apuntado (en el primer 
tramo de la nave) y se remata el conjunto con el atrio meridional (en el año 
1417, según F. de las Fieras; en la segunda mitad del siglo XIV, según George E. 
Street, o a mediados del XV, según Quadrado y Repullés), tal vez a finales de la 
misma centuria61. Quizá en este proceso se trasladan las esculturas de la puerta



154

62 LAMPÉREZ Y ROMEA, V., «Notas sobre algunos monumentos de la arquitectura cristiana espa
ñola: la basílica de San Vicente de Ávila». Boletín de la Sociedad Española de Excursiones, 95 (1901), 4.

meridional (Anunciación, rey, Vicente y Sabina), aunque Gómez-Moreno sitúa la 
recomposición a finales del siglo XII, mientras que Gallart encuentra afinidades 
entre estas imágenes y la puerta de las Platerías de Santiago de Compostela. La 
compleja historia arquitectónica de la basílica se modifica gradualmente con el 
tránsito del románico y la aparición de las primeras formas góticas. Así pues, di
vidida la nave central en seis tramos y arcos ojivales, se cubrirá con bóvedas de 
aristones con unos arranques a partir de unas columnas empotradas con capiteles 
corintios, ascendiendo una de ellas hasta el arranque de las bóvedas mientras que 
las otras tres sirven de apoyo a las cimbrias de los triples arcos que se sitúan entre 
los pilares. Una imposta separa, en la nave central, dos cuerpos, presentando 
doce ajimeces con arcos rebajados. Una segunda imposta recorre la línea de los 
triples arcos, bajo las cimbrias. Las otras naves se mantendrán con bóvedas de 
aristas, con una galería alta o tribuna, arcos geminados en las ventanas interiores 
y abultados capiteles sobre las columnas. También en el interior de la iglesia, se 
levantan los arcos torales en el crucero, con bóveda vaída con aristones de pie
dra, una bóveda ochavada de principios del siglo XIV, similar a la de San Pedro 
y la sacristía de la catedral. Siguiendo a Gutiérrez Robledo en la descripción de 
algunos elementos arquitectónicos, los cuatro lunetos se mantienen asimismo en 
el exterior del cimborrio, añadiéndose unos casquetes esféricos en los ángulos 
del cuadrado, formándose un interior ochavado. Los aristones de este cimborrio 
descansan sobre una imposta de la que arrancan, en sus ángulos, unas columni- 
Has que reposan sobre capiteles y trompas; en la clave, un gran florón de talla, del 
que parten unos ramos pintados de varios colores matizados en oro.

La basílica parroquial ve enmendados sus planteamientos iniciales, se suce
den algunas alteraciones en la forma original, en particular en la construcción de 
la galería porticada con arcos de medio punto de granito en el lateral meridional 
y los sustentos góticos. Este atrio estará conectado a la función funeraria que ejer
ce la basílica desde sus inicios hasta el año 1529 en que el interior se convierte 
asimismo en un espacio claramente mortuorio. Al margen de esta tardía interven
ción, se trataba de levantar un templo de planta latina sin triforio, con un piso de 
ventanas de medio punto y una cubierta central de medio cañón reforzada con 
arcos fajones. Cabe la posibilidad de un proyecto primario con una galería baja 
con sucesivas arquerías de medio punto en el flanco meridional, sustituida más 
tarde por el atrio gótico. Lampérez sostuvo para el interior basilical que, tal vez, 
una techumbre primitiva pudo realizarse con una armadura de alfarjes al estilo 
mudéjar, o una bóveda de cañón similar a algunos ejemplares de la arquitectu
ra auverniense62. Así pues, se había planificado un templo sin triforio, aunque 
con unas escaleras en el transepto similares, según Daniel Rico, a las del ámbito 
bearnés-aragonés y la región de Borgoña (catedral de Levar, Santa María de San
güesa y San Hilario de Semur-en-Brionnais), con la finalidad de servir a las bóve
das y cubiertas, mientras que el corredor que se sitúa sobre el tramo occidental 
de la basílica, en dirección sur-norte, se identificaría con el ándito o tribuna de



155

comunicación de las catedrales de Salamanca y Zamora. Las tribunas que se le
vantan en la segunda campaña surgen como «elemento secundario y puramente 
funcional, no determinante del cambio proyectual, vasallo al servicio de la nave 
central»63. Por otra parte, la peculiaridad de la iglesia, en relación sobre todo con 
la función militar de la muralla y el entorno nororiental, viene dada por un ras
go anotado hace años por Manuel Cómez-Moreno y recordado recientemente 
por Rico Camps, oponiéndose tibiamente a las tesis tradicionales de Hernández 
Callejo, Repullés y otros: la construcción anterior a la nave central de las torres y 
el pórtico occidental, manifestándose la basílica como una verdadera ciudad de 
Dios, una iglesia albarrana y «casi pretoriana» con funciones de orden militar en 
el dominio pragmático y espiritual.

La cabecera triabsidial procede de la primera campaña constructiva, de un 
primer taller. Su carácter simbólico, su apariencia inicial exenta de cualquier orna
mentación adicional, con una sucesión semicircular de arquerías de medio punto 
que se apoyaban sobre unos espléndidos capiteles sirvió desde mediados del siglo 
XII para colocar las imágenes de los santos titulares Vicente, Sabina y Cristeta. El 
eje longitudinal de la basílica de San Vicente marcaba simbólicamente el camino 
del hombre hacia oriente, a la Jerusalén mitificada de los tiempos románicos. De 
ahí su significación para los constructores cuando tenían que plantear matemáti
camente la correspondencia y relación entre las torres iniciadas poco después en 
la vertiente occidental y la cabecera, sobreelevada por la cripta del lateral este. 
La creación de unos ábsides coincidentes con un solar edificado de las épocas 
anteriores supuso el primer reto para un edificio netamente románico cluniacense 
que en su sección tendría que dirigirse hacia las torres con una fuerte tendencia 
horizontal y en su trazado oriental respetar al menos parte del talud, la descom
puesta sepultura bajo arcosolio del absidiolo sur y el pozo-manantial del tramo 
central. En el cuerpo de la iglesia, la posterior construcción del triforio y, sobre 
todo, el levantamiento de un cimborrio tardío explicarían una anómala visión 
del conjunto a partir del siglo XV, percibiendo los vecinos una exagerada bóveda 
oculta sobre el crucero descomponiendo las mochas torres iniciales. Este carácter 
defensivo de la basílica de San Vicente condiciona la obra posterior a la primera 
campaña constructiva, aceptando su resolución poco antes de la mitad del siglo 
XII y coincidiendo con las primeras labores de la muralla en su flanco oriental, 
acaso retrasando el inicio del muro defensivo hasta el tercer cuarto del siglo XII, 
como sostiene Joaquín Yarza64, una solución planteada también, aunque con dis
tinta cronología por Carmelo Luis López65, siguiendo a Bordejé, indicándose que

63 RICO CAMPS, D„ «Clerlci vero habeant mores militum. Notas en torno al primer proyecto 
de San Vicente de Avila», en La cabecera de la catedral calceatense y el tardorrománico hispano. Actas 
del Simposio en Santo Domingo de la Calzada, Santo Domingo de la Calzada, 2000, 428-429; El romá
nico..., 213-218. Recordaba Cómez-Moreno que la tribuna sobre la portada recordaba las de Vezelay, 
Cluny y Autun.

64 YARZA, I., Historia del arte hispánico. II Edad Media, Madrid, 1978, 156.
65 LUIS LÓPEZ, C., «Las murallas de Ávila», en Guía del románico de Ávila y primer mudejar 

de la Morana, Ávila, 1982, 39-40. Vid. BORDEJÉ CARCÉS, F., Las murallas de Ávila, Madrid, 1935.



San Vicente: ábside meridional.

r

la concavidad del recinto amurallado en el Coso de San Vicente obedece más a 
la existencia de una barrera o barbacana exterior, accesible por poternas, situada 
a escasos metros de las torres fortificadas antiguas de la basílica y complementa
da con fosos y puentes avanzados, tesis asimilada también por Rico Camps en 
contraposición a la consideración de la muralla medieval en el Coso como una 
prolongación de las viejas tradiciones romanas acerca de la concavidad que debe 
hacer frente al enemigo, según las instrucciones de Vegecio y Philon. La anómala 
disposición del lienzo oriental de la cerca medieval se relacionaría además con 
la existencia de un entorno cultual en el Coso de San Vicente, caracterizado por la 
permanencia de un recuerdo funerario iniciado en el enclave vettón, sostenido en 
el oppidum romano y relativamente arruinado durante los siglos altomedievales, 
además de una orografía claramente infortunada en esa zona de la ciudad.

Internamente, la basílica de San Vicente se organizaba con un presbiterio 
cerrado con un cancel, una reja románica de capilla, formando la Porta Santa, 
distribuyéndose en sus muros rectos bajo bóveda de medio cañón y en los mismos 
paramentos semicirculares una sucesión de dos arquerías superpuestas, recogién
dose así los modelos existentes en la capilla del castillo de Loarre y su difusión 
hacia las iglesias de Elines, Cervatos, Castañeda, San Pedro de Tejada en Burgos y 
San Millán de Segovia. Un segundo recinto interior se especificaba entre el arran
que del segundo tramo, donde se situaba la Porta Speciosa, en línea con la puerta 
meridional de la iglesia, y la Porta Basílica, sobrepasando el nártex, creándose 
una compartimentación funcional para la feligresía, los varones situados en el

156



157

i

66 Cuaderno..., 1676, fol. 13.

senatorium (nave meridional) y las mujeres en el matroneum. La separación entre 
estas dependencias eclesiásticas y el presbiterio se realizó mediante la colocación 
de una reja románica de hierro que separaba a los fieles del coro, mientras que 
unos ambones o tribunas con antepechos se situaban a los lados para la lectura de 
la epístola y el evangelio, predicar y recitar el Credo. El recinto concreto del coro 
constituyó el espacio básico de la liturgia bajomedieval hasta la últimas décadas 
del siglo XVL En este sentido, aparte de los clérigos, la basílica de San Vicente 
contaba desde el año 1302 con un privilegio de Fernando IV por el que adjudica
ba ocho mozos de coro, «fijos o nietos o parientes de los míos pecheros de Áuila 
o de su pueblo..., e que sean legítimos e de buenas costumbres, e que sepan a 
lo menos leer e cantar bien. E estos ocho mogos que sirban la dicha yglesia con 
sobrepellices a maitines e a prima, e a las misas, e a nona e a vísperas e a todas 
las otras oras del día. E vayan con los clérigos a las vigilias e soterramientos, e a los 
otros onrramientos de la yglesia»66. El mismo diploma es ratificado por otros reyes, 
hasta que Alfonso XI, en 1313, concede a la basílica cinco mozos más, mante
niendo las mismas prerrogativas de carácter fiscal para los familiares de los trece 
servidores de coro. Clérigos y mozos servirían, pues, en todas aquellas actividades 
oficiales de la iglesia, es decir, los cantos, las horas y las procesiones, guardando 
ciertas normas referidas al orden (ordo), la apariencia (indumenta) y el aparato 
vocal y musical (instrumenta').

Iconográficamente, los artesanos del primer taller de la cabecera no sugerían 
nada. Al contrario, plasmaron directamente en los numerosos capiteles unas in
quietantes imágenes, seguramente incomprensibles para el espectador-feligrés y 
llenas de sentido en el complejo mundo audio-visual del románico del siglo XII. 
Para algunos clérigos, para aquellos versados en el bestiario medieval, en el Fisió
logo griego, en las versiones de los evangelios apócrifos, en la Patrística y en otras 
narraciones al uso, la llegada a la cabecera suponía un choque entre las realidades 
y las profecías amenazantes. Las primeras se referían ¡cónicamente a aquellos 
capiteles que incidían en temas relativamente mundanos, formas asequibles y 
cotidianas, bíblicas o caballerescas, que en algún momento llegan a confundirse. 
Son algunas imágenes de la cabecera, el magnífico y único sacrificio de Isaac, los 
acróbatas y los músicos, la feudalizada despedida de un caballero y una dama, 
Sansón con un león. Ocultas algunas de estas escenas desde el siglo XVIII por 
un retablo barroco, en los tiempos del Medievo aparecían acorraladas tanto en 
el ábside como en los absidiolos y otros espacios cercanos por seres fantásticos, 
irreales de procedencia oriental, en cualquier caso reflejos de la vida instintiva 
de los hombres y de su carácter primitivo. En el tramo recto del presbiterio, en el 
arranque del arco fajón, un elefante se opone al castillo-torreón, mientras que en 
la arquería del ábside central se suceden esfinges y sirenas aladas y en los laterales la 
bestia de varias cabezas, los grifos, los leones y cuadrúpedos, tal vez unas arpías 
vestidas, amordazados unos jóvenes de aspecto simiesco, águilas y unas figuras se
dentes. Exteriormente, la decoración se completaba con capiteles de hojas o grifos 
y sirenas, una línea de impostas con rosetas de cuatro pétalos en círculo y unos



San Vicente: capitel y canecillos del ábside meridional

canecillos con motivos vegetales, animales y molduras geométricas. Seguramente 
sin una temática definida por parte de los componentes del primer taller, estos se 
recrearon en un programa iconográfico que puede definirse como la exaltación 
de una arquitectura feudalizada en un espacio que pretendía sostener un discurso 
dogmático a partir de un relato martirial todavía escasamente difundido por los 
comitentes y menos comprensible para los maestros de cantería. El anacronismo 
del siglo XII se fija en el deseo de mantener los viejos modelos hagiográficos y 
martiriológicos de los primeros tiempos en un medio inicialmente atemporal pero 
con significados cambiantes. Cuando a finales de la misma centuria los compo
nentes de otro taller escultórico reflejen en las piedras del cenotafio al pretor-rey 
(Daciano), sus milites ordenados y subordinados, la ejecución de los hermanos 
apartando la mirada del dolor, ¿no se está proponiendo un confuso discurso feu- 
do-vasallático? ¿No se exalta la fidelidad al señor frente a la negación de la sumi
sión de un Vicente que no se registra como caballero guerrero? En la iglesia de los 
Palomeques y Orejones, protagonistas legendarios de la actuación fronteriza de 
las milicias urbanas, se sostenía el ajuste de cuentas del mundo feudal.

Todo este repertorio iconográfico del interior se va rellenando en el transcur
so de los tiempos. Poco se sabe acerca de una posible ubicación de las imágenes 
de Vicente, Sabina y Cristeta de la portada meridional en el ábside central, hi
pótesis sostenida sin demasiado entusiasmo y menos pruebas por algunos auto
res, al igual que la presencia de los tres relieves tardorrománicos de los mártires 
en la capilla central. Reconociendo la elaboración inicial de las primeras figuras,

158



159

67 YARZA, J., Arte y arquitectura en España, 500-1200, Madrid, 1985, 249.
68 Título de la insigne parrochia..., 1612,fol.6r.

probablemente fueron dispuestas en el flanco meridional del hastial, con el mártir 
sobre la arquivolta exterior en un espacio mural relativamente acomodado de 
unos cinco metros entre el arco exterior de la puerta (7 m) y el remate del muro 
del mediodía (12 m), mientras que las hermanas se situarían en los laterales de 
dicha fachada, a unos ocho o nueve metros del primitivo pavimento, mostrándose 
el conjunto como la verdadera entrada central e identificativa (emblemática) de 
la iglesia parroquial. Una recomposición iconográfica del conjunto eclesiástico 
se produciría en la última década del siglo XII, en el proceso de «disolución del 
románico»67, coincidiendo con tres circunstancias: el inicial levantamiento del ce- 
notafio bajo el arco toral del crucero, las primeras obras escultóricas en el nártex 
del poniente y, por último, la ejecución de las tallas policromadas dispuestas para 
el arco presbiterial. Así, se recompone la portada sur, agrandándola respecto a su 
gemela, aunque asimétrica, del norte, pasando de los dos metros escasos de la úl
tima a los 2,20 m de la reformada, abriéndose un vano treinta centímetros mayor 
que en su primera fábrica para instalar el dúo de la Anunciación y, en el otro lado, 
las imágenes del rey, el mártir y la hermana mayor.

Documentalmente no se puede demostrar nada, ni esta hipótesis ni otra más 
cercana o bien algunas más alejadas. La simple pérdida de la otra hermana mártir, 
si es que pudiera ser identificada como tal, si es que se fabricó, alerta al lector 
acerca de la endeblez de estas interpretaciones iconográficas, al igual que aún es 
más difícil la identificación y, sobre todo, el rol que ejerce el anónimo monarca. 
Lo cierto es que los maestros del primer taller respetaron tanto el ámbito subte
rráneo identificado con el marlynum como la tumba de lajas de forma antropoide 
levantada (sobre la cubierta de la cripta) en los tiempos repobladores. Coinci
diendo con la construcción del cenotafio de san Vicente, los clérigos insistirán en 
el recuerdo de las hermanas cuando propician la obra de un segundo cenotafio 
(¿relicario?) en el extremo meridional del crucero o en el primer tramo de la nave 
del evangelio, según variadas hipótesis, posibilitando la doble permanencia de 
dos sepulturas, una para el varón y otra para las hermanas, siguiendo asimismo 
alguna certeza sobre la duplicación sepulcral de los mártires en una tumba-¿pozo? 
y otra doble bajo arcosolio, ambas en la posterior cripta de la Soterraña. Tanto Re- 
pullés como Gómez-Moreno aventuraron que tres imágenes de talla tardorromá- 
nica representando a Vicente, Sabina y Cristeta pudieron recogerse en el ábside 
principal, mientras que Rico Camps afirma que estas imágenes retalladas por el 
taller de Vasco de la Zarza a principios del siglo XVI se realizarían ex profeso para 
el cenotafio de las hermanas en el brazo sur del transepto, espacio destinado a 
recoger junto a la pared dicho monumento «a manera de vaso o lucillo, con sus 
antepechos y cubiertas, que asientan tres medias columnas estriadas, de las cuales 
salen dos medios arcos de yeso, que en medio se rematan y unen, labrados de 
menuda labor de oro y colores, y sobrepuestas de medio relieve las imágenes 
de las santas y de su hermano Vicente»68. Sin embargo, las noticias acerca de



160

La renovación ornamental y litúrgica en la transición a los tiempos mo
dernos. Durante el siglo XV se llena el interior de la basílica. En parte, es una 
consecuencia de numerosas donaciones, como una colectiva del año 1493, ante 
el notario Gómez González70, por la que cinco olleros y otros vecinos de la ciudad

69 CIANCA, A. de, Historia de la vida... de San Segundo, I, XXI, fol. 41 r.
70 ADAv. SV. Doc. 21. 1493, abril, 18, Ávila. «Escritura de los olleros de Ávila reconociendo el 

pago de unas vasijas para la iglesia de San Vicente, donando para su fábrica diversos útiles, ante el notario 
Gómez González», Libro de cuentas e inventarios de la fábrica de San Vicente de Ávila, 1493-1545, fol. 4.

esta última obra son demasiado confusas. El benedictino Ariz anotó que tras las 
sepulturas de los Estradas, en el exterior del transepto meridional, se localizaba el 
enterramiento de las mártires. La existencia de un segundo cenotafio, netamente 
femenino, se admite a partir de documentos medievales que hacen referencia a 
la procesión a los monumentos. Otras fuentes, que se elaboran precisamente en 
los instantes del «primer descubrimiento» de san Pedro del Barco, insisten en que 
el sepulcro de las vírgenes «está arrimado a la pared de la entrada del crucero», 
a unos ocho o seis pasos del cenotafio bajo el arco toral del crucero, mientras 
que a la vuelta de la tumba de las jóvenes «está enterrado el judío que fundó la 
yglesia», es decir, doblando el ángulo de la nave sur con el transepto meridional, 
manteniéndose así, de manera más específica, el primitivo recuerdo topográfico 
trasladado desde la cripta.

Sin concluir aún las obras en el siglo XIII, la basílica centra la atención de los 
monarcas castellanos. Narradores abulenses destacan la concesión de un diploma 
apócrifo de Fernando III, en 1252, «para hazer y reedificar esta iglesia de San 
Vicente de Ávila, por honra y seruicio de los santos Vicente, y Sabina, y Cristeta, 
y san Pedro del Barco»69. La confusión al adjudicar la donación real a Fernando 
III, pocos días antes de su fallecimiento, confundido con el cuarto, se aprecia y 
mantiene desde Cianea, luego Ariz, Fernández Valencia y otros escritores de los 
siglos XVIII y XIX, incluso en momentos recientes. Unos años antes, a finales del XII 
o principios del siguiente, se sustituyeron los cuatro arcos torales por unos nuevos 
con piedra granítica desde sus pilares, conservándose, de acuerdo con Hernández 
Callejo, un pilar en cruz griega en el primer tramo. Alfonso X, al encontrar la iglesia 
«malparada en muchas maneras» ratificaría el anterior documento de su padre 
e insiste en el cobro de las tercias sobre los lugares de San Yagüe de Arañuelo, 
aunque en realidad sería el primer privilegio concedido a la basílica, al igual que 
Sancho IV, en 1290, renovará las concesiones «para la obra de San Viqeinte fasta 
que sea acabada», pues estaban a punto de desprenderse los contrafuertes del 
muro septentrional y los arcos de las bóvedas del triforio, situación ante la que 
el concejo de Ávila muestra su preocupación. Se puede considerar que en es
tos momentos están prácticamente concluidas las obras de la basílica. Unos años 
antes había sido consagrada, en 1243, si bien las reparaciones parece que serán 
habituales en la centuria siguiente, fundamentalmente centradas en el cimborrio, 
además de las profundas remodelaciones que se registran en el siglo XV (sacristía, 
torres, baldaquino, ¿pórtico?, etc.).



ofrecen a la iglesia cinco albas nuevas, dos fruteros labrados en oro y plata «e con 
letras de Jhesús», además de un paño labrado, otro largo para las gradas del altar 
y el coro, dos cuerpos de santoral de lectura y una linterna de hierro de Flandes 
para llevar el Corpus Christi. Otros vecinos donan una palia, una manga para la 
cruz pequeña por Juan de la Plaza, y la mujer de este una alfombra, una sábana 
colorada (Alonso Gómez), dos ramilletes de azófar, un frontal de seda, una custo
dia de plata o un frutero labrado dado por el cura Diego Ramos, además de otros 
objetos.

Aunque las iglesias parroquiales románicas carecían de sacristía hasta bien 
entrado el siglo XVI, en San Vicente este espacio retirado relacionado con el se- 
cretarium, con un carácter también sagrado (sacrarium), se levanta en la segunda 
mitad del siglo XV, hacia 1477, en el ángulo septentrional que formaban la nave 
del crucero y el muro del cierzo de la iglesia, adoptando una planta cuadrada 
cubierta con una bóveda de terceletes con sus arranques en unos arcos ciegos, 
estando promovida por el cura rector Diego de Lora y el mayordomo Ximén Mu
ñoz, ambos enterrados en el exterior del paramento del oeste. Esta construcción 
añadida a la iglesia en la escuadra exterior del septentrión plantea, por otra parte, el 
problema de la ubicación original de la puerta norte, al no situarse en línea con el ac
ceso meridional, sino en el tercer tramo, debido a la accidentada orografía que caía 
sobre la antigua calle de La Parrilla. Como dependencia eclesiástica, el sagrario 
de los inventarios modernos o la sacristía en otros términos se destinaba en su uso 
a la preparación y arreglo de los clérigos en los instantes previos a las celebracio
nes litúrgicas, anotándose que a partir de esta cualidad recibiría la denominación 
conocida de sacris stare. Además, como en otras iglesias, la sacristía de la basílica 
recogerá otras funciones, depósito de libros y documentos, custodia de ornamentos 
litúrgicos, ropas, llaves y otros enseres, pinturas e imágenes sobre todo.

No hay fuentes documentales que permitan analizar de forma minuciosa el pa
norama cotidiano del templo, sus ornamentos y objetos litúrgicos, tablas de pintura 
e imágenes, objetos de hierro y madera. Hay que suponer, a diferencia de las iglesias 
actuales, un predominio de los espacios vacíos, un agigantamiento del interior en la 
ausencia de bienes muebles. Con todo, se puede plantear ya cierta renovación de 
carácter ornamental del interior basilical desde mediados del siglo XV, coincidiendo 
con la década del «milagro de la sangre» del obispo Martín de Vilches (1455-1469). 
En el ábside central, prácticamente despejado de cualquier decoración, se locali
zaba según el inventario de 1493 el ara del Corpus Christi, de marfil y esmaltada, 
especificándose pocos años después que se trataba de una custodia grande «de 
madera labrada por de fuera; de dentro una custodia de marfil» acompañada con 
otra ara pequeña esmaltada «en que están muchas reliquias de santos», depositán
dose así parte de los restos ofrecidos por el rey Pedro I el Cruel (el Justiciero) en un 
cofre dorado que, a salto de mata, pasaba del presbiterio a la cripta de la Soterraba 
y viceversa. Los muros de este recinto se cubrían con unos doseletes pintados y 
dorados que probablemente guardaban algunas tablas pintadas por el Maestro de 
Ávila, elementos que serán utilizados en 1468-1469 por el pintor S. Florentín para el 
baldaquino flamígero. La mesa del altar se cubría con dos frontales y sobre ellos dos

161



«12 de abril de MCCCCLXII se escomenzó este sagrario siendo cura el bachiller Lora y el mayordomo 
Ximén Muñoz, cuyas son estas sepulturas. Acabóse ocho».

- ■ i? •

paños labrados. Los visitadores del obispo Francisco Sánchez de la Fuente (1493- 
1496) inspeccionan una cruz de plata, de 18 marcos y 2 onzas que, realizada por 
Alonso de Medina en los primeros años noventa del siglo XV, realzaba el espacio 
litúrgico, lo mismo que un atril «donde se pone el misal para decir misa, dos can
deleras plateados que están en el altar mayor», una rueda de campanillas y una 
tabla con la imagen de san Pablo, posiblemente la misma que fue utilizada por el 
obispo Martín de Vilches para limpiar sus dedos tras comprobar la existencia de 
unos cuerpos santos de sangre caliente en la tumba tardorrománica del crucero. 
Algunas sillas con elementos heráldicos rellenaban el presbiterio, aposentos de 
familias linajudas como los Bracamonte, Rengifo, Dávila y Arias. En la sacristía 
se recogían dos cálices de plata, unos portapaces de plata rehechos a partir del 
dosel de una cruz vieja, varias vinajeras de plata y estaño, una cruz pequeña y un 
brasero de hierro, además de los vestimentos, libros y esquilas. El anterior platero, 
el vecino Alonso de Medina, vivía en la última década del siglo XV en unas casas 
del Mercado Grande, pagando al cura y beneficiados de San Vicente un censo anual 
de 200 maravedíes y dos gallinas. Esta dependencia económica y jurídica de los 
artesanos con la basílica será frecuente tanto en esta centuria como en tiempos 
posteriores (Sansón Florentín, Cornielis de Holanda, Juan Vela, etc.).

Entre los años 1508 y 1512 se modifica el ábside central, añadiéndose «un 
retablo rico de cinco órdenes de talla, pintado e dorado, conservándose un cofre 
mediano dorado, con su cerradura e llave, e dentro un cofre rico de cobre esmal
tado e dorado que dizen que tiene reliquias; ansí mesmo otro cofrecito pequeño

162



163

71
72

ADAv. SV. Doc. 20. Quaderno y becerro de las casas y heredamientos..., íol. 20.
Libro de cuentas e inventarios..., 7493-1545, fol. 78 v.

de madera, viejo, que dicen que tiene reliquias» y la custodia de talla dorada 
reseñada en el inventario de 1502, añadiéndose un crucifijo con la imágenes de 
la Virgen y san Juan a los lados, realizado en esos años dentro de una tradición 
gótica. El nuevo altar pudo ser consagrado anteriormente por el obispo Carrillo de 
Albornoz el 20 de octubre de 1499, que «fizo quitar el ara que estaba inclusa en 
él y fenchirlo de yeso igualmente con el altar»71. Tanto el retablo de tablas pintadas 
como el Calvario sobreviven a las numerosas recomposiciones internas hasta su 
sustitución por un retablo churrigueresco a principios del siglo XVIII, trasladándose 
el trío de la crucifixión al arco toral del crucero y perdiéndose (según Hernández 
Callejo) las maderas al utilizarlas el párroco Antonio Escribano Rubio como tabla 
ripia del tejado. La descripción del presbiterio es más detallada en la visita que el 
1 de julio de 1522 realiza al interior del templo el arcipreste de Bonilla, Vicente 
de Ávila, racionero de la catedral, contemplado «el sagrario fixo en medio del 
retablo del altar mayor y dentro del dicho retablo está vn cofre de hueso con su 
cerradura y llave y dentro dél está vna custodia de plata con su cobertor y cruzeta 
y dentro della está el Santísimo Sacramento con vnas hijuelas de corporales». El 
retablo mencionado estaba compuesto de cinco órdenes de talla pintado y dora
do con sus guardapolvos de lienzo, entendiéndose que el grupo escultórico de la 
Crucifixión se situaba en el paramento medio del presbiterio, sobre el vano abo
cinado, aprovechando la desproporcionada altura del ábside (19 m) o, al menos, 
el lienzo vertical que va desde el pavimento interior hasta la cubierta del mismo 
espacio (12 m): «Está en el dicho retablo encima de la custodia vn crucifijo con 
las imágenes de Nuestra Señora y Sant Juan...»72, con dos candeleras de hierro 
fijos, con fondo blanco, especificándose como una representación simbólica del 
dogma fundamental del cristianismo, la muerte de Cristo en la cruz entre María 
y san Juan, y como imágenes devocionales a finales de la Edad Media y primeras 
décadas del XVI. A lo largo del siglo XVI se va recomponiendo el retablo mayor. 
Así, en 1543, el mayordomo Gonzalo Rodríguez paga 3 rs. al pintor y vecino de 
Ávila Juan del Águila por dorar las coronaciones del altar, mientras que en el mis
mo curso el pintor Francisco Espinar, por 4.200 mrs., pinta las imágenes de la Cru
cifixión con san Juan y María, sobre unas estrellas azules y unos adornos dorados, 
el Niño de la Soterrada «e un crucifixo de bulto a la puerta del portal del sol». Tal 
vez un tabernáculo y algún facistol se realizan en esos momentos para el presbiterio, 
cobrando 4.165 mrs. el maestro ensamblador Antonio de Flandes, entallador que 
fue cuñado de Juan del Águila, un artesano que se dedicó preferentemente a los 
ensamblajes y obras de talla decorativa y trabajó tanto en la catedral como en un 
retablo de Santo Tomás de Ávila y una custodia para la parroquial de Espinosa.

Otros retablos y altares se realizan en estos años finales del XV y principios del 
XVI, configurando unos espacios litúrgicos claramente estratificados, adecuados a las 
necesidades de culto y a la incorporación de nuevas figuras hagiográficas. Sobresa
lían ya a las miradas de clérigos y mayordomos el baldaquino levantado por el pintor



164

73 Ibídem, fol. 79 r.

Sansón Florentín, con la colaboración de algunos judíos, en detrimento del viejo mo
numento funerario de finales del XII, la tumba del judío y su inscripción en el muro, 
relacionadas asimismo con el aggiornamento mortuorio que sufre la basílica en la 
segunda mitad del XV, la capilla de las santas Sabina y Cristeta, en el ábside meridio
nal, donde se oficiaba la misa de alba, con dotaciones desde 1502 de los feligreses 
Gutiérrez Pantoja e Inés de la Serna, con «un altar con su retablo de tres órdenes 
de talla, dorado y pintado, con sus guardapolvos de lienzo y con dos candeleras de 
hierro fixos», posiblemente con las imágenes de las hermanas, con una tabla pintada 
de la Piedad y otra de san Gregorio. Estas dos tablas, la segunda con la «Misa de San 
Gregorio», se situaban en una de las paredes, la meridional, del citado ábside. El del 
Evangelio se dedicó a san Nicolás, revistiéndose con un retablo de tres órdenes de 
talla, labrado y pintado, con su ara encajada y guardapolvo de lienzo y un par de 
candeleros, mientras que otros entornos de difícil localización se organizaban con un 
retablo de la Quinta Angustia, «dorado y pintado, con su guardapolvo de lienzo» en 
el crucero del sur; en la única nave del transepto meridional, la capilla de San Anto
nio (posiblemente sobre la zona que guardaba desde 1512 la sepultura del anacoreta 
Pedro del Barco) con un «altar con su retablo dorado y pintado de tres órdenes, con 
su guardapolvo y ara y un par de candeleros de hierro». Otro altar dedicado a los san
tos Justo y Pastor, «con su retablo pintado, pobre», y el de san Pablo, realizado en los 
últimos años como recordatorio probable del suceso extraordinario protagonizado 
por el impulsivo obispo Martín de Vilches se fijaban en el interior basilical, sin poder 
concretar su ubicación exacta: «ay otro altar de sant Pablo con vna tabla pintada 
de la devoción de sant Pablo»73. El altar del santo de Lisboa se mantiene desde el 
año 1496, cuando el bachiller Gómez Malaver dota un aniversario en dicha capilla, 
mientras que otro altar, el de la Transfixión (Transfiguración), se ubicaba desde me
diados del XVI en el paramento oriental del crucero, frontero a la tumba del judío, 
con una iconografía que recordaba a los fieles la presencia de Cristo en el monte 
Tabor entre los dos visionarios del Antiguo Testamento, Moisés y Elias.

En los inventarios de fábrica de finales del siglo XV y de la centuria siguiente 
únicamente aparecen cuatro espacios definidos como «capillas», además de la 
mayor: la de Santa Sabina, denominación habitual (aunque en realidad se refería 
a las dos mártires), se identificaba con la celebración de la misa de alba, la de San 
Nicolás con la postrera; en el occidente de la basílica, las capillas de san Miguel 
y santa Marina. Otros espacios con funciones litúrgicas a partir de las numerosas 
dotaciones que se acumulan en el interior del templo se refieren a la colocación 
precisa de una tabla o una talla de algún santo o escena titular, descartándose 
cualquier concepción arquitectónica cerrada, aunque, en ocasiones, mantuvieran 
sus mesas de altar, frontales, lámparas y otros objetos. Algunas lámparas se colo
caron en los altares, en los sepulcros de san Pedro del Barco, san Vicente, en el 
relicario de las vírgenes Sabina y Cristeta, ante los retablos de san Antonio y «santa 
María del Pilar», imagen que se puede identificar con la existente en el pilar in
mediato a la puerta meridional, sobre una pila de agua bendita y procedente del 
mundo gótico del siglo XIII.



I

i

Epigrafía en la capilla de la Transfiguración.

f .1
t <
1J

Una primera conclusión pudiera establecerse a partir del panorama descrito: 
la abigarrada ubicación de dedicaciones hagiográficas en el tramo comprendido 
entre el cenotafio del mártir (con el baldaquino) y el muro sur del crucero y, en 
contraste, la desnudez del tramo septentrional de dicho transepto. Se configura 
así un ámbito cerrado, de carácter exclusivo para el clero y sus devotas imáge
nes, el espacio comprendido entre la Porta Speciosa (incluyendo el monumen
to fúnebre de las mártires Sabina y Cristeta) y la cabecera eclesial (presbiterio y 
coro, capillas colaterales) con las prolongaciones de la crujía perpendicular. Do
cumentalmente, con todas las probabilidades requeridas para unas fuentes no 
demasiado precisas, se pueden distinguir las siguientes advocaciones espaciales. 
Primero, la capilla mayor con las obras mencionadas (incluyendo la Crucifixión) 
y alguna imagen del santo titular (¿la talla románica renovada en el siglo XVI?); 
luego, en el ábside del Evangelio, la capilla de San Nicolás de Bari y en el otro 
extremo la de las santas Sabina y Cristeta. En dirección al muro sur del crucero 
el altar de la Transfixión, el de la Quinta Angustia (la Piedad), el retablo de San 
Antonio de Padua y, al lado, el sepulcro primario de san Pedro del Barco; en 
el muro occidental del mismo espacio la sepultura del judío, su inscripción en el 
paramento, sin olvidar la magnífica obra de cantería de la huella de la muía que 
portó al anacoreta medieval. Por último, en el primer tramo de la nave de la Epís
tola, adosado a la pared, el monumento funerario de las mártires hermanas, sin 
desatender la presencia en otros sitios de dos ambones, la sacristía y los accesos 
a las tribunas por medio de unas escaleras de caracol.

A finales del siglo XV, la fábrica contaba con cuatro bancos de madera, una 
lámpara de las tinieblas, otra para el altar mayor y tres repartidas en otros espa
cios, algunos hierros sueltos y un badil para el brasero de hierro. La plata, con
signada por los mayordomos de forma precisa, constituía uno de los bienes más 
preciados para los clérigos. Además de la cruz del platero Alonso de Medina, se

165

■' , .Q

[cura-sli r nefí ci o s ñvftap glv;' ta-rott- T ’ |- obli ffíiiú s-fitrji r-caíasabau-pvT • vv v - pftuameutc-'üuamira-'iF&rtTajyi stoiv Q
> • po r ¡ u tro me Tsjumugt w? avott-a 'ra njTvc-trRftita-Eus’ara- *.gn-s-lotojo-a 1

S Wí * w ■ 1



166

J

74 El clérigo beneficiado, aceptando la donación del obispo Sancho, confunde la fecha de 
1400, pues el obispo Sancho Sánchez o Sancho Dávila rige el episcopado abulense entre los años 
1313 y 1355, según otro beneficiado de la basílica, Tello Martínez, que sigue las noticias aportadas 
anteriormente por Cianea, Ariz y González Dávila. El notario apostólico del siglo XVIII señala en su 
Cathálogo..., 160, que el obispo Sancho «hizo a sus expensas una campana para la iglesia mayor, que 
pesó 84 arrobas». Fernández Valencia, seguramente, yerra entre tanta campana y un episcopologio 
bastante confuso en los siglos medievales. Vid. Noticias de San Vicente, ms. original, s.f., s. XIX, APSV., 
recoge la inscripción de la parte inferior de dicha campana: «Esta campana dio el obispo D. Sancho 
el año mil y CCCC años; renovóse siendo cura Gil López de las Vacas; dio para renovalla nuebe mil 
maravedís; era maiordomo Alberto Erna, año de mil D. 22».

almacenaban y utilizaban otra cruz pequeña de plata, «cálices de plata, buenos 
los dos, dorados», dos portapaces que se hicieron del dosel de una cruz vieja, 
algunas vinajeras más tres pares de estaño y «dos candeleras plateados que están 
en el altar mayor». En octubre de 1493 el licenciado Lora entregó a la fábrica un 
frontal de seda y unos corporales. Y unos meses después, en enero de 1494, el 
arcipreste de Avila señala unos portapaces y vinajeras de plata junto a una custo
dia de plata que pesó cuatro onzas y media, labrada por un tal Pedro, platero. El 
notario apostólico Alonso de León, el 12 de julio de 1493, había tomado nota 
asimismo de dos candeleras de madera «que tienen los mo<;os de coro en la capilla 
de Sant Miguel» y algunas campanas: dos grandes, dos pequeñas, un esquilón, tres 
esquilas y otra campana pequeña que se tocaba para ir a misa. La campana mayor 
se localizaba en la torre del templo reedificada en tiempos del cardenal Cervan
tes, en el 1440, con una inscripción recogida por Fernández Valencia74, Sancta 
María e Sánete Petre del Vareo, [et omnes sancti Dei] orate pro nobts, donada por 
el obispo Sancho en su episcopado, reparándose en 1522 por el herrero Francisco 
Martínez a cambio de 9.000 mrs. que entregaron el cura Gil López y el mayor
domo Alberto Ernaz, restaurándose dos escudos del mismo obispo (seis róeles) y 
añadiendo las armas del párroco (dos vacas) e insertando una inscripción junto al 
asa (XPS vincit, XPS regnat, XPS imperat, XPS ab omni malo nos defendat). La otra 
campana fue realizada por el mismo herrero en 1522, con otro texto el que se lee 
Sánete Vicenti, ora pro nobis. Qui sine peccato est vestrum mittat primum lapidem, 
además de ver dos escudos con el emblema de Gil López. Una más, según el 
beneficiado citado, procedería del año 1157, mientras que los esquilones rese
ñados en el mismo texto son de la segunda década del siglo XVI. La penúltima se 
relacionaría tradicionalmente con las familias de Orejones y Palomeques, con una 
inscripción latina que alude a la lucha fronteriza contra la morisma: Mentem sanc- 
tam spontaneam honorem Deo et patriae liberationem, o bien con la finalización 
de las obras basilicales, argumento empleado por Hernández Callejo al recordar 
una inscripción que se encontraba en su parte superior («En servicio de Dios y de 
sus santos mártires san Vicente, santa Sabina y santa Cristeta, año de MCLVII»), 
fundiéndose, una u otra, en el primer tercio del siglo XVI por Francisco Martínez. 
El esquilón, que estaba situado en el lado meridional de la torre, fue donado 
asimismo por Gil López, con las armas y una lagartija. Regían el tiempo litúrgico, 
ordenaban el ritmo cotidiano, los metales alarmaban en ciertas emociones ante 
la muerte y desataban la inquietud, continuamente obsesionaron a sus servidores 
hasta la mecánica exacta del reloj. Tempus fugit. Todas estas campanas, como se



167

puede suponer, mantenían una doble función, un empleo mixto dirigido hacia las 
convocatorias litúrgicas y hacia las funciones más populares, especificándose tres 
usos: el crédulo o supersticioso, la utilización climática y el uso social; desarro
llándose numerosas prácticas campaneras para indicar a los vecinos una alarma, 
la salida del viático a un enfermo, la muerte, el repiqueteo por la muerte de un 
niño, o los diferentes toques según se destinaran a un hombre, una mujer o a 
un cofrade. Unos versos latinos recogidos en el siglo XVIII por el sacerdote Tello 
señalaban los efectos que las campanas tenían en las sociedades preindustriales: 
Sex in campana dicuntur commode sana: / laudo Deum verum, voco populum, 
congrego clero, / defunctos ploro, Sathanam fugo, festa decoro.

La aglomeración de campanas en la torre oculta la existencia probable de dos 
turres signorum en los tiempos anteriores al siglo XV75. Las crónicas y otros do
cumentos hacen siempre una referencia explícita a las dos torres, relacionadas 
desde el siglo XII con las familias caballerescas de la ciudad. La realidad defen
siva de la época, la función eminentemente militar de la ciudad y, por otra parte, 
el retardado inicio de las obras de la muralla, junto a la especial ubicación de San 
Vicente explicarían la presencia de las torres desde mediados del siglo XII, acen
tuando la finalidad castrense de la basílica a partir, arqueológicamente, de unos 
pilares en el extremo occidental de la fábrica sobre los que se levantará luego el 
campanario, en el año 1440. Vicente Lampérez ya había insinuado esta función 
castrense, ratificada recientemente por Daniel Rico. Su uso se modifica más tarde 
al convertirse en las capillas de las mismas familias, la del septentrión adjudicada 
a los Palomeques, conocida también como capilla de la Purificación76, de la Luna 
y de los Penitentes, con un culto dedicado a santa Marina desde la segunda mi
tad del siglo XV, conservándose pinturas y escudos del mismo siglo, el epitafio de 
Catalina Rodríguez (siglo XVI) y una inscripción de la era 1321 (año 1283) sobre 
misas pro anima d[omi]ni lohis. quonda clleri]c¡ ipsius ecd[esi]e... recogida por 
Cómez-Moreno hace unas décadas, mientras que la situada al mediodía perte
neció a los Orejones, denominada también capilla del Sol o de los Catecúmenos, 
bajo la titularidad de San Miguel. Las dos familias dotaron ambas capillas desde 
finales del siglo XV y en tiempos posteriores.

En la capilla bajo la torre del septentrión se guardaba la figura que representa
ba a la futura maternidad, a la que las mujeres abulenses rendían culto y ofrecían 
limosnas, «asistiendo con mucha devoción las preñadas desta giudad»77 al altar 
de santa Marina, «un altar con ara y retablo de pincel, muy viejo, con la imagen 
de la santa de talla entera en el tablero de en medio». Su culto está confirmado, 
al menos, desde el año 1493, cuando se realiza un inventario de la basílica en

75 «La torre es el más expresivo de los elementos verticales, y cumple al mismo tiempo la 
aspiración espiritual de lo ascensional, sirve como elemento de defensa y obra como axis mundi», 
SEBASTIÁN, S., Mensaje simbólico del arte medieval, Madrid, 1994, 283.

76 Esta denominación, según Hernández Callejo, obedecería a la existencia de una gran basa 
que, acaso, fuera la «fuente de la purificación», hipótesis contestada más tarde por Repullés en sentido 
negativo.

77 Libro de inventarios, 1562-1682, fol. 39. (Inventario de 1649).



168

78 Libro de cuentas e inventarios de la fábrica de San Vicente, 1493-1545, fol. 5 r.

79 Libro de inventarios, 1565-1682, fols. 36 r y 80 v.
80 Además se confunde a santa Marina con santa Margarita de Pisidia, con una fiesta el 18 de 

julio. Vid. FERRANDO ROIG, J., Iconografía de los santos, Barcelona, 1950, 190.
81 STOUCK, M.A. (ed.), Medieval saints. A Reader, Letchworth, 1998, 127-134 («A transvetite 

saint: Mary/Marina»).

el que se menciona que un título sobre las vasijas de los olleros de Ávila «está 
escripto en el pilar de la capilla de señora santa Marina, tras el altar en un letrero 
de piedra...»78. Tal vez su dedicación se pueda adelantar hasta el siglo XIII, puesto 
que en una bula del papa Bonifacio VIII (// nonas februarii milésimo trezentessimo) 
se encuentra una referencia a la iglesia de San Vicente et cappella Beate Marine, 
manteniéndose la duda en torno a la adjudicación de la capilla, bien a santa Ma
rina (seu Margarita), bien a la Marina de Galicia, cuyo culto parece más tardío. En 
cualquier caso, desde el año 1308 se celebraban en la capilla, situada cerca de 
las casas de la alberguería, algunas dotaciones de misas por vecinas de la ciudad, 
mientras que el resto de la fábrica se resistía a ser concluida. A finales del siglo 
XVI o en los inicios del siguiente, la capilla adjudicada a los Palomeques contaba 
con un altar con ara y retablo de pincel, «muy viejo, con la imagen de la santa de 
talla entera, en el tablero de en medio»79. La obra había sido realizada, probable
mente, en los postreros años del Quinientos, con la imagen pintada de la santa y 
un «retablo que contiene su martirio», primera sospecha de un cambio no en la 
titularidad de la capilla, pero sí de la historia de santa Marina. Esta santa, como se 
sabe, no fue martirizada, aunque en el retablo (no localizado) se representaba a 
la mujer torturada en un horno y con una espada, al lado de los tres manantiales 
que brotarán tras la muerte, según la iconografía tradicional de la figura de Aguas 
Santas de Orense, mezclando en un mismo personaje una titularidad (protección 
a las embarazadas de la imagen de fray Marino), un modelo visual en el retablo 
(horno y manantiales de la gallega) y una talla barroca identificada con santa Mar
garita y el dragón a sus pies80. ¿Una alegoría del Leviatán? Al ser unas confusio
nes importantes sobre el exceso de santas en la iconografía hagiográfica, tanto el 
patrocinador como el artista del retablo confunden las historias de santa Marina 
(fray Marino), Marina de Aguas Santas (Orense), Marina (18 de julio), hermana 
crucificada de santa Liberada (patraña de Sigüenza), y Margarita de Pisidia con el 
dragón o el perro. La difusión de un culto a la maternidad arranca, al menos, del 
siglo XV en la península Ibérica, cuando se difunde internacionalmente la leyenda 
de la santa italiana travestida en un hombre. Las primeras versiones aparecieron 
en torno a los años 450-500, propagándose en la Edad Media y haciendo hinca
pié en la huida de la tentación sexual y el cuidado del niño01.

Sustituyendo a la Artemisa de los griegos, el relato de Santiago de la Vorágine 
describe que la niña Marina es disfrazada de varón por su padre, creciendo y 
convirtiéndose en fray Marino (hermano Marín). En una intrincada historia, una 
mujer, que ya estaba embarazada, acusa al supuesto clérigo de violación, con el 
resultado de que a los pocos meses Marino/a se tiene que hacer cargo del recién 
nacido como si fuera su propio padre (madre), falleciendo unos años después ante



169

82 La legendaria historia de santa Marina, recogida en la Leyenda Dorada, aparece también en 
la Patrología Latina, ed. J.R Migne, París, 1844-1864, T. 73, 691-694.

la mirada atónita de los demás frailes de la comunidad, que, admirados, limpia
rán el cuerpo y le venerarán en un noble lugar del templo monacal. Se trata del 
disfraz que adopta y adapta una mujer (parece que instigada por el padre) para 
entrar en un convento, un recurso ampliamente utilizado en Egipto en relación 
con las santas Eugenia, Eufrósima, Marina y Pelagia, que «pasan desapercibidas 
hasta el día en que son falsamente acusadas de haber violado a una persona de su 
mismo sexo y haber tenido de ella un hijo»02. Si la tradición hablara más precisa 
y locuazmente, permitiría establecer qué Marina es la inspiradora de la capilla, 
retablo e imagen, acaso se podría fijar una relación directa en la aparición de 
unos cultos dedicados a dos hermanas acosadas sexualmente, la Marina de San 
Vicente (¿santa Margarita?) y santa Liberada (luego santa Paula Barbada) de la 
ermita de San Segundo, convertida esta última en un sustitutivo tardío de la vir
gen de Antioquía con una historia de huida ante el acoso masculino, aunque en 
la hagiografía hispánica pesará más este último elemento que su transmutación 
transitoria en un aparente varón piloso. La sucesión de relatos hagiográficos de 
variada procedencia es un rasgo característico de la sociedad barroca, al igual que 
las continuas transfiguraciones de imágenes que de década en década cambiaban 
de ubicación, sorteando los numerosos altares interiores y alterando, por tanto, 
las devociones más populares. En San Vicente la talla de santa Marina con el 
dragón pasa en el siglo XVII a la capilla de san Pedro del Barco y unos años más 
tarde, a principios del XVIII, al altar de las mártires situado junto a la entrada del 
mediodía. Realmente se trata de una doble o triple duplicación de personajes a 
partir del relato difundido por el dominico Jacobo de Varazze sobre la moñaco 
partenia: la transmutación de fray Marino en santa Margarita de Pisidia o de An
tioquía, que pasa a España como Marina de Orense y patrona de las parturientas, 
asumiendo -como señala Réau- el papel de la diosa pagana de los partos. Juno 
Lucinat Miserere, quaeso, illorum qui mei memoria egerint el mulieribus me in 
partibus invocantibus succure clementer. Venitque vos de coelo dicens petitiones 
suas esse exauditas. El temor hacia el equívoco sexual, el escaso atractivo de un 
modelo iconográfico alejado de la realidad, un prodigio de la naturaleza, provocó 
seguramente tanto la transmutación de las imágenes como la ausencia de un culto 
acentuado por parte de las feligresías masculina y femenina. Al igual que otras de
pendencias eclesiales, la capilla ocupó algunos asientos en los libros de fábrica 
de los siglos XVI, XVII y XVIII. Seguramente por algún problema constructivo en 
la torre levantada con el patrocinio del cardenal Cervantes en 1440, o por una 
mala cimentación del solar, los gastos fueron permanentes en dicho espacio, al 
igual que en la cripta de la Soterraba. Los aderezos y los gastos menudos eran 
habituales en las paredes y pavimentos, sobre todo para eliminar la tierra acu
mulada, labor que en el siglo XVII suponía un gasto entre seis y ocho reales para 
la mayordomía.

La capilla del mediodía, también abrazando el nártex de la basílica, se adju
dica legendariamente a los Orejones, con la titularidad litúrgica de san Miguel, un



Talla de santa Marina (ca. 1600).

iarcángel de amplia tradición medieval como pesador de almas y del Barroco en su 
lucha con el dragón, contando con otro retablo similar al de santa Marina. Ciertos 
problemas en torno al mantenimiento de la capilla, su culto interior, el frío intenso 
durante la liturgia, el acceso de los fieles y el cumplimiento de las dotaciones con
cluyeron en apariencia a finales del siglo XVI83 cuando el cura Pablo Verdugo de la 
Cueva y el mayordomo Gregorio de Fontiveros pagaron 200 ducados al canónigo 
de la catedral de Segovia, Blas Orejón, comprometiéndose este a realizar ciertos 
reparos y a que sus herederos otorgasen 100 ducados a la fábrica de la basílica. 
De este periodo debe ser un retablo que a mediados del siglo XVII se conservaba

83 ADAv. SV. C. 2. Doc. 2 (1594, junio, 25, Ávila. «Carta de venta y traspaso del canónigo B. 
Orejón a la fábrica de San Vicente de Ávila, ante el notario del número Diego de Salinas»).

170



171

Vestiduras y libros, metales e imágenes. Los inventarios de ¡a fábrica reseñan 
otros capítulos. Uno de ellos siempre hace referencia a los vestimentas, ropas litúr
gicas, frontales y otros variados enseres. Los primeros, vestimentum, adquieren una 
especialización profesional en el ámbito eclesiástico, siendo fundamentalmente 
los ropajes sacerdotales para oficiar en el altar los que constituyen una prueba de 
distinción social, con un uso específicamente continuado, reglado por los tiem
pos litúrgicos (Cuaresma, Semana Santa, Pentecostés, Adviento, etc.) y bajo una 
simbología temporal y cierta uniformidad ornamental (colores, adornos, composi
ción), mientras que otros vestidos se destinaban a categorías sociales y profesiona
les inferiores (mozos de coro, sacristanes), reflejando una jerarquización definida 
por los mismos clérigos. Al margen, la fábrica adquiría con cierta periodicidad 
ornamentos (frontales, palias, sábanas, etc.) y paramentos, adornos diversos para 
los altares y otras ropas adicionales para las celebraciones. Así, para el año 1493, 
se guardaban cuatro capas de seda, dos moradas, una azul y otra negra para los 
oficios de difuntos; once frontales de lienzo (blancos, morados, azules), una sába
na y una palia con una cruz, ocho sábanas viejas de los altares, un paño de facistol 
(atril) muy viejo, otros dos frontales para el altar mayor, dos paños labrados para el 
mismo altar, dos dalmáticas para los mozos de coro y cinco estolas. Destacaban los 
frontales (antependium) o paramentos portátiles para los altares. Las ropas de uso 
litúrgico para los clérigos se limitaban a un vestimenta de brocado colorado, otro 
de brocado con sus dalmáticas viejas, uno de terciopelo azul, uno blanco de da
masco, dos temos que acompañaban a dichos vestidos, uno de paño morado más 
otro negro, además de tres de lienzo blanco y uno negro, uno de los primeros muy 
deteriorado, añadiéndose dos capas y un velo para una cruz de azabache.

La librería, depositada en la sacristía, no parecía ser muy amplia, mencionán
dose cuatro misales para el orden de la celebración eucarística, cuatro cantorales, 
tres de ellos muy viejos para los mozos de coro, y algunos folios más, especificán
dose como la obra más valiosa un volumen de los Morales de san Gregorio, aparte 
de dos dominicales de letanías viejos y otros tres libros pequeños y viejos. Aunque 
el notario no tomó nota concreta de estas obras o de otras, se puede asegurar que 
el clero de la basílica disponía de un Colectarium de capitula, orationes, lectio- 
nes defunctis, memoria de cruce, suffragia pro benefactoribus, encuadernado en 
badana sobre tabla con refuerzos y adornos de hierro de forja, con setenta y seis 
folios en pergamino procedentes del siglo XV, además de otros libros de carácter 
litúrgico, como un oracional con las notas musicales para las visitas ceremoniales 
a la basílica y las horas canónicas, un cantoral en pergamino para maitines, con la 
notación musical en pentagrama con ciento sesenta y tres hojas, un breviario can
toral de doscientas treinta y cinco hojas, un texto titulado Incipit sancturale officio 
desanctis qui habent propietatem secundum consuetudinem eccleiae abulensis...,

todavía en esta capilla del nártex, donada por el mismo canónigo, con un relicario 
de plata y un cuerpo de retablo de talla entera con una imagen de la Virgen y «san 
Joanito de pincel»04.

84 Libro de inventarios, 1565-1682, foL 69 r.



172

iluminado con arabescos, con ciento cuarenta y tres folios de 420 x 560 mm., un 
cantoral misal, otro códice iluminado de ciento cuarenta y dos folios, In honorem 
Sanctissime Trinitatis. Ad missam Off. Por último, otro cantoral de ciento cuarenta 
y siete folios, titulado Dominica in ramos palmar. Ad missas. Offim.

Con el paso de los años se incrementarán los bienes de la iglesia parroquial, 
manteniendo similares características que las del inventario de 1493, aunque re
señando las propiedades de manera un tanto confusa y desorganizada. Escasos 
detalles concretos se pueden apreciar en el desarrollo del funcionamiento del edi
ficio. En algunas ocasiones, el visitador del obispo, en este caso Bartolomé del 
Hierro (1502), ordena que se haga un libro de inventarios, o que se cumplan las 
procesiones de los sábados a los sepulcros de los mártires, al igual que de manera 
bastante escrupulosa se siguen algunos pleitos sobre el molino y batanes del Es
tanco, el testamento otorgado por los vecinos Lumbre García y Sancho Sánchez y 
las rentas de las ruedas harineras en el río Adaja85. Los ingresos procedentes de los 
diezmos, propiedades rústicas y urbanas y rentas diversas (censos, arrendamien
tos, etc.), además de los donativos y cepos, sirvieron para que el mayordomo de la 
fábrica acopiara en la sacristía y demás dependencias un almacén aparentemente 
desorganizado.

Las visitas del obispo, o más a menudo del delegado apostólico, se centraban 
sobre todo en el altar mayor, en la custodia de reliquias y en el estado material de 
conservación y utilización de los objetos de plata, madera y hierro, además de las 
cosas propiamente litúrgicas. Generalmente se encontraban objetos mediocres, 
de escasa calidad artística, poco representativos y, al parecer, escasamente estima
dos por los servidores de la basílica. Sólo en casos muy puntuales el mayordomo 
anotaba con cierta precisión las características de algún utensilio. Así, el 10 de enero 
de 1502, Bartolomé del Hierro se informa acerca de un cáliz blanco con el bebede
ro dorado, con su patena, que pesaba dos marcos de plata, donado por el notario 
Juan Dávila, o dos portapaces con la historia de los reyes. Las vestiduras de carác
ter litúrgico se especifican con mayor esmero: un vestimento carmesí de terciope
lo con su cenefa de oro, con manípulo y estola, cubierto de azul, otros dos de seda 
y raso, bordados con leones, con sus dalmáticas de lienzo azul, una casulla vieja 
de damasco con su cenefa de oro, otra de seda azul con su cenefa de brocado 
pardillo con las armas del rey y los Guzmanes, una casulla de chamelote con una 
cenefa de terciopelo negro forrada de lienzo azul, con su estola y manípulo, varios 
ropajes de camelote, de lana, algunos muy usados, casullas diversas, albas, estolas 
y varias sábanas completaban un detallado ropero, incluyendo tres capas de seda, 
camelote y seda. Los paramentos de tejidos que servían para adornar las mesas de 
los altares eran también numerosos, ajustándose siete frontales de varias calidades 
para el uso de algunas capillas, que estaban generalmente mal iluminadas con 
candeleras, lámparas de latón y alguna otra de plata, aparte de una destinada al 
altar del santo titular. Algún candelabro (candelabrum) se colocaba en el ábside 
central, simbolizando, como el candelera, la manifestación divina mediante el

85 Libro de cuentas e inventarios..., 1493-L545, fol. 18 r.



86 Ibídem, fols. 24 V.-26 v.

173

L

fuego («... la zarza estaba ardiendo pero no se consumía...», Ex. 3, 1-6). En la ca
pilla mayor se guardaba una sábana con las figuras de san Vicente y sus hermanas, 
al lado de un atril «donde se pone el misal para dezir misa», junto a una rueda de 
campanillas y una tabla con la imagen de san Pablo. En la capilla de Santa Sabina 
y su hermana, decorada con una alfombra azul, otra más grande con labores y una 
más vieja, se localizaban un misal y un sinodal, con dos salterios, mientras que en 
la sacristía seguían guardándose un misal bueno de pergamino forrado de cuero, 
otros cuatro de pergamino, un breviario, un capitulero y cinco viejos santorales; se 
habían añadido dos dominicales de canto, otros dos de lectura, un salterio, junto 
a los Morales de san Gregorio y seis libros viejos de pergamino para la lectura de 
los mozos de coro. Por último, el inventario de 1502 reseña dos ramilletes de 
madera, un incensario de latón, las campanas citadas anteriormente, dos pares de 
hierro para hacer hostias, cuatro pares de vinajeras y una mesa para colocar los 
bodigos de las ofrendas. El licenciado Andrés de Medina y el bachiller Martín Fer
nández de Oña, en nombre del nuevo obispo Carrillo de Albornoz (1496-1514), 
añaden al inventario presentado por el mayordomo «tres casullas nuebas de lien
zo con sus cenefas..., dos dalmáticas nuebas de damasco blanco, una casulla de 
tercipelo negra nueba» y otros objetos ceremoniales (manípulos, estolas, frontales 
y sábanas), especificando, además, que la custodia de plata del altar mayor se 
encontraba «enbuelta decentemente en vnos corporales»86.

El cura y beneficiados de la basílica extraían las rentas de tipo feudal funda
mentalmente de ciertos grupos urbanos y campesinos con cierta solvencia mone
taria, mientras que las donaciones estaban signadas por hombres y mujeres con 
unos ingresos superiores a la media. Sin ser demasiados frecuentes dichos donati
vos, sí que se puede apreciar cómo son aquellos feligreses ligados con los clérigos 
por una dotación o fundación de misas de difuntos los que solían dar algunos 
objetos. El inventario de 1508 recoge la cruz grande de plata «con su mangana y 
seis pedagitos con ella», los dos paños ofrecidos por la señora de Gómez Malaver, 
otros de la señora de Bracamonte, un frutero y una palia de doña Elvira y otro 
de la mujer de Juan Gómez Pescador. La plata sigue incrementándose de manera 
diáfana: ya son siete cálices con sus patenas, un par de vinajeras, tres bandejas, 
dos custodias y un incensario que sustituye al de latón del anterior registro. Diez 
capas, treinta y cinco vestiduras variadas, trece albas, cuatro estolas y dos maní
pulos, veinticuatro frontales, diecisiete corporales, seis palias, ocho sábanas y seis 
mantas de cruces completan la ropería basilical. El licenciado Andrés de Medina, 
nombrado visitador por el obispo Carrillo de Albornoz, reconoció algunas recien
tes adquisiciones de la fábrica, «tres casullas nuebas de lienzo con sus cenefas..., 
dos dalmáticas nuevas de damasco blanco..., una casulla de terciopelo negro 
nueva» y otros objetos litúrgicos (dalmáticas, estolas, manípulos). Con once ban
cos de madera, diez candeleros, nueve cruces de metal y otras tres de madera 
para los altares, más otra donada por el vecino Rodrigo Jiménez, con seis aras se 
completaba el mobiliario interior del templo.



Una destartalada biblioteca apenas sufre modificaciones. Especifica el ma
yordomo una obra encuadernada en tabla y titulada Líber Moraliis Gregorii..., en 
cuya primera hoja se leía Incipit prefatio beati Gregorii..., una Biblia en dos cuer
pos, la glosa sobre los Evangelios, un salterio, cinco santorales de lectura, otros 
dos de letra antigua, dos dominicales muy usados, cinco historias con las horas 
de Nuestra Señora, dos dominicales de canturía, otro viejo de responsorio, un 
epistolario, cuatro cuadernos de fiestas para todo el año y seis misales, citándose 
además un libro grande de lectura que comenzaba con la frase Incipit capitulum 
in expositione fenere.... En la misma visita, el canónigo Martín Fernández de Oña 
y el racionero Vicente de Villalba mandan al cura y beneficiados, para poner 
orden en los documentos y libros depositados, que se haga una alacena o un ar
mario para custodiar los papeles del archivo, con una puerta chapada en hierro. 
Los mismos representantes del obispado abulense entran en la basílica el 19 de 
julio de 1512 para recorrer los altares y capillas, reseñar los objetos metálicos, los 
veintitrés paños de lienzo, los frontales y dalmáticas, las ocho palias, las casullas 
y albas, las sábanas y las alfombras, algunas de ellas bastante grandes, de veinte 
o veintidós palmos, otras, más reducidas, donadas por algunos vecinos. Algunos 
bienes muebles no signados con anterioridad, o comprados en los últimos años, 
se anotan en los folios del «Libro de cuentas e inventarios..., 1493-1545», como 
«vnos órganos en la tribuna, buenos, de tres órdenes». La basílica contaba ya con 
un púlpito de madera movible, las gradas de las tinieblas y un candelera para el 
mismo espacio, también, para el coro, un atril grande «de nogal bien tallado», dos 
facistoles y nueve bancos largos, mientras que en una pared del sagrario (sacristía) 
se habían instalado «quince cajones con sus cerraduras y llabes y aldabas»; en 
otros espacios, tres pilas de agua bendita junto a las puertas y un cepo de pie
dra con dos llaves. Los inventarios de los años 1519, 1522, 1531, 1537 y 1540 
apenas sufren variaciones respecto a los iniciales de la centuria. El cura Vicente 
López rige aparentemente la marcha de la iglesia sin demasiados sobresaltos, con 
escasas adquisiciones y menores donativos. Paralelamente, su atención se dirige a 
controlar los ingresos procedentes de arrendamientos y ventas, censos, limosnas y 
donaciones, mandas y sepulturas. La economía de la fábrica se había estabilizado 
en la época de Carlos V, con unos cargos anuales que llegaban a los 160.433,5 
mrs., o 4.718,6 rs. que eran verificados por el propio cura, los siete beneficiados 
simples y el único beneficiado prestamero. En ocasiones, como se apuntó antes, 
se vendían algunos bienes de escasa utilidad para la iglesia, como ocurrió en estos 
años con una lámpara vieja valorada en 1.105 mrs., o un salterio para la iglesia 
de La Colilla por 25 rs. del año 1542, también en almoneda se ofrecieron unos 
vestidos de la Virgen y algunas alfombras ya deterioradas.

De manera ocasional, la escasa atención prestada a los bienes parroquiales 
provocó la amonestación del visitador Juan García de Villegas, que el 24 de febre
ro de 1540 ordena al cura la reparación de un ara, la adquisición de un cáliz y la 
puesta al día del registro de parroquianos, libro de bautizados y otro registro sobre 
las escrituras de los bienes comunes. Con mayordomos de fábrica más atentos a 
los cargos y descargos, la economía de la basílica se torna más precisa, anotando

174



175

Gonzalo Rodríguez en 1543 la adquisición de cuatro mangas de cruz por un im
porte total de 79.450 mrs. pagados a los bordadores de Ávila Enrique de Holanda, 
Francisco de León y Pedro de Ruiseco. En el mismo año, el provisor del obispado 
gratificó al bordador Benito Rufo con 6.000 mrs. por otra manga, al mismo tiempo 
que la fábrica adquirió una coronación con adorno de seda, onzas de oro, varas 
de tela, seda de Granada y carmesí para una cruz por 10.001 mrs. Se tasan tam
bién otros ornamentos, pagando por ello 26 rs. a los bordadores y vecinos de la 
ciudad Juan Vázquez y Bartolomé Vázquez. Cubiertas del edificio y pavimentos 
de la cripta ocupan un capítulo importante en los descargos de los mayordomos, 
además de otras reparaciones menores que afectan a las campanas, altares, puer
tas y muebles, objetos litúrgicos y libros. La bóveda del presbiterio se limpió en 
1542, pagando a dos peones 5,5 reales, al tiempo que la biblioteca se incrementó 
con la adquisición de dos misales de pergamino y tres de papel, por 4.275 mrs., al 
maestro Antonio de Hocícala, canónigo en Ávila en esos años, discípulo de Nebri- 
ja, elogiado por santa Teresa y conocido por los Commentaria in Genesim (1555) 
y el Pentaplum christianae pietatis (1546). Se trataba de los misales en los que el 
doctor Honcala había trabajado en los últimos años, a instancias del cabildo, para 
su difusión en la diócesis abulense, impresos en Alcalá de Henares por Joan de 
Brocal.

Por otra parte, el deterioro de la iglesia en los últimos años debió ser percibido 
con cierto sonrojo por parte del cura y beneficiados, pues se anotan en el mismo 
año numerosas partidas: Juan Hernández, latonero, arregla y limpia dos lámparas, 
se compran a Diego de Viñegra dos vinajeras de plata que pesaban dos marcos y 
seis onzas y media (1.519 mrs.), los organistas Alonso de Neida y Hernando de 
Pineda arreglan los órganos por 36 reales, se reparan vinajeras, la orfebrería, las 
campanas (un badajo para el esquilón, bramante y clavos por 82 mrs.), un agua
manil, bordados, tranzaderas, fundas, se adquiere oro para los cetros (562,5 mrs.), 
se encuaderna algún libro, pagando a Diego de Espinosa 9 rs., se encarga al car
pintero F. de Medina una silla para confesar o se compran unas capas blancas por 
1.120 mrs. para el bordador Pedro de Cunéela, y cajones, facistoles y tabernáculos 
al ensamblador Antonio de Flandes por 4.165 mrs. Unos años antes, en 1522 
aproximadamente, se habían comprado «vnas andas para llebar al Santísimo el 
Jueves de Semana Santa», sustituidas cincuenta años más tarde por otras «doradas 
y estofadas con sant Vicente, con su funda de frisa colorada»87 realizadas por el 
ensamblador Juan López Mancebo. En otra partida de los años cuarenta se espe
cifica una obra mayor valorada en 13.780 mrs. por trastejar el tejado del portal, la 
capilla del alba, la capilla donde estaba la chimenea y la torre, desglosándose en 
5.000 mrs. por tres mil ochocientas tejas, 1.496 en cal, 214 en barro y arena, 48 
en clavos, 2 reales en ripia y 16,5 en cuartones, materiales que fueron empleados 
durante dieciséis días por treinta y dos oficiales, a 2 reales cada uno, y veinticuatro 
peones, a real, añadiéndose otros gastos que no tenían que ver con la obra citada. 
Se mantiene el recuerdo de los mártires, todavía ensalzados en su función defen
siva en relación con la puerta amurallada y la propia basílica, cuando la fábrica

87 Libro de inventarios, 1565-7 682, tbl. 5 v.



176

abona, en el año 1542, 16 rs. al pintor Vicente de Ávila «por dos escudos de mar
tirio de los gloriosos santos san Vigente y sus hermanas, que se pusieron en las 
puertas principales de la dicha yglesia, a la parte del sol», conservándose todavía 
una de las tablas en la sacristía en la que aparecen los tres hermanos bajo el made
ro del ecúleo y una inscripción dorada («Santos mártires patronos de esta Santa 
Iglesia, San Bicente, Santa Sabina y Santa Cristeta»), Vicente de Ávila estaba empa
rentado con el escultor Isidro de ViItoldo en unos años de intensa actividad artística 
en la ciudad, justo en unos momentos en que otro gran ensamblador, Cornielisde 
Holanda, actúa como mayordomo de la fábrica de San Vicente de Ávila entre los 
años 1545 y 155088, aunque sin dejar ninguna obra en su interior. A pesar de su 
intensa labor en la catedral, San Benito de Valladolid, San Juan de la Encinilla y 
otros lugares, su obra artística sorprendentemente es nula en el interior de la ba
sílica, actuando Nicolás C. de Holanda como fiador y luego como sucesor en la 
mayordomía (1544-1545) del anterior recaudador Francisco Jiménez. La relación 
del artista con la basílica se reflejó también en la concesión de un censo perpetuo 
al cura y beneficiados sobre una casa en la calle Albardería, pagando el primero 
anualmente 10 mrs. y dos gallinas desde 1522 a 15518q.

Con monótona regularidad, como muestra de una trabajo eminentemente bu
rocrático se van sucediendo los registros apostólicos en el interior de la basílica, pe
sando siempre más la recogida de los bienes muebles e inventariables con facilidad 
que las labores constructivas y las decoraciones monumentales de los paramentos 
(nártex, portada sur, capiteles, canecillos, sepulturas, etc.), mostrando, como en la 
actualidad, una relación pormenorizada de los útiles fungióles inmediatos más que 
en la consolidación de los materiales aparentemente duraderos. Con tantos inventa
rios no hay que sorprenderse cuando se suceden algunos desperfectos, alguna 
pérdida o alguna irregularidad. La inspección, si no exhaustiva, sí que parecía lo 
suficientemente regular como para mantener el control patrimonial de la iglesia 
basilical. Gómez Ortega de Ávila, notario público por la autoridad apostólica, visita 
el templo de los mártires el 19 de octubre de 1537, iniciando el recorrido por el 
Santísimo Sacramento, la pila del bautismo («falló ser buena y bien guardada porque 
la cierra una reja de hierro con su cerradura y llave»), recorre la sacristía «sin faltar 
nada» y toma nota de la pérdida de una flor de plata de una cruz, instando al cura 
Vicente López a reponerla en el plazo de un mes, repitiéndose una similar situación 
con un cáliz y otros objetos, mientras que el resto de los mandamientos se refieren 
a las capellanías y sus dotaciones, la prestamera del lugar de Gimialcón, las misas de 
alba, prima y postre y el registro inventariado por parte del mayordomo.

88 «Juan de Toro, pellejero, y Agustín de Villanueva, a Cornieles de Holanda, entallador, como 
mayordomo de S. Vicente de Ávila, 78 reales por 12 fanegas de trigo..., ante Andrés Martínez de la 
Traba» (Ávila, 28-111-1550). AHPAv. Leg. 321, fol. 887.

89 «Yten, otra casa junto a la susodicha, que tubo y poseyó Cómeles de Olanda, de la qual 
pagaua diez mrs. y vn par de gallinas por San Juan y Navidad. Está el dicho censo medido, como 
consta y paresce por el censo que dello se otorgó ante Juan Dávila, notario público, en catorce días del 
mes de marco de mili y quinientos y beinte y dos años años». ADAv. SV. Doc. 30. Libro inventario de 
escrituras, censos y dotaciones de la fábrica y comunes de la iglesia parroquial de San Vicente de Ávila, 
años 1580-1624, fol. 149 v.



177

90 Libro de cuentas e inventarios..., 1493-1545, (oís. 141 r.-144 v. / 179 r.-2O2 v.

Fundamentalmente, las visitas apostólicas centraban la atención del provisor, 
canónigo o, raras veces, del propio obispo en aquellos objetos litúrgicos que me
recían una doble función, la ceremonial y la estrictamente económica en cuanto 
que formaban parte del tesoro de la iglesia. Así ocurre en 1544 cuando Juan Gar
cía de Villagar, en nombre del prelado Rodrigo del Mercado, deambula por la 
iglesia: «Primeramente visitó el Santísimo Sacramento, el qual está en medio del 
altar mayor en una custodia de talla dorada con sus puertas de hierro y en ella vn 
cofrezico de marfil con su llave y en él vna custodia de plata, dentro de la qual 
está el Santísimo Sacramento decentemente entre sus corporales, y dentro de la 
custodia de talla está otra custodia de plata en que se lleva el Santísimo a los en
fermos». Tras el recorrido por el altar mayor, en procesión se dirigió a la nave del 
mediodía donde se guardaba la «crismera del baptismo y la ampolla que tiene el 
óleo de la extrema vnctión, que son de plata y están inclusas en vna caxa de ma
dera», anotándose seguidamente la pila del bautismo y la sacristía, lugar que, en
tre otras funciones, se destinaba a la salvaguarda de dos cruces, otra custodia, seis 
cálices, dos de ellos donados por Juan Dávila y María de Santa María, dos porta- 
paces esmaltados, un incensario y otros útiles. «Así mesmo se tomó cuenta de los 
ornamentos, ropa blanca, libros, metal e madera e todos los otros muebles...»90. 
Al menos desde la época del concilio tridentino el ceremonial seguido en las visi
tas estaba ya perfectamente marcado, recibiéndose al representante episcopal 
ante la puerta del poniente por el cura y beneficiados vestidos con sobrepellices, 
administrándose el hisopo ceremonial de agua bendita y entonándose el Asperges 
como antífona. Luego el visitador ocupaba su sitial en el presbiterio, leyéndose al 
inicio de la misa mayor el edicto de pecados, vestido con capa pluvial y dirigién
dose al Santísimo Sacramento al tiempo que se entonaba el himno Pangue Lingua. 
En procesión se dirigía la comitiva a la pila del bautismo, visitando los santos óleos 
y haciendo procesión de difuntos con los responsos acostumbrados. Por último, 
entraban los clérigos en la sacristía, donde se inventariaban los bienes, se consul
taban los libros de fábrica y se dictaban los mandamientos generales o particulares. 
Estos últimos insistían en diversos asuntos, algunos de ellos referentes al cuidado 
de los bienes litúrgicos, su estado, ausencia o a la necesidad de nuevas adquisicio
nes. En cualquier caso era el momento crucial para el cura y beneficiados, que 
eran advertidos para que estuvieran «con toda quietud e vniformidad, sin bozes ni 
alteraciones por el escándalo que se pueda seguir e irreberencia a tan santo lugar 
y que sucediendo no estar en ellas con la modestia y dezencia que se deue se 
pueda por dicho cura, y en su ausencia por el presidente, a la persona o personas 
que delinquieren multar y castigar por la primera bez en un ducado que aplica su 
ilustrísima para la lámpara del Santísimo y a la segunda vajo de la misma pena dar 
noticia a su ilustrísima para que determine lo que deue ejecutar». En general, los 
gastos no son muy abundantes en todo lo referido a dichos bienes inventariados. 
A veces las datas se referían a la compra de algunos paños y lobas para los mozos 
de coro, los desembolsos en diversas fiestas (San Miguel, Pascua Florida, Corpus, 
San Vicente) o, aparentemente de manera excepcional, las fanegas de trigo dadas



como salario al organista de la basílica, aunque el mismo músico se quejará en 
1540 «que le quitavan su salario acostumbrado».

Algunos inventarios se liquidaban en pocas líneas, mencionando los orna
mentos más sobresalientes, aquellos que se estaban reparando o las nuevas adqui
siciones. Entre estas últimas destacaba un cáliz de plata con su patena donado por 
María de Santamaría en los primeros años cuarenta, un incensario y dos portapa- 
ces esmaltados. La cruz de plata que se localizaba en el presbiterio, mencionada 
a menudo en los registros, parece que se encontraba muy deteriorada, así que 
estaba «en casa del platero para acabarse», artesano que puede ser identificado 
como Diego de Viñegra, que recibirá 10 ducados por tal labor en 1542. Casi 
treinta años después se siguen reflejando los gastos en las visitas realizadas por los 
enviados episcopales. El licenciado Brizuela toma nota de las cuentas de los años 
1569-1570, dadas por el mayordomo en 7 de marzo de 1571, con un descargo 
no demasiado gravoso por la compra de ropas, cruces e incensarios, once bonetes 
a real cada uno y sobrepellices para los trece mozos de coro, aderezándose unos 
cálices y pagando a los pintores diversas cantidades, 57.980 maravedíes a Jeróni
mo Dávila y 15.000 mrs. a cada uno de los abulenses Toribio González, Gabriel de 
Rosales y Bernardo Guerra. Por el «aderezo de la esquina del soportal», su cimen
tación y las piedras, más el trabajo, se pagaron 1.416 mrs. al cantero Juan Álvarez. 
Como cargo se anota un asiento de 114 rs. recaudados en los dos cursos en los 
cepos de la iglesia. En torno a 1569-1570 se remoza el retablo mayor con tallas de 
Juan Vela y Alonso de Ávila y pinturas de Bernardo Guerra y Jerónimo Dávila, con 
un importe global de 160.960 mrs. A otro escultor, Pedro de Salamanca, habitual 
artesano en la iglesia de San Pedro Apóstol, se le atribuyen dos relieves de santo 
Domingo y san Francisco en la capilla meridional de San Francisco de Paula, sin 
que consten las anotaciones pertinentes en el libro de fábrica de 1565-1602. Por 
otra parte, la titularidad de esta capilla es más tardía.

Desperfectos y reparaciones en la basílica. Año tras año se repiten pare
cidos descargos. La atención prestada a los desperfectos eclesiásticos parece ser 
constante. Pequeños accidentes domésticos se sucedieron, como, por ejemplo, 
unas inundaciones que provocaron la pérdida de tres fanegas de trigo que el 
mayordomo había depositado en un lugar de la iglesia, en 1543, llenándose de 
agua y lodo el sitio, suponiendo un gasto para la fábrica de 23 reales. En algunos 
meses parece que el trasiego de gentes tanto en el interior como fuera del edificio 
debió ser incesante: entre los años 1571 y 1573, nueva reparación de campanas 
(1.867 mrs.), arreglo de la bóveda de la sacristía por 986 mrs., pintores, encola
dores y canteros trabajan en las dependencias de la iglesia, invirtiéndose en 1570 
12.295 mrs. en pagar al maestro de albañilería Juan de Vargas por unas obras en 
el suelo de la Soterraba y en el aderezo del tejado de la sacristía. Se adquirían 
tanto escobas, jabón y ollas como nuevos bonetes, candeleras, carbón y leña, o 
llaves, bramante y aceite. El obispo Sancho Bustos de Villegas (1579-1581) dictó 
algunas disposiciones sobre la limpieza de las aras, altares, alfombras, imágenes, 
retablos, etc., «y en todo lo demás encargamos al cura, beneficiados y sacristanes 
la limpieza de la yglesia y altares y ropa y ornamentos, so pena que se hará todo

178



179

91 Libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, 1565-1602, sin. num.
92 Libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, 1766-1830, fots. 82 V.-83 r.

a costa del cura», también acerca de los inventarios de bienes, especificándose 
que no se prestaran los ornamentos y la plata de la iglesia si no era con licencia 
del vicario, reparándose los citados bienes una vez al año, al tiempo que se in
dicaba que no se podrían realizar obras en el templo sin permiso del provisor91, 
mandamiento que se sostiene también durante el siglo XVII y a finales del XVIII 
cuando se específica que para toda reparación superior a los 200 reales se contará 
con la licencia del tribunal eclesiástico, siendo conscientes los visitadores de que 
muchas cosas no se anotaban, «por cuya causa se puede seguir gravísimo perjuicio 
a dicha yglesia»92. Inmediatamente se cumplen estos mandamientos del obispo 
Bustos, adquiriendo el cura y el mayordomo cuatro libros blancos para el inventa
rio, feligreses confirmados y diezmos, pagando al librero Cristóbal de Espinosa 21 
reales, más otros 3.230 maravedíes por dos libros de canturía y otros 5 reales por 
la encuadernación de un manual funeral.

El cuidado de la biblioteca, formada mayoritariamente por libros litúrgicos, 
se aprecia en las últimas décadas del siglo XVI, coincidiendo con las normas 
emanadas del concilio de Trento a este respecto, con nuevos breviarios adquiri
dos en 1590, encuadernándose otros anteriores y consiguiendo algunos libros en 
blanco para los numerosos registros parroquiales, además de misales, manuales 
y un breviario de cámara por 100 rs. y 24 mrs. Al mismo tiempo, también como 
consecuencia de la Contrarreforma, aumentan los bienes en el tesoro de la So
terraba y se renuevan algunas vestiduras. El empeño se mantiene asimismo en las 
obras menores y algunas mayores tanto en la basílica como en edificios cercanos 
utilizados por la fábrica, se compone la capilla de la Soterraba, páganse 122.894 
mrs. al carpintero Fabián Pérez por hacer una casa de taller junto a los Baños de 
San Vicente para guardar la madera y para que viva la cerera, se trastejan la torre 
y la sacristía (8.604 mrs.), repáranse la puerta del cierzo (1.913 mrs.) y la de 
abajo, orientada al norte, por 3.168 mrs., las campanas de nuevo, trastejándose 
las cubiertas de las naves, en 1600, por un importe de 24.662 mrs. En buena 
parte, todas estas resoluciones se inician y aplican en función de unos mandatos 
del obispo fray Juan Velázquez de las Cuevas (1595-1598), ordenando por me
dio del provisor Cristóbal de Treviño que, primero, las cosas que requieran vista 
(corporales, ropa blanca) estarán a cargo del beneficiado más antiguo, siendo 
necesario el cuidado y limpieza; segundo, que se socimiente la capilla de la 
Soterraba y que se aderece el canalón de la torre donde se reciben las aguas de 
la capilla de los Orejones, arreglándose asimismo la linterna que hay a la puerta 
de los pies; tercero, se han de hacer una casulla bordada blanca, otra morada 
llana, una capa morada bordada, un paño de púlpito morado con las armas de 
la iglesia, una capa bordada blanca, dos blancas llanas, un frontal blanco rico 
con frontaleras bordadas, dos casullas rojas ordinarias para Pentecostés, otras 
dos verdes para el tiempo ordinario, un frontal verde y una manga verde de 
difuntos.



180

93 Libro de cuentas..., 1493-1545, fol. 45 r. (año 1512).
94 «84 rs. en aderezar las puertas de la yglesia por aberlas derribado y quebrado el aire que 

hiqo el día de san Jerónimo». Otros 160 reales por el trastejo del edificio. Libro de cuentas de la fábrica 
de San Vicente, 1634-1676, sin num.; cuentas de 1674-1675. Con anterioridad los gastos se repiten 
con harta monotonía: 3.084 mrs. a Antonio López por trastejar la iglesia, más 63 rs. y medio de cal. 
arena y un peón; 164 rs. a Miguel del Carpió por otras reparaciones en la iglesia, torres y capilla de 
San Miguel. Nuevamente se quita la tierra en la capilla de Santa Marina por 8 reales. Son las cuentas 
del mayordomo Fabián de Escobaren los años 1640-1641. Se podrían multiplicar los ejemplos.

La pila bautismal, situada en el tramo junto a la torre septentrional, proce
de seguramente del siglo XV Como otros espacios litúrgicos recibe la aportación 
económica casi anual por parte del mayordomo de la fábrica, pretendiendo su 
mantenimiento limpio como lugar sacramental y cuidando su escasa ornamenta
ción. Desde la tercera década del siglo XVI está cerrada con una reja de hierro, 
renovada en 1654-1656 con 46 rs. y nuevamente con unas obras de albañilería 
en 1726 (456 rs.), cubriéndose desde el año 1649 con una hoja de hierro con una 
llave grande «con que se abre la pila del baptismo para vaciar el agua, que vaxe 
al cosumidero»93. Algunos mandatos de los visitadores apostólicos insistían en que 
«no se deje el agua en la pila cuando bauticen a alguna criatura», mencionándose 
asimismo los numerosos gastos menudos que se referían al llenado de la pila, 
contando con un garabato que se empleaba para su limpieza con unos garfios de 
hierro sujetos con una cuerda.

Con cierta precisión, los mayordomos toman los asientos de cargos y des
cargos en una economía ciertamente estable. Se trataba de asegurar tanto unos 
ingresos constantes como de ajustar los gastos de las personas dependientes de 
la propia fábrica, organistas, sacristanes, mozos de coro, cerero, lavandera y ta
bernero, al margen de otras datas para procuradores, letrados y notarios. Las 
reparaciones por el mal estado de la iglesia, originado por el paso del tiempo o 
por el propio tiempo climático suponían un esfuerzo constante para la mayordo- 
mía, detallándose con regularidad unos deterioros en ciertos espacios basilicales: 
Hernando de Labra, vidriero, y el cerrajero Lázaro Dávila perciben, en 1580, 
3.791 mrs. por la red y vidriera de la sacristía, reparando otra «en el crucero alto 
de la capilla mayor y del adorno de la vidriera del altar de postrera». El muro del 
cierzo sufre los embates meteorológicos y la inestabilidad topográfica, de forma 
que algunos gastos, que por otra parte son repetitivos, se mencionan con insis
tencia, como los 7.100 rs. pagados cinco años después al maestro cantero Diego 
Martín por una obra de piedra en dicho muro. El desnivel del Coso y la pavimen
tación inferior de la propia basílica eran causa de inundaciones y otras averías, 
afectando particularmente a la capilla de Santa Marina en la que frecuentemente 
tenía que ser retirada la tierra acumulada. En otros momentos, aunque con cierta 
frecuencia, la propia naturaleza se encargaba de la ruina basilical sobre unas 
tejas a menudo reparadas o renovadas, unos muros en apariencia sólidos pero 
con monotonía reforzados por los albañiles, unas vidrieras frágiles y unas puer
tas quebradizas9’’. En tiempos lluviosos las aguas se recogían en el Coso, siendo 
necesario abrir zanjas para impedir los desbordamientos en el soportal e interior 
de la iglesia.



95 Libro de inventarios, 1565-1682, fols. 17 r-33 v.

181

A finales del siglo XVI, según el inventario rubricado por el notario público de 
Ávila y presentado por José de Villadiego al vicario general95, se especifican nume
rosos objetos de plata, dos cruces, un incensario, dos cetros, vinajeras, seis cálices, 
varias lámparas y portapaces. Uno de los cálices era una obra de platería dorada 
de 1547, de 0,25 cms. de alto, «punzón de Alexo y contraste de Ávila..., todo 
admirablemente repujado». El platero Martín de Albis fabricó en 1577 una cruz 
de plata por 20.895 mrs., individuo que como contraste o medidor firma el inven
tario del año 1579 en la cripta de la basílica. En las mismas líneas del inventario 
se especifican los temos, casullas y frontales, entre ellos «un frontal de damasco 
turquesado con las frontaleras de color azul con los escudos de los mártires, capas, 
corno una de brocado con su capilla con la historia de san Bicente en la cárcel», 
paños y mangas de cruz («una manga de cruz de oro matizado con quatro capillas 
con la historia de san Vicente y sus hermanas»), alfombras, toallas, tafetanes para 
cálices y bolsas, paños de facistol, albas y amitos, sábanas para altares, precisando 
con detalle los libros de lectura y canturía.

Para el cura y beneficiados de San Vicente de Ávila, mozos de coro, sacris
tanes y cereros, organistas y feligreses, el siglo XVII se iniciaba con nuevos aires, 
llamativas vestiduras, recientes ornamentos y, acaso, nuevos ímpetus. El tiempo 
en la ciudad no acompañaba, ni el político ni el demográfico, menos aún el eco
nómico. En el terreno de la santidad abulense, el Quinientos concluyó con el 
estrellato de san Segundo, primer obispo, el fallecimiento de numerosos beatos 
y beatas y de algunos venerables, un atisbo de exaltación hacia Teresa de Jesús, 
aunque otra de arena con las tensiones derivadas de su primera fundación, la 
llegada de unos nuevos vecinos (los carmelitas descalzos) y cierta preocupación 
ante la creciente pobreza de la ciudad. Para la basílica, a partir del nuevo siglo, el 
mártir Vicente desempeñará un papel más destacado en la literatura barroca que 
se empeñan en relanzar algunos cronistas, un beneficiado y algún cura, un culto 
más acentuado para una figura confusa, labrador medieval y santo taumaturgo. 
Si en el último cuarto del siglo XV las remodelaciones funerarias originadas por el 
«milagro de la sangre» centran la atención de los servidores eclesiásticos, si en las 
últimas décadas del XVI es la Soterraña el foco de atención, en los primeros años 
del siguiente, con el obispo Lorenzo Otaduy en la cabeza de la diócesis, será san 
Pedro del Barco la figura estelar. Al menos en la remodelación de una parte de la 
iglesia.



182

La basílica de San Vicente hacia 1460-1470 (Diseño gráfico: Jesús Bernabé Ruano).
1. Retablo con doseletes góticos; tablas del Maestro de Ávila. 2. Altar mayor. 3. Evange/ium. 4. Ves- 
tuarium. 5 Porta Santa. 6. Cenotaíio. 7. Sacris Stare, ca. 7477. 8. Porta Speciosa. 9. Relicario de las 
santas. 10. Matroneum. 11. Senatorium. 12. Capilla bautismal, ca. 14H0. 13. Porta Basílica 14. Nártex. 
15. Capilla de Santa Marina (Palomeques). 16. Capilla de San Miguel (Orejones).



183

L

La basílica de San Vicente hacia 1490-1520 (Diseño gráfico: Jesús Bernabé Ruano).
1. Calvario (ca. 1500). 2. Retablo (1508-1512). Tabernáculo (1453). Custodia (1494). Ara del Corpus 
Christi (1493). Frontales y cruz de plata (ca. 1495). Atril (ca. 1495). 3. Capilla de las Santas Sabina y 
Cristeta. Retablo pintado y dorado, con candeleros. 4. Capilla de San Nicolás. Retablo, ara y candeleros 
fea. 1515). 5. Altar de San Pablo. 6. Sepulcro primitivo de san Pedro del Barco. 7. Capilla de San Antonio 
(1496). Retablo y candeleros (ca. 1512). 8. Altar de la Transfixión. 9. Tabla de San Gregorio (ca. 1510). 
10. Altar de la Quinta Angustia (ca. 1512). 11. Altar de los Santos Justo y Pastor (ca. 1510). 12.Tumba 
del judio. 13. Relicario de las santas Sabina y Cristeta. 14. Altar de Santa María del Pilar. 15. Sacrís Stare 
(ca. 1477). 16. Capilla de Santa Marina. Retablo y ara (ca. 1493). 17. Capilla de San Miguel.



Restos epigráficos en la torre del cierzo.Reja románica (s. XII).

Virgen del Pilar (s. XIII).

184



LOS SIGLOS XVII Y XVIII Y LAS DEFINICIONES BARROCAS

185

96 BIVAR, F. de, Mará Maximi episcopi Cesar August. continuado chronicii Ludí Dextri una 
cum addidonibus apodicdcis..., Madrid, 1652. Flavii Dextri barcinonensis... chronicorum omnímoda 
historia commentarii apodicticis illustratum, Lyon, 1627. El cisterciense Bivar menciona la existencia de 
luliano: Addam egregium luliani Petri testimonium cui refragari nenio forsam audebit (Super Máximum, 
fol. 337, núm. 89). BN.

97 «Último retoño de la familia íicúlnea fue el cronicón de Julián Pérez, personaje fantástico, 
creado por Higuera a imitación del Julián Lucas de Ocampo», CODOY ALCÁNTARA, J„ Historia crítica 
de los «Falsos Cronicones», Madrid, 1868, 199.

Con un alcance para la fábrica de 49.896 maravedíes resultantes de un cargo 
de 341.043 y el descargo correspondiente, según el mayordomo Pedro del Ála
mo, la nueva centuria estará inicialmente dominada por los intentos clericales de 
acentuar el culto a san Pedro del Barco. Mencionado de forma más o menos ex
tensa por los escritores de finales del XVI y del siglo siguiente, como Cianea, Ariz, 
González Dávila y Fernández Valencia, sus restos se pierden tanto en el interior de 
la basílica en tiempos anteriores como en la escasa documentación que menciona 
al taumaturgo. Ahora no interesan tanto su figura y su culto como su plasmación 
¡cónica y arquitectónica en el interior de la iglesia, reconociendo antes que como 
confuso modelo hagiográfico se tiene que poner en relación con el estallido santo
ral del Barroco, con la utilización tibia por Gil González Dávila o intensa por auto
res anónimos o Tamayo Salazar, Fernández Valencia y Tello Martínez de los relatos 
procedentes de un arcipreste toledano del siglo XII llamado Julián Pérez, lulianus 
Pelri, justificándose literariamente en la diócesis de Ávila las vidas, entre otras, de 
Pedro del Barco, Pascasio Arnugo de Tormellas y Paula de Cardeñosa y, en menor 
medida, de los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta. Con el cronista real se inicia el 
recurso a Julián Pérez, mientras que el beneficiado Fernández Valencia opta por el 
relato del falsario Francisco de Bivar96. Serán J. Tamayo Salazar y J. Tello Martínez, 
uno en el siglo XVII, otro a finales del XVIII, quienes asuman plenamente las no
ticias apócrifas procedentes del arcipreste toledano de la iglesia de Santa Justa. 
Personaje de ficción, Juliano Pedro97 se identifica con los Falsos Cronicones que 
escribe fray Jerónimo Román de la Higuera en el año 1611, localizados en la aba
día de Fulda, cerca de Worms. Las constantes referencias de algunos historiadores 
a Juliano Pedro mencionan la obra De Variorum Carminum Colleclio, cuyo original



186

98 Fragmentum Chronicii, sive omnimodae Historias Flavii Ludí Dextri Varcinonensis sancti Pan- 
cianii filii, cum crónico Marci Maximi, Episcope Caesaraugustani... / in lucem editum... & labora P Fr. 
loannis Calderón, franciscanas familias, Caesaraugustae, 1619. En otra obra, localizada asimismo en la 
Biblioteca Nacional, aparece como autor secundario Francisco de Bivar, Fl. Lucii Dextri... Chronicon 
omnimodae historias... / nunc temum opera et studio Fr. Francisci Bivarii... commentariis apodicticis 
illustratum, Ludguni, 1627.

99 Bibliotheca Hispana vetus sive Hispanorum qui usquam scripto aliquid consignaverunt noti- 
tia...: tomus primus, tomus secundus /auctore D. Nicolao Antonio..; opus postumum, Romae, 1696.

consérvase en la citada abadía alemana. Ahora bien, se puede establecer un relato 
a partir de informaciones apócrifas. La figura del arcipreste de Toledo es especial
mente oscura. Únicamente a partir del siglo XVII surgen anotaciones sobre este 
clérigo. Algunas aparecen en las obras de fray Jerónimo Román (de la Higuera)’3, 
conocido por la autoría de esos cronicones conservados en la Alta Baviera redac
tados supuestamente por Flavio Lucio Dextro, Marco Maximino, Heleca y otros 
autores de la época tardorromana. Los Cronicones, aceptados unánimemente por 
ciertos sectores eruditos y eclesiásticos, fueron duramente criticados por Nicolás 
Antonio en la Censura de historias fabulosas, redactada en Madrid en 1652”, y, 
más tarde, por Flórez en la España Sagrada. De esta forma, gran parte de los relatos 
que surgen durante la Contrarreforma tienen su origen en las narraciones apócri
fas de Jerónimo Román, en un intento de ensalzar la antigua historia eclesiástica 
de España. Es en este modelo literario y hagiográfico como hay que entender la 
repentina presencia de Julián Pérez y su obra De Variorum Carminum Collectione. 
Muchos relatos -dirá Flórez- proceden de los Falsos Cronicones y de las obras es
critas por los adversarios del padre Higuera, textos que han de entenderse «como 
invenciones modernas, tan mal digeridas en el punto como confusos los mismos que 
le siguen en otros, pues todo es pura contradicción, atribuyendo a un lugar lo que le 
niega en otro, y así merece más respuesta que el desprecio» (T. XIV).

La vida de Pedro del Barco se resume en una infancia virtuosa y modesta, 
marcada por el alejamiento en su juventud de las perversas costumbres, reputada 
como la de un «hombre tonto e inútil al común de los demás hombres» (Tello 
Martínez), retirada en su trabajo como labrador, penitente y milagrero hasta su 
muerte, anunciada cuando una fuente manó vino del caño en vez de agua. Una 
biografía marcada, como otras tradiciones, por tópicos y lugares comunes, sin 
concreciones ni anomalías respecto a otros santos. Su entierro en la iglesia parro
quial de San Vicente es un acontecimiento extraordinario que realza, por un lado, 
a la propia basílica y, por otro, al Coso, plagándose sus alrededores de algunos 
microtopónimos vinculados al relato hagiográfico y resaltando aún más ciertos 
espacios internos del templo:

Hallaron el sancto cuerpo representando la gloria de que gozaua. Vbo contra- 
digión sobre dónde se le daría sepultura; los de la uilla del Vareo porfiauan lleuarle a 
ella, y lo propio los del lugar de Tormellas, alegando los vnos y los otros las causas que 
les movían. Y según de todo esto ay tradición bastante, ella misma dige que vn niño 
lleno de inocencia dixo pusiesen aquel sancto cuerpo sobre una yegua que allí estaua, 
y vendados los ojos la dejasen caminar a donde Dios la guiase, ex ore infantium et 
latentium perfeqisti laudem sacra.



187

L

100 (L. Pacheco de Espinosa), Discurso sobre la ynuen^ión del cuerpo sancto de sant Pedro del 
Vareo, cuyas sanctas reliquias fueron halladas en su sancto sepulcro en San Viceynte de Ávila, 1610, ms. 
original. APSV.

Según la tradición, el primitivo sepulcro del anacoreta se encontraba en el 
extremo meridional del transepto, en «vn vaso de piedra, a manera de altar fe
rrado alrededor y enqima vna reja matizada de oro y negro, con su coronación». 
Aunque los inventarios de fábrica no mencionan la existencia del sepulcro has
ta los años previos al levantamiento del nuevo, algunos documentos insisten en 
su ubicación, formado por una caja en el ara y decorado con un retablo con 
unas tablas con las imágenes de san Pedro y san Pablo. Otros manuscritos refie
ren la existencia del sepulcro desde el año 1341, fecha en que el arcediano de 
Olmedo, maestre Sancho, concede a los clérigos «quinientos marauedís para 
que fagan las procesiones de los sáuados a los cuerpos santos de sant Vicente 
e de santa Sabina e de santa Cristeta, e de sant Pedro del Vareo», mientras que 
el ermitaño de El Barco es consignado en el supuesto diploma de Fernando 
III, recogido por Cianea y Ariz, y en el de Fernando IV (1302), pero no en una 
donación del obispo fray Domingo Suárez (1270) ni en las bulas papales de 
Nicolás IV (1288 y 1290) y Bonifacio VIII (1299 y 1300). Este tosco monumento 
funerario fue visitado, en junio de 1600, por los reyes Felipe III y Margarita de 
Austria, según se anota en el becerro de 1658. Tan rudimentario que prácti
camente había pasado desapercibido en el interior de la iglesia, hasta que, 
coincidiendo con el nombramiento de Verdugo de la Cueva como cura rector 
(1594-1626), parece que se reanima tanto el culto al anacoreta como el deseo 
de modificar parte de la basílica. La primera tumba, si se sigue al notario del 
número Juan de Belmente, estaba pegada al paramento oriental del crucero,

Esta palabra de Dios, por boca de aquel niño ángel, fue executada por la 
deuoqión de los católicos cristianos. La yegua caminó con aquel peso bienauentura- 
do el camino desta ciudad; deuíanla de seguir la gente piadosa. A los lugares por do 
pasauan se les manifestaua por las campanas que ellas se tañían, ordenando el cielo 
hazer manifiesta la maraiulla de su sancto.

Llegó a esta ciudad de Áuila y no paró hasta dentro del templo de San Vizente, 
que deuía, según la computación de los años, estar su edificio diferente de como está 
rehedificado por los reyes de Castilla don Fernando el Sancto, don Alonso el Sabio, 
don Sancho el Brauo, don Fernando el quarto, padre, hijo, nieto y visnieto, con sus 
rentas y patrimonios reales, comenzándose a rehedificar con honra y gloria de los 
sanctos tres mártires y este sancto confesor.

La yegua con el sancto cuerpo paró donde está aora el santo sepulcro. Y acabada 
su jornada para fin della estampó vna mano en vna piedra, enternesqiéndola y de
jándola estampada para confirmación y testimonio de esta milagrosa uenida, la qual 
pisada está en la piedra oy en día cubierta con una rejita de hierro para su guarda; y 
aún por la tradición se dize que luego rebentó esta yegua, y que el sancto cuerpo trujo 
vna ortera o escudilla de madera guarnecida de plata; está entre las reliquias de este 
santo templo, con la qual a obrado Dios nuestro Señor muchas marauillas y milagros 
mediante la intercesión de su santo, dando salud a muchos enfermos de diferentes 
enfermedades beuiendo con ella'00.



188

101 Vid. Cuaderno... 1676, fol. 51 («Memoria de la manifestación del cuerpoy reliquias de se
ñor san Pedro del Vareo, según consta por vn pergamino que dejó escripto Pablo Berdugo de la Cueba, 
cura desta yglesia»).

102 Sobre la obra literaria de R Verdugo de la Cueva, en particular la titulada Vida, muerte, 
milagros y fundaciones de la BM. Teresa de lesús..., véase la monografía de mi hermano FERRER, D., 
Ávila y la literatura del Barroco, Ávila, 2004, 46-50.

103 Vid. CERVERA VERA, L., «Las obras y trabajos de Francisco de Mora en Ávila». Archivo 
Español de Arte, 240 (1987), 401-417.

a un lado del altar de la Transfixión y cerca de retablo de la Quinta Angustia, 
compuesto por piedras y ladrillos y una caja de piedras caleñas con una losa 
superior berroqueña, bajo la que se encontraba otra caja de madera con los 
restos del santo. Desde el año 1608 el cura párroco Pablo Verdugo de la Cue
va'01 emprende diversas acciones para modificar la obra, solicitando limosnas, 
requiriendo los correspondientes permisos y recaudando del concejo abulense 
40.000 mrs. por mediación de los regidores Sancho Cimbrón y Luis Pacheco 
de Espinosa en una sesión del 5 de septiembre de 1609. A ios pocos meses 
se inicia el traslado del cuerpo desde su sepulcro primitivo al nuevo, en una 
ceremonia que estuvo precedida por la colocación de luminarias nocturnas, el 
tañido de las campanas de la ciudad y la asistencia del corregidor Juan Bautista 
de Lajalde, con regidores, notarios y clérigos de la básica, incorporándose el 
obispo y su séquito: «El sancto cuerpo, dizen, estaua todo compuesto de sus 
huesos y su sancta carne en tjenizas delicadas y subidísimas de color datilado, 
puesto la cabeqa al poniente y los pies al oriente, y los huesos y canillas de los 
braqos puestos en forma de cruz sobre el cuerpo». Así pues, las intervenciones 
en el primitivo sepulcro (una caja de madera en una urna de piedra, con una 
losa y el altar correspondiente) se inician en el año 1610 gracias al mecenazgo 
institucional del obispo Otaduy y al tesón de Pablo Verdugo de la Cueva, fervo
roso seguidor de san Pedro del Barco y Teresa de Jesús102.

Este «primer descubrimiento» del santo se realizó gracias a las gestiones 
emprendidas para sustituir la vieja tumba, con limosnas procedentes de los arci- 
prestazgos de Ávila, Arévalo, Olmedo, Piedrahíta, Oropesa y Arenas. Feligreses 
y estamentos de la parroquia y obispado se ven estimulados a conceder cuan
tiosas dádivas para la fábrica de la tumba, declarando el párroco la recaudación 
destinada para la labor de la sepultura en la iglesia de San Vicente. El dinero re
caudado ascendió a 250.983 reales. Como una de las últimas obras de Francisco 
de Mora, el monumento para el taumaturgo, el arquitecto contaba ya en Ávila 
con un recorrido artístico entre los años 1586 y 1610'03 tras levantar la capilla 
de San Segundo en la catedral, realizar algunas obras en la fortaleza, el alcázar y 
la casa de las Carnicerías y firmar los planos de la iglesia del monasterio de San 
José. Con trazas del discípulo de Juan de Herrera, ayudado por su sobrino Juan 
Gómez de Mora, se levantará toda la fábrica funeraria, un sencillo y disonante 
cuerpo arquitectónico de templete con cuatro columnas corintias, con fronto
nes triangulares, una bóveda ochavada con molduras rematada con una linterna 
y un arca funeraria.



189

Desde 1612 el monumento dedicado al santo se registrará puntualmente en 
los inventarios de fábrica, en ocasiones sobrepasando al cenotafio de los mártires 
en su recuerdo y carácter extraordinario. Ornamentos, pinturas, hierros y otros 
objetos llenarán el nuevo espacio basilical. Así, un cuadro que resume los sucesos 
milagrosos de la vida y muerte del taumaturgo es donado por el racionero Villegas, 
de la catedral de Segovia, que aparece como orante ante la figura del santo'05,

104 Título de la insigne parrochia..., 1612, fols. 7 v-8 v.
105 El donante de dicho cuadro, según RUIZ-AYÚCAR, E., Sepulcros artísticos de Ávila (Pequeña 

historia local), Ávila, 1985, 41, sería el cura párroco Pablo Verdugo de la Cueva. La obra se encontra
ba en muy mal estado de conservación, procediéndose a su restauración y limpieza en 1983, con el 
resultado de la aparición de la figura del donante en el ángulo inferior izquierdo. Vid. MATEOS, F., 
«Restauración del sepulcro de san Pedro del Barco». El Diario de Ávila, 12-8-1983.

El qual está anchuroso, alto y vistosísimo porque se levanta sobre cuatro colunas 
de blanquísima piedra, con sus basas y capiteles chorinthios, tan bien labrados los 
zimagos, hojas y cartones que hazen ermosísima la obra. Sobre estas colunas carga 
una cornisa de madera chorinthia, con sus florones y cartelas y el friso a lo romano 
adornado con su frontispicio de la misma labor, por de dentro una bóueda en ochaua 
corrida con estremadas molduras y muchas piñuelas en medio, que quando se doren 
luzirá en estremo. Enzima se leuanta por remate vna lanterna con todas sus molduras 
resaltadas sobre ocho arcos, y entre cada vno su coluna estriada con basa y capitel a 
lo corintio. La cubierta a modo de vna media naranja escamada, que por remate tiene 
en lo más alto vna gran bola con vna cruz. Enzima tiene una famosísima reja de yerro, 
barahustada y muy al huso, dentro de la qual está el vaso antiguo donde se puede dezir 
misa; dentro del qual está el cuerpo del glorioso san Pedro del Vareo, todo entero que 
se descubrió andando esta obra a doce días del mes de agosto del año 1610, en pre
sencia de don Laurencio Octaduy y Avendaño, obispo que a la sazón hera de Áuila, y 
de Juan Baptista de le Xaldi, corregidor de ella, y de don Diego de Bracamente, deán y 
canónigo de su sancta Yglesia, y de don Pedro de Tablares, arcediano de Áuila; y de Pa
blo Verdugo de la Cueua, cura de señor San Uicente, y de dos oficiales y otros quatro 
testigos y vn escriuano que dio testimonio cómo se descubrió este sepulcro y se halló 
en el sancto cuerpo vna caja de madera con suauísimo olor; y sacando vn pequeño 
hueso para le guardar por reliquia y memoria en el relicario de la yglesia de señor San 
Vicente, en presencia de los mismos se boluió a cubrir la caja y altar con piedra y cal 
como antes estaua. El descubrirse este sancto cuerpo de sant Pedro de Uarco causó 
grandísima deuoción en la ciudad, augmentándose la antigua que antes tenían, con 
hauerse visto por los ojos lo que sólo creyan por tradición de los antepasados. Que en 
esto se echa de ver la mucha verdad que consigo tiene la tradición antigua.

H¡c¡éronse aquel día e noche grandísimas fiestas y regocijos, avnque sin 
yrreueción, por mandato del tribunal eclesiástico, y pregón público del secular, re
picándose las campanas de todas las yglesias y monasterios, poniéndose ynfinitas lu
minarias en las calles, tejados y uentanas, con un común gozo de todo el pueblo por 
se hauer descubierto el santo cuerpo de san Pedro del Vareo, a quien reuerenciauan 
todos en su sepulchro, sin le hauer uisto de quantos hauíabimos hasta este día...

Con estas y otras marauillas que cada día nuestro Señor obra por yntercesión deste 
glorioso sieruo suyo, es tanta la deuoción y consurso de gente a visitar su santo sepulcro 
que la más continúa esta ciudad es a él respetándole y uenerándole por santo y podero
so con Dios, adorando la ymagen suya que está encima de su sepulcro, de pincel'04.



I ‘10

con un fondo que muestra la muerte santa y la anterior vida retirada del anacoreta, 
mientras que el propio sepulcro, el retablo y las rejas se hicieron con limosnas de los 
feligreses. Una lámpara de plata, que pesaba trece marcos y se valoró en 837 rs., fue 
regalada al altar por Pedro de Lasilbeiro, otra más fue comprada en 1649 por el be
neficiado Jerónimo de Espinosa por 510 rs., incorporándose al pequeño recinto del 
crucero candelabros, frontales, reliquias, cepos de madera y alfombras: «Tiene esta 
iglesia una reliquia guarnesgida toda en plata; fue ortera o escudilla en que veuía 
san Pedro del Vareo, y como donde la lleuauan hiuan quitando pedagitos se acordó 
engastarla como oy se be; pesa de plata un marco y quatro hongas»108.

Aunque las trazas del sepulcro se deben a Mora, arquitecto de Felipe II, será 
Juan Vela el ejecutor material del tabernáculo. Feligrés de la basílica, el escultor 
y vecino de Avila había hecho testamento a favor de la fábrica y comunes desde 
su residencia en las cercanías del Coso107. Desde el 20 de noviembre de 1596 se 
aplicaban por su alma y las de sus difuntos dos misas cantadas con diáconos en la 
basílica, en las fiestas de la Ascensión y de la Asunción, a cambio de una dotación 
de 12 reales por unas casas en el barrio de Santo Tomé108. Al menos desde el año 
1570 está trabajando ocasionalmente para la basílica de San Vicente, percibiendo 
en ese año 500 rs. por la «custodia de talla que hizo para la dicha iglesia, e más 
sesenta e seys reales de ciertas figuras de media talla que hizo»109. Se conoce algu
na otra obra de este vecino abulense, como la escultura de la Virgen y el Niño de 
la iglesia parroquial de Castellanos. A pesar de la rápida ejecución en San Vicente, 
tendrá que esperar un par de años para ver recompensados sus trabajos, hasta que 
el maestro de cantería Cristóbal Jiménez da el visto bueno y se puede efectuar la 
licencia del provisor Pedro de Corrilla para abonar al escultor los «tres mil reales en 
que se concertó la obra principal y más, la tergia parte de los dos mil y quinientos 
y quarenta reales, porque higo la tergia parte de las colunas más de lo que estaua 
obligado, que montase esta tergia parte ochocientos y quarenta y seis reales y doce 
mrs., y más cinco ducados de ciertos de más días, en que todo lo que la dicha obra 
monta son tres mil y nouecientos y un reales y veinte y dos mrs., ... menos cien 
reales que por la dicha escritura de contrato quedó de hacer limosna a la dicha 
obra de sepulcro»110. Tres años más tarde, el cerrajero Juan del Castillo111 recibió

106 Libro de inventarios, 1565-1682, fol. 62 r. Unos años después, en 1665, se le pagan 292 
reales al platero Francisco Fernández Salamanca por «la plata y echura de la custodia que se hizo para 
la reliquia de san Pedro del Vareo, que pesa veinte y vna onga de plata». Libro de cuentas de la fábrica 
de San Vicente, 1634-1676, sin num.

107 ADAv. SV. C. 13. Leg. 53. Doc. 53 A (1599, octubre, 2. Avila. «Testamento de Juan Vela, 
escultor y vecino de Ávila»).

108 libro Becerro de todas las dotaciones...1658, fol. 55.
109 libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, años 1565-1602. Cuentas de 1569-1570, 

ante el ll< en< ¡ado Brizuela, provisor y vicario general de la ciudad de Ávila por el obispo don Álvaro de 
Mendoza. Vel.i, como .moté antes, podría ser el autor de una de las medias tallas, tal vez «un Christo 
de bulto muy antiguo que está en el peñasco de la Soterraba donde martirizaron a nuestros sanctos 
patronos».

110 ADAv. SV. C. 13. Doc. 42 A (Ávila. 1614, febrero, 27).
I I 1 ADAv. SV. C. 13. Doc. 42 8 (Ávila, 1617. septiembre, 13).



191

112 El Cathálogo..., Parágrafo 26, recoge asimismo las lecciones propias del santo: Die XII au- 
gusti. In (esto sancti Petri de Barco coníessoris..., In secundo nocturno. Lectio IV (Petrus Barcensis...). 
Lectio V (In patria senex...). Lectio VI (Et mortuum serví Dei...). Como en otras ocasiones, y con toda 
su buena intención, el clérigo de San Vicente sigue algunas fabulosas aportaciones de Juan Tamayo 
Salazar, posible autor de un manuscrito titulado Obispos que á habido en Ávila desde que predicó en 
ella el glorioso San Segundo, su primer prelado, 1665. BN„ ms. 18.343, recogiendo el elogio al santo 
de El Barco: Abulae in Hispania citcriori, in confinubus vettonie...

los 500 rs. que, procedentes de limosnas, se le debían por la obra de rejería para 
el sepulcro, mientras que el ensamblador Juan Fernández y el maestro de rejería 
Cristóbal de Valderas rematan un conjunto funerario y litúrgico cuyos gastos se 
habían incrementado -apuntaba el cura Pablo Verdugo- en 180.000 reales de 
vellón. Repullés, por último, señaló que el sepulcro del ermitaño se doró y pintó 
en 1660, aunque probablemente se tenga que retrasar esta obra hasta el año 
1673, cuando se procede a la «segunda manifestación» del santo para extraer 
una reliquia, un antebrazo, para los vecinos de El Barco de Avila, momento que 
coincidiría con la quebradura de la cabeza del santo por una piedra que cayó al 
abrir la tumba y la construcción de una nueva arca de madera, donada por el 
provisor Martín de Bonilla, para el vaso sepulcral. Los gastos derivados de esta pri
mera construcción renacentista y tardía, un tanto anómala en el interior basilical, 
ascendieron a 264.316 rs., incluyendo los gastos menudos referidos a materiales, 
transporte y pago de salarios, datos que muestran con cierta precisión el trabajo 
de cada uno de los artesanos, excluyéndose de la nómina tanto a Francisco de 
Mora como a su sobrino Juan.

La nueva construcción para san Pedro del Barco supuso, por otra parte, la 
remodelación del muro sur del transepto, afectando al primitivo cenotafio de las 
santas Sabina y Cristeta y a todos sus aditamentos, según Rico Camps, y a otros 
altares que se ubicaban en el muro sur del transepto, el altar de San Pedro y San 
Pablo y el de la Quinta Angustia. Sin estar demasiada clara esta disposición, al 
modificarse todo el paramento no hubo más remedio que trasladar la memoria fu
neraria de las mártires al primer tramo de la nave del mediodía, pues su amplitud, 
«quinge pies, el qual se zierra con vna de reja de hierro esmaltada de oro y uerde 
enlazada a lo antiguo», hubiera dificultado la tarea de Mora, Gómez y Vela.

El culto a san Pedro del Barco, tardío y de escasa aceptación popular, planteó 
desde el siglo XVII numerosos problemas institucionales y litúrgicos. Además de las 
noticias aportadas por algunos documentos parroquiales, los clérigos de la basílica 
insisten continuamente en oficializar un culto que, al parecer, no estaba totalmente 
aprobado o legalizado por las instancias superiores. El notario José Tello, presbítero 
en ocasiones ¡lustrado, en otras crédulo en su redacción de los acontecimientos di
rigidos al obispo Gascueña, reconoce la ausencia de una memoria diocesana sobre 
el anacoreta, añadiendo que la basílica celebra la fiesta el 12 de agosto «hasta que 
llegue aquel momento que puso Dios en su potestad para que algún prelado suce
sor de san Segundo establezca o procure la extensión a toda la ciudad y territorio 
eclesiástico sujeto a su silla»"2. Confusión de un culto alegal que tenía forzosamen
te que ser institucionalizado, pues se contaba ya con altar y sepulcro, reliquias y



OI

192

113 «Carla de don Antonio Castañón a Pedro de Espinosa y demás señores de San Vicente», ms. 
iriginal conservado en el APSV.

114 Inbentario de alaxas i bienes de la yglesia de San Bizente, año 1682. Inventario, año 1717. 
Inventario, año 1791.

115 ADAv. SV. C. 13. I.eg. 41. Doc. 41 A.

hagiografía, milagros y fieles devotos. Hagiografía en formación, fieles escasos y mi
lagros casi numerados, destacando el del sacristán Juan de la Flor en 1610, aparen
temente cataléptico hasta su recuperación por la presencia de un hueso del santo, 
depositado luego (el hueso) en un cofre de bronce donado antes por el rey Sandio 
el Bravo. Estos intentos parroquiales por institucionalizar un modelo santoral son nu
merosos. A mediados del siglo XVII los clérigos de San Vicente intentan nuevamente 
potenciar el culto del anacoreta mediante una carta que antes habían escrito a don 
Antonio Castañón, canónigo en la catedral de Toledo y devoto de la Soterrada, da
divoso con su capilla con 330 rs., que convoca el 3 de agosto de 1656 una reunión 
entre los curas de la basílica, el arcediano y el canónigo doctoral para acertar con 
la mejor solución «para su servicio y mayor devoción del santo»’13. El conflicto en 
torno al santo se agudizó cuando el deán de la Iglesia abulense no fue invitado por 
los clérigos de la basílica de San Vicente para celebrar la misa mayor en la festividad 
del 12 de agosto de 1659. Mientras tanto se mantiene el sepulcro del santo con 
algunas modificaciones que se recogen en los inventarios que realizan el notario 
episcopal, cura, beneficiados y sacristanes de la basílica: el mencionado cuadro 
del racionero segoviano, otro de san Francisco de Paula donado antes de 1650 por 
el licenciado Antonio Caravito, canónigo de Ávila, obra que es anterior al cambio 
de titularidad del ábside del mediodía dedicada a las mártires Sabina y Cristeta. En 
1717 se conserva el sepulcro de la misma forma, con «un quadro en medio de la 
pintura del sancto; el cuerpo está en la misma mesa del altar, en una caja, mirando 
a oriente..., con una lámpara de plata que pesa ochozientos y treinta y siete reales 
de plata, que hazen trece marcos poco más o menos. Diola Pedro de la Silveyra». Al 
lado se encontraba un arca de pino grande, con su llave y cerradura, que servía para 
poner el recado de los bautismos. A finales del siglo XVIII, el sepulcro del anacoreta 
se preserva prácticamente en las mismas condiciones, con un cuadro del varón y 
las efigies de santa Teresa y san Juan Bautista a los lados11’. La última obra, una talla 
seguramente de mediados del siglo XVII y ahora no localizada, había sido vestida en 
1651 por los sastres Francisco Téllez y Mateo Martín, que cobraron 58,5 rs. por la 
labor y otros trabajos en un frontal y unas lobas para los sacristanes.

Todavía en los mismos tiempos, a finales del siglo XVIII, los comunes de la pa
rroquia de San Vicente insisten ante el obispado para que concediera los permisos 
oportunos para celebrar el culto y la fiesta de san Pedro del Barco en un escrito 
posiblemente redactado por el beneficiado Tello, recurriendo a las circunstancias 
que rodean su culto, la fiesta anual, un relicario «que se da adorar a los fieles», la 
procesión de los sábados y la oración propia a él dedicada: Orado S. Petri del Bar
co / Da ecclesiae tuae qui sumus Domine / B. Petri confesoris tui exemplis gloriosis 
/ Semper ¡ntendere, cuius ennumeris / Decorata virtutibus tibí vita complacuit.l Per 
Christum Dominum nostrum"5.



Vida de San Pedro del Barco (ca. 1612).

193

Obra de cantería, huella de la muía de S. Pedro 
del Barco.

/s
¡ s

í ’



194

116 ADAv. SV. Libro de inventarios, 1565-1682, fols. 35 r-47 r y 57 r-83 r. Inbentario de alaxas y 
bienes de la yglesia de San Bicente, año L682, íols. 1 r-18 v.

Altares, cuadros, tallas y útiles diversos. A mediados del siglo XVII los espa
cios litúrgicos de la basílica de los mártires están perfectamente definidos, actuan
do el arte como un medio de propaganda en la sociedad barroca que pretende 
popularizar tanto las imágenes de los personajes santos como los conceptos es
trictamente teológicos. Las viejas naves del románico tardío se tornan en espa
cios decorativamente barroquizantes por la acumulación de altares, su concreta 
disposición, su significado y la responsabilidad de los clérigos por situar cualquier 
objeto al servicio de un uso cotidiano y a la vez dogmático. Los inventarios de los 
años 1612, 1649 y 16821'6 establecen la continua ornamentación de la iglesia, 
mientras que los registros de fábrica insisten, en el seno de una economía urbana 
depauperada, en los cargos permanentes para adquisiciones y reparaciones de 
muros, bóvedas, alhajas, útiles, cuadros e imágenes. La capilla mayor se organi
zaba con un retablo procedente del siglo XV, con una pintura o imagen pintada 
de san Vicente, al lado otros santos y debajo una custodia de media talla. Una 
crucifixión con la Virgen y san Juan rodeando al Cristo, reflejada en los registros 
como el remate de dicha capilla, procede de la tradición goticista de principios 
del siglo XVI, ubicándose desde los inicios del siglo XVIII sobre el arco toral de la 
crujía central. En torno a 1190 una nueva tarea emprende la iglesia, con el levan
tamiento de un monumento para las supuestas reliquias de los mártires. Como 
tal obra funeraria, el cenotafio en poco más de dos siglos cae en cierto olvido, 
considerado como una obra escasamente digna de tal basílica, hasta que en las 
últimas décadas del XV se intente reparar tan primitiva obra con un baldaquino 
claramente disonante con el conjunto arquitectónico, al mismo tiempo que tanto 
algunos textos del siglo XVII como varios aficionados a las crónicas reeiaboradas 
en la actualidad confunden el baldaquino chinesco con el cenotafio tardorromá- 
nico. Coincidiendo probablemente con esta última construcción, a raíz del «mi
lagro de la sangre», nuevamente se modificaría el ábside central al añadir sobre 
unos muros limpios el ara del Corpus y las arcas que describe inventario de 1493, 
aparte de colocar en el transepto del mediodía la losa del judío y en el paredón la 
inscripción de caracteres góticos.

Hacia 1510 se levantaría en el mismo lugar un retablo pintado y dorado que 
incorporaría un cofre relicario, una custodia, las imágenes de san Juan y la Virgen 
rodeando a Cristo crucificado y algunas tablas pintadas atribuidas a un discípulo 
de Fernando Gallego, el Maestro de Ávila, de finales del siglo XV, que representan 
las escenas de la Concepción y el Abrazo en la Puerta Dorada (ahora en la sacris
tía). Con escasas modificaciones esta obra se mantenía en 1682 con el Calvario, 
una imagen de san Vicente, otros lienzos de santos y santas y la custodia sobre la 
mesa del altar, sumándose en 1657 una custodia «que se hiqo en forma de glouo 
para el sagrario del Santísimo Sacramento», pagando al platero Damián de la Tra
ba 320 reales, que utiliza el metal de dos cajas viejas, «vna caja de relox y otras 
alajas que no serbían». Paralelamente se van acondicionando otros ámbitos de ca
rácter litúrgico para las mártires y otras figuras. La favorable coyuntura económica



195

L

117 ADAv. SV. C. 11. Doc. 39 (1618, junio, 8, Ávila, «Pablo Verdugo de la Cueva, cura propio de 
la iglesia de San Vicente, solicita al provisor del obispado don Juan de Mendieta licencia para levantar 
un altar en el interior de la basílica»).

118 ADAv. SV. Libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, 1634-1676, sin num.; cuentas de 
1654-1657.

119 Libro de fábrica, 1703-1767, fol. 56 v.

120 «240 rs. a Juan de Carmona, escultor, por dos ángeles grandes que están puestos en las 
cornisas del retablo mayon>, ibídem, íol.130.

que arrastra la basílica durante algunas décadas del siglo XVII permite el alzado de 
nuevos altares en el presbiterio, «pues la dicha iglesia tiene sobrado tanteo y ha
cienda» para solicitar licencia al obispo para levantar un «altar y retablo colateral 
a la mano derecha, en el poste que está entre la reja y la capilla mayor»"7. Esta 
última había sido pintada en sus cuatro antepechos y las rejas por Pedro Esteban, 
posiblemente un artesano foráneo al obispado de Ávila, en los años 1654 y 1655, 
percibiendo por parte del mayordomo 900 rs. y otros 300 dos años después por 
dos frontales para los altares colaterales y otros cien por «seis leones de pasta bru
ñidos de plata para el adorno de las fiestas»"8.

Todo este conjunto presbiterial se mantendría hasta el siglo XVIII, cuando se 
desplaza el calvario al arco toral (cuya colocación en este sitio -dice Repullés- era 
casi de rito), y se inicia un nuevo retablo que está casi totalmente rematado cuando 
se firma el inventario del año 1717: «En su capilla mayor, vn retablo nueuo, sin 
dorar, de talla a lo salomónico, con su custodia en forma de chapitel, mui hermosa 
y delicada. En dicho retablo ay la efigie de señor san Vizente mártir, de escultura 
mui buena, nueua, hecha por mano de un napolitano. Más tiene dicho retablo 
dos efigies de santa Sabina y sancta Christeta, hechuras nueuas de Valladolid, que 
por aora siruen en caja de los intercolumnios de dicho retablo, con mas dos lámi
nas en el pedestal, la una que está al lado del euangelio es del misterio de la En
carnación y la del lado de la epístola de la Circuncisión, ambas finísimas, aunque 
en tabla; con más una pintura grande de la Asumpgión de Nuestra Señora, que 
está por coronación y remate de dicho retablo». El cura Francisco de Barreda se 
encargó de pagar al maestro de arte Manuel de Escobedo los 11.702 reales del 
retablo, precisando el libro de fábrica que 7.776 «los zedió la feligresía del residuo de 
fiestas grandes en el año de mil setecientos y diez»"9, recibiendo dos años después 
otros 3.060 rs. por otras obras en el mismo frontal. El tallista vivía en la ciudad, en una 
casa del barrio de San Pedro, trabajando en la diócesis abulense entre 1704 y 1736 
(Blascosancho, Santo Domingo de las Posadas, catedral, San Juan de la Encinilla, 
Gotarrendura, Santa Ana de Ávila, etc.). Este retablo, inspirado en el de San Esteban 
de Salamanca ejecutado por José Churriguera, se completa en 1719 con algunas 
esculturas (dos ángeles grandes para las cornisas) realizadas por Juan Rodríguez de 
Carmona'20 y un maestro de origen napolitano cuyos datos se desconocen. Sobre 
el otro se sabe que era vecino de Ávila, maestro escultor y de ensamblaje, traba
jando a menudo en San Juan, Santiago, San Pedro y la catedral. Juan de Teresa, 
maestro vidriero, recibió antes de concluirse la obra, 350 rs. «por una vidriera 
nueva grande para la ventana del transparente del retablo de la capilla mayor



121 Libro de inventarios, 1565-1682, fol. 35 v.

196

donde está el santo». Entre los años 1726 y 1 727 se dora el retablo, pagando Juan 
de Argumosa Calderón, cura, y el mayordomo J. Rodríguez, 250 reales por los 
andamios, 16.000 por el propio dorado y 163 rs. al maestro tallista Manuel Juárez 
por unas piezas que no se especifican en el libro de fábrica. La obra definitiva es 
un retablo de grandes dimensiones que recoge el talante barroquizante en curso, 
caracterizado por las columnas salomónicas, un centrado tabernáculo eucaristico, a 
los lados dos cuadros representando la Anunciación y la Circuncisión del Señor, la 
adecuación del vano central románico como transparente y la culminación supe
rior con la imagen de la Virgen en la Asunción, planteando la distorsión de la vida 
cotidiana y la superioridad casi teatral de lo sagrado. Aunque un tanto recargado, 
el altar mayor constituye un buen ejemplo del barroquismo de los inicios del 
XVIII, una obra, por otra parte, considerada «de pésimo gusto» por Valentín Pica- 
toste (1890).

Otras obras menores se adjudican en los años 1720-1723, unas gradas de 
piedra para el altar mayor realizadas por Silvestre de Viadero por 240 rs., mientras 
que el retablo mayor sigue inconcluso (no se ha dorado) en las mismas fechas, a 
pesar de la correspondiente licencia episcopal, razón por la que el cura Argumosa 
y el mayordomo Rodríguez afirmaban que «se debe dorar el retablo que hace 
mucho tiempo que se hizo y componer el portal del pórtico» (1-1-1726), pagán
dose al maestro José Martín 12.000 rs. y otros 250 por los andamios del retablo; 
en el mismo año, el tallista Manuel Juárez se encarga de trabajar por 163 rs. en 
unas piezas para el mismo retablo. Estos retrasos en la ejecución definitiva del 
retablo provocaron la inquietud de los clérigos y del obispo Julián Cano, acordan
do que para su finalización se contara con los alcances de las «fiestas grandes» 
organizadas por la iglesia parroquial en el mes de julio de 1710, caracterizadas 
precisamente por los menores ingresos de los parroquianos y, en consecuencia, 
los mínimos gastos en festejos taurinos.

La capilla del Evangelio, en el ábside septentrional, estaba dedicada a san Ni
colás, con «un altar con su retablo dorado y pintado de tres órdenes, con su guarda
polvo y ara y un par de candeleros de hierro», según el inventario de 1512. Desde 
mediados del siglo XIII se constata la existencia de la capilla del antiguo obispo, 
cuando los vecinos de Jaraíces Sant Muñoz y Muñana Domingo dotan una misa 
diaria en el altar a cambio de unas heredades en el mismo término, una donación 
de la «era 1291», ratificada por la viuda en el 12 de marzo del año 1304 ante el 
escribano Martín Yañez. En años posteriores se llenará la capilla con siete alacenas 
con sus cerraduras y llaves, guardándose en ellas algunas sobrepellices. Un altar de 
piedra y un «retablo de tres órdenes de talla, dorado y pintado» con una figura del 
santo lisboeta Antonio de Padua desde el año 1512 se ubicaban ante los paramen
tos del crucero sur. Dicho retablo se colocó en los primeros años del siglo XVII en
frente de la puerta de la sacristía, pues se encontraba «muy viejo, con tableros de 
pincel»'3’, renovándose en la década de los cuarenta de la misma centuria hasta 
que en los años ochenta la imagen del santo se cambió rápidamente por



197

122 Compra de un censo de 14.000 mrs.; «se compraron mili mrs. de censo al quitar para alun- 
brar la lámpara de Sant Antonio, los quales se compraron sobre el racionero Juan de Yllanas», Libro de 
cuentas de la fábrica de San Vicente, 1565-1602.

123 SABE ANDREU, A. M.a, Las cofradías de Ávila en la Edad Moderna, Ávila, 2000, 266. FÁ- 
BREGA , M. A., «Asociacionismo y religiosidad. Una mirada en torno al espacio cofradiero abulense en 
el tránsito de la modernidad». Cuadernos de Historia de España, 78/1 (2003), 67-102.

un cuadro de santa Teresa, con un marco dorado, comprado en Roma por el 
escribano Laurencio López unos años antes, probablemente tras abandonar su es
cribanía (1645-1677), mientras que en el ábside se colocó otro «nuevo con su ara y 
retablo de columnas torneadas», con la imagen de san Antonio, sin dorar, acompa
ñado en un lado con «un Niño Jesús en cueros, también de talla entera» en la mano 
siniestra, realizada por los cofrades de la hermandad de los Sastres, modificándose 
así la titularidad inicial de san Nicolás, aunque manteniéndose el recuerdo del obis
po de Myra en un cuadro que remata el conjunto barroco en que aparece el santo 
con ropas de prelado y al lado los tres niños salvados de las manos carniceras tras el 
prodigioso milagro en que Nicolás de Barí salvó a los tres párvulos de la tina en que 
iban a ser escabechados. Toda esta iconografía, al igual que la del resto de la iglesia 
de San Vicente, muestra un conocimiento a veces muy superficial de la hagiografía 
medieval, transformada barrocamente mediante los símbolos más aparentes y más 
cercanos al feligrés. La talla de san Antonio de Padua se realizó posiblemente en la 
penúltima década del XVII, antes de 1682, magnífica e inspirada en las obras de 
Juan de Juni, según anota el profesor Martín González, que, por otra parte, apunta 
el año 1700 como el de su ejecución. Dos mesas nuevas doradas y pintadas se aña
dieron a finales del siglo XVIII, mientras que unos años antes se redecoró la capilla 
con unas pinturas alegóricas, de escasa calidad, sobre san Antonio (en la bóveda de 
horno), y las efigies de san Pedro y san Pablo en los laterales, obras relacionadas 
seguramente con los maestros Juan González («552 reales por una obra en la capilla 
de postre») y Juan Galván, que pinta el ábside por 870 rs. hacia los años 1750-1752. 
A finales de esta misma década se doró el retablo del santo con limosnas de los 
sastres cofradieros y 576 reales aportados por el mayordomo Manuel Antonio Gar
cía. Estos espacios se completaban con otros ornamentos, una custodia pequeña 
con una imagen del Salvador, utilizada sobre todo en Semana Santa, un atril peque
ño, una cruz de madera, una campana pequeña, la tabla de oración, dos candeleras 
de hierro labrados y guarnecidos tanto en el altar de San Antonio «el nuevo» como 
en «el viejo», o una lámpara desde el año 1581 ’22, cerrándose todo este recinto 
hacia 1756 con la instalación de una reja por el herrero Miguel Fernández y el alba
ñil Juan Sánchez, percibiendo ambos 1.874 rs. y el mismo asiento dos años después 
por completar la reja y dos puertas para dicha capilla, incorporándose unas piedras 
para los pedestales por 48 reales. Un cuadro con la Última Cena fue adquirido por 
la fábrica en el año 1685, estando destinado inicialmente al monumento levantado 
en la Semana Santa, acompañando a otro sobre el Prendimiento.

Aunque se ha apuntado recientemente que la cofradía de sastres de San An
tonio se fundó en el año 1700123, las primeras noticias documentadas se remontan 
a la primera mitad del siglo XVIL Desde 1634 los cofrades pagaban a la fábrica



198

i

de la parroquia 500 mrs. anuales124, al igual que la hermandad de los zapateros, 
anotándose algunos gastos frecuentes por el aceite gastado en la lámpara del santo 
además de las monedas correspondientes por la ocupación del altar y la celebra
ción del 13 de junio. En algunos años (por ejemplo en 1677-1678) estos cargos 
no eran percibidos por el mayordomo de la fábrica por los diversos pleitos que la 
cofradía mantenía con los clérigos de la basílica, renovándose la percepción en 
1679 con 4.284 mrs. (127 rs.) e incrementándose ligeramente el descargo de los 
hermanos sastres que pasaron de los 500 mrs. anuales a los 63,5 rs. desde la con
clusión del pleito. Será, sin embargo, a partir de 1703 cuando esta cofradía quede 
relanzada tras la aprobación de sus ordenanzas por el obispo Gregorio Solórzano 
(1701 -1703), momento que coincide prácticamente con la remodelación del áb
side septentrional y la ejecución del nuevo retablo para el santo lisboeta.

En el lado meridional, la capilla de san Francisco de Paula se vestía con una 
pequeña imagen del fundador de la congregación de los Mínimos, una talla de 
la Virgen con el Niño y un san Miguel Arcángel, siendo pintada la capilla en el 
siglo XVIII con una alegoría del mismo santo y otros dos cuadros representando a 
los Mínimos Franciscanos. Su titularidad en esta capilla se remonta a los primeros 
años del siglo XVIII (conocida luego como la de la Virgen del Amor Hermoso). La 
efigie del santo titular costó cien ducados, con seguridad realizada en un taller se- 
goviano, 80 reales el porte desde la ciudad vecina a la basílica, acondicionándose 
la capilla con el dorado de la caja (240 rs.) y la pintura de las bóvedas (600 rs.), al 
tiempo que se redecoran las tallas de los mártires, se abre una ventana dispuesta 
en vidrio y red y se traslada el retablo viejo a la nave de la Epístola, junto a la 
puerta de la iglesia, todo ello con licencia del obispo. El fundador de los Mínimos 
de Paula, canonizado en 1519, se refleja en la imagen tallada en Segovia al uso 
barroco, como un fraile anciano con el báculo curvado y, seguramente, pues ha 
desaparecido aunque se observa la hendidura, el disco solar con las palabras Cha- 
ritas o Humilitas, una imagen erróneamente atribuida por Ruiz-Ayúcar al escultor 
Gregorio Fernández. Entre los años 1759 y 1760 se cierra la capilla con una reja 
de hierro por 1.600 reales pagados por Manuel Antonio García. En años anterio
res esta capilla se encontraba bajo la advocación de las mártires Sabina y Cristeta, 
probablemente con las imágenes de las dos hermanas ubicadas luego en el muro 
del mediodía del crucero, según se desprende de los registros de fábrica, pues en 
1499 se menciona que este espacio cuenta con dos libros, un misal y un sinodal, 
y en 1512 un «altar con su retablo de tres órdenes de talla, dorado y pintado, con 
una tabla pintada de la Piedad y otra de san Gregorio». Todavía en 1612 el ábside 
de la Epístola conserva el retablo dorado, con tableros de pincel y en medio «dos 
imágenes de pintura de las vírgenes Sabina y Cristeta», manteniéndose tras las se
pulturas de los Estradas, si creemos en las noticias de Ariz, en el muro del medio
día, el sepulcro de las hermanas, «arrimado a la pared, en dos nichos con su reja

124 «Dotación de la Hermandad de los Sastres, 500 mrs.». En los años 1650-1651, «por el 
aceyte que gasta la lámpara de señor san Antonio, 3.264 mrs.», añadiéndose en 1668-1669 los 4.264 
mrs. «que pagó la cofradía de San Antonio de los sastres por el sitio de su altar y gasto de su lámpara», 
Libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, 1634-1676, sin num.



San Francisco de Paula (ca. 1700).

199

k

125 Vid. Escrituras, ordenanzas y acuerdos de la cofradía de Nuestra Señora de la Soterrada, San 
Crispín y San Crispiniano, 1605-1754, códice numerado (fols. 24-48) depositado en el zXPSV.

126 Libro de inventarios, 1565-1682, íol. 35 r.

de hierro, de una labor antiquísima», añadiéndose antes de 1649 una lámpara de 
25 marcos y 4 onzas donada por el corregidor Juan Bautista de Lajalde, si bien el 
monumento funerario mencionado se situaba desde su construcción en un tramo 
colateral a la puerta del mediodía.

En el brazo norte del crucero otro altar, relacionado con la cofradía de sastres 
y zapateros'25, mostraba una Asunción sobre las figuras de los santos Crispín y 
Crispiniano, los hermanos mártires de Soissons disfrazados de zapateros. La ubica
ción de este altar pudo variar a lo largo de las décadas, colocándose inicialmente, 
en el año 1612'26, en la denominada «capilla postrera», en el muro del cierzo del



Capilla de San Antonio de Padua.

200

crucero, cerca del retablo de san Antonio situado frente a la sacristía. Se trata de 
una obra de escasa calidad que representa a los dos mártires con sus herramientas 
características, el zapato y la lezna, protectores de los zapateros abulenses desde la 
constitución de su cofradía el 28 de marzo de 1609, con la aprobación del provisor 
Antonio de Calarza bajo el obispado de don Lorenzo Otaduy; aunque sus orígenes, 
según Fernández Valencia, se remontaban al siglo XIV bajo la advocación de la Vir
gen de la Soterraba. A pesar de la supuesta antigüedad rivalizará con la cofradía de 
los sastres acerca de algunos espacios litúrgicos, hecho que explica el itinerario del 
retablo con las figuras titulares. Las dos hermandades abonaban anualmente a la 
fábrica 500 mrs., invirtiendo más los zapateros en aceite (88 rs. en 1650-1651) que 
los cofrades de san Antonio, con 48 rs., aunque desde la década de los sesenta del 
mismo siglo se invierten los cargos a medida que los sastres consolidan su posición 
en el interior de la basílica. El retablo fue realizado hacia 1610 por el entallador



Altar de los santos Crispín y Crispiniano (ca. 1610).

L

Juan Fernández, que en esos años trabaja en otras iglesias parroquiales (Bernuy de 
Zapardiel, Muñogalindo, Santa María del Arroyo), pintándose y dorándose tanto el 
retablo como las imágenes en 1617 por el vecino Juan de Angulo, que en el mismo 
periodo pinta y dora un retablo colateral en la basílica, actuando como fiador el 
ensamblador y maestro de arquitectura Gabriel Campuzano. A mediados del siglo 
XVII, el retablo se traslada a los muros de San Nicolás, en el ábside del aquilón, 
con sus columnas torneadas, una custodia para la comunión de Semana Santa, la 
imagen de la Asunción y debajo las de Crispín y Crispiniano, permaneciendo así en 
1682127 hasta su traslado a un muro del crucero poco antes de 1717.

127 «En el pilar de este lado (siniestro] ay un altar de piedra y retablo de columnas torneadas, 
todo dorado, semejante al de San Antonio, con el qual hermana, que tiene en el medio vna custodia 
pequeña, pintado vn Salvador en la puerta donde se da la comunión la Semana Santa a los pheligreses

201



7

202

desta yglesia; encima Nuestra Señora de la Asumpción con seis ángeles, y a los lados los santos mártires 
san Crispín y Crispiano, todo de talla entera y dorado y pintado muy bien, que es el altar de la cofradía 
y hermandad de los zapateros», Inbentario de alaxas i bienes de la yglesia de San Bicente, año 1682, 
fol. 2 r.

Numerosos retablos y altares ocupaban los muros de la basílica, destacando 
el dedicado a las hermanas Sabina y Cristeta, con unas pinturas que las identifica
ban como mártires con la palma e introducidas en la caja, con un retablo de tres 
órdenes que se ubicaba a mediados del siglo XVII en la capilla del alba, pasando 
luego a la titularidad de Francisco de Paula y trasladándose dichas pinturas a otro 
altar barroco ubicado en el primer tramo de la nave meridional, rematado con 
una talla de la Asunción y debajo cinco calles con las imágenes del Cristo de la 
Buena Muerte, san Pedro de Alcántara, el mártir Vicente, santa Teresa y santa 
Marina. Las imágenes de los santos titulares, con unos retoques continuos desde 
finales del siglo XII, habían sido engrosadas con yeso por Vasco de la Zarza, luego 
pintadas de rojo a principios del XVIII («y encarnar los tres santos mártires de pie
dra», según el libro de fábrica en las cuentas del mayordomo Lorenzo Gutiérrez 
del Valle), desocupando entonces la capilla del ábside de la Epístola, destinada 
ahora a los Mínimos de san Francisco. Hacia 1715 el mayordomo José Rodríguez 
invierte 2.350 rs. por el «medio retablo que se añadió en el altar donde se vene
ran los cuerpos de las santas Sabina y Cristeta», hacer la mesa del altar, pintar el 
frontal, colocar la peana de piedra, abrir la reja y ponerla en forma de puerta, todo 
ejecutado por los maestros tallistas Manuel de Escobedo y Francisco Fernández 
Argomedo, el pintor Eusebio Álvarez y el maestro de albañilería Santiago Blanco. 
Inicialmente las trazas del nuevo retablo se deben al maestro arquitecto Argome
do, conocido sobre todo por la construcción del retablo mayor de la iglesia de San 
Pedro, además de otras obras menores en la catedral y San Juan, remodelándose 
poco después la obra de la basílica por Escobedo, que añade medio retablo. Bajo 
la mesa de este altar se conservan las pinturas referentes a las dos hermanas, am
bas en sus cajas de piedra, con la palma del martirio y una leyenda que especifica 
la identidad de cada una de ellas, obra malamente ejecutada entre los años 1712 
y 1714 por el pintor Eusebio Álvarez. En el resto del retablo cohabitan iconos de 
viejos mártires con figuras de los santos recientes asociados a la diócesis abulense, 
destacando la de san Vicente, con una especie de dalmática roja y dorada, un 
libro en su mano derecha y el madero del ecúleo, con la palma, en la siniestra, en 
cuyo lateral se recogen las cabezas sangrantes de los tres jóvenes en una alusión 
directa a su martirio. Esta imagen vicentina era la que habitualmente, desde el 
siglo XVII, utilizaban los clérigos de la parroquia para las procesiones, incorporada 
sobre unas andas continuamente renovadas. En 1719 fue dorada de nuevo la ima
gen del santo titular por el maestro Andrés Alonso, reparando también las andas, 
por 400 reales. Tanto el retablo como algunas imágenes (Cristo, Virgen y san Pedro 
de Alcántara) son donados en el año 1706.

El altar situado junto a la puerta del mediodía se remataría en la última déca
da del siglo XVIII cuando el mayordomo salda la deuda por el dorado del retablo 
al maestro Nicolás Martín Labrador, 4.500 rs. «por el dorado del retablo de los



Altar de San José con el Niño (ca. 1730).

128 Libro de cuentas de fábrica de San Vicente, 1766-1830, fol. 151 r.

203

1

santos mártires que está colocado en dicha yglesia a la mano derecha entran
do por la puerta del mediodía»'28. Años antes, hacia 1763, su hermano Manuel, 
maestro dorador y vecino de Ávila, había dorado los retablos colaterales de la 
basílica percibiendo 1.900 rs., de los que 1.322 son aportados por el mayordomo 
Manuel Antonio García y los restantes por los residuos de las «fiestas grandes» del 
día 23 de julio 1758, caracterizadas por unos ingresos de 6.030 rs., ciento cuaren
ta y cuatro libras de cera labrada y dos casullas nuevas, con unos gastos de 5.712 
rs. y 32 mrs. (dos sermones, música de la catedral, refrescos, fuegos y luminarias, 
dos danzas, clarín y tambor, etc.), invirtiéndose el alcance (y seguramente algo 
más, procedente de las limosnas recogidas) en los dorados de altares.

Otros retablos e imágenes completaban el espacio basilical en los tiempos 
barrocos: el altar de la Transfixión en el crucero del mediodía, frontero a la se
pultura del judío, con una larga vida que se remonta al año 1502 (dotación de 
Gutierre Pantoja), ratificándose otro aniversario de don Alvaro de Bracamonte 
en 1550, luego decorado con un lienzo barroco representado a San José con el 
Niño. La capilla de los Verdugo, con un altar dorado y un cuadro con las imágenes 
de los santos Pablo y Juan Bautista, rematado con otro con la degollación del último; 
la capilla de los Estrada, con un cuadro de san José, al margen de las numerosas



¡I

Hit

204

tJfb
’ .'i ■

«Cura y beneficiados desta yglesia son obligados a dezir perpetuamente por el ánima de Alvaro de 
Bracamente y por su muger, que se han de dezir en este altar quatro misas en cada semana. Compraron 
para esta dotación sus testamentarios tantas fanegas de pan de renta. 1550 años».

¡tí

Plata, ropa y lienzos entre la música sacra. Paralelamente a la ajetreada 
disposición de altares, retablos e imágenes, la iglesia parroquial de San Vicente al
macena en el siglo XVII alhajas de plata, temos, capas y mangas, pendones, palios, 
palias y mucetas, aras y bandas, paños y facistoles, corporales, tafetanes, casullas 
y frontales. A finales del siglo XVII los documentos parroquiales reseñan cuatro 
cruces de plata, una de ellas con la imagen de Cristo crucificado en un lado y en 
el otro la de san Vicente, identificada por Gómez-Moreno como obra del siglo 
XVI, dos cetros también del mismo metal, hisopos, custodias, incensarios y varas,

F niaftímiaraWarooiw it, grrqiifstánirDwtmtftfñKav 11 ' 
i a ■

,l

pinturas e imágenes policromadas que continuamente modifican su ubicación. En 
este sentido, la talla de santa Marina pasa de su localización inicial en la capilla 
del nártex a la cámara funeraria de san Pedro del Barco y, luego, al altar de las 
mártires Sabina y Cristeta, al igual que los patronos de los zapateros recorren nu
merosos recodos de la basílica hasta su disposición definitiva en el muro norte del 
crucero. Otro altar, dedicado a san Pedro y san Pablo, dispuesto inicialmente (se
gunda mitad del siglo XVI) sobre el primitivo sepulcro de san Pedro del Barco, se 
transporta hacia 1612 a la pared de la escalera de la Soterraba (ahora en el muro 
del crucero norte). De las tallas recogidas por los registros destaca la Virgen con el 
Niño, seguramente una obra del siglo XIII, que se encontraba sobre una pila del 
agua bendita de la nave meridional, caracterizadas las imágenes por la policromía 
hispano-musulmana, con dorados, bermellones y ocres, dibujos geométricos de 
inspiración mudéjar en el manto de la Virgen y motivos heráldicos en la ropa del 
Niño.



r

129 Inbentario de alaxas i bienes..., año 1682, íol. 5 v.

205

Para la misa mayor o cualquier otro oficio eclesiástico los clérigos disponían 
de siete temos, trece capas y ocho mangas. Algunos de estos ropajes, muy dete
riorados por su uso, se reconvertían para paños de cálices, cortinas o remiendo de 
frontales, mientras que las casullas constituían el vestuario más variado, numeroso 
y cuidado: cincuenta y dos vestiduras para las misas de los distintos tiempos litúr
gicos, tejidas con varios materiales (terciopelo, damasco, raso, tela de oro, etc.). 
Para las mesas de altar la iglesia usaba veinticuatro frontales de raso o terciopelo 
decorados con frontaleras, guarniciones y cruces, escudos y bordados. La ropa 
blanca estaba formada por veintisiete roquetes, treinta y dos amitos, veintidós 
cíngulos, quince «cornialtares», seis soprepellices para el sacristán y los mona
guillos, dos tobajas de lienzo y una toalla de ruán, catorce sábanas cíe diferentes 
lienzos, treinta y cuatro pares de corporales y otros enseres variados (colgaduras, 
diez alfombras y nueve telas negras para cubrir los altares). También los gastos en 
esta ornamentación relacionada con el vestuarium eran continuos, en ocasiones 
bajo asientos confusos, en otras anotando detalladamente el valor y la autoría 
de la obra o reparación: 69 reales a los casulleros Martín de Madrid, Manuel de 
Barrientes y Antón de Vacas por una casulla y el aderezo de otras, con temos y 
palias en los años centrales del siglo XVI; 881 rs. dos años después en ropa blanca 
(sobrepellices para los monaguillos y sacristanes, sábanas para el altar mayor, doce 
amitos, tres roquetes y remiendo de otras telas); entre 1715 y 1717, 120 reales 
por la sotana y el sobrepelliz para el sacristán, 304 rs. en ropa blanca nueva, 2.796 rs.

además de diez lámparas de plata, que servían seis para alumbrar la capilla de la 
Soterrada y las otras para la capilla mayor, el cenotafio del mártir, el monumento 
de sus hermanas y el sepulcro de san Pedro del Barco. Otras lámparas de latón se 
destinaban a las capillas de San Pedro y Cristo a la columna, en la cripta, y a los 
altares de los santos Antonio, Crispín y Crispiniano e imagen de la Virgen de la So
ledad, una figura de principios del siglo XVI situada en la escalera de la Soterrada. 
Durante los siglos barrocos la renovación de las lámparas surge como un descargo 
permanente en las cuentas de la mayordomía: en 1650-1651 se pagan 41 reales 
a Francisco Madrid, platero, «por limpiar las lámparas de plata que alumbran 
el altar mayor y los sepulcros», 39 rs. a Damián de la Traba por el aseo de otras 
ocho que alumbraban a la Virgen de la cripta, coincidiendo en el trabajo con otro 
platero, Antonio López, que hace un acetre de plata a partir de unos candeleros 
y unos eslabones de lámparas; también en los mismos años se abonan 62,5 rs. a 
un herrero por «dos barras para las lámparas de las vírgines, de su candado y ar
mellas, de vnas llaves y otros aderezos en dicha yglesia». Además de ocho cálices 
de plata, algunos procedentes de donaciones de feligreses, la fábrica disponía de 
dos grandes candeleros y varios relicarios, sobresaliendo «vn relicario de plata en 
forma de custodia con sus viriles por vn lado y dentro de ellos tres reliquias de san 
Vigente, vna de santa Sabina y otra de santa Cristeta, que lo dio para poner dichas 
reliquias el señor don Jerónimo de Ribera, arcediano de Áuila»'29, o uno de menor 
valor, de bronce, recompuesto por 4 rs. en 1703.



Frontal de altar (siglo XVIII).

y 3 mrs., en 1730, pagados a Carlos Campeche, mercader de Ávila, por «diferen
tes ornamentos nuebos que se han hecho para esta yglesia» (frontales de altares, 
capas pluviales, casullas, bolsas de corporales, paños de cálices, etc.), mencionán
dose en el siguiente asiento los 44 rs. invertidos en las tres potencias de plata de 
cinco rayos cada una para el Niño de la custodia.

El mobiliario de madera se reflejaba asimismo en los catálogos de la fábrica. 
Sobre todo la sacristía era la dependencia eclesiástica destinada a recoger las al
hajas, libros y vestiduras litúrgicas. Las escrituras de censos de la fábrica, cura y 
beneficiados se depositaban en un arca de nogal con grapas de hierro y dos llaves; 
la ropa blanca en un arcón de pino, con dos mesas y una caja para guardar las 
crismeras; los libros de canto para el coro, los misales y otros libros menores se 
disponían en dos estantes, junto a dos tablas de pino con las oraciones que los 
sacerdotes tenían que rezar antes y después de las misas. La librería se llenaba 
medianamente con catorce libros de canto, santorales y dominicales para el servi
cio del coro, encuadernados en tabla y becerro, dos breviarios, nueve misales, un 
epistolario y un evangelario, tres pasionarios para la Semana Santa, un libro con el 
oficio completo para este último tiempo litúrgico, un ceremonial de obispos y dos 
manuales para la administración de los sacramentos, los entierros y las bendicio
nes de agua. Algunas adquisiciones o recomposiciones bibliográficas se anotaban

206



r

cuidadosamente, otras no tanto. Entre 1656 y 1657, el administrador Juan de 
Buenaventura pagó 91 rs. al escritor Francisco de Belvis por la reparación de dos 
manuales viejos y tres misales, incluyendo los doce de «vnas misas que escrivió 
de nuestros patronos» y un procesionario en pergamino. Once estrados de pino 
se guardaban también en la sacristía, con un armario de nueve cajones para las 
sobrepellices de los clérigos, mientras que unas alacenas se usaban para colocar los 
cálices y otros objetos de plata. Un Cristo pintado colgado de una cadena presidía 
las funciones de los clérigos en el muro norte de esta dependencia, sobre unas tablas 
que relataban el martirio de los santos y las dotaciones semanales que cumplían 
los servidores. El crucifijo, «excelente pieqa y de mucha estimación», fue donado 
por Fabián de Escobar, compuesto por una cruz de árbol de la India y un pie de 
ébano, mientras que el marco fue dorado en los años treinta del siglo XVIII por 
Manuel Helguera, que recibió 180 reales de vellón. Un cuadro acompañaba a esta 
imagen, valorado en 340 rs. y realizado por el pintor Felipe Ramos en el año 1648. 
Las capillas y los altares de la iglesia se entremezclaban con dos bancos de nogal, 
seis de pino con respaldo y otros dos más sencillos e incómodos, siete atriles de 
pino para el servicio en los altares y tres grandes para los libros de coro; cande
leras, cruces y gradillas completaban los espacios litúrgicos, algunos de los cuales 
estaban precisamente señalados con algunas tablas (Hic est choras) y hierros [Bi
blia Sacra), narraciones hagiográficas en una tabla junto al cenotafio, un cepo de 
madera entre la capilla de san Pedro del Barco y el altar de la Transfixión, otro 
de piedra cerrado en hierro junto al sepulcro de las santas o tres confesionarios 
localizados frente a la sacristía y en la capilla de la misa de alba.

Los objetos metálicos se dividían entre las funciones litúrgicas (campanillas y 
campanas, cazoletas y vinajeras, cruces), las climáticas (braseros de cobre, «vna 
veleta grande con su globo») y las estrictamente cotidianas (candeleros, palanga
nas, martillos y tenazas). Al margen de los altares, el cura párroco Manuel Jiménez 
Andrino apunta en 1682 las imágenes y cuadros repartidos por el interior de la 
basílica, destacando el cuadro de santa Teresa donado por el escribano Laurencio 
López, que sustituye a la talla vieja de san Antonio, dos crucifijos de madera, uno 
junto a la reja de la escalera de la cripta y el otro en la pared del cierzo, una talla 
de san Vicente con sus andas doradas y, sobre todo, la tabla románica del siglo XII 
con la figura de san Pablo (Museo Catedralicio), situada en el cenotafio del mártir, 
decorada con un tafetán encarnado y venerada por ser parte de la puerta del 
sepulcro «donde dexó señalada la mano el ilustrísimo señor don Martín de Bilches, 
obispo, quando intentó cauar el sepulcro». Un cuadro de san Juan Bautista fue 
donado a la iglesia en 1682 por doña María Gómez Salcedo, mujer del escribano 
del número Juan de Anuncibay, al igual que otro con la Virgen de la Concepción, 
colocado junto al acceso de la cripta. Juan Dávila Quevedo ofreció un cuadro 
grande con la imagen de Nuestra Señora de la Soledad, sobre el que se situaba 
otro con Cristo y la cruz sobre los hombros. Sobre el paramento del muro sur del 
crucero se disponían varios cuadros procedentes de donativos de fieles represen
tando a Cristo y san Francisco, san Sebastián, la Virgen con el Niño, María Magda
lena, san Pedro, santa Catalina, la Virgen con el Niño al pecho, santa Teresa y san

207



208

Pablo. Otra obra sobre san Francisco de Paula se localizaba a finales del siglo XVII 
en la capilla de san Pedro del Barco, donado por el canónigo Antonio Garavito, 
adquiriéndose por la fábrica en 1685 otros dos cuadros («Última Cena» y «Pren
dimiento») para el monumento de Semana Santa. A la entrada de la sacristía se 
colocó una pequeña imagen de san Roque (ahora en la cripta), mientras que otra 
de bulto también del protector de los apestados se vendió por dos ducados a Tomás 
González hacia el año 1630; y dentro, varias obras con las figuras de Nuestra Seño
ra del Pópulo, la Magdalena, Cristo y san Juan y un cuadro viejo de san Gregorio. 
Evidentemente, este afán tesaurizador de objetos y obras de arte, donaciones y 
fundamentos litúrgicos, útiles y herrerías implicaba un gasto permanente para el 
mayordomo de la fábrica. El aderezo de ornamentos, la adquisición de incienso 
y cera para las lámparas, la renovación inalterable de libros para una biblioteca 
cambiante, o los gastos derivados de los desperfectos de otras criaturas incremen
taban la data de la iglesia en unos momentos en que los clérigos insistían en una 
recaudación cada vez más detallada del dinero y censos, dotaciones varias, cepos, 
limosnas, cabos de año y otros cargos que puntualmente se recaudaban en ciertas 
festividades (San Juan, Virgen de Agosto, San Cebrián, Todos los Santos, Navidad), 
además de unos descargos que, acompañando al ritmo litúrgico, llenaban la ciu
dad barroca de innumerables desfiles, pues, además de festejar a los mártires los 
clérigos, desde el siglo XVII estaban obligados a procesionar el día del Corpus con 
la imagen del santo titular de la basílica.

Como en los tiempos actuales, la iglesia se deterioraba por la abundancia 
de pájaros tanto en el interior como en las afueras, gastando el mayordomo Fa
bián de Escobar, en 1640 y 1641, «nueue reales y medio... en ambos años en 
póluora y perdigones para tirar las golondrinas», añadiéndose un gasto similar en 
los cursos siguientes. Partidas menores se anotan a mediados del siglo XVII por 
la arena comprada para reparar los tejados, compra de maromas o la pintura de 
una tabla para la sacristía, justo cuando el provisor del obispado dispone que se 
reparen algunas patenas, un portapaz, un frontal colorado y los misales, estropea
dos con frecuencia, siendo necesario adquirir dos nuevos. El entorno del recinto 
basilical se cuidaba en ciertos momentos, sobre todo cuando se festejaba al patrón, 
se celebraban las «fiestas grandes» o se procesionaba a cualquier otra imagen, 
asientos que con la denominación de «aderezos» suponían un cargo fluctuante 
para el mayordomo de la fábrica. Para el adorno interior en determinados días 
litúrgicos se adquirían desde mediados del siglo XVII «tiestos de verduras», cuyo 
coste (dependiendo de la cantidad) variaba entre los 15 y 20 reales cada año, al 
tiempo que se podaban de vez en cuando los árboles linderos con la basílica, ol
mos y negrillos, con gastos menores en torno a los 6 rs. en el año 1704 o en otras 
anualidades. Por otra parte abundan las órdenes del obispado para controlar los 
recursos, los bienes eclesiásticos que eran dispuestos casi ocultamente -aunque 
todo se sabía- por algunos feligreses y clérigos para fines privados, innecesarios y, 
acaso, pretenciosos, como la campana que se llevó -se dice- a la casa de Silvestre 
Gómez, insistiendo en su recuperación para la iglesia. En estos años del siglo XVII 
las trifulcas campaneras se suceden. Sonoramente codiciadas, las campanas de



209

i

130 «317 reales a Juan Crisóstomo Fajardo por dos vidrieras nuevas», en 1649, Libro de cuentas 
déla fábrica de San Vicente, 1634-1676, sin num.

131 «5.508 mrs. por dos vidrieras nuevas para el crucero del mediodía». Libro de cuentas..., 
1634-1676, sin num.

San Vicente provocaron algunas disputas retóricas y jurídicas sobre su uso y apro
piación, especialmente cuando el arcediano abulense Mateo Porto de Quintana in
sistió, en 1674, en la compra de una campana a la fábrica para trasladarla al hospital 
de convalecientes de la ciudad, pretensión pronto contestada por un beneficiado 
iterando en que aunque la iglesia no tenía necesidad de dicha campana «de todas 
maneras se perjudicaba en venderla, pues si... en adelante algunas de las otras cam
panas se quebrasen, con el metal de esta se podía voluer a fundir con menos costa 
y más vtilidad de la yglesia».

Otras partidas se citan en los mismos lustros del XVII: arreglos de los tejados, 
vidrieras'30, casullas, roquetes, arreglos de la cruz de plata, compra de lámparas 
al platero Antonio López por 60 reales, etc. Un trasiego permanente que encierra 
tanto la renovación continua de la fábrica eclesial como la debilidad constructi
va del propio edificio. Entre otras partidas, en los años 1656-1657, destacan los 
1.549 rs. invertidos en los arreglos y los materiales siguientes: trastejo del atrio y 
nave del mediodía, trastejo de la nave del norte y de la sacristía, quinientas tejas, 
dos carros de cal, veinte serones de arena, agua, veinte cuartones, un marco para 
la vidriera de la sacristía, levantamiento del paredón del cierzo, también el del sur, 
acarreo de piedra, acuñación de las campanas, una tarima grande para el altar 
mayor y los gastos de diferentes menudos. Datas similares se repiten unos quince 
años después al desprenderse unas vigas en el pórtico y unas piedras de la torre y 
en la nave del Evangelio.

Aproximadamente, los gastos de la fábrica suponían el 30% anual en la repa
ración del mobiliario (órganos, lámparas, cubiertas, etc.), compra de ornamentos 
(patenas, hisopos...) y el pago a carpinteros, herreros y sastres y otros menestra
les. Los gastos llamados menudos eran frecuentes y variados (romero, tachuelas, 
obras diversas, agua para la pila bautismal), menores que las datas en cera (que 
tal vez oculten una desviación de los ingresos), mientras que los extraordinarios 
dependían de las sucesiones climáticas (inundaciones, por ejemplo), desperfec
tos por el uso o reparaciones puntuales en algunos espacios (atrio, nave central), 
de tal modo que el alcance de la fábrica dependía no sólo de las recaudaciones 
anuales (diezmos, censos y arrendamientos, cepos y limosnas, cobranza a las co
fradías, tumbas y sepulturas, dotaciones, etc.) sino de los deterioros cotidianos de 
la iglesia. Materiales frágiles, aparentemente usados diariamente por los clérigos, 
los libros suponían un desembolso invariable para el mayordomo, abonándose, 
en el año 1654, 8.058 mrs. al librero Cristóbal de Espinosa por la encuadernación 
de un misal, las reparaciones de varios volúmenes y cuadernos y la compra de un 
misal nuevo, al tiempo que el tiempo climático, demasiado frío en el invierno, 
obligaba a las protecciones de los ventanales'31, o cuando los muros se deterio
raban provocando el desembolso de 52.666 mrs. en el curso siguiente, para el 
carpintero Segundo Gutiérrez, por algunos arreglos en el atrio y nave central. Sin



210

132 Libro de cuentas de la fábrica, 1677-1704, fols. 1 70-174, «4.400 rs. a Diego Álvarez, vecino 
de esta ciudad, maestro de herrería, por manos y erraje por la escalera y madera de ella, 208 reales 
por el plomo, unas grapas y una piedra labrada para aenlarle y 40 reales el sombrero, aunque lo hizo 
Joseph de Jolsa de valde y de orden del arzobispo que fue de ella se le dio de guantes un doblón y 
dos fanegas de trigo o once cada una que hacen ochenta reales y para la madera de dicho sombrero 
ochenta reales, 2.000 reales de dorar el referido pulpito y sombrero por haberse gastado al pie de 
7.000 panes de oro. 400 reales de la echura de los seis santos que están en el sombrero del púlpito que 
son san Vicente, santa Sabina, santa Cristeta, san Pedro del Barco y san Isidro, que está para remate; y 
de dorar, estofar y componer dichos santos, a doblón cada uno, 360 reales», fols. 171 v-172 r.

contar con los salarios de los sacristanes y monaguillos, organista, lavandera y ce
rera, la fábrica seguía gastando cerca de 50.000 mrs. en los arreglos de corporales, 
frontales y bayetas de los altares, cajones, andas y misales, sin contar los 50 reales 
pagados al pintor Felipe de Nogueras, que trabajó sobre todo en Cardeñosa y 
Monsalupe, por dorar el marco del altar mayor entre los años 1684 y 1685. En es
tos finales años del siglo el cura párroco, Francisco de Barreda, vivía en unas casas 
del Coso de San Vicente, arregladas en el año 1681 por encontrarse arruinadas, de 
modo que los comunes las «repararon y pusieron habitables» utilizando los dine
ros procedentes de un censo enfitéutico de carácter perpetuo sobre los herederos 
de don Diego de Villalba. Otras viviendas cercanas dependían directamente de la 
fábrica: la casa del taller (junto a los Baños), la de la cerera o del cerero y otra más 
destinada al organista (al lado del humilladero), aunque en ciertos años aparecen 
arrendadas a otros vecinos. La cerera era la encargada de barrer y regar el recinto 
parroquial, disponiendo también el agua y el vino para las celebraciones eucarís- 
ticas. El púlpito que los visitantes contemplan en la actualidad (muy deteriorado) 
se fabricó en 1693, costando en total 7.570 reales desglosados en 4.400 para 
el maestro de herrería Diego Álvarez, 400 por siete mil panes de oro y 360 por 
componer, dorar y estofar las figuras de los santos que estaban en el sombrero, 
Vicente, Sabina y Cristeta, Pedro del Barco e Isidro Labrador en el remate132. An
tes, la parroquia contaba para los sermones con un púlpito de pino con tres pies 
(año 1649). Datas similares a las de otros años se reiteran entre 1694 y 1697: 875 
rs. por arreglos en los tejados, soportal y otras dependencias, 62 por compra de 
tafetanes, cálices, ropa blanca y otras menudencias, o 146 rs. al vecino de Ávila, 
Juan de Isla «por componer y pintar las dos vidrieras altas que están al lado del 
sepulcro de san Vicente, por averse quebrado con el ayre».

Gastos relacionados con el apartado musical de la iglesia se aprecian con 
cierta regularidad en los libros de fábrica. La música sacra era esencial en ciertas 
festividades y en las liturgias más destacadas del templo de los mártires. Así, con
tando con cantorales y dominicales de canto, desde el siglo XVI los trece mozos de 
coro eran instruidos en las artes musicales por algunos clérigos que seguramente 
procedían de la catedral, contándose asimismo con la presencia cotidiana de un 
organista para la basílica y, en ocasiones, de la capilla catedralicia para algunas 
celebraciones. El maestro cantor impartía algunas lecciones a los mozos en los días 
no festivos, enseñando contrapunto y las teorías del canto del órgano y del canto 
llano. Esos jóvenes cantores percibían unas rentas procedentes de los sexmos y 
pueblos de la ciudad de Ávila (1.400 mrs.), además de otros censos valorados,



133 Libro de inventarios, 1565-1682, «Inventario de 1649», fol. 59 r.

211

hacia 1530, en «quatro myl y dozientos e treinta mrs. y quatro pares de gallinas, 
lo qual todo se les reparte a cada uno como sirven a las horas», según se lee en el 
apartado dedicado a los mozos de coro del primer libro de fábrica conservado de 
la iglesia, facilitándoles el mayordomo las ropas de paño y de color para las horas 
litúrgicas del templo. Por otra parte, el salario del organista constituía un descargo 
de las relaciones contables de los mayordomos. Al menos desde principios del 
siglo XVI se contaba con «vnos órganos en la tribuna, buenos, de tres órdenes», 
posiblemente en el corredor interior sobre la nave septentrional, mientras que 
desde el año 1543 la basílica pagaba en Navidad 2.000 mrs. al organista Pedro 
de Estrada, que desde el siguiente año percibirá tres pagas anuales de 2.500 mrs. 
El sueldo del organista de la catedral, por otra parte, estaba en torno a los 12.000 
mrs. y treinta fanegas de trigo. La reparación de los órganos fue persistente, casi 
un indicio de malos ajustes de los menestrales o bien de unos instrumentos cla
ramente deficientes. En los mismos años citados los organistas Alonso de Neida y 
Hernando de Pineda cobran 36 rs. por su arreglo y afinamiento, reparándose nue
vamente en 1544 por un real y medio. Treinta años después continua el mismo 
organista, Estrada, al frente y en lo alto de los órganos, ganando en dos asientos 
de 1574 26.250 y 18.600 mrs. por su salario y ciertos atrasos de los años 1569 y 
1573. Algunos sacristanes, como Alonso Martín entre 1574 y 1576, seguían con 
las clases de canto para los mozos de coro, misión que recaería de manera oficial 
desde los mandamientos del obispo don Sancho Bustos (1579) en los sacristanes 
de la iglesia.

La compra de bisagras para los órganos, fuelles, maderas y otros útiles fue 
prácticamente constante para la mayordomía. Además, el sacristán mencionado 
se quejaba en 1596 de estar muy viejo tras cuarenta años en el cargo y no poder 
asistir a los servicios eclesiales ni hacerse cargo de los doce mozos de coro que a 
finales del siglo XVI dependían de la basílica. Por otra parte, tanto los mozos como 
el sacristán expresaron sus quejas por los continuos atrasos en la percepción de 
sus salarios anuales. De manera un tanto confusa los organistas se van sucediendo 
en las tareas musicales: Alonso de Quiroga recibe 12.716 mrs. y cuarenta fanegas 
de trigo, Juan de Herrera 4.743 mrs. en un primer asiento, 1.870 mrs. en otro y 
20 ducados y veinte fanegas de trigo en uno tercero de 1595; y Juan Sánchez 63 
reales. En los años siguientes, 1596 y 1597, se mantiene el organista Herrera, que 
gana cada año los citados 20 ducados y veinte fanegas de trigo, acompañado del 
mismo sacristán y de uno menor, Juan de Carrión. Juan Moreno será el sustituto 
del anterior maestro, manteniéndose en el cargo hasta los primeros años de la 
siguiente centuria. En los años cuarenta del siglo XVII, el organista es Sebastián 
R. (¿Rodríguez?), con un pago en pan de veintiséis fanegas de trigo, arreglándose 
nuevamente el órgano de la iglesia (3 rs. y 24 mrs. en 1643), encontrándose los 
organistas «un órgano muy grande y mui bueno y muy bien aderezado, sin faltarle 
cañón ni flauta alguna; es de los mexores desta qiudad; tiene cinco caxas de en
flautados con su espaldar y puertas de pincel; tiene tres fuelles con sus puentes 
de pino, todo muy bien aderezado»'33. Cargos y descargos parejos se mantendrán



212

en las siguientes décadas, cambiándose de organista (Maleo Hernández, con 208 
rs. en 1648-1649, o 24 ducados en los dos años siguientes; Crispín Pérez desde 
1677), arreglándose nuevamente el instrumento con partidas menores o datas de 
más entidad (300 rs. en 1667, 400 en 1678) hasta que, finalmente, se acomete 
una composición de todo el órgano en el año 1686 con unos fuelles nuevos con 
cañería, invirtiendo la fábrica 866 rs. en la obra del maestro Jacinto Bon de An- 
dueza. Como en tiempos anteriores, la reparación, aunque deseada, no fue lo 
suficientemente eficaz, de tal manera que entre los años 1743 y 1746 la fábrica 
destina 9.423 rs. y 28 mrs. a la compra de un órgano nuevo realizado por el maes
tro organero Antonio Muñoz134, añadiéndose los 85 rs. que costaron reparar la 
escalera de acceso que conducía a la tribuna norte de la iglesia y a un instrumento 
musical realizado en madera de pino, con cinco castillos que albergaban los tubos 
sonantes del flautado además de otros siete tubos en los laterales, insertándose en 
su parte inferior un forro de piel de cordero.

Con la desaparición de los Austrias, la basílica de los Santos Mártires Vicente, 
Sabina y Cristeta de Ávila acomete una profunda labor de remodelación de los 
espacios litúrgicos, paralela a la exaltación monárquica hacia los Borbones que 
manifiesta el sucesor en las crónicas eclesiales de Bartolomé Fernández Valencia. 
Los temores sobre la precaria salud de Carlos II y las dudas en torno al manteni
miento de la paz y tranquilidad del reino parece que repentinamente desaparecen 
con la llegada de Felipe de Anjou. Es entonces cuando se realiza el retablo chu
rrigueresco de Escobedo, se modifican y alteran otros altares y se relanza una 
nueva iconografía eclesiástica. En particular se destaca la talla polícroma de san 
Vicente que se coloca en la calle central de la capilla mayor, estereotipada en 
su indumentaria barroquizante pero que muestra al espectador, por una vez, la 
imagen de un Vicencio adolescente, imberbe e invencible, similar a una pequeña 
talla de 1680, en contraste con la iconografía anterior que pretendía mostrar al 
mártir como un varón maduro (el del cenotafio tardorrománico), un santo que 
supera claramente la pubertad (el del siglo XII) o bien el que se presenta como el 
héroe barbado junto al ecúleo. Mientras Escobedo, Juan de Teresa, Argomedo y 
otros tallistas, pintores y ensambladores trabajan en el retablo mayor y en otros 
menores, el pintor y dorador de Ávila Andrés Alonso recibe, hacia 1 714, 647 rs. 
por cuatro marcos en blanco y dorados para los cuatro altares de la iglesia, el ma
yor, los colaterales y el de la capilla de postre; pinta las barandas del monumento 
frontal en tabla del altar de san Pedro del Barco; dora el tabernáculo del Santísimo 
Sacramento y ejecuta otras obras menores135. Unos años más tarde, en 1719, se 
ocupará del dorado y estofado de la imagen de san Vicente utilizada en los actos 
procesionales, reparando asimismo las andas por 400 reales. En los mismos años,

134 Doc. 25. Libro de fábrica de San Vicente de Ávila, 7 703-1767, fol. 262 v. Según el inventario 
de 1791: «Tiene un órgano grande y bueno, tallada la caja y en blanco, con diferentes registros y en
flautados», fol. 46 r. Sobre el organista organero A. Muñoz, vid. VICENTE DELGADO, A. de, «Historia 
de los órganos barrocos de la Catedral de Ávila. Primera parte: siglo XVIII». Cuadernos Abulenses, 15 
(1991), 186-190.

135 Libro de fábrica de San Vicente de Ávila, 1703-1767, fols. 32 y 60-61 v.



136 Libro de fábrica..., 1715-1767, fol. 274.

213

el carpintero José de Vitoria, también maestro puertaventanista, realiza un con
fesionario nuevo cerrado, tres estradillos, una escalera, una tarima y unas puertas 
nuevas para la sacristía; en total, 431 reales de vellón. Fueron necesarias algunas 
obras de albañilería por 1.822 rs. en los tejados y paredes de la iglesia, además 
del taller y de la casa del sacristán. Como si de una arquitectura efímera se tratara, 
el interior basilical modifica constantemente su apariencia, traslada sus altares, 
arrincona viejas imágenes y catapulta a las nuevas figuras. En ocasiones, las 
coyunturas climáticas imponían algunas modificaciones, ciertos reparos y algunas 
obligaciones para el cura Argumosa Calderón. A tal efecto, el obispo carmelita 
don Julián Cano (1714-1719) dispone que «a reconocido la yncomoclidad grande 
que en el tiempo de inbierno ocasiona la abertura de tantas ventanas como hai 
en la concha que está sobre la puerta principal de la iglesia, y que además de 
esto son causa de que no esté tan cerrada como deuía, manda su ilustrísima que 
dexando auiertas tres o quatro ventanas, las que parecieren más combenientes y 
en ellas poniéndose vidrieras y delante su redecilla y reja para la seguridad, las 
demás se cierren, y su execución se comete al dicho cura y mayordomo». Las 
obras son lentas, escondidas o disimuladas bajo el epígrafe de «gastos menores», 
menudencias y otros, no especificándose en los años posteriores, aunque sí otras 
como la composición de una campana grande (volviéndola a fundir), la limpieza 
de ornamentos y altares y la reparación de retablos. Son años de renovación en la 
iglesia de San Vicente, hasta tal punto que, en algunos cursos económicos, los des
cargos superan claramente a los ingresos de la fábrica. Quiere decir esta situación 
que, aunque el mayordomo José Rodríguez (1715-1727) percibe entre 250.000 y 
300.000 mrs. anuales, las datas se incrementaban constantemente por la adquisi
ción de una campana de diez arrobas (3.133 rs.), obras de albañilería (266 rs. y 8 
mrs.), compra de casullas (1.459 rs.), ropa blanca (319 rs.), limpieza de bóvedas 
por José de Almansa (60 rs.), otra campana de 1.600 rs. al maestro fundidor de la 
villa de Fuente el Sol, llamado Pedro de Reales Rubalcaba, 700 por unas vidrieras 
nuevas en la puerta del poniente, 240 por las piedras que se pusieron en la torre 
y entrada de la puerta principal o los 35 rs. por una cortina para el pórtico de la 
iglesia. Además, en 1745 o en el año siguiente se pagan 9.423 rs. a Antonio Mu
ñoz por la reparación del órgano de la iglesia'36.

En estos mismos años, de la iglesia de San Vicente dependía el hospital de 
San Joaquín, en las cercanías del Coso, y se asentaban en el interior del templo las 
cofradías de San Antonio (sastres), San Crispín y San Crispiniano (zapateros), la 
de los pasteleros y la de Vera Cruz, en el humilladero de al lado. La cofradía de 
los pasteleros entregaba a la fábrica, con cierta irregularidad, 2 reales anuales por 
la festividad que se hacía en la iglesia, sin contar con un altar específico a finales 
del siglo XVII; desde 1724, dicha hermandad pagará 6 rs. anuales, celebrando su 
día el domingo de la infra octava de la Ascensión. Además, los clérigos estaban 
obligados a consolidar otras obras en el interior del templo: la pila bautismal, las 
numerosas sepulturas o la escalera de caracol de la torre. Las modas cambiantes 
provocaban asimismo la renovación de ornamentos e imágenes, pagándose en



214

137 Libro de fábrica..., 1703-1767, fol. 212. En algún documento, este dorador figura como 
cura propio de la iglesia de Salmoral.

138 «Y en el del santo se halla una tabla con su estradillo de pino, quatro candeleras y una cruz 
de bronce; y en lo alto tres pabellones de tafetán encarnados, su puntilla dorada», Inventario de 1791, 
fol. 45 v.

1738 al dorador Manuel de Helguera137 180 rs. por un marco grande tallado de 
un crucifijo en la sacristía, encima de los cajones del vestuario. La abundancia 
procesional que se daba en la ciudad suponía también un gasto permanente en las 
andas, pasos procesionales y arquitecturas efímeras, especialmente en las celebra
ciones del Corpus, Santísimo Sacramento, los santos titulares de la basílica o por 
la arribada de invitados ¡lustres (la Virgen de Sonsoles en 1754, por ejemplo). Así, 
el mayordomo Domingo de Marcuartu paga 20 rs. al pintor y dorador Salvador 
Galván y Grados, vecino de la calle de la Pescadería y fundador de una familia de 
artistas del siglo XVIII, por ocho alas para cuatro ángeles que sirven a san Vicente 
en la procesión del Corpus. Años después, en 1 752, su hijo Juan Galván ganará 
870 rs. por pintar la capilla de la misa de postre, previamente remozada por el 
albañil Juan González. En los años siguientes se mantiene la misma tendencia en 
el cuidado de la fábrica. Únicamente cabría resaltar alguna intervención más cui
dada y necesaria, en la segunda mitad del siglo XVIII, con los refuerzos de granito 
del zócalo septentrional, con un cuerpo antepuesto a la puerta y la construcción 
de un contrafuerte que taparía una de las ventanas de la nave, obras dirigidas por 
fray José de Pontones. Por otra parte, Gómez-Moreno apunta una posible repara
ción general del pórtico sur en el año 1766.

A finales del siglo XVIII, la iglesia de San Vicente está regida por José Miguel 
Pinto, acompañado en sus funciones por siete beneficiados y dos sacristanes, ac
tuando como mayordomo de la fábrica Manuel Matías Macarty (1 784-1 799), que 
da cuenta a los notarios Vicente Ferrer Rodea y Francisco de Paula Guerra de un 
pormenorizado inventario, firmado en el año 1791, que viene a ratificar, por fin, 
un pretendido afán de estabilidad de los espacios, una adecuación de los altares 
a sus funciones y una detallada colección de alhajas, cálices, casullas y otros or
namentos. En parte dicho inventario coincide con la situación actual, salvando 
aquellas modificaciones procedentes de las numerosas intervenciones que se de
sarrollan en el siglo XIX (Hernández Callejo, Miranda y Repullés) o de los ritmos 
cotidianos de cualquier institución (deterioro de ornamentos, cesión de altares a 
otras iglesias, desaparición de objetos, etc.). Así pues, se conserva el retablo de 
la segunda década del XVIIII, con una custodia remodelada con tres niños con 
túnica, un Cristo en la cruz y dos mesas doradas y pintadas de concha, la capilla 
de San Antonio de Padua, la de San Francisco de Paula, añadiéndose unas tallas 
de la Virgen y san Miguel Arcángel, el altar de los zapateros y el sepulcro de san 
Pedro del Barco (con dos pequeñas esculturas de santa Teresa y san Juan Bautista). 
Cuadros y tallas rellenaban los muros, tabernáculos, pinturas antiguas y retablos 
«dorados a lo moderno», además de un cenotafio que pasa casi desapercibido 
en el inventario138 mientras que para el monumento de las hermanas se detalla el 
«retablo dorado nuevamente, con las efigies de esculturas de Cristo crucificado,



Nuestra Señora, san Vizente en lo alto, san Pedro de Alcántara con su pluma de 
plata en la mano, san Vicente para las procesiones y santa Marina con su ara». 
Otros altares, en el lateral del Evangelio, se dedicaron a la monja patrona de la 
ciudad y a santo Domingo, manteniéndose junto al nártex una desocupada ca
pilla de San Miguel y otra de Santa Marina con un altar en blanco, sin ara, con 
la pintura de la Virgen, san Juan y san José. A las alhajas de plata reseñadas en el 
inventario de finales del siglo XVII se añaden nuevos ornamentos, destacando seis 
candeleros nuevos con los atributos de los mártires, un relicario con restos de 
Cristo, san Vicente, san Pedro del Barco y san Francisco de Paula, y una custodia 
«de tres tercias de alto, de plata dorada, su pie labrado a treángulo y en él Nues
tra Señora y los santos patronos...», donada por el obispo nacido en Arenas fray 
Pedro de Ayala (1728-1738). Los seis candelabros, junto a una cruz de plata para 
una mesa, habían sido adquiridos en Salamanca al orfebre Juan Martínez Sánz. 
Doce cálices de plata se guardaban en la sacristía, al igual que dos temos de pri
mera clase, compuestos por casullas, dalmáticas, capas pluviales, paños de facistol 
y de pulpito, paños de cáliz, palias y bolsas de corporales, cinco temos de segunda 
clase y seis comunes. El medio centenar de casullas que los clérigos poseían en 
1682, con algunas adquisiciones y varias pérdidas, se mantiene ciento nueve años 
después, especificándose cuatro encarnadas de primera clase, cuatro blancas, seis 
de segunda clase y tres de uso diario, además de otras ocho rojas, doce negras, 
ocho moradas, cinco verdes y cuatro variadas, con manguillas, palios, pendonci- 
llos, treinta y cuatro paños de cálices y numerosos frontales. Cajonerías, tablas y 
bancos, gradas y alacenas se mantenían en el interior del templo, al igual que los 
numerosos objetos de hierro, las campanas y las alfombras.

Una variada pinacoteca, superior a la de otras iglesias parroquiales de la ciu
dad, aunque ciertamente repleta de obras mediocres, se reseñaba en el inventario 
de 1791. Nada menos que veinte cuadros en la sacristía, referidos a santa Teresa, 
la Virgen, dos apóstoles sin identificar, Francisco de Asís, san Sebastián, dos cua
dros con san José, otros con la Virgen de la Soledad, san Joaquín y el tránsito de 
san José, dos pequeños de san Juan y la Virgen, más tres con motivos evangélicos, 
un marco dorado de María Magdalena y dos láminas con el martirio de Vicente, 
Sabina y Cristeta, además de un crucifijo grande con un marco dorado. En el 
interior de la iglesia se custodiaban otros ocho cuadros (Teresa de Jesús, Antonio de 
Padua, san Pablo, Concepción, María Magdalena, santa Bárbara, san Simón y la 
Virgen), otro más en el ábside del norte, seis en la capilla de san Francisco de Paula 
(santo Domingo, san Francisco, dos de Jesús y María, otro del Nacimiento y uno 
de la Virgen de la Soledad), uno de san Judas Tadeo en el altar de los zapateros, 
uno de san Francisco de Paula en la capilla funeraria de san Pedro del Barco y seis 
cuadros en la nave central (Cena, Prendimiento, Cristo con la cruz, Ecce Homo, 
Soledad de María y Salvador con crucifijo). Junto a la pila bautismal seis cuadros 
de diferentes pinturas, además de nueve en la bajada a la Soterraba: san Francis
co de Asís, Concepción de Nuestra Señora, Virgen de Belén, retrato del obispo 
Ayala, dos con la aparición de la Virgen de la Soterraba, otro del rey Felipe III y 
dos con los milagros relacionados con la titular de la cripta. A finales del siglo XVIII

215



139 Libro de cuentas..., 1766-1830, íols. 123 V.-125 r.

216

se dora de nuevo el retablo de las hermanas mártires por Nicolás Martín Labrador, 
se recompone el pórtico por Segundo Bacas (869 rs.) y se conceden 1.600 rs. a 
Manuel Joseph Rocha por unas puertas y cancel para el cierzo.

Las obras menores siguieron acometiéndose con cierta regularidad, a pesar de 
las estrictas, por no decir escasas e imprecisas anotaciones que escribe la mayordo- 
ma Ángela Francisca Ordás (1764-1 784), viuda del anterior administrador Manuel 
Antonio García: reparaciones de laudes, vidrieras y campanas, gastos menudos 
o la compra en Madrid de una alfombra por 1.127 reales, pagándose 20 por el 
transporte y 17 por la licencia del provisor. En 1789 el vicario, en nombre del 
obispo fray Julián de Gascueña, ordena al mayordomo Macarty la compra de seis 
paños de cálices de color verde, otros seis negros, dos confesionarios, dos mesas 
de credencias para el altar mayor, tres sillas decentes para los ministros en los días 
de sermón, alfombras de buena calidad para el altar mayor y los laterales de san 
José, san Juan y san Pablo, dalmáticas encarnadas y negras para los monaguillos, 
habiéndose de dorar de nuevo el altar de las mártires y forrar las aras de los altares 
de santa Teresa y santo Domingo. Aunque la iglesia había estado multada en estos 
años por falta de culto en alguno de sus espacios litúrgicos, el provisor condona la 
deuda de 200 rs.139. Disposiciones que se cumplen casi inmediatamente, pues en 
los años siguientes se gastan 10.058 reales en ropa (juego de capas, casullas, dal
máticas, albas, etc.), 1.105 rs. en los confesionarios y las dos mesas de credencias y 
se dora el retablo junto a la puerta meridional (N. Martín Labrador). Continuando 
con el mayordomo Macarty se apuntan obras diversas (levantar una parte del paredón 
del atrio, calzar la pared de los sepulcros), mientras que en 1798 y 1799 se levanta el 
paredón y terraplén en el coso de la iglesia y se invierten 180 rs. «en hazer el esquina
zo de la capilla de san Pedro del Barco, que se caió el inbierno pasado».

Las donaciones siguen siendo frecuentes, con un cuadro depositado en la 
sacristía con la Sagrada Familia y san Juan Bautista («Este quadro dio a esta Yglesia 
de San Bizente Rodrigo Cazorla de Málaga, procurador de número desta ziudad 
y hermano de don Silvestre Cazorla de Málaga, presvítero y beneficiado en pro
piedad desta Yglesia. Año de 1790»), La abundancia de altares en el interior de la 
iglesia, según los papeles de los mayordomos y los inventarios, esconde en realidad 
una disposición un tanto anómala de los cuadros e imágenes de talla que custodia
ba la basílica. Su localización es más que difícil si consideramos las accidentadas 
modificaciones interiores de cualquier templo en el transcurso de dos o tres últimos 
siglos (y en la actualidad). En parte, los clérigos trataban de asegurar el recuerdo de 
unas reliquias medievales que, al menos, se mantenían en los papeles de la iglesia, 
además de establecer un repertorio amplio que mantuviera a la iglesia como san
tuario atractivo. Algunos altares, de esta manera, no obedecerían tanto a un culto 
particular, a una devoción localista, como a la nostalgia de haber poseído algunos 
restos: la sandalia de santo Domingo de Guzmán explica su tardío altar-cuadro; 
el depósito de unos huesos de santa Margarita la confusión con santa Marina y su 
aparición (que por otra parte era una convención) en el mismo cuadro; un hueso



Las «fiestas grandes» en los siglos XVII y XVIII y las alteraciones decimonó
nicas. Además de las percepciones monetarias reseñadas en los libros de fábrica 
de San Vicente, destinadas en buena parte para la reparación del templo, sus 
altares, la adquisición de objetos y el mantenimiento permanente del vestuario, 
la iglesia parroquial contaba con otra fuente de ingresos eficaz y discontinua, va
riable en su carácter festivo y ambivalente como espectáculo barroco. En efecto, 
desde el año 1653 las parroquias abulenses deciden celebrar las «fiestas grandes» 
del Santísimo Sacramento conjuntamente y por turnos anuales, prevaleciendo la 
antigüedad y prelacia de cada parroquia en el momento de organizar todas las

217

de san Juan conduce a su altar, lo mismo que otro de san Francisco; mientras que 
san Judas Tadeo, también en un lienzo antes señalado y ahora perdido, se muestra 
en su relación con san Vicente al coincidir su festividad en el día del patrón antes 
de su descolocación en tiempos del obispo Manrique de Lara. Así, cuando las 
fuentes indican la existencia del altar con su ara de santo Domingo de Cuzmán 
(anotando de él que se conservaba una sandalia como reliquia) habrá que enten
der la presencia en la nave norte de un lienzo dedicado al fundador de la orden 
de predicadores. Dicha obra se adquirió en las dos últimas décadas del siglo XVIII, 
probablemente tratándose de alguna donación, de autoría desconocida tanto el 
regalo como la pintura, representando al dominico Tomás de Aquino, la Virgen 
acompañada de las santas Catalina y María Magdalena que sostienen un cuadro con 
el santo de Caleruega con dos de sus atributos característicos en las manos: el libro 
de encuadernación roja y el tallo de lirio, una muestra edulcorada que se refiere 
a la presentación del fundador de la orden de los predicadores. La santa de Siena 
contaba, desde el inventario de 1626, con una imagen situada junto al pilar de la 
sacristía, en el crucero del aquilón, al lado de una pequeña figura de san Roque, 
mientras que su compañera en el cuadro arriba descrito conservaba desde el siglo 
XVII un cuadro en la capilla de San Pedro, en la cripta, sobre el cepo de las limos
nas. Ambas santas tenían otros cuadros sobre el sepulcro de las mártires, regalados 
hacia 1640-1645 por el vecino Gaspar López. De finales del siglo XVIII debe ser 
otro lienzo, de grandes dimensiones, muy mal conservado actualmente en la nave 
del Evangelio, representando a san Juan Evangelista en la isla de Patmos, redactan
do el Apocalipsis, con un águila (que apenas se ve por el deterioro de la obra), un 
fondo marítimo con galeones y la mirada del anciano dirigida a la Virgen aparecida. 
Otros cuadros mencionados en los inventarios desaparecen posiblemente a lo largo 
del siglo XIX, como los altares dedicados a la Transfixión o a la Quinta Angustia, 
al tiempo que se adquieren nuevas imágenes (la Virgen del Amor Hermoso, un 
Sagrado Corazón, san Blas, más tardíamente) o se suprimen algunos altares que 
son trasladados a iglesias parroquiales del entorno rural. El espacio dedicado a la 
Transfiguración, ubicado frente a la sepultura del judío, se transmuta con un lienzo 
que representa a san José con el Niño portando en un cubo los instrumentos de 
la crucifixión (cruz, escalera y martillo), mientras que otro cuadro con Nicodemo 
en el descendimiento de la cruz aparece en el ático del retablo dedicado a san 
Francisco de Paula.



1

140 ADAv. SV. C. 2. (1653, junio, 14-20. Ávila. «Concordia de las parroquias de la ciudad para 
la celebración de las fiestas grandes»). Vid. FERRER GARCÍA, F. A., «Religión y festejos taurinos en Ávila, 
siglos XVII-XVIII». Cuadernos Abulenses, 27 (1998), 132-182.

141 ADAv. SV. Doc. 31. Libro de los feligreses y mandas de la parroquia de San Vicente de Ávila, 
1694-1822, fol. 1 r.

142 ADAv. SV. C. 10. Doc. 63 (1686-1712. Ávila. «Memoria de las mandas realizadas por los 
feligreses de San Vicente y gastos en las fiestas grandes del Santísimo Sacramento».

218

ceremonias1'10. El nuevo impulso festivo venía dado por el deterioro económico y 
la constante pérdida de población (y, por tanto, de donativos, limosnas, dotacio
nes y mandas). Una concordia entre las ocho parroquias de la ciudad establecerá 
las condiciones, ratificadas por el obispo Argáez (1645-1654) mediante unas dis
posiciones que recalcaban el festejo estrictamente parroquial y eclesiástico. Sin 
embargo, en el círculo de la conmemoración barroca era impensable la ausencia 
de unos festejos profanos (danzas, toros, autos y comedias), con matices religiosos, 
que servían para catalizar y canalizar las mandas de los feligreses de San Vicente. 
El objetivo perseguido por el episcopado abulense, además de la propia celebra
ción litúrgica, se centraba en la renovación de los templos.

Interesa ahora conocer los gastos que, procedentes de las «fiestas grandes», se 
dedican efectivamente a la reparación de la basílica de los mártires, a la renovación 
de sus bienes muebles y al mantenimiento de los espacios litúrgicos. En las primeras 
fiestas documentadas, en el tercer domingo de julio de 1654, en el turno de San 
Vicente se recaudan 18.978 reales, parte de ellos destinada a reparar los deterio
ros sufridos en el templo en los últimos años. Por ejemplo, se invierten 612 rs. en 
limpiar, dorar y pintar el sepulcro del mártir y 38 en las laudes del soportal, una 
mínima parte de las mandas si tenemos en cuenta que para el mismo año la junta 
de feligreses destinó 9.379 rs., el 46,4% de lo recaudado, a los festejos taurinos. 
Aunque estos últimos gastos se reducen en las décadas siguientes, hay que reco
nocer que en gran medida toros y toreros servían como reclamos espectaculares 
para recaudar lo necesario para el sostenimiento de la basílica en ciertos periodos, 
al menos en lo que se refiere a la renovación de ornamentos. En 1694, a la fábrica 
llegan dos lámparas de plata para la Soterraba, una capa pluvial de damasco, una 
copa, una bolsa de corporales, un frontal de felpa negra con su escudo regalado por 
el mayordomo del obispo don Francisco Menéndez, una sábana con encajes de 
María Sánchez Sibila, o un roquete de Antonio Frechel141. Se repararon las tejas de 
la iglesia y se hicieron algunos arreglos menores en el interior que importaron 1.200 
reales. En los primeros años del siglo XVIII las «fiestas grandes» del Santísimo Sacra
mento se desarrollan con la normalidad característica de la centuria pasada. Menos 
ingresos y menores gastos empiezan a marcar la celebración del mes de julio en las 
fiestas de San Vicente de 1710142, adjudicándose escasos reales para el posterior do
rado del retablo de Escobedo. Las prohibiciones oficiales acerca de los festejos tau
rinos todavía no han llegado a las ciudades. En el año 1726 la parroquia del Coso 
vuelve a organizar las fiestas que por turno le corresponden, sin que consten más 
datos que la celebración de unas juntas de la feligresía en los días 12 de agosto de 
1725 y 4 de agosto de 1726, formándose comisiones y nombrándose comisarios.



143 Librodelos feligreses..., 1694-1822, fols. 17 r.-l8 r.; 43 v-46 v.

219

Festejos reducidos, abandono de lo efímero, regreso a una festividad limitada: 
los feligreses y clérigos piensan en el pasado esplendor. Así motivados e insistiendo 
en la fiesta de los toros, se incrementan los gastos en 1766, destinándose como des
cargos reales destinados a los toros nada más y nada menos que 11.533 rs., el 63% 
del cargo recaudado, limitándose la actuación de la junta de feligresía en una sesión 
celebrada dos años antes a colaborar en el dorado de los retablos laterales de la 
iglesia: «En veinte y seis de agosto de este presente año de 1764, el señor don Juan 
Prudencio de Llanos, estándose dorando los dos retablos colaterales que se expresan

En la ronda siguiente, 1734, la junta de la feligresía de la basílica acuerda establecer 
comisiones de finanzas, sermones, adornos, culto divino, toros y comedia, fuegos 
y danzas, determinándose como acuerdo más destacado «que respecto de estar 
las andas en que salía en procesión la estatua del señor san Vizente y el santo mui 
viejo, se hiziesen unas nuebas y su coste se sacase de los caudales de la pheligresía. 
Y para ajustarlas, así de madera como de dorarlas, retocar vna efigie de san Vizente 
y estofar vnos ángeles que auían de seruir de adornos, se dio comisión a los señores 
don Juan de Argumosa y don Juan Rosso de Carmena». El Coso de San Vicente 
sigue siendo el espacio central de los festejos parroquiales. En la nueva ronda de 
1742, la basílica recauda en las juntas 16.518 rs. y 6 mrs., desapareciendo el déficit 
tradicional del siglo XVII, disminuyendo el número de feligreses, las mandas y las 
limosnas. En consecuencia gastos reducidos y escasas reparaciones en el templo, se 
decora su interior en lo necesario (dorado de varas, limpieza de la plata, compra 
de un terno, se barren las naves...), trabajando en estas operaciones los sacristanes, 
que perciben 100 reales. Por primera vez no se celebran y, por tanto, no se anotan 
en el libro las datas de los toros, vaqueros, banderillas, toreros, muidlas y alguacil. Tras 
este paréntesis taurino, ocho años después, la parroquia afronta las «fiestas grandes» 
con un mayor ánimo. Sin aparentes motivos, los gastos (y el cargo) se incrementan, 
pero los dineros destinados al edificio son más bien parcos, adjudicados a reparar 
los tejados de la iglesia y algunas vidrieras. La coyuntura económica no era la más 
deseada para los clérigos, que desde hacía años se quejaban del quebranto econó
mico que sufrían, depositando sus esperanzas recaudatorias en estas fiestas del mes 
de julio que eran capaces de estimular a los feligreses para alcanzar, en 1750, unos 
ingresos de 19.061 rs. y 25 mrs., en contraste con un cargo escaso de 26.714 rs. 
para los años 1747-1750 que anota en el libro de fábrica el mayordomo Pedro Ve- 
lázquez. Las dificultades oficiales para las corridas de toros actuaban directamente 
sobre el abandono de los templos, reconociéndose en 1757 que «la prohivición de 
dicho festejo se experimenta en lo material de las fábricas de dichas yglesias [que] 
carezen de sus precisos reparos y maior adorno en su culto...»143. A la hora de la 
verdad, en la celebración de las «fiestas grandes» de San Vicente, sin toros, el día 
23 de julio de 1758, se reunieron 6.030 rs., ciento cuarenta y cuatro libras de cera 
labrada y dos casullas nuevas con bolsa de corporales y paños de cáliz con flores de 
diversos colores, valoradas en 565 reales de vellón, donadas por el presidente del 
Santo Tribunal de Cuenca y beneficiado propio de la basílica.



1

AÑO REALES TOROS TOREROS

2.081 (31,9%)La Minerva 319 rs. 100 rs.1635

1.680 (29,8%) 25 rs.La Minerva 273 rs.1636

218 (12,5%)St.s Cristo 218 rs.1637

917 (26%)La Minerva 164 rs. 57 rs.1638

612 (15,8%) 153 rs.La Minerva1639

416 (17,7%) 208 rs.St.° Cristo1640

2.320 (32,2%) 310 rs. 375 rs.La Minerva1641

2.694 (44%) 382 rs. 400 rs.La Minerva1643

300 (7,6%) 300 rs.St.Q Cristo1643

837 (15%) 85 rs. 325 rs.La Minerva1644

220

PARROQUIA 
COFRADÍA

Cuadro 3 / III* 
GASTOS EN FESTEJOS TAURINOS POR PARROQUIAS Y COFRADÍAS 

(ss. XVII-XVIII)

en la junta antecedente, me entregó para el dicho dorado los setenta y siete reales y 
medio de reales y medio de vellón en que havía sido alcanzado dicho señor. Asimis
mo, me entregó de limosna para el dorado de los mismos retablos quinientos reales 
de vellón. Y por ser uno y otro la verdad, lo noto aquí y lo firmo. Juan Carreras». 
Como se recordará esta obra costó 1.900 rs., aportando el mayordomo de la fábrica 
1.322 que, sumados a los anteriores, cuadran perfectamente (menos medio real) 
con el asiento anotado en las cuentas de 1761-1763. Las siguientes celebraciones 
del Santísimo Sacramento pasan sin pena ni gloria para la fábrica vicentina, acen
tuándose los problemas organizativos y la recaudación de mandas de los feligreses. 
Las inversiones en el edificio están ausentes en estas partidas, a no ser la precisa 
decoración, demasiado pasajera, para el día central de las «fiestas grandes». La deca
dencia de estas se acentúa a finales del siglo, perdiéndose ese carácter utilitario para 
la renovación de los templos que, entre otras intenciones, se expresó a mediados del 
siglo XVII. Desde el siglo XIX las mandas disminuyen de manera lenta, pasando de 
los ocho mil o diez mil reales recaudados a finales del XVIII a los escasos seis mil que 
se recogen en San Vicente tras la marcha de los franceses en 1812.

• Se relacionan las fiestas taurinas documentadas de cofradías, hermandades y parroquias 
(«fiestas grandes») de los siglos XVII y XVIII. En los gastos de celebraciones de toros (porcentajes sobre 
el total de gastos) se incluyen los reales de los precios de los toros, salario de los toreros, alguacil, 
inversiones en banderillas, garlochas, mantas, mulillas y mulilleros, gastos derivados del traslado de 
los animales, gestiones directamente relacionadas, vaqueros, etc. No se incluyen los gastos de música 
(clarines, tambores, arreglos de cosos y plazas, comidas y meriendas, gastos ocultos, etc.). Son gastos, 
por tanto, dedicados a los toros, incluyendo en las columnas de la derecha el precio medio de los 
astados y el salario total de los toreros.



AÑO REALES TOROS TOREROS

9.379 (46,4%)San Vicente 550 rs. 1.600 rs.1654

San Vicente 500 rs. 900 rs.1694

San Nicolás 839 rs.440 rs.1716

San Nicolás 1.578 (15,8%) 330 rs. 860 rs.1724

6.409 (37,1%)San Vicente 580 rs. 1.300 rs.1750

11.533 (63%)San Vicente 1.281 rs.1766

11.491 (61,5%)Santo Domingo 588 rs. 3.000 rs.1771

221

PARROQUIA 
COFRADÍA

144 Cuentas de 1819-1820: «522 rs. y 32 mrs. gastados en la colocación de la cruz de piedra 
contigua a la misma iglesia donde estaban los sepulcros que derribaron las tropas francesas en tiempo 
de la guerra pasada», Libro de cuentas de fábrica de San Vicente, 7 766-1830, fol. 302 v.

145 ADAv. SV. C. 8. Doc. 58 (181 5, marzo, 2. Madrid).

6.614 (23,5%)

2.391 (23%)

Las consecuencias de la francesada fueron, como cualquiera se pueda ima
ginar, siempre funestas para la basílica. Además de algunas obligaciones litúrgicas, 
los clérigos se vieron obligados a colocar una cruz de piedra en los sepulcros 
arrasados por los franceses y otras obras menores'44. El carácter catastrófico de la 
llegada de los franceses, transmitido desde la historiografía decimonónica, pasa 
desapercibido en los asientos de los administradores de rentas de la basílica, per
maneciendo más el carácter oficial del relato que el impulso vengativo o doloroso: 
«¿Qué vale un individuo a la faz de las generaciones que cubren la Tierra? ¿Qué 
vale a la faz del Eterno?». Obligados los clérigos, el cura párroco celebra un so
lemne Te Deum ordenado por Su Majestad, José Bonaparte, en los últimos días de 
enero de 1809, mientras que un ambiente de relajación se instalaba en las ciuda
des españolas tras el sobresalto bélico, ordenando el rey Fernando Vil, en 1815, 
que se castiguen los escándalos y delitos públicos originados por la vida licenciosa 
de los cónyuges, se erradiquen los amancebamientos entre personas solteras y se 
recupere la observancia de las fiestas eclesiásticas, procurando, asimismo, evitar 
las palabras obscenas y las injurias hacia los ministros de la religión145. Ciertamen
te, la basílica sufre pérdidas notables. Por ejemplo, el 6 de junio de 1809 el ma
yordomo se ve obligado a entregar diecisiete libras de plata, once onzas y cuatro 
ochavas de plata en pasta de las alhajas de la iglesia, cumpliendo la orden de la 
Junta nombrada para hacerse con el empréstito eclesiástico de cien millones. Del 
tesoro de la Soterraba, el camarero Bernardo Blanco entrega quince libras y quin
ce onzas de plata. En los años bélicos se destinan 550 reales de vellón procedentes 
de la fábrica a la Junta de Armamento. Al mismo tiempo se aprecia una reducción 
considerable en los ingresos de la iglesia, pasando de los 50.228 rs. de 1802-1805 
a los 21.200 de los años 1806-1810. Las obras de reparación se paralizaron, al 
igual que las adquisiciones de ornamentos. Parece que a partir del año 1811 se



146
147

148

149

reanudan ciertas actividades relacionadas con el mantenimiento de la iglesia: cam
panas, cerraduras, reparación del frontal del altar mayor por 14 rs., vidrieras, gastos 
en obras de cantería, cal, compostura de algunas telas y ropas litúrgicas. La vida 
de las cofradías decae con el advenimiento del nuevo siglo, pues en sus primeros 
años se extingue la cofradía de San Crispín y entre 1814-1818 la de San Antonio, 
aunque ambas se restablecen pusilánimemente en 1825 (sastres) y 1826 (zapateros). 
Modificaciones menores se señalan en 1826, pagándose 480 rs. «por los materia
les y jornales entregados a Segundo Bacas, maestro de albañilería, por hacer la 
espadaña nueba que se hizo y colocar la campana»; o un cuadro de santa Teresa 
de Jesús, que se traslada a la sacristía, adornándose por José Ramos (100 rs.)'46. 
Acontecimientos puramente nacionales, como las guerras carlistas, modificaron 
algunas viejas estructuras, al tiempo que desaparecen otras cercanas a la basílica. 
En 1836 se retira una pared del petril para fortificar la ciudad, iniciándose unos 
pocos años después las primeras restauraciones, dándose a entender en ocasiones 
que la supervivencia de la propia fábrica material de la iglesia se debió a su pro
pia fuerza que se impuso sobre «la incultura principalmente la francesada y del 
liberalismo, la fobia violentamente antieclesial del Siglo de las Luces»'47. Durante 
la etapa restauradora protagonizada por Hernández Callejo, y unos años antes, la 
iglesia había perdido un retablo que se dio al convento de San Jerónimo148, los 
restos del antiguo altar mayor fueron utilizados como tabla ripia del tejado, pero, a 
la vez, se reciben otros altares, como el del Santo Cristo de la Agonía, procedente 
del monasterio desamortizado de Santo Tomás de Aquino'49 y una talla del siglo 
XV conocida también como el «Cristo de Santa Teresa». Coincidiendo con el fin 
de las obras dirigidas por el arquitecto municipal (nave meridional y pórtico, en 
los años 1850-1853) se abre de nuevo la iglesia al culto y se indaga acerca de 
la permanencia de restos humanos y santos en los sepulcros: 428 rs. y 25 mrs., 
«importe de jornales y escritura de documentos con motivo de la escabación de 
los sepulcros de los santos mártires y otros contiguos, practicada con autorización 
competente»'50. Los resultados fueron negativos.

Esa llegada de los franceses a la ciudad supuso un síntoma más del adormeci
miento abulense, la resignación ante las calamidades de los hombres y el fin de un 
periodo relativamente brillante de la basílica. Una nueva etapa, alejada ya del pa
sado casi mítico, marcada por un ritmo cotidiano más cansino, un aletargamiento 
de los propios clérigos y feligreses, sometidos los primeros al paso de extranjeros y 
pérdida de bienes por las desamortizaciones, los segundos a la contemplación de 
una transformada arquitectura decimonónica cierran este capítulo.

Libro de cuentas..., 7766-7830, fol. 345 r.
GRANDE MARTÍN, J., Castillos de Ávila..., 182.
AHN. Sec. Clero. Leg. 523 (San Jerónimo de Ávila).

ADAv. SV. Doc. 21. Libro de cuentas de fábrica, 7829-7887 (Cuentas de 1850-1853): «160 
rs. por bajar, trasladar y colocar en esta yglesia el altar del santo Cristo de la Agonía que se hallaba en 
Santo Tomás, incluso el material y hechura de la mesa en que está colocado».

150 439 reales en gastos en la función solemne «que se celebró por la apertura de la basílica 
después de la obra de reparación», Libro de cuentas..., 1829-1881. Cuentas de 1850-1853.

222



©

223

la basílica de San Vicente entre 1520 y 1620 (Diseño gráfico: Jesús Bernabé Ruano)
1. Capilla mayor. 2. Capilla de las Santas Sabina y Cristeta. 3. Capilla de San Nicolás. 4. Capilla de San 
Pedro del Barco (1610-1612). 5. Altar de San Antonio. 6. Altar de la Transfiguración fea. 1550). 7. Altar 
de los Santos Justo y Pastor. 8. Crismera del bautismo y Santos Óleos fea. 1544). 9. Pila del agua bendita 
(ca. 1540). 10. Capilla de San Miguel. Retablo (ca. 1580). Relicario y retablo de la Virgen y San Juan 
(ca. 1610). 11. Capilla de Santa Marina. Talla de santa Marina (ca. 1610). 12. Capilla bautismal (s. XV). 
Pila bautismal (ca. 1537). Rejas de hierro (1570). 13. Sacristía (ca. 1477). Custodia, cruces e incensario 
(1544). Vidriera (1580). 14. Órgano (1545). 15. Púlpito movible fea. 1545). 16. Altar de los Santos 
Crispín y Crispiniano. 17. Capilla de San Antonio de Padua (ca. 1605).

■ i ><t



y)

2

♦
+

224

L

1 * *
®X i i

t <

La basílica de San Vicente en los siglos XVI y XVII (Diseño gráfico: Jesús Bernabé Ruano)
1. Transparente (1719). 2. Retablo barroco (1717-1719). 3. Relicario de plata (1682). 4. Capilla 
de San Antonio de Padua (1677). Talla (ca. 1682). 5. Capilla de San Francisco de Paula (ca 1700). 
6. Calvario, con la Virgen y san Juan Evangelista (ca. 1500, trasladado en 1710-1715). 7. Altar de 
los Santos Crispín y Crispiniano (1717). 8. Pulpito (1693). 9. Cuadro de san Pedro y san Pablo.
10. Órgano barroco (1743). 11. Sacristía. 12. Talla de san Roque. 13. Cuadro de san Juan en la isla 
de Palmos (ca. 1780). 14. Cuadro de santo Domingo de Cuzmán, santo Tomás de Aquino y las santas 
Catalina de Siena y María Magdalena (ca. 1780). 15. Capilla bautismal. 16. Capilla de Santa Marina 
1 7. Capilla de San Miguel. 18. Crismera del bautismo y Santos Óleos. 19. Altar de la Asunción (1715). 
Tallas de san Vicente, santa Marina, san Pedro de Alcántara, santa Teresa, Cristo de la Buena Muerte 
y «san Vicente en lo alto» . 20. Capilla de San Pedro del Barco. Lienzo de san Francisco de Paula (ca. 
1650). Retablo (1673). Cuadro de san Pedro (1612). Tallas de san Juan Bautista y santa Teresa de Jesús 
(ca. 1650). 21. Altar de San José con el Niño.



rus
Ü

San Vicente Mártir (ca. 1600),

San Juan en la isla de Palmos (ca. 1 780).

225

Santa Catalina de Siena, la Magdalena y santo 
Tomás de Aquino ante santo Domingo de 
Cuzmán (ca. 1780).

iyO





Capítulo IV
LAS IMÁGENES DEL CENOTAFIO





229

151 «Mandó labrar nuestro christiano judío dos sumptuosos sepulcros, el uno para el cuerpo de 
san Vicente y el otro para los de sus santas hermanas, dispuestos con tal arte que el del santo viene a es
tar situado encima de la misma cueba y peñasco que en la soterraña se descubren...», APSV. Situación 
déla yg/esia..., sepulcros de los santos mártires y milagro de la sangre..., ms. original, ca. 1760.

152 «Se ha concebido como microarquitectura, dentro del recuerdo del sepulcro de Saint- 
Denis. No se trata del sepulcro de un personaje importante, sino de un verdadero relicario gigante 
realizado en piedra; tal vez de ahí la diferencia con otros sepulcros románicos del tipo visto hasta 
ahora», YARZA, J., Historia del arte .... 170.

153 PANOFSKY, E., Tomó Sculpture. Its changing aspets from Anden Egypt to Bernini, London, 
1964.

154 PITA ANDRADE, J. M., Escultura románica en Castilla: los maestros de Ávila y Oviedo, Ma
drid, 1955,25, 28 y 38.

Se transmite en la documentación conservada que después del martirio de los 
tres hermanos, Vicente, Sabina y Cristeta, sus cuerpos fueron depositados en dos 
sepulcros, uno para el santo y otro para las hermanas151. Las noticias, sin embargo, 
son tardías. Pese al levantamiento de tres tumbas por el judío, según los mode
los románicos del monumento, un único sepulcro se mantiene en la actualidad 
bajo el arco toral del crucero, al lado de la Epístola. El cenotafío, el monumento 
funerario vacío, tiene la forma de una arqueta de esquema arquitectónico, una 
microiglesia o un microedificio en una basílica con funciones sorprendentemente 
mortuorias152. Comienzan las obras probablemente en la última década del siglo 
XII, recordándose que se conservan los anteriores restos sepulcrales y las reliquias 
han sido trasladadas, procurando alzar una gran creación funeraria que, inspira
da en el mundo románico, plantea unas formas, unas actitudes y composiciones 
que avanzan ciertas tendencias del realismo gótico. Sería en su concepción inicial 
un monumento que, siguiendo a Erwin Panofsky153, se mantendría dentro de la 
génesis y posterior desarrollo de una «tumba de gran ceremonia», todavía diferen
ciada de los monumentos individualizados del gótico pero que añade un múltiple 
programa iconográfico ligado directamente con la Passio sancti Vincenti, Sabinae 
el Christetae. No sólo estamos ante una obra en memoria de unos mártires, sino 
ante toda una recreación arquitectónica que quiere subrayar una leyenda y, sobre 
todo, una liturgia, es decir, una determinada forma ritual de acercarse a un mundo 
de imágenes y símbolos religiosos. El cenotafio abulense se relaciona con el sepul
cro de Saint-Denis y sus compañeros154, levantado (y actualmente desaparecido)



T

E-úiIi.

Cenotafio de San Vicente. (E. M.- Repullés y Vargas).

Edificado en cuatro lados sobre una pequeña plataforma rectangular, el ceno
tafio de los mártires se convierte en un sorprendente edificio, similar a una basílica 
o iglesia medieval. Doce conjuntos sustentantes soportan los muros y la cubierta 
de la obra, grupos diversos (columnas pareadas, haces helicoidales, variada deco
ración, siempre sobre basa ática) que pudieran relacionarse con el apostolado del 
Nuevo Testamento. La carga simbólica es axiomática: obliga al espectadora reco
rrer todo el conjunto desde oriente hasta la conclusión del ciclo iconográfico, des
cribiendo un perímetro cargado de mensajes, en ocasiones de difícil interpretación 
para el hombre medieval. Bajo el frontal occidental, un atlante de evidente realis
mo, con túnica, cabello largo y barba (¿el judío?) parece sostener una representa
ción decisiva, el Pantocrátor. Tradicionalmente, el atlante, mediante sus brazos en 
escuadra, ha de soportar la bóveda celestial. Los elementos supersticiosos, dentro 
asimismo de la más pura tradición medieval, se recogerán en el mismo frente en 
un pequeño rosetón situado bajo el Pantocrátor. Servía el agujero de juras para

230

en la abadía francesa dirigida por el abad Suger. Tal vez otra fuente de inspiración 
se deba buscar en el Arca de los Reyes Magos de la catedral de Colonia, realizada 
por el orfebre Nicolás de Verdón (1190-1210) en forma de templete con tres na
ves con una decoración escultórica entre los arcos laterales. Y alguna afinidad esti
lística se aprecia también con el sepulcro románico (ca. 1190) de una desconocida 
dama en el interior de la iglesia zamorana de la Magdalena, con un baldaquino 
sostenido con cinco columnas de capiteles decorados con animales fantásticos y 
una lápida adosada al muro sobre la que se dispone la figura yacente de la mujer, 
unos ángeles portando el alma y otros que inciensan y señalan la escena.



prestar juramento en cualquier acto que requiriera cierta solemnidad, colocando 
la mano el interesado para mantener la fidelidad, alejar cualquier sospecha frau
dulenta, buscar una milagrosa curación o evitar cualquier posible disturbio social: 
un vecino «sobre el sepulcro de San Vicente hizo juramento, pleito y servicio» de 
lealtad y devoción. Se prestaba testimonio y se colocaba la mano ante Dios y los 
evangelios. El contenido simbólico se realzaba precisamente en este frontal a los 
pies del sepulcro, con posibilidades de haber sido acoplado con posterioridad a 
1190-1200, ofreciendo unas figuras aisladas pero que guardan una íntima rela
ción. Enmarcado entre un par de torres, el relieve de un majestuoso y aplanado 
Pantocrátor-indicio probable de un uso previo en otro espacio litúrgico- centra 
la atención del espectador; acaso ese desajuste y aplanamiento de la Maiestas 
se deba a que, previamente, este espacio del presunto relicario estuviera ocu
pado por una talla en piedra de san Vicente. Dios como soberano envuelto en 
una mandorla y dispuesto a impartir la esperada bendición, mientras que con la 
mano izquierda sujeta el libro de la Ley. A sus lados, dos animales le contem
plan y custodian, símbolos de los evangelistas, el león o san Marcos, el toro o 
Lucas, faltando, seguramente por una pérdida procedente de algún traslado del 
conjunto o modificación del cenotafio, los símbolos de los otros apóstoles, Juan 
y Mateo. Siempre estas representaciones relacionadas con el Tetramorfos apun
tan a una iconografía fantástica y comprensible por su vulgarización medieval. 
Animales alados y un tanto deformados por la posición que adoptan, entran de 
lleno en la tradición románica de la iconografía de los evangelistas en códices, 
tímpanos y capiteles.

El esquema arquitectónico de la obra se configura con tres naves de inspi
ración románica, con una bovedilla apuntada protogótica en el interior, una cu
bierta a dos aguas en la central y de una vertiente en las laterales, descansando el 
conjunto en un estilóbato rectangular con parca decoración. Esa ornamentación 
no es muy abundante en el primer cuerpo, con las veintiuna columnas y el atlante, 
además de los doce arquillos. La decoración es fundamentalmente de inspiración 
corintia, hojas derivadas del acanto, un motivo que en la Antigüedad clásica se re
lacionaba con la inmortalidad y en la iconografía medieval -según J. E. Cirlot- con 
la vida, la conciencia, por un lado, y las espinas, el dolor del pecado por otro, o un 
puro elemento decorativo. En sentido ascendente, unos relieves están enmarcados 
en planos situados entre los arquillos lobulados, mientras que en las esquinas se 
localizan unos relieves formados por dos personajes en cada cuadro. Los apóstoles 
están flanqueados también por torrecillas, unos elementos que constantemente 
inciden tanto en la separación de las figuras como en el carácter defensivo, militar 
y profundamente caballeresco de la iglesia-ciudad. Pedro y Pablo en el testero de 
los pies, simbolizando la Iglesia docente. Los planos con relieves individuales que 
están situados entre los arcos representan, por el lateral norte, a un hombre predi
cando, un monje leyendo y otro escribiendo; los del lado meridional están ocupa
dos por un monje viejo y enfermo que sostiene un bastón -o el cayado mantiene 
al clérigo-, un monje orando y, por último, un personaje tocando el arpa, relieves 
que encajan con un sentido de la Iglesia militante en sus diversas actividades,

231



r

232

trabajo, conservación de la cultura, enseñanza, el clero sufriente, la Iglesia que ora 
y la que canta las grandezas de la divinidad. En la cara oriental un frontal con tres 
relieves muestra seis figuras en una escena identificada con la Epifanía: Baltasar, 
Gaspar y Melchor, cada uno con su presente, la Virgen como trono del Niño y, 
finalmente, un san José en actitud pasiva. El grupo de la izquierda representa la 
llegada de los Magos a caballo al centro de la Adoración, mientras que el de la 
derecha ofrece el sueño de los tres Magos en una misma cama y tapados por el 
mismo cobertor, al mismo tiempo que un ángel les sobrevuela. Todas las figuras 
son muy realistas, desacomodándose de una manera amplia y un tanto forzada al 
propio marco arquitectónico que señala el monumento funerario y, a la vez, a la 
decoración monumental de este frontal, al alejarse la representación de la rígida 
adecuación al marco que se daba en el románico pleno.

Las cubiertas de la nave central están decoradas con grandes escamas, rela
cionadas con la ornamentación exterior de los cimborrios de la cuenca del Duero 
y de algunas iglesias francesas (Poitiers y Angulema), mientras que en las colate
rales se repiten unas escamillas romboidales. Este planteamiento arquitectónico 
hace posible que, en lo que serían los muros exteriores de la nave mayor, se ins
criba una serie de grupos escultóricos, figurativos, dentro de unas placas señaladas 
por unas columnas-torrecillas. Los relieves de los lienzos norte y sur ofrecen, como 
se verá luego, una unidad temática muy coherente (el martirio de los santos), 
mientras que la cabecera y los pies del sepulcro contienen otras imágenes, la 
Epifanía y el Pantocrátor, sin romper con la narración original y unitaria de la 
obra. Con esa forma de edificio de tres naves de las que la central aparece como 
un sarcófago, está relacionado formalmente con el apostolado de las jambas del 
pórtico y con el maestro de los tímpanos del mismo nártex. Intervienen en la 
ejecución del monumento funerario varios diestros escultores. Posiblemente unos 
ejecutan algunos relieves del sarcófago, asociados con el Pasionario de los márti
res, mientras que otro trabaja tanto en las figuras de monjes y apóstoles como en 
el frontal septentrional de la vida de san Vicente (Daciano, huida a Ávila), tal vez 
conectado directamente con el primitivo coro del Maestro Mateo en la catedral 
de Santiago de Compostela. El Pantocrátor, restaurado o modificado en el siglo 
XV, a la vez que se añaden los doseletes góticos de los lados menores, puede ser 
obra del primer taller, mientras que el frontal oriental, con la imagen central de la 
Virgen, es obra tardía, añadida al conjunto antes de la conclusión del primer tercio 
del siglo XIII, con ciertas afinidades estilísticas entre la Virgen de la Epifanía y la de 
la Anunciación de la puerta meridional. Goldschmidt identifica todo el conjunto 
escultórico dentro del románico tardío, con tres autores, uno de ellos (relieves de 
los apóstoles) probablemente fue el Maestro del Pórtico. Baste recordar que gran 
parte de la colección de imágenes de San Vicente no es nada más que la conclu
sión de la iconografía románica peninsular, en algunos casos con una estrecha 
relación con la iconografía francesa (Autun, Moissac, Avalon, tal vez Chartres, 
etc.). En esos años, último tercio del siglo XII, se inician y concluyen obras rela
cionadas directa o indirectamente con el Maestro de San Vicente: la fachada de 
la iglesia de Santiago, en Carrión de los Condes; el relieve de la Anunciación del



233

claustro de Silos; los relieves de la iglesia de la Magdalena en Zamora, las imáge
nes de la capilla superior de la Cámara Santa de Oviedo y el Pórtico de la Gloria 
en Santiago de Compostela.

La visión actual del cenotafio no se corresponde, evidentemente, con la pri
mera obra de finales del siglo XII. Se puede conjeturar -según Daniel Rico- una 
posible reutilización de materiales antiguos, como un fuste marmóreo del fren
te meridional, mientras que los capiteles, cimacios, basas y fustes, manteniendo 
idénticas proporciones, son de distinta factura. Por otra parte caben algunas re
modelaciones (doseletes góticos, por ejemplo) en el siglo XIII como consecuencia 
del derrumbe del cimborrio tardorrománico, o bien del último tercio del siglo XV 
por el ocultamiento parcial del sepulcro con el baldaquino de Sansón Florentino, 
hipótesis planteada ya por don Manuel Gómez-Moreno.



á



LAS IMÁGENES DE DIOS Y EL MENSAJE MEDIEVAL

La Epifanía. El expectante iniciaba el recorrido por el lienzo oriental del ce- 
notafio observando tres grupos de relieves. Primero, el central con seis figuras en 
una escena claramente identificable con la Epifanía (Mt., 2, 1-12), con Baltasar, 
Gaspar y Melchor y sus respectivos presentes, la Virgen como trono del Niño y un 
durmiente san José. El grupo de la izquierda representa la llegada de los Magos 
a caballo al centro de Adoración, mientras que el de la derecha representa el 
sueño de los astrólogos en el mismo lecho, al tiempo que el ángel les sobrevuela 
anunciándoles que «no volvieran donde estaba Heredes», pues la matanza iba a 
comenzar. Todas las figuras tienen un acusado realismo, combinándose con la es
tructura del cenotafio, en parte, mediante un panel en el que se desarrolla la esce
na principal. Conviene recordar que son posiblemente unas imágenes posteriores 
a las otras de la tumba, no apreciándose, por otra parte, la rígida adecuación al 
marco arquitectónico apreciable en el primer románico. Los pliegues de la Virgen

235

A finales del siglo XII la ciudad está organizada y estratificada. Numerosas 
parroquias (también sinagogas y mezquitas) se han levantado alrededor de la 
cerca románica. Son escasos los edificios religiosos intramuros. Todas las cola
ciones cumplen unas funciones definidas, aunque tres, San Vicente, San Pedro 
y San Juan, destacan sobre las demás. La primera está todavía en pleno proceso 
creador. Ha concluido la segunda campaña constructiva. Es hora de iniciar la 
decoración, con un sentido cambiante, pues aparentemente llegan al interior de 
Castilla nuevas formas espirituales y piadosas. Las imágenes del cenotafio dela
tan un universo muy distinto al original, es decir, se reinterpretan las tradiciones 
martiriológicas, se cambian los significados de la «era de las persecuciones» para 
iniciar un discurso de imágenes coherentes con la realidad del feudalismo. Seña
laba Quadrado, refiriéndose al cenotafio, que «raras veces el arte y la antigüedad 
andan tan de acuerdo con la devoción para rodear de prestigio un lugar sagrado». 
La narración ideológica es amplia y profunda, todo un universo de símbolos y ges
tos: el ciclo evangélico centrado en la Epifanía y un Maiestas Domini, las funciones 
eclesiásticas, el mundo del pacto feudo-vasallático, el universo de las apariencias 
físicas, la aparición del judío y, por último, la muerte.



si

Ante la reja del siglo XV, el atlante del cenotafio y la 
rosa juradera, el forado.

y sus propias facciones apuntan hacia unas formas más góticas que románicas. Se 
apreciaban en todo este conjunto rastros de la policromía medieval, con fondos 
azules y capas y vestidos de tonos rojos. Frente a la limpieza pétrea de las obras 
románicas, el feligrés medieval se detenía ante las formas iluminadas, unos tonos 
cromáticos renovados que, sospecho, contrastaban fuertemente entre sí, expre
sando tanto el gusto medieval por las tonalidades fuertes como por la denomina
da «metafísica medieval de la luz» (E. H. Combrich) que venía a significar toda 
una constante de salvación eterna auspiciada por artesanos y patrocinadores. El 
color escultórico, tradicionalmente, adquiría una cualidad dentro de los fragmen
tados contrastes que daban luminosidad a la obra en una iglesia relativamente 
oscura, equiparándose a la salvación a través del propio cenotafio, pero también 
a la belleza, tanto a la física (ropajes, desnudos, corpulencia, ademanes) como a 
la espiritual, llevaba a identificar mejor unas actitudes que intentaban comunicar lo 
trascendente de la representación.

El hombre medieval se encontraba ante el ciclo del nacimiento de Cristo. Se 
trataba de representar la aceptación y reconocimiento de Dios-Hijo por los Reyes 
Magos, desde su marcha hacia Belén hasta el sueño premonitorio. El ciclo de la 
Epifanía era conocido ampliamente en Castilla, tanto por su significado evangélico 
como por las circunstancias que rodeaban al tema central. Los Magos son consi
derados como astrólogos en un tiempo en el que esta ciencia está en alza gracias

236



237

a las traducciones árabes. En el frontal no es posible identificar los presentes, aun
que se puede observar cómo el Niño, con la Madre, acepta uno de ellos. En torno 
a esta donación se creía, o por lo menos así aparece en la Representación de los 
Reyes Magos, de mediados del siglo XII, que el verdadero Mesías debía aceptar el 
incienso como presente, antes que el oro y la mirra155.

La representación de la Adoración procede del mundo paleocristiano, espe
cificándose con más detalle en el ambiente bizantino y triunfando en Occidente 
a partir del siglo XI, si bien con modelos iconográficos variables y de distintos 
significantes. Preceden a la iconografía abulense algunas representaciones fran
cesas (Arlés, Autun, Saint-Bertrand-de-Comminges), aragonesas y pirenaicas del 
sepulcro de san Ramón de Roda de Isábena, la portada de San Pedro de Huesca, 
la pintura de Santa María de Tahull, alguna más difundida como la portada de las 
Platerías de Santiago de Compostela, un lateral del sepulcro de Blanca de Navarra 
(Nájera) o las castellanas de la pila bautismal de Renedo de Valdavia (Palencia), 
un capitel en San Pedro de Tejada (Burgos), otro más en la iglesia segoviana de El 
Salvador o una arquivolta en Santo Domingo de Soria, además del bajorrelieve de 
orfebrería citado antes del relicario de los Reyes Magos de la catedral de Colonia. 
En pintura se puede recordar el mural sobre la Epifanía, fines del siglo XII, de la cripta 
de la iglesia de Navasa (Museo Diocesano de Jaca), muy similar en su composición 
a la de Ávila por la distribución de los personajes, su indumentaria y las actitudes 
como oferentes, aunque evidentemente alejada formalmente de nuestro caso. El 
arte románico a veces cumplía a rajatabla el paso del tiempo, el conocimiento 
cronológico del postparto, entre el alumbramiento del 25 de diciembre y la ado
ración real del 6 de enero, mostrando a la Virgen tendida en su lecho ante los 
pastores (tímpano de Vézelay) o incorporada ante la presencia de los Magos en 
las iglesias de La Madeleine de Neuilly-en-Donjon y Saint-Bertrand, o distribu
yendo a los astrólogos asimétricamente al lado de María en un capitel (Cofridvs me 
fecit) de Saint-Pierre de Chauvigny, hasta llegar a nuevos planteamientos góticos 
en el coro de Notre-Dame de París y de algunos retablos de catedrales penin
sulares (Vic, Gerona).

En el cenotafio abulense, los Magos aparecen a un lado, ya con la corona y 
otros elementos (traje real de túnica larga), diferenciándose al más anciano, que 
en el momento de la ofrenda oculta su mano derecha y se lleva la diestra a la ca
beza, un símbolo de respeto procedente de la tradición oriental y una genuflexión 
entendida como homenaje feudal. La escena, con sus dos compañeros detrás, 
está relacionada con la proskynesis, una simple y abstracta adoración o bien una 
variante de una fórmula ¡cónica que presentaba a Melchor prosternado y besando 
el pie del Niño156, divulgada en los reinos hispánicos desde finales del siglo XII. En el

155 «¿Cómo probar podremos si es un hombre mortal, /o si es el rey de la tierra, o si lo es celes
tial? /¿Deseáis bien saber cómo esto lo sabremos? / Oro, mirra e incienso a él ofreceremos. / Si fuere 
de la tierra rey, el oro querrá; / si fuere hombre mortal, la mirra tomará; / y si rey celestial, de esto se 
dejará: / elegirá el incienso, que digno de él será» (w. 65-72).

156 BANCO TORVISO, I., «Sobre el origen de la prosquinesis en la Epifanía a los Magos». Traza 
y Baza. Cuadernos hispanos de Simbología, Arte y Literatura, 7 (1978), 25-37.



I

Epifanía.

238

157 GRABAR, A., Las vías de la creación en la iconografía cristiana, Madrid, 1998, 108. CARDI- 
Nl, F„ Los Reyes Magos. Historia y leyenda, Barcelona, 2001,11.

mismo plano, Gaspar y Baltasar muestran las ofrendas, el primero muy estilizado, 
con barba, corona y cabello suelto, el más joven con un rostro muy redondea
do, careciendo de barba y disimulando su cabello con una especie de turbante 
bajo la corona. Se identifican las tres figuras con las representaciones de las tres 
partes del mundo conocido en el siglo XIII (Europa, Asia y África), aunque asi
mismo, procedente de una tradición bizantina, en la Edad Media se les asocia 
con la representación de la Trinidad o con las «tres edades de la Virgen». Otras 
valoraciones insistían en los «tres santos reyes» como símbolo de las razas inicia
les de los hijos de Noé, en las tres fases de la vida (juventud, madurez y vejez), 
en los tres hermanos o en las tres dimensiones del tiempo157. Mientras que las 
noticias acerca de las identidades de los Magos son muy escasas, en el evangelio 
de Mateo, al igual que en los apócrifos, se tiende a especificar con más detalle las 
ofrendas que los reyes presentan en la Adoración. La literatura castellana había 
sobrestimado una de ellas, el incienso, precisamente por ser la muestra predilecta 
de la divinidad, signum Dei, en detrimento de los otros presentes más terrenales, 
el oro, muestra de homenaje a los reyes, y la mirra, resina relacionada con rituales 
funerarios (y redentores) en el mundo antiguo y en la Edad Media, signum sepultu- 
rae. A la derecha de los Magos, también en el mismo plano, la Virgen coronada y



239

158 LE COFF,)., «I sogni nella cultura c nella psicología collettiva dell'Occidente medíevale», en 
Tempo de la Cliiesa e tempo del mercante, Torino, 1977, 281.

Pantocrátor. A los pies de lo que el feligrés medieval consideraba un sepul
cro repleto de reliquias aparece un frontal con figuras aisladas pero que guardan 
una estrecha relación. Enmarcado por un par de torres y bajo un posterior dosel 
gótico, el relieve de un Pantocrátor o, más exactamente, un «Cristo en majestad» 
centra la atención del espectador. Dios como soberano envuelto en la mandorla, 
en un «halo parecido a la esmeralda [que| rodeaba el trono» (Ap., 4, 3). Con la 
mano izquierda sostiene el libro cuando dos animales (toro y león) le contemplan. 
Del Tetramorfos faltan dos figuras, seguramente desaparecidas tras algunas inter
venciones de fechas posteriores. «Cada uno de los cuatro seres vivientes tenía seis 
alas, y estaban llenos de ojos por fuera y por dentro» (Ap., 4, 8). Evidentemente,

sentada de lado se presenta como Theotokos, mientras que a su derecha la figura 
de san José aparece aislada del resto del conjunto. Sosteniendo un báculo con 
forma de muleta (la vara florecida se difundirá con el estilo gótico), con la mano 
en la mejilla, somnoliento, meditabundo o ausente en la apariencia, reflexivo ante 
el misterio de la Encarnación (sobre todo en el mundo bizantino), su simbolismo 
acentúa que no es el padre del Niño (paternidad del Espíritu Santo), que su con
sideración un tanto negativa se mantiene en el mundo medieval en su vertiente 
más cómica o grotesca y que, por último, su estado aletargado se puede relacionar 
¡cónicamente con el sueño de José escrito en el texto del evangelista Mateo o con 
su incomprensión acerca de su vínculo con María según los textos apócrifos: ¿co
pula carnalis o virginale conjugium? Al margen de estas consideraciones, llama la 
atención en el cenotafio la identidad formal que guardan dos figuras, san José y el 
judío. Rostro alargado, aspecto envejecido, barba puntiaguda y cabello cubierto 
son motivos ¡cónicos similares en uno y otro. Hay que tener en cuenta que, en 
ocasiones, la figura del descendiente de la estirpe de David es un judío viejo que 
mantiene el matrimonio casto con la Virgen, por otra parte un santo «proletariza
do» profesionalmente, según afirma Louis Réau.

Mientras los Magos duermen, un ángel les sobrevuela. Lo fundamental de 
este bajorrelieve ingenuo es el sueño, por todo ¡o que este fenómeno implicaba 
para los individuos medievales158, interpretándose como revelación o instigación. 
En el caso del relieve de Ávila, al igual que en Santo Domingo de Soria o en un ca
pitel de Saint-Lazare de Autun, el sueño aparece como conocimiento y protección 
para evitar la presencia de Herodes, una dormición barruntativa para tres Magos 
unificados en un único lecho. Sin embargo, en el mundo medieval se confundía 
frecuentemente el sueño con 1a visión, el desvelo con la aparición fantasmagórica. 
La abundancia onírica de los individuos en este episodio (san José, los Magos) 
podría relacionarse con dos funciones, atenuando las inhibiciones o resurgiendo 
como revelación divina, lo más frecuente, desde el instante en que la orden de 
la divinidad a través de un ángel o un santo se trata de impedir el mal o extender 
el bien a instancias de Dios. Este es el caso del mundo iconográfico medieval 
abulense.



Pantocrátor.

la ausencia de san Juan y san Mateo distorsiona la representación completa del 
apostolado, cuyos miembros se sitúan pareadamente en los ángulos del cenotafio. 
Mientras que la inexistencia de dos apóstoles en las jambas del pórtico occidental 
se relaciona con un agotamiento de los recursos económicos, el cese de las tareas 
del taller escultórico o, simplemente, un intencionado olvido o un error de cálculo 
al rellenarse todo el espacio del nártex, en el cenotafio dicha pérdida se debe pro
bablemente a alguna recomposición del monumento en el siglo XV. La tradición 
románica se mantiene en la basílica de San Vicente. Un pequeño rosetón situado 
bajo el Maiestas Domini servía para prestar juramento. Dominus Dei convertido 
en juez y señor de la tierra, esperando la fidelidad de los caballeros, protección 
extendida a todos sus vasallos, a los «amigos e vasallos de Dios omnipotent», es
cribía Berceo en el primer verso de los Milagros de Nuestra Señora. El Pantocrátor 
ocupa todo un espacio simbólico. La situación posicional entra dentro del juego 
de la cultura románica de los puntos cardinales, con toda su significación helio- 
trópica: el ciclo de la Epifanía hacia el este y la representación apocalíptica en el 
poniente, salida y puesta del sol.

La funcionalidad simbólica de este esquema cardinal asume un desarrollo 
cristológico, pasando del Dios-Hijo al Dios-Padre cuando este se ubica ya, como 
dice el texto del Apocalipsis, dentro de una aureola ovalada, ligeramente apunta
da, que señala el resplandor de la figura central. Cristo, envuelto en la mandorla,

240



se sitúa en el centro de los dos evangelistas, conservados y simbolizados por el león 
y el toro como seres alados. Se recalcaba así de una manera acusada el juramento 
que se realizaba en el rosetón, el agujero de juras, bajo el Pantocrátor. Cualquier 
acto quedaba transformado en motivo de reconocimiento de Dios, quien debía 
impartir justicia por medio de los milagros o de otros fenómenos sobrenaturales. 
La divinidad hace reconocer su poder y, a la vez, presta el consilium al vasallo 
que jura o no fidelidad, servicios, etc. El Pantocrátor es también testigo del orden 
material y económico.

Presentación de los santos. El lateral norte del monumento funerario, en su 
parte superior, está ocupado por una serie de relieves enmarcados en siete cua
dros que no rompen la unidad secuencíal, tanto espacial como temporalmente. 
Esos cuadros vuelven a ser subrayados por formas arquitectónicas dependientes 
del propio cenotafio. Las figuras son muy realistas, inscribiéndose en un románi
co avanzado, un estilo castellano ya en plena transición a las formas góticas. Los 
personajes aparecen vestidos con prendas totalmente medievales, características 
de la segunda mitad del siglo XII o primeros años de la siguiente centuria. Es una 
indumentaria sencilla, pero que varía con la posición social de cada figura repre
sentada: sayones, camisas y bragas que cubren el cuerpo hasta las rodillas, una 
especie de manta que se ajustaba sobre los hombros, abarcas y pies descalzos. 
Las mujeres están con el pelo suelto, significando la virginidad, o bien el cabello 
se recoge bajo mantos o velos. El artista de estos relieves, diferenciado del grupo 
de la Epifanía o del apostolado angular, inspirándose en la Passio sanctorum mar- 
tyrum Vincentii, Sabinae et Christetae redactada definitivamente a finales del siglo 
X, cuando pasa a la liturgia general hispánica, muestra la presentación de Vicente 
ante el pretor Daciano, la prisión y el encuentro del santo con sus hermanas, la 
huida y persecución después de la fuga de la cárcel. En el lado meridional del 
sepulcro se continua con el discurso narrativo anterior (martirio, judío y serpiente, 
enterramiento de los santos). Las características estilísticas y formales son idén
ticas, si bien habría que destacar la expresividad y naturalidad de las escenas 
representadas. Los hermanos fugados son atrapados y desnudados totalmente, 
sometidos a la tortura en los potros, descoyuntados sus miembros bajo la interven
ción directa de los guerreros. La composición más compleja es la tercera, dividida 
en tres niveles situacionales, cuando Vicente, Sabina y Cristeta son sometidos a 
nuevos tormentos, aplastando sus cabezas y hundiendo sus cuerpos en la tierra; 
los verdugos son los anteriores y, además, un nuevo personaje identificado como 
el judío de la Passio. Mientras tanto, en un alarde de expresividad comunicativa, 
se representa la Gloria, con los ángeles, la mano de Dios y los cuerpos-almas de 
los difuntos, quedando bien marcada la separación entre la tierra y el más allá, 
o entre la vida-muerte y la muerte-resurrección. Una serpiente arrastra ai judío 
a suplicar a Dios por su propia salvación. Como resultado el hebreo construye, 
bajo un templo representado por un esquema arquitectónico adaptado al último 
cuadro, los sepulcros de los mártires.

En una búsqueda de recursos estéticos, la realidad románica destacaba por 
su plasticidad, su visión del pasado, los temas y conceptos de un pretérito que en

241



242

ocasiones trataba de ser reflejado en la obra artística. Sin embargo, la inmovilidad 
del relato hagiográfico es aplastante, simplista o ingenua, trasladando el aconteci
miento pasado al ambiente coetáneo al autor (o autores) de los últimos años del 
siglo XII, apareciendo la imagen, casi siempre mítica, como un modelo de perfec
ción que el presente tenía que afrontar desde su autoengaño para hacer compren
sibles unas imágenes simbólicas. En realidad, el autor de los relieves conoce con 
cierta profundidad la narración hagiográfica acerca de los mártires abulenses, se 
recrea en los detalles, mantiene el ritmo cronológico, se plasma también el espa
cio inmediato. O bien los comitentes del monumento aleccionaron correctamen
te al taller artesanal para mostrar visualmente aquellos elementos válidos para una 
ratificación legendaria. La representación temática de un acontecimiento antiguo 
como el martirio a principios del siglo IV ofrece una imagen artística y discursiva 
simplificada en gran medida del propio relato literario y de la organización social 
en que se inscribe, ignorando desde sus matices hasta las superposiciones y exa
gerando, por el contrario, los antagonismos y contrastes. Es una visión hacia atrás 
que recurre constantemente al agotamiento de todas las necesidades interpretati
vas que, por otra parte, eran lo suficientemente ricas y variadas en el seno de una 
sociedad que fabrica a los santos de los cuales tiene necesidad, individuos que 
participan de la naturaleza humana «pero que al mismo tiempo están investidos 
de un cariz sobrenatural que los convierte en depositarios y testimonios de la 
omnipotencia divina»'59.

Desde el primer momento surgen en el discurso artístico una representación 
oposicional y una evidente atemporalidad. Aunque la tradición inventada se re
monta al siglo IV, los signos artísticos son típicamente medievales: los vestidos, el 
marco arquitectónico, la desfiguración de los rostros que pretende calificar una 
cualidad, las actitudes, las costumbres escondidas en las imágenes... La presenta
ción de Vicente al pretor es forzada, al tiempo que Daciano inicia el interrogatorio 
(Datianus vero Vincentio dixit...). La actitud del santo resignada, mientras que el 
romano aparece con un gesto de autoridad. Es el pretor, pero al mismo tiempo el rey. 
Una primera diferencia se marca en los relieves, pues, mientras que el romano y 
un segundo personaje están calzados, el santo se muestra con los pies desnudos, 
una connotación práctica del esquema visual medieval. Al lado del cristiano, un 
esbirro le sujeta. Otros elementos de las imágenes no alcanzan los significados 
de otras obras. Las barbas, por ejemplo, caracterizan la fisonomía de varios per
sonajes, pero no hay una equivalencia entre la barba y el héroe como ocurre 
continuamente en el Poema de Mío Cid, donde la barba supone un refuerzo de la 
autoridad sobre los vasallos, un signo de calidad del personaje.

Antes de ser encarcelado, Vicente realiza un milagro ante sus captores. Es 
un proceso que se repite en la vida de los mártires hispánicos. La pisada del 
santo queda en la roca (et ve/ut ¡npresiio...), los asombrados seguidores de los 
dioses paganos reflexionan, siendo conscientes de estar ante una obra realizada

159 GARCÍA DE LA BORBOLLA, Á„ «La praesentia» y la «virtus»: la imagen y la función del sanio 
a partir de la hagiografía castellano-leonesa del siglo XIII, Sanio Domingo de Silos, 2002, 65.



El pretor Daciano y el santo. El milagro de la piedra.

&

por una divinidad ajena a las suyas. El milagro, como suele ser habitual, precede 
al sacrificio y a la muerte. Como otros santos medievales, san Vicente muestra su 
dominio sobre la naturaleza terrenal. Una vez en el más allá, los santos seguirán 
intercediendo, maniobrando desde las alturas para justificar una muerte en la 
tierra. El milagro en cuanto que es obra directa de Dios realizada por los medios 
(¿indirectos?) del santo, en cuanto que es un poder que contradice a la natura
leza y se realiza en un momento especial y en función de la propia santidad, es, 
además, una manifestación «pora confirmamiento de la fé. Ca si por otra cosa lo 
fiziesse alguno, no serie miraglo, assí cuerno fazen los ornes por maestría de una 
cosa otra, con entemción de ganar algo» (Primera Partida, IV, LXVIa). El milagro es, 
pues, una prueba de santidad y una sanción de los justos: su cumplimiento es el 
deseo de la divinidad. Tras este acontecimiento extraordinario, Vicente es condu
cido a la cárcel o a su casa. Las imágenes del cenotafio muestran tres figuras, for
malmente similares a las anteriores, bajo un marco arquitectónico que sirve para 
encuadrar espacial y temporalmente la composición. Las características estilísticas 
siguen siendo las mismas. Se observa claramente cómo los dos personajes que se 
agarran al santo van vestidos con ropas características de los hombres del pueblo 
de la Plena Edad Media, es decir, un sayo y una camisa; en los pies unas abarcas. 
Artísticamente es una composición forzada por el movimiento que se intenta otor
gar a las figuras. Los hombres de la escolta muestran una actitud de sometimiento 
a la figura del mártir; uno de ellos parece que se dispone a besarle la mano en un 
gesto de sumisión o de nueva fidelidad.

En el tercer cuadro de este lateral norte, Vicente está con sus hermanas Sabi
na y Cristeta, que le imploran que huya con ellas. Nuevamente son tres personajes

243



'Y

Rito de homenaje y búsqueda de los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta

VI
&-:&**»*

¿Mí Y .r rr^
V -■ A

que muestran cierta resignación ante los designios providenciales. Mientras que 
las mártires suplican al hermano, este parece impartir una bendición con la mano 
derecha, a la vez que con la otra sujeta un libro. Una de las hermanas tiene el 
cabello bajo un velo, la otra suelto como síntoma de doncellez, aplicándose las 
divulgadas normativas municipales que se recogían en los fueros medievales cuan
do algunos títulos se refieren a la «manceba en cabello». En la cuarta composición 
uno de los guardianes comunica a Daciano la fuga de Vicente y las hermanas. El 
pretor medita sobre la situación creada al mismo tiempo que tiende la mano hacia 
un sayón, un hombre perfectamente caracterizado como un miles: túnica corta, 
cota de malla o armadura, yelmo y espada ancha. Mientras tanto, otros milites a 
caballo le esperan. El pretor-rey sufre una evidente desproporción respecto a al
gunas figuras que le rodean, una jerarquización social y política. Se subraya así la 
superioridad del rey sobre el vasallo, pues estamos ante la representación icono
gráfica de un rito de vasallaje. El rito del beso en la mano (osculatio manuum) era 
frecuente en la Castilla medieval. Es un vasallaje en imágenes, con un contenido 
simbólico y real, reflejado tanto en la vida cotidiana como en la literatura medie
val. La fidelitas, por tanto, implica tanto al señor como al vasallo, creando un lazo 
contractual a través de la investidura, investidura per signum, que lleva consigo 
una contradonación del vasallo hacia el señor. Tras esta representación gestual, el 
sepulcro ofrece la huida de los futuros mártires bajo unas arcadas lobuladas. La 
composición se aúna en los dos marcos extremos de este lateral norte. Los rasgos 
formales siguen siendo los mismos. Como los hermanos se acercan a la Abula del 
texto hagiográfico, el autor de las imágenes no tiene inconveniente en mostrar so
bre la torrecilla cilindrica del extremo la figura del judío, que, lleno de curiosidad 
(invisendas curiositas), seguirá luego la agonía de los mártires.

244



J

EL MARTIRIO DE LOS CUERPOS, EL JUDÍO Y LA 
SERPIENTE

Ya en el flanco meridional del monumento funerario, en la encarnación del 
sarcófago, se desarrollan las composiciones más expresivas de esta obra. Las esce
nas del martirio son las de inspiración más natural y novedosa, las imágenes con 
una acentuada tensión y, seguramente, las de mayor creatividad dada la carencia 
de precedente iconográficos medievales en la escultura castellana. Escasamente 
conocidos por los abulenses, los realces del cenotafio, con un sentido narrativo ya 
gótico aunque dentro de la tradición románica, se muestran tal vez como uno de 
los mejores ejemplos de la estatuaria europea. Aparentemente es un tema audaz 
y nuevo en la iconografía anterior al siglo XV. Estas razones, además de ciertas 
cualidades estilísticas (sentido de la profundidad, ritmo mantenido, complejidad 
de las composiciones, estilización de las figuras) frente a los relieves anteriores, 
obligan a pensar en una autoría distinta al frontal septentrional del cenotafio. En la 
primera escena vuelven a surgir los soldados perseguidores despojando a los her
manos de las vestiduras. La composición tiene cierto ritmo, una preocupación por 
los detalles, una estilización de los cuerpos desnudos, un contenido simbólico que 
va más allá de las apariencias físicas. El desnudo, poco habitual en el arte romá
nico, se justifica por el posterior martirio. Repetidamente, hombres y mujeres 
desnudos son fácilmente identificables en el contexto del Génesis (Adán y Eva), 
o en los relatos apocalípticos que a menudo se trasladan a los tímpanos de las 
iglesias, las figuras desnudas de los condenados bajo un Cristo justiciero, rara 
vez en temas evangélicos y hagiográficos. Hay, pues, una finalidad escatológica 
profundamente marcada por una intencionalidad redentora en la concepción del 
cuerpo, superando así las consideraciones puramente eclesiásticas de la Edad Me
día en torno al cuerpo humano. En particular, el de la mujer era mal considerado 
por la visión clerical dominante. No era un objeto estético de placer en las obras 
de escultura, tampoco un cuerpo individualizado que gozara de autonomía. Por 
el contrario, el arte oficial le concedía al cuerpo un significado metafísico, creando 
un conjunto de preceptos sin relación con la evidencia cotidiana. El hombre era 
un «terrón de tierra», una forzosa conjunción de alma y cuerpo en donde la ma
teria se subordinaba a un espíritu aparentemente inmortal. Existía una constante

245



246

160 Vid. FUMACALLI, V., Solitudo carnis. El cuerpo en la Edad Media, Madrid, 1990.
161 Es así como I lugo de San Víctor elabora una teoría coherente del gesto. En Oe instructione 

noviciorum, el teólogo expresa que los movimientos desordenados del cuerpo perturban la paz del alma 
toax internan tranquillitatis), y sólo la disciplina puede restablecer rigiendo (regere) el cuerpo, apremian
do a cada miembro a tomar su único oficio (officium, ministeríum) a fin de cooperar en la decencia y el 
orden del propio cuerpo, pues es como un Estado (respublica} en el que todos los oficios son distribuidos 
entre sus componentes, SCHMITT, ). C., «Le geste, la cathédrale et le roí». L'Arc, 72, 9-12.

ambivalencia en el mundo medieval160. Un cuerpo creado por la divinidad era 
también albergue del pecado. Sobre todo, en la literatura anterior al siglo XIV, se 
mantiene la maldición hacia el cuerpo, en cuanto que poseía todos los medios 
para la concupiscencia, perjudicando al alma en su búsqueda de una buena muerte. 
La corrupción del cuerpo humano era frecuente en la literatura medieval.

Bajo estas consideraciones y algunas más se puede enfocar la escena de los 
cuerpos desnudos en el sepulcro de Ávila, independientemente del seguimiento 
obligado de la Passio martyrum sanctorum... inspiradora de la obra. Es caracterís
tico del arte medieval su tendencia a no mostrar cuerpos desnudos, salvo cuando 
el tema, el guión, lo exija específicamente. En el caso de los mártires, los desnudos 
están justificados por la expresión anímica que pretenden recalcar, otorgando a los 
hermanos un sentido dinámico que altera conscientemente las proporciones na
turales de los miembros, especialmente el rostro, tal y como aparecen en las figuras 
de Vicente y una de las hermanas, subrayando, por otro lado, la profunda simetría 
rara vez alcanzada en un relieve del románico tardío. El desnudo, desde la concep
ción cristiana, está permitido en cuanto que, sin duda, acerca a Dios al santo que 
sufre. Destinado a un fin concreto, el cuerpo en sí era el mal, simétricamente al alma, 
que era el bien, originándose dos secuencias paralelas que venían a establecer dos 
ritmos, cuerpo-mal-vida terrenal y alma-bien-muerte-resurrección, mientras que el 
desnudo se asomaba en las sociedades medievales como indicio de la morbosidad, 
revelando un temor a la desorganización social: la falta de moralidad se castigaba pe
cuniariamente como ocurría, con frecuencia, en los títulos y leyes de fueros munici
pales plenomedievales. En el relieve del cenotafio abulense se manifiesta claramente 
un simplismo dualista, con la oposición entre la violencia del mal de los guerreros y 
las virtudes, el bien, de los futuros mártires, expresadas esas facultades por medio de 
unos cuerpos intocables y anímicos que hasta los propios esbirros evitaban contem
plar, lo que va en contra, como señalaron algunos escritores (Caro Baraja, Coytisoloy 
Tomás y Valiente) de cualquier acto de tortura, el placer que experimentan el juez y 
el verdugo ante el sufrimiento del torturado. Los dos guardianes y actores directos del 
tormento ladean las cabezas, evitan la mirada de los cuerpos limpios, los desnudos in
tegrales de las mujeres y el cuerpo medio cubierto, también en el medio, del herma
no. La importancia de la agresión a Vicente, Sabina y Cristeta y el deseo de mostrar 
artísticamente el martirio acreditaban de forma plena los desnudos corporales.

Así que el cuerpo desnudo del santo se presenta en el mundo románico como 
objeto intocable e intratable, investido de una interpretación metafísica. Esta visión ela
borada por la cultura dominante en la Edad Media se marca meridianamente desde el 
siglo XII, cuando se empieza a concebir la función corporal a través de los gestos"’1. En



Captura de Vicente, Sabina y Cnsteta.

247

162 BAJTIN, M., La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El contexto de 
fran<;o¡s Rabelais, Barcelona, 1974, 285.

■ 7

■

este sentido, los clérigos medievales estaban ciertamente familiarizados con esa 
interpretación metafísica del cuerpo, recalcando el cristianismo la accidentalidad 
de la materia y su asociación forzosa o milagrosa con un alma inmortal. De ahí 
que en el cenotafio de la basílica de los mártires se trate de mostrar plásticamente 
el alejamiento entre los dos elementos, el cuerpo y el alma, una ruptura terrenal 
y una entrada triunfal guiada por la mano divina. El cuerpo santo, por otra parte, 
no cae en la deshonra, en la muerte moral. Los demás individuos sí, pues tanto la 
Iglesia como una cultura aristocrática habían elaborado una tabla de preceptos y 
obligaciones, de contravenciones a unas normas y de sanciones que, en definitiva, 
marcaban las diferencias entre los órdenes de existencia. Valores que, por otra 
parte, se aprecian tanto en las obras hagiográficas como en las biografías de los 
personajes, intercalando unas normas de contenido moralizante que revelan el 
carácter a veces contradictorio de la cultura medieval.

Frente a la contemplación del santo medieval, sea cual sea su origen, caracteri
zado por su acentuada honradez; los hombres que carecían de honra eran aquellos 
considerados como ladrón, preso, querelloso, desafiador, cativo (pobre), enemigo, 
judío, alevoso, traidor, deudor, cornudo, fudid in culo (sodomita), gafo (leproso), etc. 
El santo se aleja de cualquier comportamiento anómalo, es decir, de las múltiples 
variantes étnicas, religiosas, delictivas, corporales y sexuales. La mayoría de los ante
riores vocablos vienen a demostrar que la sociedad medieval no sólo estaba fuerte
mente sexualizada, sino que, asimismo, la sexualidad era sostenida de una forma tan 
natural como violenta, tan material como grotesca. Fue precisamente Mijail Bajtin162,

k • ■
X. I i

■ ,

> V--.'



Martirio de Vicente, Sabina y Cristeta en los ecúleos.

248

163 «Mas ui uenir una doncella; / pues na^í, non ui tan bella: / blanca era e bermeia, / cábelos 
cortos sobr'ell-oreia, / fruente blanca e lozana, / cara fresca como macana; / naryz egual e derrita, 
/ nunca uiestes tan-bien feyta; / oios negros e ridientes, / boca a razón e blancos dientes; / labros 
uermeios, non muy delgados, / por uerdat bien mesurados; / por la (¡entura delgada, / bien estant e 
mesurada» (Razón de amor con los denuestos del agua y el vino, w. 56-69).

quien subrayó la importancia de lo inferior corporal en la cultura popular de la Edad 
Media. Los conceptos e imágenes relativos a lo alto y a lo bajo, su expresión en el es
pacio y en la escala de valores, eran consustanciales al hombre medieval: las adver
tencias de los fueros municipales («Qui a la manceba tomare a las tetas o al cono..., 
tod aquel que el culo pusiere en faz de otro orne o con el mismo en la cara pedos 
diere...»), expresan una concepción particular del conjunto corporal y de sus lími
tes, de las partes individuales del cuerpo con funciones expresivas. Claro está que 
no sólo el sexo y sus derivaciones consideradas sórdidas, profanas en gran medida, 
eran objeto de la deshonra. La realidad establecía tanto cánones de belleza, modas, 
arquetipos físicos, etc., como sumisiones sexuales, ritos, marginaciones y tabúes. El 
canon de la belleza física femenina tendrá unas connotaciones diferentes según los 
autores. Es de sobra conocida la descripción jocosa de la serrana del Libro de Buen 
Amor (estr. 1.012-1.020), en la que abundan los detalles del realismo grotesco, o la 
que de Melibea hacen Calisto y Sempronio en el primer acto de La Celestina. Muy 
distinta es, en cambio, el repaso de la mujer del huerto en los Denuestos163.

Frente a la imagen solitaria de la santa, en la Edad Media se sobrevalora el 
amor físico. Es cierto que una misoginia medieval se restablece con fuerza desde 
el siglo XV, pero no lo es menos que tanto la mujer como el hombre controla
ban su sexualidad, institucional y decentemente, gracias al matrimonio, con una



relación de afecto y devoción recíproca antes, según los textos, que como una 
simple unión ob íornicationem vitandam. Hay una serie de reglas que imponen 
una determinada forma de vida, una sumisión de la mujer al hombre, una posi
ción de preeminencia del último tanto sobre los hijos como sobre la esposa. En 
la literatura medieval, el matrimonio y el amor están en función del personaje 
central. Doña Jimena es esposa y madre, en ocasiones bien considerada gracias 
a la representación del marido, gozando de la autoridad transferida por el héroe. 
La relación entre ambos queda encuadrada en el amor feudalizado: «Ant el Cam
peador doña Ximena fincó los inojos amos. / Llorava de los ojos, quísol besar las 
manos» (w. 274-275).

Velados e impalbables en vida, los cuerpos de los mártires adquieren otras 
funciones tras la muerte. El martirio comienza cuando los sayones colocan a los 
hermanos en los potros para descoyuntar sus miembros (sursum ac deorsum ¡n 
ecu/eo extensis, divancatis membrorum conpagibus...). Los perseguidores envia
dos por el pretor-rey presionan sobre las aspas del instrumento de la tortura de 
Vicente, que aparece, como sus hermanas, con un gesto hasta cierto punto inex
presivo, aunque se refleja el dolor, la rigidez, la perfecta cadencia en la acepta
ción del sufrimiento. La finalidad vasallática retorna a la obra, pues los milites 
no hacen más que obedecer la orden de Daciano. La sumisión se encarna en la 
persecución de los cristianos. Los mensajes se distorsionan, tal vez no interesen las 
secuencias sino los planos cortos, aquellos que permiten incidir en una realidad 
cercana. Para el espectador vuelve a quedar marcada esa oposición tan violenta 
entre la visión guerrera de la sociedad laica y el simplismo del bien, entre el os
curo aquilón y la claridad meridional, que consiste en realidad en unas virtudes 
religiosas que llevan a los hermanos a aceptar el martirio con resignación. Todo 
esto es posible, obviamente, por la gran expresividad de las figuras, en una com
posición cargada de simetría, destacando el esfuerzo de los soldados por romper, 
literalmente, el cuerpo de Vicente. Lo más sobresaliente del sepulcro es sin duda 
el interés del autor por subrayar el sufrimiento, las torturas. No obstante, hay que 
considerar que los artistas de la Edad Media (luego los del Barroco), particular
mente en la Península, se complacen en representar las torturas infligidas a los 
mártires en un ciclo de sufrimientos a los que resisten sucesivamente para sucum
bir al final. Claro que, en el caso de la basílica abulense, el románico tardío del 
cenotafio se conforma, porque no puede hacer otra cosa, con plasmar una especie 
de «gimnasia celestial», según escribía hace años Jiménez Lozano. En realidad no 
se trataba sino de una transposición a la hagiografía de las torturas conocidas tanto 
por las justicias medievales como por las violencias desatadas por una sociedad, 
abarcando también toda una tradición transmitida por actas, pasionarios, legen
darios, calendarios mozárabes y otras obras literarias sobre los mártires del mundo 
tardorromano. Los tormentos, en la tumba de San Vicente, se aplican también 
sobre los cadáveres de los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta cuando los dos 
sayones y un tercer personaje aplastan con unas piedras las cabezas de los san
tos. Es ya un acto sádico que resalta la voluntad de sufrimiento de unos cuerpos 
inanimados. Igualmente un calificativo degradante para el último actor, el judío.

249



164 LE GOFF, J., La civilización del Occidente medieval, Barcelona, 1967, 160.

250

En el fondo todo está dentro del esquema medieval del sufrimiento: mientras 
que el sadismo es castigado como cualquier otra forma de pecado, el sufrimien
to, categoría mental hegemónica en el mundo hagiográfico y ¿real? medieval, es 
recompensado con la Gloria. «El hombre del románico es, en primer lugar, un 
hombre de la angustia»154.

Cualquier acto de devoción y resignación caía dentro de los actos simbólicos 
del mundo feudal. El reconocimiento por parte del santo, vasallo del Señor, de la 
fidelitas implicaba la prestación divina. A cambio del reconocimiento a Dios, este 
se comprometía a salvar al santo. La fidelidad a Dios, a la Virgen o a un santo, 
imitada de la del vasallo al señor feudal, podía culminar con la feliz entrada del 
cristiano en la corte divina, en el castillo celeste. Incluso el pobre, si reparte su 
miseria con los demás y codicia la compañía de la Virgen, puede alcanzar el reino 
del Hijo. El premio, en el caso de los mártires de Ávila, es, además, visual, pues el 
espectador es educado en el camino hacia Dios: los ángeles, también vasallos di
rectos del Señor, trasladan las almas de los mártires al paraíso. La mano de Dios 
que sale del cielo es reconocida como la del Padre, suponiendo un signo de mando 
y una señal parlante: ordena a los ángeles su deseo y a los santos les indica la mo
rada eterna en una acción omnipotente. «Nadie puede arrebatar nada a la mano 
del Padre» 0n., 10, 29). La mano, en efecto, tiene cierto protagonismo. No sólo es 
un elemento corporal, sino un signo. Las románicas hablan, gesticulan, indican 
actitudes, obediencias y emociones. En la mayoría de los casos, la mano es el 
poder (temporal, espiritual), al igual que poderosa era del paterfamilias. En el De
recho romano, la manus era el origen del mando. Por otro lado, se insiste en el 
sentido inmortal y eterno del alma cuando son dos ángeles quienes transportan 
sobre un lienzo los empequeñecidos cuerpos de los hermanos, transmutados en 
cuerpos infantiles que subrayan la edad de la pureza. Toda esta imbricación de lo 
concreto (muerte, violencia, sufrimiento, etc.) y de lo ideal (ángeles, mano de 
Dios, cuerpos de los hermanos en representación de las almas) constituye el fun
damento propio de la mentalidad de la Edad Media. La necesidad de encontrar 
una solución plástica real a un problema abstracto (muerte-resurrección en térmi
nos teológicos) mueve al anónimo artista a representar toda la composición bajo 
una triple estructura. Se trataba, en definitiva, de mostrar a los fieles la abstracción 
de la resurrección gracias a una realidad física y concreta. Lo religioso, idealizado 
por sí mismo, era engañoso y, además, incomprensible para el pueblo. La sociedad 
de la apariencia que trataban de comunicar los eclesiásticos tenía que adquirir una 
forma perceptible para los sentidos y actitudes de los hombres y mujeres medie
vales. El desconocimiento por parte de las clases populares de la doctrina eclesiás
tica obligaba a la principal institución del cristianismo a la utilización de los medios 
audiovisuales más convincentes, el arte y la repetición de ciertos trabajos litera
rios como catecismos, martiriologios, obras hagiográficas y marianas. La obra de 
arte ofrecía el recurso de lo concreto, lo más cercano. Por otra parte, las obras li
terarias planteaban el problema de su difusión y comprensión, pero podían ser un 
método seguro para que el pueblo asimilara ciertos cultos.



5o

Muerte de los mártires y presencia del «judío curioso».

i

i

El judío. Es el nuevo diablo, ludeum quendam, ¡tiñere comeantem, mar- 
tyrum corpora invisenda inpulit... Los milites al menos cumplían y prestaban el 
auxilium debido a su señor. El otro no. No sólo fue acusado de deicidio, sino 
que ahora martiriza a aquellos que han reconocido y propagado al Dios verda
dero. La tradición hagiográfica señala la figura de un judío rico que, gozando del 
sufrimiento de los tres hermanos, se acercó a colaborar en los suplicios. Luego 
sale la serpiente de las rocas, encargada de custodiar los expuestos cadáveres 
de los santos. Súbito, nutu Dei, ex cavernis terre serpentina egressa est belua... 
La serpiente libera a los mártires y al judío, enviada de la divinidad, instrumento 
de salvación y compensación. Gracias al ofidio los mártires son enterrados y el

251

La composición del monumento funerario abulense plantea el problema 
existente entre una muerte martirial y una resurrección. La muerte, aunque es una 
realidad estrictamente humana, representa en el cenotafio la potencia y triunfo de 
lo sobrenatural, de Dios y la Resurrección. De alguna forma había que plasmar esa 
nueva vida tras la muerte, puesto que una de las ¡deas tradicionales era el fin del 
cuerpo considerado como materia. Por otro lado, la muerte de los santos se fija en 
tres elementos: los cadáveres de los hermanos, Dios y sus mensajeros (los ángeles) 
y, finalmente, los hombres representantes de la violencia, de la ruptura del home
naje y fidelidad hacia Dios, los milites y el judío. La muerte del santo se ejecuta de 
esta manera no como dolor físico o descomposición del cuerpo o pérdida de la 
belleza, sino en la llegada del alma a la divinidad, un nuevo homenaje y una en
trada en el vasallaje bajo un espacio sagrado que no se contrapone directamente 
a la realidad mundana, pues la muerte, en sí, es la viam universae carnis ingressus, 
ad coelestium spirituum mansiones fe/iciter transmigravil.



I

252

judío levanta la primitiva iglesia. A un lado de la narración hagiográfica, ¿porqué 
el nuevo personaje puede ser identificado como un judío? Los datos parecen 
más bien escasos. Estilísticamente, el relieve del judío se mueve dentro de las 
características señaladas para todo el conjunto monumental. El tópico físico de 
las narices corvas de los hebreos es de escaso valor. En la tradición antisemita 
se señalaba la diferencia física y la ingrata apariencia de los judíos respecto a 
los cristianos. Sin embargo, la desproporción del rostro de este personaje puede 
inducir a caracterizarlo como judío, pues era Habitual representar a este tipo 
con la cara ancha, tal y como aparece en las tres escenas finales del cenotafio. 
Lo mismo puede decirse de otros rasgos físicos, como los ojos almendrados}' 
la prominente mandíbula. La indumentaria del judío no se puede identificar 
exclusivamente como hebraica. Esta ambigüedad en la representación de la fi
gura permite ratificar que cuando el artista del cenotafio trabaja en el interior 
de la basílica no pretende expresar estéticamente unas determinadas caracte
rísticas étnicas, sino una precisa idea teológica en relación con el problema de 
la salvación.

La incorporación del judío al relato hagiográfico, a la Passio, a partir del 
siglo Vil, indica el remoto origen de la tradición antijudía en el marco de una 
«hagiocracia» medieval. También, en el mundo del siglo XII, el intento de re
lanzar un discurso ideológico es apreciable fundamentalmente en varias obras 
literarias. Independientemente de la caracterización y connotaciones del judío 
en el sepulcro de la basílica de los mártires, el tema es bastante general en la 
literatura medieval peninsular. Desde la presentación de los judíos de Burgos, 
Raquel y Vidas, como dos tipos preocupados por el dinero, usureros, prestamis
tas, el judío se le hace al cristiano odioso en sus comportamientos y necesario 
en su vertiente económica, al mismo tiempo que la opulencia hebrea, represen
tada por el judío abulense, se torna en un matiz depravado que afecta a toda la 
comunidad, con las invocaciones de Juan Ruiz sobre los judíos que asume toda 
una tradición antisemita: «los jodíos, pueblo de perdición» (Libro de Buen Amor, 
estr. 1 a). Las acusaciones a los judíos se introducían además en un tipo de re
laciones urbanas, alimentado todo este odio por los clérigos que intentaban de 
nuevo recordar el deicidio del pueblo hebreo. De esta forma, la tradición del 
continente europeo propagaba leyendas, relatos estereotipados, marcando un 
determinado tipo de judío. En «El milagro de Teófilo», integrado en los Milagros 
de Nuestra Señora, de Gonzalo de Berceo, el protagonista está caracterizado 
como «truhán, falso, lleno de malos vicios /savie encantamientos e otros artifi
cios, / facie en malo cercos e otros artificios, / Belzabud lo guiava en todos sus 
oficios». El deicidio, por otra parte, sigue siendo cometido en la Edad Media por 
medio de la magia negra.

El vocablo judío se asociaba a la muerte de Dios, al dinero y al propio con
cepto de honra, o mejor, deshonra, es decir, la inverecundia de la Edad Media, 
relacionada con la morbosidad sexual y el desdén hacia las leyes. Desde este pun
to de vista, la honra del cristiano abarcaba todo un abanico de expresiones que 
lo calificaban como individuo dentro de una comunidad, palabras que podían



El judío y la serpiente.

253

165 «Segund dixeron los sabios, que fizieron las leyes antiguas, dos yerros son como iguales, 
matar al orne o enfatuarlo de mal; porque el orne, después que es enfamado, maguer non aya culpa, 
muerto es quanto al bien e a la honra deste mundo; e demás, tal podría ser el enfamamiento que 
mejor le sería la muerte que la vida», Segunda Partida, XIII, IVa.

situarlo en la infamia y en la muerte civil y moral165. Llamar a un vecino «judío» 
suponía la falta de respeto, una deshonra para el agredido y una pena económica 
para el deslenguado: «qui dossier a otro cornudo, o fododínculo, o gafo, o judío, 
o traidor, e a la muger puta, o enqeguladera, o gafa pechelle tjinco maravedís...» 
(Fuero de Coria, L. III, T. 183). Se puede decir que mentalmente se había estableci
do una relación de analogía entre la concepción cristiana del judío y la propia his
toria, tierra y costumbres de los hebreos. El judío por excelencia parecía ser Judas, 
su geografía maldita Sodoma y Comorra. Cualquier acepción del vocablo parecía 
ser la negativa del buen cristiano. Aunque los acontecimientos de los mártires Vi
cente, Sabina y Cristeta se desarrollan a principios del siglo IV, antes del Edicto de 
Milán, la figura del judío se incorpora a la narración tres siglos después. Ya a finales 
del mundo medieval, el desarrollo económico de los judíos se expresará, de cara 
a los cristianos, por los oficios desempeñados: recaudadores, prestamistas, propie
tarios y vendedores de casas, etc., y oficios artesanales como plateros, aljofareros, 
sastres, jubeteros, tundidores, perailes y algunos cirujanos, es decir, profesiones en 
lasque para el cristiano el tabú del dinero jugaba un papel importante en el marco 
de una economía natural, opuesta a la invasión de la economía monetaria. En 
definitiva, los judíos eran profesionalmente despreciados, y, sin embargo, admira
dos y sostenidos por la población cristiana, insertándose socialmente en aquellos 
puestos que exigían una gran habilidad en su ejecución y que entrañaban graves



254

166 VALDEÓN, )., El chivo expiatorio. Judíos, revueltas y vida cotidiana en la Edad Media, 
Valladolid, 2000, 65. LE COFF, )., «Mestieri leciti...», 54-55.

riesgos, pero al mismo tiempo prometían importantes beneficios económicos"''’. 
El odio hacia esos negotiatores no impedía que algunos trabajasen para la catedral 
y otras iglesias abulenses, entre ellas en la basílica de San Vicente.

La figura del hebreo en el sepulcro de la basílica ha de explicarse en el con
texto de la Passio sanctorum martyrum Vincentii, Sabinae el Chríslelae elaborada 
por la monarquía visigoda a finales del siglo VIL Su discurso en imágenes con el 
contexto de relativa prosperidad de la población judía en la ciudad a finales del 
siglo XII y a lo largo de las siguientes décadas. El torturador de Vicente y sus her
manas destacaba, según la tradición, por su buena posición económica. Pero esta 
conjetura se presenta con cierta insuficiencia, pues el dinero no podía comprome
terse con la salvación, con el pacto que se establece con la divinidad a cambio de 
la construcción de los sepulcros para los mártires. En este sentido, la actuación 
coactiva del ofidio es esencial para entender un mensaje nada sublíminal: la posi
bilidad de una conversión por la fuerza. El judío que se arrepiente implorando el 
perdón y la bendición de Dios es un tema conocido en la literatura medieval cas
tellana. Supone un verdadero reconocimiento de la religión revelada, la cristiana, 
la salida del guetto material y religioso en el que se encontraba el israelita, junto 
con el nuevo sometimiento a la fe aceptada en un momento de coacción. Una 
definición acertada de esta concepción aparece en el milagro de «El niño judío» 
de Gonzalo de Berceo (Milagros de Nuestra Señora). La estructura del milagro se 
plantea en tres niveles. El primero es el trascendente, el escatológico, donde apa
recen Dios como «Reí omnipotent» y la Virgen, localizados en el Cielo, que viene 
a ser el altar en la tierra cristiana. Dios es el Corpus Domini que se convierte en la 
hostia sagrada, el cordero sin lana, estableciéndose un pacto entre aquellos que 
reconocen y aceptan a Dios y el propio Señor que, con la Virgen, concederá gloria, 
trigo, mercedes y gracias a cambio de los servicios, el honor y la fidelidad de los 
cristianos. El «iudezno» abandona la casa familiar y se dirige al mundo real de la 
religión verdadera. Hace un pacto con la Virgen y Dios por la comunión. El sub
mundo del que procede este niño es el judaico o, más exactamente, la casa, el 
forno que es «grand», «fiero», con «grant calor», que produce pavor... La casa (la 
sinagoga) es representada como oscura (ciega) y asociada con la muerte, con el 
diablo (el padre del «iudezno»). Este último abarca un campo semántico bastante 
amplio: «mal aventurado», «diablado» con «grand ira», demoniado se repite, que 
hace figuras malas, traidor, falso desleal, loco pecador, falso descreído..., que ame
naza al recién convertido condenándole al horno. Sin embargo, gracias a una buena 
«hazanna» el niño se salva sin «lísión» y con paz, solaz y bendición de Dios.



EL SANTO Y LA MUERTE

255

En el mundo romano de las persecuciones contra los cristianos los mártires se 
convierten en los intermediarios entre los hombres y la divinidad. Mártires trans
formados en santos forman en la Edad Media uno de los pilares de la devoción 
popular impulsada, en algunos casos, por la autoridad eclesiástica y numerosas 
obras literarias. Esa devoción a los santos era casi universalmente aceptada, y el 
culto a las reliquias de mártires y confesores formaba parte del desarrollo de la 
vida humana. La «santidad» entra dentro del ciclo religioso y cultural medieval por 
medio del personaje que desarrolla durante su vida una fidelidad extrema al Rex 
de los cielos y actúa, en vida o tras la muerte, de una manera milagrosa. El milagro 
es el signo de un ser extraordinario, el santo. La creencia popular y la doctrina de 
la Iglesia, escribe J. Le Coff, coinciden en este punto.

Generalmente el santo se presenta como un héroe. Vicente de Ávila tenía 
varios papeles que cumplir. Su enfrentamiento con Daciano marca el camino de 
un comportamiento ejemplar, reafirmado mediante un milagro en vida (la pisada 
en la roca) y otro tras la muerte. Físicamente está caracterizado como un noble, 
Daciano como un rey (con la corona), los milites como bellatores (coraza, espa
da), otros personajes con vestidos cortos hasta las rodillas. Vicente cubre todo su 
cuerpo con un brial o túnica talar con mangas estrechas, sólo la cabeza y los pies 
despejados; Sabina y Cristeta con brial y manto. Además, en algunos relieves de 
la tumba, aparece a caballo con sus hermanas, un signo de distinción, de poder 
económico o de prestigio social en el mundo castellano y caballeresco de los siglos 
XI, XII y XIII, desde el instante en que los tres animales de los santos, en especial el 
del varón, se representan con los arreos necesarios, las sillas de montar, las bridas, 
los estribos y las espuelas en el santo, y las hermanas con zapatos puntiagudos ca
racterísticos de la alta sociedad de los siglos XII y XIII. En otros contextos culturales 
el caballo significaría la inmortalidad, mientras que aquí denota una superioridad 
social y espiritual en contraste con el significado militar de los guerreros del pretor, 
fantaseando conscientemente con una Passio que establecía la persecución de los 
caballos de los romanos (promisso velociori equitatu) tras el alegre paso del carro 
de bueyes (alacri profectu comipedum evectatione).



I

España. Plena Edad Media (siglos

111

I

167 GRANDE QUEJIGO, F. J., Hagiografía y difusión en la «Vida de San Millán de la Cogolla» de 
Gonzalo de Berceo, Logroño, 2000, 132.

168 FERNÁNDEZ CONDE, F. J., La religiosidad medieval en 
XI-XIII), Gijón, 2005, 506.

256

Ahora bien, la figura de san Vicente de Ávila se aparta en cierta medida 
del modelo hagiográfico característico de la Edad Media a partir del siglo XII. Su 
muerte violenta, alejada en el tiempo de la mítica martirial, aunque aún asumible 
para el clero, deja paso a otros estereotipos más divulgados entre los medios ecle
siásticos (el monje, el predicador, el visionario o la visionaria, el santo caritativo, 
el fundador monástico). Un breve análisis de la figura de Domingo Manso puede 
conducir a unas conclusiones más o menos válidas para la hagiografía plenome- 
dieval, considerando la tradición del Mester de Clerecía y la finalidad material de 
la Vida de Santo Domingo de Silos de Berceo tras el éxito obtenido por su obra 
anterior, la Vida de San Millán de la Cogolla. En esta última obra, la cuaderna vía 
sirvió para difundir tanto a un público iletrado como a unos clérigos relativamente 
cultos todo un sentido hagiográfico de santos consolidados (san Millán) o recien
tes. Como ocurre en otros casos, la muerte del santo riojano Aemiliani está marca
da por la premonición, luego por el tópico de una muerte beatífica: «llegada del 
alma al cielo, entierro solemne en la tierra. Alma y cuerpo, separados por el óbito 
de la primera parte, vuelven a encontrarse en los milagros de su túmulo. La orien
tación hacia el culto funerario no puede ser más evidente»167. Para la otra obra, la 
de Domingo de Silos, con una lectura tripartita de la obra explicada por el propio 
clérigo («que sean tres los libros e uno el dictado», estr. 533 d), que se identifica 
con la Trinidad, Berceo relata la vida del hombre santo, los milagros realizados en 
vida y los hechos extraordinarios tras la muerte. El santo es un héroe épico, similar 
al Cid Campeador, sus milagros se equiparan a las victorias militares del burgalés 
Tanto fisiológica como anímicamente, Domingo Manso está caracterizado por 
unos rasgos sobresalientes. Lo mismo se puede decir de sus valores religiosos y 
morales. Santo Domingo, confesor nato, era de «non bassa natura», «muy dere
cho», «sin nula depresura»... Procede de un buen linaje, pues el padre, lohanes, 
de la familia de Mans, es «ondrado», «orne señalado... amador de derecho», de 
«seso acabado». Padre y madre son buenos y «amigos del Criadon». Todos los 
vecinos reconocen la «simplicidad» de Domingo, pues desprecia vanidades, risas 
y juegos. La vida de Domingo está marcada por la devoción, reza el Pater Noster, 
el Credum in Deum y otras oraciones, por su buena razón, la «racionalidad» que 
guía la divinidad. De hecho, su vida se encuadra en lo que A. Vauchez denomina 
la «santidad mediterránea»168, caracterizada por un comportamiento que se basa 
en la pobreza y en la renuncia, muy similar a un santo más cercano a los abulenses, 
inventado biográficamente desde finales del siglo XVI, el anacoreta Pedro del Barco. 
Unos rasgos que se traducen en buena parte de los personajes santificados en los si
glos centrales del Medievo a partir de un esquema-tipo que se refleja en una infan
cia marcada por la honestidad, la mansedumbre, la docilidad y la sensibilidad por lo 
sobrenatural; una adolescencia calificada por la fortaleza y la castidad, seguida por 
la obediencia y la humildad en los tiempos juveniles y, finalmente, una senectud,



257

169 CEARY, R )., «La coercition des saints dans la pratique religieuse médiévale», en IV Colloque 
del'lnstitul d'Etudes Medievales de l'Université de Montréal, Montréal, 1979, 158. THOMAS, K„ Reli
gión and the decline oí magic. Studies in popular beliefs in sixteenth and seventeenlh-century England, 
London, 1991,27-57.

si se llegaba, en que la sabiduría, el entendimiento y el espíritu de oración pre
cedían al óbito del santo en cuestión. La vida del abad de Silos culmina con la 
profecía de su propia muerte, situada en la composición poética tras el traslado 
de los cuerpos de Vicente, Sabina y Cristeta de Ávila y después de la polémica 
surgida en torno al reparto de las reliquias de los santos abulenses.

Es así como en el caso de Domingo Manso la muerte está en función de tres 
elementos: la profecía, las reliquias y el cuerpo del santo. Un cuerpo que ha 
obrado milagros y hazañas diversas, pues el santo apenas habla, sino que muestra 
su poder por los gestos corporales. Es también el caso de san Vicente. La palabra se 
reduce al silencio y el cuerpo es el ejecutor de la vida-muerte-santidad. Una 
vez constatada, la muerte que concedía al pueblo y a los fieles unas reliquias 
fue una constante en la hagiografía medieval y moderna, de san Vicente a santa 
Teresa de Jesús. Reliquias, milagros y santos contribuían al incremento de las 
prácticas religiosas, en ocasiones teñidas de caracteres paganizantes, supers
ticiosos o carnavalescos. Las reliquias constituían un objeto de veneración y 
salvación. Compradas, fabricadas, vendidas, robadas y trasladadas, entraban 
en el mundo de la reciprocidad entre el plano real y el de la divinidad, seña
laban un prestigio social y religioso para la institución poseedora, expresaban 
una determinada antropología. ¿Es preciso ver, se pregunta Patrick J. Ceary169, 
en estas interacciones la coerción de los fieles hacia los santos, y viceversa, o 
se trata más bien de una forma de magia que recorre toda la Edad Media sin 
una oposición seria, al lado de aspectos propios del cristianismo y en la que la 
condena no comienza gradualmente más que a partir del siglo XIII para con
ducir a una lenta eliminación durante los dos siglos siguientes y la Reforma? 
El miedo a los muertos era asumido por las reliquias, que simbolizan en cierta 
manera una buena muerte, una muerte aceptada. Los discursos eclesiásticos y 
literarios relanzan las reliquias a su papel de recreadoras de vida, el poder de 
los santos, pero subrayando también el fin de toda vida corporal. El culto de las 
reliquias impulsado por la Iglesia en gran medida era un mercado propicio para 
las falsificaciones. Los viejos libros de historia de Ávila señalan la proliferación 
de restos santos en la Edad Media. El rey Pedro I donó a la cripta de la Soterrada 
un relicario que contenía una camisa de la Virgen y una ampollita con leche de 
sus pechos. Deseoso de mostrar y verificar las reliquias de los mártires, el obispo 
Martín de Vilches introdujo sus manos en la tumba de la basílica, sacándolas 
impregnadas de sangre. Las reliquias existían. Y las apariciones, imaginarias o 
somnolientas, también. El mártir Vicente fue el autor indirecto de algunos fe
nómenos extraordinarios, los miracula. Hay constancia literaria de una mani
festación del santo. En efecto, la infanta Sancha, hermana del rey Alfonso Vil 
el Emperador, deseosa de poseer algún resto del Lignum Crucis, encargó a los 
caballeros templarios algún fragmento de tan preciada reliquia, relatando Pedro



I

170 MEDINA, R, Libro de las grandezas y cosas notables de España, Alcalá de Henares, 1590 
(ed. A. González Palencia), II, 215.

1 71 «Quando acabó su oración, / vio una buena visión: / Buenos mandaderos vayo yo aquj. / 
Mi cuerpo e my alma acomjendo a ti» (Vida de Santa María Egipciaca, w. 1322-1325).

258

de Medina170 cómo a punto de dormir se preguntaba si en realidad los cuatro 
restos de madera aportados desde Jerusalén por los caballeros del Santo Sepul
cro eran verdaderos, apareciendo de pronto un hermoso mancebo, «vestido 
muy ricamente de háuito de cauallero, con una ropa de carmesí, guarnecido de 
oro y piedras preciosas», hablando así a la joven: «Sancha, el Señor [h]a oído 
tus ruegos. Sabrás que tú tienes parte de aquel madero en que estubo colgada 
la Salud del mundo. Y para que más ciertamente puedas conocer que es ver
dad lo que digo, manda enqender fuego y echa en él el preqioso madero que 
tienes de la cruz del Señor, y verás claramente su virtud». Sorprendida la infanta 
demandó a la figura aparecida acerca de su identidad. «Yo soy Vigente, mártyr, 
hermano de santa Sabina y santa Christeta, mártyres de Jesu Christo». Reunida 
la corte en una capilla, el madero ardió respladeciente, atónitos los caballeros, 
golpeándose todos el pecho y derramando lágrimas hasta que de la cruz «salió 
del fuego y se puso sobre el altar de la capilla, y allí fue vista arder hasta horas 
de vísperas sin que alguno osase llegar al altar». Tal incendio no supuso, parece 
ser, la desaparición de las reliquias, pues Fernández Valencia escribía cómo en 
los sótanos basilicales, en un arqueta donada por el rey Pedro el justiciero o el 
Cruel, se guardaban en un paño de lino «quatro pedaqitos de Lignum Crucis, 
están en papel enbuelto», cuando, por otra parte, fragmentos de la Cruz se con
servaban, gracias a los templarios, en Santo Toribio de Liébana, San Isidoro de 
León y el monasterio de los Santos Facundo y Primitivo.

La muerte de Domingo Manso es perfecta. La de los mártires Vicente, Sabina 
y Cristeta también. Aunque violenta, los santos abulenses han cumplido con su 
papel último, la llegada del alma al cielo. En el ciclo martiriológico la muerte está 
unida a las tensiones, persecuciones y tormentos de los romanos. Únicamente san 
Vicente de Zaragoza, tras sufrir numerosos martirios, tiene una muerte domada y 
familiar, pues fallece en la mazmorra rodeado de los nuevos creyentes. El óbito de 
santo Domingo es ejemplar en la Edad Media. Cronológicamente se adapta a la 
tradición de la liturgia mozárabe, pues fallece en vísperas de la Anunciación, una 
de las principales fiestas dedicadas a la Virgen. En cuanto al cuerpo, la muerte del 
santo cumple toda una reglamentación. Aprieta los labios, el alma pasa al cielo, el 
cuerpo queda en tierra, los monjes hacen la mortaja, al santo «diéronle sepultura» 
(estr. 531 a). Los santos tienen conciencia de su propio fin, reciben con alegría la 
muerte, la desean y reflexionan. La soledad de estos personajes se rompe con los 
monjes o con los violentos en el caso de los mártires. La divinidad aparece tras la 
propia muerte. Cuando Dios se muestra lo hace tan solo como visión, sin contacto 
directo con el moribundo'71. Reposar en tierra, cerrar los ojos, la boca, envolver 
los cabellos, las manos sobre el pecho: el alma sale del cuerpo. Los ángeles la re
ciben y el diablo no la puede atrapar. El infierno queda lejos, pues la santidad del 
personaje calma todas las inquietudes.



259

172 «Tu morada por siempre es infierno profundo, / tú eres el mal primero e él es el segundo, / 
pueblas mala morada e despueblas el mundo, / dizes a cada uno: "Yo sola a todo hundo". / Muerte, 
por ti es fecho el lugar infernal, / ca, beviendo omne siempre en mundo terrenal, / non avrié de ti 
miedo nin de tu mal hostal, / non temerle tu venida la carne umanal» (Libro de Buen Amor, estr. 1552- 
1553).

173 «Ninguno non se puede escusar de la muerte, / por maña nin por arte, nin por ninguna 
suerte; /non prestan melezinas, nin otra cosa fuerte, / nin trapos a los pies, nin bizmas a la fruente». 
(Proverbios en rimo del sabio Salomón, rey de Israel, w. 23-27).

Muerte y alma tienen entre sí una relación que suele aparecer normalmente 
en la literatura a través de diálogos, disputas o enfrentamientos. El más allá está así 
mismo reflejado en las obras artísticas y literarias del Medievo. Desde la Alta Edad 
Media se suceden en la Península las reflexiones sobre el trasmundo. El hombre 
está destinado a traspasar el umbral de la muerte, sus puertas. La mansión de los 
muertos es inmediata al peligro de morir: Qui exalta me de portis, / Tu annuntien 
omnes laudationes tusa in / portis filiae Sion (Ps. 9, 15). Las reflexiones sobre el 
trasmundo se suceden desde la Alta Edad Media. Luego, en el Mester de Clerecía, 
el otro mundo es representado como un lugar a orillas de un río, «oriella de un 
flumen tan fiero como el mar» (estr. 229 b), dice Berceo en su relato sobre santo 
Domingo. Son dos ríos los que atraviesa el hombre, uno rojo, otro blanco. El Pa
raíso es el triunfo que con la ayuda indispensable de Dios se alcanza. En el Libro 
de Alexandre el otro mundo está presente. También en una versión versificada del 
De conlemptu mundi de Inocencio III, el Libro de miseria de omne, se desarrolla 
un tremendo pesimismo sobre la condición humana y una amplia descripción de 
las torturas infernales. Más tarde, don Juan Manuel concibe el otro mundo como 
una isla: al hombre «desnuyábanle e echávanle en una isla solo, que no fincaba 
con él omne del mundo» (El Conde Lucanor, Exemplo XLIX). El valle es otro mo
tivo expresivo del trasmundo: «En vn baile fondo, escuro, apartado, / espeso de 
xaras somné que andaua / buscando salida e non la fallaua» (Reuelaqión de un 
ermitaño). El más allá, en definitiva, es un tema que en la literatura medieval pre
senta dos situaciones, el paraíso o la montaña, río, puente, jardín; el infierno o el 
valle profundo y oscuro, la comarca pantanosa. El infierno, escribía Juan Ruiz, es 
la habitación de la muerte172.

La esencia primaria de la muerte en el mundo medieval era la separación 
del alma y cuerpo, en ocasiones la conversación que mantenían tras la llegada 
de la muerte. El cuerpo quedaba desamparado, pues tras vivir sometido al alma, 
ésta le abandona, surgiendo las disputas. En la Disputa del alma y el cuerpo (w. 
1-37) el alma está fuera del cuerpo, «desnuda ca non vestida». Representación 
del mal, el cuerpo es acusado de la desgracia del alma, pues ni hizo bien ni fue 
al altar, ni siquiera ofrendas quería dar, «ni diezmo ni primicia ni buena peni
tencia; ni fecist oración nunca de corazón», a «apóstol ni mártir quisist seruir». 
La fugacidad de la vida, la vanidad de los bienes surge en la disputa cuando el 
alma acusa: «o son... las copas d'oro fino con que beuies to uino? / Do son tos 
bestimentos?, ¿o los tos guarnimientos?». Numerosas implicaciones presenta la 
muerte. Siempre se deduce el sentimiento del hombre medieval ante la muerte 
y su condición inexorable173.



260

174 ARIES, R, El hombre ante la muerte, Madrid, 1983, 13-20; La muerte en Occidente, Barce
lona, 1982.

175 VAUCHEZ, A., «El santo», 345.
176 CANCE, A., Los discursos sobre la muerte en la Castilla medieval (siglos VII-XV), Valladolid. 

1998, 101.

La muerte del santo parece cumplir a rajatabla los requisitos de un discurso 
eclesiástico de los siglos XII y XIII. También los mártires Vicente, Sabina y Cris- 
teta, aunque desfasados respecto al acontecimiento inicial, parecen obedecer 
a toda una tradición en torno a la muerte domada de la que escribía Philippe 
Aries1'4. Aun siendo diferentes a los santos románicos, como santo Domingo, 
el hermano mayor de los Cogominhos desde el siglo XII es considerado como 
un muerto ¡lustre cuya historia no se conoce en profundidad, sí su aparatosa 
defunción precedida por una vida de persecuciones y sufrimientos, un «muerto 
de excepción», como otros, en expresión de Vauchez: «desmembrado, mutilado 
por la maldad de los paganos..., después de la muerte recuperaba una misteriosa 
integridad, signo de elección divina»175. Una generalización aplicada al mártir 
abulense, pues su hagiografía es escasamente conocida, si bien una historiadora 
argentina señala acertadamente al cenotafio de Vicente y sus hermanas como la 
expresión más gráfica de un cuidado sobrenatural dispensado a los mártires176. 
La constatación de esta protección, sin embargo, no se aleja demasiado de la 
percepción que de la muerte tenían los castellanos o de la que mediante variados 
textos y algunas imágenes, elaborados discursos y, tal vez, convincentes sermones 
se imponía a los pobladores de Castilla. Aunque claramente diferenciado del 
resto de los mortales, el santo sufre únicamente una muerte alternativa en tanto 
que su alma directamente ingresa en el espacio divino. Como ocurre en uno de 
los relieves del cenotafio de San Vicente, los tres hermanos acceden al cielo por 
la puerta grande, sin necesidad alguna de juicio previo, estancia en el purgatorio 
(?) o verificación de su santidad, que sobradamente se pone de manifiesto en la 
propia vida. No existe tampoco el dolor, el lamento o la desolación ante la propia 
muerte en santidad, mientras que desde el siglo XI el planetas relacionado con los 
grupos dirigentes de la sociedad exaltaba precisamente el dolor ante la pérdida 
humana.

A pesar de esto, tanto en la literatura castellana como en un buen número de 
monumentos funerarios la reacción ante la muerte del otro es bastante limitada, 
inscribiéndose en lo que Aries denominó «Tamed Death», una muerte domesti
cada, sometida o reducida al ámbito familiar. Al igual que la muerte del santo, la 
del héroe apunta a la conciencia que tiene de su propio fin, una fatalidad escasa
mente dramatizada en la que se trata de recordar la juventud del finado o el efec
to propagandístico de sus virtudes. Muerto, el santo se convertirá en un medio 
accesible para el más allá y de cara a la divinidad. Al igual que el héroe, el mérito 
del santo difunto se dirige a resaltar sus virtudes y características nobles, un pre
cedente de la fama laica que resurgirá con fuerza en los siglos finales de la Edad 
Media. Así pues, su fallecimiento se caracteriza, sobre todo, por su aceptación, 
el presentimiento y la virtus del cuerpo muerto, «la energía que se manifiesta a



261

177 VAUCHEZ, A., La sainteté en Occidente aux derniers siécles du Mayen Age d'aprés les pro- 
cé de canonisation el les documents hagiographiques, Rome, 1988, 499.

178 CAMACHO CUIZADO, E., La elegía funeral en la poesía española, Madrid, 1969, 61.

través de un cuerpo»177, aunque esté mutilado por los tormentos y aparezca luego 
en el cenotafio íntegro e ileso. Por otra parte, su muerte olvida a los vivos, les 
aleja de cualquier duelo al uso laico como desgarros, lamentos, pruebas físicas 
del dolor, mesado de barbas o acompañamiento de plañideras. La solitaria y des
cuartizada muerte de Vicente, Sabina y Cristeta contrasta evidentemente con los 
fallecimientos literarios de Roldán, los infantes de Lara o Patroclo en la Historia 
Troyana (I, w. 21-27), pues en los tres casos se reproducen lamentos y preguntas 
hacia los muertos. Tanto Carlomagno como Gonzalo Gustios, lo mismo más tarde 
que Jorge Manrique y otros autores, interrogan a los seres perdidos, se plantean 
«interrogaciones no interrogantes»'70, es decir, que no esperan respuestas concre
tas o que poseen una respuesta tan clara que ya la interrogación es una protesta 
evidente. «Entonces podrá preguntar, Muerte, dónde está tu victoria, sabiendo 
no obstante que no recibirá respuesta, porque la muerte nunca responde, y no 
es porque no quiera, es sólo porque no sabe lo que ha de decir delante del 
mayor dolor humano» 0. Saramago: Las intermitencias de la muerte, 2005). Las 
preguntas lamentadas se dirigen a una muerte abstracta, aunque inmediata, pues 
el muerto «nada sabe y ya no espera recompensa, habiéndose perdido ya su me
moria» (Eccl. 9, 5). Y, por otra parte, se va recomponiendo un ideal caballeresco 
acerca de la muerte misma desde el momento en que se insiste en un elogio 
superlativo, en una propaganda exagerada sobre las cualidades del difunto. La 
hipertrofia en los miracula de los santos tras la muerte, sobre su propia tumba, 
por el contacto con una reliquia o, simplemente, por su recuerdo mediante la 
oración, vendría a ser el equivalente de la fama del caballero que pretende dejar 
a los vivos su fortuna, la honra sostenida y el mantenimiento de un linaje. Así, el 
caballero actúa, mientras vive, pensando más bien en un tipo de coerción que, 
mediante la oración y otros medios materiales (donaciones pro anima, por ejemplo, 
o el testamento, «un pasaporte para el cielo» en palabras de Le Goff), le suministre 
la salvación eterna, diferenciándose de las actitudes del santo y del mártir porque 
estos últimos están más pendientes de los medios para conseguir la santidad (sufri
miento, tortura, caridad, predicaciones, conversiones, etc.) que en la finalidad en 
sí misma, que, por alguna circunstancia ignorada, estaba prácticamente asegura
da. Se establecía así un modelo de ganancia eterna, inicialmente asociada a los 
grupos nobiliarios, después impuesto al resto de la sociedad medieval mediante 
la cesión de bienes materiales al clero a cambio de una garantía salvadora. Esta 
era, fundamentalmente, la diferencia más palpable entre el comportamiento del 
santo y el resto de los mortales.

Para salvar su alma, el alcalde del rey en Ávila Esteban Domingo donó al ca
bildo catedralicio solares y casas, yuntas de bueyes y maravedís. La reciprocidad 
entre el difunto y los clérigos se ajustaba en el intercambio de unas monedas y 
otros bienes por unas ceremonias relacionadas con el paso al más allá, pues la 
preocupación del caballero abulense se centraba en el «salvamiento de mi alma,



262

7 
i

179 Doc. 87 (1261, mayo, 7. Ávila. Vid. BARRIOS GARCÍA, Á., Documentación medieval de la 
Catedral de Ávila, Salamanca, 1981, 75-77.

por mucha ondra e gracia muy grande e por mucho bien que recebí en mi vida»'’’. 
Su muerte, en los años sesenta del siglo XIII, se reflejó algo más tarde en la cons
trucción de un monumento funerario en la capilla catedralicia de San Miguel, una 
tumba que señala el inicio de la transición de las sepulturas artísticas de tradición 
románica a la nueva iconografía gótica. El cambio de modelo está relacionado con 
unas nuevas actitudes ante la muerte, también con unos comportamientos diferen
tes en el mundo de las liturgias y las concepciones del hombre y la vida. Importa 
la muerte como memoria individual, como elemento artístico que marca la fama 
del difunto. Antes, el óbito señalaba un fin material en una visión de la muerte 
subordinada. Sin embargo, Esteban Domingo sigue siendo, tras el fallecimiento, un 
hombre del románico: la sepultura individualizada se rodea de una iconografía que 
aún no logra desprenderse de los elementos asimilados con la «muerte domada». 
La calidad del personaje se refleja en la espada y el guante sobre el cuerpo yacen
te, un atisbo de la futura fama que encontraremos a partir de finales del siglo XIII 
en el arte y la literatura. Por otra parte, los albaceas del alcalde cumplieron escru
pulosamente las mandas testamentarias, con el consentimiento de la viuda doña 
Garoza y su amplia prole, donando numerosos bienes a los capitulares abulenses 
y recibiendo, a cambio, varios oficios litúrgicos en su recuerdo, no faltando la con
memoración de «Sant Vigeynte». Los relieves del monumento presentan un ámbito 
no tan individualizado, más cercano al mundo caballeresco y clerical de la ciudad 
castellana, repitiéndose en las imágenes los rituales de la muerte, el difunto con la 
familia, el pretendido traslado del alma al cielo acentuando la equivalencia entre el 
noble y el santo, la aparición del clero al lado del finado, el duelo de los caballeros. 
Un calvario bajo el arco domina la tierra, estableciendo una evidente jerarquización: 
Cristo en la Cruz, la representación del cabildo catedralicio con el obispo en el cen
tro, el difunto yacente, por último los elementos de la mencionada muerte domada 
(familia, clero regular y caballeros). En la arquivolta, la representación del cielo y los 
ángeles en distintas actitudes. La muerte del alcalde serrano está atenuada por unas 
circunstancias artísticas. Su poder se refleja en la sepultura levantada en una capilla 
funeraria, a un lado del nártex de la catedral. La muerte de este héroe no sólo es un 
lamento en la piedra. Es también la tipificación de una manera de dejar el mundo, o 
dejar de ser, pues el caballero sigue presente en la sociedad, exaltado y mantenido 
por una tradición colectiva vinculada a los serranos abulenses.

La propaganda mortuoria o funeraria tendía a confundir algunos elementos, 
equiparando al noble con el santo, la muerte violenta con la martirial. Una recipro
cidad entre el sentido de la muerte y el estatus social del difunto parece apreciarse 
tanto en la literatura como en el arte. Incumpliendo cualquier normativa acerca de 
los novíssima hominis (la muerte y el juicio particular), el abulense Esteban Domingo 
directamente accede al cielo, se asume la muerte violenta al estilo de los mártires 
(«El que aquí muriere lidiando de cara / prendol yo los pecados e Dios le abra el 
alma», Poema de Mío Cid, w. 1704-5) o se ignora la presencia de la muerte en Ro
drigo Díaz de Vivar, un santo laico y un héroe épico. Por otra parte, desde el siglo



263

XII, numerosas obras castellanas reivindican el papel de la oración como medio 
para asegurar el tránsito feliz a la otra vida. Por ejemplo, la oración de Teófilo (Mila
gros de Nuestra Señora, XXIV) es una forma de intercesión para asegurar la salvación 
(«Señora -disso-, valas a la alma mesquina...»), alejándose de la oración por los 
moribundos que pueden salpicar el Ordo commendiatioms animae. En el mismo 
sentido de lejanía hacia esta liturgia se encuentra la oración de súplica realizada de 
forma colectiva en el Poema de Fernán González (w. 105-113). Al igual que el Cid 
(«que Dios le curie de mal», v. 365), el santo está protegido por la divinidad. Ahora 
bien, una cuestión conviene plantear. Aunque habitualmente se diferencia en cual
quier estudio sobre hagiografía, caballería, mentalidades y actitudes ante la muerte 
una distinta forma de alcanzar el más allá, de enfrentarse con el «sieglo mayor», en 
definitiva de traspasar el fino umbral entre la vida y la muerte por parte de santos y 
mártires, nobles y clérigos, reyes, campesinos y rústicos, en realidad todos parecen 
imitar un modelo común, el de la «muerte canónica» citada por Ariel Guiance. 
Así pues, monarcas, nobles y clérigos se acomodan a la muerte del santo, este al 
óbito establecido eclesiásticamente y el resto de la población a los imperativos de 
una cultura clerical a veces más impuesta por una coacción material que por una 
propaganda extraeconómica. La verdad es que moría mejor quien más aceptable o 
resignadamente aceptaba su fin siguiendo los rituales característicos de una supues
ta perfecta agonía: Beati mortui qui in Domino moriuntur. Amodo iam dicit Spiritus, 
ut resquiescant a laboribus suis: opera enim illorum sequuntur illos (Ap., 14, 13).

Exceptuando la literatura de algunas fuertes personalidades medievales, los 
discursos sobre la muerte mantienen cierta uniformidad a partir del ideal utópico 
de la sequela Christi'80. Una diferencia sí que se mantiene desde el instante en 
que el santo no necesita invocar a Dios, a la Virgen o a otros venerables para 
alcanzar la llamada plenitud eterna, mientras que, más terrenales e inmediatos, 
otros individuos insisten en implorar a los intermediarios santos para alcanzar 
la salvación. La tradición de las oraciones de súplica, en algunas ocasiones pro
cedentes del «Ritual de los Agonizantes», aparece tanto en Berceo como en el 
Poema de Fernán González, continúa con Juan Ruiz (Libro de Buen Amor, w. 
1-10) y con López de Ayala en el Rimado de Palacio (w. 769-780). Los medios 
de interacción son mutuos, recíprocos, por lo que el moribundo ruega ante la 
Virgen y los santos. Si la muerte no cambia en la historia, sí lo hace su percepción. 
Desde el siglo XIV en Castilla se acentúa la visión de la vida como azar y la muerte 
como dura prueba. El santo, o su muerte, empieza a marginarse en la literatura 
de los escritores más representativos. Expresiones y frases tópicas que se repi
ten a menudo en todos los círculos que insisten en una reflexión, en un tópico 
literario que utiliza palabras con un sentido opuesto (nacer-morir, vida-muerte, 
etc.), iniciándose la tendencia con Juan Ruiz en sus diatribas contra la muerte'81.

180 FERRER GARCÍA, F. A., «La muerte individualizada en la vida cotidiana y en la literatura 
medieval castellana (siglos XI-XV)». Espacio, Tiempo y Forma. Historia Medieval, 20 (2007), 97-134.

181 «Desprecias lozanía, el oro oscureces, / destaces la tochura, alegría entristezes, / manzillas 
la linpieza, cortesía envileces: / muerte, matas la vida, el amor aborreces», LBA., estr. 1549). «Cómo se 
pasa la vida, / cómo se llega la muerte / tan callando» (J. Manrique, Coplas..., w. 4-6).



I 5

264

=

182 HUIZINCA, J., El otoño de la Edad Media, Madrid, 1930, I, 204.
183 La honra personal es «un valor hecho de orgullo y vanidad, (...) un lugar común, el objeto 

de una lucha entre las clases que van a modelar su imagen en función de ese lugar común y van a 
intentar actuar sobre él redeíiniéndolo a partir de las posibilidades que brinda», MADERO, M., Manos 
violentas, palabras vedadas. La injuria en Castilla y León (siglos XIII-XV), Madrid, 1992, 27 y 201.

184 DUBY, C-, Le temps des catedrales. L'art et la société, 980-L420, París, 1976, 285. Vid. LE 
COFF, J., «La naissance du purgatoire», en Un autre Moyen Age, París, 1999 (1- ed., 1981), 771-1259.

Aparentemente, las nuevas condiciones históricas a partir del siglo XIV provocan 
cierto cambio en la observación de la muerte. De la actitud contemplativa de los 
santos se pasa a una ruptura con la tradición castellana cuando se mantenía, en 
palabras de Johan Huizinga sobre el Occidente europeo, que «el espíritu del hom
bre medieval, enemigo del mundo siempre, se encontraba a gusto entre el polvo 
y los gusanos»182. Desde ese momento, con el colapso provocado por las epide
mias del siglo XIV, los hombres pondrán el acento en los valores más tangibles de 
la vida, los que son arruinados por la muerte, aquellos que habían caracterizado 
al hombre santo. En algunas ocasiones, a medida que la literatura medieval va 
incorporando los rasgos de una economía monetaria, el dinero sustituye a otros 
medios de intercesión (las oraciones) para lograr la última finalidad. Transformado
ra de las condiciones sociales, la moneda empieza a intervenir también a la hora 
de la muerte, en especial en ciertos actos litúrgicos, aniversarios, funerales, etc. 
Don Juan Manuel, en El Conde Lucanor (Exemplo IV), presenta a un noble que 
reúne a su familia al no poder escapar de la muerte, intercediendo y dialogando 
con su propia alma ante la presencia de la muerte y ofreciendo «todo su tesoro e 
todas sus joyas». La acerba sátira del clérigo de Hita se aprecia en todo su sentido- 
«Monges, clérigos e fraires, que aman a Dios servir, / si varruntan que el rico está 
ya para morir, / quando oyen sus dineros que comienzan reteñir, / quál d'ellos lo 
llevará comienzan luego a reñir» (estr. 506). La propia familia sigue acusadora
mente la evolución del moribundo, a veces cumpliendo con los rituales de paso, 
el testamento, el viático, la larga enfermedad, en otras ocasiones pensando más en 
asegurar los bienes del finado que en las consecuencias escatológicas.

Con estas modificaciones, caracterizadas por el alejamiento de las cualidades 
santas, por el progresivo olvido del óbito del elegido, se empieza a vislumbrar un 
nuevo sentido de la muerte, la «One's own Death» según la terminología de Aries, un 
fallecimiento centrado en el propio cuerpo. Una visión de la muerte que, en el caso 
castellano, pasa de la simplicidad de la poesía épica, concentrada en lamentos maso 
menos artificiosos sobre la muerte ajena, a una sensibilidad hacia la vida terrena y so
cial, una representación del juicio propio y del Juicio Final y un leve surgimiento de la 
temática macabra desarrollada alrededor de la descomposición física, una personali
zación de la propia muerte que culminará con la exagerada consideración de la fama/ 
honra como estructura mental nobiliaria desde finales del siglo XIII, como un valor 
inicialmente aristocrático que se extiende en Castilla al resto de la sociedad de forma 
descendente183. Paralelamente, sintiendo el vacío entre la tierra y el cielo, aparece el 
purgatorio como espacio ideal entre el mundo de la divinidad y el de las tinieblas, 
«una provincia reconquistada por las concepciones precristianas de la muerte»181.



265

185 TENENTI, A., «Ars moriendi. Quelques notes sur le probléme de la mort á la fin du XVe 
s:éde». Armales E.S C , 1951, 437.

En esta historia continua de cambios culturales y simbólicos, el cuerpo centrará la 
atención de la literatura tardía de la Edad Media. En contraste con el cuerpo santo 
inaccesible y admirado por su función taumatúrgica, desde el siglo XIV los escri
tores contemplan la descomposición corporal más que las cualidades redentoras 
que implica el abandono del alma. El cronista Diego de Valera, en el Memorial 
de diversas hazañas (LXIII), se detiene en la caótica muerte del papa Paulo II en el 
año 1461, alejándose de la visión que de la muerte había sostenido la literatura 
eclesiástica, un cuerpo «todo consumido é ferido el rostro é la cabeza en muchos 
lugares é los huesos de tal manera como sí fuesen quemados en fuego», descom
posición explicada y justificada por la propia vida anómala del primer obispo, 
entregada a «deleites e pompas é otras vanas dejando entender en las cosas a que 
su divinidad le obligaba». Es entonces cuando una muerte reivindica una buena 
o pecadora vida. Sin embargo, ante un acontecimiento único como la muerte, su 
contemplación es variable, el recuerdo aún más y su intencionalidad (política) por 
la forma, los rituales o la degradación o no del cadáver manifiesta. Un polémico 
y conflictivo rey como Enrique IV de Castilla, el Impotente, no es que muera dos 
veces, aunque las versiones son tan dispares que en un cronista el óbito es entera
mente canónico y, años más tarde, en otro cronista la defunción adquiere el tinte 
de la morbosidad política y escatológica. Para el primer caso, Enríquez del Castillo 
escribe que el monarca es purgado, recobra la quietud durante el domingo, pero 
al despertar se acentuó el dolor durante diez horas. Recomendaron al rey la con
fesión, «por quanto no tenía más de tres horas de vida»; lo hizo ante fray Pedro 
Mazuelo, prior de San Jerónimo del Paso durante sesenta minutos. «Dicho aques
to, con muy poca pena espiró á las dos horas de la noche, que se contaron once 
días... Quedó tan deshecho en las carnes, que no fue menester embalsamallo..., 
le fueron fechas señaladas obsequias según que á rey pertenecían...» (Crónica del 
rey don Enrique el Cuarto de este nombre, CLXVIII). En el mismo día, el mismo rey 
tuvo una muerte arrebatada provocada por sus muchas pasiones. Aunque intentó 
cabalgar por el bosque del Prado, su debilidad era tal que comprendió su cercano 
fin, aunque «ninguna mención hizo de confesar ni rescibir los cathólicos sacra
mentos, ni tampoco hacer testamento ó codicilio..., e luego fue mandado poner 
el altar pensando provocarlo á devoción, é ni por eso mostró señal de cathólico, 
ni menos arrepentimiento de sus culpas é pecados, e ansí dende á poco espacio 
espiró, poco antes que amanesciese... Fue llevado su cuerpo á Santa María del 
Paso sin pompa alguna de las que se acostumbraban facer en el fallecismiento de 
los grandes príncipes...» (D. de Valera, Memorial de diversas hazañas, C).

Para la segunda mitad del siglo XV, Alberto Tenenti185 señala que, en un tiempo 
en que predomina una «religión de la muerte», el moribundo no es considerado 
como un cuerpo próximo a la descomposición, ni como un organismo sufriente, 
pues el dolor físico no juega ningún papel, ya que la extinción de la vida orgánica 
era un acontecimiento natural nacida de un gasto, una erosión del propio cuerpo 
desde el nacimiento, si bien en algunos discursos literarios aparece un sentido que



266

se aleja de la concepción cristiana de la propia muerte. El trabajo de Lucien Fe- 
bvre sobre Rabelais marcaba precisamente esta concepción de un alma que, a la 
hora de la muerte, abandona la habitación corporal, una operación o una división 
que significaba en exclusiva la ruptura entre el alma y el cuerpo"16. La visión de 
los últimos momentos, los Quattuor hominum novíssima, aunque no era aparente
mente discutida, dio paso a la contemplación de ¡a muerte como una realidad más 
estrictamente humana y material, centrada, primero, en la decadencia física, luego 
en el juicio particular. Reflejándose en la visión del moribundo, el hombre descubre 
un nuevo sentimiento de la muerte desde el deterioro del cadáver y la salvación o 
condena del alma. El aislamiento del cuerpo putrefacto revela la presencia opresiva 
de la muerte, el resultado de un cuerpo convertido en polvo, «yermo a gusanos e 
fuesa» (Libro de Buen Amor, w. 1524 a). La muerte no es sólo un castigo, pues tam
bién el fallecimiento y el mismo cadáver delatan al pecador o al asesino. El cadáver 
sangra cuando se acerca su asesino. En otros casos la sangre es el claro testimonio 
de un cuerpo santo e incorrupto (los mártires abulenses en el acontecimiento del 
obispo Martín de Vilches). En cualquier caso, se trata de una cruentación, la prueba 
del féretro, una ordalía popular característica de los siglos medievales. Si el santo 
muere en olor de santidad, odor sanctitatis, y su cuerpo apenas se descompone, el 
hombre terrenal, apegado a los placeres, sufre tras el óbito la maldición de la co
rruptibilidad’87. La muerte, por último, adquiere la máxima personalización antela 
sociedad cuando es representada gráficamente, una personificación y una contrafi
gura repugnante e insoslayable del cuerpo viviente, insistía Tenenti en la proyección 
de un sentimiento ya definido.

186 FEBVRE, L., Le probléme de l'incroyance au XVIe siécle. La religión de Rabelais, París, 1968
187 «Porque este doncel fermoso, por el fedor de los pecados, más fiede delante de Dios e de 

los ángeles que el cuerpo muerto de aquel que tú non podías sofrir el fedor» (C. Sánchez de Vercial, 
Libro de los enxemplos por A.B.C., Enxemplo 352). «A todos los que aquí no he convocado / de cual
quier ley y estado o condición, / les mando que vengan con pie apresurado / a entrar en mi danza 
sin más dilación. / No toleraré jamás excepción, / ni quiero yo pleito ni suplicatoria: / los que bien 
hicieron tendrán siempre gloria, / y los que al contrario su condenación» (Danza General de la Muerte, 
estr. 78).



UNA TUMBA Y UN BALDAQUINO EN LA BASÍLICA 
ABULENSE

Toda tumba, cenotafio o sepulcro es un monumento al más allá. Se inscribe 
en una tradición escatológica marcando los umbrales de la muerte. La yacija es la 
mansión de los muertos, preparada ya cuando acecha el peligro de morir. Repre
senta una dualidad, un diálogo (¿y enfrentamiento?) entre el más allá y el acá. Un 
complejo mundo de acontecimientos, ritos y presiones se esconde en la obra de la 
basílica de los santos mártires Vicente, Sabina y Cristeta. La tumba en el templo de los 
hermanos mártires, intrincada en su carga ¡cónica, se inscribe en un cambio de 
religiosidad. No es aún la espiritualidad gótica de la Iglesia triunfante, sino más bien 
el reciclaje de un culto en el marco clerical, concejil y caballeresco de la ciudad, un 
monumento levantado para rendir un homenaje, más que a unos personajes con
cretos, a toda una tradición que arranca de la «era de los mártires», un resultado 
hagiográfico que muestra rasgos de vulgarización a partir de otro modelo.

Durante algo más de doscientos cincuenta años se conserva el primitivo ce
notafio románico, posiblemente con algunos retoques en sus dos frontales con la 
Epifanía y el Maiestas Domini. O bien, según el manuscrito Título de la ynslgne pa- 
rrochia..., de principios del siglo XVII, «desde el año de trescientos y siete hasta el 
de mili y quatrogientos y setenta, que susgedió una cosa de gran mysterio». Dicho 
enigma se refiere al suceso protagonizado por un impelente obispo abulense, don 
Martín Fernández de Vilches (1455-1469), anteriormente capellán de Enrique IV. 
La intervención en el cenotafio, una especie de ordalía cumpliendo el fus feretri, 
es relatada por numerosos autores y recogida en la documentación parroquial 
por el cura Nájera y los beneficiados Fernández Valencia y Tello Martínez, tam
bién por Cianea y Ariz, pero no por en el cronista González Dávila. Los papeles 
abulenses insisten en un preciso ritual en que el obispo «llegó a tocar los cuerpos 
sagrados». La idea de abrir el sepulcro fue una misión voluntarista y cerrada del 
prelado abulense, tal vez inquieto en estos conflictivos años previos a su muerte 
y desanimado por sus continuas desavenencias con los canónigos «sobre materias 
de gobierno y reducción a mejor disciplina clerical» (Tello), una muestra de conci
liación hacia los abulenses y su pasado hagiográfico. Desde San Pedro de Arlanza, 
por el contrario, se refiere también el suceso pero modificando la interpretación

267



El judío constructor y enterrador.

268

188 BN., ms. 8.743, Discurso sobre las reliquias de San Vicente..., ms. original del siglo XVII, 
encuadernado en pergamino, sin num.

189 «La tabla en cuestión, debe ser una románica descubierta en el sepulcro, bajo un centíme
tro de polvo, por nuestros buenos amigos señores Ortiz y Aboín, cuya tabla se halla hoy en el Museo 
de la Catedral», VEREDAS, A., Ávila de los caballeros. Descripción artístico-histórica, Ávila, 1935, 89.

primaria otorgada en la diócesis abulense188. Tanto los inventarios como otros ma
nuscritos restan valor al cenotafio románico, mientras que el baldaquino de San
són Florentín quedará perfectamente registrado y alabado en los documentos más 
diversos, «un magnífico panteón, mauseolo o sepulcro sobre quatro columnas de 
blanca piedra, bruñidas y matizadas de oro y azul las basas y capiteles, cerrado 
por todas partes con una bien labrada reja de hierro torcido, esmaltada de oro 
y negro, dentro de la qual permanece embuelta en un tafetán la tabla o puerta 
ensangrentada», según una narración de mediados del siglo XVIII.

El ya descrito monumento románico debía conservarse en el siglo XV cerrado 
con unas maderas labradas entre el estilóbato y los doce arquillos, además de una 
puerta de dos hojas con las imágenes de san Pablo y san Pedro, probablemente dis
puestas en el frontal oriental del cenotafio. Esa puerta se abría gracias a los goznes de 
hierro que la sujetaban a los laterales de la obra, tablas pintadas que destapó el obis
po para introducirse en la tumba y ordenar a unos oficiales que levantasen una losa 
de piedra berroqueña, insertando su mano en la tierra mojada de sangre en medio 
de un denso vapor. La mano ensangrentada se la limpió el prelado en la tabla de san 
Pablo, que se guardaría en la basílica hasta su traslado al Museo Catedralicio'8'’. Tan
to las columnas como los nichos que recogen «dibujada de media talla o relieve la 
historia de los santos mártires, desde su salida de Ebora hasta su martirio y sepultura 
en Ávila por el judío» estaban decorados con pinturas doradas y otros colores.



269

En los últimos años del episcopado de M. de Vilches se inicia una profunda 
remodelación del monumento funerario, por ser el viejo «mucho menor y de 
distinta fábrica» (Nájera). Parece ser que la dirección de la obra fue del pintor 
de origen italiano Sansón Florentín y la financiación de las rentas procedentes 
del cardenal Juan Cervantes. Espectacular para las miradas de los clérigos de los 
siglos XVI, XVII y XVIII, la nueva obra no deja de ser una intervención desafor
tunada que descompone la vieja tumba románica, la oculta y modifica en su 
sentido original y reinterpreta el panorama interior de la basílica con la aparición 
un tanto sorprendente de un baldaquino de rasgos orientales o chinescos que 
destaca por su anómala disposición, si bien habría que enmarcar la desusada 
construcción en la corriente artística oriental que llega en esos tiempos a los 
reinos hispánicos, apreciada fundamentalmente en las sedas, sillerías, ropajes di
versos y variadas ornamentaciones. «Sube en alto toda esta labor y pintura como 
unos diez y seis pies, al compás de las quatro columnas mayores en que prende 
la reja, sobre las quales y sus capiteles se lebanta en quadro una cornisa de altura 
de doce pies, y todo el campo de ella labrado a lo antiguo, de masonería, hojas 
y boscage de oro en campo azul, y a trechos diez y seis escudos de oro y plata 
en los que están grabadas las armas del pontífice, de los reyes de Castilla, del 
obispo Vilches, del cabildo de Ávila y de los más principales caballeros que [en] 
esta ciudad en aquel tiempo, y que concurrieron con muy quantiosas limosnas 
para la reedificación de este santo sepulcro, como son los Dábilas, Bracamontes, 
Arias Dávila, Valderrábanos, Águilas, Rengifos y otros. Sobre esta cornisa se eleva 
un capitel a quatro aguas labrado alrededor de escamas de oro, subiendo hasta 
la altura de diez y ocho pies, rematando en punta piramidal; y encima de ésta 
se encuentra colocada una imagen del archángel san Miguel, de bulto, grabado 
de diversos colores sobre plata y oro». «El lamentable baldaquino en forma de 
pagoda china que ahoga y desluce el suntuoso enterramiento, es un aborto del 
arte ojival del siglo XV» (A. Veredas).

El suceso milagroso de la sangre originó entonces una profunda remodela
ción de la tumba bajo el arco toral del crucero. En primer lugar se descomponen 
todas las maderas para su utilización como reliquias, excepto la tabla de san Pablo 
con las huellas ensangrentadas del obispo; en segundo lugar, se cierra la obra 
románica taponada literalmente por las columnas del baldaquino y un medio 
muro rectangular de granito. Además se recomponen los frontales occidental y 
oriental añadiendo unos pequeños doseletes góticos sobre la Epifanía y el Panto- 
crátor, perdiéndose probablemente dos figuras del Tetramorfos (águila y hombre) 
y recomponiéndose la escena de la Epifanía. Una reja de hierro se colocaría en 
el interior del cenotafio, respetándose el resto de los elementos (el atlante, los 
relieves del martirio, el apostolado, los clérigos) y acaso restaurando el agujero de 
juras, el forado sobre el atlante. Los documentos parroquiales omiten cualquier 
referencia a las imágenes de la Virgen, en el testero oriental, y del Pantocrátor, en 
el extremo opuesto. En algún caso (Nájera) se añade que el juramento que se rea
lizaba «quando la verdad no se podía conprouar con testigos», el implicado ponía 
la mano derecha« en vna floresta... xunto a una ymagen del santo».



Tabla de San Pablo (s. XII).

190 AHN. Catedral de Ávila. Códice 41 1 B, fol. 78 (1466, junio, 17. Ávila).

270

Son años tensos, desde la perspectiva política, para la ciudad. Recuérdese 
que en 1465 el Enrique IV es destronado y sustituido por el príncipe don Alfonso 
en la llamada «Farsa de Ávila», que en 1468 muere el infante en Cardeñosa y que 
en el mismo año Enrique e Isabel firman el Pacto de los Toros de Guisando. Por 
parte de la basílica son años también de intensa actividad con la construcción 
final de la sacristía y la remodelación del presbiterio como consecuencia del le
vantamiento del baldaquino flamígero, años en que la parroquia está dirigida por 
el cura Diego Rodríguez ayudado por el mayordomo Diego López. Aunque las 
fechas varían de unos a otros autores para adjudicar una cronología precisa a esta 
última labor, probablemente se realizó en 1468, unos meses antes de la muerte 
del obispo Vilches (3-XI-1469, Bonilla de la Sierra). En la misma década, en 1466, 
el cenotafio tardorrománico fue nuevamente dorado por el judío Mosé Denon, 
batidor de oro, percibiendo «doce florines de oro»'90, seguramente pintando de 
rojo su interior cuando se abrió el cepo de las ofrendas para entregárselas al mis
mo judío en presencia del cura Rodríguez y del sacristán Juan de Astudillo. El año 
1465 es anotado por Gómez-Moreno, Vila da Vila y Rico Camps, 1470 por Heras, 
Veredas y algunos documentos tardíos de la parroquia. Ruiz-Ayúcar y Gutiérrez



271

Robledo anotan 1468 y 1469, respectivamente. En uno de estos últimos años, o 
entre ambos, se iniciarían las tareas para ocultar parcialmente el cenotafio de la 
última década del siglo XII. Con motivo de la procesión del prelado Vilches, los 
clérigos parroquiales encargaron al judío de Ávila don Isaac Faros un pabellón de 
lienzo para el sepulcro, «de tres colores, azul, colorado e amarillo, por tercios, e 
cosido en la manera y forma que se hacen las tiendas de los caballeros..., el cual 
ha de ser plagado con clavos en que prendan en él todos los lienzos después, que 
es como un cuero con la guirnalda de coronamiento con una cortapisa ochava
da de jalderas de sus colores...»191. El plazo de ejecución era de cinco semanas, 
contadas desde el 6 de julio de 1468, pagándose al judío 4.000 mrs. Este había 
presentado como fiador a Cidbueno Abenrestiel, contando para la ejecución del 
pabellón con la supervisión del pintor Florentín y de los clérigos citados de la ba
sílica. Su trabajo se limitaría, pues, a trasladar de manera definitiva la obra caduca 
o pasajera del judío Faros, acoplando las cuatro columnas y la estructura de ma
dera al viejo monumento sobre un nuevo zócalo que encerraba aún más la obra 
románica. Este artista vivía en la ciudad al menos desde la década anterior, casado 
con la vecina Marina López y residiendo o trabajando probablemente en una casa 
junto al muladar de San Vicente. Era hermano, según Cómez-Moreno, de Nicolao 
Florentín (Dello Delli), el pintor que en torno a 1445 trabaja en el retablo de la 
catedral de Salamanca. En la década de los sesenta, el pintor trabaja en un retablo 
para la iglesia de Jaraíces192, para incorporarse luego a la basílica de San Vicente 
de Ávila e iniciar las tareas del baldaquino. Además, el pintor trabaja en esos años 
en un lucillo del monasterio de San Francisco y, probablemente, en la predela del 
retablo de la ermita de San Sebastián, junto al río Adaja.

Se trataba la labor del judío de una obra efímera, pensada exclusivamente 
para la ceremonia pontifical en la que el obispo sucesor de «El Tostado» preten
día «cerrar todos los motibos que causaban duda y modos varios de pensar que 
tenían muchos doctos y del vulgo» (Tello) acerca de la presencia de los cuerpos 
santos de Vicente y hermanas. Así que, a los pocos meses, se iniciaron las obras 
definitivas del baldaquino, aprovechando Sansón Florentín el retablo situado en 
la capilla mayor (doseletes de madera pintados y dorados) y los elementos herál
dicos que se encontraban en las sillas del presbiterio, «en lo que se verifica lo vno 
que los dichos nobles contribuyeron para la amplificazión de dicho sepulchro», 
anotaba el licenciado Nájera. Años después se añadiría en el ábside central un 
nuevo altar, consagrado el 20 de octubre de 1499 por el obispo don Alfonso 
Carrillo de Albornoz, que «fizo quitar el ara que estaba inclusa en él e fenchir
lo de yeso igualmente con el altar, seyendo cura Pero González de Hamusco e 
beneficiados residentes Diego González Samaniego e Miguel Sánchez e Ramos

191 AHN. Sec. Códices, núm. 451 B, fol. 52 v. Vid. SILVA MAROTO, R, «Datos para la biografía 
de Sansón Florentín». Archivo Español de Arqueología, 44 (1971), 155.

192 Sobre el «retablito gótico, de mediados del siglo XV, con columnitas entorchadas, pináculos, 
guardapolvos y tres tableros con columnas al temple», ya advirtió GÓMEZ-MORENO, M., Catálogo..., 
1,318, la posible autoría de otro anterior, más pequeño y con las figuras de los santos Fabián y Sebas
tián, realizado asimismo por Sansón Florentín en el año 1467.



■ • \¡

Interior del cenotafio.

193 ADAv. SV. Doc. 19. Quaderno y becerro de las casas y heredamientos..., íol. 18.

272

Conqález e mayordomo Antón Martínez de Liandro»193. Por otra parte, mientras 
que el cenotafio es progresivamente abandonado en el tiempo, el baldaquino, 
de vez en cuando, es limpiado y pintado, como ocurrió bajo el episcopado de 
Martín de Bonilla (1656-1662). Para la construcción del monumento flamígero se 
contó así con el apoyo económico de algunas nobles familias de la ciudad, el con
sentimiento del obispado y el aplauso decidido de un clero que consideraba que 
el antiguo sepulcro estorbaba en el crucero de la iglesia, es decir, desentonaba a 
causa de su antigüedad. Tal vez en 1470 finalizaron las obras, procediéndose a 
la consagración del nuevo y aparatoso monumento funerario, creado ahora para 
mayor grandeza de las instituciones (papado, obispado y monarquía) y realce de 
las aristocráticas familias abulenses.



Tercera Parte
LA ESTRUCTURA ECONÓMICA

Y LOS AJUSTES EXTERIORES





Capítulo V
LA ORGANIZACIÓN INTERNA, 

LA ACTUACIÓN EXTERIOR Y EL DOMINIO 
ECLESIÁSTICO EN LA EDAD MEDIA





Abundan las noticias fantásticas sobre la basílica de San Vicente de Ávila. Sin 
embargo, para analizar tanto la organización interna como la estructura econó
mica de la parroquia las fuentes son relativamente escasas, los documentos muy 
fragmentados y su disponibilidad precaria para un estudio lineal desde los prime
ros tiempos constructivos hasta el siglo XVIII. Parte de la historia interna se redacta 
desde el siglo XVII, anotando los cronistas eclesiásticos una sucesión de fechas 
emblemáticas para resaltar la antigüedad y el prestigio de los muros parroquiales: 
los años 304 o 307 (martirio), 309 (edificación del templo), 893 (aparición de la 
Soterraba), 1115 (descubrimiento de san Pedro del Barco) se entremezclan con 
otros aparentemente más reales o históricos, como 1103, cuando la colación de 
San Vicente hace una donación al monasterio de San Millán de la Cogolla me
diante un pergamino plagado de interpolaciones y probablemente falso, o cuando 
en años siguientes se acumulan los privilegios reales sobre la basílica. La historia 
interior vuelve a rellenarse con una sucesión de acontecimientos extraordinarios 
que pretenden explicar algunas anomalías y ratificar un sentimiento sagrado sobre 
los pobladores abulenses. Con toda su intención, san Ildefonso de Toledo se apa
rece o se deja ver a un ciego en el año 1159, un endemoniado segoviano alerta 
acerca de la ruina constructiva en 1329, una tentativa de acoso sexual se frustra 
al levantarse la losa de un sepulcro en 1529. Así pues, la historia de la basílica de 
San Vicente se muestra como un recordatorio permanente de aquellos sucesos 
legendarios que avalan su grandeza.

Más pausadamente, de manera menos espectacular, la historia económica se 
toma más precisa a pesar de las dificultades apuntadas inicialmente. El desarrollo 
económico y la formación de un dominio parroquial se entrevén como una mez
cla de historias particulares: la eclesiástica, la jurídica, la historia de las mentali
dades y del arte y la historia social. Su dificultad procede de un fraccionamiento 
documental y de algunas rupturas históricas que laminan poco a poco tanto las 
fuentes manuscritas como la existencia de un patrimonio económico acopiado y a 
la vez renovado durante varias centurias. El cruce de la historia económica con la 
vida cotidiana de los abulenses se aprecia desde el momento en que la institución 
eclesiástica insiste en la participación activa de los feligreses en algunas ceremo
nias, la superación del trabajo en ciertas festividades, la continua presentación de 
diplomas reales y bulas papales, la preferencia por establecer contratos jurídicos

277



1 Docs. LXII (1062, abril, 20) y CXLII (1214, junio, 4. Burgos). Vid. SERRANO, L., Cartulario 
de San Pedro de Arlanza, antiguo monasterio benedictino, Madrid, 1925.

2 Sub nomine Christi redemptoris nostri. Nos omnes de civitate Avila una concordia, collado- 
ne S. Vmcenti et de S. ¡ohanis et de S. Petri et de S. Martini cum introitus et exitus et pastum armenia 
nobiscum ad honorem 5. Emiliani de Cerdo, ubi corpus eius beatos est tumulatus El una aldea in ea 
Calocos, iuxta Humen Boltoia et eius molino; et alia aldea in face Alvaro. Et ego Jheronimus, episcopus 
Abelense, ad honorem S. Emiliani et libo Blasio abbali huic predicto, sicut omnes civitate, concedo et 
confirmo cum omni absolutione el benedictione... era millesima centesima quadragestma prima, SE
RRANO, L„ Cartulario de San Millán de la Cogolla, Madrid, 1930, Doc. 291 (1103). La donación de la 
aldea de Calocos, junto al río Voltoya, con otra aldea más en el Campo Azálvaro, para algunos autores 
se realiza al monasterio de monjas de San Millán por parte del concejo y vecinos de Ávila repartidos 
en las colaciones, collatione de Sancti Vincenti el de Sancti lohane et de Sancti Petri et de Sancti Martini. 
et omnes collationes. El obispo Jerónimo ratifica la donación: Cum omni absolutione et benedictione 
La escritura, según Ariz y Tello Martínez, se localizaba en el monasterio benedictino de San Millán de 
la Cogolla: Ad honorem sancti Emiliani de Cerdo ubi Corpus beatum est tumulatum.

278

con ciertos vecinos y moradores y la imposición de rentas feudales sobre campe
sinos y ciudadanos. Estas situaciones materiales se recubrían con algunas acciones 
más sensibles o más cargadas de emociones aparentes para los abulenses, pues 
noticias legendarias atribuían para el año 1109 la ocupación de las torres de la 
basílica de San Vicente de Ávila por las familias Orejones y Palomeques, mientras 
que la Primera Crónica General justificaba el empeño del rey Fernando I por tras
ladar las reliquias de los jóvenes hermanos a lugares más seguros. Fuera de la ciu
dad, el monasterio burgalés de San Pedro de Arlanza mantiene la advocación a los 
santos desde el mes de abril de 1062 hasta un documento de 4 de junio de 1214'. 
Alguna noticia suelta se refiere a la colación de San Vicente en el año 11O32. Por 
otra parte, el episcopologio abulense menciona que en 1243 se procedió a la 
consagración de la basílica cuando en tiempos del obispo Benito II la ciudad con
taba con numerosas iglesias parroquiales, San Pedro, San Vicente, Santiago, Santo 
Tomás, San Bartolomé, San Sebastián, San Andrés, San Esteban, San Silvestre, San 
Nicolás, San Martín, San Gil, San Isidoro, Santo Domingo, San Cebrián, Santa 
María Magdalena, San Miguel Arcángel, Santa Cruz y Santísima Trinidad.

Ahora bien, los documentos directos que mencionan tanto la fábrica de la 
iglesia como su organización interior proceden de los primeros años del siglo XIII, 
cuando el obispo abulense Pedro cambia al cabildo el tercio de los diezmos de la 
parroquia por unas propiedades en las aldeas de Miguel Serracín, Serranos y San 
Vicente. Por otro lado, es imposible no referirse a la recopilación de cartas reales 
en la estricta disputa que sostienen la iglesia abulense y el monasterio burgalés de 
Arlanza para significarse como depósitos de unos cadáveres investidos de santidad 
Al igual que los reyes conceden algunos privilegios a la basílica, los benedictinos 
tratan de justificar la presencia parcial de los santos (el cuerpo del mártir, excepto 
la cabeza, y los de las hermanas) mediante el compendio de algunas donaciones, 
una del año 1062 para que los reyes Fernando y Sancha se libren del fuego eterno 
por intercesión de los apóstoles Pedro y Pablo, san Martín, el mártir Pelayo, san 
Miguel Arcángel y los mártires Vicente, Sabina y Cristeta; otra de 1091, una do
nación del rey Alfonso VI en el término de Clunia, algunas de Sancho III, Alfonso 
Vil, Alfonso VIII, siendo ratificadas por el Sabio del mismo nombre. Exceptuando



279

3 Se trataba de justificar una remota cesión de rentas para la fábrica. Aunque el documento 
real no existe, sus noticias apócrifas se transmitieron invariablemente a partir del escribano público A. 
de Cianea: «en el qual priuilegio dize el santo rey don Fernando, tercero deste nombre de los reyes de 
Castilla, y de León, que haze esta manda y donadío destas rentas referidas |en la puebla de Aranuello y 
Santiago de la Puebla! para hazer y reedificar esta iglesia de San Vicente de Áuila, por honra y seruicio 
de los santos Vicente, y Sabina, y Cristeta, y san Pedro del Barco». Repítese la misma información en los 
escritos de Ariz, Tamayo Salazar, Nájera, Fernández Valencia y Tello Martínez, en los estudios decimonó
nicos y en gran parte de los ensayos repetitivos del siglo XX, hasta la solidez de las nuevas interpretaciones 
sobre el legendario privilegio aportadas por Barrios García, Vila Da Vila y Rico Camps.

4 GONZÁLEZ, )., «La Extremadura castellana al mediar el siglo XIII». Híspanla, 127 (1974), 
414-424.

la apócrifa noticia del privilegio concedido por el monarca Fernando III, en el año 
1252, por el que se concedía a la fábrica de la basílica de San Vicente de Ávila las 
rentas de San Yagüe de Arañuelo1, los primeros resultados documentales desde 
la perspectiva económica y organizativa de los clérigos abulenses remiten a la se
gunda mitad del siglo XIII, si bien antes, en la consignación de rentas del cardenal 
Gil Torres (Lyon, 6-VII-1250), se establecía que la iglesia de los mártires contribuía 
con 50 morabetinos (Sant Vicent L mor.), por detrás de la parroquial de San Pedro 
y adelantando en la cuantía a algunas iglesias como San Juan, Santiago, San Nico
lás, San Andrés y otras. Con este magnífico documento, publicado por el profesor 
Julio González, se pueden conocer tanto los ingresos anuales de la jerarquía ecle
siástica local como la relación nominal de las parroquias del obispado abulense 
con los prestimonios de cada una de ellas'. El primer privilegio real es dado por 
Alfonso X en Toledo (1279, abril, 20) recordando una visita a la iglesia de los már
tires, «malparada en muchas de maneras», e insistiendo en que se recaudaran las 
tercias del Campo de Arañuelo, valoradas en 5.000 mrs. de la moneda de guerra. 
El término de Arañuelo había pasado al obispado abulense gracias a la labor po
lítica de Alfonso VI. Sin mencionar en ningún momento al anacoreta Pedro del 
Barco o a la Virgen de la Soterraba, pero sí a los hermanos tardorromanos, el rey 
Alfonso el Sabio insiste que sin las monedas «non se puede complir la lauor de la 
yglesia», advertencia que se repetirá insistentemente en documentos posteriores 
de procedencia real. Unos años antes (Madrigal, 14-XI-1270), el obispo abulense 
fray Domingo Suárez asignó 10 mrs. anuales al cabildo por asistir a la procesión 
«desde la elguesia [sic] de Sant Salvador fasta la elguesia de Sant Vicent, e estu
vieren fasta la fin de la missa», con cargo a la media tercia decimal que recibía la 
parroquia, diezmos que los vecinos de Campo de Arañuelo se resistían a pagar 
en la década de los sesenta del siglo XIII, por lo que Alfonso X ordenó, ante una 
petición del prelado, que se recaudaran «todos sus diezmos e sus derechos bien e 
complidamient». Documentalmente, otro diploma real conocido corresponde al 
rey Sancho IV, dado en Burgos, 1290, marzo, 1, por el que concede a la basílica 
las tercias en la puebla de Santiago de Arañuelo hasta la conclusión de las obras 
en la iglesia, ante el arcediano de Ubeda Gonzalo Pérez. Aunque la donación 
original no se conserva, se transmite el texto gracias a un pergamino con un tras
lado del escribano abulense Blasco Muñoz realizado el 14 de mayo de 1348 y al 
texto recogido por el beneficiado Fernández Valencia. Dos años después (Burgos, 
11-111-1292), por «la pobreza de la iglesia de San Vicente de Áuila», el mismo



monarca mediante una provisión real concede para la fábrica de San Vicente 50 
mrs. anuales en las heminas, unas medidas usadas en la Edad Media para el cobro 
de tributos sobre tierras de labor (3 heminas =12 celemines).

En función de las construcciones que se siguen acometiendo en la basílica a 
principios del siglo XIV, otros reyes insisten en ratificar las donaciones, como Fer
nando IV el Emplazado (Ávila, 4-VII-1312), que confirma las tercias en el Campo 
de Arañuelo, mientras que internamente la iglesia parroquial se ve recompensada 
con la presencia de los mozos de coro desde el reinado de Fernando IV (Medina 
del Campo, 2-V-1302), siendo el primer privilegio que menciona la sepultura de 
san Pedro del Barco y estableciendo que sirvan al templo ocho mozos servidores, 
«fijos o nietos o parientes de los míos pecheros de Áuila o de su pueblo», detallando 
una selección avalada por el obispo de la diócesis y los clérigos parroquiales. 
Fiscalmente, los mozos beneficiarían a alguno de sus parientes al quedar exentos 
«de todo pecho e pedido e de fonsado e de fonsadera e de toda facendera, e de 
seruiqios, e de la martiniega e de yantar, e de empréstido e de yuntería..., e de todos 
los otros pechos e pedidos que agora son e serán de qui adelante», salvo de mone
da forera cada siete años. Los reyes sucesores corroborarán con cierta constancia 
este privilegio: Alfonso XI (Ávila, 28-IX-1313; Valladolid, 22-XII-1332; Madrid, 5-X- 
1345), Pedro I (Valladolid, 2-111-1352), Enrique II (Toro, 15-IX-1371), ampliándose 
desde el año 1313 a trece el número de los mozos de coro y manteniendo las 
mismas exenciones de privilegios anteriores. Asimismo en el siglo XIV, tanto Juan I 
(Burgos, 12-VIII-1379) como Enrique III (Madrid, 15-XII-1393) avalan las concesio
nes de los monarcas anteriores.

La concesión de tales privilegios se puede enmarcar, por una parte, en una 
crisis económica para los clérigos, que veían cómo aumentaban las dificultades 
para la extracción de las rentas a finales del siglo XIII y las primeras décadas del 
siguiente. Por otra, en la política territorial emprendida por Alfonso X facilitando 
a los cabildos catedralicios (también a los caballeros de los concejos de realengo) 
algunas exenciones tributarias siempre que no se dificultara el cobro de las rentas 
reales5. La actitud levantisca de la nobleza en este periodo en tierras castellanas, al 
igual que las presiones clericales, justificaron que algunos reyes como Alfonso Xy 
Alfonso XI iniciaran tal comportamiento fiscal y feudal. En el marco de una política 
contributiva claramente favorable para el clero, el rey Alfonso X, a cambio de las 
oraciones clericales por su alma, había eximido al cabildo del pago de la moneda 
forera, al igual que al arcedianato de Olmedo le había sido concedido en 1319 los 
excusados a sus iglesias parroquiales durante veinte años, cuando asimismo unas 
décadas antes (Ávila, 1267, 1273, 1282 y 1295)6 un acuerdo entre el cabildo y el

5 Los ejemplos son numerosos en tierras castellanas Vid. DIACO HERNANDO, M., Estruc
turas de poder en Soria a fines de la Edad Media, Valladolid, 1993, 23-24. Vid. BARRIOS GARCÍA, A. 
Estructuras agrarias y de poder en Castilla. El ejemplo de Ávila (1085-1320), Salamanca, 1984, II, 192 
Doc. 83(1256, septiembre, 13. Segovia. «Alfonso X exime del impuesto de moneda al obispo de Avila 
y al Cabildo»).

6 Docs. 91 (1267. Ávila), 99 (1273, febrero, 22. Toledo), 107 (1282, mayo, 14. Valladolid) y 
162 (1295, agosto, 11. Valladolid), ibídem, 91, 89, 96 y 156-157.

280



281

concejo permitió la exención de martiniega, fonsadera, yuntería, andaría, pedido 
y «de todo pecho que pueda venir» para cuarenta mozos de coro y sus parientes. 
Una equivalencia jurídica y fiscal parece alcanzarse a mediados del siglo XIII entre 
los caballeros y los clérigos abulenses, pues desde los resultados contributivos los 
sacerdotes, racioneros, prestes y diáconos vecinos de Ávila, y por extensión sus 
«panniaguados e sus yuveros e sus pastores e sus ortolanos», quedan exentos «de 
todo pecho e pedido»7. Parecida situación se repite para la basílica de San Vicente 
con los privilegios sobre los mozos de coro, especialmente en los de los años 1302 
y 1313®. El recurso a la exención fiscal, aunque habitual, planteó algunos litigios 
entre la basílica y los pueblos de la tierra de Ávila en el último tercio del siglo XIV. 
Una ejecutoria de 15 de junio de 1373 a favor de los trece mozos de coro avalaba 
los anteriores privilegios, fundamentalmente las veinticuatro monedas foreras que 
los arrendadores demandaban a los clérigos y mozos9. Sin embargo, los «ornes 
buenos de Ávila» mantuvieron el pleito hasta que el obispo don Juan de Cuzmán 
ratificó una concordia (Bonilla de la Sierra, 6-XI-1423) «por razón del desquento 
que los pueblos hacían a los excusados de los 13 mogos de coro» a cambio del com
promiso de los clérigos de la basílica de decir tres aniversarios anuales por los reyes 
vivos en el día de Año Nuevo, por los pueblos en el mes de junio y por los mo
narcas difuntos en octubre, aunque desde 1580 únicamente se celebraba el día 
10 de enero una «misa mayor cantada, con oración de difuntos, por los reyes que 
dexaron lo que pagan los pueblos para los mogos de coro, que son mili y dozientos 
y setenta y cinco maravedís cada año»10. Si bien gran parte de los habitantes de 
la diócesis estaban obligados a pagar numerosas rentas, desde el diezmo hasta la

7 Doc. 2 (1259, julio, 10. Toledo. «Concesión de franquicias de Alfonso X a los clérigos parro
quiales abulenses, para que celebren durante la vida del rey el día de su nacimiento y, después de su 
muerte y la de su esposa, sus aniversarios»). Vid. SOBRINO CHOMÓN, T., Documentación medieval 
del Cabildo de San Benito, Ávila, 1991.

8 ARIZ, L., III, R 12, 24 v.: «Otorgo e confirmo la carta del rey mi padre, e que ayan de aquí 
adelante otros cinco mogos de coro seruidores, además de los ocho mogos que el rey mi padre dio, 
que se fagan todos treze, fijos de los mis pecheros de Áuila. Y otórgales las mismas exenciones, fran
quezas y libertades que en el otro privilegio. Su fecha en Áuila hera 1351, año 1313». Los documentos 
25 y 27 (ADAv. SV) del catálogo realizado por AJO GONZÁLEZ, C. M.a, Ávila I: Fuentes y Archivos, 
Madrid, 1962, reseñan dos documentos hoy desaparecidos (o no localizados). El primero, una Real 
Cédula de Enrique II confirmando el privilegio de los mozos de coro en las Cortes de Madrid (15-XII- 
1355), un pergamino de 340 x 630 mm., con inicial iluminada y un cordón rojo, faltando el sello. El 
segundo, un traslado en papel, 175 x 243 mm., en cuatro hojas confirmando los anteriores privilegios 
en 1394, enero, 3, Ávila. Un códice del siglo XV recogería gran parte de los privilegios en traslados 
desde 1302 a 1430, anotándose que «vio Bartolomé Fernández, veneficiado desta yglesia, 1675», con 
el signo del notario Pedro Martínez de Manjabálago.

9 Para su distribución en las colaciones de la villa, el concejo arrendaba las monedas foreras 
a los arrendadores mayores, de manera que la primera institución se encargaba directamente de la 
recaudación en función de los bienes muebles e inmuebles de los vecinos pecheros, equivaliendo 
cada moneda a 8 maravedíes. La moneda forera era un impuesto directo que pagaban cada siete años 
los vecinos pecheros en reconocimiento del señorío real. A finales del siglo XV, el obispado de Ávila 
contribuía con 336.942 mrs. en 1482 y 349.612 mrs. en 1488. Vid. LADERO QUESADA, M. Á„ La 
Hacienda real castellana entre 1480 y 1492, Valladolid, 1967, 28.

10 ADAv. SV. Doc. 30. Libro inventario de escrituras, censos y dotaciones de la fábrica y comu
nes de la iglesia parroquial de San Vicente de Ávila, años 1.580-1624, fol. 108 v.



I

11 z\DAv. SV. Doc. 29 (142...? Ávila). «Examen particular de los mozos de coro y excusados 
que nombraron el año 1420, con las diligencias de admisión».

282

moneda forera, además de otras cargas de tipo feudal, los clérigos abulensesse 
van despojando de tales obligaciones mediante el recurso a los privilegios reales. 
Su hegemonía social y económica se amplía parcial e indirectamente a los mozos 
de coro y a sus parientes que eran presentados por el cura y beneficiados de San 
Vicente, aunque las prerrogativas fiscales se adjudican exclusivamente a los ede- 
siásticos, mientras que las familias de los mozos son liberadas de algunas cargas 
reales, pero no de las eclesiásticas (diezmos, por ejemplo). Con autoridad episco
pal, dichos mozos servidores excusaban a algunos parientes, como ocurre en la 
nómina de 1424" cuando Toribio, Alfonso, Fernando, Alonso, Juan y Yenego libe
ran a sus padres respectivos del pago de los tributos dentro del concejo abálense, 
ampliando los clérigos de la diócesis, a partir de su propio poder eclesiástico y 
político, tanto las ventajas de la inmunidad fiscal como algunos de los excedentes 
generados en la diócesis de Ávila.

Por otra parte, de Roma proceden las cinco o seis bulas papales que se aso
ciaban con la basílica de San Vicente desde finales del siglo XIII, letras conocidas 
por algunos traslados en los que se insiste en la concesión de indulgencias a pe
regrinos, fieles limosneros y testamentarios a favor de la iglesia, además de los 
beneficios espirituales obtenidos para aquellos vecinos que asistieran a las pro
cesiones de los sábados y a la fiesta de los patronos a finales del mes de octubre. 
Los documentos se recogerían en el año 1498 en un códice por mandato del 
provisor Ruy García Manso y, ya en el siglo XVII, en los traslados en lengua latina 
insertos por el clérigo beneficiado Fernández Valencia en su «Cuaderno..., 1676». 
Nicolás IV firma dos bulas en 1288 y 1290, Bonifacio VIII en 1299 y 1300; las 
cuatro utilizadas en parte para justificar la presencia de los mártires en Ávila y no 
en las lejanas tierras de Mortigüela, Palencia y León. La remisión de los pecados 
se alcanzaba fácilmente tanto en las celebraciones citadas como en las numerosas 
festividades que rellenaban el calendario litúrgico. Por ejemplo, la bula de 1288 
indica los días de la Navidad, Resurrección, Ascensión, Pentecostés y Trinidad, 
todas las fiestas de la Virgen, además de las indulgencias concedidas por la asis
tencia a los servicios en los días de Santa Cruz, san Miguel Arcángel, los dos Jua
nes, apóstoles y evangelistas y los aniversarios de los santos Esteban, los diáconos 
Lorenzo y Vicente, Blas, Dionisio, Martín, Nicolás, Francisco, Domingo, Catalina, 
Marina, Justa y Rufina e per octauas earundem fest.iuitat.um. En parecidos términos 
se expresan las restantes bulas, reclamando las limosnas de los peregrinos y fieles 
para la fábrica seu sustentationem ornamentorum ve/ luminarium ipsius ecclesiae 
Algún otro detalle se aprecia en las bulas papales de 1299 y 1300. Mientras que 
los anteriores documentos reales se conforman con mencionar a la basílica como 
el lugar donde se veneran los cuerpos de los mártires, la de 1299 reseña la cons
trucción del suntuoso túmulo de los hermanos, ubi corpora gloriossa ipsius beati 
Vincentii ac sanctarum Sabinae et Cbristetae, sororum eiusdem, virginum ac mar- 
tyrum, sunt honorifice tumulata reaedificari incepit opere sumptuoso, y la bula de 
1300 afirma la presencia de la capilla de Santa Marina en la basílica, abaleases



Exterior de la Basílica de San Vicente.

283

12 ADAv. SV. C. 10. Doc. 1 F (s/f., ¿diciembre, 1503? Ávila). «Traslado de la bula de unión, 
dada en Roma, 1503, diciembre, VI kalenclas, de la prestamera de Cimialcón al beneficio curado de 
la iglesia de San Vicente de Ávila». C. 10. Doc. 1 D (1503, noviembre, 6. Roma) «Escritura de confir
mación de la anexión hecha, con licencia del obispo Carrillo de Albornoz, al beneficio curado de la 
iglesia de San Vicente de Ávila de la prestamera de la iglesia de Cimialcón».

13 Otra bula más (1651, julio, 1. Roma), de Inocencio X, concedía el jubileo perpetuo para los 
cofrades utriusque sexus de la cofradía de San Crispín y San Crispiniano, de sastres y zapateros de la 
iglesia de San Vicente de Ávila.

ciuitatis, cuín allaribus et reliquiis quem in dicta ecclesiae continentur. Por otra 
parte, desaparece cualquier mención o referencia a la imagen de la Soterraña, 
que tendrá que esperar unas décadas para acaparar algunas indulgencias, pues 
la primera bula papal documentada procede de la tercera década del siglo XVII. 
La quinta bula es recogida en algunos documentos sueltos12 y parcialmente por 
el tumbo de 1580 al mencionar que el papa León X (Roma, 17-IV-1516) ratificó 
la posesión, por parte de la iglesia basilical, de un beneficio simple servidero en 
Cimialcón (Xemen Falcón, 1250) siendo obispo abulense fray Francisco Ruiz o 
Alfonso Carrillo de Albornoz (según el traslado de la bula), con el mismo papa, 
en el año 1503. Una bula anterior sobre la prestamera de Cimialcón procede de 
1403, según el inventario de 1580-162413: «Tiene la prestamera de Xemealcón 
anexa, que es el noueno de los diezmos de la gilla, como consta por el traslado 
de la bula, abtenticado del papa Julio, dada el año de mil e quatrocientos e tres, 
a seys de diziembre».





285

BIENES RAÍCES Y DONACIONES EN EL OBISPADO DE 
ÁVILA

14 GODOY FERNÁNDEZ, C., Arqueología y liturgia. Iglesias hispánicas (siglos IV al VIII), Barce
lona, 1995, 46.

Al margen de la documentación anterior, la basílica de San Vicente se va 
configurando desde el siglo XIII como propietaria eclesiástica con un dominio 
inicialmente disperso tanto en el medio rural como en el urbano. Esta formación 
del dominio económico se establece a partir de las donaciones reales, donantes 
particulares, dotaciones y testamentos, algunas compras y, posteriormente, la ela
boración notarial y material de numerosos contratos enfitéuticos y algunos arren
damientos. Las rentas de la iglesia parroquial proceden en los siglos medievales 
de los diezmos eclesiásticos, los derechos de curia (servida communia et minu
ta), las explotaciones indirectas, ciertos derechos de tipo feudal, las haciendas 
arrendadas y las cesiones del dominio útil en enfiteusis, además de las limosnas, 
caracterizándose, entre otras cosas, por una extremada fragmentación del patri
monio como consecuencia de esas variadas prerrogativas originadas a partir de 
una religiosidad claramente mortuoria que estaba avalada, como se ha visto, por la 
propia denominación del edificio como basílica. En este sentido, algunos autores 
prefieren denominar el escenario de culto relacionado con los tiempos remotos 
del mundo paleocristiano con el término latino ecclesia y no con el de basílica14. 
Aunque muchas veces se emplean los dos vocablos, iglesia y basílica, de manera 
indistinta, como sinónimos referidos a una liturgia cristiana, en su origen tenían 
significados diferentes, pues la basílica es el lugar de culto relacionado con la 
existencia de alguna cripta con restos humanos martiriales, reconocidos eclesiás
ticamente, dotada, por otra parte, de ciertos privilegios de carácter honorífico 
o jurídico (bulas, diplomas reales, exenciones, preferencia sobre otras iglesias, 
etc.). La construcción de la basílica de los Santos Mártires obedece, al margen 
de la tradición hagiográfica, al auge constructivo de edificios de culto extramuros 
vinculados a zonas funerarias, sorprendiendo, por otro lado, la inexistencia de 
algún conjunto monástico desde la Alta Edad Media, o al menos procedente del 
siglo XI, pues era frecuente la presencia de monasterios, pequeñas comunidades



286

15 Doc. 40 (1197, agosto, 10. Ávila). Dono domos meas, in quibus moratus sum, ecclesie 
Sancti Vicentii, ira videlicet quod per manus dericorum redditus earum expendantur in luminaribus 
ecclesie predicte. Dono predictis clericis ecclesie Sancti Vicentii pro aniversario meo illas domos, que 
sunt iuxta domos de Fernando Madexero in calle Purilleros, BARRIOS GARCÍA, Á., Documentos de la 
Catedral.... 85-88.

16 Doc. 44 (1208, abril, 7. Ávila). Miguel Serracín y Serranos, aldeas despobladas a lo largo del 
siglo XVII. Sant Vicent o San Vicente del Palacio (Valladolid).

17 Vid. SOBRINO CHOMÓN, T., «El monasterio premonstratense de Sancti Spiritus». Cuader
nos Abulenses, 19 (1993), 12.

18 C. M.- Ajo González anota otra fecha, 8-111-1 286, indicando que el pergamino, 235 x 245 
mm., con sello colgado de cordón roji-gualda, fue visto por Luis Ariz, mencionando a «frey John, guar
dián de Ávila».

de monjes o cenobios asociados a la actividad episcopal urbana en aquellas zonas 
que recogieron reliquias de los mártires tardorromanos y visigóticos. En cualquier 
caso, la confusión terminológica planteada para la basílica abulense no impidió 
la creación de un dominio eclesiástico y la singularidad jurisdiccional del propio 
templo.

Una de las primeras donaciones conservadas a favor de la iglesia de San Vi
cente procede del testamento de Martín Miguel, prior (deán) de la catedral de 
Avila en el mes de agosto de 119715, por el que pasan a los clérigos de la basílica 
unas casas en la calle Purilleros. Una permuta entre el cabildo y la iglesia de San Vi
cente de Avila se realiza en 1208, con autorización del obispo don Pedro Instando, 
cambiándose el tercio de los diezmos (quod vero in tercia decime Sancti Vicentii 
Abulensis..., XXa áureos singulis annis habeant in perpetuum) por unas posesiones 
en las aldeas del arcedianato de Olmedo, Miguel Serracín (Migalserraztn), Serranos 
y San Vicente, integradas por tierras de cereal, viñas, casas, prados y huertas'6, 
canjeándose el prestimonio del prelado en la basílica de San Vicente (20 áureos) 
por los bienes territoriales. Las primeras donaciones se remiten al siglo XIII, siendo 
recogidas en el «Cuaderno..., 1676». En 1253, los vecinos Sant Muñoz (MuñoSan
cho) y Muñana Domingo, hija de Domingo Muñoz, el Recio, y hermana de Sancho 
Fortún, donan a la fábrica algunas tierras, viñas y casas en el término de Jaraíces 
con el compromiso de una misa diaria en el altar de San Nicolás por parte de los 
clérigos, donación ratificada en 1266 ante el escribano Martín Yáñez. El mismo 
donante, Sant Muñoz, parece que había donado, unas décadas antes, unas tierras 
en Grajal y en Las Caleras, en el camino de San Pedro de Linares, a favor del mo
nasterio premonstratense de Sancti Spiritus17, situado en la zona meridional de la 
ciudad junto al río Chico (Crajal). El caballero de Ávila Pascual Yenego, a través de 
sus testamentarios, uno el guardián del convento de San Francisco, fray Juan, otro 
Blasco Muñoz, hijo de Esteban Domingo, hizo donación de otras tierras, viñas, pra
dos y casas en la aldea de Crespos, en 1 de marzo de 128618, además de otras pro
piedades (año 1318, ante el notario García Esteban) en Las Berlanas, colación de 
Santa María de Gandulle. Yennego, además, mantenía unas casas en el barrio del 
Yuradero pagando al cabildo 116 mrs., otras moradas en la Rúa de los Zapateros, 
con «un corral pequenno con calleja estrecha que está tras la cozina», y unas tie
rras en la aldea de La Mata (despoblado), en el término de Riofrío, probablemente



r

287

19 «Becerro de visitaciones de casas y heredades..., era mil e CCC e quarenta e un anno». Vid. 
BARRIOS GARCÍA, Á., Documentación . 228, 235 y 442.

20 Docs. 171 (1297, marzo, 20. Ávila) y 183 (1299, julio, 28. Ávila), ibídem.

21 ACAv. Pergaminos. Doc. 30.
22 RUIZ, T. F., «Privilegio y autoridad. La jurisdicción del concejo de Burgos», en Sociedad 

y poder real en Castilla (Burgos en la Baja Edad Media), Barcelona, 1981, 119. Se refiere este autor 
a la ausencia de contratos de compra sobre «heredades pecheras» por parte de los judíos y moros 
burgaleses, bien por la destrucción de los documentos, bien por la abundancia de contratos de tipo 
oral. En contraste, aunque sin especificar las fuentes, los judíos abulenses parece que compran algunas 
propiedades.

23 ACAv. Pergaminos. Doc. 49 (1315. Ávila. «Escritura de posesión de las casas y sobrados en 
d Coso de San Vicente»).

trabajadas por musulmanes, «e los moros de Pasqual Yennego»'9. A cambio, al
gunos aniversarios por su alma y la de su abuela Amuña Fortún, enterrada en el 
cementerio de San Vicente. En estos mismos años, el clérigo de la basílica Pascual 
Sánchez realizó varias compras a título personal, una al judío Menahén, tintorero, 
y su mujer Qimha, de dos casas en el Mercado Mayor de la ciudad por 1.300 mrs. 
de la moneda de guerra (Ávila, 20-III-1297), otra al judío Abraham Elguer y su mu
jer Oro Sol pagando 450 mrs. por unas casas en las Carnicerías de los Judíos (Ávila, 
28-VII-1299)20. Las primeras viviendas se situaban en la esquina de la Albardería 
con el Mercado Grande, con dos puertas, en un barrio habitado por una población 
judía muy significativa, como los vecinos Moisés Merdohay, Leticia y Moisés (Mosé) 
Amarillo y los hijos de Rabí Yhudá, otro tintorero. La casa de las Carnicerías había 
pertenecido anteriormente a los hijos de Moisés Fayon, limitando con las moradas 
del rabí Abraham. Aunque las casas son adquiridas individualmente por el cura de 
San Vicente, sin intervención de otros clérigos o de la propia fábrica, los inmuebles 
pasarán por cláusula testamentaria a los comunes de la basílica, un hecho bastante 
frecuente que servirá para formar, consolidar y ampliar el dominio eclesiástico en 
la ciudad, de forma que la iglesia parroquial mantendrá algunos censos perpetuos 
sobre estas viviendas desde el siglo XIV. Este mismo clérigo rector en la última dé
cada del siglo XIII, bastante activo en las adquisiciones de fincas urbanas, compra a 
Don Yuzaffi, «judío del rey», por 500 mrs. «desta moneda nueva» unas casas en «la 
calle que va de las tiendas caleñas fasa casa en que mora Mosé Dueñas señalada 
entre las que fueron de Yago de Arévalo» (Ávila, 16-11-1300)2’.

A partir de la documentación conservada parece observarse una tendencia, 
tal vez generalizada, de venta de bienes inmuebles de vecinos judíos a canónigos 
y clérigos parroquiales a finales del siglo XIII, un desprendimiento de moradas de 
casas presumiblemente relacionado con una actitud económica de la población 
hebrea, por un lado, y un acoso inmobiliario y especulativo por parte de los clé
rigos, en contra de las conjeturas de Teófilo F. Ruiz22 acerca de las numerosas 
compras de propiedades registradas por los judíos abulenses. Algunas fincas ubi
cadas en el Coso de San Vicente pasan directamente al control de la catedral 
desde el siglo XIV. Así, en 1315, los canónigos Miguel Sánchez y Miguel Martínez 
toman posesión mediante carta de compra-venta de varias casas y sobrados hasta 
ese año pertenecientes al judío Menahén23. Dependencias con corrales, algún



288

24 AHN. Cód. 397 B, fol. 115 (1416, enero, 14. Ávila).

25 Cl/erjici eccllesile Síanlddi Vilnlcelnltii Abullensisl debenld cotidie celebrare Un/ perpe
tuara per aliqlelm plreslbliteldulm ex se ipísils Missalml Uní altari Slanlcldi Viln/ce/n/tii ilnlmediate 
post exitulml maiorls misse plrol alnlilmla díomilni lohlanlis qlulondalml cllerlici iplslius eccllesile ac 
eiusdelml parelnltiulml cuius Corpus hic ilnlferius iacet. Era millesima CCCXXI. Tal vez se trate de una 
dotación de dos aniversarios del señor Juan Sánchez a favor de los clérigos de San Vicente, un perga
mino (160 x 215 mm) catalogado sucintamente por Ajo González correspondiente a la tercera década 
del siglo XIV, con su fecha de era, en cuyo dorso aparece una anotación posterior señalando que los 
aniversarios están perdidos.

26 Un censo sobre esta heredad de Viñegra de Morana (Viniegra, 1250) se documenta en 28- 
IV-1332. Y un arrendamiento ante el escribano público Sancho en 13-IX-1402.

sobrado y, excepcionahnente, algún pozo se convierten en propiedades jurídicas 
de los deanes y canónigos que se van sucediendo en la catedral desde 1296 hasta 
mediados del siglo XIV, gran parte de ellas ubicadas en áreas céntricas (Albardería, 
Yuradero, Coso de San Vicente, Carnicerías de los Judíos) e intramuros (Brieva, 
Santo Domingo). Sin embargo, desde las últimas tres décadas del siglo XIII abun
dan los contratos en enfiteusis, censos perpetuos otorgados por los judíos y el 
resto de los pobladores a las instituciones eclesiásticas, una disposición jurídica y 
económica que se acentuará a partir del siglo XV cuando el obispo abulensejuan 
de Guzmán, además de donar 14.000 mrs. a la catedral para la adquisición de pro
piedades, recomiende a los canónigos del cabildo la conveniencia de otorgar cartas 
de censo, en vez de contratos de arrendamiento, sobre las casas del propio cabildo, 
«por quanto muchos de los dichos moros e judíos morauan en las dichas casas 
La documentación procedente de la catedral abulense confirma esta inclinación, 
similar a la que se encontrará en la parroquial de San Vicente, una extensión ju
rídica, más que productiva, capaz de garantizar unas rentas anuales seguras tanto 
para el cabildo como para los clérigos de la basílica. Al margen, habría que anotar 
una posible donación de bienes a partir de un documento de carácter epigráfico 
localizado en un muro del interior de la capilla de Santa Marina (familia de los Pa- 
lomeques), datado en la «era 1321», año 1283, por el que los clérigos se obligan a 
unas misas por el alma del señor Juan25. Y otra donación testamentaria, asimismo 
del siglo XIII, por la que Dominga Sánchez, viuda de un trapero de la Cal Toledana 
y madre de un clérigo de la parroquial de San Nicolás, otorga dos maravedíes a la 
obra de San Vicente.

Otros bienes raíces, indirectamente documentados tanto por Ajo González 
como por Barrios García, se refieren a las posesiones de la iglesia parroquial de 
San Vicente en Viñegra (Ávila, 8-11-1271, ante el escribano público Gregorio)-", un 
arrendamiento a favor de los comunes en el lugar de Inzinilla (San Juan de la Ena
nilla, 11-VI11-1302) o la donación de casas por Díaz Álvarez en los alrededores de 
la puerta de Sant Vicent (3-111-1310) y otras en la calle de la Soguería (15-111-1311). 
Hacia 1303, fecha de la redacción del «Becerro de Visitaciones» de la catedral 
de Ávila, los clérigos de San Vicente controlaban en la villa algunas casas en la 
«cruzera de Sant Viceynte», Yuradero, Rúa de los Zapateros, San Pedro, Cal de Be
rruecos, Cesteros y Barrio Nuevo, mientras que en los varios cabildos del arcipres- 
tazgo de Ávila las posesiones se repartían en la «Penna de la Habubiella» (La Mata,



289

27 Un arrendamiento de una heredad en este término procede de 21-1-1420, especificándose 
la donación realizada por Blasco Cenar en 1349.

28 «Carta de censo del vecino Andrés sobre unas viñas en Mingorría» (9-X-1342. Ávila). Perga
mino, 105 x 303 mm. Doc. 23 (Ajo González).

29 Una coacción extraeconómica está siempre presente en los últimos momentos. Las injeren- 
oasen la decisión testamentaria eran frecuentes en la Castilla medieval y en la del Antiguo Régimen. 
CARGA FERNÁNDEZ, M., Los castellanos y la muerte. Religiosidad y comportamientos colectivos en

colación de Xemén Migal), Bermud Salinero, unas tierras y viñas en Blascosancho, 
tierras y prados en Malburgo (despoblado de la Tierra de Ávila), Forcajo (despo
blado de Fontiveros), Cisla, San Juan de la Encinilla27, Castellaniellos, Mingorría28 
y Sadornil de Adaja con otras tierras de pan y algunas viñas. En algunos pagos de 
aldeas abulenses se concentraban igualmente otras propiedades a finales del siglo 
XIV (1392), una tierra junto al arroyo de Aldehuela de Berlana, una obrada en 
La Reguera, en Revilla, y un pedazo de pan llevar en el camino hacia Riocabado 
lindando con las propiedades de la mesa capitular y de las monjas de Santa María 
de Candulle, además de unas viñas en Sadornil de Adaja.

Será a partir del siglo de la Peste Negra cuando los clérigos de la basílica de 
los mártires inicien de manera clara la formación de una territorialidad tanto urba
na como agraria. La generalización de las donaciones, a pesar de los escasos restos 
manuscritos, confirma precisamente la amplitud de un patrimonio eclesiástico 
que se mantendrá durante los siguientes siglos. A cambio de misas y aniversarios 
por sus almas, los donantes entregaban a la iglesia parroquial algunas propiedades 
que, si bien no demasiado extensas, eran lo suficientemente amplias como para 
acumular un importante número de bienes raíces, a veces con un valor estratégico 
muy superior a la recompensa que los donadores esperaban recibir en el más allá. 
Consideradas como obras esencialmente piadosas, desde el siglo XIII diversos y 
acaudalados vecinos, otros más modestos, mantendrán esa mentalidad del «dar 
y recibir» (en expresión de Duby) entre la materialidad terrestre y el ignoto más 
allá. La comercialización del alma enlazaba precisamente con las aspiraciones 
eclesiásticas para alcanzar la supervivencia terrenal, convirtiéndose el testamento 
(con las correspondientes cláusulas económicas) en una «póliza de seguros esta
blecida entre el testador y la Iglesia» (Aries), el pasaporte para la eternidad citado 
en otro capítulo. Como los bienes materiales (moradas de casas, tierras de pan lle
var, heredades diversas, maravedíes, etc.) donados por el testamentario pesaban 
demasiado sobre las conciencias y las economías de albaceas y testamentarios, 
en ocasiones se retrasaba o anulaba el recuerdo efímero -una misa, un respon
so-ante el altar elegido por el difunto por las dificultades testamentarias o por la 
escasa cuantía de las donaciones post mortem, que con prontitud quedaban ago
tadas por la caída de las rentas agrarias o por la coyuntura inflacionista de algunas 
décadas del siglo XV. Sin embargo, la presencia inmaterial del difunto se tornaba 
en un fenómeno casi empírico desde el momento en que los clérigos insistían en 
la recaudación de los bienes donados, anulando ios aniversarios cuando las rentas 
decaían o cuando la propiedad donada pro anima era objeto de algún largo liti
gio2’. Las obligaciones forzosamente se cumplían si se mantenían unos acuerdos



290

el Antiguo Régimen, Valladolid, 1996, 103, describe las circunstancias notariales previas al óbito y, 
acertadamente, concluye: «En suma, la Iglesia, consciente de la importancia espiritual y económica 
del testamento y los beneficios que de ellos se podía conseguir, procuraba controlar y saber quién los 
otorgaba y quiénes debían encargarse de su exacta puesta en práctica para su total cumplimiento. Por 
supuesto, no se trataba de un control ni recomendación desinteresada».

30 Vid. ORLANDIS, J., «Traditio corporis et animae. La íamiliaritas en las iglesias y monasterios 
españoles de la Alta Edad Media española». Anuario de Historia del Derecho Español, XXIV (195-4), 
95-279. VALDEAVELLANO, L. C. de, Historia de España. De los orígenes a la Baja Edad Media, Madrid, 
1968, II, 200-201 y 294. MARTÍN, J.-L., vDonationes post obitum en los siglos XII y XIII», en El pasado 
histórico de Castilla y León. I Congreso de historia de Castilla y León, Salamanca, 1983,1, 235-252

previos entre los elemosinarii y los miembros de la jerarquía parroquial. Un sínodo 
celebrado en Avila en 1481 persiste en el cumplimiento del mandato por parte 
de los testamentarios de los fieles difuntos, argumentando que «muchos malos 
cristianos, no acordándose de la charidad que con sus próximos deven usar en el 
tiempo de mayor necessidad, que es quando las ánimas están en el purgatorio» 
(Synodicon, VI, lll, 13), olvidan la salvación de las almas. La alusión a la candad 
cristiana incidía además en la formación de unos derechos que se correspondían 
con una modalidad del dominio eclesiástico, similar al solariego, desde el instante 
en que los clérigos basilicales explotaban o utilizaban tales privilegios en las here
dades cultivadas directamente o por medio de arrendatarios y censatarios, impo
niendo derechos sobre montes, prados y pastos o recaudando los derechos sobre 
las gallinas, además de mantener un cobro rutinario en metálico o en productos 
sobre las propiedades contratadas ante los correspondientes escribanos públicos. 
Se acentuaba así una base territorial y jurisdiccional específica de la iglesia hacia 
algunos campesinos, pues estos se consideraban de acuerdo con la definición que 
en las Partidas se hacía del solariego como «homo que es poblador en suelo de 
otro» (Partida Cuarta, XXV, IIa). En consecuencia, a partir de una presión puramen
te extraeconómica, los clérigos alcanzan unos resultados materiales esenciales 
para su propia supervivencia terrenal, la formación de una titularidad jurídica de 
tierras y solares urbanos por parte de la iglesia parroquial de San Vicente.

Las donaciones, sin embargo, planteaban algunos problemas, pues el des
prendimiento de los donantes, en perjuicio de los herederos y familiares direc
tos, originaba algunos pleitos o el incumplimiento de las cláusulas testamentarias, 
diferenciándose así las donaciones puras e inmediatas por la salvación del alma 
(pro remedium anime, donatio pro anima} de aquellas que no alcanzaban la efec
tividad jurídica hasta después de la muerte del donante (donationes post obitum}. 
Una modalidad para evitar este problema parece que se logra con el censo en 
enfiteusis, de manera que el donante cede a la iglesia la propiedad jurídica y 
mantiene el usufructo, para él o para sus descendientes y herederos, casi siempre 
de manera vitalicia o perpetua para las siguientes generaciones30. De esta manera, 
tanto la iglesia como el donante se aseguran unas rentas relativamente estables, 
unas enfitéuticas (para los clérigos), otras para la supervivencia en el más allá.

A finales del siglo XIV, el abogado Alvaro (Alvar) González, vecino de Ávila 
enterrado luego en el exterior de la capilla de San Miguel, donó a la iglesia de 
San Vicente la heredad de los Huertos de Aragona, unas tierras de pan, montes,



291

31 Libro inventario..., 7580-7624, fols. 105 v., 210 r. y 218 r. «En ciertas memorias antiguas se 
halla, y en el libro de becerro antiguo, que el dicho Albar González, abogado, nos dexó la heredad de 
losCüertos, todo el dicho término, tierras, montes, prados y güertas y casas; y ansí mesmo nos dexó la 
heredad de Valseca, que se incensó por sesenta mrs. y la dicha heredad de los Güertos por seiscientos. 
Y porque no se halla lo que mandó se diese por su ánima, conforme a la tabla antigua se le dize cada 
semana dos responsos rezados; y sienpre emos de rogar a Dios por su ánima y defuntos. Está enterrado 
a las puertas de la capilla de Sant Miguel», fol. 105 v.

32 MARTÍN CARRAMOLINO,Historia de Ávila..., I, 507.

prados y casas «porque roguemos a Dios por su ánima»3'. Este predio se localizaba 
en el cabildo de Pajares, constituyendo un etnónimo que hace referencia a un pri
mer poblamiento por aragoneses, un terreno fundamentalmente de montes bajos 
que superaba las trescientas obradas dedicadas al trigo, cebada, centeno, prados 
forrajeros, pastos, madera y caza. Las tierras limitaban con algunos pagos de la 
aldea de Sadornil de Adaja, especificándose una variada explotación agrícola y 
ganadera, aunque escasamente rentable, a partir de prados y ejidos, eras, unos 
huertos sin cercar y algunas viñas que lindaban con ¡as siete aranzadas del pago de 
Perosanchón, pertenecientes a la mesa capitular. Antes de pasar a su propiedad, 
Alvar González, en el año 1392, tomó a renta del cabildo catedralicio el hereda
miento de Aragona, en Berrocalejo, anteriormente bajo el usufructo del hijo de 
«don Harján», pagando anualmente doce fanegas de centeno transportadas, a su 
costa, hasta la ciudad de Avila en el día de San Cebrián, imponiéndose una pena 
de 3 mrs. por cada día de retraso. Otra donación del mismo vecino y abogado 
aparece en el término de Valseca (despoblado, término de Aveinte, Avent, 1250), 
con tierras de cereales, casas y viñedos (dos aranzadas). En ambos casos el cura 
y beneficiados se apartan de una explotación directa para iniciar la materializa
ción económica por medio de unos contratos definidos por el arrendamiento o 
el censo enfitéutico. La generalización de estos censos determinará la estrategia 
económica de la basílica desde el siglo XIV hasta el XVIII, tanto en la ciudad como 
en las áreas rurales. Así, la heredad de Aragona se encensa a varios vecinos por 
600 mrs. cada año, conservándose los contratos de los años 1417, 1500, 1560, 
1580,1621,1680 y 1711. En Valseca, por otra parte, las dos obradas de tierras y 
las aranzadas de viñas junto al «camino de Encina», además de unas casas pajizas, 
se adjudican en su dominio útil a algunos campesinos por una cuantía de 60 mrs. 
en los años 1417, 1442, 1460 y 1569. Alvar González, alcalde de la villa, era hijo 
de Gonzalo Mateos y sobrino de Ñuño Mateos (suegro de Esteban Domingo), se
gún refiere anacrónicamente el benedictino Luis Ariz, fundator huius domi (Sancti 
Spiritus), «que servía al rey don Alfonso VIII mandando las armas de Ávila»32. Gon
zalo Mateos, como uno de los antiguos pobladores de Ávila, permutó unas casas 
con los clérigos de la basílica de San Vicente en el año 1276, según «vna escriptura 
que está en el archiuo de San Vicente de Áuila: en la qual dize que el Maestro 
Fermíndez, clérigo, y Pascual Domingo, y don Gargía, con los demás clérigos de 
San Vicente, hazen trueque a Gonzalo Mateos y a María Tacón, su muger, de vnas 
casas que el cabildo tiene en somo de Cal de Aluardería, porque les dio Gonzalo 
Mateos y María Tacón ocho marauedís cada año, de las blancas de la primera gue
rra, que las tomamos de aquellas casas que vos auedes en el Coso de San Pedro;



292

su fecha a dos de agosto, era de mil y trezientos y catorze años, testigos Blasco 
Muñoz, fijo de Sancho Ximeno, Blasco Ximénez, fijo de don Yuañez, e Blasco Cu- 
demer su hermano» (Ariz, III, 9). El alcalde y propietario, por otra parte, contaba 
con algunos viñedos en «Sant Sánchez» (despoblado, término de Ferrand Sancho, 
1250), según el Becerro catedralicio del año 1303, y unas casas acensadas a favor 
de la basílica por escritura notarial junto «al monasterio de Santa María del Hon
do..., fecha en Áuila en la era de 1317».

Parte de los molinos hidráulicos de la diócesis abulense son adjudicados di
recta o indirectamente a los clérigos de la basílica de San Vicente. Entre los siglos 
XIV y XV se mantienen bajo el dominio directo o por medio de arrendamientos 
y censos enfitéuticos los molinos del Vado, la Aceña y los Mozos en el río Adaja, 
aguas abajo del molino de La Losa, en el término de la villa, hasta la dehesa de 
Fresnedillo. Varios ingenios permanecen bajo el control del cura y beneficiados en 
Riofrío, el molino del Sepadal (Cardeñosa), otro en el río Pinarejos o de Bularros 
(Sanchorreja), y los del Sobradillo, además de otra aceña en el lugar de Grajos 
desde el año 1519 (donación del cura Gil López). En buena parte de los contratos 
firmados entre la parroquia y los censatarios se percibe una mayor rentabilidad 
económica de los molinos que sobre las tierras de labor, una situación similar a la 
apreciada con los ingresos decimales.

El patrimonio eclesiástico estaba marcado por su dispersión como con
secuencia de las donaciones de feligreses-propietarios de tipo medio o de los 
grupos caballerescos. Algunas propiedades no documentadas por una cláusula 
testamentaria, fueron arrendadas por el cura y beneficiados de la iglesia de San 
Vicente, como ocurre en el año 1369 con dos yugadas de tierras de cereales en 
el término de Blascosancho, tratándose seguramente de una heredad que por 
estipulación testamentaria del marqués de Las Navas (Ávila, 21-1-1312) pasa a 
los comunes del templo, estableciendo un censo perpetuo con catorce fanegas 
de pan (Ávila, 1 5-VI-1331). Aunque son muy escasos los contratos de arrenda
mientos, esta heredad se mantiene hasta el año 1375 cuando, finalmente, se 
modifica la primera escritura para firmar ante el notario público Garci González 
un censo entre los comunes y el señor de San Román y Villanueva, Gómez 
Dávila, con catorce fanegas de pan terciado33. Unos años después, en la «era 
1396» (1358)34, una dotación de cuatro aniversarios favorecía a la iglesia parro
quial de los mártires con una heredad en Gotarrendura (Gutierre Endura, 1250), 
perteneciente antes a Mari Blázquez, viuda de Gil Muñoz, «una donación de 
las tierras y algos», bienes raíces de los clérigos que inicialmente se mantienen

33 Libro inventario..., 1580-1624, fol. 21 7 v.: «Andando yo, el cura Joseph de Villadiego Azei- 
tuno, congojado de ver faltase este censo de la iglesia, tuve orden cómo uer unos papeles de un caua- 
llero a donde hallé el censo de la sobredicha heredad contra el señor Gómez de Ávila, de que en efeto 
se obligó, compelido por el cura y beneficiados, a que reconociese este censo. Y reconoció ante Garci 
González, notario apostólico, en quinze días del mes de henero de mili e quatrocientos e nouenta e 
quatro años». Gómez de Ávila mantenía asimismo un censo sobre unas casas en la ciudad.

34 Ajo González anota, en una rápida lectura, otra fecha: 12 de mayo, era 1390 (1352), a 
partir de un documento (ne 24) muy deteriorado, de 330 x 370 mm., ante el escribano público Alfonso 
Díaz.



I

293

35 Libro inventario..., 7580-1624, fols. 98 r. y 191 v.: «Esta heredad fray a censo la mitad della 
Antonio de Cianea, escriuano y vecino desta cibdad, de que paga siete fanegas de pan terciado; tiene 
fecha escritura ante Pero Téllez, escriuano del número de Áuila, en diez días del mes de noviembre de 
mili y quinientos y sesenta y cinco años».

36 Docs. 185 (1448, julio, 19. Ávila) y 726 (1449, octubre, 9. Ávila). Vid. JIMÉNEZ HERNÁN
DEZ, 5. y REDONDO PÉREZ, A., Catálogo de protocolos notariales del Archivo Histórico Provincial de 
Ávila (Siglo XV) I, Ávila, 1992.

bajo una explotación directa con los campesinos de la zona hasta que desde 
1456 pasa a convertirse en propiedad censual con catorce fanegas de pan, trigo, 
cebada y centeno. Esta misma heredad dividida pasará por un censo enfitéu- 
tico al conocido notario y cronista de la traslación de san Segundo Antonio de 
Cianea35, repartiéndose el predio entre este último y el vecino de Alba de Tor- 
mes Juan de Ovalle, descendiente del corregidor de la villa salmantina. Aunque 
la mayor parte de las donaciones se vinculan con las heredades dispersas de 
la zona norte del obispado abulense, también a partir del siglo XV se registran 
dotaciones en las cercanías de la sierra de la Paramera. En 1457 el matrimonio 
formado por Diego González de Lesquina y Catalina González de Gauna donó 
a los comunes de la basílica un molino, tierras de pan y unos prados y linares 
en el término de Riofrío, ante el notario público Juan Rodrigo Dávila. En los si
guientes años la propiedad se encensúa a los descendientes de la pareja, a Juan 
de Lesquina, comprometiéndose a pagar cada año 132 mrs. y 2 cornados. Ya 
en el siglo XVI estas propiedades pasarían por venta al mayorazgo del marqués 
de Las Navas. En general, salvo algunas excepciones, los donantes relacionados 
con la basílica de San Vicente parecen destacarse por una acumulación variada 
y dispersa de bienes inmuebles. Diego de Lesquina, hijo de Juan González, ve
cino de Ávila, había tomado en arrendamiento en 1448 un solar para levantar 
una fragua, con una renta de 750 mrs. a favor del maestre Abdallá de las Navas. 
Como propietario arrendó la mitad de una heredad en Villacomer a Pascual 
Sánchez36. Por otra parte, el hijo del anterior matrimonio, el caballero Juan de 
Lesquina, adquirió parte de un linar en Riofrío por 372 mrs., al tiempo que unos 
años después, en 1498, solicita a los Reyes Católicos una explicación sobre un 
repartimiento para sufragar las costas de confirmación de un privilegio de los 
caballeros abulenses.

Un número significativo de vecinos de la ciudad se hallan ligados mediante 
censos con las instituciones eclesiásticas, particularmente con la parroquial de 
San Vicente. De nuevo, las tierras de la Moraña suministran algunas posesiones 
a los clérigos de San Vicente. Es el caso de una dotación de 1460 por parte de 
Mari Álvarez, mujer de Pedro González de Tamayo (quemado por judaizante en 
1493), reconociendo por cláusula testamentaria firmada en Mancera de Arriba 
el traspaso de una yugada de tierras de cereal en el lugar de Castilblanco a cam
bio de unos aniversarios en las fiestas de Nuestra Señora de agosto, la Virgen de 
septiembre, Nuestra Señora de la O y la Anunciación, aniversarios que desde el 
siglo XVI no se cumplían al comprobar los mayordomos de la basílica que dicha 
heredad pertenecía realmente a una dotación de Juan Cimbrón por la memoria



294

37 Libro inventario..., 1580-1624, fol. 250 v.: «No se halla tener la mesa de comunes esta he
redad, ni dízese estos anibersarios porque la heredad que tenemos en Castilblanco es la que nos dexó 
Juan Zimbrón, como se dize adelante».

38 ADAv. SV. C. 1. Leg. 37. Doc. 37 A (1467, octubre, 6. Ávila). «Licencia concedida por el 
tribunal eclesiástico de Ávila a los comunes de la iglesia de San Vicente para cambiar la heredad de La 
Radecilla, en Las Berlanas, y otra en Castilblanco, por la dehesa de Fuenteguinaldo, perteneciente a 
dichos comunes por el testamento otorgado por Sancho Sánchez Cimbrón ante el notario del número 
Alfonso González de Bonilla».

39 Libro inventario..., 1580-1624, fol. 105 r.: «Cura y beneficiados y capellanes desta yglesia es
tán obligados a dezir en cada vn día vn responso rezado por Sancho Sánchez Zimbrón, que está enterrado 
al rincón del portal, debaxo del luzido |síc) de Christóual Muñoz, que dexó la misa postrera en la laude 
del león y rueles. El qual Sancho Sánchez Zimbrón dexó a {ilegible por mancha de tintal {su hijol, Juan 
Zimbrón, la heredad de Fuente Cuinaldo, con aditamento que si no tuviese hijos quedase al cura y bene
ficiados de Sant Viceynte. Y después el dicho Juan Zimbrón, de consentimiento del cura y beneficiados 
de aquel tiempo, trocó esta heredad por las heredades de La Radecilla de Las Berlanas y de Castilblanco. 
que renta la heredad de La Radecilla treinta y dos fanegas de pan, por mitad trigo y cebada, como consta 
por el instrumento que pasó ante Alonso Gómez de Bonilla, notario público, a seis de octubre de mili 
y quatrocientos e sesenta y siete años. E consta por otro instrumento de la posesión que se tomó de Lis 
dichas tierras por muerte del dicho Juan Zimbrón, fecho por Juan Alonso, clérigo y notario apostólico, a 
nueve días de noviembre de mili e quatrocientos e noventa años».

40 ADAv. SV. C. 9. Doc. 35 (1460, mayo, 12. Ávila).

41 La dehesa de Fuenteguinaldo o Fuentegrimaldo se localizaba en el término de Berrocalejo, 
identificada por Pascual Madoz como la dehesa de la Alamedilla (244 obradas), del duque de la Roca

de su padre, Sancho Sánchez Cimbrón, en 146737. Este vecino de Ávila mantenía 
la heredad de Fuente Cuinaldo (además de otra en Castilblanco), propiedad que 
con autorización del obispo Martín de Vilches será permutada por La Radecilla, 
en Las Berlanas, sometida a un censo perpetuo por treinta y dos fanegas de pan, 
mitad trigo y cebada, y dos gallinas38. La posesión efectiva de estas heredades 
para los comunes de San Vicente se cumpliría en 1490, al quedar sin descen
dencia Juan Cimbrón y mantener el compromiso testamentario de un responso 
diario a cambio de las propiedades mencionadas39. Como en otras ocasiones, son 
los miembros notables de la ciudad, los descendientes de una caballería villana, 
quienes donan propiedades y se benefician materialmente de algunos contratos 
enfitéuticos. El caso de la familia Cimbrón es ejemplar en este sentido. Sánchez 
Cimbrón enterró a su mujer Beatriz Vázquez en la catedral en 1470, mientras que 
cuatro años después encarga al cantero Pedro de Salamanca y, tal vez, al maestro 
Juan Cuas su propia lauda. De sus hijos, uno murió sin descendencia en (y para) 
beneficio de los clérigos de la basílica después de actuar como testigo en la apro
bación de las ordenanzas municipales. Los dominios parroquiales en esta zona 
del obispado se agrandan gracias a una dotación del guardián y los frailes del 
monasterio de San Francisco de Ávila, con una yugada de tierras en el lugar de 
Castilblanco, término de Muñogrande, para la celebración de seis aniversarios en 
la iglesia basilical40. Esta propiedad situada en la falda del cerro de San Miguel, 
con una producción de trigo y cebada, se vio ampliada unos años después gra
cias a una permuta realizada entre los comunes de San Vicente y el vecino de 
Ávila Juan Cimbrón, fallecido sin descendencia en 1490, cambiando los prime
ros la dehesa de Fuenteguinaldo" por dos propiedades del heredero de Sancho



295

42 ADAv. SV. C. 3. Doc. 40 (1471, enero, 11. Ávila, ante el notario Carci González). Sobre 
Sanchorreja, Pascual Madoz reseñaba que «se padecen por lo común calenturas pútridas», con terre
nos de inferior calidad y unas casas en Alborrillos y el despoblado de El Cid.

Sánchez Cimbrón, una en Castilblanco y otra en Las Berlanas. Cura y beneficiados 
mantendrán el dominio directo de estos solares hasta el año 1515, cuando media 
yugada es arrendada al vecino Diego Jiménez el Mozo por quince fanegas de 
pan mediado y una gallina en el día de san Cebrián de septiembre. En el término 
de Las Berlanas, otras heredades estaban bajo la propiedad de los clérigos de la 
basílica al menos desde el año 1392, algunas en La Aldehuela, junto al «arroyo 
de Yuan Yuanes», otras en el paraje de La Reguera, una obrada en el barrio de 
Revilla, un pedazo de tierras de pan en Las Luengas (Revilla de Berlana), en un 
enclave donde los terrazgos se repartían fundamentalmente entre el cabildo, las 
monjas benedictinas, la propia parroquia abulense, algunos clérigos y el convento 
de San Silvestre, además de algunos nobles avilenses como Blasco Jimeno, Ñuño 
González del Águila y Jimena Blázquez.

Ya a finales del siglo XV, dos nuevas donaciones benefician a la iglesia parro
quial de San Vicente de Ávila. La primera, por un testamento de Juan de Carde- 
ñosa, pregonero del concejo en 1497, se refiere a un huerto de media obrada en 
el término de Cardeñosa y media aranzada de viñas del Caballero en Peñalba, 
situada en un ladera de la aldea, propiedades que pasaron definitivamente a los 
clérigos en 1507 por una escritura hecha ante el notario apostólico Pedro de 
Pintos. La otra heredad procede de los bienes del notario Garci González, vecino 
de Ávila, con unas casas pajizas, prados y tierras de labor en el lugar de Cabañas 
(Cabannas, 1250), acompañados de 100 mrs. que a finales de la misma centuria 
pagaba la vecina Catalina Hernández. Concedidas a la basílica años antes de su 
muerte, hacia 1510, las dos propiedades del letrado se mantendrán mediante 
contratos enfitéuticos a lo largo del siglo XVI, modificándose la valoración inicial al 
ampliarse a 200 mrs. el censo de Cabañas, repartidos por mitad entre los comunes 
y la fábrica de San Vicente. Los campos de cereal ocupan la mayor parte del do
minio eclesiástico junto a un policultivo de subsistencia. Las heredades o «tierras 
de pan llevare se incrementarán notablemente por medio de algunas dotaciones 
significativas.

De la rancia y legendaria familia abulense de los Palomeques se tenían noticias 
desde los primeros años del siglo XII, vinculada la dinastía a la basílica directamente 
en una de sus torres. Hasta la segunda mitad del siglo XV no vuelve a localizarse 
una documentación precisa que reafirme su presencia en la capilla de Santa Ma
rina, al lado norte del nártex parroquial. Los primeros papeles sobre la dotación 
de Diego Palomeque proceden del año 1471'-', fecha en que el vecino de San
chorreja Juan Jimeno otorga un censo para el cura y beneficiados de San Vicente 
y para la propia dotación de Palomeque sobre una heredad en el mismo término, 
pagando anualmente en el día de San Cebrián ocho fanegas y media de centeno, 
media fanega de trigo y dos libras de lino, todo puesto en Ávila. Buena parte de los 
contratos enfitéuticos en esta comarca de la sierra de Ávila se firman a partir de las 
dotaciones de Diego Palomeque: veinte obradas de tierras de pan llevar, con sus



296

43 ADAv. SV. C. 9. Legajo 37. Doc. 37 A (1497, noviembre, 16. Ávila). «Carta de dotación 
de Diego Palomeque a favor del cura y beneficiados de San Vicente de Ávila sobre media yugada de 
heredad en el término de Sanchorreja, ante el notario público Carci González» Doc. 37 B (1497, 
noviembre, 16. Ávila). «Escritura de deslinde de la media yugada de heredad comprada por Diego 
Palomeque en Sanchorreja, ante el notario público Garci González».

44 ADAv. SV. C. 9. Leg. 39. Doc. 39 B (1502, junio, 1. Olmedo, ante el notario público Diego 
de Yepes). Leg. 37. Doc. 37 C (1502, octubre, 4. Ávila, ante el notario público apostólico Diego Velas- 
co). Libro inventario..., 1580-L624, íol. 93 r.: «Mas dotó en esta iglesia Diego Palomeque cada semana 
quatro misas en la capilla de Santa Marina, ques martes, jueves, viernes y sábado, como parece por el 
instrumento de dotación fecho por Pero López, notario público, a catorce de mayo de mili quinientos 
y dos años. Dejó la heredad de Sanchorreja, que dijo valer treinta y ocho fanegas de trigo y centeno, 
porque en efecto no fueron más de veinte y cinco fanegas de centeno y quatro fanegas de trigo y siete 
fanegas y media de lino. Y aunque mandó se dixesen quatro misas, por no salir cierta la dotación no 
se dicen más de tres misas cada semana». La misma información se repite en el fol. 202 r.

linares, prados y un molino, variadas posesiones en Sanchorreja, una tenería en 
el río Adaja o algunos censos otorgados en el término de Cisla por la vecina de la 
ciudad Catalina de Loarte, viuda de Juan Palomeque, probablemente hermano 
de Diego. En 1497, este vecino de la ciudad de Ávila, Diego, había adquiri
do media yugada de tierras para los comunes de la basílica de San Vicente, 
comprada por el propio dotador a unos vecinos de Sanchorreja. Para la misma 
dotación se firma un contrato de censo enfitéutico entre el cura párroco y los 
moradores Cristóbal García y Andrés García, en 149743, antiguos propietarios 
de la heredad, sobre treinta obradas de tierras con una renta anual de seis fa
negas de cebada, dos de trigo y dos libras de lino. Un año después, Palomeque 
dona a la fábrica y comunes unas casas con sus corrales en la colación de la igle
sia de Santo Domingo de la Calzada, arrendadas ad v/tam en esos momentos a 
Sebastián Rivero con 200 mrs. y dos gallinas cada año. Otra donación se refería 
a una yugada de tierras de cereal en la heredad de Las Casas, en la colación de 
Santa María de Muñonuño (Padiernos), en el cabildo de Valle Amblés, con un 
cargo para los clérigos de dos misas semanales en la capilla de Santa Marina. 
Por último, Palomeque da a la basílica 40 mrs. de censo sobre unas casas en 
la Judería de la ciudad a cambio de unas fiestas en el día de santa Marina. Las 
misas por este feligrés, que residía en Ávila, aunque contaba con numerosas 
propiedades en la vertiente norte de la sierra de Ávila, se amplían a cuatro se
manales en la capilla de los Palomeques, mientras que en 1502 definitivamente 
el obispo Alonso Carrillo de Albornoz aprueba la capellanía del descendiente 
de los «guardadores del templo de San Vicente» (J. Tello). Unos meses después 
el cura y los beneficiados toman la posesión jurídica de las treinta obradas 
de tierras4’’. La heredad de Palomeque, trasmitida por dotación a los comunes 
de la basílica y a la capellanía fundada, era una fuente de ingresos nada despre
ciable para la economía parroquial, con unas rentas anuales de treinta y ocho 
fanegas de pan, quince libras de lino y 180 maravedíes sobre unos censos en 
el término de Sanchorreja.

Gómez (Fernández de) Malaver era otro vecino de la ciudad con numerosas 
posesiones de cereales en el término de Riocabado (Rio cavado, 1250; cabildo



297

«Cura y clérigos desta iglesia han de decir cada semana perpetuamente en esta capilla en el altar de 
San Antonio, lunes misa de réquiem, miércoles de la Cruz, sábado de Nuestra Señor, con responsos, 
y día de la Trinidad vísperas y vigilia, y el siguiente misa cantada y el día de San Antonio otro tanto, 
día de San Vicente de otro lo mismo, por las ánimas de Gómez Malaver, su muger y difuntos. Dotaron 
para ello una yugada de heredad en Riocabado, y si algo faltare que la caridad vuelva al patrón y dé 25 
maravedís a Nuestra Señora de Sonsoles y de las Vacas. Hicieron este retablo que está frontero».

de Morana). Desde finales del siglo XV45 se forma una nueva capellanía en la 
basílica de San Vicente (capilla de San Antonio) a partir de una dotación de media 
yugada de heredad que rentaba treinta y siete fanegas de pan mediado. Durante 
la centuria siguiente esta capellanía dotada se irá consolidando tanto en términos 
económicos con la ampliación del dominio como en el sentido litúrgico con la 
celebración de varias misas pro anima. A mediados del siglo XVI, la capellanía 
estaba asignada y los clérigos mantenían veintiuna misas rezadas y otras dos 
cantadas, una de ellas con vestuario. Con anterioridad, para el bachiller Malaver 
se oficiaban en su capellanía cincuenta y cuatro misas, algunas de réquiem, 
otras de la Cruz, muchas en distintas festividades y casi todas ellas en el altar

45 ADAv. SV. C. 9. Leg. 36. Doc. 36 A (1495, mayo, 20. Ávila, ante el notario público Juan 
Hernández). Doc. 36 B (1495, julio, 1. Ávila). «Escritura de posesión a favor de los comunes de la 
iglesia de San Vicente de Ávila de media yugada de heredad en el término de Riocabado procedente 
de la capellanía de Gómez Fernández de Malaver, ante el notario público Juan Hernández». Libro 
inventario..., 1580-1624, fol. 203 r.: «Tienen más los dichos comunes una yugada de heredad en el 
lugar de Riocauado, la qual dejó Gómez Marauer...».

E íirrffíRflCápita'ti®tata s a spsiMiiisunja»
t jliáriílíKniWPiy i vina yt’ St. !Wa^Ta(Ho<itwtnfliatTSti3)ír¡Fet4laij’!raia^oiltf'‘8í ■■ -'uigt pnjfutofcdhritósa; » r®íipu<f®rfflanrraoraoaiDPSiaiLrolíROfaiM™
:alf3(fi!5pMas^rrac'’’qmnrfr''mraiiintffra-FT8tF.'r’

fe® feOtftiaüfKiD v$iauroMofauaic|
rn r(F rr ra hl n ro£ m

-; - ■ ■. - - ■ .. • 

/ -
tinta fedk J • .¡Se



46 ADAv. SV. C. 9. Leg. 36. Doc. 36 C (1554, abril, 6. Ávila).
47 Libro de cuentas e inventarios de la fábrica de San Vicente de Ávila, 1493-1545, fol. 33 r.

48 La abundancia de clérigos menores casados se percibe con la lectura del Catecismo de 
Pedro de Cuéllar, en la primera mitad del siglo XIV. Vid. MARTÍN, J.-L. y LINAJE CONDE, A., Religión 
y sociedad medieval. El Catecismo de Pedro de Cuéllar (1325), Salamanca, 1987, 152-157.

298

de San Antonio. Sin embargo, en 1554 los clérigos de San Vicente solicitan al 
arcediano Juan Vázquez rebajar las cargas de la capellanía de Malaver, pasando 
a seis misas cada año y otras tres fiestas, importando cada celebración un real y 
medio46. Todavía un número demasiado elevado de misas para un alma, sin duda, 
atormentada en su vida.

La biografía de los personajes ligados a la basílica de los mártires por una 
dotación, alguna capellanía, o por medio de los numerosos contratos censuales se 
refleja en una amplia y a veces escurridiza documentación que pone de relieve la 
azarosa vida de algunos vecinos. Evidentemente, la identificación de los vecinos 
se realiza a partir de los manuscritos estudiados. En algunos casos, se presenta con 
mayor detalle alguna noticia biográfica siempre que existan los suficientes datos com
parativos (filiación, oficio, cronología, etc.) procedentes de otros documentos aje
nos a la Sección San Vicente. Se comprobará así como, junto a vecinos radicalmente 
anónimos, aparecen algunos muy significativos por su situación económica, su 
relación directa con la iglesia parroquial o sus actividades profesionales y de casta. 
Es el caso de Gómez Malaver, bachiller, clérigo de corona, con sólo la primera 
tonsura, probablemente hermano de Alvaro Malaver, bachiller y racionero de la 
catedral, hereje quemado por judaizante en 1493. Como clérigo abulense, bachi
ller y dotador de una capellanía en la basílica, llama la atención la ausencia de 
cualquier mención a su condición profesional, seguramente por un pasado tor
mentoso relacionado con el movimiento antijudío que se acelera en la última 
década del siglo XV, una situación, por otra parte, muy similar a la de otros veci
nos unidos a la basílica durante el reinado de los Reyes Católicos. Una impresión 
a partir de los documentos medievales permite sospechar la abundancia de cléri
gos tonsurados en las diócesis castellanas, es decir, clérigos no ordenados defini
tivamente, a menudo casados, como era el caso de Malaver. Su mujer, antes del 
año 1508, había donado a la fábrica vicentina dos paños para los oficios religio
sos47. Hacia 1489 el bachiller había sido acusado de blasfemo y apresado por el 
corregidor de Ávila, embargados sus bienes por la gravedad del caso. Mientras, 
Gómez Malaver presentó un recurso ante el obispo de Ávila para seguir mante
niendo el privilegio clerical, hecho que acepta el prelado de origen converso fray 
Hernando de Talavera, confesor o «juez de conciencia» de la reina Isabel, una 
prerrogativa tradicional que a menudo era utilizada por los mencionados tonsu
rados, denunciando el franciscano Francecs Eiximenis que en la Corona de Ara
gón, en tiempos anteriores al siglo XV, se tonsuraba a hombres para que no fueran 
ahorcados, para que «no sien penjats», al igual que en Castilla un siglo después se 
recogerá la misma queja acerca de las deshonestidades y mal ejemplo de algunos 
clérigos40. Así pues, los Reyes Católicos, al año siguiente, ordenan al corregidor que 
entregue al obispo los bienes que habían sido embargados al clérigo menor Malaver.



299

49 Doc. 54 (1497, agosto, 17. Medina del Campo). Vid. CABAÑAS GONZÁLEZ, M.a D., Do
cumentación medieval abulense del Registro General del Sello, XIII, Ávila, 1996.

50 ADAv. SV. C. 2. Doc. 27 (1607, enero, 12. Ávila).

A lo largo de varios meses de 1490, los bienes le son restituidos, pues «le avyan 
seydo tomados por cabsa de qierta blasfemya que dixo en ofensa de Dios nuestro 
Señor, por quanto se falló que era clérigo de corona e no pudo ser procedido 
contra él por la nuestra jurediqión real». Sin embargo, el corregidor Santiesteban 
insistía en que dichos bienes habían sido entregados a ciertas personas en cum
plimiento de la sentencia contra Malaver, excusando los reyes al corregidor de 
Avila del emplazamiento del clérigo sobre la posesión de los bienes. Estos, proba
blemente, habían pasado a Fernando Sarabia, vecino de la ciudad durante el 
proceso y alcalde de la fortaleza de Montiel en mayo de 1490, distribuyendo los 
bienes en cumplimiento de la sentencia. En los años siguientes la situación se 
complicó al apropiarse de los citados bienes el vecino de Avila Alonso de León, 
«que tovo e recabdó de los bienes e debdas devidas al canónigo Fernand Gonzá
lez e al bachiller Malaver, vezinos de la dicha qibdad de Avila, que fueron decla
rados por ereges»; tierras y maravedíes que, asimismo, habían sido confiscados a 
Alonso de León por ciertos problemas con el obispo de Córdoba y las deudas de 
los condenados. En 1497, los reyes ordenan a los corregidores de Burgos y Ávila 
que levanten la confiscación «para que desenbargue unos bienes a un Alonso de 
León»49. Entre las posesiones de Malaver figuraban media yugada de tierras de pan 
en el término de Riocabado y otra heredad en Mingorría, esta última adquirida a 
Isabel Martínez en 1469 por 44.000 mrs. Sin embargo, la vecina fue condenada 
por la Inquisición, confiscándose la mitad del terreno, por lo que Gómez Malaver 
reclamaba a Blasco de Dueñas, vecino de Ávila, y a otros fiadores de la ya difunta 
una compensación de la mitad de los maravedíes entregados, reclamando Blasco 
justicia ante una compraventa que ahora, en 1498, le demandaba, por la parte 
contraria, más dinero del que él debía dar de su parte proporcional. Por otro 
lado, la media yugada de Riocabado se incrementará con otra media en 1580 
para la capellanía de Malaver, pagando Gabriel Díaz treinta y cuatro fanegas de 
trigo y cebada cada año, mientras que a principios del siglo XVII, en 1607, los 
vecinos del lugar Pedro López el Viejo y Felipe López el Mozo firman con el 
clérigo Juan de Albornoz un contrato de arrendamiento sobre media yugada 
incrementándose en cuatro fanegas la renta anual, pagadas en el día de San 
Bartolomé50. Esta continuidad jurídica, de tipo documental pero también como 
variante económica, será característica de las propiedades censuales de la ba
sílica de San Vicente de Ávila, alternándose desde el siglo XVII los contratos 
enfitéuticos, los censos redimibles y los arrendamientos sobre los vecinos de 
los lugares.

Además de las casas compradas por el cura rector de San Vicente Pascual 
Sánchez a finales del siglo XIII, las propiedades urbanas de la basílica se incremen
tarán, en un proceso similar al de los bienes agrarios, gracias a algunas donaciones 
y dotaciones testamentarias. Del año 1349 procede una dotación de la vecina



300

doña Menga51, unas casas en la calle Luenga que posteriormente se convertirán en 
bienes censuales a favor de los comunes de la parroquia. /\ los dos años, una nue
va dotación con unas casas en la «Asperilla», entre el muladar y los Baños de San 
Vicente, es ratificada por el clérigo y donante Juan Domínguez, según el inventa
rio de 1580-1624. Otro vecino de Ávila, con el mismo nombre que el cura, acom
pañado de su mujer doña Pascuala, mandó otro aniversario de misas en 1396 a 
cambio de unas casas junto al muladar, ante el escribano Alonso Hernández. Estas 
disposiciones de ofrecer post mortem bienes inmuebles a los clérigos de la basílica 
parece generalizada en las últimas décadas medievales, menospreciándose do
cumentalmente las donaciones monetarias, sobre las que se puede presumir una 
amplia recaudación tanto para los comunes como para la fábrica. El testamento 
de la vecina Sancha de Zabarcos, mujer de Ximén Muñoz e hija de Pedro López 
de Ávila, manda para la iglesia de San Vicente 200 mrs. por descargo de su con
ciencia, un caso aparentemente excepcional, como el testamento del escribano 
real Velasco Gómez Dávila, manifestando en una cláusula que «si algo sobrase 
que lo den por mi alma en la lavor de San Vigente de Ávila»52 tras haber fundado 
una capellanía en la parroquial de Santiago, o el de la hija de Blasco Fortún, María 
Velázquez, donando 100 mrs. a la obra de la basílica en el año 13O853.

51 Libro inventario..., 1580-1624, fol. 102 r.: «Y la dicha dotó vn aniuersario, vigilia i misa 
cantada en cada vn año. Dexó de dote vnas casas en la calle Luenga, por instrumento de pergamino 
ante Carci Pérez, scriuano público del rey, a ueinte e quatro de febrero de mili e trecientos e quarenta 
e nueue años».

52 Doc. 10 (1272, mayo, 14. Murcia). Vid. LÓPEZ PITA, R, Documentación medieval de la 
Casa de Velada. Instituto Valencia de Don Juan. I (1193-1393), Ávila, 2002.

53 Vid. ANDRÉS, C., «Testamento de la ricahembra abulense María Velázquez (1308) ■ 
Cuadernos Abulenses, 4 (1985), 197-214.



301

EL DOMINIO URBANO: LOS CENSOS ENFITÉUTICOS EN 
ÁVILA

54 La documentación sobre censos procede mayoritariamente del Archivo Diocesano de Ávi
la, Sección San Vicente, de una caja (Caja 3, sign. 141/3/1 C) , con papeles de los años 1398-1799. 
Son ciento once legajos cortos y documentos sueltos, gran parte de ellos anteriores a 1501, de diversos 
tamaños en papel, algunos incompletos, otros un tanto deteriorados, que informan sobre las propie
dades censales de la basílica, con algunos añadidos sobre requerimientos de pagos, deslindes, autos 
judiciales, etc. Para evitar un exceso de notas a pie de página, toda la documentación aportada remite 
a dicho legajo, excepto cuando se especifique otra procedencia. Se utilizan, además, dos códices, el 
Becerro de 1499 y el Libro inventario..., 1580-7624, ambos en el mismo archivo.

55 ADAv. SV. C. 2. Doc. 42 (1717, septiembre, 20. Ávila). «Relación de documentos entrega
dos por el cura párroco Francisco de Barreda al archivo de la iglesia de San Vicente, incluyendo unos 
autos contra doña Rael sobre la paga de un censo perpetuo de 90 mrs. sobre unas casas en la Soguería 
del Mercado Grande».

La ratificación notarial de censos se inicia documentalmente y con mayor 
intensidad en la segunda mitad del siglo XIV54. Los espacios urbanos ocupados 
jurídicamente por medio de la enfiteusis se refieren a unas casas en la Albardería 
(13-XII-1322), otras de Alí, hijo de Aizdila, franco moro de Ávila (6-111-1332), y 
un arrendamiento de Blasco Sancho sobre una morada en la villa (11-IX-1332). 
El judío Yuqaf había concedido el 20 de diciembre de 1364 un censo perpetuo 
al cura y clérigos beneficiados de San Vicente sobre un solar de casas en el Mer
cado Mayor, delante de la calle pública de la Albardería y sobre la Soguería (en 
el Mercado Grande), viviendas por las que en 1398 los judíos Yudá Lerma y su 
mujer Rael pagaban anualmente 90 mrs. tras unos autos iniciados a instancia de 
los comunes de San Vicente. Unos años después (25-VII-1415), dichas casas se
rán vendidas al cura Juan Sánchez de Ayuso y a los beneficiados de San Vicente 
por parte del judío don Yugaf por 550 mrs., propiedades que se ubicaban en la 
Albardería junto a unas casas pertenecientes al cabildo catedralicio abulense55. El 
notario Antón Sánchez abonaba a los comunes de la basílica 45 mrs. anuales por 
unas casas en el Coso de San Vicente desde el año 1394. A partir de estos años 
se acumulan los censos perpetuos a favor de la iglesia parroquial, resaltando las 
propiedades urbanas situadas en la Rúa de los Zapateros y en la Albardería. En 
la ciudad se establecen algunos contratos enfitéuticos con el vecino Juan Gómez



■

302

fMIli

56 Véase en este sentido el magnífico capítulo titulado «La generalización de los fetosines 
como síntoma de la quiebra de la dominación feudal», de GAVILAN, E., El dominio de Rírraces en 
el siglo XV. Un estudio sobre la sociedad feudal, Zamora, 1986, 323-329. En el mismo tono, aunque 
aplicado al caso concreto de la abadía de Nuestra Señora de La Espina, el epígrafe titulado «La eclosión 
de la enfiteusis», en LÓPEZ GARCÍA, J. M., La transición del feudalismo al capitalismo en un señorío 
monástico castellano. El abadengo de La Santa Espina (114 7-1835), Valladolid, 1990, 68-75.

como censatario sobre una huerta en el barrio de San Andrés, con un cargo anual 
de 10 mrs. de moneda vieja (22-111-1423), en el término de San Juan de la Enci 
niIla por veintiséis fanegas de pan y dos pares de gallinas (15-1-1434), en el lugar 
de Los Angeles (6-IX-1436) con trece fanegas de pan, mitad trigo y cebada, en 
la aldea de Valseca con 60 mrs. anuales por una yugada de tierras, viñas y un 
solar de casas (20-11-1442), y nuevamente en la ciudad con algunas propiedades 
enfitéuticas cuyos réditos anuales eran pagados por los miembros del cabildo ca
tedralicio desde el año 1428.

Desde mediados del siglo XV se inicia lo que algunos historiadores han de
nominado la «eclosión de la enfiteusis»56. Documentalmente, los censos se reani
man a partir del año 1450, posiblemente porque los clérigos de la basílica empiezan 
a apreciar los efectos económicos de una monarquía autoritaria y centralizada 
reaccionando los eclesiásticos mediante una reestructuración de la renta feudal. 
Desde ese momento, los contratos foreros establecen unas condiciones precisas 
y puntuales entre el censalista (la iglesia de San Vicente) y los censatarios, concre
tándose en buena parte de los documentos los valores, límites, medidas y dedi
caciones de los bienes acensados y especificándose, por parte de los enfiteutas, 
las hipotecas a partir de la valoración de las aranzadas, obradas, yugadas o de los 
deslindes de casas, solares y huertas que se comprometían ante el escribano pú
blico que, normalmente, reflejaba en sus manuscritos la «costumbre inmemorial 
de engensar o dar a engense o ynfeteosyn qualesquier heredades e casas e bienes 
rayees». Por otra parte, los plazos de las rentas a pagar se precisaban habitual
mente en San Cebrián y Navidad, sobre lodo en el dominio rural, o en San Juan 
y Navidad cuando los bienes sometidos a la enfiteusis se localizaban en el entorno 
urbano. Variaban también dichas rentas en función de la dedicación económica, 
manteniéndose rentas en dinero en los inmuebles urbanos y rentas en especie, o de 
tipo mixto incluso, en los medios agropecuarios. En líneas generales, se tiende a man
tener durante varias décadas la renta adjudicada inicialmente contra el censatario, 
que, por otro lado, veía cómo las dificultades para traspasar, vender o enajenar la 
propiedad se hacían mayores a medida que el censualista se arrogaba el derecho 
de tanteo, de tal modo que el enfiteuta podía ser desposeído del bien hipotecado 
A partir de numerosas dotaciones testamentarias y algunas donaciones particula
res, la iglesia parroquial de San Vicente va configurando un dominio económico 
en el entramado urbano abulense, muy específico desde el siglo XV, al establecer 
contratos enfitéuticos en áreas muy concretas. Así pues, se van acumulando los 
censos que tienen un carácter contractual bastante preciso e individualizado sobre 
las parcelas o solares en el interior de la ciudad. Suelen ser tenencias vitalicias o 
perpetuas, transmisibles por herencia y estipulando los plazos de pago, los inmue
bles contratados y el destino de la renta para los comunes, la fábrica de la iglesia



I

303

57 ADAv. SV. Doc. 20. Quaderno y becerro de las casas y heredamientos e possissiones de los 
anibersarios del cura e beneficiados de la yglesia de Señor San Veceynte de Ávila que los bien fechores 
dnaron a los comunes de los clérigos de la dicha yglesia. Doc. 19. índice del Becerro Antiguo de San 
Vicente de Ávila.

o los mozos de coro. La abundancia de censos urbanos, casi todos ellos perpetuos 
frente a la escasez de los contratos «al quitar» o censos redimibles en el siglo XV 
(¿una forma de usura disfrazada?), marcan el acentuado papel de la iglesia como 
prestamista y receptora de rentas urbanas, independientemente de otros recursos 
económicos de procedencia diversa (diezmos, rentas de los sexmos, derechos del 
leño, «cozuelos del pan», etc.).

Las propiedades censuales se concentrarán en el Mercado Grande y Albar- 
dería, Coso de San Vicente y alrededores, Judería Vieja y entorno del Mercado 
Chico. Las rentas en especie son sumamente escasas, en ocasiones se completa la 
percepción en maravedises con un par o dos pares de gallinas. La basílica ejerce 
en este sentido toda una serie de atribuciones características del censualista, due
ño eminente o propietario directo, es decir, percibe el canon anual marcado en el 
contrato (en dinero y en frutos en algunos casos), mantiene el derecho al tanteo o 
al retracto, también la prerrogativa de laudemio (luismo o quindenio), el pago de 
un porcentaje, normalmente del veinte por ciento (depende de la etapa histórica 
y otras circunstancias) del valor del solar cuando se enajene por el enfiteuta sin 
que el dueño directo (la iglesia parroquial) haga uso del tanteo o retracto, al igual 
que se podía anular el contrato si el enfiteuta incumplía las condiciones pactadas. 
«E por si aventura alguno toviese a enfiteusis cosa que perteneciese a la Eglesia, e 
estoviese por dos años o poco tiempo más que non pagase lo que prometió de dar 
cada año, puédegelo quitar el perlado a quien pertenesca la cura de las cosas de la 
Eglesia, sin otro juicio» (.Primera Partida, XIV, IIIa). Por otra parte, los réditos anuales 
impuestos sobre el préstamo inicial se mantendrán en torno al cuatro y seis por 
ciento, rentas que a partir de un capital principal (e inicial) eran recogidas escru
pulosamente o no tanto (también dependiendo de las circunstancias) por los ma
yordomos de la basílica. De esta forma, el estudio de la figura jurídica del censo 
se muestra como uno de los componentes esenciales en la estructura económica 
de la basílica parroquial de San Vicente desde el siglo XV.

Gran parte de los contratos se aplican sobre casas y solares en los límites ur
banos, destacando los amplios dominios en torno a la basílica y barrio de Papalba, 
ámbito urbano que incluía el propio Coso, el Yuradero intramuros, el cementerio, la 
Torre de la Muía y el muladar y, en la «Asperilla de San Vicente», los solares encen
suados desde el año 1466 cercanos a los Baños de San Vicente. Algo más de ciento 
veinte contratos en el Cuatrocientos establecen entre las partes la carga que se 
imponía sobre la propiedad urbana, de los cuales una buena parte se conserva en 
el Archivo Diocesano, mientras que de los otros las referencias aparecen en el 
«Cuaderno y becerro de las casas y heredamientos... de la iglesia de San Vicente», 
un códice en pergamino encuadernado sobre tabla redactado desde el año 1499 
hasta mediados del siglo XVI, acompañado también de un listado del mismo pe
riodo57, y en el «Libro inventario de 1580-1624». De la lectura de los documentos



304

se desprende, en primer lugar, la consolidación de un ámbito económico y jurídi
co por parte de los comunes y la fábrica de la iglesia en los lugares inmediatos al 
recinto religioso; segundo, el plazo de entrega se establece habitualmente en San 
juan de junio y Navidad, pagos en metálico en la mayoría de los casos, exceptuan
do algún complemento en gallinas en los censos de Inés García, del canónigo 
Diego Méndez o de Francisco de Vayala, con una, dos y cuatro gallinas. Las cargas 
anuales oscilan desde los 5 mrs. que pagaba el canónigo Diego de Lora por unas 
casas en el Coso, la misma cantidad era abonada anualmente por el cantero Pedro 
de Salamanca por una casa junto al cementerio lindero a la basílica, hasta los 252 
mrs. del canónigo Méndez por unas casas con corral, sobrado, pozo y bodega. 
Junto a la puerta de San Vicente, a principios del siglo XV (1405), vivían algunos 
vecinos con ocupaciones artesanales como los herreros Abraham, judío, y Alfonso 
Fernández de Pinto, mientras que en el Coso, o en sus cercanías, el carpintero Juan 
Rodríguez Carchena abonaba al cabildo catedralicio 140 mrs. de moneda corrien
te por una morada de casas. Por otra parte, aunque una porción del solar del Baño 
de San Vicente será desde los años centrales del siglo XVI una propiedad enfitéu- 
tica de los comunes de la basílica, con anterioridad, hacía 1387, ese solar estaba 
sujeto a un arrendamiento «ad vitam e refegionem» sobre el canónigo Ñuño Gon
zález, comprometiéndose a reparar las casas con 950 mrs. que recibió del cabil
do, pagando a cambio en San Juan y Navidad una renta anual de 200 mrs. «de los 
que vale un real de plata tres maravedís». A pesar del control catedralicio del lla
mado «Solar del Baño», una parte no muy extensa (cinco varas por siete varas, 
aproximadamente) fue adquirida mediante un «feteosin» por el clérigo y bachiller 
Pedro del Hierro, firmando la correspondiente escritura en 21 de enero de 1540 
ante Alonso Suárez, especificándose notarialmente el pago de 5 mrs. anuales en 
San Cebrián por una morada de casas al lado del cementerio de la iglesia y debajo 
de la fuente del Baño. La misma renta se mantendrá en varios años de la segunda 
mitad del siglo XVI (1550, 1551, 1587, 1590, 1594, 1599), deslindándose una par
te del solar en 157358, cuando se firma una carta de venta a favor de la iglesia de 
San Vicente otorgada por Juana Núñez, viuda de Diego Vela de Escobar, e Isabel 
Mejía, viuda de «el Mozo» (hijo del anterior), como herederas de Pedro del Hie
rro, vicario de El Herradón en los años pasados. La propiedad lindaba con el ce
menterio y con el arroyo de las aguas que bajaban al solar del Baño, pagando 
5.000 mrs. para redimir el censo anual y otra carga de veinte ducados, con cláu
sula de revisión, ante el notario del número Vicente del Hierro.

Una porción considerable de los bienes enfitéuticos son solares de casas con 
el corral correspondiente, en ocasiones con pozo, especificándose las viviendas 
linderas y los réditos percibidos a partir de la valoración global e inicial del inmue
ble, réditos que en el siglo XV podían oscilar entre el 5 y el 7 %. Sin embargo, hay 
fuertes desajustes entre unos censos y otros a partir de moradas de casas de similar 
disposición y análoga morfología. Esta alteración profunda en la valoración de los 
inmuebles urbanos obedece no sólo a la propia estructura edificada del solar (pre
sencia de pozo, corral, caballerizas, bodega, lagar, una o dos puertas, situación

58 ADAv. SV. C. 15. Doc. 2 A (1573, abril, 28. Ávila).



r

305

59 «Seruía en la casa real Suero del Águila... Fue Suero del Águila hijo de doña Isabel de Ca- 
ruajal, aya del infante, y casada con Sancho del Águila, a quien por su mucho valor proveyeron por 
virrey de la Nueua España...», ARIZ, L., III, R 15, 32 r. Su residencia se ubicaba en «un solar en el hor
no del Lomo», junto a unas casas censales del cabildo y la sinagoga de los judíos. AHN. Códices. Doc. 
n-17 B, fols. 74-5, y 410 B, fols. 142-7. La hija, Mencia del Aguila, era propietaria de las heredades 
de Codoñales y El Llanillo, en el término de Adanero. AD/\v. SV. C. 5. Doc. 22 (1560, septiembre, 14. 
Ávila).

respecto a la vía pública, etc.), sino también a la negociación directa entre el cen
satario y el censualista antes de firmar el negocio ante el escribano público. Tanto 
el poder político como el prestigio social y profesional del enfiteuta pueden pesar 
en el instante de presentar un contrato censual más o menos equilibrado entre las 
partes, aceptando ambas la definición vitalicia o perpetua del censo siempre que no 
varíen las condiciones establecidas, hecho que en ocasiones limitaría la vigencia del 
contrato a pesar de las cláusulas que mencionan el «para sienpre jamás».

Buena parte de los censatarios son vecinos de la ciudad, exceptuando a un 
morador en Urraca Miguel, el bachiller de Castilblanco Alvar Gómez y a la vecina 
deTardajos, aldea de la tierra de Soria, Marina Sánchez, que, en realidad, asume 
un censo perpetuo del año 1394 firmado por el notario público Antón Sánchez. 
Algunos de los solares situados en las cercanías de la basílica se atribuyen a los 
descendientes de la nobleza abulense, a miembros del clero y artesanos que, 
aparentemente, desarrollan una actividad rentable de tipo especulativo. Doña 
Mencia, hija del caballero y regidor del concejo Suero del Aguila59, mantiene unas 
casas en el Coso, mientras que varios artesanos (los pintores Sansón Florentín y 
Martín Vázquez, el escultor Pedro de Salamanca o el carpintero Juan de Badajoz) 
conservan el dominio útil sobre algunas casas en el cercano muladar. Pese a todo, 
la denominación de casas encierra otra realidad, el arrendamiento enfitéutico de 
algún solar humilde, como una casa-taller situada justo al lado del cementerio 
de la parroquia, entre el pórtico y la ermita de la Vera Cruz del siglo XVI, bajo la 
propiedad censual del cantero Salamanca por 5 mrs. El matrimonio formado por 
Aldonza de Guzmán y Gil González Dávila, maestresala del rey Juan II y procura
dor de Cortes, regidor del concejo en tiempos posteriores, parece que no moraba 
en el Coso en unas casas con corral, dependencias y pozo, con una renta de 140 
mrs. pagados en San Juan y Navidad, sino que las tendría subarrendadas a otros 
vecinos tras un desembolso inicial (capital principal) de 2.800 mrs. a partir de 
unos intereses hipotecarios en torno al 5 %. Un traspaso del censo se produce en 
el mismo año 1494 para el eclesiástico Bartolomé del Hierro, que por testamento 
deja el solar al escribano Gil del Hierro y a Juana Núñez, viuda de Diego Vela. 
Asimismo, los clérigos se reparten en la colación de San Vicente: los canónigos 
Méndez, Lora y Maldonado, el fraile comendador Juan Garavito, el arcipreste Bar
tolomé del Hierro o el cura párroco de la iglesia de San Andrés, mientras que una 
numerosa población judía residía en el Yuradero (Huradero o Juradero) ocupando 
inmuebles de la catedral de Ávila en el prestigioso barrio del Lomo. Las rentas en 
metálico eran percibidas por el cura y beneficiados (los comunes de la basílica) 
o por el mayordomo de la fábrica. De los contratos de solares en los alrededores 
del templo de los mártires se desprende un reparto escasamente equitativo entre



306

60 El censo se identifica con la propiedad inmobiliaria sobre la que pesa una hipoteca, varian
do sus cualidades en función del tipo de contrato (censo al quitar o censo redimible, censo reservativo, 
censo enfitéutico, censo perpetuo), predominando la enfiteusis en el siglo XV para la basílica de San 
Vicente. Por otra parte, son escasos los estudios específicos acerca de los censos en la Edad Media. En 
contraste, para los siglos XVI, XVII y XVIII los análisis historiográficos son más frecuentes. En sentido 
estricto, el censo se puede definir como «un contrato entre dos partes en virtud del cual una de ellas 
(el censatario) sujeta unos bienes inmuebles de su propiedad al pago de un canon o rédito anual en 
retribución de un capital en dinero que ha recibido de la otra (el censualista)». Vid. MARCOS MAR
TÍN, A., «En torno al significado del crédito privado en Castilla durante el Antiguo Régimen: los censos 
consignativos del Hospital de San Antolín de Palencia», en El pasado histórico de Castilla y León . , II, 
518-520. GARCÍA SANZ, Á., «Los censos enfitéulicos y la interpretación populista de los feteosines», 
en Desarrollo y crisis del Antiguo Régimen en Castilla la Vieja, Madrid, 1986, 289-299.

61 ADAv. SV. C. 3. Doc. 8 (1442, mayo, 9. Ávila).

unos y la mayordomía de fábrica, percibiendo los comunes unos 1.871 mrs. frente 
a los 844,5 que se recogen para asignarlos a la fábrica. Por otra parte, algunos cen
sos se destinan a los mozos de coro, como el otorgado por el canónigo Maldonado 
por 5 reales sobre unas casas en la Torre de la Muía desde el año 1502.

Algunos censos mantienen una continuidad desde finales del siglo XIII al XVI, 
incluso hasta finales del siglo XVII. Formados como cesiones de particulares por vía 
testamentaria, compras, donaciones pro anima o dotaciones de capellanías (desde 
el siglo XV), la sujeción de los vecinos a un censo se muestra como una formase- 
gura de conservar el dominio urbano por parte de la parroquia, su explotación en 
rentas en metálico y, por último, cierta y aparente seguridad del enfiteuta por po
seer el dominio útil en detrimento del eminente60. El censo otorgado por la vecina 
Marina Sánchez, mujer de Juan Sancho de Cuenca, vecina de «Tardejos» (Tardajos 
de Duero), procedía realmente de 6 de octubre de 1394 (Ávila), cuando «estando 
en los palacios del mucho honrado en Xpo. Padre e señor don Diego, por la graqia 
de Dios y de la Santa Yglesia de Roma obispo de Ávila»61, ante el notario público 
comparecieron el cura Juan Sánchez y otros clérigos, de una parte, y el notario 
Antón Sánchez solicitando la licencia para mantener el censo de 45 mrs. anuales 
sobre unas casas con sus corrales en el Coso pertenecientes a los comunes de la igle
sia, con las puertas principales en la vía pública de San Vicente, en las que moraba 
el mencionado notario. Años después la vivienda pasa al vecino Rodrigo Soriano el 
Mozo, luego al carpintero Badajoz, incrementándose el censo hasta los 131 mrs., 
y ya en el siglo XVI queda constancia de que este censo pasó al racionero Antonio 
Cabero, reduciéndose la renta hasta los 102 mrs. anuales por algunas reformas 
emprendidas en las casas del Coso y la vinculación profesional del racionero con 
los curas de la basílica. Un número significativo de contratos enfitéuticos confir
man la disposición, por parte de los clérigos parroquiales, a conceder los présta
mos y percibir luego las rentas anuales a vecinos capaces de afrontar los pagos a 
partir de una sobrada liquidez monetaria. La presencia documental de numerosos 
vecinos implicados jurídicamente con la basílica avala, en el mismo sentido, la 
búsqueda de enfiteutas de cierto prestigio y comprobada fiabilidad económica en 
la mayoría de los casos. Rodrigo Soriano, por ejemplo, mantiene el contrato con 
los comunes de San Vicente entre los años 1457 y 1497, probable año este últi
mo de su fallecimiento. Fragmentadamente, su vida es conocida por testimonios



307

62 Docs. 400 (1493, enero, 3 / febrero, 7. San Bartolomé de Pinares), 362 (1489, julio, 15 
1490, marzo, 10. Ávila) y 368 (1489. Ávila). Vid. CASADO QUINTANILLA, B., Documentación del 

Archivo Municipal de Ávila, IV (1488-1494), Ávila, 1999.

documentales, actuando como testigo en el reclutamiento de espingarderos rea
lizado por el corregidor Alvaro de Santisteban, obligándose con algunos vecinos a 
pagar cuatro espingardas «con sus qurueñas e atacaderas» para la guerra de Baza 
(1489-1490), asimismo como testigo en la relación de peones que se obligaron a 
ira la guerra contra los moros a servir como espingarderos, ballesteros y lanceros. 
Con la misma consideración jurídica, Soriano interviene en el juicio contra un 
tal Pedro, vecino de Valdemaqueda, en un caso de aprovechamiento ilícito de 
unos pastos comunes en el término de El Helipar, presuntamente pertenecientes, 
según algunos testimonios, a Pedro de Ávila, señor de Villafranca y de Las Navas. 
El acoso de los hombres de Dávila sobre algunos vecinos de Cebreros, El Tiemblo, 
El Herradón, Navalperal y otros lugares, que utilizaban los pastos, concluyó con 
el encarcelamiento de Pedro, hijo de Martín García, de Valdemaqueda, acusado 
de haber detenido y trasladado a un vecino de El Hoyo con «las manos atadas y 
descalzo e atada vna soga a la garganta» y a otro de Cebreros con «vna pedrada y 
vna cuchillada... por la cara con vn destral de que le salió mucha sangre», siendo 
condenado finalmente «a pena de cient agotes, los quales le sean dados públi
camente por las calles e plagas acostumbradas desta gibdad, las manos atadas e 
vna soga a la garganta engima de vn asno, e lo lleuen hasta la picota del Mercado 
Grande e allí sea atado e clauado la mano derecha e la dicha picota con vn clauo, 
e don de no sea quitado syn licencia e mandado»62.

Un caso similar es el del censo otorgado a favor del cura y beneficiados por 
parte del pintor Sansón Florentín y su mujer, Marina López, sobre unas casas en el 
muladar que lindaban con unas posesiones del cabildo de San Benito y con el hor
no que conservaba el cabildo catedralicio en los alrededores. La escritura censual 
había sido reconocida anteriormente por la vecina María López, mujer de Pedro 
González de la Poza. El pintor, mientras tanto, mantiene el dominio útil desde 
1458 hasta 1485, año en que la vecina Francisca Verdugo reconoce el censo por la 
misma cuantía (14 mrs.). Luego, el censo tiene los reconocimientos de Hernando 
Arroyo (año 1529), el clérigo Juan Manzanas (1536), el carpintero Juan Vicente 
(1544), Isabel de Henao (1545) y el beneficiado de San Vicente Antonio Ordóñez 
en 1580. Aunque son escasas las modificaciones de las rentas sobre un mismo 
solar, al estar prácticamente anuladas por unas cláusulas jurídicas muy precisas, en 
algunas circunstancias los concedentes del censo actúan en ese sentido, incremen
tando las cargas probablemente a partir de un patente desperfecto de los solares 
urbanos, pues al estar construidos con tapiales, con una mala cimentación y escaso 
uso de la piedra, los accidentes meteorológicos y el paso de los años deterioraban 
los muros de adobe provocando cierta ruina del edificio.

La trama urbana abulense en el siglo XV. Predominan en el barrio de San 
Vicente las casas bajas con corral o corralejo, algunas con sobrado, pozo, establos 
y caballerizas, posiblemente con muros pobres de adobe o de tapial tanto en el



No sorprende este poblamiento de carácter artesanal en el barrio de San 
Vicente, pues ya el benedictino Ariz escribía acerca de un reparto profesional de 
los antiguos repobladores en la ciudad («e fue poblado el burgo que jaze a San 
Vicente, el exido luego, e los oficiales e maestres de xeometría e jornaleros fizie- 
ron sus moradas en él, que jaze al setentrión»). Por otra parte, los límites del Coso 
de San Vicente, con una dedicación festiva muy precisa, se marcaban claramente 
con la presencia de algunos inmuebles como los del carpintero Juan de Badajoz, 
y los clérigos Diego de Lora y Bartolomé del Hierro. El mismo carpintero men
cionado tomó a censo otras dos casas en el Coso pertenecientes anteriormente 
al vecino Rodrigo Soriano el Mozo, en las cercanías de otras de Inés García de la 
Reina. Vecino del arcipreste Bartolomé del Hierro será desde 1501 (o al menos 
enfiteuta domiciliado) el canónigo Juan Ortiz, antes medio racionero, acentuán
dose el valor estratégico del Coso para los clérigos de la basílica desde el siglo 
XVI, un espacio altamente significativo para la ciudad desde la arribada de los 
repobladores, «fincando un coso ante la yglesia y templo de dicho señor sancto 
[san Vicente], bien tan luengo e ancho como el que fue fecho ante el templo de 
el glorioso apóstol San Pedro» {Segunda Leyenda... de Avila). Buena parte de los 
inmuebles de la colación de San Vicente estaban adosados a las murallas de la 
ciudad, conservándose la barbacana con su cava en el lienzo, otros ocupando 
espacios muy cercanos a la iglesia, frente al corral de San Vicente, con viviendas

308

exterior como en el interior de las habitaciones. Gran parte de las casas están 
provistas de corral, un espacio cercado dentro del inmueble para la guarda de 
animales domésticos (gallinas, cerdos, capones), algunas con un pozo interior, 
aunque gran parte de ellas tenían las aguas en el exterior de la vivienda en po
zos comunes o en fuentes públicas. La distribución de algunos bienes inmuebles 
por medio de un corral permitía el acceso de los moradores a las dependencias 
arrendadas o acensadas, un modelo urbano que está asimismo reflejado en la do
cumentación medieval procedente de la catedral, específico del extremo noreste 
de la ciudad (barrios de San Vicente, Cesteros, Papalba y Nuevo), es decir, de un 
área esencialmente urbana y relativamente especializada para los grupos artesa- 
nales y de servicios. La relativa ausencia de los trabajadores del sector primario 
(agricultores, hortelanos, ganaderos) se aprecia claramente en esta parte del entra
mado urbano, mientras que, efectivamente, destaca un conjunto arquitectónico 
lineal, con escasos espacios para labores agrarias (huertas, recogida de ganado) y, 
por el contrario, una presencia significativa de espacios secundarios (artesanales) 
y terciarios, exceptuando uno de los numerosos muladares que se localizaban 
fuera de las murallas para la recogida de estiércoles. Entre las dependencias co
merciales, el Mesón del Ciego, en la llamada «Asperilla de San Vicente» (barriode 
Rivilla, bajo el muladar), la zona más fría del entorno basilical, ¡unto a los Baños 
y en la carrera que se dirigía al monasterio de San Francisco. Y entre los enclaves 
manufactureros se atestigua la existencia de un horno del cabildo catedralicio 
inmediatamente adelantado a los numerosos hornos cerámicos que se situaban 
en el siglo XV en los alrededores de la calle Luenga, extramuros, y en el barrio 
del Cucadero.



309

63 Doc. 492/17 (20, abril, 1499. Ávila). Vid. LÓPEZ VILLALBA, J. M., Documentación del 
Archivo Municipal de Ávila, VI (1498-1500), Ávila, 1999.

que en algunos tiempos habían estado ocupadas por los judíos del Yuradero 
como los sastres Nahon y Yu^ef Tamaño. A finales del siglo XV, hacia el año 1500, 
la basílica mantenía sobre su entorno más próximo treinta y dos casas, ingre
sando anualmente 2.715,5 maravedíes y ocho gallinas. La renta media de cada 
solar alcanzaba la cifra de 53,3 mrs., formando una red crediticia perfectamente 
estructurada para las siguientes décadas tanto para la recaudación de tributos 
enfitéuticos como para las necesidades domésticas de la iglesia parroquial, como 
la creación de la casa taller, la utilización de algunas viviendas por los cereros, 
organistas y sacristanes o la adecuación de otros solares para los clérigos del 
templo. Las rentas más bajas se correspondían con las dependencias próximas al 
muladar, a los Baños y al cementerio (21,5 mrs.) y las del barrio de Papalba (54 
mrs.). Por el contrario, el Coso, ubicado entre las murallas, la torre de la Muía, la 
basílica y el arranque de la Albardería, manteniendo un amplio espacio central 
con funciones mercantiles y lúdico-religiosas, se caracterizaba por unos cargos 
más elevados (84,5 mrs.). En algunos casos, la misma fisonomía urbana parece 
traducir una determinada situación económica y social. La presencia de algunas 
casas tal vez pajizas, con materiales rudimentarios y escasas dimensiones, sin 
corral, pozo u otras dependencias anejas, se vislumbra documentalmente en este 
barrio, particularmente en los entornos situados en el cementerio, el muladar y el 
«Baño de Sant Vigeynte». Consideraciones higiénicas, mentales y climáticas hicie
ron de estos espacios residenciales lugares poco adecuados para los ciudadanos 
más pudientes. En realidad, exceptuando el caso de un artista reconocido como 
Sansón Florentín, otros vecinos se asientan en las cercanías más inhóspitas de la 
basílica, como la viuda Mari López (1457), pagando 14 mrs., la viuda del pintor 
Sequera, llamada Francisca Verdugo (1485, 14 mrs.), los hijos de Diego González 
o la viuda del boticario Gabriel. De hecho, su hijo, con el mismo nombre, figura 
como pobre en algún documento del concejo abulense63, mientras que la madre 
pagaba 10 mrs. cada año por unas casas al lado de los Baños. Unas consideracio
nes similares son aplicables a otras áreas urbanas y periurbanas de Ávila.

Como otras ciudades medievales, Ávila en el siglo XV era un espacio urbano 
un tanto incómodo. Junto a numerosos muladares, calles estrechas formadas por 
irregulares alineaciones de solares no ocupados y casas de ladrillo, cal y madera, 
junto a algunas de piedra, los hedores debieron ser frecuentes en algunos barrios 
cercanos a los mencionados muladares y a los tintes y batanes. Las reparaciones 
de las viviendas, inexorablemente, eran frecuentes por la pobreza de los mate
riales empleados, y algunos aderezos se convertían en cuestiones imprescindi
bles para mantener la morfología urbana, redactándose en este sentido algunas 
disposiciones para que los clérigos arreglaran las casas que estaban arrendadas 
o sometidas a un «feteosin», tratando de evitar algunos estados ruinosos que se 
daban en los solares, a pesar de las cláusulas de los contratos que obligaban a 
los signatarios a que «las adoben e reparen e manden adobar e reparan) bajo 
la pena de excomunión. Las zonas cercanas al alcázar medieval y a la catedral,



310

formadas por las calles de la Albardería, San Millán, Cal de Estrada, el Mercado 
Grande, la Torre del Espina (Torre de la Esquina o de las Luminarias) y el arrabal 
de San Pedro, se configuran desde el siglo XIV como un reducto especializado 
para los pobladores abulenses, de marcado carácter residencial para los clérigos 
y con un tinte mixto, profesional y morador, para los numerosos artesanos que se 
afincaban en la zona. El Libro Becerro de la catedral abulense insiste precisamen
te en este carácter superior de una parte de la ciudad alta. Zapateros, tintoreros, 
algunos tundidores, sastres, alabarderos y una adivina, «la judía cohena», residen 
en el Mercado Grande; otros zapateros y sastres, un alabardero y un pellejero, con 
varias tiendas de otros vecinos, en la Albardería, mientras que en Tras San Pedro 
los clérigos cuentan con algunas residencias desde el año 1303. La catedral de 
Avila era propietaria de ocho casas de dos plantas en los alrededores de la Torre 
de la Esquina, más otra con su corral correspondiente; otras once, en su mayoría 
con dos plantas en la Albardería, añadiéndose seis más con los corralejos; en los 
alrededores de la iglesia románica de San Pedro dos casas de una planta, otras dos 
dobles y tres con corral.

Por parte del cura y beneficiados de la parroquial de San Vicente se muestra 
la presencia de algunos solares con censos perpetuos desde el año 1419, año en 
que el vecino Alfonso Gómez Alegre se comprometió a pagar en la Navidad de 
cada año 25 mrs. de moneda corriente vieja, o en reales de plata o en florines de 
oro, «so pena de 2 mrs. de la moneda vieja por cada día que pase», sobre unas 
casas en la Albardería, linderas con otras de la capellanía de la basílica y con otras 
de la iglesia mayor de San Salvador. Estos solares cuentan con una problemática 
historia desde el año 1364, cuando son encensuados por parte de los comunes al 
judío Yudá Lerma y su mujer doña Rael, con 90 mrs. anuales. Unos autos judicia
les iniciados en 18 de enero de 1398 a instancias del cura y beneficiados de San 
Vicente concluyen con la obligación al judío para que haga efectivo el pago del 
censo, mientras que unos años después el contrato firmado por el vecino Gómez 
Alegre ha rebajado la renta a los 25 maravedíes. Al laclo de esta vivienda, el cura 
de la basílica Juan Sánchez de Ayuso compró al judío clon Yuqaf una casa por 550 
mrs. Algunos bienes inmuebles correspondían a la basílica de los mártires desde 
la segunda década del siglo XIV, como unas casas en el barrio de Santo Tomé, 
«en la calle que sale del horno de la eglesia de Sant Salvador», linderas a otras de 
la catedral y a espaldas de las viviendas del cabildo de San Benito. Será, sin em
bargo, en las dos últimas décadas del siglo XV cuando los clérigos de San Vicente 
recauden las mayores rentas sobre esta zona de la ciudad (Albardería-Mercado 
Grande-San Pedro). En conjunto parece que se llegan a recaudar anualmente 711 
maravedíes y catorce gallinas por algunas propiedades controladas censualmente 
sobre este entramado urbano en el año 1500, con contratos que se renuevan y 
mantienen hasta finales de la centuria. Algunos censos unitarios se referían, en 
realidad, a varias viviendas, como ocurría con la carta de censo firmada por un 
vecino (Pedro G.) en 1487 sobre dos casas, una con 10 mrs. y dos gallinas y otra 
con 20 mrs. y dos gallinas en la Albardería, censo que -como es frecuente- se 
conserva hasta el siglo XVIII con reconocimientos variados (Antonio Díaz, Juan



r

Plano de la ciudad de Ávila a finales del siglo XV. (Diseño gráfico: Jesús Ferrer García).

■
¿TCvCT

La zona llana de la ciudad intramuros, entre el alcázar y el Mercado Chico, 
con la plaza de San Juan, sobresale también por el interés que manifiestan los 
clérigos al asignar los contratos enfitéuticos. Este área estaba integrada por Cal 
deAndrín, Berruecos, Lomo, Corral de la Degollada (o Maldegollada), Mercado

311

__  v

Díaz, el cerrajero Luis del Castillo, etc., hasta el año 1765 en que pagaba el censo 
Manuel Cabrera). Otras diez viviendas se localizaban en la Albardería con rentas 
sobre los herederos del corregidor Gonzalo Chacón, «alcayde del cimorro» y se
ñor de Casarrubios, con 20 mrs., los canónigos del cabildo con dos moradas, el 
beneficiado de la iglesia de San Juan Gonzalo González (10 mrs.) y los vecinos 
Juan de Murcia, la viuda de Rodrigo Platero, Pedro de Soria y Castrillo. El platero 
Alonso de Medina, que trabaja en la basílica a finales del siglo realizando una 
cruz de plata y en los años siguientes en la catedral, se alojaba en unas casas del 
Mercado Grande (200 mrs.), mientras que algún otro vecino lo hacía en Tras San 
Pedro hacia el año 1500. En total, once casas en este arrabal oriental extramuros, 
con una renta media hacia el 1500 de 121,2 maravedíes, destacando las ubicadas 
en el Mercado Grande y San Pedro.



Chico, Correonería, San Juan, Carnicerías de los Judíos y las Tiendas Caleñas, 
formando un complejo entramado urbano alrededor del «cercoito de la plaza 
del mercado chico» (1485). Gracias a dieciocho censos suscritos ante notarios 
públicos en la segunda mitad del siglo XV (1453-1500), la iglesia de San Vicente 
recaudaba cada año a finales de la centuria 2.328,5 mrs. y siete gallinas sobre los 
solares en las calles mencionadas, con dedicaciones expresamente comerciales y 
artesanales, además de un importante sector ocupado en asuntos eclesiásticos 
y oficiales. Como en otros casos, los plazos de entrega de las rentas en moneda 
se cumplían mayoritariamente en San Juan y Navidad, con censos elevados en 
la cuantía media (110 mrs.) respecto a otras zonas urbanas, indicio y manifes
tación de una acentuada tipicidad de la morfología urbana. Profesionalmente 
destacan los contratos del escribano público Gómez Gutiérrez, con 100 mrs. 
sobre unas casas con su establo y bodega en la calle Berruecos, el escribano 
Blasco González en el Lomo por 60 mrs., los 46'5 mrs. abonados cada año por 
Miguel de San Martín, con el mismo oficio, en el Corral de la Degollada, al tiem
po que se recogían los 14 mrs. del notario Juan de Bonilla en Cal de Andrín, los 
225 mrs. del notario Garci González y otros 225 mrs. del procurador de causas 
Juan Verdugo por unas casas en las cercanías de la iglesia de San Juan. Casas 
con corrales, caballerizas y bodegas pertenecían como dominio útil a los vecinos 
Mateo Gómez, al judío Gonzalo de San Martín y a Leonor López, en las Tiendas 
Caleñas, al igual que la judía Juhre (con 10 mrs. anuales), «la calle por donde 
desagua la fuente del Mercado Chico que baxa al monasterio de Santa María del 
Carmen», desde la actual plaza de Zurraquín a la calle Lope Núñez. El segundo 
vecino también había otorgado otro censo a los comunes de la basílica por unas 
casas en las Carnicerías de los Judíos, a la vez que otros vecinos firmaban los 
documentos sobre otros inmuebles en el Mercado Chico y calles limítrofes. En 
la céntrica Cal de Andrín, los clérigos de la basílica contaban, al menos, con 
tres fincas urbanas, una con un censo contra el judío Yudá Arrovas en 1476, 
siendo vecino de don Yupe Toledano, y otras dos en la última década del siglo 
XV con Fernando (Ferrand, Hernán) Sánchez de Pareja, escribano de los hechos 
del concejo, y el notario Bonilla como censuarios. Como en otros casos, con 
la expulsión de los judíos en 1492, algunos vecinos asumen los traspasos de 
las moradas de casas pertenecientes antes a la población ahora despedida. La 
vivienda enfitéutica de Yuqe Toledano y doña Urdueña, vecinos de Piedrahíta, 
pasa en 1491 al escribano Sánchez de Pareja, en un movimiento de traspasos 
inmobiliarios y jurídicos que se inicia en este año, se acelera en el siguiente y 
culmina antes de 1494.

Del Mercado Chico hacia el arrabal del Puente se extendían otras arterias 
urbanas de trazado tosco aunque regular, recordando la antigua presencia roma
na en la Rúa de los Zapateros, la Judería, calle Brieva («horno del Crimal», junto 
a la capilla de Mosén Rubí) y el barrio de Covaleda. En la zona baja de la Rúa 
de los Zapateros (en los alrededores del palacio de Polentinos) se localizaban las 
casas del vecino Fernando Rodríguez, en la llamada Judería Vieja (1481), con 12 
mrs. anuales para la fábrica y comunes de la iglesia de San Vicente desde el año

312



313

64 AHN. Clero. Papeles. Legajo 342 (1408, agosto, 17. Ávila).
65 LEÓN TELLO, R, ludios de Ávila, Ávila, 1963, p. 22.

66 AHN. Clero. Cód. 389 B, fol. 163 (1438, diciembre, 9. Ávila).

1417, las de Francisco Gómez a partir de 1461 con 80 mrs. y algunas viviendas 
más, contabilizándose seis contratos enfitéuticos sobre seis solares con una me
dia en los réditos anuales de 75,3 mrs., destinándose el 19,9 % a la fábrica de 
la basílica. Desde 1401, la parroquia de San Vicente con sus clérigos poseía una 
casa en la Rúa de los Zapateros, lindando con una tienda con su sobrado que 
había arrendado al cabildo la viuda del judío Abraham Allichen. Más alejada, la 
calle Luenga se situaba en alguna zona del lienzo norte, extramuros, desde los 
Baños de San Vicente a las cercanías del llamado Pilón de la Mimbre, con algu
nos censos a favor de la basílica, como el otorgado por el ollero Diego Martín por 
unas casas con 200,5 mrs. cada año, o los confirmados por el Becerro Antiguo 
hacia 1499 sobre los vecinos Pedro Ovejero y Miguel, ollero, en la misma calle. 
Desde los primeros años del siglo XV, la basílica conserva algunos inmuebles en 
el arrabal meridional intramuros, la conocida Judería, al hacerse efectivas algu
nas cláusulas testamentarias del canónigo catedralicio Juan Alvarez: «E mando las 
casas que yo he en la judería de Áuila a la eglesia de Sant Vicente de Áuila, para 
su reparamiento»64. Algunos judíos residían en la zona judaica a mediados del 
siglo XV, en inmuebles cuyo dueño directo era el clero de San Vicente de Ávila. 
Son los casos de Samuel Tamaño, hijo de don Mosé («era el judío más capita
lista de Ávila»65), pagando 180 mrs. y una gallina, y el de Sebastián de Medina, 
que aparece hacia 1492 con dos solares en la Judería con rentas de 64 y 110 
maravedíes.

La judería abulense se extendía, a mediados del siglo XV, sobre todo desde 
las Cortes de Toledo de 1480, desde la Puerta de Grajal hasta las riberas del 
Adaja, incluyendo fundamentalmente las calles de Santo Domingo, Santa Esco
lástica y Los Telares, además de las vías alrededor del barrio de San Esteban. 
La calle principal de esta barriada era la actual de Santo Domingo, extendida 
«como orne va desde el monasterio de Santa Escolástica a la dicha judería e a la 
puerta que dicen de Adaja»66. Los documentos se muestran un tanto escuetos a 
la hora de establecer una tipología urbana, predominando los solares con vivien
das de planta única, con corral y algún que otro pozo. A veces se menciona la 
presencia de una «casa-palacio» con su corralejo (censo del cura Juan Sánchez, 
1457), intramuros de la puerta del Grajal, junto a la judería, entendiéndose que 
se trata de una sola dependencia con corral más que una arquitectura sobresa
liente. Sin ninguna valoración previa, fábrica y comunes de la iglesia parroquial 
de San Vicente recaudaban en el barrio judío, hacia el 1500, 976 mrs. cada año 
y cuatro gallinas mediante cartas de censo fundamentalmente suscritas entre los 
moradores y los clérigos en las últimas décadas del siglo XV, con una renta media 
de 88,7 maravedíes. Otros censos aparecen repartidos en áreas periféricas de la 
ciudad, algunas evidentemente céntricas (Montenegro, Brieva), otras de difícil 
identificación (Corral de Cabeza, Maza del Rey). En líneas generales predominan



los contratos favorables al cura y beneficiados de la parroquia de los mártires, 
algunos de escaso valor anual, como el firmado por el pintor Alonso de Arévalo 
por unas casas en el «horno del Guindo», que pasaron luego al comendador 
Alonso del Águila, en 1568, con los 8 mrs. anteriores de renta pagados en San 
Juan, mientras que otros alcanzan sumas elevadas: los 280 mrs. que pagaba cada 
año el carnicero Alonso González por las casas en las cercanías de Montenegro 
(puerta de la Santa), o los 200 mrs. de censo que mitad en San Juan y mitad en 
Navidad abonaba para los mozos de coro la vecina Urraca González, viuda de 
Fernando Vallejo, por unas casas en Las Peñuelas, «que están en gima de la iglesia 
de Santa Cruz», en los arrabales de la ciudad, junto a la iglesia de Santiago. Los 
solares se reparten en los alrededores del monasterio cisterciense de Santa Ana, 
asimismo en el Barrio Nuevo, un arrabal creado y poblado a finales del siglo XIII 
en las cercanías orientales de San Vicente, entre el barrio de Papalba y San Andrés, 
también en el barrio de Cesteros y en los entornos de las iglesias de San Marcos, 
San Bartolomé y San Andrés, asimismo en la Cal Toledana (en los alrededores 
meridionales del monasterio de La Antigua) y en el barrio de la iglesia de Santa 
Cruz, con una tenería en el río Adaja con censo de 124 mrs. sobre el pellejero 
Francisco de la Guardia. Los censos citados mantienen una cronología similar a 
los otros anteriormente comentados, entre los años 1452 y 1500, con el uso de las 
mismas fuentes: el Becerro Antiguo, el inventario de 1580-1624 y las cartas de 
censo ante notarios recogidas en los fondos de la Sección de San Vicente. Con 
los mismos prejuicios se establece que la suma total de los trece documentos 
consignados alcanzaría para cada año la cifra de 1.099,5 mrs. y seis gallinas, cerca 
de noventa mil monedas recaudadas por la basílica en la segunda mitad del XV 
sin considerar la pérdida de algunos censos, la repetición de otros y la pérdida 
de varios dentro de una documentación de carácter marginal y disperso para el 
análisis de los resultados económicos de la parroquia, es decir, de su funciona
miento interno y de las disponibilidades a la hora de acometer tanto las obras 
constructivas (remodelaciones, nuevos altares, etc.) como la apariencia cotidiana 
de un prestigio social y eclesiástico.

Con estas consideraciones se podría establecer un panorama presupues
tario para la fábrica y comunes de la basílica de San Vicente. En el transcurso 
del siglo XV los censos parecen concentrarse en áreas específicas del entra
mado urbano abulense, de manera especial y espacial en los alrededores de 
la colación de San Vicente, con ramificaciones hacia Papalba, Barrio Nuevo, 
San Andrés y Cesteros, incluyendo la antigua calle de Santa Ana hasta el pilón 
cercano al monasterio y la torre de los Orejones; una segunda zona se centra 
en los arrabales extramuros del oriente, Albardería y Mercado Grande, mien
tras que una tercera se sitúa entre San Juan-Mercado Chico y la meritoria de la 
acrópolis (Yuradero, Lomo, Cal de Andrín, Degollada), asimismo con prolon
gaciones hacia las Tiendas Caleñas y las Carnicerías de los Judíos. Los barrios 
del poniente, entre la Rúa de los Zapateros y el puente del Adaja, menos den
samente poblados que los anteriores, con menores alineaciones urbanas y un 
predominio de solares agropecuarios y artesanales (hornos cerámicos, tenerías)

314



315

soportan también los embates censales por parte de la basílica, mientras que 
los barrios periféricos ofrecen un panorama menos llamativo precisamente por 
la ausencia de una continuidad urbana en beneficio de solares con dedicación 
agropecuaria.

Entre los años 1417 y 1499, fechas del primer censo y de la redacción inicial 
del Becerro Antiguo, los contratos de enfiteusis reunidos ascienden a ciento ca
torce, un número relativamente alto que indica una primera hipótesis, la dedica
ción de la iglesia de San Vicente a formar un entramado crediticio desde el siglo 
XV en detrimento de las explotaciones directas en un marco urbano en el que 
la circulación monetaria va alcanzando un valor puramente material y abstracto 
frente a otro tipo de rentas y, por otra parte, una seguridad social y eclesiástica 
en función de la mercantilización de la sociedad medieval de las últimas déca
das. A partir de esta conclusión se puede ratificar la importancia que para los 
servidores de la basílica de San Vicente adquiere la propiedad inmobiliaria como 
inversión, utilizándose la misma tanto para ajustar el ritmo económico anual 
como para mantener una evidente intención lucrativa, seguramente una situa
ción similar a la de otras diócesis en los siglos XIV y XV. Los maravedíes recau
dados ascenderían a 8.889,5 cada año, a finales del Cuatrocientos. Suponiendo 
la permanencia de todos los censos, junto a la consolidación y reconocimiento 
de otros, se podría vaticinar un cargo total para la fábrica y los comunes superior 
a los 770.000 maravedíes, al margen de los censos en productos recibidos (41 
gallinas en total, anualmente), que por su escasez no se cuantifican pormeno- 
rizadamente en este capítulo. El predominio de una renta en dinero permite 
suponer una constante y consciente evolución de las cargas feudales hacia una 
variante específicamente monetaria, rentas que, por otra parte, se veían some
tidas a los acosos inflacionistas o a la mala administración de los recaudadores 
y mayordomos de la basílica, o, por el contrario, a una gestión eficaz que se 
veía acompañada por la presencia de otros tributos, numerosas donaciones y 
fundaciones de diversas capellanías a partir de los últimos años del siglo XV El 
peso presupuestario de los réditos por los «feteosines» sobre solares urbanos, al 
margen de otros ingresos para la basílica, se podría cifrar en torno al 60 y 65 % 
para el cura y los beneficiados, por un lado, y cerca del 25 % para la fábrica y 
reparo de la iglesia. Sin contar con la red jurídica y económica que la parroquia 
va consolidando desde el punto de vista de una economía agraria, tanto en la 
ciudad como en lugares controlados por medio de censos y arrendamientos, en 
apariencia la situación económica es claramente favorable para la iglesia basili- 
cal, fenómeno que permitirá que los clérigos afronten sin demasiados sobresaltos 
las inestabilidades de las siguientes centurias.



ZONAS CASAS RENTA GALLINAS MEDIA
Zona 1 32 2.715,5 mrs. 8 53,3 mrs.
Zona 2 10 607 mrs. 2 49,9 mrs.
Zona 3 11 711 mrs. 121,5 mrs.14
Zona 4 19 2.780,5 mrs. 7 134,5 mrs.
Zona 5 9 976 mrs. 88,7 mrs.4
Zona 6 12 1.099,5 mrs. 6 84,5 mrs.
TOTAL 93 8.889,5 mrs. 41 88,6 mrs.

RÉDITOSLUGAR CONTRATOS CASAS

66% 34%26 22 2.197,9 mrs.

85,2 %6 324 mrs.4
194 mrs.9 6

Cesteros 3 204 mrs.4
100%136 mrs.Santa Ana 3 3

53,1 %46,9 %267 mrs.5 4

100 %200 mrs.1 1
100%Albardería 200 mrs.12 10

A

316

Incluye los solares cercanos al cementerio, muladar y moradas de casas limítrofes a los 
Baños de San Vicente, en la denominada "Asperilla".

Coso de 
San Vicente

San Andrés / 
Barrio Nuevo
Mercado 
Grande

• Zona 7: Coso de San Vicente, Papalba, Baños, cementerio y muladar.
• Zona 2: Cesteros, Santa Ana, San Andrés y Barrio Nuevo.
• Zona 3: San Pedro, Mercado Grande y Albardería.
• Zona 4: San Juan, Mercado Chico, Rúa de los Zapateros, Tiendas Caleñas, Carnice

ría, Brieva, Lomo, Degollada, Berruecos y Andrín.
• Zona 5: Judería (1480-1492).
• Zona 6: Luenga, San Bartolomé, Cal Toledada, San Marcos, Santa Cruz, Santiago, 

etc.

INGRESOS 
COMUNES

INGRESOS 
FÁBRICA

Cuadro 1 / V 
ESTIMACIÓN DE RENTAS URBANAS EN LA CIUDAD DE ÁVILA 

(hacia el año 1500)

Cuadro 2 / V 
DISTRIBUCIÓN DE LAS CASAS EN ENFITEUSIS DE LA BASÍLICA 

DE SAN VICENTE DE ÁVILA (SIGLO XV)

75,8 % 

100%

14,8%
24,2 %

Papalba
Barrio A



RÉDITOSCONTRATOS CASASLUGAR

100%3 2 675 mrs.

80,1 % 19,9 %6 4 452 mrs.

4 4

3 2

22

2 186,5 mrs. 100 %2

34

911

13 12

93114

317

B
C

INGRESOS 
COMUNES

INGRESOS 
FÁBRICA

San Juan / 
M. Chico

Rúa de los 
Zapateros 

Tiendas 
Caleñas

Brieva

1.099,5 mrs.

8.889,9 mrs.

394 mrs.

976 mrs.

197 mrs.

780 mrs.

96 mrs.

70,54 %

80,9 %

96,5 %

89,8 %

100 %

100 %

100 %Lomo

Corral de la
Degollada

Berruecos /
Andrín

Judería
Luenga, 
Toledana...

TOTAL

3,5 %

10,2 % B

29,46 % c

19,1 %

Judíos, conversos, clérigos, artesanos, escribanos y caballeros. La mención 
documental sobre algunos vecinos judíos como censatarios o vendedores de bienes 
urbanos en Ávila permite resaltar una conclusión ya avanzada por José Belmonte 
Díaz, que considera que después del cabildo catedralicio es la iglesia parroquial 
de San Vicente la institución eclesiástica que más acentuadamente establece unas 
relaciones contractuales con la minoría hebraica67. En un plano simbólico, destaca 
la abundante presencia semita en el Yuradero a lo largo del siglo XV. Al menos 
quince contratos enfitéuticos o de arrendamiento se mantienen entre el cabildo 
y la población judía, aparte de aquellos moradores cristianos que poseían bienes 
propios en el entorno de San Vicente. Buena parte de esta población no cristiana 
se alejaba de los circuitos monetarios y financieros adjudicados tradicionalmente 
a la minoría hebraica, destacando una dedicación profesional más heterogénea y 
apartada de las actividades agrarias (herradores, tejedores, sastres). Mientras tanto, 
la basílica abulense se mantiene -para la mirada de los cronistas del siglo XVII- 
como el referente directo de un pensamiento único que recurría con insisten
cia a la imagen del judío legendario repentinamente convertido, transmutado en

Ingresos para los mozos de coro.
El 18,19 % para los mozos de coro y el 1,27 para la fábrica y reparo de San Vicente.

67 BELMONTE DÍAZ, J., ludios e Inquisición en Ávila, Ávila, 1989, 80-90, recoge ciento cua
renta y coho contratos de censo entre el cabildo catedralicio y la población judía abulense, observando 
que a partir de 1470 la minoría hebrea traspasa los censos sobre viviendas, lo que induce a pensar que 
dos componentes de la comunidad judía temían represiones y se trasladaban de lugares o se ausenta
ban para ponerse a salvo, adelantándose a las contingencias que sin duda intuían».



I

68 Vid. MONSALVO ANTÓN, J. M.-, Ordenanzas medievales de Ávila y su Tierra, Ávila, 
1990, 45.

69 Doc. 301 (1483, febrero, 7. Madrid). Vid. LUIS LÓPEZ, C., Documentación del Archivo 
Municipal de Ávila III, Avila, 1999.

318

el transcurso del tiempo en un «rico judío», irascible, pendenciero, protagonista 
cruel más que curioso, un ejemplo alejado de la pacífica convivencia medieval. 
Tranquilidad entre vecinos, tolerancia teórica que se manifiesta en la historiografía 
a partir de los resultados archivísticos. No tanto, posiblemente, en la vida cotidia
na entre judíos y cristianos del siglo XV. La sucesión de documentos que muestran 
una protección de los reyes, además de las defensas de las ordenanzas municipa
les hacia la aljama abulense, contrasta con la tradición antisemita reflejada tanto 
en las obras literarias como en los fueros municipales y en ciertos textos jurídicos. 
Por debajo de los testimonios manuscritos se sospecha la presencia cotidiana en 
las últimas décadas del siglo XV de una violencia habitual entre judíos y cristianos, 
una variante de lucha callejera ocasional entre los moradores. Por supuesto, la 
segregación étnica y religiosa se consolida a lo largo del siglo XV, también en el 
caso abulense, cuando algunas órdenes insisten en ese alejamiento físico entre los 
cristianos, por un lado, y los moros y judíos por otro, la prohibición acerca de que 
el cristiano no críe «los fijos de los judíos nin de las judías nin de las moras»68, al 
margen de la situación material de una población subyugada a fuertes impuestos, 
procesos inflacionistas y frecuentes hambrunas.

De la población musulmana, escasos datos permiten suponer un sometimien
to laboral a los grupos nobiliarios abulenses, no representando el mismo peligro 
que la población judía. Esta última se quejaba en 1476, en las Cortes de Madri
gal, de ser tratada «con odio e mal querencia e a fin de les faser mal e dampno-: 
Dispersa esta población por gran parte de la ciudad durante los siglos XIII y XIV, 
ocupando preferentemente el Yuradero cercano a la basílica, el Mercado Gran
de y otras arterias céntricas (Estrada, Tiendas Caleñas, Carnicerías de los Judíos, 
Covaleda, Brieva, etc.), será a partir del siglo XV (Cortes de Toledo, 1480) cuando 
estos moradores se retiren forzosamente hacia la conocida Judería, un espacio 
semiurbano deteriorado por sus condiciones físicas, topográficas y profesionales 
(malos olores procedentes de las tintorerías). Nueve años antes de su expulsión, 
algunos judíos, como Isaque Vechorchon (Bechorchon o Bechachón}, solicitó que 
«ciertas tenerías, noques e pelambres e otras cosas de certidumbre que en dicha 
judería estaban, las pasasen a la tenería de al lado del río y no las tuviesen en po
blado por los incovenientes de los malos olores», según se lee en un documento 
del Archivo de Ávila69. En realidad, gran parte de la documentación de la iglesia de 
San Vicente describe la Judería a partir de estas últimas décadas, especialmente 
el Becerro antiguo y los inventarios posteriores, mientras que las cartas de censo 
especifican las características de las viviendas en la Albardería, Tiendas Caleñas, 
puerta de Grajal o Cal de Andrín. Sin embargo, desde la última década de la 
misma centuria algunas casas pasan a vecinos cristianos una vez que la población 
judía es expulsada de la ciudad. Así pues, la denominación específica de la Judería 
es tardía, dado que la aljama con anterioridad a 1480 ocupaba buena parte del



319

70 RUIZ DE PABLOS, E, Ávila y su provincia en documentos del Santo Oficio de la Inquisición, 
Madrid, 2005, 38-39. Una interpretación sobre el asunto de La Guardia en FERNÁNDEZ ÁLVAREZ, M., 
[¡paña y los españoles en los tiempos modernos, Salamanca, 1979, p. 196: «Dentro de esa ola terrorista 
cabe incluir el famoso caso del Santo Niño de la Guardia. Claro que ese terrorismo judío corresponde, en 
todo caso, al sector fanático de la población hispanojudía, al igual que la matanza de judíos venía causada 
por el fanatismo de las ínfimas clases sociales cristianas». Para BELMONTE,)., 128-135, un proceso sobre 
un crimen ritual que liquida la tolerancia medieval. VALDEÓN, J., ludios y conversos en la Castilla medie
val, Valladolid, 2000, 121-122: «el caso citado era un dato más a favor de la opinión de que, para evitar 
la conexión entre los dos grupos, era preciso poner fin a la presencia judía en tierras hispánicas».

entramado urbano, un hecho que permite recordar la tensión acumulada, a pesar 
de las apariencias, entre las poblaciones hebraica y cristiana desde mediados del 
siglo XV.

Aunque se establecen relaciones fluidas entre la basílica y la población judía, 
al igual que entre esta y los miembros del cabildo, no se puede olvidar el peso que 
en el terreno de las mentalidades y las violencias tendrán dos circunstancias sobra
damente conocidas. Una se refiere al recuerdo perenne que a partir del cenotafio 
tardorrománico de la iglesia de los mártires se ejerce sobre la posibilidad de una 
conversión forzada del judío, aquel que legendariamente enterró a los hermanos 
tras una coaccionada renuncia a su primera y única fe. La otra hace hincapié en 
el clima de violencia que sobre estos vecinos se radicalizará a partir de un aconte
cimiento seguramente legendario o, al menos exagerado en busca de una nueva 
tradición, aunque con resultados tangibles (proceso, castigos, persecuciones) pre
vios al decreto de expulsión de 1492. La condena a varios vecinos de La Guardia 
y Tembleque por el inquisidor Torquemada en Ávila pone en evidencia, primero, 
la utilización de un recurso propagandístico ampliamente difundido tanto en la 
Península como en el resto de Europa, el niño torturado y hechizado, «poque 
oyemos decir que en algunos lugares los judíos finieron et faqen el día de Viernes 
Sancto remembranza de la Pasión de Nuestro Señor Jesu Christo en manera de 
escarnio, furtando niños e poniéndolos en la cruz, e faciendo imágenes de cera, 
et crucificándolos, quando los niños non pueden aver» (Séptima Partida, XXIV, II3); 
segundo, el afán por liquidar la posible convivencia en aras a una tendencia unita
ria de las religiosidades; por último, la formación de unas leyendas marcadamente 
antijudaicas («el Niño de La Guardia», la «hostia de los herejes») en unos tiempos 
en que el odio hacia el hereje se manifestaba más atinadamente contra los conver
sos que hacia los propios judíos, y en unas tierras, las abulenses, que presenciaron 
el auto de fe bajo la autoridad de fray Tomás de Torquemada, quedando relegadas 
otras ciudades como Segovia o Toledo, de donde era natural el principal sospe
choso, el zapatero Juan (Yúcé) Franco, o el pueblo natal del cardador Benito Gar
cía, estimulándose en esta intrincada historia el odio antijudaico de la población 
de Ávila al tiempo que los judíos recelaban de sus vecinos avilenses por haber sido 
condenados algunos herejes y dos vecinos de la localidad toledana: «El proceso 
del Niño de La Guardia fue una maniobra para terminar de caldear la agresividad 
contra los hebreos que, sin embargo, pensaron que... amainaba el temporal y que 
incluso había desaparecido la tormenta con el seguro de amparo real guardado 
en los archivos de sus aljamas»70. En otro sentido, más cercano a la tolerancia



320

AHN. Clero. Códice 389 B, fol. 19.
AHN. Clero. Códice 406 B, fols. 111-112.
AHN. Clero. Códice 412 B, fol. 165 v.
Vid. SÁNCHEZ SÁNCHEZ, A., «Documentos relativos a los judíos de Ávila en el archivo de 

la Catedral». Cuadernos Abulenses, 12(1989), 17. En 1480, la judía doña Reyna, viuda de don Ysaq

71 HILLGARTH, J. N., La hegemonía castellana, 1410-1474. Los reinos hispánicos, Barcelona, 
1983, 167.

72

73
74

75

medieval, otros autores señalan la colaboración entre los clérigos de la basílica y el 
judío Isaac Faros para hacer un pabellón de lienzo en el sepulcro del mártir, pero 
esta misión entraría en el terreno de la regularización económica de una actividad 
artesanal, al igual que no puede considerarse como una muestra de antisemitismo 
la orden del consistorio de la ciudad para celebrar la fiesta de los mártires (Ávila, 
15-VI-1334), especificándose «que ningún christiano, ni judío, ni moro no sean 
osados de labrar labores de sus manos en las sobredichas fiestas, so pena de diez 
mrs.», o las disposiciones de las «Ordenanzas de fieles», de finales del siglo XIV o 
principios del XV, por las que se prohibía a judíos y moros trabajar las tierras de la 
ciudad en los días de Pascua y de la Virgen, con multa de 1 ü mrs., medida que no 
era aplicable a los sexmos de la Tierra. En cualquier caso, la hostilidad hacia el ju
dío se radicaliza en las dos últimas décadas del siglo XV, mientras que en tiempos 
anteriores cierta interdependencia entre cristianos y judíos parece vislumbrarse 
tanto en las ordenanzas municipales como en la imposibilidad de aplicar en la 
ciudad la ley de 1412 que ordenaba la separación de morada de musulmanes y 
judíos. Destacados en el comercio local de la lana, algún historiador7' considera 
que, desde el punto de vista social y legal, los judíos estaban implícitamente al 
mismo nivel que sus vecinos cristianos.

De los judíos censuarios de la parroquia de San Vicente pocos datos se co
nocen a través de la documentación, ignorándose tanto su profesión como la si
tuación económica. Uno mantenía el dominio útil de unas casas en la Judería en 
el año 1455, con 110 mrs. Otro, en 1458, Samuel Tamaño aparece como hijo de 
don Mosé, con unas moradas en la misma barriada linderas con las del pregonero y 
andador Alfonso Sánchez y las del chapinero Daza (Ysaque Daqa), otro miembro de 
la comunidad judía, pagando a los comunes 180 mrs. Hijo de Mosé Daza y doña 
Vellida, el chapinero vivía desde 1446 en unas casas del Mercado Chico, mante
niendo algunas propiedades censuales en otras barriadas, traspasando las primeras 
a la vecina Mari González (1-VI-1492). El anterior vecino, Symuel, había firmado 
un contrato enfitéutíco con el cabildo catedralicio en 142972, junto con su suegro 
Jacob Aben Amen, sobre unas casas en Cal de Andrín, mientras que unos años 
después, en 144873, parece que vende una casa con su hermano Yudá en la plaza de 
San Juan a Alfonso Díaz de León, apareciendo ahora como «maestre» (maestro, 
doctor). Fallecido el judío Samuel el Viejo, su viuda doña Fandueña, en 147374, 
traspasó las casas de Cal de Andrín, con el censo correspondiente a favor del cabil
do, a los judíos Abraham Tamaño y su mujer Ledicia. Mosé Tamaño constituye un 
ejemplo representativo de la aljama abulense, un hombre poderoso e influyente 
que contaba con su propio cobrador de rentas, un tal Abraham Melamed75. Hijo



321

de Qag Tamaño y hermano de Vhuda y Yehudá, Mosé abarcó un amplio entra
mado económico en la ciudad, con algunas propiedades, actividades financieras 
y una notable influencia social sobre la casta hebrea. Al casarse con doña Dona, 
sus hijos Symuel, Yudá y Rabínico, junto a su sobrino Yuge, contemplaron la ani
madversión de la población cristiana hacia sus correligionarios. Como tantos otros 
hebreos, Rabínico abandonó unas casas en mayo de 1492, unas en Caldeandrín 
fronteras a las del rabí Mosé Abenpex y otras, con un corralejo, en las cercanías 
del cementerio de Santo Domingo.

El judío Yucé (Yugeí Ha-Cohen), rabí e hijo de Abraham Cohén, vivía en la 
Albardería con un cargo anual de 30 mrs. a favor de San Vicente, pagados en 
Navidad, perteneciendo a una familia cuyo apellido, Cohén, se registra en nume
rosos documentos del siglo XV a favor de la catedral abulense, destacando el rabí 
Symuel Cohén, recaudador de tercias y alcabalas de la ciudad de Ávila y su obis
pado en la década de los ochenta, aunque en alguna documentación figura como 
vecino de Salamanca. Otras viviendas censuales de la familia Cohén, propiedades 
directas del cabildo, se situaban en el Mercado Grande junto a las casas de Lope 
Barbero, Juan Rodríguez de Rehoyo y el corral de Pedro Soriano, traspasadas des
de el mes de marzo de 1470, además de otra en Caldeandrín, con un corral que 
lindaba con las viviendas de Abraham Tamaño y Pedro de San Martín. Por otra 
parte, Mosé Cohén traspasó unas casas censuales del cabildo en la Judería Vieja 
a Sancho Calderón, en junio de 1492. Tanto Yucé como su mujer Ledicia fueron 
detenidos con sus hijos Isaac, rabino, Reyna y Salomón y sus bienes embargados 
(una casa en Cal de Andrín, por ejemplo) a petición de algunos caballeros de la 
ciudad que acusaban a la familia hebraica de «averies levado algunos maravedís 
e otras costas en forma de usuras»76, recordándose asimismo que hasta las Cortes 
de 1480 la usura era legal, diferenciándose desde ese año la primera práctica del 
préstamo. Una judía, doña Juhre, vivía en la calle de las Tiendas Caleñas hacia 
1472, con una renta baja, 10 mrs., a favor del cura y beneficiados de la basílica, 
mientras que Sebastián de Medina, posiblemente judío converso, se acogió a dos 
contratos censales en los momentos previos al decreto de expulsión, en junio de 
1492, pagando por cada una de las dos casas en la Judería 30 y 110 maravedíes. 
Por último, aparte de Yudá Arrovas, la judía viuda de don Cag Falcón, vecina de la 
ciudad, firmó un censo enfitéutico sobre media aranzada de viñas en el término 
deCollado, con 5 mrs. anuales. Entre 1465 y 1474, el matrimonio encabezado 
por Falcón vivía en la calle mayor de la Judería, siendo vecinos de Yuge Tartilan, 
Sentó Cohén y Mosé Tamaño.

Por supuesto, la actividad prestamista no era exclusiva del ámbito judío. Al
gunos miembros de esta última comunidad apenas diferenciaban la usura del

Honen, y su hijo Sentó debían a Mosen Tamaño 3.100 mrs., por lo que se comunica a los alcaldes y 
corregidores al concesión de una moratoria de un año a favor de los primeros. Doc. 43 (1480, marzo, 
27. Toledo). Vid. CASADO QUINTANILLA, B., Documentación Real del Archivo del Concejo Abulense 
(1475-1499), Ávila, 1994.

76 Doc. 33 (1492, junio, 26. Oropesa). Vid. MARTÍN, J.-L., Documentación medieval abulense 
en el Registro General del Sello, Vil, Ávila, 1996.



322

77 FERNÁNDEZ CONDE, F. J„ La religiosidad medieval en España. Plena Edad Media (siglos 
XI-XIII), Gijón, 2005, 324. Sobre la usura de los judíos, vid. MONSALVO ANTÓN, J. M4, Teoría y evo
lución de un conflicto social. El antisemitismo en la Corona de Castilla en la Baja Edad Media, Madrid, 
1985, 144, 155 y 177.

préstamo (caso de Yucé Cohén), mientras que otros vecinos cristianos se emplea
ron a fondo en la primera acción financiera. «La legislación conciliar de la Iglesia 
contra las distintas prácticas de naturaleza usuraria fue taxativa y constante, si bien 
no siempre con la misma rotundidad e intransigencia, dejando, con frecuencia, 
resquicios por los que pudiera entrar una justificación adecuada»77. El caso del 
tundidor Juan de Bellacalza es altamente significativo. Vecino de Ávila e hijo de 
Juan Sánchez, había adquirido una morada de casas en el Mercado Chico en la 
última década del siglo XV, pagando anualmente al cura y beneficiados de San Vi
cente una renta de 230 mrs. en virtud de los réditos de un censo enfitéutico. Otras 
propiedades inmobiliarias del tundidor se situaban en las cercanías, en la Cal de 
Andrín, alquiladas unas al judaizante Pedro González de Alponte y a Gonzalo 
Álvarez por 400 mrs. de renta y otras a Alfonso González de Sepulvega, escribano 
del rey, por 360 mrs. y un par de gallinas cada año. Unas casas se localizaban en el 
puente del Vadillo, situado sobre el río Adaja, con una presa y un muro de cuatro 
pies de grueso y ocho pies de largo que había costado, para el concejo en 1497, 
3.000 maravedíes. Una larga vida como prestamista, toda la segunda mitad del 
siglo XV, caracteriza la actividad profesional de Bellacalza, con préstamos centra
dos sobre todo en torno a los años 1449 y 1450 a varios vecinos. Por otro lado, 
al menos dos de los vecinos judíos pagaban unas rentas anuales que se situaban 
por encima de la media considerando el centenar largo de contratos a favor de 
los clérigos de la iglesia de San Vicente entre los años 1417 y 1500, cuya renta 
media se sitúa en los 84 mrs. cada año. Se puede, por tanto, precisar el préstamo 
inicial de cada casa si se considera que en los contratos enfitéuticos establecidos 
entre la basílica y los censatarios se estipula un canon rédito anual en torno al 12 
o 14 % del valor global de inmueble censal. Así, el judío Samuel Tamaño adquirió 
su vivienda con su corral correspondiente en la Judería por algo más de 1.285 
mrs. como préstamo inicial, mientras que la vecina Juhre lo hizo pagando tan solo 
71 mrs. Estas rentas relativamente bajas en algunos casos indican que los judíos 
abulenses mencionados en la documentación de San Vicente no destacaban pre
cisamente por ser miembros de la oligarquía urbana, sino, más bien, por ejercer 
oficios menores, no agrarios, como artesanos, tenderos o pequeños mercaderes. 
Son así los oficios menudos los que sobresalen en su vinculación contractual con 
la basílica, mientras que (parece deducirse) son algunos de los judíos de la ciudad 
que establecen arrendamientos o censos con el cabildo catedralicio los que ocupan 
unos cargos preferentes (cirujanos, plateros y joyeros, alfayates, rabíes, herreros, 
armeros, además de otras profesiones). Su situación económica era estable si se 
consideran algunos resultados fiscales. Las contribuciones de las aljamas del obis
pado de Ávila suponían 39.950 mrs. en el año 1474, un 8,87 frente al 7,59 % 
de la década anterior. Al examinar la contribución de cada aljama individual se 
observa que mientras algunas comunidades judaicas reducen su riqueza como



r

323

78 MACKAY, A., «Popular movements and pogroms ¡n fifteenth-century Castillo». Past and Pre
sen!, 55 (1972), 36-38.

consecuencia del «pogrom» de 1391 y otros disturbios del siglo XV, la de Ávila 
retiene parte de su anterior importancia con un incremento del 1,28 %78, hecho 
que demostraba el peso demográfico de la aljama abulense y la relativa sorpresa 
del corregidor Gonzalo Chacón al comunicar a los reyes en 1474 que «la mayor 
parte de la población de la dicha cibdad es de judíos». No obstante, se impone 
unas revisión de la documentación medieval acerca de los judíos abulenses.

De este modo, se podrían plantear algunas conclusiones a partir de las escri
turas referidas a los judíos relacionados con la iglesia parroquial de San Vicente. En 
primer lugar, la escasa presencia de propietarios hebreos sobre bienes territoriales, 
exceptuando los casos del tintorero Menahen, Abraham Elguer, Yuqaf Lerma y 
otros, que venden cada uno unas casas a los curas en el Mercado Grande, Car
nicerías de los Judíos y Albardería. Esta última casa comprada en 1415, limítrofe 
a otra perteneciente a la catedral, fue acensada por 25 mrs., con unos réditos 
anuales sobre el valor global de la finca del 4,5 %. Parecida situación se da entre 
dos cabildos a menudo enfrentados, el catedralicio y el de San Benito, por un 
lado, y los judíos, por otra, a la hora de firmar contratos entre las instituciones 
eclesiásticas y los otros vecinos. Una particular atención merece la existencia de 
las ciento sesenta y tres escrituras de censo en los años del siglo XV, con algunos 
arrendamientos, que confirmarían una tendencia económica característica de la 
población judaica, la inclinación a la posesión de bienes inmuebles bajo el dominio 
útil y la anómala disposición de este sector de la población hacia las propiedades 
directas por imperativos legales o por una manifiesta prevención profesional. Por 
otra parte, la dedicación de los judíos a profesiones especializadas (cirujanos, re
caudadores, prestamistas) o marginales para la población cristiana ajena a las acti
vidades artesanales (sastres, herreros, tejedores, zapateros, etc.). Todo esto indica 
que el estereotipo del judío en Castilla, sobre todo en los siglos XIV y XV, incidía en 
algunas constantes económicas que acentuaban la tendencia de la población semi
ta hacia la propiedad no territorial y al capital líquido, por un lado, y a su presencia 
frecuente en los medios de la circulación fiduciaria.

Después de ojear los documentos sobre censos perpetuos, se percibe que 
algunos vecinos de la ciudad, a finales del siglo XV, vivieron unas incómodas situa
ciones al comprobarse o declararse su pasado funesto enlazado con el judaismo 
presente en Ávila. Son los casos de Gonzalo de San Martín, Cristóbal Beato, tal vez 
Inés y Elena Arias, Alonso Pérez Coronel, Pedro de Soria, Miguel de San Martín, 
Alonso de Toro y Alonso González. El primero, Gonzalo de San Martín, mercader, 
había firmado un contrato con los clérigos de la basílica en enero de 1494 sobre 
unas casas en la calle de las Tiendas Caleñas. Hijo de Diego González de San 
Martín, «christiano nueuo de judío», su memoria fue quemada por la Inquisición 
a los pocos meses de firmar la carta de censo debido a la «fama por hereje após
tata judayzante». Todavía en el mismo año traspasó unas casas «en el barrio que 
dicen de las carnicerías de los judíos», al lado de unas propiedades censuales del



324

79 Docs. 160 (1448, junio, 28. Ávila), 173 (1448, julio, 6. Ávila) y 1562 (1451, febrero, 17. 
Ávila). Vid. Catálogo de protocolos notariales..., I y II, Ávila, 1992.

cabildo catedralicio. Procedente de una familia de carniceros y/o vinateros, su 
situación económica parecería relativamente próspera en la segunda mitad del 
siglo XV, dedicándose la familia San Martín a la venta de carne y de cueros de 
«los cabrones machos» de la carnicería de Pelayos, acaso ampliándose el negocio 
por alguno de los hijos (Juan, Gonzalo o Rodrigo) al comercio del vino, por lo que 
pagaban a los arrendadores de alcabalas 230 mrs. por el vino vendido en un año. 
El padre, Diego, había arrendado a Gonzalo Gómez media yugada de heredad en 
La Rad, en el término de Monsalupe, un buey y 400 mrs. durante ocho años por 
dieciocho fanegas de pan terciado de renta anual79, mientras que otras propieda
des localizadas en Las Berlanas fueron adquiridas por Fernando de Villaquirán, en 
1495, por 6.800 mrs. tras ser condenado como hereje judío. Elvira Núñez, mujer 
de Gonzalo de San Martín, vecina de Ávila y moradora en Cebreros, aparece 
como reconciliada por judaizante en el año 1491, es decir, obligada públicamente 
a confesar un delito de raíz religiosa, suponiendo, por tanto, el reconocimiento 
de una herejía que podía acarrear en su insistencia algunas duras penas (cárcel, 
destierro, azotes, etc.) o, en caso contrario, como así fue, una «reconciliación» 
que implicaba la retractación, «donde dije digo, digo Diego». El resto de la familia 
padeció el empeoramiento social por su condición judía. Tanto Juan, «christiano 
nueuo de judío», como su mujer Inés González, están significados en la última 
década del siglo XV como judaizantes, quemadas sus memorias por herejes y 
apóstatas en 1500 y 1491 respectivamente. La abuela, Elvira Martín, madre de 
Diego González de San Martín, «hereje heresiarca», fue declarada judaizante en 
1493. Por último, la única hermana de Diego, Juan y Rodrigo, llamada Mayor, 
casada con Fernán González de Bonilla, fue quemada en el año 1493. Acaso en 
similar situación se viera el notario Miguel de San Martín, morador entre las Tien
das Caleñas y el Corral de la Degollada, con un censo de 46,5 mrs. para la iglesia 
de San Vicente, cuyo apellido frecuentemente se asocia con judíos conversos en 
la década de los años noventa según la relación de quemados y «sambenitos» del 
monasterio de Santo Tomás, desde 1490 a otros años, recogida en un manuscrito 
del siglo XVIII publicado por Fidel Fita.

Dudas similares se plantean acerca de una Leonor López, vecina de Ávila en 
las Tiendas Caleñas desde 1461, madre del trapero Pedro López y viuda de Fer
nando López, fallecida antes del quinientos cuando post moneen fue condenada 
por judaizante. Cristóbal Beato abandonó su casa en la Judería en 1502, siendo 
ocupada por Alfonso Díaz de la Ferrada. Pedro González de Tamayo, vecino de 
Ávila, fue quemado por la Inquisición en el año 1493. Su mujer, Mari Alvarez, ha
bía donado a los comunes de San Vicente una yugada de tierras de pan llevar en el 
término de Castilblanco a cambio de unas ceremonias por su memoria, mientras 
que el hijo de ambos, Juan de la Plaza, en el mismo año de la ejecución del padre, 
dona a la basílica algunas piezas de uso litúrgico (una manga para la cruz pequeña, 
además de una alfombra por parte de su mujer, según se lee en el inventario de 
1493). Con el «sambenito» de judío, el notario Fernán González de Bonilla residía



325

r
i

80 Doc. 510/30 (1500, mayo, 13. Ávila). Vid. LÓPEZ VILLALBA, J. M„ Documentación del 
Archivo Municipal deÁvila, VI (1498-1500), Ávila, 1999.

en unas casas linderas a los Baños de San Vicente. Tras su fallecimiento, serán 
sus hijos quienes asuman el contrato enfitéutico a favor de la basílica, con 100 
mrs. de réditos anuales. Familias como los Arias y Beatos sufrieron igualmente la 
persecución de la Inquisición desde la última década del siglo XV. De la primera, 
las hermanas Inés y Elena Arias parecen estar emparentadas con un linaje de as
cendencia judía, los Abenagar, convertidos y cristianizados en Arias Dávila (Diego 
Arias Dávila fue contador mayor de Enrique IV), mientras que Cristóbal Beato o 
alguno de sus parientes figura en el listado de condenados por judaizantes desde 
1490. Desde 1492, Elena Arias ocupa probablemente las antiguas casas del judío 
Quleman Donantes en la Judería Vieja, al lado de otras propiedades que antes 
habían pertenecido a Yudá Agid y luego a Juan de San Miguel. Pedro de Soria, con 
dos casas en la Albardería a finales del siglo XV, linderas a otras de la familia Cohén 
hasta 1470, presenció la declaración de su mujer como judaizante, Elvira López.

Comparativamente, la intensa vida documental que se observa en algunos 
vecinos parece encerrar una biografía más accidentada que la expresada por los 
términos jurídicos. Ya viudo, Pedro de Soria seguía morando en las casas de la 
Albardería, propiedades directas de la basílica con una renta anual de 10 mrs., 
lindando con las viviendas de Cristóbal Sánchez, sacristán de la iglesia de San 
Pedro, y Alvaro del Águila, ordenando el regidor Sancho Sánchez una limitación 
de los portales, de manera que «agora ni en ningún tiempo no ympida a ninguna 
persona que allí viniere a se poner debazo de los portales con ningunas cosas»80. 
Acaso vecino judaizante y luego convertido, Pedro de Soria había actuado como 
testigo en el nombramiento de Fernando Soriano como ballestero en el año 1489, 
como contador de monedas de la Hermandad de Ávila y como pujador de las 
rentas de la «yerva de la dehesa de Ávila..., e pujó dos mili maravedís, por mili de 
prometido, con las condiciones dichas de primero», referidas a 10.000 mrs. Una 
situaciones similares aguantaron la vecina Isabel González (judaizante), casada 
con el carnicero Alonso González, asimismo censuario de la basílica hacia 1491, 
el vecino Alonso de Toro e indirectamente el escribano Alonso Álvarez, poseedor 
de unas tierras y prados en La Radecilla, en Las Berlanas, desde el año 1492, 
pagando a los clérigos de San Vicente treinta y dos fanegas de trigo y cebada y 
dos gallinas. Tanto su madre María González como su padre Pedro González de 
Alponte fueron declarados herejes y el último quemado por judaizante en 1493. 
Dos años antes, María Álvarez, mujer del escribano, fue asimismo reconocida por 
judaizante. Cristóbal Álvarez de la Bodeguilla, con unas casas en la Cal Toledana 
pertenecientes a los clérigos de la basílica por las que pagaba cada año 32 mrs., 
sobrellevó en el año 1500 la ejecución de su hermano Diego por judaizante, al 
igual que otros familiares directos de censatarios de la parroquia de los mártires 
soportaron algunos procesos contra vecinos herejes, como ocurrió con Mencia 
Álvarez, mujer del notario Juan Dávila, enfiteuta con el clérigo Cristóbal Pérez de 
una tierras de pan llevar y algunos linares en el término de Sigeres (año 1493), o la 
mujer de Juan Muñoz, jubetero de Ávila, llamada Isabel Muñoz, reconciliada por



II

81 Doc. 76 (1485, junio, 10. Córdoba). Vid. SOBRINO CHOMÓN, T., Documentación medie
val abulense en el Registro General del Sello, III, Ávila, 1993. Doc.75 (1480, octubre, 20. Medina del 
Campo). Vid. LUIS LÓPEZ, C., Documentación medieval abulense en el Registro General del Sello. II, 
Ávila, 1993.

82 Doc. 89 (1489, septiembre, 26. Jaén). Vid. CASADO QUINTANILLA, B., Documentación 
medieval abulense en el Registro General del Sello, V, Ávila, 1993.

326

judaizante en 1491. En las mismas fechas, a los comunes de San Vicente pagaba el 
jubetero 90 mrs. por unas tierras de cereales en El Cid, cerca de Sanchorreja.

Personajes claramente conflictivos en una sociedad en crisis, algunos vecinos 
muestran unas biografías sorprendentes, recordando que sólo se incluyen en esta 
relación aquellos moradores relacionados de alguna manera con la basílica de San 
Vicente. El bachiller Cristóbal Beato mantenía la propiedad de unas moradas de 
casas en el Corral de la Cabeza gracias a un censo suscrito con el cura y los bene
ficiados de la basílica a finales del siglo XV, pagando anualmente una carga de 10 
maravedíes. Vecino de la ciudad, se vio implicado en un pleito promovido por el 
abad del monasterio de Sancti Spíritus sobre la compra de un caballo a Rodrigo 
Girón, en Castellanos, aldea de Arévalo, por 6.000 mrs., actuando como fiador un 
vecino de la villa de Madrigal, García González. Una vez realizada la compra, el 
bachiller se negó a pagar a González el dinero marcado en el contrato, injuriando 
este último a Beato, que, al ser letrado de la catedral abulense, solicitó el traslado 
del proceso a la jurisdicción eclesiástica. Cinco años después, en 1485, se repetirá 
otro proceso jurídico al enfrentarse «uno que se dezya Alvaro del Aguila» (el ba
chiller Cristóbal del Águila) y Cristóbal Beato, pues el primero «avía dicho algunas 
palabras ynjuriosas al dicho Cristóbal..., pero que no avían llegado a ella [su casa] 
nin sacado armas». Los incidentes violentos se repiten al ser asaltado Cristóbal del 
Águila: unos hombres «le comentaron a dar muchos golpes de los quales diz que 
le dieron una cuchillada en la cara..., e que los dichos malfechores se acogieron 
a Villatoro»81. De esta forma, el corregidor Puertocarrero inicia el proceso para 
hallar los culpables e imponer las penas civiles y criminales. La trifulca estuvo pro
tagonizada por el bachiller Beato, su hermano Pedro, su criado Diego y los vecinos 
Ferrando Ordóñez y Luis Ordóñez, comprobándose que le dieron a Cristóbal del 
Águila «muchas cuchilladas en la muía e una en el braqo yzquierdo que luego se lo 
cortaron». Los alcaldes de la ciudad encontraron culpables a los agresores, siendo 
condenados a pena de muerte «e prendimiento de la meytad de todos sus byenes, 
los quales confiscaron e aplicaron a nuestra cámara e fisco». Sin embargo, algún re
curso se interpuso en el pleito, pues en el año 1500 el bachiller Águila protestó por 
una sentencia en su contra, probablemente referida al proceso abierto unos quince 
años antes, ordenando el concejo la comparecencia de Cristóbal Beato en una 
nueva sesión. De la documentación conservada se desprende que la anterior sen
tencia no se cumplió, pues en 1489 tanto Beato como Luis y Fernando Ordóñez, 
«personas ricas e cabdalosas», aparecen como acreedores de Diego Martínez «el 
Rico», vecino de El Tiemblo, que estaba «muy pobre e alcanzado» y no podía 
afrontar el pago de una deuda de 15.500 mrs., razón por la que los Reyes Católi
cos le concedieron un plazo de un año para pagar dichas deudas82. En las últimas



tn

327

décadas del siglo XV, Beato se manifiesta como testigo en algunos documentos 
jurídicos y concejiles. En 1482 figura en una carta de poder concedida por fray 
Tomás de Torquemada y doña María de Avila a favor de los vecinos Lázaro Gon
zález y Fernando López el Mozo, y en 1500 en una sesión del concejo abulense 
afirmando que tiene una armella del cerrojo grande de la puerta del Adaja, «que 
lo tomó a giertas personas que lo hurtavan de noche»83. Se puede, por otra parte, 
sospechar la vinculación de Beato con la comunidad judía conversa en los últimos 
lustros del siglo XV. Su hija, Inés López, mujer de Sancho de Bullón, aparece como 
reconciliada por judaizante en el año 1491.

El judío converso Alonso Pérez Coronel, de la familia de los Senneor, mante
nía el usufructo sobre una morada de casas en el Barrio Nuevo, en la última dé
cada del siglo XV, pagando al cura y beneficiados de San Vicente 50 mrs. anuales 
de renta. Como en otros casos, su biografía resulta ejemplar para conocer tanto 
la vida cotidiana como las tensiones de la sociedad abulense en esa centuria. A 
finales de 1492, la madre y algunos hermanos de Pérez Coronel abandonaron la 
ciudad de Ávila como consecuencia del edicto de expulsión y el clima hostil hacia 
la población conversa. Al menos un hermano y una hermana llamada Reyna se 
trasladan en caballo a Valencia de Alcántara para dirigirse, luego, a Portugal. El 
rocín, propiedad de Alonso, había sido prestado en su huida a su hermano duran
te la expulsión de la población judía, dejándoselo a un mesonero de la localidad 
extremeña hasta que el comendador Francisco de León, para hacer una pesquisa 
sobre el negocio de los judíos, se apoderó del animal. Unos meses después, los Re
yes Católicos ordenan al comendador que restituya a su propietario el animal. Pre
viamente, Pérez Coronel se había hecho cargo de algunas deudas de sus parientes, 
que le habían dejado para ello los dineros necesarios. Sin embargo, algunos ve
cinos seguían insistiendo en febrero de 1493 el pago de las deudas, por lo que él 
< reqebiría mucho agravio e daño», razón por la que solicitaba que fueran desem
bargadas las deudas y los deudores las asumieran definitivamente. Este clima de 
acoso sobre la población conversa no impidió que Pérez Coronel siguiera residien
do en la ciudad en los siguientes años, incluso con una situación económica rela
tivamente estable cuando el escribano Sánchez de Pareja anota en una sesión del 
concejo (5-VI-1497) la entrega de 85.000 mrs. para saldar una deuda de la ciudad 
sobre la feria y el mercado franco de los años pasados. Las noticias son más confu
sas a finales de la centuria. Vecino de Ávila, Pérez Coronel es morador en Segovia 
desde el mes de mayo de 1499, compatibilizando su ignorada profesión (¿merca
der?) con su actuación como testigo en el repartimiento de alcabalas. Sin embargo, 
algunos litigios en su contra se suceden, pues Diego González Cimbrón, vecino de 
Avila, le plantea un pleito sobre las «cosas tocantes a los bienes e haziendas de los 
judíos»81, pleito que, en realidad, se refería a unas casas de la madre de Alonso en

83 Doc. 246 (1482, febrero, 16. Ávila). Vid. SOBRINO CHOMÓN, T„ Un linaje abulense en 
d s.glo XV; Doña María Dávila (Documentación medieval del Monasterio de Las Cordillas), III, /Ávila, 
1998.

84 Doc. 29 (1499, mayo, 25. Madrid). Vid. MARTÍN, J.-L., Documentación medieval abulense 
el Registro General del Sello, Vil, Ávila, 1996. Doc. 80 (1499, octubre, 22. Granada). Vid. GARCÍA



SUÁREZ, L., Los judíos españoles en la Edad Media, Madrid, 1980, 252.

CARO BAROJA, J., Los judíos en la España moderna y contemporánea, Madrid, 1978, I,

la ciudad de Ávila. Su mujer, María de Santa María, había interpuesto una apela
ción ante una sentencia que declaraba a su cónyuge «condenado e declarado por 
ereje». Su traslado a Segovia está relacionado con la presencia en la ciudad vecina 
de un hermano, Fernán Pérez Coronel o Abraham Senneor, gran rabino de Cas
tilla, tesorero mayor de la Corona y alcalde la aljama hasta el mes de noviembre 
de 1479, luego converso. Ante una reclamación del corregidor Gonzalo Chacón, 
Fernando el Católico destituye a Senneor como alcalde de las aljamas y del oficio 
de la judicatura de los judíos, aunque en 1487 sigue siendo juez mayor de los ju
díos de Castilla. Su vinculación con Ávila explica la acogida a su hermano Alonso, 
probablemente en busca de una mayor seguridad personal y cierta estabilidad 
material. Como arrendador general, junto al converso Andrés de Cabrera, vecino 
de Segovia y mayordomo mayor, entregó a la princesa Isabel en 1473 la ciudad, 
el alcázar y el tesoro, permitiéndose así, según Luis Suárez, el triunfo de su causa, 
por un lado, y la reconciliación con su hermano Enrique IV85. Su propagandística 
conversión al cristianismo tuvo lugar en el monasterio jerónimo de Guadalupe, 
asistiendo los Reyes Católicos a la ceremonia. Sus descendientes, Luis y Antonio, 
años después se convertirían en unos fervorosos defensores de la fe católica, pre
ocupados siempre porque «sus opiniones como teólogos y hombres de letras no 
fueran interpretadas en función del origen»86. Poco más se sabe acerca de la vida 
del vecino abulense Alonso Pérez Coronel. Sobre las casas en el Barrio Nuevo de 
Ávila, la documentación no expresa ningún tipo de continuidad de carácter eníi- 
téutico, un hecho bastante frecuente con otros vecinos censatarios de la basílica, 
una circunstancia, por otra parte, que implicará la renovación jurídica de aquéllos 
contratos previamente asumidos por una población judía o conversa. De hecho, 
desde el comienzo del siglo XVI nuevos contratos foreros, sin aparente continui
dad con los de la centuria anterior, parecen desarrollarse entre los clérigos de San 
Vicente y los vecinos de la ciudad. Fuera de los incidentes particulares o individuales 
que muestra una documentación un tanto fracturada, referida a un ámbito estric
tamente parroquial, el caso es que la operatividad inquisitorial fue eficiente para el 
traspaso a «cristianos viejos» de algunos bienes inmuebles en la ciudad de Ávila, al 
margen de algunas otras consideraciones que, como señala mi colega Francisco Ruiz 
de Pablos, incidían fundamentalmente en el miedo, o pánico, al sufrimiento físico y 
psíquico, a la muerte y a los padecimientos eternos.

Un grupo profesional y estamental que aparece en el listado censual de la 
basílica de San Vicente es el formado por los clérigos, desde el propio cabildo 
catedralicio87 a algunos canónigos (Diego Méndez, Maldonado, Diego Lora), el

Libro inventario..., 1580-1624, fol. 145 r.: «Yten, tiene la dicha mesa de comunes sobre la 
capitular ciento y treinta mrs. de moneda vieja por razón de dos moradas de casas que tomaron

328

PÉREZ, J. )., Documentación medieval abulense en el Registro General del Sello, XV, Ávila, 1996. Doc. 
459/47 (1497, junio, 5. Ávila). Vid. SER QUIJANO, C. del, Documentación del Archivo Municipal de 
Ávila, V (1495-1497), Ávila, 1999.

85
86

312.
87

mesa



329

a los dichos comunes desta yglesia, como consta y paraste por vna escriptura que dello ay; su fecha, en 
quatro días del mes de agosto de mili y quatrocientos y veinte y ocho años, siendo el secretario Diego 
González Dáuila».

cura Sebastián Sánchez, el fraile Caravito, el cura párroco de la iglesia de San 
Andrés, un beneficiado de la parroquial de San Juan llamado Gonzalo González 
y el arcipreste Bartolomé del Hierro. Este último clérigo pagaba 140 mrs. por 
unas casas y corrales en el Coso y otros 505 mrs. por la huerta de Romasales, en 
los alrededores del convento de San Francisco. Diez contratos censales se firman 
entre los citados y los mayordomos de San Vicente, destacando las casas que 
bajo el dominio útil conserva el canónigo Méndez en el Coso de San Vicente, 
con tres moradas con corral, sobrado, alguna bodega y las puertas principales 
ante la vía pública, con rentas anuales elevadas (72, 100 y 252 mrs.). En contras
te, el canónigo Lora, a finales del siglo XV, tomó a censo una casa con corral en 
el mismo barrio por solo 5 mrs., limitando con otras viviendas de la catedral y 
otras de la basílica (casas censales del carpintero Juan de Badajoz y del arcipres
te Bartolomé del Hierro), una renta muy baja si se considera que la morfología 
del solar era similar a cualquier vivienda del anterior canónigo. Diego de Lora, 
antes de alcanzar la dignidad de canónigo, estuvo estrechamente vinculado 
con la iglesia parroquial de San Vicente como cura rector, cuando se redactaron 
las primeras ordenanzas de la basílica aprobadas por los visitadores del obispo 
Francisco de la Fuente (2-VII-1495), siendo enterrado en el exterior de la iglesia 
parroquial en un lucillo del muro de la sacristía. Estas circunstancias explican la 
imposición de unos réditos sumamente bajos para el clérigo Lora, hecho que 
confirma la movilidad de los réditos en la negociación entre las partes (la iglesia 
y el censatario) en los momentos previos a la ejecución del acta notarial. La 
contraprestación era recíproca, pues Lora, como cura rector de la parroquia de 
San Vicente, ya había donado en 1493 un frontal de seda y unos corporales a 
la fábrica, una despedida material para la iglesia que le encumbró a la dignidad 
de canónigo.

Hay que anotar que la acumulación de viviendas por parte de algunos dueños 
útiles, sea cual fuere la renta anual, era aprovechada para posteriores arrendamien
tos a los vecinos de la ciudad, es decir, se repartía el dominio entre el propio cen
suario y el subarrendatario, incrementándose así la función especulativa del censo 
enfitéutico que nunca suponía la transferencia de la propiedad. Las dos casas cen
suales del canónigo Méndez fueron subarrendadas al bachiller Piedrahíta y al clé
rigo Miguel Rodríguez, asumiendo ambos los réditos anuales (72 mrs. uno y 100 
mrs. y una gallina otro), al igual que otros vecinos, parientes o subarrendatarios de 
los censatarios jurídicos, pagaban directamente a la parroquia la cantidad estipu
lada: el vecino de Pozanco A. Martín abonaba los 26 mrs. anuales por las moradas 
cuyo propietario útil era Sánchez de Turégano; el escribano Pedro de Chaves y 
el vecino Madrigal hacían lo mismo con unas casas del notario F. González. En 
otros casos aparecen censos compartidos. Por ejemplo, en 1491 el vecino Pedro 
de Valdivieso empieza a pagar a la fábrica 5 mrs. cada año por parte de una casa 
doblada, de dos plantas, en el Coso de San Vicente. La adquisición enfitéutica de



i

i de Fernando de Rojas, autor 
unas profesiones abiertas que,

una estancia de esta morada provocó la reducción de la carga que hasta ese año 
pagaba al mayordomo de la iglesia la vecina Catalina de Rosales, pasando de los 
140 a los 135 maravedíes.

Notarios, escribanos, procuradores y bachilleres se reparten estratégicamen
te en la ciudad, formando otro prestigioso grupo censatario relacionado con la 
basílica de San Vicente, unos sometidos a procesos inquisitoriales, otros con una 
vida más relajada, en el frente contrario, como el procurador de causas Verdu
go, que interviene en 1494 sobre la propiedad del cementerio de los judíos, la 
«posesión real corporal del dicho honsario», por parte del monasterio de Santo 
Tomás de Avila. De los primeros ya se ha leído, pero conviene recordar la fuerte 
presencia de una población judeoconversa que se inclinaba hacia las prácticas 
jurídicas, posiblemente intentando unos envejecer su sangre nueva y asumir, por 
otra parte, el futuro y tajante concepto de hidalguía en una sociedad cada vez más 
cerrada en sí misma. Relacionados con este mundo de la abogacía, legislaciones 
y notificaciones de escribanos y notarios, el caso 
de La Celestina, se convierte en el paradigma de i 
poco a poco, iban clausurando el ideal de un mundo cristiano y justo. Acerca 
de este grupo profesional, las rentas anuales oscilan entre los 14 mrs. y los 225 
con dos gallinas del vecino Juan Verdugo (hacia 1494), ubicándose las moradas 
en las calles Berruecos, Brieva (junto al horno del Grimal), San Juan, Rúa de los 
Zapateros, Mercado Grande, Lomo, Corral de la Maldegollada, Cal de Andrín y 
Barrio Nuevo. Buena parte de estas calles se ubican en el área especializada de la 
ciudad, la zona funcional desde el punto de vista estratégico y terciario, mientras 
que otros vecinos se reparten en áreas periféricas a la ciudad alta (muladar de 
San Vicente, calle Luenga, Montenegro, etc.) aunque manteniendo una fuerte 
presencia en los alrededores de la basílica (Coso, Yuradero, Baños). A pesar del 
carácter funcional y residencial de la zona alta de la ciudad (Mercado Grande- 
Mercado Chico), una parte significativa de las viviendas de la iglesia de San Vicen
te mantiene sus cualidades agrarias desde el momento en que las cartas de censo 
mencionan una morfología urbana con el umbral (portal), las estancias variadas 
(cocina, dependencias), bodegas y lagares, sobrados y espacios específicos de una 
dedicación huertana o ganadera. Los establos son frecuentes, a finales del siglo 
XV, en el Corral de la Degollada, Cal de Andrín, Rúa de los Zapateros, barrio de 
San Esteban y Judería.

Resulta innegable el compromiso laboral y jurídico de algunos artistas y arte
sanos de la ciudad con la basílica de San Vicente, unos trabajando directamente 
en el interior del templo, otros trabados únicamente por medio de una carta de cen
so sobre bienes inmuebles. De Sansón Florentín es de sobra conocida su labor so
bre el cenotafio durante los últimos años del mandato del obispo Martín de 
Vilches, al igual que la realización de una cruz de plata para el presbiterio por 
Alonso de Medina hacia 1490-1493. Otros desarrollan fundamentalmente su ac
tividad artística en la catedral abulense, como Alonso de Arévalo, el pintor Martín 
Vázquez entre los años 1504-1511 y el escultor y cantero Pedro de Salamanca, 
colaborador habitual de Juan Cuas en la segunda mitad del siglo XV en el sepulcro 

330



331

1

88 RUIZ-AYÚCAR, M.'-' J„ «Nuevos datos para la biografía del escultor Pedro de Salamanca». 
Cuadernos Abulenses, 9 (1988), 265-291.

89 AHN. Clero (1501, abril, 10. Ávila). «Carta de compra de Sancho del Aguila de una capilla 
en el monasterio de San Francisco de Ávila a Juan de Ávila Cordovilla».

de Beatriz Vázquez, tratándose de un escultor distinto al conocido R de Salamanca88, 
abulense que trabaja tanto en algunos pueblos del obispado como en las catedra
les de Toledo y Ávila. Juan Blázquez Escobar está acreditado sobre todo por su 
trabajo como pintor por 5.000 mrs. en el retablo de La Piedad del convento de 
San Francisco89, en el enterramiento de la familia de Sancho del Águila situada en 
la antigua capilla meridional de las campanas con trazas del maestro Cuas. Buena 
parte de los contratos enfitéuticos firmados entre estos artistas y el cura y beneficia
dos de San Vicente se caracterizan por la escasa cuantía de las rentas abonadas 
anualmente a los comunes. Exceptuando una segunda morada de casas con corral 
que el pintor Arévalo mantiene en la calle Brieva con 150 mrs. y las del platero 
Medina en el Mercado Grande, el resto de los inmuebles apenas alcanzan una 
cantidad cercana a la media establecida en otros contratos. Alonso de Arévalo 
pagaba sólo 8 mrs. por una casa junto al horno «que dizen del Guindo», posible
mente en los alrededores del Cucadero; Sansón Florentín 14 mrs. por unas casas 
en el muladar cercano a la basílica martirial; Escobar 20 mrs. en Montenegro; el 
escultor Pedro de Salamanca 5 mrs. por otras linderas al cementerio de San Vicen
te; y Martín Vázquez otros 14 mrs. por las cercanas al muladar del templo. Este 
último pintor aparece como rentista de la basílica en el año 1459, con dos peda
zos de tierras de pan en las Alcacerías de Ávila. Los réditos anuales procedentes 
de los solares censuales de los artesanos-artistas se destinan fundamentalmente a 
las arcas de la fábrica de San Vicente dentro de una política inmobiliaria y crediti
cia establecida por los propios clérigos para facilitar el arrendamiento enfitéutico 
de algunos talleres o «casillas» (según la denominación de algunas cartas) para el 
cantero Salamanca o los pintores Florentín, Sequera y Martín Vázquez, traspasán
dose los censos de unos a otros presumiblemente a medida que iban concluyendo 
los trabajos en el templo de los mártires abulenses.





90 BARRIOS GARCÍA, Á., Estructuras..., II, 58.

333

LOS CONTRATOS ENFITÉUTICOS Y LOS PAISAJES 
AGRARIOS EN LA TIERRA DE ÁVILA Y SUS SEXMOS

Además de los ingresos procedentes anualmente mediante el cobro de cen
sos sobre inmuebles estrictamente urbanos, los clérigos de la basílica acentúan su 
presencia económica y jurídica en el medio rural, con una dedicación preferen
temente agraria en huertas, tierras de labor y viñas, contrastando con la ausencia 
de una dedicación ganadera y manteniendo la intervención indirecta de los curas 
y beneficiados de la basílica en el proceso productivo y, tal vez, en el control del 
cultivo en algunas heredades. Las propiedades censuales de la iglesia parroquial 
se localizan en la periferia de la ciudad, al lado de los caminos radiales que co
municaban el área urbana con los campos y aldeas de la tierra de Ávila. La duali
dad en el paisaje urbano se manifiesta claramente desde el siglo XV, conviviendo 
■ dos topografías, dos economías, dos tipos de paisaje, dos tipos de actividades»90, 
unas áreas puramente urbanas (Mercado Grande-Mercado Chico-San Vicente) y 
otras periurbanas, al norte y al sur, junto a los arroyos Ajates y Grajal, con explo
taciones de pegujaleros y miembros de la oligarquía ciudadana, si bien resulta 
difícil diferenciar netamente el área específicamente urbana de la estrictamente 
rural. En estas zonas, con preferencia dedicadas a las huertas y tierras de labor, 
las rentas eclesiásticas se recaudan en maravedís, en plazos que especifican en su 
mayoría el día de san Juan de junio, mientras que en los solares agrarios de los 
sexmos se especifica el día de san Cebrián de septiembre como la jornada para 
recoger los censos en especies. Destaca, por otra parte, la extremada fragmenta
ción del patrimonio encensuado como consecuencia de las donaciones diversas, 
dotaciones y testamentos, predominando una estructura de la propiedad basada 
en el minifundio. Al margen de la producción y de los rendimientos por unidad 
de superficie, los contratos censuales especificarán con detalle las rentas consig
nadas anualmente, elemento que permite asegurar al menos cierta estabilidad y 
rentabilidad de las cesiones perpetuas para la fábrica, el cura y beneficiados de la 
basílica de San Vicente.



r

En los alrededores de la ciudad se concentraban algunas propiedades enfi- 
téuticas de la iglesia parroquial de San Vicente, en dos áreas muy concretas, la 
primera entre el monasterio de San Francisco y la iglesia románica de San Andrés, 
con huertas y algunos prados, y la segunda en las tierras denominadas «las Abace
rías» (Alcaicerías), cercanas al puente de Sancti Spiritus, a un lado de la carrera de 
los Osos y del arroyo Grajal, predominando las tierras de labor para los cereales. 
La preferencia por las rentas en moneda se manifiesta nuevamente por parte del 
cura y los clérigos beneficiados de la basílica, pagándose los plazos en el día de san 
Juan. Por otra parte, destaca la fuerte presencia de las instituciones eclesiásticas en 
los límites urbanos, formándose un cinturón agropecuario en torno a los monas
terios que iban salpicando tanto el mirador meridional de la ciudad hacia el valle 
Amblés como a la vertiente norte, con la presencia en numerosos predios de los 
mínimos franciscanos, además de los terrazgos pertenecientes al cabildo de canó
nigos, al de San Benito y algunas iglesias parroquiales. Algunas fincas enfitéuticas 
son conservadas en su dominio útil por ciudadanos relativamente cualificados, lo 
que determinaba que, además de la explotación indirecta por medio de una carta 
de censo que mantienen los clérigos de San Vicente sobre los poseedores, estos, 
a su vez, explotaban las tierras en un régimen de tenencia indirecta empleando a 
la población campesina que habitaba en los arrabales de la ciudad. En estos ba
rrios que circundaban la Ávila amurallada el paisaje urbano-rural estaba definido 
por una formación escasa de solares edificados que compartían sus lindes con 
huertas, prados de escasas dimensiones y, sobre todo en el sur, las tierras más 
abiertas dedicadas a los cultivos de secano. Así, la huerta del vecino Juan Gómez, 
probablemente canónigo catedralicio (censo de 1423), se ubicaba en el barrio de 
San Andrés, al lado de unas casas del cabildo de San Benito, regada la tierra por 
el arroyo que discurría desde la parroquia de los mártires por la calle Valseca hasta 
las numerosas huertas que se mantenían alrededor de la pequeña iglesia del siglo 
XII y del Prado de Sancho, propiedad del cabildo catedralicio en los siglos medie
vales, pagando el vecino 10 mrs. de moneda vieja cada año. Otra huerta cercana 
a San Francisco fue tomada a censo, primero, por el vecino Juan Hernández en 
1457, dos años después por Francisco de Encinas, con 22 mrs. anuales, mientras 
que a finales del siglo será reconocida por el notario público Sancho de Salcedo. 
En la misma zona, otra huerta de media obrada pertenece a los ciudadanos Gon
zalo Vela, cura de San Pedro (1487), y al racionero catedralicio Luis de Fontiveros 
(1488), con 15 maravedíes. Otras tierras parece que se encensúan en los años 
ochenta y noventa, destacando por la cuantía percibida por los clérigos la huerta 
del arcipreste Bartolomé del Hierro con 505 mrs. y dos gallinas, el prado del veci
no y mayordomo lego de San Vicente Antón Martínez de Leandro, con 300 mrs. 
y otras dos aves y la huerta de Andrés de Perocojo (110 mrs.), tal vez en la aldea 
de «Perocoxo». Con rentas menores, las huertas del cura de la iglesia parroquial 
de San Juan, Pedro Sánchez, y del alcalde Muño Hierro, ambas limítrofes a los 
muros de San Francisco. Los ingresos monetarios eran recogidos por los comunes 
de San Vicente en plazos fijos, casi siempre en los días anteriormente citados; 
en algunos casos se marcan otras fechas, San Cebrián para el notario del cabildo 
Salcedo o Todos los Santos para Martínez de Leandro. Las tierras con dedicaciones

334



335

hortelanas se extendían desde las cercanías de Fuente Buena hasta el barrio de 
San Antonio, atravesando la carrera de los Moros, formando propiedades frag
mentadas de pequeñas dimensiones (media obrada en la mayoría de los casos) 
recorridas por algunos arroyos.

En el otro extremo de la ciudad, cara al mediodía, las tierras de labor se apun
tan en los documentos parroquiales. Como en casos anteriores, son los clérigos 
quienes ocupan buena parte de los solares de secano entre los ríos Crajal y Adaja, 
en la llanura que se extiende hacia el valle de Amblés, en un área periurbana carac
terizada por la presencia de población musulmana en el arrabal de Santiago, entre 
el río Chico «e la tela de muros que faze al mediodía fasta el río grande, que havía 
nombre Adaja..., ca havía bien doqientas e más casas e moradas en que habitavan 
morase, otrosí, algunos labradores» (Segunda leyenda de Ávila, 59). Dos pedazos 
de tierras en las Alcacerías, al lado de una huerta de la catedral y una tierra del 
beneficio curado de Santiago, junto a otro solar de los beneficiados de San Juan, 
pertenecieron mediante un censo a María Rodríguez, mujer de Fernando Porrón, 
en torno al año 1440, pasando luego a Juan Rodríguez de Segovia con 16 mrs., 
ocho por cada posesión, y al pintor Martín Vázquez en 1459, al musulmán Ismael 
Redondo (1463), al escribano Fernando Díaz y, en el siglo XVI, al herrador Pedro 
Verdugo (1521) y al regidor Francisco de Quiñones Salcedo unos años después 
por la obrada y media de tierras. El pintor Martín Vázquez, vecino de la ciudad, 
censatario sobre una casa en el muladar de San Vicente en la década de los no
venta del XV, trabajaría con el pintor íñigo de Saucedo en algunas obras decorati
vas de la catedral entre los años primeros del siglo XVI. La heredad mencionada, 
conocida como «La Cabezuela», se localizaba entre la carrera de los Osos y la 
iglesia de San Nicolás, formada por obrada y media de terrenos de pan llevar. 
Otras tierras en las Alcacerías fueron adquiridas en 1494 mediante enfiteusis por 
Alonso de Toro, vecino de Ávila y probablemente judío converso, con 20 mara
vedíes de renta, posesión que fue permutada por una casa en la Judería con un 
censo de 10 mrs. anuales, morada que unos meses después sería confiscada al ser 
declarado Alonso hereje tras un pleito entablado por los clérigos de la basílica de 
San Vicente”. Por último, según el Becerro Antiguo, otras tierras junto a la carrera 
de los Osos9-’ fueron tomadas por el deán Pedro López de Calatayud a finales del 
XV, pagando 200 mrs. cada año, al igual que el mismo clérigo conserva el dominio 
útil sobre una yugada de tierras en «Castellanos de la Deffesa» (despoblado de 
Tornadizos de Ávila). Ya en el siglo siguiente, en el año 1512, el deán fundará el 
hospital de Santa Escolástica.

Una presencia significativa de vecinos censatarios aparece con cierta frecuen
cia en la documentación medieval, deduciéndose que el entramado crediticio no 
sólo era exclusivo del cabildo catedralicio o de la basílica de San Vicente, o de

91 AUN. Clero. Legajo 515. Efectivamente, el vecino Alonso de Toro figura con el número 31 en 
C¡ Memoria de los quemados y sanbenilos que ay en el convento de Santo Thomás de Ávila desde el año 
j 490 que se empegó a castigan): «Alonso de Toro, vezino de Ávila, quemado por judayrjante».

92 La carrera de los Osos o «cerca de los Osos» se localizaba en la zona meridional de la villa, 
.0 el camino que iba desde el convento de Gracia al puente de Sancti Spiritus.



GARCÍA DE CORTÁZAR, J. Á., Historia de España. La época feudal, Madrid, 1988,193-194.

336

93 AHN. Clero. Papeles. Leg. 238 (1483, diciembre, 31. Ávila) y Leg. 470 (1488, enero, 25. 
Ávila).

94

otras parroquias, sino que, como censuarios, algunos vecinos abarcaron algunas 
redes económicas significativas en la Tierra de Avila. El caso de Alonso de Toro, 
entre otros, sirve como muestra, con un solar en la judería de la ciudad (10 mrs., en 
1494) y unas tierras en las Alcacerías del mediodía (20 mrs.). Unos años antes, el 
mismo vecino de Ávila compró a Pedro García el Chico, vecino de San Bartolomé 
de Pinares, ocho tierras con veintiuna fanegas de sembradura y una huerta en el 
mismo lugar por 10.000 mrs. En la misma sesión y ante el mismo escribano de 
Ávila, Juan de Arévalo, Alonso de Toro reconoce el censo contra P García, que se 
obliga a pagar anualmente «quatro fanegas de trigo e quatro fanegas de centeno 
bueno e nueuo e limpio e seco e medido por la medida derecha de Ávila, e dos 
libras de lino que me avedes de dar e pagar vos e los dichos vuestros herede
ros». Convertido en censalista y censatario, Alonso de Toro tendrá que afrontar, 
al margen de su posterior condena inquisitorial, las numerosas dificultades que 
tales situaciones comportaban. En 1483 había comprado al vecino Juan de Ávila 
de Cordovilla, relacionado con la capilla del monasterio de San Francisco que 
remodelan Guas y Blázquez Escobar, un censo sobre un horno en la Judería de la 
ciudad, limítrofe con un solar de Mosé Tamaño y las calles públicas de las carni
cerías93. Como propietario directo en San Bartolomé, las deudas del enfiteuta se 
agolpaban tras varios años. En 1487, Pedro García reconoce una deuda de 942 
mrs. y dos quesos restantes de una deuda de algunos años, mientras que otros 
vecinos de la ciudad, Juan de San Marcos y Pedro de San Marcos, en 1488, reco
nocen deber a Alonso 1.860 mrs. por un préstamo anterior.

Las propiedades rústicas en los sexmos de Avila. A medida que avanza 
la jerarquización eclesiástica, algunas parroquias abulenses van extendiendo sus 
dominios territoriales sobre la Tierra de Ávila y los siete sexmos, Santo Tomé, San 
Juan, Covaleda, San Vicente, San Pedro, Serrezuela y Santiago. El origen de los 
contratos enfitéuticos avalados por el clero de la basílica de San Vicente hay que 
buscarlo en la empresa repobladora iniciada a finales del siglo XI, cuando, con el 
paso del tiempo, durante todo el siglo XIII, fundamentalmente, algunas tenencias de 
carácter individual se convierten en tenencias enfitéuticas, destacando la presencia 
anónima de campesinos jurídicamente libres que se alejaban de la propiedad 
directa de la tierra ad laborandum en beneficio del propietario eminente, a cam
bio habitualmente de una contraprestación económica, el forum, el tributum o la 
rationem. El paradigma estaría marcado por los foros gallegos desde fines del siglo 
XII y a lo largo de la siguiente centuria. Y las consecuencias generales relativamen
te precisas desde el momento en que se inicia una reorientación de la explotación 
de predios antes incultos, reforzándose las dimensiones nucleares de las unidades 
familiares con unas condiciones inicialmente beneficiosas para los campesinos, 
retenidos en unas tierras frente al impulso repoblador o el crecimiento de las 
ciudades94. Sin embargo, desde el siglo XV, dichas condiciones probablemente



337

95 FERREIRO PORTO, )., «Fuentes para el estudio de las formas del "crédito popular" en el 
Antiguo Régimen: obligaciones-préstamo, ventas de renta y ventas de censo», en / Jornadas de Meto
dología Aplicada de las Ciencias Históricas (Santiago de Compostela), Vigo, 1975, III, 776.

deterioran la economía campesina de las explotaciones indirectas controladas por 
la basílica, agravándose la situación por la presión decimal y los tributos que el 
medio rural tenía que afrontar, especialmente para los campesinos que trabajaban 
las tierras en enfiteusis para los censatarios residentes en la ciudad. Para la basílica 
de San Vicente, la opción del censo enfitéutico frente al arrendamiento de tierras 
representó una estrategia económica que aseguraba la reintegración del capital 
empleado en la adquisición de una finca rústica. El problema vendría dado con 
posterioridad, pues al firmarse sobre todo contratos perpetuos, en vez de censos 
redimibles con plazos relativamente cortos y precisos (de un año a ocho años, ha
bitualmente), el canon estipulado se mantenía fijo independientemente de la pro
ducción del predio o de las variaciones en los rendimientos. Cualquier proceso 
productivo incidía mínimamente sobre los clérigos de la basílica al mantener el 
derecho de propiedad y arrogarse unas rentas anuales precisas. Sólo en aquellos 
casos en que dichas rentas se establecieran en monedas las devaluaciones mone
tarias o las inflaciones afectarían al cargo global de la basílica, mientras que cuan
do se recaudaban las rentas en productos, esas se mantenían invariables con 
independencia de las altas o bajas productividades agrarias. Aunque algunas car
tas de censo especificaban en sus cláusulas algunas disposiciones sobre las depre
ciaciones monetarias, mostrando una equivalencia entre el real de plata (34 mrs.) 
y la dobla de oro castellana (375 mrs.), o en florines de oro, jurídica y documen
talmente se ignorarán dichas alteraciones, manteniendo los enfiteutas el valor ini
cial del censo gracias, en algunos casos, a la desidia de los mayordomos en el 
control, a las fluctuaciones económicas del periodo y a la acumulación de contra
tos distantes en el tiempo y espaciados en la diócesis abulense. Esta situación 
permite suponer que, ai contrario del arrendamiento tradicional, son los vecinos 
más pudientes los únicos capaces de afrontar inicialmente las cargas derivadas del 
contrato enfitéutico.

De esta forma, el censo enfitéutico aparece como una variante del arrenda
miento, el arrendamiento enfitéutico, caracterizado sobre todo por la presencia 
anual de unos réditos sobre el valor global de la propiedad acensada y, especial
mente, a partir del desembolso inicial hipotecado (el «principal») por el compra
dor. Sebastián de Covarrubias, en el Tesoro... (1611), identificaba precisamente 
la enfiteusis con el rédito: «Emphiteosi. El rédito que uno da por el suelo desier
to, que tomó del señor dél con la condición de plantarle o labrarle. Ley 3, tít. 
14, Part. I: "Emphyteosis es manera de enagenamiento, etc.''. Es nombre griego». 
Como contrato jurídico entre dos partes, el censatario y el censualista, el censo se 
configura como «un préstamo a interés hipotecario con vencimiento a voluntad 
del deudor»95. En el mismo sentido, el Compendio moral salmaticense, elabora
do y publicado por varios carmelitas en seis tomos entre los años 1665 y 1753, 
definía la enfiteusis como contractos quo res immobilis alicui fruenda, non minos



338

decenio fruenda, non minos decenio traditur, sub obligatione pensionis reddendae 
in recognitionem dominii directii.. ,96, especificándose como característica peculiar 
la ejecución de un contrato sobre bienes inmuebles que no tiene por qué finalizar 
con la muerte del usufructuario, sino que, por el contrario, se puede transferir 
a otro previa consulta al dueño directo. Así pues, se parte de la compra de una 
propiedad rústica por un vecino que se convertirá en censatario de la parroquia 
desde el instante en que solicita un préstamo para afrontar el primer contrato de 
compra-venta, hecho que explica, entre otras cosas, la ausencia de pequeños 
labradores y el predominio de moradores con dedicaciones profesionales no rela
cionadas directamente con el medio rural. Por medio de los réditos anuales que se 
pagaban a los mayordomos, la iglesia de San Vicente mantenía la propiedad emi
nente del dominio, conformándose el censuario con la propiedad útil o usufructo 
del mismo. A medio plazo, al mantenerse contratos por tiempo indefinido, de esta 
confusión nacerán algunos litigios entre ios contratantes o sus herederos. Ahora 
bien, los contratos enfitéuticos sostenidos por la basílica abuiense y los censatarios 
muestran, más bien, un carácter jurídico más que económico, considerándose 
las yugadas, obradas, aranzadas y pedazos en enfiteusis, pero no, o rara vez, los 
rendimientos económicos de cada tierra de dominio útil. En otras palabras, el do
minio eclesiástico de la parroquia se aferra a un pacto entre el señor o propietario 
eminente y el censuario por el que este reconocía notarialmenle la propiedad 
directa a cambio de unos derechos materiales (maravedíes, reales, fanegas, libras, 
gallinas, etc.). En efecto, este panorama es el característico del siglo XV para el 
templo de los mártires, a falta de estudios complementarios sobre otras parroquias 
y diócesis castellanas. Para el siglo XVI, sin embargo, el hispanista Noel Salomón 
señala que el censo enfitéutico fue perdiendo su carácter puramente jurídico y 
tomó un significado económico, «cuando los dueños del suelo comenzaron a 
exigir al tenente prestaciones de nuevo tipo: por ejemplo, el laudemio, obligación 
de pagar al propietario un tanto por ciento del valor del dominio; empezó a pre
ocupar el afán de rendimiento»97, si bien se mantiene el censo como instrumento 
de producción más que como una renta territorial de la era capitalista, como un 
contrato, por otra parte, centrado en el aprovechamiento mercantil (concepción 
del censo como mercancía para la apropiación de una plusvalía).

Antes de plantear un detallado comentario de los censos sobre propiedades 
agrarias, conviene hacer algunas consideraciones generales. En primer lugar, la 
documentación, como en casos anteriores, vuelve a estar caracterizada por su 
fragmentación, por una sucesión discontinua de contratos desde el año 1401 
hasta 1500. Nuevamente, los manuscritos conservados se reparten entre las cartas 
ante el escribano público, el Becerro Antiguo redactado a partir de 1499 y el có
dice de inventarios de 1580-1624. Segundo, gran parte de las heredades censales 
se localizan en los sexmos de Moraña y Zapardiel y en menor proporción en el de 
San Vicente, predominando las tierras de labor con trigo y centeno y, en menor

96 SANTA TERESA, M. de, Compendio moral salmalicense según la mente del Angélico Doctor, 
Pamplona, 1805, Tratado XVIII, 477-479.

97 SALOMON, N., La vida rural castellana en tiempos de Felipe II, Barcelona, 1973, 151 y 242.



339

98 ADAv. SV. C. 3. Leg. 2. Doc. 2 C (s.d., 1425. Ávila)

medida, cebada, algunos linares y varios viñedos en los términos de Fontiveros 
(Fuentyvesos) y Cantiveros (Cantyvesos). Al ser muy escasos los prados y ejidos 
mencionados, la actividad pecuaria es casi desconocida en los contratos firmados 
entre los clérigos y los dueños útiles, mientras que las rentas estipuladas varían 
en función tanto del censuario como de la extensión, límites y calidades de pro
ducción de las tierras censales. Si las rentas se perciben en metálico, maravedíes 
o (en algunas ocasiones) cornados, los plazos se mantienen en el día de san Juan 
mayoritariamente. Por el contrario, si las rentas son en especies el día señalado 
suele ser San Cebrián de septiembre y ocasionalmente la Virgen de agosto, coinci
diendo con las cosechas y el almacenamiento de los granos en los depósitos. Los 
ingresos se completaban con algunas gallinas, libras de lino en lugares serranos 
o cántaras de mosto en las zonas vitivinícolas. Predominan, pues, las rentas en 
dinero o en productos, desconociéndose la renta-trabajo, que ya no constituía un 
elemento esencial en las relaciones de producción feudales, exceptuando aque
llos casos especificados en las cartas de censo en que el enfiteuta se comprometía 
a transportar a los depósitos parroquiales las fanegas (el pan limpio), las gallinas o 
cualquier otra renta en especie. En las tierras de pan llevar se mantienen las rentas 
en productos (fanegas de pan terciado), independientemente de la rentabilidad 
de las heredades, con plazos fijos y cantidades precisas. Sin embargo, abundan 
las cargas en moneda sobre todo cuando los solares acensados como usufructo 
son de los vecinos de la ciudad. Por último, cura y beneficiados, por una parte, 
y mayordomos de la fábrica por otra, se reparten desproporcionadamente los 
ingresos censales, predominando mayoritariamente las rentas para los comunes y 
manteniendo al margen a los mozos de coro.

Buena parte de los censos ejecutados a lo largo del siglo XV proceden de las 
donaciones territoriales que por vía testamentaria de épocas anteriores, siglos XIII y 
XIV, incluso de dotaciones de finales de la última centuria medieval, se firman a favor 
de la fábrica, comunes y mozos de coro de la basílica de San Vicente. Dentro del ar- 
cedianato de Ávila, algunos vecinos donaron sus bienes localizados en el cabildo de 
Morana, en Jaraíces (Xarhaízes, 1250), Las Berlanas (Ber/ana), Valseca, Cutierreendu- 
ra, Castilblanco (en el término de Muñogrand), Cardennosa, Sanchorreja (Valdurrexa) 
y Riocavado; en el cabildo de Pajares, algunas aldeas como Berrocalejo de Aragona, 
Blascosancho; en el cabildo de Zapardiel, la aldea de Crespos, el lugar de Caniclosa 
(término de Flores de Ávila, Vellacos), la dehesa de Fuenteguinaldo y el pueblo de 
Cisla. Algunas donaciones aisladas se reparten en el cabildo de Valle Amblés, en 
Rioírido y Padiernos (Santa María de Muñonuño).

Los comunes de la basílica percibían desde el año 1425 algunas cantidades 
de granos. El bachiller Juan Velázquez Orejón, vecino de Ávila, con autoridad de 
los canónigos Alfonso Serrano y Lope Martín, otorgó un censo de catorce fane
gas de «pan terciado, trigo et cebada et centeno, todo bueno et mucho et seco 
et limpio..., puesto en el dicho lugar Cuterrendura por el día de Sant Qebrián 
del mes de setiembre, so pena del doblo»98 sobre unas heredades en el mismo



340

término con casas y solares de casas, viñas, huertas, prados, pastos y ejidos. Este 
censo sería reconocido por el vecino Juan de Cordobilla a mediados del siglo 
XV, percibiéndose las mismas fanegas terciadas. La heredad de Gotarrendura, 
con cincuenta obradas, procedía de la dotación testamentaria de Mari Bláz- 
quez, mujer de Gil (X/7) Muñoz, en el año 1358", comprometiéndose los clérigos 
de San Vicente a oficiar algunos aniversarios por la difunta y sus familiares. La 
yugada de tierras de pan se mantendrá en las mismas condiciones durante el 
resto del siglo XV, dividiéndose la heredad desde la segunda mitad del siguiente 
siglo (Cianea, Ovalle) y haciendo reconocimiento de censo, en 1578, los hijos 
de Alonso Sánchez de Cepeda y Beatriz de Ahumada (padres de santa Teresa de 
Jesús) por cinco fanegas y nueve celemines terciados por un cuartillo de dicha 
propiedad100. Tres vecinos de Ávila reconocieron un «feteosin», en 1433, a favor 
de los clérigos de la basílica por treinta fanegas de centeno y dos pares de galli
nas, pagado todo en San Cebrián, sobre una heredad, la de Castellanos de Don 
Silvestre, formada por pastos, montes y dos casas en las cercanías de la ciudad. 
Este censo otorgado por Lope García, Gonzalo García y Fernán González pasaría 
en sus réditos anuales a los sacristanes de la basílica, planteando el inicio de un 
pleito por el impago por parte del mayordomo, ante el notario Miguel Luis101. 
En 1434, ante el notario Gregorio Blázquez, Diego Juan se comprometida pa
gar en septiembre de cada año veintiséis fanegas de pan, mitad trigo y mitad 
centeno, y cuatro gallinas sobre unas tierras de pan llevar en el término de San 
Juan de la Encinilla, contrato que en 1460 fue asumido por sus herederos, según 
la cláusula testamentaria de 15 de enero de 1434, ante el notario Juan Blázquez, 
los vecinos Toribio Fernández y Alfonso Gómez, comprometiéndose a transpor
tar los granos a la ciudad. Como en el caso anterior, la yugada de heredad en 
San Juan de la Encinilla procede de dotaciones de aniversarios del siglo XIV, una 
de un anónimo vecino registrado en el tumbo antiguo y otra de Blasco Cenar, 
en los años 1302 y 1349 respectivamente. Las sesenta huebras de tierras de pan 
llevar se mantienen unificadas jurídicamente hasta 1490, año en que se empieza 
a dividir la explotación entre varios censatarios, repartiéndose equitativamente 
las cargas de trece fanegas y dos gallinas cada uno. En tiempos posteriores se 
fragmentará aún más el dominio, alternando los contratos enfitéuticos con los 
arrendamientos y acumulando nuevas dotaciones testamentarias, acentuándose 
la dispersión de los predios, el número de contratos y, más tarde, los litigios en 
torno a ciertas confusiones legales acerca de las propiedades.

El párroco y los demás clérigos de la basílica se beneficiaron asimismo del 
censo firmado por el hijo de don Yagüe, Toribio López, con trece fanegas de 
pan, trigo y cebada, sobre una heredad en Los Ángeles (1436), en el cabildo de 
Moraña, formada por tierras de labor, viñas, prados y pastos, especificándose en 
caso de incumplimiento, retraso o deterioro del pan una pena de 5 mrs. anuales

99 Libro inventario..., 1580-L624, fols. 98 v. y 191 r.
100 ADAv. SV. C. 5. Leg. 57. Doc. 57 B (1578, octubre, 26. Gotarrendura).
101 ADAv. SV. C. 6. Doc. 37 (1598, diciembre, 17. Ávila).



341

102 Las penas impuestas por los retrasos en la entrega de los réditos oscilan entre los dos mara
vedíes diarios en el año 1417 a los 20 mrs. a finales de la centuria. En la práctica, dichos gravámenes 
raramente se impusieron al optar los enfiteutas por redimir los censos o, más frecuentemente, por 
traspasarlos a herederos, vecinos o moradores cercanos a las tierras censuales.

en el día de san Cebrián102. Situado este lugar entre El Oso y Hernansancho, el 
cura y beneficiados de San Vicente conservarán los censos durante todo el siglo 
XVII, cuando ya se ha convertido en uno más de los abundantes despoblados de 
Avila tras una larga historia que arranca documentalmente de la consignación de 
rentas del cardenal Gil Torres («nada se sabe de la época de su población», añadía 
Madoz). La yugada de tierras y prados, con algunas casas en sus límites, se man
tendrá bajo el dominio directo del cura y beneficiados de San Vicente a lo largo 
del siglo XVI, mientras que propiedades menores (dos obradas, cuatro obradas, 
siete pedazos, casas pajizas, etc.) se acopiarán mediante enfiteusis durante los 
siglos XVI y XVII. Como consecuencia de la crisis agraria y demográfica de este 
último siglo, Los Ángeles se consignará como despoblado desde la década de los 
cuarenta del siglo XVIII, con rentas abonadas por vecinos de El Oso, Las Berlanas 
y Riocabado. En otro término (Constantiniana), los clérigos percibían, al menos 
en las últimas décadas del XV, 60 mrs. por unas viñas en Jaraíces, cuidadas por el 
vecino del lugar de Fuente el Sáuz Alfonso Rodríguez, que, asimismo, disfrutaba 
del usufructo marcado en el contrato sobre «tierras e viñas e prados e heras..., 
conmo aguas corrientes e estantes, con una morada de casas en el dicho lugar». 
Esta comarca de la Moraña se configura como el área de producción vitivinícola 
para los comunes de la iglesia parroquial de San Vicente, si bien las rentas per
cibidas por los clérigos eran fundamentalmente monetarias con una producción 
que, como se sabe, podía ejercer una función destacada en la expansión agrícola. 
Modificados los paisajes agrarios a lo largo del siglo XX, en los tiempos medievales 
y modernos la comarca morañega se caracterizaba por la extensión de los viñe
dos, en la actualidad reducidos a meros testigos de una economía familiar de au- 
toabastecimiento vitivinícola. Tradicionalmente se asegura que el plantío de viñas 
procede de los tiempos repobladores en la Moraña, «onde fueron plantadas viñas 
e guertas en corrientes de ríos» (L. Ariz). La concentración de viñedos en pagos 
localizados en Jaraíces, Cantiveros y Fontiveros se relaciona con una organización 
agraria como defensa contra el ganado y para facilitar tanto el barbecho como la 
presencia de eriales para el pasto en las zonas cercanas. Las escasas dimensiones 
de los viñedos, apenas media hectárea o una aranzada, subrayaban tanto una 
mediocre producción de uvas como parcas rentas para los clérigos parroquiales. 
Al menos, así se deduce a partir de las propiedades con censos perpetuos contra 
Lope Gutiérrez, en Cantiveros (año 1453), con 11 mrs. anuales, contrato para los 
comunes que luego pasaría al vecino de la localidad de Fontiveros Pedro López 
(1489) y, desde 1529, al morador y barbero Pedro Gutiérrez, incrementándose el 
valor censual de las tres aranzadas y media de viñas hasta los 140 mrs. anuales, 
seguramente como consecuencia tanto de un incremento de la demanda como 
del intento de la parroquia de San Vicente de reconvertir los censos al alza, de 
tal modo que el contrato es asumido también por los vecinos Pascual Jiménez y



103 ADAv. SV. C. 10. Doc. 62 11455, noviembre, ¿11?. Ávila).

342

Francisco Blázquez. Las viñas pasaron luego a manos de la hija del barbero (tam
bién era carpintero en Fontiveros) hacia el año 1580. El dominio útil se sostendrá 
en 1595 por Pedro González (ante el notario Agustín Hernández) y en 1622 por 
Clemente García, conservando los 140 mrs. ante el notario del número Blasco 
del Hierro. Otros viñedos en el término de Fontiveros se observan en el Becerro 
en la década de los noventa del siglo XV, encensados al sastre Lope García, que 
pagaba a los comunes 140 mrs. por cuatro aranzadas de viñas. En el término de 
Cabreras, aldea cercana a Cardeñosa, por Juan Alonso, vecino del lugar de Pedro- 
sillo, pagando 14 mrs. por las viñas del Mochuelo, mientras que los vecinos de 
Cantiveros Pedro de Dios, el tejedor Diego Martín y el herrero Antón Rodríguez 
y otro paisano, Juan de Madrigal, abonaban a los comunes, respectivamente, 40, 
45, 50 y 22 mrs. en el mismo periodo. Rentas en productos eran trasladadas a 
los depósitos parroquiales por un vecino de Cantiveros, Francisco Zurrador (seis 
cántaras de mosto), y otro de la ciudad, Gonzalo Orejón (diez cántaras de mosto y 
dos gallinas), que también mantenía el domino útil sobre unas viñas en el lugar de 
Migueleles (Migalfeles, 1250, en Constanzana) con la misma renta anual. Viñedos 
dispersos se ubicaban también en Gotarrendura, Valseca, Cardeñosa, Sanchorreja 
y Arévalo, imponiéndose en su mayoría las rentas en moneda. En ocasiones, los 
viñedos eran donados a los clérigos de la basílica para ratificar alguna dotación de 
misas cantadas y rezadas, como hace en 1455 Inés Álvarez, de Ávila, con la viña 
del Mochuelo en el término de Cardeñosa103. Al igual que ocurre con los censos 
estrictamente urbanos, en el medio rural son vecinos de la ciudad quienes quedan 
ligados con la basílica mediante una carta enfitéutica, vecinos como en otros casos 
(Malaver, Beato, aparte de judíos y conversos) que se alejaban de la normalidad 
cotidiana para mostrar, al menos documentalmente, una vida azarosa.

Al margen de los anteriores casos, predominan los censos sobre tierras de 
labor, producciones cerealistas en la Moraña y otros términos. Anteriormente se 
han citado algunos censos en Gotarrendura (catorce fanegas), San Juan de la En- 
cinilla (veintiséis fanegas) y Los Ángeles (trece fanegas), añadiendo algunos otros 
contratos enfitéuticos, como uno en Sanchidrián sobre el vecino de Ávila Diego 
de Lesquina, pagando en el día de san Cebrián quince fanegas de pan terciado, 
renta que se mantiene tanto en 1559 sobre Juan de Lesquina como en 1745 por 
la marquesa de la Vega, vecina de Valladolid, casada posteriormente con el con
de de Orgaz. Por otra parte, en las estribaciones de la sierra de la Paramera, los 
comunes de la basílica firmaron una carta de censo con el cura de Riofrío Alfonso 
Gómez por unas tierras que rentaban cada año 25 mrs., una cantidad muy inferior 
a las rentas que pagaba el vecino de la ciudad Toribio Hernández por la extensión 
de veinticinco obradas de tierras en el término de Sanchorreja (1461). De nuevo 
en la Moraña, el vecino Juan Hernández pagaba en San Cebrián ocho fanegas 
de trigo y cebada por igual sobre una heredad en el término de Viñegra (1465), 
mientras que rentas más altas se recogían en Aldeanueva de Moraña desde el 
año 1468. Sobre una yugada de heredad, formada mayoritariamente por tierras 
de labor, pero también con algunas viñas y casas («una cozina pagiza.., toda bien



343

-i

104 ADAv. SV. C. 14. Legajo 32. Docs. 32 A (1479, mayo, 3. Ávila) y 32 B (1512, noviembre, 
16. Avila). «Escritura de apeo y deslinde de media yugada de heredad en el término de Mingorría con 
un censo de Isabel Álvarez».

reparada..., otra casa pequeña, un palomar que está en el trascorral...»), el vecino 
de Ávila Fernando de Villamaza cotizaba cada año ocho fanegas de trigo, nueve de 
cebada y 150 mrs., censo que de nuevo fue reconocido para los comunes de la 
basílica abulense por el escribano público Ferrando de Cuillamas y su mujer Ca
talina Sánchez, todo puesto en la ciudad en los días de san Cebrián y san Martín, 
una renta elevada (para una yugada) que en 1539 se dividirá entre dos nuevos 
vecinos, el capellán de la catedral Rodrigo Vázquez y Fernando de Solórzano, que 
el mismo día cede el censo al anterior capellán del coro catedralicio, asumiendo 
los 150 mrs. y las ocho fanegas de trigo y otras tantas de cebada, perdiéndose para 
los comunes una fanega por el nuevo contrato realizado ante el notario Alonso 
Suárez de Bonilla.

En algunas aldeas de la Tierra de Ávila se recaudaban asimismo otras rentas. Es 
el caso de Valseca, una heredad de cincuenta obradas procedente de la dotación 
del alcalde Alvaro González. Desde 1442 los vecinos Toribio Sánchez, Juan Sán
chez y Toribio Sánchez de Manzaneros pagaban anualmente al cura Juan Sánchez 
y a los beneficiados de San Vicente 60 mrs. de moneda vieja, «que hacen tres 
dineros al maravedí, o su justo precio e valor contado en reales de plata o en 5 
mrs. el florín de oro» sobre una yugada de tierras de labor, incluyéndose también 
unas viñas y unas casas, «un lagar e una cámara tejada et una casa pagiza, todas 
bien adobadas e reparadas». En el mismo lugar, García de la Puebla, hijo de Al
fonso García de Torquemada, mantenía el dominio útil sobre la mitad de un lagar, 
dos aranzadas de viñas y unas casas, con una renta en San Cebrián de 155 mrs. 
puestos en Ávila desde el mes de diciembre de 1460. La otra mitad del lagar era 
propiedad del deán y cabildo catedralicio, a la vez que las primeras propiedades 
pasaron por herencia a Pedro Núñez y Jerónimo Rengifo, reconociendo el censo 
en 1560 ante el notario Vicente del Hierro.

La producción de cereales se concentraba particularmente en las tierras de 
la Morana. Desde 1476 se conserva un censo perpetuo contra la vecina de Ávila 
Catalina de Loarte, viuda de Juan Palomeque, sobre una heredad en el término 
de Cisla con diez fanegas de trigo y cebada, «feteosin» por media yugada que se 
mantiene aún en el siglo XVIII, año 1745, sobre el marqués de Almarza. En reali
dad, el censo suscrito por la cuñada de Diego Palomeque era pagado anualmente 
por Pedro de Zúñiga, señor de Flores. Como en otros casos, algunos pleitos se 
suceden en las décadas siguientes al establecerse cierta confusión entre los bienes 
enfitéuticos y el dominio jurídico. Tras el pleito de los años 1615-8, el censo es 
reconocido por el marqués de Flores, luego por el marqués de Almarza, vecino de 
Salamanca (1745) y finalmente por sus herederos en 1 784. Unas décadas antes, 
en 1479, Isabel Álvarez, mujer de Álvaro del Águila, reconoce una renta de once 
fanegas de pan para los comunes sobre media yugada de tierras en el término 
de Mingorría; sus límites se conocen gracias a una escritura de apeo realizada 
en 1512104. Sobre otra media yugada de tierras, un censo con la misma cuantía



344

105 En el año 1532, Francisco de Palomares hizo nuevo reconocimiento del censo por las diez 
fanegas terciadas, repitiéndose la escritura en 24 de marzo de 1536 ante el notario Juan Dávila. Pasó 
después, por compra, a Baltasar de Tapia, que otorgó censo ante el escribano Antonio Díaz en 1589. 
Ya a mediados del siglo XVIII (1 745), mantenía la heredad la comunidad de la parroquia de San Pedro 
por haberla dejado doña Francisca Trapiella, religiosa en el convento de Santa Ana de Ávila. Vid. ADAv. 
SV. C. 4. Doc. 46 (1532, marzo, 9. Ávila). Caja 6. Doc. 23 (1589, noviembre, 18-1709, julio, 9. Avila). 
«Autos del pleito y ejecutoria ganado por la basílica de San Vicente contra don Antonio Díaz Trapiella 
y su mujer, doña Luisa Fernández Castellanos, sobre la paga anual de diez fanegas de pan terciado por 
unas heredades en el término de Muñochas».

106 Docs. 29 (1431, febrero, 6. Palencia), 66 (1483, mayo, 16. Ávila) y 67 (1483, mayo, 23. 
Ávila). Vid. Documentación... de San Bartolomé de Pinares. Doc. 1.715 (1487, marzo, 31. Ávila).

otorgado por Francisco Briceño, vecino de Arévalo, sirvió para que en 1500 Carci 
González, de Santo Domingo, estableciera el dominio útil sobre las cincuenta 
obradas con veintidós fanegas terciadas más una fanega de trigo por la rueda de 
un molino en el Adaja, dividiéndose y subarrendándose la heredad entre el veci
no Tapia y la viuda de Alvaro del Águila. Nuevos contratos en enfiteusis se suce
den desde el año 1500 para los hijos del corregidor Chacón, antiguo mayordomo 
de la reina Isabel, o para otros vecinos en el siglo XVI, con ligeras modificaciones 
en los réditos anuales (diez fanegas, dos gallinas).

Rentas en productos eran recogidas también en el término de Muñochas, 
con un censo sobre Francisco de Palomares y su mujer Inés de Cifuentes (1485), 
vecinos de la ciudad, pagando diez fanegas de pan terciado en el día de san 
Cebrián por una yugada de heredad en el valle de Amblés. La heredad de Mu- 
ñochas procedía de una venta realizada por los capellanes del número de la 
catedral en el año 1485, que la recibieron por unas dotaciones siendo obligados 
luego por la justicia a instancias del cura y beneficiados de San Vicente para 
que saliesen de mano muerta105. El matrimonio de los censuarios Palomares y 
Cifuentes había recibido otra carta de censo en 1483 por parte del deán y el ca
bildo catedralicio sobre unas heredades en San Bartolomé de Pinares, pagando 
anualmente 140 mrs. y dos gallinas en San Juan y Navidad, una heredad traspa
sada de su tío Juan de Palomares106. Otros contratos enfitéuticos aparecen en el 
lugar de Aldeanueva de Moraña, con ocho fanegas de trigo y nueve de cebada, 
además de 150 mrs. sobre una yugada en la que se incluían viñas y casas, censo 
heredado de sus padres Fernando Guillamas y Catalina Sánchez, el mismo con
trato que en 1539 será asumido por el hijo de la primera vecina de Ávila, el ca
pellán Rodrigo Vázquez, unos años después de que otro clérigo, Juan Sánchez 
Bermejo, asumiera jurídicamente el censo y no materialmente, pues era su nieta, 
«la mujer de Calderón», quien depositaba las fanegas y los maravedíes. Otras 
tierras de pan se reparten en el término de Sigeres en 1493, una heredad con 
una renta de trece fanegas y media de centeno, fanega y media de trigo y tres 
libras de lino procedente de la dotación de Diego Palomeque, actuando como 
testamentarios el clérigo Cristóbal Pérez y el vecino de Ávila Juan Dávila, notario, 
mientras que algo más al norte, en el término de Crespos, Francisco Manzanas y 
Catalina Gómez aguantan un cargo de 251 mrs. por una yugada de tierras de la
bor, «tierras e prados e eras e fronteras e aguas corrientes e estantes», tratándose



345

107 ADAv. SV. C. 9. Leg. 37. Doc. 37 A (1497, noviembre, 16. Ávila). «Carta de dotación de 
Diego Palomeque a favor del cura y beneficiados de San Vicente de Ávila sobre media yugada de 
heredad en el término de Sanchorreja, ante el notario público Garci González». Doc. 37 B (1497,

de un censo compartido entre el anterior matrimonio (151 mrs.), Rodrigo Muñoz 
(62 mrs.) y el escribano Alonso López (31 mrs.). Otras rentas son depositadas 
por el cura Juan Sánchez (150 mrs. en Aldeanueva); Ramiro Daza y el corregidor 
Rodrigo de Valderrábano (70 mrs. en Villaflor); el caballero y regidor Gómez 
Dávila el Viejo y Pedro Sánchez (catorce fanegas terciadas en Blascosancho); 
Juan Rodríguez (ocho fanegas mediadas de trigo y cebada en Viñegra); Alfonso 
de Mirueña (nueve fanegas de trigo en Rivilla de Barajas); el cura anterior, Juan 
Sánchez, mantiene otra propiedad censal en Aldeanueva, con ocho fanegas de 
trigo y nueve de cebada; Blasco Hernández depositaba tres fanegas de trigo y 
cebada por una tierra en Chaherrero; Diego de Lesquina con quince fanegas 
terciadas en Sanchidrián; Pablo González y Francisco Jiménez pagaban treinta 
fanegas de trigo y cebada, más dos gallinas, en Castilblanco; Diego de Garoza y 
Alonso Álvarez, escribano de Ávila y su Tierra, otras treinta y dos fanegas de trigo 
y cebada en Las Berlanas; Fernán Álvarez de Contreras, racionero, con dos fane
gas, mitad trigo y cebada, con una gallina por unas tierras en Sadornil de Adaja; 
M. Gonzalo que llevaba a la ciudad cada año otras dos gallinas por unas tierras 
en el término de Velayos.

En conjunto, en estas tierras de labor localizadas en la Moraña los comunes 
de la basílica de San Vicente de Ávila percibían cada año, en la década de los no
venta del siglo XV, setenta y seis fanegas de pan terciado, setenta y siete fanegas de 
trigo, sesenta y siete fanegas y media de cebada, cuarenta y tres fanegas y media 
de centeno, doce gallinas, tres libras de lino y 1.263,5 maravedíes cada año.

Otras propiedades censuales de la parroquia se ubicaban en los términos 
de la sierra de Ávila, en terrenos más apropiados para la explotación ganadera 
que la puramente agrícola, como en la Paramera, a pesar de algunas anotaciones 
un tanto legendarias (Ariz y Segunda leyenda...) que relataban cómo en «toda la 
serranía fueron plantadas asaz güertas con muchos árboles de buenas fructas, 
las quales dentro en poco tiempo arribaron a grandes e muchos fructos...». En 
Sanchorreja, desde el año 1461, el vecino de la ciudad Martín Fernández toma a 
censo unas tierras de pan llevar y una viña por cuatro fanegas. Buena parte de los 
contratos enfitéuticos en esta comarca se firman a partir de una dotación realiza
da por Diego Palomeque a la iglesia de San Vicente, derivándose de esta manera 
la carta de enfiteusis de Juan Jimeno con ocho fanegas y media de centeno, me
dia de trigo y dos libras de lino, todo puesto en Ávila en el día de san Cebrián, 
carta que, un año después (1472), es reconocida por el vecino del lugar Toribio 
Fernández por veinte obradas de tierras de pan llevar, con sus linares, prados y 
un molino en el mismo término. En 1493 el mismo censo varía en sus cláusulas 
para Juan Muñoz, que pagará ocho fanegas de centeno, una de trigo y libra y 
media de lino. El vecino de Ávila Palomeque había adquirido en 1497 media 
yugada de tierras para los comunes de la basílica de San Vicente, comprada por 
el dotador a los vecinos Andrés García y Cristóbal García de Sanchorreja107. Para



r

noviembre, 16. Ávila). «Escritura de deslinde de la media yugada de heredad comprada por Diego 
Palomeque en Sanchorreja, ante el notario Carci González».

346

la misma dotación se firma un censo por los anteriores vecinos (1498), antiguos 
propietarios de la Heredad, sobre treinta obradas de tierras con una renta anual 
de seis fanegas de cebada, dos de trigo y dos libras de lino. En el mismo término, 
en El Cid, Juan Muñoz, hijo de Pascual Sánchez, pagaba para la dotación y co
munes de la basílica 90 mrs. por unas tierras de labor, prados y huertas de treinta 
obradas, mientras que una zona limítrofe, Marlín, se establecen dos censos, uno 
con el vecino y clérigo de Ávila Gonzalo Vela, hermano del bachiller y canónigo 
Juan Vela, con diez fanegas de centeno en San Cebrián por unas heredades de 
tierras y prados, pasando luego a Blasco Núñez, regidor del concejo abulensey 
morador en la aldea de Tabladillo, aunque pagará las fanegas en cebada su hijo 
Tomé Núñez. Como en otros casos, el censo mantiene cierta continuidad, docu
mentándose el reconocimiento del canónigo Juan Antonio de Aguirre en 1695 y 
del marqués de Espejar, vecino de Ciudad Rodrigo, en 1 745.

Las propiedades de producción hortícola se reflejan tanto en las cartas de 
censo del siglo XV como en el Becerro Antiguo, dominando de nuevo las rentas 
en metálico. Sin alcanzar las dimensiones e ingresos de las tierras de labor, cierta
mente constituyen otro de los bienes censales más apreciados por los clérigos de 
la basílica abulense. Algunas huertas de reducidas dimensiones se entremezclan 
en las heredades donde predominan los cultivos de secano, como ocurre en Co- 
tarrendura y en otras localidades, mientras que censos en los que se especifica 
una dedicación preferentemente hortícola se dan en Las Berlanas, con cinco car
tas, una para Mateos González con 60 mrs. y otra lindera con la anterior para el 
vecino de Ávila Gonzalo Chacón, corregidor de la ciudad y morador en la calle 
Berruecos, pagando 50 mrs. en los días de san Juan y Navidad desde 1493; la 
tercera firmada por Luis González con 50 mrs. y dos gallinas y, la última, para 
los herederos de Diego Ferrandes, con un censo anual de 200 mrs. En 1490, el 
escribano Juan de Arévalo, con una huerta de noventa eras, pagaba 66 mrs. y 4 
cornados, lindera esta propiedad a otra de Nicolás Calvarrasa, en el «Nogal de 
Cerrazón». En conjunto, en los siglos XV y XVI, se desarrollan treinta y un contratos 
censuales entre el cura y los beneficiados de San Vicente y varios vecinos tanto de 
Las Berlanas como de la villa. Profesionalmente parecen destacar los agricultores 
del lugar y los rentistas de Ávila, desde Gonzalo Chacón, la familia Olivares, el 
arcediano Pedro Daza, algunos escribanos y el regidor Lorenzo Daza de Cuzmán. 
Otros huertos un tanto dispersos aparecen en Zurra para el marqués de Velada 
Sancho Sánchez (80 mrs.), Aragona (parte de los 600 mrs. pagados por Gil García), 
Cardeñosa (Pedro de Castronuevo con 70 mrs.) y Gallegos de Altamiros (Ramos 
Jiménez, 25 mrs.).

Cereales, viñedos, huertas y linares. Desde mediados del siglo XIII se confir
ma un mayor poblamiento en la mitad septentrional de la diócesis de Ávila, fun
damentalmente en la línea formada por las villas de Olmedo, Arévalo y Ávila, con 
los cabildos de Zapardiel, Moraña, Pajares, Serrezuela, Rioalmar y valle Amblés,



347

108 LUIS LÓPEZ, C., Documentación medieval de los Archivos Municipales de La Adrada. Can- 
t¡deda, Higuera de las Dueñas y Sotillo de la Adrada, Ávila, 1993, 11.

en contraste con cierta desorganización eclesiástica y demográfica al sur de las 
sierras de Paramera, Serrota y Villafranca, salpicando el paisaje con un reparto de 
las gentes similar en toda la región castellano-leonesa. Sin embargo, en las déca
das siguientes, parece registrarse una distribución más equitativa de la población 
a medida que avanzan los procesos repobladores y roturadores a partir de las 
estribaciones septentrionales del Sistema Central. Esta inicial descompensación 
poblacional y territorial explica en gran medida la ubicación de los dominios de 
propiedad directa por parte de los clérigos de la basílica de San Vicente, descartán
dose en un principio aquellas áreas que por su tardía repoblación, administración 
y explotación de los predios incultos se mantienen alejadamente, tanto territorial 
como jurídicamente, de algunas instituciones eclesiásticas como el cabildo y la 
parroquial de los mártires abulenses, confirmándose por parte de Carmelo Luis 
López'08 que algunas zonas del alfoz abulense (valle del Tiétar y Campo de Ara
ñuelo) sobrellevaron una ocupación exclusivamente militar más que poblacional, 
iniciándose desde mediados del siglo XII un aprovechamiento de los ganados de 
los caballeros en una clase de trashumancia de corto recorrido. En este mismo 
sentido, la configuración paisajística de dos modelos agropecuarios incide sobre 
los resultados económicos de las propiedades eclesiales, mostrando una nítida 
disimetría entre las tareas y rentas agrícolas, por una parte, y las explotaciones 
ganaderas por otra. La preferencia impuesta a la iglesia de San Vicente hacia una 
dedicación casi exclusivamente basada en los cereales y viñedos (en rentas en 
metálico o en frutos) obedece, primero, a una variante colonizadora más tardía 
en el centro y sur del obispado, a un dominio catedralicio sobre algunos espacios 
serranosy a las facultades otorgadas por la Corona a unas explotaciones ganaderas 
altamente beneficiosas por el establecimiento de algunos portazgos y pontazgos a 
medida que aumentaba la presión demográfica en estas zonas de la diócesis.

Así pues, desde el siglo XIII, algunas parroquias de Ávila establecen sus do
minios al norte de la Tierra de Ávila, en los territorios sexmeros cuya colonización 
inicial arranca del tránsito de ios siglos XI al XII o del nuevo impulso roturador de 
la primera mitad del XIII (Rivilla, Altamiros, Muñochas, etc.). Cierta uniformidad 
parece caracterizar a las iglesias parroquiales de San Vicente, San Pedro, San Juan 
y Santiago en este sentido, alejándose, sin embargo, de la «acumulación feudal» 
que aparenta mantener en estas décadas medievales el cabildo catedralicio. En 
ocasiones, algunas entidades parroquiales (como San Vicente) parecen seguir mi
niéticamente el modelo marcado por el cabildo catedralicio a la hora de desarro
llar un dominio eclesiástico de carácter feudal, es decir, basado en unas amplias 
redes económicas y jurídicas que igualarán a menor escala tanto la sujección so
cial como el poder político, material y litúrgico de los canónigos catedralicios. En 
realidad, desde el momento en que los clérigos de la basílica optan (pues parece 
que no hay otra alternativa) por los contratos enfitéuticos sobre las propiedades 
agrarias, parece descartarse una dominación feudal directa al desarrollar unas car
tas censales primaria y presumiblemente perjudiciales para la basílica, o al menos



de menor cuantía que una renta feudal en su sentido más clásico, predominando 
así un modelo de gestión indirecta e individualizada en las explotaciones agrícolas 
de la fábrica y los comunes de San Vicente. Un razonamiento que avala esta tesis 
se manifiesta, todo lo parcialmente que se quiera para una parroquia, desde el 
instante en que el cura y beneficiados de la basílica de los santos mártires Vicente, 
Sabina y Cristeta adjudican los «feteosines» a miembros destacados de la sociedad 
abulense del siglo XV, alejándose de un compromiso señorial sobre campesinos-vasa
llos, percibiéndose así por parte de los mayordomos de la iglesia menores rentas que 
en tiempos anteriores (siglos XIII y XIV) a cambio de cierta estabilidad especulativa 
en los ingresos de los comunes y fábrica. De ahí que con el transcurso del tiempo, 
sobre todo a partir del siglo XVI, los clérigos prefieran imponer sobre propiedades 
agrarias réditos en especies (cereales, sobre todo) antes que en monedas.

Dadas las alteraciones monetarias a lo largo de la última centuria medieval se 
produce cierta anomalía contable y productiva: una gallina puesta en Ávila man
tiene su valor material tanto en el año 1401 como en 1501 (dependiendo de la 
evolución de los precios en el mercado), mientras que los ingresos en maravedíes 
soportan las devaluaciones monetarias características de los últimos decenios del 
mismo siglo. Un alto porcentaje de censatarios en el siglo XV son individuos se
ñalados de la sociedad abulense, vecinos de la ciudad alejados profesionalmente 
de una labor agraria (caballeros, escribanos, clérigos, artesanos), sosteniendo unos 
réditos aparentemente menores a partir del dominio útil que ejercen desde la 
ciudad sobre terrenos relativamente alejados. El censo enfitéutico se dirige funda
mentalmente a aquellos sectores sociales capaces de asumir unos réditos anuales 
de carácter fijo, aunque altos para unos pobladores-campesinos en sentido estric
to e independientemente de la producción global y de los rendimientos agrarios 
sobre las superficies rurales, desarrollándose una doble vía en las explotaciones 
medievales a partir de un cierto anacronismo, es decir, una quiebra de la renta 
feudal en los contratos entre la basílica y los censuarios y, por otra parte, la pervi- 
vencia de una explotación plenamente señorial (solariega y no jurisdiccional) entre 
los últimos y los trabajadores directos de las tierras, campesinos y pegujaleros. La 
gestión individualizada de los dominios, por un lado, y el distanciamiento físico de 
los censatarios respecto a ¡os bienes contratados avala precisamente un modelo 
de dominio económico basado en un poder feudal fragmentado continuamente 
desde el cabildo catedralicio, las iglesias parroquiales y centros monásticos, los 
censatarios de San Vicente y, por otro, los agricultores que han de asumir tanto el 
pago de las rentas enfitéuticas como los tributos directos a favor de los censuarios. 
Frente a los contratos de arrendamiento a corto plazo, característicos en la gestión 
de los dominios monásticos, la generalización de los contratos vitalicios o censos 
enfitéuticos refleja la relación feudal existente en las tierras de la diócesis abulen
se, en las cuales los dominios útil y eminente recaen en personas e instituciones 
diferentes.

La generalización de este sistema económico se confirma por medio de un 
análisis más pormenorizado de la documentación medieval de la iglesia de San 
Vicente. Cuatro tipos de explotaciones agrarias se apuntan tanto en los inventarios 

348



p'edad en una aldea de la Tierra de Ávila durante el siglo XV. La creación del término redondo de Zapardiel

349

J

de censos como en las cartas notariales. En primer lugar, la propuesta por las 
tierras de cereal en los campos abiertos y parcialmente deforestados en algunos 
cabildos supone la mayor fuente de ingresos para los clérigos y la fábrica de la 
iglesia parroquial de San Vicente. A continuación, el arrendamiento en enfiteusis 
de algunas dehesas y heredades integradas tanto por tierras de pan llevar como 
por pastos, montes, ejidos y casas, ubicándose en zonas orográficamente más ac
cidentadas que las comarcas de Morana. En tercer lugar, los viñedos se concentran 
en el cabildo de Serrezuela. Por último, las huertas (y/o huertos) se sitúan tanto al 
norte de la ciudad (barrio de San Francisco, alrededores de San Andrés y Prado de 
Sancho) como dispersamente en otras zonas del arcedianato abuiense. Al margen, 
habría que consignar la presencia minoritaria de algunos linares en la sierra de la 
Paramera, en la sierra de Ávila y en las aldeas de Sigeres y Pedro Rodríguez. En 
conjunto, parecería predominar una agricultura promiscua con campos de ce
reales, huertas (frutales y hortalizas para una alimentación local), viñedos, linares, 
prados y pastos, pero, en realidad, la distribución mayoritaria de las gramíneas 
pone el acento en un cultivo de tipo extensivo con áreas marginales para otras 
dedicaciones, un policultivo de subsistencia dirigido a solventar precariamente las 
necesidades alimentarias por parte de los campesinos.

A través de los documentos se desprende un neto desarrollo de la agricultura 
de secano en detrimento de la ganadería, a pesar de una supuesta complementa- 
nedad entre ambas economías rurales. Los lugares específicamente cerealistas se 
reparten fundamentalmente en los cabildos de Zapardiel (Rivilla de Barajas, Cisla, 
Crespos), Moraña (San Juan de la Encinilla, Villaflor, Viñegra) y Pajares (Sanchi- 
drián, Blascosancho, Mingorría), además de otros enclaves dispersos en la Tierra 
de Avila y en otros cabildos, con pequeñas o medianas propiedades ubicadas 
en las afueras de las aldeas, formando un cinturón exterior al caserío, las huertas 
v algunas tierras comunales. Las rentas obtenidas en estas explotaciones se es
tablecen siempre en maravedís o en fanegas, a veces de forma mixta, mientras 
que la superficie censual se mide en obradas, yugadas, huebras y pedazos. Una 
descripción métrica se hace así necesaria para establecer tanto el tamaño de las 
propiedades como su relación con los réditos anuales a favor de la basílica de San 
Vicente. Antes hay que considerar que la «heredad» es una extensión agraria con 
una estructura muy definida en el siglo XV en la diversidad de sus componentes, 
predominando las tierras de pan llevar dentro del policultivo imperante, con una 
amplia fragmentación y exigüidad de las parcelas diseminadas por el término109. 
Primero, la obrada es la superficie de una yunta o un yugo arada en un día, 
equivalente en algunas comarcas castellanas a predios entre treinta y nueve y 
óncuenta y tres áreas. Sin embargo, parece ser que en el campo abuiense dicha 
medida diferiría respecto a los datos anteriores, estableciéndose una extensión de 
0,4 hectáreas según la conversión realizada por Á. Barrios al estudiar los diplomas 
procedentes del cabildo catedralicio y las tradiciones conservadas en el campo

109 MONSALVO ANTÓN, J. M.a, «Paisaje agrario, régimen de aprovechamientos y cambio de pro

ir. Serrezuela». Cuadernos Abulenses, 17 (1992), 17-20.



350

110 Vid. BARRIOS GARCÍA, Á., Estructuras agrarias..., II, 99. GARCÍA SANZ, Á., MARTÍN, J.-L, 
PASCUAL, J. A. y PÉREZ MOREDA, V., Propiedades del cabildo segoviano. Sistemas de cultivo y modos 
de explotación de la tierra a fines del siglo XIII, Salamanca, 1981, 89-90.

111 Desde el año 1496 se unifican algunas medidas de capacidad, como las de Ávila (fanega, 
celemines, cuartillos) para el trigo y otros cereales. La fanega «avilesa», denominada nueva o de la 
«medida mayon> parece imponerse a finales del siglo XV. La fanega toledana equivalía a cerca de 10 
celemines de la abulense, o sea 1/6 menos. ARIZ, I.., 111,15, 33: «Tiene esta ciudad de tiempo inme
morial, y guardada, la preeminencia de dar la medida del pan, como son la media fanega, que llaman 
la medida de Áuila...».

112 GARCÍA FERNÁNDEZ,}., «Champs ouverts et champs clóuturés en Vieille Castille». Annales 
E.S.C., XX (1965), 698.

abulense. Por otra parte, la yugada (¡ugerum) equivaldría en una tierra de labor 
a una superficie de cincuenta fanegas, algo más de treinta y dos hectáreas, una 
equivalencia que de nuevo hay que rebajar para el caso abulense, de forma que la 
yugada, el yugo o la yunta se identificarían métricamente con cincuenta obradas 
o veinte hectáreas. Así pues, para analizar el tamaño de las parcelas se utilizarán 
los datos aportados por Barrios, es decir, 60 huebras = 1 yugada = 50 obradas 
= 20 hectáreas. Otras medidas menores se reflejan asimismo en la documenta
ción medieval. Media, tercia y cuarta son divisiones de la obrada de tierras de 
pan llevar, mientras que algunas referencias a «pedazos» de tierras indican una 
extensión menor, apenas de una hectárea o poco más de dos obradas. En algu
nos documentos aparecen referencias a las fanegas como unidades de superficie 
(«fanega de sembradura»), equivaliendo a la obrada y variando en función de los 
cereales cultivados (trigo y centeno, por un lado, y cebada), medidas todas que 
en ocasiones se aplican también a otras dedicaciones agrarias (huertas, prados)"0. 
Como medida de capacidad se usa frecuentemente la fanega, dividida en cuatro 
cuartillos y doce celemines (1 cuartillo = 4 celemines), mientras que doce fanegas 
forman un cahíz "1.

Predominan las rentas de cereales panificadles, sobre todo el trigo y en 
menor medida otros granos, mientras que la avena no se anota en la documenta
ción de los siglos bajomedievales. El centeno, más resistente en suelos ácidos 
de carácter silíceo, en áreas relativamente montañosas, se extiende tanto en 
Bermudsalinero como en Sanchorreja y Marlín, en las vertientes oriental y sep
tentrional de la sierra de Ávila, mientras que la cebada se emplea como cereal 
para pan o para alimentación de la cabaña ganadera en gran parte de la Morana. 
No obstante, una buena parte de los censos establecen la recogida de frutos 
terciados, en similares cantidades de trigo, cebada y centeno, a partir del sistema 
de cultivo de «año y vez», la alternancia del cereal y el barbecho, un modelo 
agrario que, aunque nunca es mencionado en la documentación jurídica por su 
carácter permanente y rutinario (al igual que el uso del estiércol de vacas, ovejas 
y palomas), ha de darse por supuesto, un sistema que, en definitiva, se adaptaba 
tanto «a las condiciones naturales como a la orientación económica de la vida ru
ral» en los terrenos castellanos112. En el mismo sentido, debido a la falta de datos 
precisos en la documentación, se pueden plantear otros aspectos relacionados 
con los rendimientos agrarios de trigo, cebada y centeno, los métodos de cultivo



Duero
<0*

Río Almor

>**>
Pinares

río Albereh®

Río Tomes

Perrerías

Carrpo de Arañuelo

351

Organización del obispado abulense en la Plena Edad Media (ss. XII-XIII). 

Diseño gráfico: jesús Ferrer García.

e2 
ex

Terdo de 
Madrigal

i

—*x

Valdeeomeja

i t

/ I
¿'Cabildo 
;de

l

■'"■>3R^VAL°~7 
Terdo de . Terdo ' 
sRámoga de Vega,-' o

— ¿Arcediano hS 

I de Olmedo ,
■7 0 /

OLMEDO;

} Cabildo 

'^r de ■ '
' ** -^apardiel J

i ' .Cabildo
Cabildo de'~ ' de 
^íoAlmar l¿ MoraHa lp'QreJ: (

J ' \

Volt» Ambles >

y '
* - - \ >' 

y-
'-'.^Cabildo



y las estructuras agrarias; por ejemplo, en las sembraduras de secano, ¿era seguro 
el sistema bienal o de «año y vez» o se utilizó en algunas heredades el sistema 
trienal o cultivo al tercio? En cuanto a las dimensiones de estas explotaciones agra
rias conviene insistir que en los alrededores de la ciudad de Ávila se concentran 
las posesiones en las Alcaicerías, en las tierras abiertas al valle de Amblés, con di
mensiones muy variables, desde los dos «pedazos» del escribano Juan Rodríguez 
(censo de 1448), una obrada del judaizante Alonso de Toro o cerca de veinte 
obradas del deán catedralicio López de Calatayud, variando en función de la exten
sión, y el capital inicial del préstamo en enfiteusis las rentas percibidas por los mayor
domos de la basílica, 16, 20 y 200 maravedíes, respectivamente, con unos contratos 
que se mantienen en tiempos posteriores con la misma cuantía e independiente
mente de las fluctuaciones monetarias de los siglos XV y XVI. Puesto que los docu
mentos de tipo jurídico no especifican en ningún caso el sistema de empleo de las 
tierras, los rendimientos o el régimen de tenencia sostenido por el censuario, se 
puede deducir una explotación de las tierras de pan llevar por agricultores residen
tes en las barriadas meridionales de la villa (Santiago, Santa Cruz, San Nicolás) 
como jornaleros y campesinos dependientes de los propietarios útiles de las here
dades cerealistas, especialmente la numerosa población musulmana que moraba 
al mediodía de Ávila. En definitiva, aumentan las dificultades para conocer con 
precisión las extensiones y proporciones de los cereales en los terrazgos del alfoz 
de Ávila, al igual que no constan documentalmente los datos que permiten evaluar 
tanto la producción global como los rendimientos por superficie agraria. Además, 
una constante de la basílica de San Vicente será la recepción de rentas en metálico 
sobre los enfiteutas residentes en la ciudad, alternando, en otros casos, una per
cepción en productos hacia los vecinos sexmeros. De todas formas, las heredades 
de pan llevar, localizadas al mediodía de la ciudad, estaban definidas por unos lí
mites más o menos precisos, unos naturales (arroyo Grajal), otros de carácter viario 
(carrera de los Osos, calzada real de Sancti Spiritus) y, por último, algunos enclaves 
periurbanos con los barrios de San Nicolás, Santiago y Santa Cruz. Esas hereda
des probablemente estaban cercadas con tapias de cinco palmos desde las últimas 
décadas del siglo XV, de acuerdo con las ordenanzas municipales: «Que los que 
tovieren huertas o alcaqerías en derredor de la cibdad que las tengan cercadas» 
(L. XXII). Por otra parte, como propiedades enfitéuticas se mantendrán para los 
clérigos de la basílica a lo largo del siglo XVI, con algunos maravedíes para la fá
brica y escasos litigios, destacando un pleito del año 1626.

En el sexmo de Covaleda, algunas tierras con cereales panificadles se ex
tendían en los lugares de San Juan de la Encinilla, Rivilla de Barajas, Viñegra y 
Crespos, repartidos diocesanamente entre los cabildos de Zapardiel y Moraña. En 
el primer lugar, Sant Yuañes del Eziniella, los comunes de la iglesia de San Vicente 
mantenían desde 1434 un censo perpetuo sobre el vecino Diego Juan, con terre
nos de bajos rendimientos de una yugada que rentaban anualmente trece fanegas 
de trigo, otras tantas de centeno, además de las cuatro gallinas de censo para 
los clérigos abulenses. Otra media yugada de heredad se conserva desde el año 
1490, con trece fanegas de trigo y cebada pagadas por Pedro Gómez, reconocida

352



353

113 Doc. 28 (1475, noviembre, 12. Valladolid). Vid. MARTÍN, J.-L, Documentación medieval 
-piense en el Registro General del Sello, I, Ávila, 1995.

anteriormente por su padre Alfonso Gómez, junto a otro vecino, Toribio Fernán
dez, en 1460; las cincuenta obradas se dividirán en dos censos en el siglo XVI. 
En total, la producción podría alcanzar las trescientas setenta y cinco fanegas de 
cereales si se estiman los rendimientos en 4,5-5 fanegas por obrada en el térmi
no de San Juan, acaparando los comunes de San Vicente cerca del 10,5 % de los 
granos recogidos. También en el mismo término, en el despoblado de Aldeanueva, 
una yugada que tenía en censo el vecino de Ávila Fernando de Villamaza rentaba 
cada año ocho fanegas de trigo, nueve de cebada y 150 maravedíes. En Rihiella de 
Baratas, cabildo de Zapardiel, Alfonso de Mirueña, vecino de Ávila, explotaba 
indirectamente treinta fanegas de sembradura con un censo de nueve fanegas 
de trigo sobre un terreno llano en las cercanías del río Zapardiel. De las ciento y 
veinticinco fanegas, los comunes portaban a sus depósitos el 7,2 % en el día de 
san Cebrián de septiembre, unas nueve fanegas. Como en otros contratos enfitéu- 
ticos, estos réditos se mantienen a lo largo de la centuria y en décadas posteriores, 
con la misma cuantía, idéntica extensión y ubicación de los predios y cambiantes 
censatarios, excepto cuando algún pleito modificaba las cargas anuales o cuando 
la firma de un contrato de arrendamiento, en sentido estricto, variaba la cuan
tía. En este caso se aprecia la desproporción entre el contrato en enfiteusis y 
el arrendamiento puro. Mirueña, en 1457, pagaba anualmente a los comunes 
nueve fanegas de trigo por las treinta obradas, manteniéndose la percepción en 
1511 por Diego Fernández de la Cuba, mientras que a raíz de un pleito en 1693 
Manuel Carretero de Soto, vecino de Fontiveros, se obliga a abonar por el arren
damiento de las mismas obradas treinta y ocho fanegas de trigo y cebada, hecho 
que ratifica una anómala disposición de los clérigos de la basílica por reducir sus 
ingresos por medio de los contratos a largo plazo.

En algunos casos surgen interrupciones un tanto imprecisas en el manteni
miento de las propiedades censales, si bien cabe una explicación de orden políti
co. El contrato firmado entre Alfonso de Mirueña y los clérigos de la basílica sobre 
unas obradas de tierras en Rivilla, en 1457, concluye unos veinte años después, 
pues el vecino de Ávila se había destacado como partidario del rey de Portugal en 
su lucha con Isabel de Castilla, junto a otros vecinos de Ávila y su Tierra que «han 
estado y están con el dicho adversario o con los cavalleros sus secuaces dándole 
favor e ayuda», por lo que la reina había concedido al hijo de don Alfonso Enrí- 
quez los bienes y oficios confiscados, «casas y heredamientos y bienes muebles y 
raíces e semovientes e ofiqios que los susodichos e cada uno dellos tyenen en la 
dicha Qibdad e su Tierra e comarca...»"3. Evidentemente, esta tendencia hacia 
la modalidad enfitéutica está marcada por la misma existencia de la propiedad 
censual, es decir, hipotecaria. Cuando se produce la compra por parte de los 
clérigos, estos pueden afrontar la firma de un contrato de arrendamiento más 
oneroso para el arrendatario. Si Carretero paga tantas fanegas es, precisamente, 
porque entre 1652 y el inicio de los autos judiciales el cura y los beneficiados van 
adquiriendo la titularidad jurídica plena de los bienes al margen de los enfiteutas.



354

114 GARCÍA SANZ, Á„ Propiedades del cabildo segoviano. Sistemas de cultivo y modos ... 90. 
BARRIOS GARCÍA, Á., Estructuras..., II, 597-8. Para las tierras burgalesas los rendimientos agrarios 
estarían en 3,88 fanegas por cada fanega sembrada para el trigo, 6 fanegas para la cebada; «los rendi
mientos agrícolas en la comarca burgalesa a fines del medievo oscilan entre un 2,14/1, 7,5/1 para el 
trigo y 2,52/1,6/1 para la cebada», según CASADO ALONSO, H., Señores, mercaderes y campesinos. 
La comarca de Burgos a fines de la Edad Media, Valladolid, 1987, 180.

En el cómputo global de las rentas, así como en los aspectos métricos y en los 
rendimientos por obradas o yugada, se considera siempre el primer censo docu
mentado, independientemente de las variaciones en la producción total de cada 
heredad, al alza o a la baja, en función de las crisis cíclicas que pudieran asolar 
al campo abulense en el siglo XV. A fin de cuentas, los contratos estipulaban con 
meridiana claridad la percepción de unas rentas fijas al margen de algunas fluc
tuaciones económicas. Las noticias reunidas se consideran meras estimaciones, 
pues al no contar con datos concretos acerca de los ingresos de la fábrica y los 
comunes de la parroquial de San Vicente, excepto a partir de los primeros años 
del siglo XVI, resulta complicado establecer qué formas de producción agraria se 
desarrollan y qué rendimientos por heredad se podían alcanzar.

Las parcelas cerealistas se organizaban en campos abiertos, sin cercados, se
parados por caminos y algunos cultivos distintos, con formas cuadrangulares, rec
tangulares o triangulares donde el uso del barbecho (sin datos precisos) pudiera 
ser dominante sobre la mitad de la heredad. Este empleo de la tierra permitiría 
alimentar a las cabañas ganaderas en las tierras en barbecho, accediendo los ani
males para aprovechar las rastrojeras en los campos abiertos. La ordenación del 
terrazgo se define con meridiana claridad desde el siglo XV, diferenciándose en 
hojas de cultivos los cereales y los viñedos, que con anterioridad pudieran estar 
entremezclados, siendo las ordenanzas de Avila de 1487 (y antes las de Piedrahí- 
ta) el primer testimonio conocido que menciona la organización agraria en hojas 
de cultivo, consiguiéndose un equilibrio agro-pastoril y la consolidación de los 
pagos anteriormente ocupados por el viñedo, los árboles frutales, huertas y herre
nes. En cuanto a los rendimientos agrarios, las dificultades aumentan al carecer 
de unas medidas concretas en la relación simiente-unidad de superficie. Segu
ramente, para las heredades de cereales se podría mantener la relación 1 como 
promedio de trigo y centeno, con resultados mayores para el trigo (1,27 fanegas) 
y la cebada (2,11 fanegas) y menores para el centeno (0,82 fanegas), de acuerdo 
con los estudios de García Sanz y Barrios García"4. Por unidad de superficie, los 
rendimientos medios estarían en torno a 1:3, una relación similar a la establecida 
por Barrios y ligeramente inferior a la mencionada por Duby y Slicher van Bath 
para los territorios de Europa occidental, 1:4. En la aldea de Viñegra una yugada 
de tierras de pan fue arrendada por Juan Hernández, con réditos cada año de 
ocho fanegas mediadas (3,2 %), «la meytad trigo e la otra meytad gevada, bueno 
e nuevo e linpio e seco, medido por la medida derecha de aquí». En los terrenos 
llanos de Crespos, dos nuevos contratos de arrendamiento enfitéutico confirman 
la explotación por parte de los comunes de San Vicente, uno del año 1496 sobre 
una yugada y un censo de 62 mrs. cada año, el segundo de la misma década so
bre tres yugadas y 251 mrs., pagados todos por Francisco de Manzanas, vecino de



T

Ávila. Por último, en Castilblanco, los cultivos de secano se adjudicaron mediante 
un censo a los vecinos de Ávila Pablo González y Francisco Jiménez, con treinta 
fanegas, mitad trigo y cebada, unos réditos del 12 % sobre una producción total 
de doscientas cincuenta fanegas de granos. Una tendencia general vuelve a afir
marse en los lugares pertenecientes al sexmo de Covaleda, pues los clérigos de la 
iglesia de San Vicente imponen rentas en productos (fanegas) sobre los moradores 
de las aldeas y, generalmente, rentas en moneda sobre los vecinos de la ciudad 
que firman los contratos. En definitiva, las aldeas con dedicación cerealista en 
esta zona de la Morana, en los sexmos de Covaleda y Morana, colaboraban con 
la basílica abulense, a finales del siglo XV, con cincuenta y cinco fanegas y media 
de trigo, cuarenta y siete fanegas y media de cebada, cuatro gallinas y 463 mara
vedíes cada año.

Las Berlanas y Cisla eran aldeas del sexmo de San Juan con cultivos de pan 
bajo la propiedad directa de la basílica de San Vicente, acensándose dos yuga
das a un vecino del primer lugar por treinta y dos fanegas de trigo y cebada en 
1468 (heredad de La Radecilla), otras dos yugadas con dos fanegas menos que 
la propiedad anterior; mientras que en Cisla se percibían por el cura y benefi
ciados diez fanegas de trigo y cebada por media yugada de tierras de pan llevar, 
aproximadamente unos réditos anuales en beneficio de los comunes del 6,4, 6 
y 8 % sobre las fanegas totales recogidas. En algunos otros sexmos y cabildos se 
percibían igualmente algunas cantidades de fanegas sobre tierras de cereal: San- 
chidrián, Mingorría, Muñochas, Villaflor, Marlín, Sadornil de Adaja (despoblado), 
Velayos y Puentes, mostrando unas fuertes diferencias tanto por la extensión de las 
heredades como por las rentas impuestas, desde un pedazo de tierras en el lugar 
de Sadornil hasta las dos yugadas en Blascosancho, pasando por rentas adecuadas 
a la extensión de la propiedad más que a los rendimientos por superficie, si bien 
algunos datos distorsionan dicha equivalencia como ocurre con un censo en Vela
yos con dos gallinas sobre dos obradas, censo explicable porque la titularidad de 
las dos obradas en el camino del monte recaía sobre el señor mariscal de Ávila, 
obligando al vecino Miguel Gonzalo a solicitar los créditos correspondientes a la 
mesa de comunes de San Vicente para afrontar el arrendamiento. Otros censata
rios sobre la misma propiedad mantendrán la relación enfitéutica con la basílica, 
aunque modificando el censo (una fanega de cebada) y los plazos (de la Virgen de 
agosto a San Bartolomé), hasta que en 1696 se asume un censo redimible de 45 
mrs., unos réditos del 5 % sobre un importe global de 900 mrs.

En conjunto, en los lugares citados se mantienen para los comunes y fábrica 
de la basílica doscientas ochenta obradas y dos pedazos de tierras de pan lle
var, predominando el trigo, la cebada y en menor medida el centeno. Las rentas 
alcanzaban las dieciséis fanegas de trigo, una de cebada, diez de centeno, cua
renta y seis terciadas, 125 maravedíes y tres gallinas, imponiéndose las rentas 
en metálico sobre el cura rector de la parroquia de Riofrío, los vecinos de la 
ciudad Ramiro Daza y el corregidor Valderrábano y, por último, sobre las monjas 
del convento de San Millán de Ávila. Acaso la influencia política y social, junto 
al prestigio de un linaje, de los vecinos Daza y Valderrábano, impulsaron a los

355



356

115 La generalización de la pequeña propiedad parece común en los terrazgos castellanos, 
como se manifiesta en los dominios catedralicios de Ávila y Segovia y en algunos dominios abaciales 
(La Santa Espina). Asimismo, en Paredes de Nava (Palencia), el tamaño medio de las explotaciones de 
cereal superaba escasamente la obrada, el viñedo en torno a la aranzada o aranzada y media, tierras y 
pagos que cuando pertenecen a los clérigos, estos optan también por arrendamientos ad vitam en vez 
de los de corto plazo. Vid. MARTÍN CEA, J. C., El mundo rural castellano a Enes de la Edad Media. El 
ejemplo de Paredes de Nava en el siglo XV, Valladolid, 1991, 114-115. CASADO ALONSO, H., Seño
res, mercaderes y campesinos..., 142-165.

116 SLICHER VAN BATH, B. H„ Historia agraria de Europa occidental (500-1850), Barcelona, 
1978, 67.

clérigos a establecer unos bajos réditos, como ocurre asimismo con una especie 
de solidaridad profesional hacia el cura Alfonso Gómez, mientras que en el resto 
de las propiedades se observan rentas un tanto dispares entre las dos gallinas por 
dos obradas y el 8,8 % por dos posesiones de media yugada. Parece deducirse, 
por otra parte, el establecimiento de rentas en especies cuando las heredades 
se acercan a las veinticinco obradas o superan la yugada, y al contrario, sobre 
obradas sueltas o pedazos de tierras, es decir, propiedades claramente minifun- 
distas para su explotación y posesión útil se consolidan las rentas en monedas, 
excepto en el caso de un pedazo de pan llevar en Sadornil sobre el racionero 
Fernán Álvarez con dos fanegas de trigo y cebada y una gallina, réditos cercanos 
al veinte por ciento. Este panorama conduce a ratificar tanto la fragmentación 
y dispersión de las propiedades basilicales como la presencia de una estructura 
agraria basada en la pequeña propiedad"5, hechos que provocan la presencia de 
numerosos contratos enfitéuticos sobre la Tierra de Ávila y sus sexmos en contras
te, tal vez, con la explotación directa que la basílica hubiera desarrollado si dichas 
propiedades hubieran estado caracterizadas por su concentración espacial. La 
equivalencia entre las tierras de labor y el número de censatarios, la dispersión 
del dominio parroquial por gran número de aldeas coincide con el «tipo disperso» 
de utilización del suelo por parte de los clérigos parroquiales de San Vicente, «the 
federativo manor» en oposición al «unitary manor» para los siglos medievales"6. 
Con un campesinado jurídicamente libre, disponiendo de tierras en usufructo 
mediante el arriendo o la enfiteusis y explotando los predios por iniciativa propia 
parece configurarse, en la línea marcada por Cuy Bois, un modelo feudal basado 
en la pequeña producción individual, aunque, en general, la evolución de las 
relaciones feudales fueron estrechando cada vez más la dependencia campesina 
con los señores. A pesar de la ubicación de las propiedades en el alfoz de Ávila, los 
clérigos se inclinaron claramente por una variante anómala de la renta feudal, el 
arrendamiento en enfiteusis que en la práctica se alejaba de los viejos modelos de 
dominación señorial, exceptuando la obligación de depositar los granos en Ávila 
en los plazos previstos (Navidad y San Cebrián) y la nítida diferenciación entre el 
dominio útil y el dominio directo.

Un panorama intermedio en cuanto al paisaje agrario se localiza en las la
deras septentrionales de la sierra de Ávila, tierras con bajos rendimientos domi
nadas por montes y pastos. Tanto en Sanchorreja como en la heredad de El Cid, 
pertenecientes al sexmo de San Vicente, la basílica, por medio de una dotación



357

Cuadro 3/V
RENTAS SOBRE TIERRAS DE PAN A FINES DEL SIGLO XV EN LOS SEXMOS DE 

MORANA, ZAPARDIEL, COVALEDA, SAN JUAN Y SAN VICENTE

de Diego Palomeque, mantenía dos censos en la segunda mitad del siglo XV, uno 
sobre veinticinco obradas y 250 mrs., otro sobre diez obradas y 90 mrs. Aunque 
en la documentación ambas explotaciones se reseñan como tierras de pan llevar, 
se puede presumir una dedicación más variada (pastizales, caza, linares) dadas las 
características edafológicas y topográficas de los terrenos.

EXTENSIÓN

Trigo 
Cebada

Centeno

Callinas

Monedas

1.603 OBRADAS (32 YUGADAS)

134.6 fanegas

100.6 fanegas

95.6 fanegas

14

3.410,5 mrs. y 6 cornados

Tierras de cereales se reparten igualmente en algunas heredades con otras 
dedicaciones agrarias como linares, viñas, huertas y huertos, prados y pastos. La 
presencia de algunas dehesas como patrimonio directo en el sentido jurídico por 
parte de los clérigos de San Vicente de Ávila se manifiesta, por ejemplo, en la 
heredad de los Huertos de Aragona (Berrocalejo de Aragona), en el sexmo de 
Santiago y cabildo de Pajares, en las cercanías de la ciudad, una explotación cer
cana a las seis yugadas sobre montes, prados, viñas y algunos terrenos cultivables. 
Desde 1401, un arrendamiento de 685 mrs. se afirma a partir de unas tierras de 
pan, montes, prados, huertas y casas, contrato que en 1405 sería sustituido por un 
censo enfitéutico valorado en 600 mrs, manteniéndose la misma cuantía tanto en 
el resto del siglo XV como en la centuria siguiente. Los bajos rendimientos agra
rios, junto a una dedicación mixta agrícola y ganadera, explican en buena parte la 
percepción de rentas en moneda en vez de productos, como ocurre en el despo
blado de Valseca, con tierras, viñas y casas (60 mrs.), las tierras de cereal, prados, 
linares y un molino en Riofrío (66 mrs. y un cornado), los prados y las tierras en la 
ribera del Adaja (132 mrs. y 2 cornados), los prados, huertas y linares de Cabañas 
(200 mrs.) y otros lugares. Rentas específicas en fanegas indican una dedicación 
preferentemente cerealista, aunque se recojan otras producciones hortícolas o li
bras de lino. Las tierras de la Moraña vuelven a llenar los depósitos parroquiales a lo 
largo del siglo XV con explotaciones en Los Ángeles, Chaherrero, Sigeres, Pedro Ro
dríguez y en otros parajes como Sanchorreja, Marlín y la dehesa de Castellanos de 
Don Silvestre, en el lugar de Nava Romera (Bernuy-Salinero) y en la «Dehesa de los 
Bueyes» (Gallegos de Altamiros). El cultivo del lino aparece de forma discontinua en 
el arcedianato de Ávila, preferentemente organizado en bandas junto a acuíferos



o pequeños cursos fluviales. Para las últimas décadas del siglo XIII y principios del 
XIV, Angel Barrios estima que el cultivo del lino de concentró fundamentalmente 
en el valle de Ambles (Mironcillo, Muñogalindo, La Torre) y en la ladera norte de 
la sierra de Avila (Cillán), con terrenos preparados para una especialización artesa- 
nal para la fabricación de «paños líneos» en la ciudad. En el siglo XV, al margen de 
los numerosos linares en los pueblos, la basílica de San Vicente concentraba estas 
explotaciones mediante censos perpetuos en Riofrío, Cabañas, Sanchorreja, S¡- 
geres, Castellanos de Aziviercas (Azuvercas) y Pedro Rodríguez, recaudándose las 
rentas tanto en maravedises como en libras, las primeras presumiblemente sobre 
pequeñas explotaciones compartidas con otras dedicaciones agropecuarias (tie
rras, prados), las segundas sobre linares más extensos que permitían la extracción 
de algunas medidas de las plantas lináceas para su depósito en Ávila, ignorándose 
si, con posterioridad, las libras de lino eran vendidas en bruto o bien como hilazas 
para su posterior conversión en telas. En cualquier caso, la escasa extensión de los 
linares se relaciona con cierta debilidad de la artesanía textil en el medio rural y la 
propia cualidad de la planta linácea, empobrecedora de los suelos y exigente en 
agua y abonos. La libra, según la definición de Covarrubias, era un «peso común
mente de doze onzas, pero éstas se varían a más o a menos conforme el uso de 
la tierra y la calidad de las cosas que se pesan», peso que en Castilla equivaldría 
a dieciséis onzas, unos 460 gramos. Como en casos anteriores, las mayordomías 
de San Vicente recogerían las rentas en sus dos modalidades, destacando las ocho 
libras anuales en los lugares de Sanchorreja y Sigeres que a finales del siglo XV se 
ingresaban en los depósitos parroquiales. Sin alcanzar una elevada producción, el 
lino, como planta de fibra, pudo desempeñar un papel dinámico en el artesanado 
textil abulense. En contrapartida, al ser considerado un artículo de lujo, las libras 
de lino servían para asentar la economía parroquial de manera más precisa desde 
el siglo XV, al igual que acontece en algunas regiones de Europa occidental a partir 
de una comercialización un tanto exclusiva del cultivo del lino gracias al uso más 
frecuente de ropa interior por parte de los grupos más acaudalados.

Algunas fincas rústicas alternaban el cultivo de cereales con los viñedos. De 
hecho, tras las tierras de pan, es la explotación enfitéutica de la vid la que ocu
pa un papel destacado para la iglesia parroquial de San Vicente concentrándose 
tanto en terrenos de montes (Valseca, Cardeñosa, Peñalba, Berrocalejo) como en 
las llanuras de la Moraña a partir de pagos o plantaciones de viñas con linderos 
naturales en las cercanías de las bandas de cereales. Barrios García señala para el 
cabildo catedralicio en la Edad Media una relación de 4-1 entre las tierras de ce
real y viñas, una proporción de 7-1 en la extensión de ambas explotaciones, datos 
que a grandes rasgos coinciden con las propiedades vitivinícolas de San Vicente 
en algunos cabildos. El consumo de vino por necesidades muy variadas, entre 
ellas la litúrgica, desde el siglo XIII provocó la alta rentabilidad de los viñedos en 
algunas zonas de la diócesis de Ávila, la extensión de la superficie vitivinícola y su 
incorporación a un mercado con una demanda constante. El aprovisionamiento 
de vino para la ciudad facilitó así una expansión de los viñedos en las áreas cer
canas. Paralelamente, las legislaciones locales acerca de las vides en la Tierra de

358



117 LABROUSSE, E., Fluctuaciones económicas e historia social, Madrid, 1980, 171-175.

359

Avila se multiplican a finales del siglo XV, especificándose las penas por la entrada 
de ganados en los pagos, la guarda de las viñas, la vendimia con autorización del 
concejo y la venta del vino. Aunque Ernest Labrousse117 señaló que el vino era 
un producto de una economía abierta, que era fácilmente comercializable si se 
obtenían altos rendimientos en zonas de pequeña propiedad, la basílica de San 
Vicente descarta una renta-producto pura (el depósito de uvas o el vino) desde 
el momento en que opta en gran medida por una renta en moneda sobre unos 
pagos encaminados al autoabastecimiento del vino, un licor que, por otra parte, 
sufre una constante inflación monetaria, pasando la cántara de vino de los 33,5 
mrs. en 1454 a los 111 mrs. en 1513. La mención de algún lagar en la docu
mentación del siglo XV hace pensar en esta última faceta productiva, con las más 
que probable presencia de numerosas tinas y algunos lagares o «jaraíces» para 
la fabricación del vino en algunas zonas del alfoz abulense, «un lagar con todo 
su aparejo conplido para torcer uva et una bodega con su portal tejado». Ahora 
bien, de nuevo los clérigos imponen contratos perpetuos sobre las aranzadas de 
viñas, posiblemente reduciendo los réditos en beneficio de los vecinos que de
tentaban su dominio útil, moradores casi todos de los lugares en cuyos términos 
se ubican los cultivos, algunos con ocupaciones profesionales no estrictamente 
agrarias, como algún tejedor, un herrero, un sastre, incluso con la explotación de 
unas viñas en Collado por la viuda del judío Cag Falcon desde el año 1477 y las 
del caballero de la ciudad Gonzalo Orejón en Fontiveros y Migueleles. Por otra 
parte, los viñedos se reparten fuera del valle de Amblés, en la vertiente norte de 
la sierra de Avila (Valseca, Cardeñosa, Cabreras, Peñalba) y en las llanuras de los 
cabildos de Zapardiel y Moraña.

La extensión de los viñedos se marca en aranzadas, unas medidas variables 
que en Castilla podrían equivaler a 4.472 metros cuadrados (0,45 hectáreas), di
vididas en media, tercia, cuarta y cuartejón, mientras que las rentas se recogen en 
maravedíes o en cántaras o arrobas de mosto (16,13 litros) en las explotaciones es
pecíficamente vitivinícolas o en fanegas en aquellos predios con dedicaciones más 
variadas (cereales, pastos, huertas) y con explotaciones más reducidas, apenas de 
media hectárea. El aprovechamiento orográfico de algunas laderas en Cardeñosa, 
en el despoblado de Cabreras o en Peñalba, de carácter casi residual y posible
mente dedicado al autoconsumo o a un mercado estrictamente local contrasta 
con una especialización vitivinícola en algunas aldeas de los cabildos de Zapar
diel (Cantiveros, Fontiveros) y Moraña (Jaraíces, Los Ángeles), conformándose un 
área específica de viñedos bajo el dominio jurisdiccional de la basílica. Se puede 
afirmar que el cultivo de la viña en estas tierras requería una ardua labor en la 
preparación del terreno, la plantación, limpieza de malas hierbas y la vendimia de 
septiembre. La explotación de los viñedos necesitaba así más que una tecnología 
avanzada el concurso de numerosos labriegos contratados por los censatarios. Si 
bien G. Duby insistía en el «carácter democrático» de la producción vitivinícola 
al propiciar el trabajo de campesinos pobres, en contraste con la cerealicultura, 
en el caso abulense se descartaría esta opción al considerar las escasas aranzadas,



360

por una parte, los mediocres rendimientos y la parca calidad de los caldos, aun
que en áreas cercanas, como Madrigal, se dieran vinos afamados en el territorio 
castellano de la Edad Media, el vino blanco demandado probablemente porVa- 
lladolid. Un trabajo precario de campesinos asalariados asociados al censatario 
se realizaría fundamentalmente en la vendimia en los días previos a la festividad 
de San Miguel. Casi con toda seguridad se podría ratificar el autoconsumo de 
vino por parte de los clérigos basilicales para funciones aparentemente litúrgicas, 
pues desde el siglo XVI, según las cuentas de la fábrica de la iglesia, anualmente 
se mantienen algunas cantidades concretas y elevadas de los licores, a menudo 
mediante la intermediación directa del tabernero contratado por el templo. Las 
mayores extensiones de vides se localizan en Cantiveros y Jaraíces, con tierras que 
se situaban entre las dos y cuatro aranzadas, al igual que en Valseca, Migúeteles y 
Fontiveros. En el término de Cantiveros se encontraban, al menos, seis aranzadas 
de viñas en manos de algunos vecinos de Fontiveros y de otros moradores del pri
mer lugar relacionados con oficios artesanales. Cuatro aranzadas se ubicaban en 
«La Reguera de Jaraíces», con rentas al alza desde el siglo XVI, pasando de los 11 
maravedíes en 1453 a los 145 mrs. en 1595, pagándose dichos réditos antes de la 
vendimia, en el mes de junio. Con parecidas extensiones, otras viñas en Fontiveros 
servían para recaudar cántaras de mosto tras la vendimia de finales de septiem
bre, manteniéndose asimismo rentas en monedas sobre unos viñedos de cuarta y 
media situados en el camino de Cardillejo, en el pago de Santa María. En Jaraíces 
se ubicaban tres viñedos, dos de una aranzada cada uno y el tercero de tres aran
zadas y media, mientras que en Los Ángeles las dimensiones son menores, una 
cuarta y media aranzada. En algunos casos es difícil cuantificar la renta procedente 
de los viñedos al firmarse contratos enfitéuticos que de manera general ratifican 
unos réditos globales sobre cereales, viñas, prados y casas. En otros pagos, cierta 
especialización agraria a partir de las vides permiten señalar la renta anual a favor 
de los clérigos sobre lugares determinados, alcanzándose a finales del siglo XV los 
683 mrs., dos gallinas y veintiséis cántaras de mosto, cuyo precio en el mercado 
abulense oscilaba entre los 20 y 25 maravedíes cada cántara, mientras que la 
arroba de vino se situaba en torno a los 33,5 mrs. a mediados del siglo XV. De esas 
últimas cántaras de mosto, veinte eran aportadas por el vecino de Ávila Gonzalo 
Orejón sobre dos viñas en Fontiveros y Migúeteles, lugar cercano a Constanzana, 
ambas de la fábrica y comunes de la basílica por una cláusula testamentaria ante 
el escribano Gil López hacia el año 1503. Al igual que con otros productos, el 
cura y beneficiados de San Vicente insisten en los contratos enfitéuticos sobre los 
viñedos. Las primeras noticias en este sentido se refieren a un «feteosin» del ve
cino Andrés sobre unas viñas en el camino del río, en Mingorría (año 1342), una 
aranzada que mantiene su continuidad jurídica a favor de los comunes hasta el 
siglo XVI con 5, 10 o 17 mrs. anuales pagados en el día de san Miguel.

De forma minoritaria se conservan algunas tierras con dedicaciones más in
tensivas, huertos y huertas en el alfoz de Ávila dispersamente ubicadas en un pri
mer cinturón agrario o en las bandas próximas a la ciudad o a las aldeas. Aunque 
en los documentos medievales se aprecian indistintamente tes vocablos «huerto»



361

118 El prado cercado junto a las huertas del convento de San Francisco pasará en enfiteusis, 
tras la muerte del mayordomo de San Vicente en 1508, a su viuda Catalina Rodríguez y, en 1549, a la 
hija de ambos, María Martínez, manteniéndose los mismos réditos iniciales. ADAv. SV. C. 3. Leg. 100. 
Docs. 100 A (1509, agosto, 16. Ávila) y 100 B (1549, diciembre, 21. Ávila).

y «huerta», sus diferencias no aparecen de manera nítida. El primer término se 
refiere (según la RAHa) al «terreno de corto ámbito y cercado en que se crían 
hortalizas», mientras que la huerta era definida por el predio que rodea al núcleo 
de población, villa, pueblo o aldea, cercado también y destinado a hortalizas y 
árboles frutales, definición que coincide con la de Covarrubias cuando escribía 
que «se crían árboles frutales y hortaliza y el que tiene agua de pie y está en 
la ribera, ordinariamente llamamos güerta». Similares características e idénticas 
condiciones jurídicas ofrecen los «feteosines» sobre huertas contratados por la 
basílica de San Vicente. Y del mismo modo algunos problemas vuelven a resurgir 
para establecer las precisas cantidades de las rentas cuando las huertas o huertos 
coinciden con otros destinos agrícolas o pecuarios. Con independencia de las de
dicaciones (árboles, verduras, hortalizas) y de las dimensiones, el cinturón agrario 
que rodeaba al monasterio de San Francisco concentraba buen número de pro
piedades huérfanas, en contraste con las dedicaciones cerealistas de las Alcacerías 
del valle Amblés. También algún prado se ubicaba en las barriadas del norte de la 
ciudad, como el del mayordomo de la fábrica Martínez de Leandro, con una renta 
anual de 300 mrs. y dos gallinas”8. Algunas huertas de reducidas dimensiones se 
situaban entre San Andrés y el convento de los franciscanos, todas ellas acensadas 
por vecinos de la villa y con rentas en maravedíes (10, 22, 1 5 y 5 mrs.), otras con 
tributos más elevados por su mayor extensión, la huerta de Romasales (505 mrs. 
y dos gallinas) del arcipreste Bartolomé del Hierro y la de Andrés de Perocojo con 
110 mrs.

Los espacios ocupados por cultivos intensivos de huertas se reparten en Ara- 
gona, Zurra, Cabañas, Gotarrendura, Sanchorreja (El Cid), Cardeñosa y Altamiros. 
Pero las principales propiedades censales se concentran en el término de Las Ber- 
lanas, bañado por el arroyo del mismo nombre en sus numerosos huertos y plan
tíos de frutales (cerezas, peras, manzanas, higos, membrillos). Estos espacios se 
situaban en la primera banda agraria de la localidad, extendiéndose entre los tres 
barrios, Aldehuela, Burgo y Revilla, algunos con dimensiones relativamente am
plias como la del escribano público Juan de Arévalo (año 1490), con noventa eras 
o «quadros de tierra en que el hortelano siembra las lechugas, rávanos, puerros 
y otras legumbres» (Covarrubias), o la huerta de Cardiel, en el arrabal de Revilla. 
De nuevo, son vecinos de la ciudad los que mantienen el dominio útil sobre estas 
propiedades, el citado Arévalo, el regidor Gonzalo Chacón en 1493 (luego sus he
rederos) o Gonzalo y Juan Fernández, junto con algunos moradores del cabildo de 
Morana. Con anterioridad, la huerta de Chacón había pertenecido a un vecino de 
Las Berlanas llamado Nicolás Calvarrasa, una propiedad enfitéutica de la iglesia de 
San Vicente, hasta que al no poder hacer frente a una deuda de 16.000 mrs. pasa 
la posesión al vecino de la ciudad, oponiéndose los clérigos al remate y el propio 
Calvarrasa. De hecho, tanto la mujer como los hijos del último se cerraron en la



362

Cuadro 4 / V
RENTAS AGRARIAS EN EL ALFOZ DE LA CIUDAD DE ÁVILA

PRODUCCIÓN

Trigo 

Cebada

Centeno

Lino

Vino / Mosto

Callinas

Monedas

RENTAS

136.5 fanegas

125.5 fanegas

1 38,5 fanegas

10 libras

26 cántaras

27

4.747 mrs. y 10 cornados

En el cuadro anterior se reflejan los ingresos de la basílica de San Vicente de 
Avila, tanto de la fábrica como del cura y beneficiados, en el año 1500, a partir de los 
numerosos censos enfitéuticos establecidos desde el año 1405 y a lo largo de toda 
la centuria. Evidentemente, se trata de una aproximación cuantitativa que considera 
estrictamente algunos factores con la utilización de unas fuentes no seriales, tra
tando de establecer una significación unívoca a partir de una cuestión planteada 
(los censos y su incidencia en la economía parroquial) y una reorganización de 
los documentos en unidades cronológicas comparables con el fin de realizar un 
trabajo de estandarización. En primer lugar, se contabilizan los ingresos en mone
das o en frutos de aquellos censos que mantienen una continuidad en el siglo XV 
desde el punto de vista documental, incluyendo asimismo los contratos firmados 
en la última década. Las rentas procedentes de los arrendamientos en enfiteusis,

huerta «desfincándola e senvrádola e echando della a los renteros que la tyenen 
por el dicho Gongalo Chacón, el lo qual diz quél ha rebebido e regibe mucho 
agravio e daño», reclamando justicia a los Reyes Católicos. En conjunto, a finales 
del siglo XV, esas huertas rentaban para la basílica de San Vicente, comunes y fá
brica, 327 mrs. y 4 cornados. La ausencia de una recepción en productos indica 
la escasa comercialización de manzanas, peras, higos y hortalizas hacia la ciudad 
de Ávila, manteniéndose una economía local de autoabastecimiento tanto en el 
pueblo como en la villa, esta última abastecida de tales especies en el mercado 
semanal de la fruta o por medio de pequeños campesinos. Se ignoran los apeos 
y deslindes de estas propiedades, resultando difícil marcar la extensión de la su
perficie cultivada en las huertas. En general parecen de reducidas dimensiones 
(media obrada, un rodillo), excepto cuando las huertas se incluyen en terrenos 
con otras dedicaciones (cereales, pastos) y en heredades más amplias (una yuga
da, treinta obradas). Por otra parte no hay que pensar siempre en una producción 
estrictamente hortelana (hortalizas, frutales, verduras), pues algunos predios segu
ramente se dedicaban a huertas de hierba.



dominantes sobre otros contratos jurídicos, muestran cierta uniformidad tanto en 
los resultados métricos de las propiedades como en los réditos anuales recauda
dos por los mayordomos, continuando en periodos posteriores (siglos XVI y XVII) 
con las mismas características con independencia de las fluctuaciones monetarias, 
nuevas acuñaciones de dineros y crisis cíclicas en el medio agrario. Como ejem
plo, la heredad de los Huertos de Aragona, con 600 mrs., se conserva durante la 
centuria, en el siglo XVI (1560,1 580), hasta el año 1680 con la misma renta anual. 
Igual resultado ofrece el análisis de otras propiedades en Valseca, San Juan de 
la Encinilla, Alcacerías de Ávila, Sanchidrián, Viñegra, Mingorría, Muñochas, etc. 
Únicamente se detecta un cambio mínimo en la percepción de rentas por parte 
de los comunes de la basílica en un censo del lugar de San Juan de la Encinilla 
al modificarse la producción de cereales y sustituir trece fanegas de centeno por 
otras tantas de cebada. Otras alteraciones se apuntan a partir del siglo XVI con 
la desaparición paulatina de los ingresos en cornados (equivalentes a un sexto 
del maravedí), unas monedas de poco valor acuñadas en tiempos de Alfonso XI 
para solucionar la escasa circulación monetaria en época de crisis, iniciándose su 
lenta retirada en el reinado de los Reyes Católicos. Un caso análogo se aprecia 
con la recaudación en maravedíes, monedas de cuenta que con larga vida eco
nómica y extensa difusión mercantil y tributaria empiezan a ser sustituidas en el 
siglo XVI por los reales. De hecho, desde 1508 los mayordomos de la fábrica trata
rán de cuantificar los ingresos en reales, aunque siga manteniéndose el maravedí 
como instrumento usual, al igual que las fanegas de cereales se venderán en reales 
por parte del clero parroquial (1 fanega de trigo = 4 reales = 136 mrs.; 1 fanega 
de cebada o centeno = 2 reales = 68 mrs.). Por otra parte, no se contabilizan los 
ingresos procedentes de algunos molinos (Vado, Estanco, Sepadal, Coquilla, etc.) 
pertenecientes al cura y beneficiados, ni los derechos de tipo feudal que la iglesia 
de San Vicente ejercía a finales del siglo XV sobre las heminas, los leños, las vasijas 
de los olleros, aparte de la percepción diezmal y algunas otras rentas eclesiásticas 
(pitanzas, limosnas, sepulturas, misas y responsos, etc.). Como se ha visto en pá
ginas precedentes, la insistencia en la recaudación de maravedises delata ciertos 
rasgos específicos. Impuestos sobre fincas rústicas cercanas a la ciudad, su cobro 
se extiende también sobre aquellos predios en enfiteusis contratados por vecinos 
de Ávila, sobre aquellas propiedades con una dedicación de policultivo (huer
tas, cereales, prados de forrajes, linares, etc.), montes y viñas fundamentalmente, 
mientras que las fanegas de pan llevar se recaudan en las heredades con una 
especialización de cereales de secano. Con los viñedos acontece algo parecido, 
mostrándose una preferencia por las monedas, excepto en tres contratos en los 
que se recogen cántaras de mosto (la uva sin fermentar, antes del vino) en el día 
de san Miguel, a finales de septiembre. El resto de productos, como las fanegas, 
se recogían en el día de san Cebrián, al igual que la producción en los linares, 
mientras que las monedas se asignaban a los clérigos en dos plazos, Navidad y 
San Juan de junio. Por supuesto, los contratos censuales tienen un carácter per
petuo o vitalicio, es decir, su reconocimiento se conserva teóricamente durante 
toda la existencia del censatario, si bien en numerosos casos se procede a una 
nueva asignación conservándose las mismas cláusulas que en la carta inicial. Al ser

363



364

transmisibles por herencia, los «feteosines» mantienen cierta continuidad desde 
el siglo XV, hecho que indica que las cargas impuestas sobre los bienes eran con
templadas en un sentido positivo, con cierta rentabilidad frente al arrendamiento 
clásico y con el afianzamiento de una renta de la tierra por parte del propietario 
eminente que, por otra parte, nunca traspasaba una renta de tipo jurisdiccional 
procedente de la aplicación inmediata de los derechos señoriales.

Desde las primeras dotaciones del siglo XIII a favor de la basílica hasta finales 
del siglo XV se asiste a la transición del sistema del dominio señorial al de arrien
do, disminuyendo paralelamente la servidumbre campesina con el advenimiento 
de pegujaleros y de jornaleros, fenómeno que se tendría que relacionar con el 
incremento de la circulación monetaria al sur del Duero y la extensión de una 
forma de explotación de la tierra basada en las diversas formas del arrendamiento 
temporal, aunque con cláusulas variables en su denominación más clásica, ad ter- 
minum vitae y ad totam vitam. El carácter consuetudinario del censo perpetuo no 
permite olvidar que en gran medida algunos censuarios de la iglesia de San Vicen
te desarrollan una presión tributaria sobre los campesinos serviles, subarrendata
rios, enfiteutas de segundo contrato de tipo oral, que directamente explotaban las 
tierras. Campesinos que, en definitiva, trabajaban tierras de cereal y algunos viñe
dos junto a zonas de pastos para el ganado y algún huerto. La presencia de ele
mentos de la oligarquía urbana, miembros del clero o individuos con profesiones 
ajenas al sector primario permite ratificar esta hipótesis, aunque algunos artesanos 
pudieran compaginar su primera actividad con el trabajo rural. Por otra parte, el 
progresivo deterioro de las rentas enfitéuticas provocará la sucesión de litigios, en 
el siglo XVI, entre los titulares y los usufructuarios; los primeros empeñados en 
revisar al alza unos réditos teóricamente inamovibles por un compromiso jurídico, 
los segundos porque consideraban los bienes censuales como propiedades directas 
tras el paso de los años. De este hecho derivará la concepción del censo como ins
trumento jurídico de carácter especulativo enraizado en la sociedad del siglo XVI, 
como una variante de usura de los ricos sobre los menos pudientes según señalaba 
el clérigo y tratadista Tomás de Mercado, al igual que ciertos teólogos salmantinos 
como Francisco de Vitoria y Domingo de Soto condenaron fehacientemente el 
recibir un precio por el uso y otro por el dominio. Durante el siglo XV, la Iglesia 
insistió en la prohibición de la usura y de algunos censos consignativos, contratos 
no demasiado frecuentes en las parroquias abulenses que se caracterizaban por 
el pago de una pensión anual a partir de un seguro de bienes raíces"9. La presión 
moral ejercida desde las altas instancias eclesiásticas, con argumentos de carácter

119 «Se adquiere, mediante la prestación de un capital, un ingreso, respondiendo de todo 
ello -capital e interés o renta- un determinado bien de quien recibe el préstamo, pero aquí, y por 
imperativos institucionales contrarios al desarrollo del capital, se adquiere directamente la renta, una 
participación, junto a los derechos estrictamente señoriales y otras posibles rentas censuales de diverso 
origen, en una misma explotación sometida a análogas condiciones de origen feudal», CLAVERO, B., 
«Foros y rabassas. Los censos agrarios ante la revolución española». Agricultura y Sociedad, 16 (1980), 
31-32; «Prohibición de la usura y constitución de rentas». Moneda y Crédito, 143 (1977), 107-131. 
CASADO ALONSO, H., «La constitución de rentas: los censos consignativos», en Señores, mercade
res.... 474-484.



120 LÓPEZ GARCÍA, J. M., La transición del feudalismo..., 13.

365iI
i

i

ideológico-teológico, debió pesar considerablemente sobre el conjunto de los 
clérigos abulenses, recurriendo entonces al censo enfitéutico como variante ju
rídica y económica a partir de una operación crediticia en donde el «principal» 
(el dinero inicialmente desembolsado por el censatario) se convierte en el precio 
de venta de la tierra o del inmueble urbano, mientras que el interés cobrado por 
los mayordomos parroquiales o por los propios clérigos se transforma en la renta 
anual, en uno o dos plazos, que se cobra tras la cesión.

Todavía se pueden añadir algunas conclusiones más. Aparentemente, la re
caudación de maravedíes por parte de la basílica de San Vicente se destina a la 
propia fábrica de forma minoritaria, para compras internas, de carácter domésti
co, y sobre todo para el mantenimiento de los clérigos parroquiales. A diferencia 
de los centros monásticos o de los señoríos laicos, donde el abastecimiento direc
to de productos era frecuente, el cura y los beneficiados se aprovisionan indepen
dientemente de las estructuras económicas desarrolladas por el templo. Algunas 
rentas en especies (gallinas, mosto) eran utilizadas individualmente por el párroco, 
los beneficiados y el personal dependiente de la parroquia (sacristán, cerero, or
ganista, etc.), mientras que los granos se destinaban tanto al almacenamiento 
como a la venta en el mercado abulense, con unos precios presumiblemente más 
bajos para el centeno y la cebada que para el trigo (una fanega de trigo, 15 mrs. 
en 1454) con una mayor amplitud en el movimiento de los precios en los últimos 
cereales. Frente a la mentalidad del autoabastecimiento, ante todo una actitud 
económica de explotación de los recursos naturales reflejada en los grupos mo
násticos y aristocráticos, buena parte de las parroquias castellanas se alejan inexo
rablemente de este comportamiento típicamente feudal, aunque se comporten 
como unidades familiares y profesionales de carácter artificial: su gestión domini
cal estaba supeditada al «mantenimiento del estatus social de los miembros que 
componían cada comunidad»120 y a las directrices emanadas tanto del episcopado 
como del cabildo de San Benito. Los ingresos destinados a la reparación y mante
nimiento de la fábrica eclesiástica a lo largo del siglo XV apenas crecieron por la 
propia disposición económica de los clérigos y los mayordomos. El destino de las 
rentas agrarias en productos se dirigían pues al autoconsumo, a la alimentación, y 
al reparto de los frutos como salario anual de los clérigos siempre que cumplieran 
ciertos preceptos marcados en los estatutos parroquiales de finales del siglo XV, 
también al pago del personal subalterno, sobre todo en la siguiente centuria, a los 
sacristanes, cereros y organistas, mientras que buena parte de las fanegas almace
nadas cada año se comercializaban en un mercado caracterizado por una tenden
cia alcista de los precios cerealistas a lo largo del siglo XV. La ausencia de una 
documentación contable o numérica durante gran parte de esta última centuria 
no permite conocer qué cantidad de productos se destinaba al mercado abulense, qué 
porcentaje o qué diferencias existían entre los tres cereales recaudados anualmen
te por la parroquia. Aparentemente, desde las primeras décadas del siglo XVI, 
buena parte de los granos de trigo sirven para mantener los salarios de los clérigos 
beneficiados y algunos miembros dependientes de la parroquia, poniéndose en



366

121 MORETA VELAYOS, S., Rentas monásticas en Castilla. Problemas de método, Salamanca, 
1974, 123-127.

circulación las fanegas de cebada y en menor medida las de centeno. En contras
te con las devaluaciones casi continuas de las rentas cobradas en dinero por las 
alteraciones monetarias, parece manifiesta la rentabilidad de los contratos en es
pecies, dada la tendencia alcista de los precios. Sin embargo, conviene plantear
se, en la línea marcada por Salustiano Moreta12’, si por parte de la iglesia parroquial se 
trataba de una economía mercantil o, más bien, de una concepción rentista de la 
tierra encaminada a la especulación.

Como ocurre con los «feteosines» sobre propiedades urbanas, los contratos 
con réditos procedentes de explotaciones agrarias se firman minoritariamente con 
algunos artesanos, escribanos, algunos clérigos y, ante todo, sobre aquellos pagos 
dedicados a los viñedos en Jaraíces, Cantiveros y Fontiveros, mientras que los 
mozos de coro únicamente se beneficiaron de un censo suscrito por Elvira Jimé
nez y Juan de Antón, vecinos de la ciudad, sobre unas tierras de pan en Villaflor 
(36 fanegas terciadas). Por otra parte, la inestabilidad monetaria de los siglos XIV 
y XV, particularmente de la última centuria, fue afrontada por los mayordomos 
de San Vicente por medio de dos modalidades. Primero, asegurando la percep
ción de rentas monetarias en aquellos predios cuyo usufructo era de algún vecino 
de la ciudad, con un subarrendamiento generalizado y, por tanto, la posibilidad 
remota de controlar los recursos materiales (superficie cultivada, monocultivo o 
policultivo, pastos, rentabilidad, otras dedicaciones) por parte de los clérigos, más 
distantes y menos controladores (o fiscalizadores) que en una explotación directa. 
Buena parte de las propiedades agrarias se concentran en manos de vecinos de 
la capital. Segundo, las rentas en productos se mantienen especialmente sobre 
aquellos vecinos que moraban en el mismo término de la explotación enfitéutica, 
asegurándose los comunes y la fábrica de la iglesia la entrada regular de granos al 
margen de las oscilaciones productivas. Este doble movimiento se inscribe forzo
samente en el retroceso general de la explotación directa a partir de las últimas 
décadas del siglo XIV. Las dificultades para mantener dicha explotación derivarían 
hacia la aparición de los arrendamientos y la generalización de los «feteosines» 
tanto en los dominios procedentes de las antiguas dotaciones testamentarias 
como en los nuevos terrazgos asumidos jurídica y crediticiamente por la ba
sílica. Dentro del marco cronológico de los siglos XV y XVI, el desinterés o la 
escasa inclinación de la parroquia de San Vicente por la explotación directa de 
sus fragmentados y dispersos dominios territoriales sirvió para que algunos miem
bros de la oligarquía urbana ocuparan definitivamente los predios enfitéuticos, 
afianzándose como grupo dominante tanto en la ciudad como en el medio rural. 
De hecho, algunos historiadores relacionan directamente las fluctuaciones de los 
precios de los granos (dependientes sobre todo del valor monetario del trigo) con 
la generalización de los arrendamientos en sus diversas modalidades y la compra 
de tierras en el siglo XV, un proceso que estaría unido, al menos en varias regiones 
europeas occidentales, con la reducción de las rentas en arrendamientos y censos 
y las negativas consecuencias demográficas del siglo XIV, con un despoblamiento



367

122 LÓPEZ GARCÍA, J. M., La transición del feudalismo..., 46.

123 MACKAY, A., Money, pnces and politics in fífteenth-century Castilc, London, 1981, 1 23.

generalizado y una caída de los precios agrícolas que estaba acompañada de la 
reducción de las percepciones en especie. Para las regiones de Europa occidental, 
Duby apunta algunos elementos muy definidos en el desajuste de las explotacio
nes directas, como los incidentes bélicos de carácter local, el hundimiento demo
gráfico, la confusión de los precios agrícolas y el alza de los salarios. La conclusión 
final fue una extensión de la degradación del mercado de cereales. Por parte de la 
parroquia de San Vicente de Avila parece afirmarse una preferencia desde el siglo 
XV, sobre todo desde mediados de la centuria, por los ingresos fijos de tipo anual 
frente a unos ingresos variables que pudieran proceder de una explotación directa 
o de un contrato de aparcería, asimismo mucho más discontinuos en sus rentas; 
una disposición abierta, por otro lado, hacia la enfiteusis más que hacia el arren
damiento clásico en relación con el papel crediticio que sobre los habitantes de la 
diócesis va ejerciendo paulatinamente la iglesia parroquial. En este sentido, resulta 
menos explicable la concesión de censos perpetuos frente a los arrendamientos y 
contratos redimibles, es decir, por un tiempo limitado, a no ser que se considere 
que mediante los «feteosines» la basílica podía aumentar el volumen de capital 
invertido y, además, deshacerse los clérigos de aquellos bienes inmuebles (casas o 
tierras) escasamente rentables por su morfología, las pésimas calidades o su locali
zación, incrementándose de esta manera la movilidad de los bienes raíces.

Algunos factores presentes en Castilla a partir del siglo XV pueden explicar 
también este comportamiento inmobiliario característico del templo de los santos 
mártires, como la tendencia hacia una monarquía feudal centralizada, la exten
sión del mayorazgo por parte de los grupos nobiliarios, los intentos señoriales por 
crear «términos redondos» en detrimento de los campesinos y de las instituciones 
eclesiales y concejiles, la amplitud de la cabaña ganadera, el control de las ferias 
y los mercados, la adquisición de rentas enajenadas a la Corona, reaccionando así 
los eclesiásticos mediante la «reestructuración de la renta feudal de cada sujeto 
económico»122. Por otra parte, el auge de los censos puede estar relacionado con 
el incremento de la superficie cultivada por la presión demográfica, la expansión 
agraria del siglo XV impulsada por los cereales y la evolución de los precios de los 
productos agrícolas. Ahora bien, a largo plazo, los clérigos parroquiales verían dis
minuir perceptiblemente sus ingresos anuales a partir de las explotaciones agrarias 
con réditos en maravedíes (o en reales), en oposición a los contratos que estipula
ban los ingresos en productos agropecuarios. En el primer caso, el marasmo mo
netario del siglo XV agudizó no tanto el derrumbe de la economía basilical, pero 
sí cierta pérdida de los ingresos monetarios, pues, en un contexto más amplio, 
«la monarquía castellana a lo largo de dicha centuria modificó y varió la relación 
existente entre las monedas metálicas (real, florín, dobla, etc.) y la de cuenta (el 
maravedí). De la misma forma también alteró su contenido metálico y su valor 
numerario»123. La caída de las rentas parroquiales percibidas en monedas es evi
dente dada la inalterabilidad de los contratos enfitéuticos, la escasa renovación de



AÑO RENTA EN MRS. RENTA EN FANEGAS

7407

7405

7477

368

RENTA EN OTRAS 
ESPECIES

124 BONACHÍA,). A., El señorío de Burgos durante la Baja Edad Media (1255-1508), Valladolid, 
1988, 315-316.

Cuadro 5/V 
ESTIMACIÓN DE LOS INGRESOS PROCEDENTES DE LOS RÉDITOS SOBRE 

PROPIEDADES ENFITÉUTICAS, EN EL SIGLO XV

7479

1423

672

25 [+ 672]

10 [+ 697]

685

600

los mismos en sus cláusulas a lo largo del siglo XV y la inflación monetaria a fines 
del mismo periodo, pues, según Ladero Quesada, un maravedí del año 1480 valía 
cuatro veces menos que uno de 1429 y este -«moneda blanca»- la mitad que otro 
de 1390, moneda vieja. Un ejemplo puede avalar esta tendencia un tanto ruinosa 
para los clérigos de San Vicente. La heredad de los Huertos de Aragona, en el tér
mino de Berrocalejo, con unos réditos anuales de 600 mrs. a principios del siglo 
XV, convertidos en «índice 100», mantiene la misma percepción para los comu
nes, si bien, debido a las alteraciones monetarias, se ha convertido en una renta 
enfitéutica de 19,35 reales, con los 600 mrs. nominales, a finales de la centuria, 
con una caída de los beneficios del 80,65 %, un deterioro económico similar al 
de otras comarcas castellanas en el mismo tiempo'2’'. Este comportamiento econó
mico y las condiciones resultantes, surgidas en una época de desarrollo inicial de 
la enfiteusis, se vería compensada en el siglo XVI con el incremento cuantitativo 
de los dominios procedentes de las donaciones y testamentos, fundación de ca
pellanías y otros ingresos procedentes de una economía no productiva (limosnas, 
cepos, sepulturas, etc.), al margen de la generalización de una economía pura
mente especuladora con la multiplicación de los censos. Dadas las características 
del dominio agrario de la basílica de San Vicente, las dificultades para controlar 
tanto las rentas como las producciones aumentaron con el paso de los años. La 
razón de esta situación obedece al propio carácter jurídico de la enfiteusis, pues 
las rentas anuales parece que fueron más bajas que en aquellos territorios con 
grandes propiedades unificadas bajo el poder de un señor. En este sentido, la for
mación de parcelas diseminadas, de escasa extensión, con producciones variadas 
y no demasiado específicas, con una presencia abundante de censatarios que a su 
vez mantenían a labriegos subarrendatarios, jornaleros y pegujaleros, dificultaba 
precisamente ese control por parte de los beneficiados y el cura rector. A pesar de 
esto, los mejores tiempos para la economía basílica! estaban porvenir.



AÑO RENTA EN MRS. RENTA EN FANEGAS

[7071 141425

130 [+ 707] [14]1428

4 gallinas130 [+ 14][837]1433

[4 gallinas][837] 26 [+ 144)1434

[4 gallinas][837] 13 [+ 170]1436

[4 gallinas][8371 100 [+ 183]1437

(4 gallinas][837] 190 [ + 283]1438

[4 gallinas]16 [+ 837] [473]1440

105 [+ 853) [473] [4 gallinas]1442

[473] |4 gallinas]45 [+ 958]1445

16 [+ 1.003) [4 gallinas][473]1448

80 [+ 1.019] [4 gallinas][473]1451

8 [+ 1.099] [4 gallinas][473]1452

668 [+ 1.107] 2 gallinas [+ 4][473]1453

40 [+ 1.775] [473] [6 gallinas]1454

110 [+ 1.8151 [473] (6 gallinas]1455

426,5 [+ 1.925] 14 [+ 473] [6 gallinas]1456

318 [+ 2.351,51 [6 galllinas]9 [+ 487]1457

194 (+ 2.669,5] 15 [+ 496| 1 gallinas [+ 6]1458

38 [+ 2.863,5] [511] (7 gallinas]1459

299 [+ 2.901,5] 52 [+ 511] 9 gallinas [+ 7]1460

487 [ + 3.200,5] 4 [ + 563] [16 gallinas]1461

220 [+ 3.687,5] 2 gallinas [+16][567]1462

528 [+ 3.907,5] [567] 2 gallinas [+18]1463

[4.435,5] [567] (20 gallinas]1464

[4.435,5] 8 [+ 567] [20 gallinas]1465

35 [+ 4.435,5] [575] [20 gallinas]1466

[4.470,5] 64 [+ 575] [20 gallinas]1467

150 [+ 4.470,5] 17 [+ 639] [20 gallinas]1468

369

RENTA EN OTRAS 
ESPECIES



r

AÑO RENTA EN MRS. RENTA EN FANEGAS

[4.620,5]7477 9 [+ 6561

7472 10 [ + 4.620,5] 9 [+ 665]

7473 133 [ + 4.630,5] 1674]

7476 115 (+ 4.763,5] 10 (+ 674]

7477 55 [+ 4.878,5] [684|

7479 [4.933,51 11 [+ 684]

7487 20 [+ 4.933,5) [695|

7485 14 [+ 4.953,5] 10 [+ 695]

7486 174 [+ 4.967,5] 17 [+ 705]

1487 200 [+ 5.141,5] 17 [+ 722]

15 [+ 5.341,5]7488 [739]

51 [ + 5.356,5]7489 [739]

7490 297 [+ 5.407,5] 13 [+ 739]

140 [+ 5.704,5] 32 [+ 752]1491

174 [+ 5.844,5]7492 62 [+ 784]

145 [+ 6.018,5] 23,5 [+ 846]1493

320 (+ 6.188,5] 14 [ + 869,5)7494

145 [+ 6.508,5] 37,5 [+ 883,5]7495

370

(24 gallinas) 
[4 libras lino]

[20 gallinas) 
[4 libras lino)

RENTA EN OTRAS 
ESPECIES

4 gallinas [+ 20) 
[4 libras lino]

1 gallinas [+ 24) 
[4 libras lino)

1 gallinas [+ 25] 
3 libras [+ 4)

2 gallinas [26] 
[7 libras lino]

[28 gallinas) 
[7 libras lino)

[24 gallinas) 
[4 libras lino]

[24 gallinas] 
[4 libras lino!

[24 gallinas) 
[4 libras lino]

[20 gallinas]
2 libras [+ 2]

[20 gallinas] 
[4 libras lino]

[20 gallinas) 
[4 libras lino]

[20 gallinas) 
[4 libras lino]

[20 gallinas] 
[4 libras lino]

[20 gallinas] 
[4 libras lino]

[20 gallinas] 
[4 libras lino]

[20 gallinas] 
2 libras lino



AÑO RENTA EN MRS. RENTA EN FANECAS

503 |+ 6.653,51 192111496

1.560 [+ 7.156,51 38[+ 92111497

22 [+ 8.176,5) 8 (+ 959)1498

528 [ + 8.738,5) 10 (+ 967]1499

702 [+ 9.266,5) 0,5 |+ 977)1500

Sin fecha 6.754,5 203

1.180 fanegas16.723 mrs. y 9 corn.TOTAL

371

RENTA EN OTRAS 
ESPECIES

65 gallinas 
10,5 libras lino 

16 cántaras mosto

2 gallinas (+ 28] 
[10,5 libras lino)

2 gallinas [ + 30] 
[10,5 libras lino]

[28 gallinas) 
2 libras |+ 8,5]

(28 gallinas] 
[7 libras lino)

17 gallinas
16 cántaras

[28 gallinas]
1,5 libras (+ 7]





1

373

OTROS INGRESOS DE LA BASÍLICA DE SAN VICENTE: 
DIEZMOS Y PRIVILEGIOS, LIMOSNAS Y RENTAS 
MOLINERAS

En el año 1458 los ingresos de la iglesia de San Vicente de Ávila ascendían a 
43.344,5 maravedíes. El dato es conocido gracias al Libro de los veros valores del 
Obispado de Ávila, un códice depositado en el Archivo Catedralicio y editado por 
el profesor de la universidad de Salamanca Ángel Barrios. En tiempos del papa 
Calixto III, entre los obispados de Alonso de Madrigal y Martín de Vilches en Ávi
la, se redacta este documento que pretendía establecer pormenorizadamente los 
ingresos de los clérigos abulenses y de los centros religiosos que cobraban rentas 
en la diócesis. La finalidad era mantener la guerra contra el turco tras la caída de 
Constantinopla por medio de una bula que moviera a los cristianos a la recupera
ción de una ciudad tan emblemática como la del imperio bizantino. El resultado 
de esta recopilación será un detallado inventario de los ingresos parroquiales, be
neficios curados, cofradías, monasterios, ermitas y capellanías. Las rentas de la ba
sílica se especificaban de la siguiente manera: 11.260 mrs. de los comunes, 1.845 
del beneficio de Diego Rodríguez, 1.805 mrs. del beneficio servidero de Diego 
López, 1.117 mrs. de Juan González de Astudillo, 1.002,5 mrs. de Alonso de 
Córdoba, 779 de Nicolás de Sanctispíritus, 933 de Bartolomé de Tordesillas, 737 
de Ruy García (beneficiado y capellán del arzobispo de Sevilla), 1.389 de Diego 
González, 300 de una capellanía, 5.280 de la fábrica de la iglesia, descontándose 
previamente 726 mrs. que se daban a los sacristanes y a la cerera, 550 del cape
llán Juan Jufré y 500 mrs. de otro capellán, Alonso de Rosales. Conviene destacar 
algunos aspectos. En primer lugar, la configuración casi definitiva del estamento 
eclesiástico de la basílica, con un cura rector y siete clérigos beneficiados. Segun
do, la desproporción entre los ingresos de los comunes y los resultados menores 
de la fábrica. Finalmente, la situación destacada de la basílica, desde la perspec
tiva económica, dentro del obispado abulense. Como se puede comprobar, gran 
parte de las rentas recogidas se aplican a la organización interna de los clérigos, 
salarios, rentas de beneficios, mientras que las aportaciones para el mayordomo 
de la fábrica son menores. ¿De dónde proceden tales ingresos?

La organización interna de la basílica estuvo caracterizada desde sus inicios 
por la formación de una red parroquial relativamente amplia y, sobre todo, estable.



125 Libro Becerro..., fol. 13.
126 Vid. GUADALUPE BE RAZA, M.- L., Diezmos de la sede toledana y rentas de la mesa arzobis

pal (siglo XV), Salamanca, 1972. MARTÍN, J.-L., «Diezmos de la sede toledana», en Economía y socie
dad en los reinos hispánicos de la Baja Edad Media, Barcelona, 1983, II, 463-482. LADERO QUESADA, 
M. Á„ «Renta eclesiástica en la Castilla de! siglo XV», en El siglo XV en Castilla..., 190-212.

374

un entramado que, evidentemente, estaba sostenido por las rentas eclesiásticas ge
neradas a partir de los escasos excedentes de las clases dominadas y de las numerosas 
donaciones y dotaciones de grupos medios y privilegiados. Una jurisdicción eclesiás
tica que, por otra parte, acentuaba el dominio económico de la parroquia, además 
del litúrgico sobre los feligreses, sobre las propiedades pertenecientes a los clérigos. 
En este sentido, conviene recordar el escaso papel que representan las explotacio
nes directas en contraposición con las rentas obtenidas de las haciendas arrendadas 
y de las cesiones del dominio útil de los «feteosines». Por otra parte, la basílica, 
como cualquier otra institución parroquial, percibía los correspondientes diezmos 
eclesiásticos, un reparto decimal que en Castilla solía pertenecer a los beneficiados de 
las iglesias parroquiales y los cabildos catedralicios, dividiéndose en tres partes 
¡guales: la primera para el obispo y el cabildo de la diócesis; un segundo tercio 
decimal para los curas párrocos y beneficiados, mientras que el último se repartía 
de una manera más compleja, un 11 % para el mantenimiento de la fábrica parro
quial, los dos novenos restantes eran recaudados por la hacienda real o por algún 
miembro de las clases privilegiadas. «Yten tienen más el cura y beneficiados de la 
yglesia de Sant Veceynte de Avila en el escusado de la dicha yglesia, que es o fuere 
para syempre jamás la terqia parte de sus diezmos, e los señores deán e cabildo dos 
partes del dicho diezmo»125. Las dos novenas partes, el 22,22 % de las tercias reales, 
se destinaban a la fábrica eclesiástica y a sus servidores, renovándose este privilegio 
procedente del reinado de Fernando IV (1295-1310) hasta el reinado de los Reyes 
Católicos, momento en que adquiere un carácter perpetuo gracias a una bula del 
papa Alejandro VI (Dum indefessae, 12-11-1494). Al ser un tributo eclesiástico y real 
un tanto confuso, percibido mediante una presión religiosa y moral, una coacción 
extraeconómica, los litigios y las discusiones se sucedieron sobre todo a lo largo 
del siglo XV, luego desde el siglo XVI, confudiéndose la percepción de las tercias 
con los problemas derivados de la territorialidad de las haciendas y la extensión 
de la feligresía. Se diferenciaba, por otra parte, el diezmo mayor, que recaía sobre 
el pan, y los diezmos menudos, derivados del vino y otros productos (lino, legum
bres, hortalizas, etc.), actuando la parroquia como organismo recaudador sobre 
una amplia feligresía. Aunque los ingresos decimales eran variables, constituyendo 
un tributo en especie, las instituciones eclesiásticas se repartían porcentualmente 
los ingresos de la siguiente manera: un 33 % para el obispo y el cabildo, constitu
yendo el prestimonio (integram terciam decimarum, la tercia episcopal o pontifical), 
un 22,2 % para el rey (la tercia real), 1,1 para el arcipreste, el 3,3 era el «tercero», 
el 6,6 para la parroquia, quedando el 2,2 para el arcediano y el resto, 31,1, para el 
párroco ’26. Así pues, en el siglo XV, los ingresos del párroco de San Vicente proce
dían de la tercera parte del diezmo eclesiástico, además de las limosnas, rentas de 
propiedades, rentas de capellanías en algunas ocasiones y otros ingresos menores,



375

destinándose una buena parte al mantenimiento del culto parroquial. La fábrica y 
reparo de San Vicente percibía, teóricamente, la novena parte del diezmo, admi
nistrado casi siempre por los clérigos beneficiados que, además ingresaban en sus 
arcas las primicias, algunas limosnas y las rentas de las dotaciones de misas cuando 
habían sido designados por los feligreses. Como se verá luego, algún beneficiado 
percibía una parte del diezmo distribuida por el obispo, recibiendo el nombre de 
prestamera, ingreso que sobre el papel se destinaba a cumplir con los servicios 
litúrgicos no correspondidos por el resto de los clérigos beneficiados.

La formación de un dominio eclesiástico vinculado a la basílica de los márti
res se inscribía así en el mundo medieval sostenido por las formas feudales. Se tra
ta no sólo de describir la procedencia de las rentas, sino, sobre todo, de plantear 
si ese dominio se origina y extiende a partir de un requerimiento extraeconómico 
relacionado con una «fiscalidad jurisdiccional»127, es decir, si a la manera de los 
señoríos la parroquia ejecutaba algunas rentas feudales como el portazgo, la in- 
furción (reconocimiento del dominio eminente de los clérigos sobre los solares), 
derechos de monopolio, sernas o prestaciones personales, maquilas (obligación 
de moler los granos en las aceñas), tributos en especie, martiniega, etc. Al predo
minar los censos en el siglo XV se puede determinar un alejamiento de las rela
ciones feudales por parte de los censatarios y los clérigos de San Vicente, pues los 
primeros limitan las capacidad del cura y beneficiados en el proceso productivo, 
interesándose más por unas percepciones monetarias o bien por unos ingresos 
fijos en productos. Estos contratos enfitéuticos implican para algunos historiadores 
(E. Gavilán) una quiebra de la relación feudal. Ahora bien, aceptando esta tesis, 
también se puede plantear que la consolidación de un dominio económico en
tra dentro de las relaciones feudales desde el instante en que la basílica ejerce 
su autoridad eclesiástica, una presión extraeconómica muy variada y firme, para 
imponer su prestigio cultural y su poder material entre los donantes y dotadores 
abulenses. Conocidos los censos sobre todo a partir de 1450, la procedencia de 
los solares de tierras, viviendas y otros bienes permanece un tanto oculta por la 
escasa documentación depositada en la parroquia de San Vicente.

Tan escasas informaciones se pueden completar con otros documentos. En 
1317, el concejo de Avila, «seyendo ayuntados en nuestro corral en la yglesia de 
Sant Johan, la campana repicada según que es nuestro vso e nuestra costumbre, 
acuerda conceder a la basílica de San Vicente quinientos marauedís de esta mo
neda que agora corre, que faqen diez dineros el marauedí (...) en los coquetos 
del pan»128. En tiempos del obispo Sancho (1313-1355) se aprueban también las

127 Vid. MOXÓ, S. de, «Los señoríos, cuestiones metodológicas que plantea su estudio». Anua
rio de Historia del Derecho Español, XLIII (1973), 273-309.

128 1317, septiembre, 1. Ávila. «La ciudad de Ávila hace donación de 500 mrs. en los cozuelos 
del pan a la iglesia de San Vicente». La cantidad percibida varía en el Libro Becerro (foL 21) respecto a 
la dada por Fernández Valencia: «En los cozuelos del pan de la dicha cybdad de Ávyla tiene la fábrica 
de la yglesia de señor Sant Verjeynte seysrjientos mrs. cada vn año pagados por sus tercios. El primero 
tercio por San Miguel, el segundo en fin de enero, el tercero en fin de mayo. Es obligado a pagar estos 
mrs. el que coje la dicha renta al mayordomo de la fábrica de la dicha iglesia».



r

constituciones de la cofradía de San Vicente (1317). Como obra de piedad, el 
concejo decide asimismo gratificar a la basílica como muestra de agradecimiento 
a los mártires Vicente, Sabina y Cristeta, pues el mártir «nos libró muchas vezes 
de muchos peligros e acrezentó nuestras ondras». Similares anotaciones docu
mentales se repiten con cierta frecuencia en las cuentas que los mayordomos del 
concejo rendían anualmente en el capítulo dedicado a los cozuelos del pan: «a las 
yglesias de San Salvador e Sant Vicente, IUCC maravedís que tienen de situados 
en los coguelos del pan, de que pagué yo la mitad: DC (año 1490), del situa
do de Sant Salvador e Sant Vigeynte, mili e dozientos maravedís, IUCC» (1497), 
añadiéndose excepcionalmente algunas datas del propio consistorio que, como 
limosnas, se destinan a la misma basílica como consecuencia de los numerosos 
festejos taurinos que se celebraban en el Coso de San Vicente, [que] «se aya de 
correr e corran los toros que se suelen correr en esta gibdad»129.

No sólo de la ampliación del terrazgo procedían algunas rentas de San Vicen
te. Durante el periodo medieval se tienen noticias de algunos privilegios, destacan
do tres de ellos, uno referido a los pagos realizados por los olleros de la ciudad, otro 
sobre el derecho del leño que mantenían los clérigos de la basílica y el tercero sobre 
los mozos de coro. Sobre el primero las fuentes son sumamente escasas. Bartolo
mé Fernández Valencia advierte en su «Cuaderno... 1676», acerca de la pérdida 
de un privilegio concedido por alguno de los señores reyes antiguos, bienhechores 
del santuario vicentino. Sin embargo, la tradición avalaba un supuesto derecho 
de los clérigos sobre los hornos cerámicos de la calle Luenga, próxima a la iglesia, 
obligándose cada artesano a entregar al mayordomo de la fábrica o al sacristán 
una vasija de barro «que valiese tres blancas» por cada hornada de cerámica. Tal 
derecho se mantiene durante el siglo XV y gran parte del siguiente. En 1493, el ar
cipreste de Avila Bartolomé del Hierro'30 obligó a los olleros al pago de las vasijas, 
en una calle en que la fábrica indirectamente ejercía su autoridad sobre cuatro 
hornos. La ejecutoria de este clérigo, racionero de la catedral, establecía que «los 
olleros paguen cada uno de cada tornada a la iglesia de señor Sant Viceynte una 
vasija que vale tres blatas». En caso contrario los vecinos perderían las vasijas. 
La escritura es aceptada por los olleros Juan, Juan de Vadillo, Gómez y Gil, que 
junto a otros vecinos de Avila deciden donar algunos objetos de uso litúrgico a la 
basílica (albas, vestimenta con manípulo, palias, colgaduras, etc.). El título sobre 
los olleros se encontraba depositado en un pilar de la capilla de Santa Marina, tras 
el altar, en un letrero de piedra. Otra sentencia sobre los olleros, que les obliga 
a pagar a la fábrica tanto censos como las vasijas, se dicta en el año 1497'3'. Los 
pleitos serán relativamente frecuentes en las décadas siguientes, conservándose

129 «Mandaron dar seys^ientos maravedís de los del cornado en limosna a la yglesia de Sant 
Viceynte». Doc. 492/24 (1499, junio, 22. Ávila). Vid. LÓPEZ VILLALBA, J. M„ Documentación del 
Archivo Municipal de Ávila, VI, Ávila, 1999.

130 ADAv. SV. Doc. 21. Libro de cuentas e inventario de la fábrica de San Vicente de Ávila, 1493- 
7545. (1493, abril, 18. Ávila). «Ejecutoria del arcipreste Bartolomé del Hierro sobre los olleros de la 
calle Luenga, ante el notario Gómez González de Perreras», íol. 4.

131 ADAv. SV. C. 11. Leg. 42. Doc. 42 C (1497, abril, 18. Ávila).

376



377

132 Ibídem, Docs. 42 A y 42 B (1560, julio, 20. Ávila. 1564, marzo, 6. Ávila). Libro inventario de 
escrituras, censos y dotaciones de la fábrica y comunes de la iglesia parroquial de San Vicente de Avila, 
jños 1580-1624, fol. 3 r.

133 ADAv. SV. Doc. 18. Cuaderno de arrendamientos y obligaciones a favor de la iglesia de San 
fícente, 1457-1477. Libramientos de la ciudad a favor de la iglesia de San Vicente en recompensa por 
el derecho del leño, 1515-1528. Vid. Libro Becerro, fol. 21.

algunas sentencias favorables a San Vicente y condenando a los olleros Hernando 
de San Martín (1560) y Juan de San Martín (1564) a cumplir con el remoto privilegio 
basilical a instancias de los provisores Hernández de Valdivieso y Brizuela, respecti
vamente'32. Probablemente a finales del siglo XVII la calle Luenga se arruina, desapa
reciendo los hornos cerámicos. Estaba situada esta calle fuera de las murallas, en la 
zona norte cercana al barrio de Ajates, en las inmediaciones del Pilón de la Mimbre 
y del monasterio de La Encarnación levantado a principios del siglo XVI. Aproxima
damente, su trazado se ubicaba desde el paraje conocido como «la Varguiella», a 
los pies de la iglesia, los Baños de San Vicente, la zona alta de Ajates y el atrio de 
San Martín hasta el Pilón de la Mimbre.

El derecho del leño procedía asimismo de una tradición inmemorial. Se tra
taba, en realidad, de un derecho de origen feudal equivalente al portazgo, de 
manera que la Tierra de Ávila se comprometía con la iglesia de San Vicente a de
positar un leño por cada carga que entraba en la ciudad en las carretas a su paso 
por el Coso de San Vicente, desde la puerta de la muralla hasta el cementerio, y 
porta puerta del Adaja. Como tal privilegio se mantiene hasta el año 1579, según 
algunos clérigos beneficiados. El derecho procede, sin embargo, del año 1459, 
siendo ratificado en años posteriores, desde 1477 hasta 1528, obligándose el con
cejo a pagar anualmente 2.600 mrs. a la fábrica de la iglesia sobre las «alqadas 
del leño»133, percibiéndose también 600 mrs. cada año sobre los «coguelos del 
pan». La cesión del derecho del leño por parte del concejo abulense se relaciona 
con la explotación de los montes con fines ganaderos y para la extracción de la 
madera necesaria para la construcción y como combustible. Sin embargo, desde 
la última década del siglo XV tal privilegio tiende a desaparecer a instancias del 
concejo, que, por otra parte, se compromete a pagar a los clérigos de la basílica 
2.000 mrs. anuales «que les libraron por razón del leño que le fue quitado (años 
1490, 1497, 1498, 1499): A la yglesia de Sant Vigeynte por el leñero que les fue 
quitado, dos mili maravedís. IIU», pagados para siempre jamás por los mayordo
mos del concejo a los de la fábrica de San Vicente.

Por último, desde el reinado de Alfonso XI (año 1313), los mozos de coro 
mantienen algunas prerrogativas de carácter fiscal, mientras que los sexmos y la 
ciudad de Ávila abonaban a la iglesia por los trece mozos 2.400 mrs. cada año, 
«el primer terqio del año se paga en fin de mes de enero, que da el escrivano 
que es de los pueblos vna hijuela de ochozientos mrs., y otra hijuela da el dicho 
escrivano en fin de mes de mayo de otros ochocientos mrs., y en fin de mes de 
setiembre da el dicho escrivano otra hijuela de otros ochocientos mrs. E cumplido 
cada tergio destos dende en treynta días, ha de dar el dicho escrivano la hijuela 
en el seysmo que quayere en cada tergio» (Libro Becerro, fol. 25).



134 GONZÁLEZ, J., El reino de Castilla en la época de Alfonso VIII, Madrid, 1960, 222.

1 35 Exceptuando la noticia aportada por B. Fernández Valencia, acaso legendaria como tantas 
otras relacionadas con la basílica, sobre el arcediano de Olmedo, el maestre Sancho, algunas informa
ciones ratifican una intensa actividad económica, con veinte negocios de compra de casas y tierras de 
cultivo entre los años 1321 y 1341, pagando 7.290 mrs. de dineros nuevos y haciendo tres donaciones 
a lo largo de su vida al cabildo catedralicio, sin que conste ninguna dádiva a la basílica de San Vicente 
en relación con las procesiones. AHN. Clero. Pergaminos. Carpeta 27, n° 12. Carpeta 29, ns 3. Según 
el beneficiado del siglo XVII, con todas las reservas requeridas, el obispo de Marruecos Pedro de Mon- 
temolín sancionó la «procesión antiquísima que se hace los sábados en la iglesia de San Vicente a los 
sepulcros de los mártires y al de San Pedro del Barco», Historia de San Vicente..., 216 y 241.

378

La concesión de privilegios reales, junio con ciertas donaciones, ratifican el 
esplendor medieval de la basílica de San Vicente de Ávila. Las donaciones de 
los clérigos de la diócesis quedaron confirmadas por Alfonso VIII, abriendo un 
camino fundamentalmente testamentario para las iglesias abulenses 134. Con Al
fonso X se iniciará una sucesión puntual de privilegios a favor de la fábrica de San 
Vicente, reconociéndose en 1259 que se celebraban algunos aniversarios por el 
bisabuelo y el padre del monarca, recompensando a los clérigos, en 1279, con los 
«cinco mil mrs. de la moneda de guerra» del servicio de la Puebla de Arañuelo y 
añadiendo las tercias reales en el mismo término del sur del Tiétar. Sin embargo, 
las donaciones al año siguiente no habían llegado a su destino, deteniéndose las 
obras de la basílica («nin se facía la obra como yo mandaba») e insistiendo nueva
mente Alfonso X en la recaudación de las monedas, pues la iglesia se encontraba 
«mal parada para se caer». Sancho IV, en 1290, ratificará el privilegio rodado de 
1279 concediendo asimismo, en 1293, los 50 mrs. anuales en las heminas. Otros 
documentos avalarán las anteriores concesiones en los años 1302 (Fernando IV), 
garantizando la presencia de los mozos de coro, en 1313, 1332 y 1345 (Alfonso 
XI) y con otros reyes posteriores (Enrique II, Juan I y Juan II).

Aparte de los ingresos anteriormente reseñados, otros, menos cuantiosos, 
proceden de ciertas asignaciones testamentarias, dotaciones de capellanías y ce
lebraciones litúrgicas relacionadas con algunas festividades. El dominico Domingo 
Suárez, obispo de Ávila, donó 10 mrs. anuales a los miembros del cabildo que 
asistieran a la procesión en la iglesia de San Vicente, siendo pagadas las monedas 
por el mayordomo de fábrica, al tiempo que, en el mismo curso, hace entrega de 
la mitad de su prestimonio a la parroquia. Como contraprestación económica, 
otros documentos resaltan los privilegios reales, los perdones del obispo Sancho 
a los participantes en la procesión del 27 de octubre desde el año 1317, el co- 
dicilo del arcediano de Olmedo (1341) sobre el desfile ante los sepulcros de los 
mártires «e de sant Pedro del Barco», donando testamentariamente a los clérigos 
500 mrs.135, la licencia del cardenal Juan de Cervantes para pedir limosna desde 
1440 para la reparación de la fábrica de la torre, con indulgencias para aquellos 
fieles que rezaran en la fiesta, o bien otra licencia, ahora del obispo Fonseca 
(1473), para la obra y fábrica de la iglesia. Por otra parte, los clérigos de la diócesis 
abulense y los vecinos de las aldeas estaban obligados a pagar al obispo el tributo 
de las procuraciones, una versión eclesiástica de los yantares, estando exentos 
desde principios del siglo XV tanto los residentes catedralicios como los curas de



379

San Vicente. Esta mezcla de donaciones materiales y dádivas espirituales se man
tendrá en tiempos posteriores, las primeras fundamentalmente por los vecinos de 
Avila, pues ciertos privilegios reales van decayendo con el paso de los años, las 
segundas ofrecidas por los obispos y otras dignidades eclesiásticas empeñadas en 
mantener el espejismo de los tiempos pasados en una sociedad, la del XVI, cada 
vez más cambiante en todos los sentidos.

En definitiva, las rentas totales de la basílica parroquial de San Vicente se dis
tribuían anualmente de forma estable y duradera. Una parte se administraba en 
reparticiones diarias entre los comunes, el cura y los clérigos beneficiados, por su 
asistencia al coro y a los horas canónicas; otra parte, el dinero procedente de do
naciones y mandas, para las capellanías y aniversarios post mortem, era recogido 
por el mayordomo de la fábrica, una vez deducidos los salarios de los capellanes 
y los gastos de culto (altares, frontales, cera, etc.). Por último, tanto los diezmos 
como los ingresos originados por los escasos arrendamientos, los abundantes cen
sos enfitéuticos, las ventas y otros ingresos (limosnas, derechos de estola, honras 
y ofrendas), además de algunas percepciones de tipo feudal (cozuelos del pan, 
derechos del leño), se dividían a lo largo del año entre los clérigos como «racio
nes» o salarios, manteniéndose al margen aquellas rentas específicas destinadas a 
la fábrica de la iglesia y a los mozos de coro.

Referido al periodo medieval, aunque con ramicaficiones hacia los tiempos 
modernos, un último apartado jurídico, contable y estratégico se relaciona con 
los molinos abulenses136. En torno a ellos se puede afirmar, primero, que son los 
eclesiásticos, entre ellos los canónigos y los clérigos parroquiales de San Vicente, 
además de la caballería villana, los propietarios directos de un buen número de 
ingenios harineros e industriales (La Puente, Estanco, La Losa, etc.), usufructuán
dose mediante censos enfitéuticos y algunos arrendamientos a vecinos de diversa 
condición social y económica, desde miembros del cabildo y caballeros hasta 
agricultores y molineros de humilde condición. De hecho, el valor estratégico de 
algunos molinos permitió mantener el equilibrio monetario y aumentar el depó
sito de fanegas de granos a lo largo del siglo XV y en tiempos posteriores, circuns
tancias que, entre otras cosas, provocarán una reñida y larga disputa jurídica sobre 
la propiedad de las aceñas desde los primeros años del siglo XVL De procedencia 
medieval, gran parte de los molinos del Adaja se levantaron en torno a los siglos 
XII y XIII, si bien las reformas fueron tan amplias y variadas que es cuando menos 
difícil establecer una determinada tipología de ingenios como La Puente, La Losa, 
Estanco, Alcuérnago, Castillo e Izquierdos. A partir de un análisis más amplio y 
pormenorizado se puede afirmar que los molinos se configuraron desde la Baja 
Edad Media como una importante fuente de ingresos para las economías eclesiásti
cas, uno de los motores económicos de los grupos urbanos formados por los caba
lleros, el cabildo y algunas instituciones seculares y regulares de los clérigos.

136 Vid. FERRER GARCÍA, F. A., «Tecnología hidráulica y división enfitéutica de la propiedad. 
Los molinos abulenses del Adaja entre los siglos XIV y XVIII», en Ávila en el tiempo. Homenaje al pro
fesor Ángel Barrios, Ávila, 2007, I, 171-219.





i

Capítulo VI
EL ESPLENDOR DEL SIGLO XVI

Y LA CONTINUIDAD CRÍTICA DEL HIERRO: 
ASPECTOS ECONÓMICOS, JURÍDICOS, 

FESTIVOS Y LITÚRGICOS





r

JURA, PERJURA, SECRETUM PRODERENTI...

383

a

137 Doc. 42 (1476, junio, 12. Valladolid). «... E fizo sobre el qierto juramento sobrel sepulcro 
de San Ve$eynte e pleito e homenaje de guardar el servicio del dicho señor rey e mío e el bien e pro 
común de la dicha qibdad, según que más largamente se contiene en el dicho juramento e pleito e 
omenaje que pasó ante escrivano público». Vid. MARTÍN, J.-L., Documentación medieval abulense en 
el Registro General del Sello, I, Ávila, 1995. Doc. 192 (1476, julio, 31. Avila).

A finales del siglo XV, la basílica de San Vicente estaba dirigida por el cura rector 
Pedro González de Hamusco, sustituido por el licenciado Gil López desde 1501, 
la fábrica controlada por el mayordomo Antón Martínez de Leandro y los oficios 
religiosos servidos por los beneficiados Juan Vázquez, Diego (hijo de Gil López), 
Fernando de Montefrío, Antón del Águila y Pedro Jufré. Algunos de estos clérigos 
se vieron obligados, a principios del siglo XVI, a concluir con una de las prácticas 
medievales más características del templo de los mártires, los juramentos ante el 
cenotafio del santo que durante parte de la centuria anterior se habían sucedido a 
la manera de un juicio paralelo al oficial, pesando más el temor al castigo físico pro
cedente de la divinidad que la pena jurídica impuesta por el juez. Desde la celebra
ción de las Cortes de Toro, en el año 1505, se suprimen dichas prácticas juraderas 
por los graves inconvenientes que implicaban, pues en las fórmulas se tentaba a 
Dios para que hiciera milagros, según una interpretación tradicional. Se resolvían 
supersticiosamente pleitos sobre deudas, dudosos contratos de compra-venta, lí
mites de términos, mojoneras y heredades, se aceptaban los deslindes territoriales 
y se solucionaban algunos enfrentamientos entre los concejos. La documentación 
del siglo XV recoge, por otra parte, un acentuado sentido de la propiedad rela
cionado con la mencionada práctica juradera, asumida por todos los ciudadanos, 
avalada por el propio clero basílica! e impulsada por los Reyes Católicos desde la 
década de los setenta. Los derechos de pastos comunes, las disputas acerca del pan 
para la villa de Mombeltrán y otros lugares, tutelas y herencias, ajustes de cuentas, 
papeles que insisten en un rígido ceremonial en el interior basilical, juramentos 
de fidelidad hacia el señor, sobrecartas ordenando al concejo abulense que haga 
■ ayuntamiento donde solía y no en otra parte», con tal que no sea la iglesia de San 
Vicente, capitulaciones para lograr la pacificación de la ciudad137 y otros asuntos 
se van sucediendo, sobre todo, en las tres últimas décadas del siglo XV A menudo,



138 Doc. 80 (1471, enero, 29. Ávila). «Información sobre Mediana, Pedro Abad y sus términos a 
petición de Inés de Zabarcos». Vid. LUIS LÓPEZ, C., Un linaje abulense en el siglo XV: Doña María DA- 
vila (Documentación medieval del Monasterio de Las Cordillas), I, Ávila, 1997. La fórmula del juramento 
recogida por el beneficiado Fernández Valencia era la siguiente: «Que juro por Dios e santa María e la 
señal de la cruz e por los santos evangelios e por el santo sepulcro de san Vicente en que corporalmente 
puso su mano, que dirá la verdad de lo que le fuere preguntado. El cual dijo "Sí juro e Amén"».

139 GÓMEZ, A., Ad legis Tauri commentaribus absolutissimum, Lyon, 1602, fol. 228; 5a ed„ 
Madrid, 1764; traducción española, Madrid, 1795.

384

el crucero de la iglesia de San Vicente se convierte en un espacio jurídico, la sede 
del tribunal que tenía que resolver acerca de los asuntos planteados por algunos 
vecinos. Por mandato del juez, los testigos entraban en la basílica para jurar ante 
los evangelios y el sepulcro de san Vicente, avanzando la mano derecha y asegu
rando la verdad. En caso contrario, Dios pediría cuentas «mal e caramente en este 
mundo a los cuerpos y en el otro a las ánimas, do más avían de durar, ansy como 
aquéllos que a sabiendas juran e se perjuran en el nonbre de Dios en vano e señor 
Sant Biqeynte, mártyl glorioso, fuese rogador a nuestro Señor».

El juramento ante el cenotafio se convertía en prueba irrefutable, si bien hay 
que considerar que buena parte de los testigos son aportados por el concejo de 
Avila, defendidos por alguno de los reyes, Isabel o Fernando, presentados por algu
nos regidores y miembros destacados de la ciudad y Tierra de Ávila. Igualmente son 
excepcionales los casos en que los juramentados contradicen las pruebas aportadas 
oficialmente en los litigios. Ciertamente, un número considerable de juramentos 
tenía lugar en reductos sagrados, en la capilla de San Bernabé de los canónigos, 
ante el ara de la parroquial de San Juan, en el coro de la iglesia de San Vicente (cen
so del deán R. González, en 1437), sin que se requiera antes de 1468 un juramento 
cabal ante el sepulcro. Desde la última fecha citada, los jueces eclesiásticos orde
naban seguir el pleito en el interior del templo de los hermanos mártires, dando fe 
el escribano público correspondiente que identificaba a los testigos, ordenando 
que testimoniasen sobre el sepulcro y ante un crucifijo de plata colocado sobre 
un libro de pergamino con los evangelios, declarando la verdad con el «Sí, juro 
Amén», pues en caso contrario «el señor Sant Viqeynt [demostraría] sobre ellos e 
sobre sus personas y bienes e fijos e mugeres todos los miraglos e maravillas que ha 
mostrado e muestra sobre aquéllos que juran el su santo nombre en vano»130. Alre
dedor de un centenar de documentos avalan un ritual característico de la segunda 
mitad del siglo XV, sobre todo entre los años 1468 y 1500, una directa y correcta 
indicación acerca de la concepción de la justicia en los tiempos finales de la Edad 
Media. Recordado como un acontecimiento espectacular y honroso para la propia 
basílica, curas, clérigos y cronistas resaltarán repetidamente el año 1505 como el 
momento en que cesa dicha práctica jurídica. El párroco Juan de Nájera Salva
dor, en 1683, insistirá en la rareza del juramento, que sólo se realizaba en casos 
dudosos, «poniendo la mano derecha en el testero de este sepulchro en vna flo
resta que llamauan el foraco, xunto a la ymagen del santo», comentando que, por 
justos motivos, esta rutina excepcional concluyó gracias a los monarcas (ya había 
fallecido la reina Isabel, en 1504), siendo alabada la medida por el jurista Antonio 
Gómez’39. De acuerdo con alguna tradición, el agujero de las juras se identificaba



I

I

con la oquedad de la que surgió la serpiente tras el martirio de los hermanos. Los 
clérigos, por su parte, a agua pasada, se congratularon para evitar los gravísimos 
desastres corporales de los perjuros (desecación del brazo derecho), castigados los 
testigos falsos con dolores y quedando «gafos o con otra enfermedad molesta, para 
escarmiento de otros y castigo suyo» -escribía Tello Martínez-, si bien las prácticas 
¡tiraderas habían sido previamente aprobadas en las constituciones sinodales del 
obispo Alonso de Fonseca, en 1481, y recogidas luego por el prelado Diego de 
Alava y Esquivel.

El perfil de los juramentos en San Vicente, convertida en «iglesia juradera» a 
partir de unas escasas prácticas desde la perspectiva documental, sobrepasa por su 
fama la realidad cotidiana. Un análisis de los papeles conservados en la actualidad 
(concordias, capitulaciones, ordenanzas, ejecutorias, cartas, etc.) confirma cómo 
en ciertos momentos la tradición jurídica enlazaba con una concepción religiosa 
del pleito o de la discordia, cómo una mezcla de temor al castigo sobrenatural y a 
la pena pecuniaria pesaba sobre la conciencia del testigo. Al margen, algunos actos 
de homenaje seguramente se inscribían en el espacio sacro de la basílica de San 
Vicente, marcándose la ruptura del pacto mediante las enfermedades súbitas y la rá
pida muerte que soportaba el caballero, según refiere, a principios del siglo XVII, el 
regidor abulense Pacheco de Espinosa. Sin embargo, desde el año 1468, los clérigos 
basilicales presenciaron ocasionalmente, año por año, la exposición oral y juramen
tada de ciertos vecinos, moradores y forasteros en un juego jurídico verificado por 
un reducido número de ciudadanos. Dos buenas personas, vecinos de San Martín 
de Valdeiglesias, se obligan a venir «aquí a la dicha qibdad a jurar e juren en el santo 
sepulcro de Sanct Viqeynte e en la cruz e santos evangelios» para poder sacar el pan 
del término abulense. Similares situaciones se reproducen en las relaciones de las 
entregas de pan de Ávila y su Tierra para los concejos de las villas de El Prado y La 
Torre (1486), Mombeltrán (1486 y 1498), Aldeavieja (1497), Villanueva, Vadillo y 
Bonilla (1498). Otros litigios se refieren a los pastos de ganados en Mediana y Pe
dro Abad, amojonamientos entre la ciudad de Ávila y la villa de Villanueva (1479), 
entre la ciudad y Peñaranda (1480), la mojonera del término de Añes, disputada 
entre Ávila y Mombeltrán (1488 y 1491), o entre la capital y Burgohondo (1489), 
El Barraco y Navalmoral de la Sierra (1489), además de algunos asertorios ante el 
virtual sepulcro registrados en los protocolos notariales (año 1500 y siguientes, sin 
fecha precisa) acerca de los términos de Ávila. Algunos derechos sobre la propiedad, 
relacionados con las circunstancias políticas recientes en el tiempo, se reflejan en los 
testimonios orales ante el cenotafio de la iglesia: la reina Isabel, en 1476, ordena al 
corregidor de Ávila que mantenga en secuestro los bienes confiscados a Juan Mar
tínez Valdés, que jura en el sepulcro sobre su servicio al arzobispo de Toledo, parti
dario del rey de Portugal. Esta actitud intervencionista, por otra parte normal en las 
monarquías, queda reflejada en algunas órdenes sobre rentas y haciendas, los bienes 
heredados de Juan de Arévalo, algunos pleitos sobre cuentas contra el antiguo procu
rador de la ciudad Juan González de Pajares, otros sobre cobranzas de los castellanos 
de los moros y judíos de Piedrahíta y El Barco de Ávila, o bien los cumplimientos de 
leyes de las Cortes de Madrid (1499) acerca de un cargo de 47.000 mrs. contra un

385



386

140 AHN. Sec. Inquisición. Códice 403-B, 1e, 150.
141 Doc. 111(1504, agosto, 2. Ávila). Vid. LUIS LÓPEZ, C., Estatutos y Ordenanzas de la iglesia 

catedral de Ávila (1250-1510), Ávila, 2004, 230-234; Libro de Estatutos de la iglesia catedral de Ávila 
de 1513, Ávila, 2005, 57-60.

vecino de Vadillo. Algunas capitulaciones referidas a guardas de pinares, robledales 
y montes exigían el juramento ante el cenotafio del mártir, mientras que con un 
sentido más relacionado con los derechos personales de la propiedad destacan al
gunas receptorías, cartas ejecutorias y pedimentos particulares. Hacia 1485 culmina 
un pleito entre los pueblos y lugares de la Tierra de Ávila y el capitán Fernando de 
Acuña, del Consejo Real, por causa de unos pastos del ganado. Al año siguiente, 
don Fernando, marido de doña María Dávila, viuda del tesorero de los reyes Fernán 
Núñez de Arnalte, cambió al cabildo la denominada «Casa del Tormento», junto a 
la catedral, por una tierra y un majuelo en Gotarrendura, cediéndola en 1489 a la 
mesa capitular para derribarla y «hacer plaza»140. Y en 1491, una carta ejecutoria de 
los Reyes Católicos se muestra favorable a la ciudad de Ávila frente a las pretensio
nes de Pedro de Ávila, señor de Las Navas, en el término de Quintanar.

En conjunto, los litigios supuestamente solventados en el interior de la basílica 
de San Vicente, entre los años 1468 y 1504, se configuran como pleitos ordinarios 
relacionados con los derechos de propiedad (disputas sobre títulos de propiedad, 
bienes personales, daños a la propiedad) y a los asuntos de derecho público, inclu
yéndose en este último apartado los contenciosos sobre términos municipales, tierras 
comunales, violación de ordenanzas locales, privilegios y leyes locales o abusos de 
cargo público, descartándose aparentemente los litigios relacionados con causas 
procesales y criminales, relaciones señoriales y contratos comerciales (conteniendo 
también los numerosos censos enfitéuticos, los redimibles y los arrendamientos). 
Por parte del cabildo catedralicio, ciertos compromisos exigían el juramento de 
canónigos y beneficiados ante el cenotafio del mártir cuando había que avalar las 
posesiones de bienes muebles o raíces de la fábrica capitular (1474), las preben
das de los beneficiados o la defensa de los propiedades de la mesa del cabildo 
(1476): «juren sobre la cruz e santos evangelios e sobre el sancto sepulcro de Sant 
Vigeynte, en la forma acostumbrada...». En 1504, el capellán mayor Francisco de 
Quemada se comprometió a cumplir con todas las obligaciones comprendidas en 
un estatuto ordenado por el obispo Carrillo de Albornoz: «dixo que jurava e juró 
a Dios e a Sancta María e a la señal de la cruz en que puso su mano derecha que 
estavan escriptas en un libro evangelisterio e al sancto sepulcro de Sant Vigente 
en que corporalmente puso su mano derecha, e a las palabras de los santos evan
gelios, do quier que son escriptas, segund forma de derecho, de tener e guardar 
e conplir e observar el dicho estatuto... E, demás que señor Sant Vigente e sus 
hermanas fuesen rogadores ante Señor de mostrar miraglo sobre él, conmo aquél 
que se perjura en el sancto nombre en vano, conmo ha mostrado por otros»14’.

Indefectiblemente, un último suceso legendario, o al menos amplificado por 
la historiografía localista, se produce en el año 1504 cuando -relata Ariz (IV, 22)— 
se enfrentan con disturbios las cuadrillas de San Juan y San Vicente, resolviéndose 
la cuestión con un pleito homenaje en el sepulcro de San Vicente: «Siluestre



387

j

142 KAGAN, R. L„ Pleitos y pleiteantes en Castilla, 1500-1700, Salamanca, 1991, 48.
143 Cortes de los antiguos reinos de León y de Castilla, IV, Madrid, 1882, 195 y 199.

del Ojo, señor de luán Grande y La Gasea Fue vno de los caualleros que en los 
vanelos de las dos quadrillas de Auila, hizieron pleyto omenaje, para las pazes, en 
el sepulcro de san Vicente, año 1504». Tanto el benedictino, en 1607, como los 
cronistas González Dávila y Fernández Valencia y algunos historiadores pasados y 
presentes han recreado la función juradera de la basílica de San Vicente, incluso 
adjudicando un origen inmemorial a una tradición que contaba, como se ve, con 
una vida muy corta, un origen concluyente y una final esperado, al margen, tal 
vez, de ciertas rutinas supersticiosas sostenidas por los caballeros abulenses (ho
menajes y vasallajes, fidelidades, contratos privados de carácter oral). Así pues, ni 
se tentaba tanto a Dios ni los vecinos abulenses solucionaban tajantemente sus 
litigios ante el cenotafio.

El marco histórico en el que se inserta la invención de San Vicente como 
■ iglesia juradera» (con otras, San Isidoro de León y Santa Gadea de Burgos) es, 
por otra parte, muy preciso, coincidiendo con el reinado de los Reyes Católicos 
(1474-1504) y, sobre todo, con las décadas que transcurren desde el levantamien
to del baldaquino por Sansón Florentín (1468), en tiempos del obispo Martín de 
Vilches, y la renovación judicial emprendida en las Cortes de Toro (1505), ya en 
tiempos de la reina Juana I, llamada la Loca. En esos años, los juramentos pasan a 
un lugar muy concreto, la rosa juradera del cenotafio, el forado o la abertura cobija
da bajo una nueva estructura de madera que reivindica la presencia emblemática 
del prelado M. de Vilches y de las familias más ¡lustres de la sociedad abulense, 
utilizándose la figura de un mártir legendario, sin un patronazgo específico, para 
resolver aquellos asuntos de derecho público, fundamentalmente los relacionados 
con los deslindes, las mojoneras y los términos municipales. La parca vida de esta 
práctica jurídica empieza a declinar hacia 1499, acentuándose su pérdida desde el 
año 1505, periodo que coincide con cierta renovación en la historia del derecho 
castellano. El recorrido se inició con algunas medidas monárquicas, luego con la 
publicación por el escribano Juan Ramírez del Libro de bulas y pragmáticas (Alcalá 
de Henares, 1503), una recopilación de leyes destinadas a restringir los poderes de 
los tribunales eclesiásticos142. Por último, con el ordenamiento de las Cortes se da 
el carpetazo definitivo así a la actividad juradera ante el sepulcro y a la recreación 
délas iglesias como ámbitos presenciales en la práctica de pleitos y litigios. No se po
día elegir ni otro momento histórico ni otra coyuntura legal, pues en Toro se intenta 
acabar con la confusión jurídica y jurisdiccional existente en los reinos «a causa 
de lagran differencia e variedad que auía en el entendimiento de algunas leyes, así 
como del Fuero como de las Partidas e de los ordenamientos e otros casos...», 
añadiendo que la falta de instrucción de algunos letrados provoca que «en la de
cisión de los pleytos e causas, algunas vezes no se guardan e platican las dichas 
leyes como se deuen guardar e platicar, lo qual es contra nuestro seruicio»143. Las nu
merosas leyes aprobadas en Toro reflejan, sin embargo, una concepción todavía 
flexible del Derecho, de manera que los jueces disponían aún de una autonomía y



144 Resumen y notizias abreviadas... La fecha citada procede del Cuaderno. . , 7676, de B. 
Fernández Valencia, mientras que Nájera escribe el año 1329 y el Libro Becerro el 1569.

388

un poder considerables. Se suceden los ordenamientos sobre testamentos, heren
cias, censos, hijos naturales y legítimos, los matrimonios y sus bienes, los gastos de 
enterramiento, la sucesión en el mayorazgo, deudas y deudores y, especialmente, 
los derechos de propiedad, contexto en el que se inscribe la ley 67 referida a las 
prácticas juraderas en Castilla: «Ningún juramento, avn quel juez lo mande hazer 
q la parte lo pida, no se faga en San Vicente de Áuila, ni en el herrojo de Santa 
Agueda, ni sobre altar, ni cuerpo santo, ni en otra yglesia juradera, so pena de diez 
mili maravedís, para nuestra cámara e fisco, al que lo jurare e al juez que lo man
dare e al que lo pidiere o demandare». En definitiva, se trataba de separar la 
administración de justicia de una normas jurídicas emanadas del derecho canóni
co, desplazando ciertas argucias eclesiásticas (excomuniones, por ejemplo) de la 
justicia real, frenando definitivamente una práctica que utilizaba el juramento 
como acto religioso en detrimento de una jurisdicción puramente civil. ¿Se cum
plieron definitivamente las disposiciones de Toro? Desde el mundo eclesiástico 
parece que no, pues el clérigo Fernández Valencia relataba que el canónigo Fer
nando Manzanas juró en 1519 ante el sepulcro del mártir sobre un pleito que se 
seguía en la curia romana, ignorándose si resolvió su situación o, por el contrario, 
le sobrevino la acelerada muerte. Unos años antes, en 1509, un estatuto de la 
catedral abulense obligaba a los beneficiados a prestar juramento ante San Vicen
te para ratificar la prohibición de los beneficiados menores de dieciocho años en 
lo tocante a dignidades, canonjías o raciones de la iglesia mayor.

Veinte años después, un último suceso fantástico tendrá como escenario la 
basílica de San Vicente. En 1529 «suzedió aquel portentoso caso ha [sic] cierto 
caballero que solicitaba yllícitamente a una prinzipal señora, cuya constancia y 
honor pretendía conquistar o por ruegos o biolencia; y haziendo tiempo vna no
che para lograr este destino, se vino al zimenterio de este templo acompañado 
de vn amigo y confidente, y se sentaron sobre la losa de un sepulchro que está a 
la rinconada de los luzillos de afuera. Y a poco rato aduirtieron que se meneaua 
la losa, y persuadiendo el amigo a aquel desbanecido amante se aprobechase de 
aquéllos auisos de Dios, no le podía conuenzer hasta que experimentó que la losa 
se fue levantando con ellos enzima hasta hazerlos topar con el arco de la bóueda 
de dicho sepulchro, con que abriendo los ojos desta considerazión y contemplan
do este prodixio desistió aquel caballero de su deprauado yntento. Y uiuió de allí 
adelante mui asustadamente. Zertificose después que en aquel luzilo estaba ente
rrado el abuelo de la tal señora, a quien galanteaba. Este sepulchro está ynmediato 
a los de los caualleros Estradas, y se mazizó de cal y canto de orden del ordinario. 
Suzedió el caso a don Bernardo de Áuila y don Juan Dáuila de la Vega»''1'1. Para los 
clérigos barrocos de San Vicente será el último acontecimiento milagroso digno de 
resaltar en los infolios dedicados a las grandezas del templo, equiparándose el relato 
con el acoso sexual que había sufrido, unos años antes, una campesina transmutada 
en santa Paula Barbada, y confirmándose, a la vez, el interior del templo como el 
espacio sagrado para las prácticas necrolátricas de algunas elites abulenses.



1

Sepulturas de Cristóbal Muñoz y Alvaro Gómez

lucillos de los Estradas

389

í



390

MÍ

«Cura, beneficiados y capellanes desta yglesia son obligados perpetuamente a decir por Cristóbal 
Muñoz y por sus difuntos cada día una misa cantada, después de la misa mayor, y tañer a ella y decir 
un responso cada día, y demás desto perpetuamente dezir vísperas y vigilia el primer viernes de cada 
mes y el sábado de mañana siguiente misa de réquiem y responso. Dejó el dicho Cristóbal Muñoz para 
esto dotado unas casas que son en el Mercado Chico y doscientos mili maravedises que se compraron 
de pan de renta. El cura y beneficiados han de dar a trece pobres desta ciudad, los que el dicho cura 
escogiere, trece vestuarios de paño blanquizco y a cada uno dellos un par de zapatos y de comer y 
beber el jueves de la Cena de cada año perpetuamente. Y dejó el dicho Cristóbal Muñoz para esta 
limosna ochenta fanegas de pan de renta. Es patrón de todo esto el señor de la casa de Villatoro, según 
y como más extenso está en la escritura de dotación que pasó en el año de 1503 años».

' “   FX ‘1

■ 

. '■ ................................. . ■



391

LAS FORMAS DE PROPIEDAD DE LA TIERRA, 
LA APROPIACIÓN DEL EXCEDENTE AGRARIO 
Y EL APROVECHAMIENTO ECONÓMICO
DE LA IGLESIA PARROQUIAL DE SAN VICENTE 
EN LOS SIGLOS XVI Y XVII

No se observa ningún cambio económico entre los últimos años medievales y 
las primeras décadas del siglo XVI, manteniéndose numerosos censos enfitéuticos 
(excepto los de la población judía expulsada), renovándose algunas capellanías 
y creándose otras para el sustento material de los clérigos y la salvación eterna 
de los dotadores. La coyuntura económica claramente favorable para Avila y, por 
extensión, para Castilla, a lo largo del siglo XVI, marcada por el crecimiento de
mográfico y agrario, apenas supuso una modificación en las rentas parroquiales y 
en el funcionamiento económico (productivo, crediticio e inversor) de la basílica 
abulense. Las raíces del siglo XV en el sentido contable, en el marco de las explo
taciones indirectas y en el control jurídico de los solares urbanos y rurales pesaban 
demasiado como para afrontar una renovación de las estructuras materiales de 
San Vicente de Avila. En este sentido, se puede apreciar cómo la expansión del 
siglo XVI surge de unas estructuras prácticamente inmóviles que se habían creado 
y sostenido durante la etapa bajomedieval'45. Un ritmo cansino y rutinario parece 
imponerse en el interior basílica!, al margen de los sucesos extraordinarios, ajeno 
a la vida política del momento, centrándose tanto el cura y los beneficiados como 
los mayordomos de la fábrica en la recepción de aquellos ingresos que permitían 
asentar un control religioso y litúrgico sobre una feligresía cada vez más amplia. El 
distrito de San Vicente, a lo largo del siglo XVI, abarcaba algunas zonas superiores de 
la ciudad, como Caldeandrín, la calle de la Pescadería y la calleja situada detrás 
del consistorio, con la que iba desde la capilla de Mosén Rubí hasta el convento del 
Carmen Calzado (San Silvestre), incluyendo extramuros el Coso, el Barrio Nuevo, 
los barrios de Cesteros y Papalba hasta el paredón de Santa Ana, la calle de los

145 Vid. YUN CASALILLA, B., Sobre la transición del feudalismo al capitalismo en Castilla. Eco
nomía y sociedad en Tierra de Campos (1500-111.10), Salamanca, 1987.



392

Moros y los alrededores del monasterio de San Francisco, abarcando asimismo 
las calle de los Orejones en las cercanías del monasterio de Santa Ana, la Cruz 
de Piedra y las casas de Diego del Águila, Rodrigo de Valderrábano y Jerónimo 
Orejón cercanas a la catedral abulense. Una atemporalidad histórica, circunscrita 
a los documentos de la fábrica y a los pertenecientes a los comunes, se refleja con 
el paso del tiempo, y sólo los papeles redactados por algunos curas y beneficiados 
inscriben la historia interna de la basílica en un marco histórico concreto de carác
ter extraparroquial. Así, la visita a la basílica de fray Antonio de Guevara, obispo 
de Mondoñedo, se relaciona con la presencia de una plebe alborotada durante 
la revuelta comunera. O ciertas acciones de gracias celebradas en la basílica con 
motivo de la batalla de Lepante, con procesión general a los mártires, luminarias, 
cohetes, música de ministriles, corriendo los caballeros abulenses detrás de un toro 
encascabelado. Sin embargo, las primeras décadas del siglo XVI ofrecen un pano
rama un tanto anárquico en el control de ingresos y gastos, en la perduración de 
algunos privilegios y en las prerrogativas sobre algunas propiedades. No en vano, 
el cura José Miguel Pinto, probablemente refiriéndose a estos tiempos, criticó la 
«neglixencia de los curas y beneficiados que an sido de ella».

Interesa resaltar, no obstante, la continuidad documenta! que ofrece el ar
chivo de San Vicente desde la segunda década del Quinientos, especialmente 
en lo referido a los inventarios y cuentas de la fábrica. En 1458, la basílica de los 
mártires ingresaba anualmente 43.344,5 mrs., cantidad prácticamente similar a la 
registrada desde el año 1508 para la fábrica, si bien en el siglo XV las cuentas para 
el reparo de la iglesia alcanzaban solo los 5.280 mrs. y los ingresos de los clérigos, 
aparte de las rentas individuales, llegaban a los 11.260, un guarismo claramente 
inferior a los 108.500 mrs. que recibían los beneficiados catedralicios destinados 
en el cabildo, la fábrica de la iglesia mayor y otros servicios, independientemente 
de pitanzas, horas y servicios especiales. Las cuentas dadas por el bachiller Cris
tóbal del Hierro, el 5 de julio de 1512, ratificaban un cargo de 177.114 mrs. y 
un cornado para los años que van desde 1508 a 1511, con una media anual de 
44.278,5 mrs., unos ingresos similares para los siguientes cursos, especificándo
se, en ocasiones, la procedencia de los cargos favorables para los beneficiados y 
la mayordomía de la fábrica. Además del noveno de los diezmos eclesiásticos, 
las posesiones de la fábrica sirvieron para ingresar anualmente 2.751,5 mrs. y 
noventa y tres fanegas y media de pan en cada año en algunas décadas del si
glo XVI (1508-1522), desglosándose tanto las rentas de las posesiones urbanas 
(845,5 mrs.) como las procedentes de los sexmos (279 mrs. y 93,5 fanegas) y otros 
ingresos procedentes del concejo, o de alguna curtiduría (1.624 mrs.), etc. Las 
primeras, mayoritariamente formadas por censos enfitéuticos, se distribuían sobre 
casas en el Coso, Papalba, Judería (antigua), Corral de la Degollada, Albardería y 
otras arterias urbanas, observándose cierta uniformidad y continuidad respecto 
a los contratos censales procedentes de la centuria anterior, idéntica situación a 
la que se aprecia en las propiedades rurales con las tierras en las Alcacerías, las 
fanegas de pan procedentes de Cardeñosa, Bernúy de Zapardiel y otros lugares, 
o con las viñas en los términos de Jaraíces, Cantiveros y Fontiveros, añadiéndose



393

i

146 ADAv. SV. C. 1. Leg. 1. Doc. 1 C (1508, noviembre, 7. Ávila). «Escritura de posesión del 
beneficio curado por el clérigo de San Vicente Gil López». C. 10. Doc. 54 (1516, agosto, 18. Ávila). 
. Escritura de posesión del beneficio simple de la iglesia de San Vicente de Ávila, ante el notario del 
número Pedro López Dávila».

147 Quaderno y becerro... de la yglesia de señor San Viceynte de Ávila, fol. 25.
148 ADAv. SV. C. 10. Leg. 1. Docs. 1 G (1501, octubre, 31. Ávila), 1 D (1503, noviembre, 6. 

Roma), 1 F (s. f., ¿1503, diciembre? Ávila). Doc. 1 I (1505, febrero, 18. Bonilla de la Sierra). «Escri
tura de confirmación del obispo don Alfonso Carrillo de Albornoz de la unión de la prestamera de 
Gimialcón al beneficio de la iglesia de San Vicente de Ávila». Libro inventario de escrituras, censos y 
dotaciones de la fábrica y comunes de la iglesia parroquial de San Vicente de Ávila. Años 1580-1624, 
fol. 286 r.

los 600 maravedíes de juro sobre los cozuelos del pan de Ávila pagados por los 
mayordomos del concejo y los 1.000 mrs. de las calzadas del leño. Para los mozos 
de coro, establecidos en la basílica desde el reinado de Fernando IV, se les asig
naba unas rentas procedentes de los sexmos y pueblos de la ciudad de Ávila. Por 
otra parte, el cura y los siete beneficiados que hacia 1522 servían en la parroquia 
contaban con sus ingresos personales procedentes de los beneficios, además de 
ciento setenta fanegas de trigo cada año sobre los molinos y batanes del Estanco, 
doscientas setenta y cinco fanegas y once celemines de pan sobre algunas here
dades, correspondiendo cerca de treinta fanegas a cada clérigo, algunas gallinas 
y, por último, 6.659 mrs. sobre unas heredades en la ciudad. Excepto el beneficio 
curado, los restantes son simples servideros, obligándose los clérigos al rezo del 
oficio divino en el coro y privadamente, alternándose con el párroco en la cele
bración de las misas pro populo los domingos y días festivos. Los reducidos ingre
sos anuales del clérigo Ramos González obedecen a la renuncia de su beneficio a 
favor de la fábrica de la iglesia"6, anexionándose esa entidad jurídica eclesiástica 
el mayordomo Alberto Ernaz desde el año 1517 gracias a una bula de León X dada 
en Roma apud sanctum Petrum. Anno Incarnationis Dominis MDXVI, XVII kalendas 
apr/lis, pontifícatus eius anno IX. La fábrica tiene vn beneficio, qui dexó impreso, 
que presenta el cura al capellán, y deste beneficio goza la fábrica de sus diezmos y 
de treinta fanegas de pan terciado de los comunes de beneficiados propios, que se 
pagan por los mayordomos de los dichos comunes y dellos los a de cobrar el mayor
domo de la fábrica"7. Sobre la prestamera de Gimialcón, una pensión procedente 
de rentas eclesiásticas, el cura Gil López había renunciado a favor de González de 
Hamusco en 1 501, año de nombramiento del primero como rector de San Vicente, 
confirmándose dos años después la anexión al beneficio curado de la iglesia por 
medio de una licencia del obispo Carrillo de Albornoz y una bula dada en Roma a 
finales del mismo curso"8.

Si bien la documentación conservada no permite un análisis diacrónico des
de el plano de la economía interna, se puede suponer una coyuntura claramente 
favorable para la basílica a lo largo del siglo XVI. Las cuentas de los mayordomos 
de fábrica van saltando de unos a otros años, persistiendo los inventarios en los 
mandatos de los visitadores apostólicos, en la adquisición de ornamentos litúrgi
cos y menos en una contabilidad estricta sobre ventas de cereales, arrendamien
tos, censos y limosnas. Al bachiller Francisco Hernández le fueron presentados los



cargos y descargos correspondientes al año 1531, ofreciendo el mayordomo un 
alcance para la fábrica de 4.040,5 mrs. después de anotar marginalmente la venta 
de unas fanegas de trigo, a 4 reales, otras de centeno a 2 rs., con un importe total de 
20.400 mrs. El doctor Lope de Obregón había dejado ya la rectoría parroquial, 
«varón virtuoso y docto que escribió un tratado contra la secta de Mahoma». En la 
década de los cuarenta Vicente López detentaba el beneficio curado acompaña
do de los beneficiados servideros Antonio Ordóñez, Ramos González, Sancho de 
Olivares, Juan Vázquez de Guzmán, Andrés Vázquez, Juan López de Ávila y Diego 
de Madrigal, con Juan Vázquez de Medina en la prestamera ratificada a principios de 
siglo. En 1542, el mayordomo ofreció al visitador un alcance de la cuenta pasada 
de 92.629,5 mrs., a los que habría que sumar una recaudación de 13.0915 mrs. 
procedente de la venta de algunas casas, rentas de censos, limosnas en el cepo de la 
iglesia (2.410 mrs.) y venta de pan, recogiéndose setecientas dieciocho fanegas, unas 
destinadas a la venta y otras para afrontar los pagos atrasados del organista, la cerera 
y los dos sacristanes. Al menos durante algunas décadas del siglo XVI (1530-1550), los 
cereales constituían la principal fuente de ingresos de la basílica de San Vicente, al 
generar el 57,2 % de sus entradas brutas anuales (año 1542, por ejemplo), predomi
nando las fanegas terciadas en las rentas decimales, luego la cebada y, por último, el 
centeno. Las explotaciones indirectas de la basílica de San Vicente se concentraron 
por medio de los contratos ferales que recaudaban tanto fanegas y celemines de pan 
como rentas monetarias, observándose un progresivo deterioro en términos reales 
de los ingresos. En periodos de crisis, algunos suscriptores de censos confundirán el 
dominio útil con el directo, negándose a pagar los réditos anuales e impulsando a los 
mayordomos parroquiales a recuperar varios predios para explotarlos mediante con
tratos de arriendo y censos redimibles. A partir de estos años, los mayordomos se 
ven obligados a anotar algunos gastos relacionados con los numerosos pleitos que 
tiene que afrontar la basílica, si bien, en varios casos, serán algunos vecinos quienes 
asuman las minutas derivadas de los litigios, como doña María de Guzmán, señora 
de Peñaranda, que reintegra a la fábrica los 17.500 mrs. gastados por las costas de 
un pleito contra la iglesia de San Pedro sobre los diezmos de dicha feligresa. En una 
relación muy precisa, se anotan al margen de los anteriores ingresos otros de carácter 
extraordinario, como los 3.893 mrs. procedentes de la venta en almoneda de unos 
vestidos de la Virgen de la Soterraba o los 25 rs. procedentes de la venta de un sal
terio para la iglesia de La Colilla. Por otra parte, para el año 1543 se apunta un cargo 
de 299.265 mrs., una data de 276.987 mrs. y un alcance para la fábrica de 22.278 
mrs., destacando unos descargos que mayoritariamente se destinan a ornamentos y 
objetos litúrgicos (mangas de cruz, bonetes, monumentos, misales, cetros, incienso, 
cera, campanas, etc.), obras menores en la iglesia (trastejar, puertas, cimientos), pago 
de salarios a mayordomos, organistas, cereros, sacristanes (10 ducados anuales) y 
mozos de coro, celebraciones religiosas (San Vicente, Semana Santa) y papeles di
versos como mandamientos del provisor, pagos a notarios y escribanos por escrituras 
y probanzas, apeos y deslindes, licencias e inventarios.

La renovación constante de objetos y ornamentos en el interior de San Vi
cente requería el desprendimiento de aquellos útiles inservibles, deteriorados y

394



r

395

149 LÓPEZ ARÉVALO, J. R., Un cabildo catedral de la Vieja Castilla: Ávila. Su estructura jurídica 
(siglos XIII-XX), Madrid, 1966, 190-192.

demudados, siendo necesario para su venta en almoneda pagar al pregonero y 
luego al notario que registraba el contrato de compra-venta. El día del patrón titular 
de la parroquia se celebraba litúrgicamente con misas y procesiones, limpieza del 
coso y adorno con luminarias, mientras que los clérigos y el personal dependiente 
festejaban al santo con una colación por valor de 12 reales acompañada por la de
gustación de unos besugos (4 rs.) por parte del provisor, el mayordomo, el organista, 
la cerera y los sacristanes en el año 1543. La víspera, los beneficiados disfrutaron de 
otra colación que importó 424 mrs., algo más de 12 reales. Con un rigor intachable, 
los mayordomos de la fábrica (Francisco Jiménez y Cornieles de Holanda) siguen 
anotando unos resultados económicos espectaculares y meticulosos para la basílica 
de San Vicente, destacando, para los años 1544 y 1545, unos cargos de 337.577 
mrs. o 9.645 rs., unos ingresos prácticamente estabilizados a lo largo de los siglos 
XVI y XVII, exceptuando algunos cursos un tanto anómalos, definidos a partir de 
las rentas de los comunes (censos y arrendamientos), los cargos de la fábrica (pres- 
tameras, beneficios, noveno decimal, etc.), incenses, ingresos decimales de panes 
y menudos, limosnas, cepos y sepulturas, además de un amplio listado de ingresos 
diversos. Si la basílica de San Vicente destaca en el siglo XVI por su riqueza patrimo
nial en comparación con otras parroquiales de la ciudad, la catedral seguía mante
niendo una situación claramente privilegiada a partir de sus diezmos, las cuantiosas 
donaciones y las rentas de sus haciendas, alcanzando la mesa capitular unos ingresos, 
para el año 1558, de 6.746.512,5 mrs. y unos gastos de 2.836.741 (personal y gastos 
menores, deán y cabildo, limosnas, niños expósitos, etc.)149, manteniéndose, como en 
el periodo medieval, su inclinación usufructuaria, burocrática y litúrgica. Como se 
desprende de los anteriores datos, tanto la basílica como la catedral recaudan fun
damentalmente monedas a partir de la comercialización de los productos agrope
cuarios, el arriendo de algunas explotaciones, los cánones censuales aportados por 
los enfiteutas, los diezmos, limosnas, dotaciones y otros ingresos menores, acen
tuándose la solidez monetaria de las dos instituciones a finales del siglo XVI. En con
traste, en algunos señoríos monásticos siguen predominando las rentas en especie 
sobre la renta monetaria, como en los anteriores siglos medievales, pero, al mismo 
tiempo, la recaudación de maravedíes permitía afrontar con meridiana estabilidad 
la negativa coyuntura económica del siglo de Hierro. Independientemente de los 
ingresos personales de los beneficiados de la basílica de San Vicente, procedentes 
de las asignaciones enfitéuticas a vecinos de Ávila y del medio rural, asimismo de 
las aceñas, la fábrica alcanzó los 281.771 mrs., algo más de ochocientos ducados, 
justo en unos tiempos en que los ingresos frumentarios se reducen drásticamente y 
se agudiza la inoperancia de las tierras cedidas por contratos a largo plazo.

Una interrupción documental explica la ausencia de cuentas de la fábrica en
tre los años 1545 y 1565, años en los que la iglesia de San Vicente está dirigida por 
Juan González de Pajares, luego canónigo catedralicio, por un pariente de santa 
Teresa llamado Pedro González de Ahumada (bachiller), por el jesuíta Francisco 
de Morales (1573) y por José de Villadiego Aceituno hasta finales de la centuria,



I

150 GARCÍA SANZ, Á., Desarrollo y crisis..., 301.

396

actuando como mayordomos de fábrica Juan Vargas, Pedro López, Juan de Val- 
deras, Cristóbal de Valderas y Cristóbal de Espinosa. La organización interna de la 
basílica apenas sufre modificaciones, con un ritmo económico sostenido desde las 
décadas anteriores, acaso incrementándose los cargos percibidos y consolidándo
se la posición material de la parroquia en su relación con las restantes de la ciudad, 
constando para el obispo Velázquez de las Cuevas (1596-1598) que «la fábrica 
della es rica», disponiendo de doce mozos de coro, numerosos beneficiados y 
capellanes, dos sacristanes, un cerero y algún maestro organista.

En relación con la expansión de la agricultura cerealista del siglo XVI, la eco
nomía basilical se ve impulsada por el almacenamiento de granos en sus depósitos 
y en los pueblos sexmeros que los clérigos controlaban mediante la percepción 
de diezmos granados, algunos arrendamientos y numerosos censos enfitéuticos. 
Aproximadamente, un 40, incluso un 60 % de los ingresos de la fábrica procede 
de la venta de los cereales en el mercado abulense una vez que se han recogido 
las rentas agrarias en el día de san Cebrián, mostrándose algunas fluctuaciones en 
los precios de los granos que obedecen a la venta exclusiva de granos de trigo por 
un lado, o de fanegas terciadas o de centeno y de los propios vaivenes productivos 
en las tierras de pan llevar. Para el mismo año agrícola, 1531, la fanega de granos 
oscilaba entre los 82 (2,3 rs.) y los 142,5 mrs. En conjunto, la mayordomía de San 
Vicente sacó a un mercado particular mil nueve fanegas de granos, recaudando 
71.442 mrs. (2.041,5 rs.). El cargo total de la fábrica alcanzó los 4.583,8 rs., des
glosándose los ingresos (aparte de las ventas de pan) en arrendamientos y ventas 
(11.776 mrs.), censos enfitéuticos (16.599 mrs.), limosnas en los cepos y donacio
nes (3.077 mrs.), limosnas de bulas (894,5 mrs.), sepulturas (550 mrs.) y otras matrícu
las menores como las limosnas recogidas en los días de san Miguel y san Vicente o 
los 3.000 mrs. concedidos por un vecino de Ávila. Por otra parte, el descargo para 
el mismo año alcanzó la cifra de 156.393 mrs., resultando un alcance para la fá
brica ya anotado por el mayordomo en el año 1531. El escaso saldo resultante está 
relacionado con las numerosas datas anotadas en el inventario, gran parte de ellas 
asociadas con adquisiciones de vestimentas, objetos litúrgicos y reparaciones en el 
interior basilical. En contraste, durante otros cursos económicos, los mayordomos 
ofrecen unos resultados más espectaculares. Las rentas de panes supusieron para 
los años 1574-1576 el 62,7 % de los ingresos de la fábrica (234.056 mrs.), según 
las cuentas dadas por el mayordomo Pedro Díaz en septiembre de 1577, aleján
dose cuantitativamente de las rentas en metálico procedentes de arrendamientos 
y censos sobre solares y de las rentas de menudos (24.524 mrs.), circunstancias 
que se podrían relacionar con las elevaciones de las rentas agrarias en Castilla la 
Vieja como consecuencia del incremento de la demanda de tierras arrendables 
que se produjo durante la época de la «revolución de los precios»'50. Por otra par
te, gran parte de los ingresos procedentes de los contratos en enfiteusis durante el 
siglo XVI, tanto en la ciudad como en los sexmos, se destinan mayoritariamente 
a los comunes de la iglesia parroquial, no contabilizándose en las cuentas de los 
mayordomos de fábrica. Parecidos datos se registran en las partidas del periodo



397

I

I

1579-1581, con unas rentas de panes que suponen el 72,1 % del cargo total rese
ñado por el mayordomo Juan de Valderas, mientras que el noveno de los menudos 
alcanza el 4,7 %, el «situado de la ciudad» el 1,7615' y los restantes cargos (censos, 
dotaciones, cepo y limosnas) el 21,4 %, sin contabilizarse las fanegas de trigo, ce
bada y centeno y las rentas enfitéuticas no cobradas en los mismos años.

La producción de cereales, además de otros productos como hortalizas, fru
tas, vino y lino, bajo un aparente policultivo que en realidad mostraba el dominio 
absoluto de los campos de pan llevar, indica que, al igual que en otros dominios 
castellanos hasta las últimas décadas del siglo XVI, la principal fuente de recursos 
para la fábrica procedía de la comercialización de los granos, una situación simi
lar a la que se daba en Europa en la misma centuria. En este sentido, desde el 
año 1585 los mayordomos de la fábrica, conscientes de la permanente entrada 
en los depósitos parroquiales, decidieron anotar un cargo específico a tal efecto, 
acompañado en ocasiones de la data o descargo de cereales, observándose una 
reducción de los ingresos monetarios (procedentes de los panes) en relación con 
la recesión económica y poblacional que marca la coyuntura de finales del siglo 
XVI en el centro peninsular y una entrada constante de fanegas y celemines para la 
fábrica, circunstancias que insisten en una situación claramente negativa marcada 
por la reducción de los excedentes agrarios (rendimientos decrecientes), una esca
sa circulación de los productos rurales, el alza de los precios, aumentando más los 
precios de los cereales, y la aparición periódica de crisis de subsistencias. Durante 
el quinquenio 1585-1589 se recogen cuarenta y siete fanegas y doce celemines 
de trigo, por un lado, y veintisiete fanegas y ocho celemines de centeno, aprecián
dose un notable incremento en los precios de los cereales entre los años 1531 y 
1581, pasando la fanega de trigo de 4 reales a 14 rs., la de cebada de 3 a 6 y la fa
nega de centeno de 2 a 8 reales. A nivel local, a partir de las cuentas de la basílica 
de San Vicente, parece observarse la conclusión de la expansión agraria del siglo 
XVI caracterizada por la elevación de los precios agrícolas y la comercialización de 
los excedentes de medio rural. Sin embargo, desde el año 1585 la coyuntura se 
toma claramente negativa con un inicial estancamiento de las rentas de la tierra y 
un descenso desde los comienzos del siglo XVII, a pesar de la ausencia de docu
mentación contable para los años 1603-1633.

En relación con los precios agrarios, fundamentalmente del trigo, que marca 
el ritmo del mercado tanto en el siglo XVI como en el XVII, se pueden distinguir 
algunas fases para la parroquial de los mártires abulenses. En primer lugar, una fase 
de crecimiento acelerado de los precios de cereales, entre los inicios del siglo XVI y 
el año 1580, pasando la fanega de los 106 mrs. en 1513 a los 136 en 1531, alcan
zando los 476 mrs. en 1581. Desde este último año se inicia cierto estancamiento, 
muy matizado y con ligeras variaciones alcistas, entre los años 1581 y los últimos 
cursos económicos de la misma centuria, hacia 1597, estabilizándose la fanega de 
trigo en torno a los 490 mrs. (años 1590 y 1597), la de cebada entre los 204 y los

151 ADAv. SV. C. 10. Doc. 13 (1581, enero, 13. Ávila. «Escritura de libranza de la ciudad de 
Ávila de los 1.600 mrs. del situado que se paga cada año como salario a los vecinos de los linajes de 
San Juan y San Vicente, letrados, mayordomos, pregoneros y oficiales, médicos y cirujanos»).



398

152 Los censos redimibles serán más frecuentes en el siglo XVII, aunque ya en la centuria ante
rior se firman algunos contratos «al quitan» entre los clérigos de la basílica y algunos vecinos, estable
ciendo un tipo de interés oficial, en la mayor parte de los casos, de 14.000 el millar, el 7,14 %, bajando 
la tasa desde el año 1608 al 5 %.

210 (1581 -1590), y la de centeno, por último, entre los 272 (1581) y los 280 mrs. 
en el año 1590. Las malas cosechas se reflejan en la menor recaudación por parte 
de los mayordomos de la fábrica y, por otra parte, en los intentos del concejo abu- 
lense por evitar la «saca del pan de la ciudad», evidentemente con la pretensión de 
sortear los episodios de hambruna para los vecinos. Las variaciones en las entregas 
de fanegas obedecen no sólo al descenso de la productividad, relacionada con el 
endeudamiento del campesinado y los ínfimos niveles de subsistencia, sino tam
bién al abandono de numerosos predios por parte de los labriegos y a la anulación 
de hecho, aunque no jurídicamente, de algunos contratos enfitéuticos concedidos 
a favor de la fábrica, además de la grave crisis demográfica iniciada hacia el año 
1580. El resultado fue que en estos años algunos censos y otras rentas agrarias no 
se pudieron cobrar (Fontiveros, Jaraíces, Grajos, etc.) ni en reales ni en fanegas, 
unas veces por la relajación observada por parte de los mayordomos legos en la 
custodia de los contratos y en el cumplimiento exacto de sus cláusulas, asimismo 
por la usurpación de algunos censos (Cantiveros, Fontiveros, Brabos, etc.), otras por 
la ruina relativa de los censatarios de tierras, produciéndose en algunas ocasiones 
una incautación de las tierras hipotecadas en beneficio de los acreedores de la ba
sílica, renovándose o adjudicándose las cartas de censos enfitéuticos y avanzando 
porcentual y documentalmente los arrendamientos y los censos redimibles o «al 
quitar» desde las últimas dos décadas del siglo XVI y durante el siglo XVII'52.

Al mismo tiempo, el diezmo se presentaba como un tributo generador de 
disturbios o, al menos, un elemento que facilitaba la picaresca campesina (por otra 
parte justificada) frente a los abusos decimales, de manera que era frecuente por 
parte de los labradores abulenses rebajar la simiente y la recolección de los frutos 
agrarios destinados a la cilla, retrasándose las cosechas o mezclando los granos con 
malas semillas, con pajas y tierra, reduciéndose aparentemente los ingresos deci
males de las parroquias abulenses. Esta situación coincidió con una mayor atención 
prestada por los clérigos a sus bienes inmuebles, en cumplimiento seguramente 
de un mandato del obispo don Sancho Bustos Villegas (1579) que ordenaba al 
cura y a los beneficiados visitar, en un plazo de seis meses, las heredades y bienes 
raíces de la fábrica y los comunes para acometer su deslindamiento y amojona
miento mediante nuevas escrituras públicas. La realización de numerosos apeos 
por parte de los clérigos, desde finales del siglo XVI, constituye un síntoma eviden
te del control que la iglesia pretendía ejercer sobre sus propiedades, evitando en 
la medida de lo posible la eliminación o anulación de los censos enfitéuticos y el 
cumplimiento puntual de los escasos contratos de arrendamiento.

La crisis material y social de la ciudad y tierra de Ávila se percibía más en las 
altas instancias eclesiásticas que por parte de los clérigos parroquiales, empeñados 
estos últimos en acrecentar los descargos en gastos suntuarios, mientras que el 
prelado alertaba acerca de la ayuda a los pobres, «especialmente los uergonqantes



399

153 ADAv. SV. Libro de bautizados, 1586-1684. El descenso de bautismos en la ciudad de Avila 
parece generalizado hacia 1590-1594, con una variación negativa del 11,2 %, con otras variaciones 
significativas entre 1610-1629. Vid. TAPIA, S. de, «Los factores de la evolución demográfica de Ávila 
en el siglo XVI». Cuadernos Abulenses, 5 (1986), 115.

154 DOMÍNGUEZ ORTIZ, A., «Las rentas de los prelados de Castilla en el siglo XVII». Anuario 
de Historia Económica y Social, 3 (1970), 435-463.

y los güérfanos y biudas para que los socorran». Probablemente, los altos niveles 
de pauperización se unieron a la política fiscal de la monarquía (alcabalas, servi
cios, millones, etc.) acentuando el empobrecimiento masivo de los campesinos y 
vecinos urbanos, con una escasez masiva, cosechas deficitarias y constantes crisis 
de mortalidad que tienen su repercusión en la disminución del número de bauti
zados en algunos periodos151. Ahora bien, a medida que el siglo XVI va dando sus 
últimos coletazos, recalcándose las crisis demográficas (1593 y 1599), la presión 
fiscal y el declive agrario, la contabilidad de la fábrica de San Vicente perdura en su 
tendencia alcista tanto en los cargos como en las datas de la fábrica, los primeros 
basados en el mantenimiento de los censos y las ventas de granos (115.000 mrs.), 
las segundas destinadas al pago de algunos servidores de la parroquia como tun
didores, lavanderas, sacristanes, organistas, tabernero, a la adquisición de objetos 
o a la preparación de fiestas. Del propio mayordomo beneficiado dependía el 
transporte de los cereales en la misma centuria, descargo que se refleja asimismo 
en las cuentas con unos importes que oscilan entre los 700 y 1.000 mrs. anuales, 
dependiendo tanto de la cantidad de panes trasladados como de las fluctuacio
nes del mercado, si bien una parte significativa de los enfiteutas de tierras de 
labor se comprometieron mediante escritura pública a transportar los granos a 
la ciudad, «puestos en Ávila» cada año tras la cosecha. En los años 1596 y 1597 
descienden casi en un 50 % los ingresos de panes en la fábrica parroquial, segu
ramente subrayándose el desabastecimiento de granos en el mercado abulense 
en relación con la crisis agraria castellana. Los cargos de panes en esos cursos 
supusieron únicamente algo más del 18 % de la contabilidad total a partir de unas 
rentas en granos en los lugares de Villaflor, Cardeñosa, San Cristóbal, Cantiveros, 
Bernuy, Grajos y otros términos. La fanega de trigo se mantiene en torno a los 14 
rs., descendiendo paralelamente los descargos de la basílica en la última década 
del XVI y acumulándose el numerario en la sacristía de la parroquia. Los alcances 
ofrecidos por los mayordomos Juan de Valderas, Cristóbal de Valderas y Cristóbal 
de Espinosa muestran de manera nítida la descompensación existente entre unos 
abultados ingresos y unos gastos que suponían un ahorro para la fábrica en torno 
a los 60.000 y los 120.000 maravedíes anuales una vez descontados los salarios 
de los sacristanes (6.000 mrs. y veinte fanegas para uno, 20 ducados para otro), 
organistas (20 ducados y veinte fanegas de trigo), mayordomo (20 ducados) y mo
zos de coro (12 rs. a cada uno).

Esta tendencia se mantendrá durante el siglo XVII, aunque conviene realizar 
algunas puntualizaciones. En primer lugar, a lo largo de la crisis en el siglo de Hie
rro, los ingresos generales de los eclesiásticos parecen disminuir abrumadoramen
te tanto en Ávila como en el resto de Castilla154. La despoblación y el descenso



400

155 Vid. WALLERSTEIN, I., El moderno sistema mundial. La agricultura capitalista y los orígenes 
de la economía-mundo europea en el siglo XVI, Madrid, 1979, 277-279

156 Sobre la contabilidad de la fábrica y comunes de San Vicente para el primer tercio del siglo 
XVII, careciendo de un códice homogéneo que permita un análisis más certero, se han consultado 
algunos manuscritos sueltos y a menudo incompletos del ADAv. SV. C. 2. Leg. 55. Doc. 55 B (1606. 
Ávila), Docs. 56(1584-1627. Ávila), 57 (1607-1608. Ávila), 58(1615, julio, 7. Ávila), 59 (1619, marzo, 
27. Ávila), 60 (1620, abril, 30. Ávila), 61 (¿1629? Ávila), 63 (1620-1639. Ávila).

157 JACQUART, J., «La rente fonciére, Índice conjonturel?». Revue Historique, CCLIII (1975), 
355-376.

de la producción agrícola explican la menor cuantía de las rentas eclesiásticas, 
tanto las decimales como las procedentes de censos enfitéuticos, muchos de ellos 
impagados, con moratorias o simplemente reducidos en su tipo de interés. Sin 
embargo, las rentas parroquiales siguen procediendo del excedente neto de la 
economía campesina, alterando negativamente el mínimo de subsistencias y, por 
tanto, empeorando la coyuntura del campo abulense a medida que disminuía la 
población justo en un momento en que se produce una ruptura en el desarrollo 
urbano, una agudización de la polarización social y una manifiesta decadencia 
rural. La crisis parece generalizada en el marco teórico del moderno sistema mun
dial155. En 1601, el montante entre cargo y descargo sigue siendo favorable para la 
fábrica (49.896 mrs.)156. Treinta y tres años después, la línea favorable de la con
tabilidad se ha torcido descaradamente en perjuicio de la mayordomía, reducién
dose los ingresos de las rentas de panes hasta el 32,3 % (26.500 mrs. y veintidós 
fanegas) y aumentando los portes del pan, para el año 1631, hasta los 1.343 mrs., 
indicio de una articulación agraria de carácter negativo en los campos cerealistas 
de la diócesis abulense, pues la renta de la tierra y la de los panes percibidos 
pueden «testimoniar la coyuntura agrícola»157 en una comarca y en un tiempo de
terminados. Desde finales del siglo XVI, buena parte de los contratos enfitéuticos 
especificaban que las fanegas pagadas como réditos anuales a la parroquia de San 
Vicente estaban libres de portes, asumiendo los clérigos su traslado a la ciudad en 
los días de la Virgen de agosto o san Cebrián de septiembre. La caída de la renta 
de la tierra se compensó con el mantenimiento para la fábrica de algunos censos 
en dinero y gallinas, otros censos en la Tierra de Ávila y, sobre todo, el equilibrio 
mostrado por algunas dotaciones y la incorporación de algunas nuevas, como la 
hermandad de los sastres, la del Nombre de Jesús, o donaciones de vecinos e 
instituciones eclesiásticas, al margen de los ingresos de diezmos menudos, cepos 
y limosnas, arrendamientos y sepulturas.

Es importante puntualizar en este contexto que el mantenimiento del domi
nio parroquial, durante los siglos XVI y XVII, se configura a partir de las transferen
cias de propiedad derivadas de la religiosidad del periodo y de una acusada 
inclinación para fundar obras pías, dotaciones de capellanías y prácticas testamen
tarias diversas. En segundo lugar, los beneficios son inexistentes para el mayordo
mo de la fábrica entre los años 1634 y 1639, 1655 y 1664, 1670 y 1679, debido 
tanto a los gastos por reparaciones en el interior basílica!, la compra de cera, or
namentos, libros, etc., el incremento salarial de los organistas, sacristanes y mozos 
de coro y la acumulación de censos no cobrados por parte de los clérigos en este



401

mismo periodo, partida que se anota en el capitulo del descargo y que, evidente
mente, la parroquia deja de percibir como consecuencia de la recesión económi
ca del siglo XVII. El endeudamiento de la fábrica de San Vicente durante algunos 
cursos económicos plantea, por otra parte, algunos interrogantes acerca de la so
licitud de préstamos por parte de la mayordomía y sobre la interrupción de los 
préstamos para la concesión de censos redimibles o enfitéuticos'58. En cualquier 
caso, se puede presumir una desviación de fondos procedentes de los comunes a 
los administradores de la parroquia y, al mismo tiempo, la utilización de algunos 
ingresos de carácter extraordinario, como los cargos de las «fiestas grandes» (me
diados del siglo XVII) o los juros concedidos para sanear la contabilidad y asumir 
algunas reformas ornamentales y constructivas de la basílica. Algunos ingresos per
tenecientes al cura y beneficiados se tuvieron que destinar, en el año 1630, a 
ciertas reparaciones del molino y batanes del Estanco, de tal forma que los reales 
recaudados por censos, ventas y dotaciones (17.347 rs.) se invirtieron en los arre
glos de cimientos, tejados, maderas y pesquera de los ingenios del Adaja, con un 
gasto total de 18.291 reales, acentuándose el déficit de los clérigos y, por otra 
parte, de la propia fábrica. A mediados del siglo XVII, algunos ingresos de índole 
excepcional repercuten sobre las cuentas internas de los clérigos parroquiales. Un 
privilegio de Felipe IV, en 1653, concedió a la iglesia de San Vicente 72.751 mrs. 
de juro al quitar para las dotaciones de misas cantadas y rezadas fundadas en el 
templo, refiriéndose concretamente a las retenciones de la media anata, tercio o 
cuarta sobre las fundaciones de ánima, un privilegio posterior a otra carta del 
mismo monarca con 9.003 mrs. al cura y beneficiados «para que sirvan para las 
dotaciones de misas regadas y cantadas que diferentes personas an fundado en la 
dicha yglesia».

Por otra parte, el ambiente económico de carácter negativo durante las pri
meras décadas del siglo XVII coincide con una menor recaudación decimal por 
parte del cura rector y de la fábrica de la iglesia parroquial, exigiéndose por vías 
diversas (ejecutorias, apremios, pleitos) el ingreso de los granos en la cilla de San 
Vicente. Hacia 1616 la fanega de pan se ha estabilizado en torno a los 13 reales'59, 
pero desde 1611 hasta mediados de la centuria se suceden las peticiones para 
que algunos feligreses y varias parroquias (Hurtumpascual, Mancera, Sanchidrián, 
San García, Mirueña, etc.) hagan llegar las correspondientes tazmías a los depósi
tos abulenses'60, especificándose dos plazos en la entrega, el día de san Pedro para 
los panes y el mes de agosto para los menudos. Además, sobre ciertas propiedades 
existía una confusión en torno a la percepción de los diezmos, frecuentemente

158 No tengo constancia de la solicitud de préstamos por parte de los comunes y / o de la fábri
ca de San Vicente por la documentación consultada. En cambio, sí que se confirma alguno concedido 
por la iglesia parroquial a finales del siglo XVI, concretamente al vecino Juan Agustín Vázquez por 
9.485 mrs. para pagar una deuda al Colegio de la Compañía de Jesús y San Gil. ADAv. SV. C. 2. Doc. 
25 (1591, septiembre, 20. Ávila).

159 ADAv. SV. C. 2. Doc. 31 (1616, enero, 28. Ávila).
160 ADAv. SV. C. 9. Docs. 4 (1611, diciembre, 16. Ávila), 5 (1613, agosto, 3. Ávila), 6 (1618, 

junio, 25. Ávila), 7 (1642, septiembre, 12. Ávila), 8 (1653, enero, 13. Ávila). C. 10. Docs. 36 (1613, 
noviembre, 14. Ávila), 38 (1623, diciembre, 16. Ávila).



AÑO TRIGO CEBADA CENTENO

420 f.1689

1690

1691

1692

1693

1695

206 f. y 1 cel.314 f. y 7 cel.1698

402

Cuadro 1 /VI 
TAZMÍAS DE LA PARROQUIA DE SAN VICENTE DE ÁVILA 

(1689-1698)

610 f. y 6 cel.

686 f. y 5 cel.

602 f. y 3 cel.

573 f. y 6 cel.

582 f. y 4 cel.

487 f. y 6 cel.

460 f. y 6 cel.

456 f. y 8 cel.

430 f. y 8 cel.

422 f. y 6 cel.

446 f. y 3 cel.

306 f. y 3 cel.

182 f. y 6 cel.

186 f. y 5 cel

146 f. y 7 cel.

179 f. y 7 cel.

217 í. y 6 cel.

255 f.

161 ADAv. SV. C. 10. Doc. 37 (1628, mayo, 28. Ávila). La abundancia de pleitos acerca de la 
feligresía de un vecino y, por tanto, el pago de los diezmos, es sorprendente en los instantes de mayor 
tensión económica. Como muestra, un litigio entre las parroquiales de San Vicente y San Juan sobre 
la percepción decimal y la vinculación con una u otra parroquia de Pedro de Granada, corregidor de 
la ciudad en 1612. C. 12. Doc. 18 (1612, abril, 12-14. Ávila). Por otro lado, una ejecutoria de 1620 a 
favor de la parroquia de San Vicente estableció la feligresía de los criados de los obispos abulenses. C. 
14. Doc. 56 (1620, noviembre, 27. Ávila).

162 GARCÍA SANZ, Á., Desarrollo y crisis..., 145. Vid. ADAv. SV. C. 9. Docs. 9 (s/f., ¿1686? «Re
lación parcial de los diezmos de la parroquia de San Vicente de Ávia»), 10 C (s/f. Ávila. «Relación de 
los diezmos granados de San Vicente de Ávila en el año 1688»), 11 (1694, enero, 14. Ávila. «Relación 
de los diezmos grandes de San Vicente en los años 1688 a 1693»), 12 (s/f. Ávila. «Relación de diezmos 
menudos y grandes del año 1689»), 13 (s/f. Ávila. «Tazmía de los diezmos grandes de San Vicente, 
1689-1693»), etc.; todos los manuscritos procedentes del mismo legajo.

sobre los molinos del Adaja, como se puede comprobar en la sucesión de pleitos 
entre algunos molineros de la aceña de La Losa y los miembros del cabildo cate
dralicio a finales del siglo XVI o, para el caso de San Vicente, en la concordia con 
el vecino Ñuño Rengifo Herrera161.

En tiempos críticos se reduce la superficie cultivada, resultando así unos me
nores ingresos para la basílica como consecuencia del abandono de las tierras de 
baja calidad, concentrándose el trigo en los mejores terrenos. Sin embargo, desde 
las dos últimas décadas del siglo XVII parece que se asiste a un ligero incremento 
de las percepciones decimales de granos en relación con un proceso de recupe
ración de las tierras antes abandonadas, un fenómeno que habría que poner en 
relación no tanto con una recuperación demográfica y económica como con la 
incidencia del fisco, cuando «las crecientes cargas fiscales van a pesar sobre una 
población cada vez menor, y este hecho va a obligar a poner en cultivo nuevas 
tierras para, expresamente, pagar los impuestos» 162.



Cuadro 2 / VI

INGRESOS GENERALES DE LA FÁBRICA DE SAN VICENTE DE ÁVILA EN 1531

INGRESOS CANTIDAD % SOBRE LOS INGRESOS

Venta de cereales 122.971 mrs. 76,64

Censos 16.599 mrs. 10,34

Arrendamientos 11.776 mrs. 7,34

Limosnas y donaciones 6.971,5 mrs. 4,34

Ventas varias 1.105 mrs. 0,66

Sepulturas 550 mrs. 0,34

Fiestas 461 mrs. 0,28

TOTAL 160.433,5 mrs. 99,94 %

Cuadro 3 / VI

GASTOS GENERALES DE LA FÁBRICA DE SAN VICENTE DE ÁVILA EN 1543

SALIDAS CANTIDAD % SOBRE LAS SALIDAS

Gastos de ropería 130.696 mrs. 47,18

Pleitos y licencias 21.179 mrs. 7,64

Gastos menudos 12.1 74 mrs. 4,39

Obras y reparaciones 33.833,5 mrs. 12,21

Hierros y orfebrería 18.769 mrs. 6,55

Gastos de librería 10.031 mrs. 3,62

Niños expósitos 140 mrs. 0,05

Fiestas 10.936 mrs. 3,94

Salarios 30.810 mrs. 11,12

Censos y subsidios 2.906 mrs. 1,04

5.512,5 mrs.Otros gastos 1,99

99,95 %TOTAL 276.987 mrs.

403



r

SALIDAS CANTIDAD % SOBRE LAS SALIDAS

Alcance 249.395 mrs. 32,5

Gasto ordinario y ropería 81.74 I mrs. 10,65

Gastos de obras 165.815 mrs. 21,62

Gastos en pleitos 8.575 mrs. 1,11

Salarios 69.622 mrs. 9,07

Ornamentos y libros 11.122 mrs. 1,45

Gastos de bodega 12.000 mrs. 1,56

Fiestas y sermones 17.021 mrs. 2,21

Gastos menudos 8,1362.256 mrs.

Otras partidas 89.256 mrs. 11,63

TOTAL 766.946 mrs. 99,93

ÍNDICEAÑO TRANSPORTE DEL GRANORENTA

Por cuenta de los mayordomos10035.853 mrs.1570

Por cuenta de los mayordomos22681.166 mrs.1576

No consta294105.529 mrs.1581

Por cuenta de los renteros320115.000 mrs.1590

Por cuenta de los renteros14351.416,5 mrs.1597

Por cuenta de los mayordomos73,926.500 mrs.1634

404

* En esta relación hay que tener en cuenta que los cargos en maravedíes dependen de las 
oscilaciones de precios en el mercado abulense.

Cuadro 5 / VI 
EVOLUCIÓN DE LA RENTA AGRARIA DE LA FÁBRICA DE SAN VICENTE 

DE ÁVILA ENTRE LOS AÑOS 1570 Y 1634 ’

Cuadro 4 / VI
GASTOS GENERALES DE EA FÁBRICA DE SAN VICENTE EN 1592-1595



405

Otra partida fundamental de los ingresos parroquiales procedía de los «menu
dos», los diezmos recogidos por la fábrica en las explotaciones agrarias con frutos 
menores, como hortalizas, frutas y otros parecidos que se recaudaban con el nom
bre de «renta de menudos». Parecidas consideraciones se pueden hacer sobre 
estos tributos recaudados anualmente, centrados sobre la ganadería (becerros, 
potros, corderos), la lana, la cera y los frutos de algunas huertas. Los menudos, como 
una parte destacada de la percepción de los diezmos, se repartían entre el obispo, 
el cabildo, los beneficiados de San Vicente y la fábrica parroquial, correspondien
do a esta última un noveno, tres novenos a los clérigos, un noveno y medio al 
prelado y el resto, tres novenos y medio, al cabildo. Las cuentas procedentes de 
los últimos años del siglo XVII muestran un nítido incremento de estas cargas res
pecto a las reseñadas para los últimos años del siglo XVI, recaudándose principal
mente entre algunos feligreses destacados como don Pedro de Lesquina, el 
marqués de Loriana, el marqués de Fuente el Sol, el marqués de Almarza, el con
de de Villaumbrosa y otros vecinos con propiedades alejadas del distrito de la 
basílica. Para el año 1691, los ingresos ascendieron a 6.133 rs. y 9 mrs., descon
tándose una data de 1.034 rs. y 24 mrs. como consecuencia de los portes del pan 
de la cilla, quedando un líquido de 4.388 reales, dividiéndose entre el obispo 
(747 rs.), el cabildo (1.743 rs.), los beneficiados (1.494 rs.) y la fábrica (498 rs.), 
sobrando 34 reales. Aunque habitualmente tales ingresos apenas se especifican de 
manera pormenorizada en la documentación, algunos manuscritos excepcionales 
muestran la recaudación de los menudos por parte de la parroquia de San Vicen
te, actuando como organismo recaudador y, al mismo tiempo, marcando la distri
bución de los reales y maravedíes entre el obispo, el cabildo, los clérigos y la 
fábrica de la iglesia. Algunos feligreses no cumplieron con el mandato decimal, 
como don Francisco Verdugo, don Francisco Briceño, vecino de Arévalo, Antonio 
Jiménez Frechel y Onofre López. Una vez realizada la distribución de los novenos, 
la fábrica ingresó en sus arcas 16.932 mrs. (498 rs.), suponiendo el 7,69 % de los 
ingresos para el reparo en el mencionado año, un montante que variaba a lo largo 
de los cursos económicos en función de la feligresía, las alteraciones productivas 
y el mayor o menor control de los clérigos en la recaudación de los tributos. A 
pesar de no contar con datos numéricos más precisos que permitan elaborar una 
relación estadística, sí se puede afirmar un comportamiento similar de los ingresos 
por menudos en los siglos XVI y XVII con datos porcentuales que oscilan entre el 
3,9 % para el año 1542, el 2,14 para el siguiente, el 4,7 % para los cursos 1579- 
1581, o datas más elevadas, como la del año 1577 en que los ingresos de los 
diezmos menudos supusieron el 14,6 % (721,2 rs. sobre un total de 4.940 para la 
fábrica). A finales del siglo XVII, dichos ingresos parecen oscilar entre el 7 y el 12 
%, recaudándose siempre los tributos no en especies (cera, lana, frutos, animales, 
etc.), sino en reales y maravedís sobre aquellos feligreses adscritos a la parroquia, 
aunque fueran vecinos o moradores de otros términos y, por tanto, algunos párro
cos de obispado de Ávila se disputaran con los clérigos de la basílica la percepción 
decimal tanto de los granos como de los menudos. La desprotección económica 
que sufrían las parroquias rurales era, en este sentido, evidente, sobre todo en 
comparación con los miembros del alto clero (canónigos y obispo). Mientras que



AÑO FÁBRICAOBISPO CABILDO COMUNES

1686

1687

1688

1689

1690

1691

1692

2.650 rs. 883 rs.1.325 rs. 3.092 rs.1693

406

Cuadro 6 / VI 
DISTRIBUCIÓN DE LOS DIEZMOS MENUDOS RECAUDADOS 

POR LA IGLESIA PARROQUIAL DE SAN VICENTE DE ÁVILA 
(1686-1693)

162 rs. 
y 33 mrs.

476 rs. 
y 15 mrs.

224 rs. 
y 16 mrs.

483 rs. 
y 16 mrs.

747 rs. 
y 3 mrs.

1.182 rs. 
y 4 mrs.

380 rs. 
y 9 mrs.

523 rs. 
y 27 mrs.

1.112 rs. 
y 30 mrs.

1.128 rs. 
y 4 mrs.

1.777 rs. 
y 6 mrs.

1.743 rs. 
y 7 mrs.

325 rs. 
y 32 mrs.

449 rs. 
y 2 mrs.

953 rs. 
y 33 mrs.

966 rs. 
y 33 mrs.

1.523 rs. 
y 10 mrs.

1.494 rs. 
y 6 mrs.

2.364 rs. 
y 9 mrs.

108 rs. 
y 22 mrs.

149 rs. 
y 22 mrs.

317 rs. 
y 24 mrs.

322 rs. 
y 11 mrs.

509 rs. 
y 26 mrs.

498 rs. 
y 2 mrs.

788 rs. 
y 3 mrs.

1.759 rs. 
y 1 mr.

761 rs. 
y 22 mrs.

los curas de ¡as parroquias constituían la mayor parte del clero de la diócesis 
abulense, el alto clero, formado por el obispo y el cabildo de canónigos, la mesa 
capitular, percibía un elevado porcentaje de los ingresos decimales, seguidos de 
ios beneficiados y los mayordomos de fábrica de las más destacadas iglesias ur
banas (San Vicente, San Pedro, San Juan). Esta anómala distribución de las rentas 
de la tierra explica, entre otras cosas, la sucesión de litigios entre los distritos pa
rroquiales por los feligreses diezmeros, la insistencia de los visitadores apostólicos 
para que se llevara fehacientemente un registro de la feligresía (bautizados, con
firmados, etc.) y la confusión legal para muchos clérigos entre el feligrés y el ve
cino. Dada la importancia del diezmo para el clero secular, no es de extrañar que 
surgiera cierta inquietud en el bajo clero abulense en la sociedad del Antiguo 
Régimen.



Cuadro 7 / VI

BENEFICIO BRUTOGASTOSINGRESOS

1.265,1 (75)1508

1.265,1 (75)1509

1.265,1 (75)1510

1.265,1 (75)1511

5.209,2 (65)1512

118,8 (75)1530

4.583,5 (57)1531

2.724,3 (348)1541

4.951,5 (633)3.850,4 (43)8.801,9 (709)1542

636,5 (87)7.913,9 (89)8.550,4 (706)1543

4.822,5 (60)1544

4.822,5 (60)1545

9.928,7 (723)1546

2.231,4 (287)1.414,7 (76)3.646,1 (47)1565 - 1569

1.09,5 (74)2.316,9 (29) 2.207,4 (25)1570 - 1574

5.37,4 (68)4.183,9 (52) 3.646,4 (42)1575 - 1579

3.636,4 (42) 1.863,6 (238)5.320 (66)1580 - 1584

1.280 (763)5.619 (70) 4.339 (49)1585 - 1589

3.270 (478)8.226,6 (702) 4.956,6 (56)1590 - 1594

7.933,6 (99) 4.817,4 (54) 3.175,7 (406)1595 - 1599

407

• Como índice 100 (I = 100) se utilizan los resultados contables del año 1650, con unos ingre
sos totales de 272.718 maravedís (8.021 reales), unos gastos de 299.337 mrs. (8.804 rs.) y unos beneficios 
(«alcance del mayordomo») de 26.619 mrs. o 782,9 reales. Para la realización de esta serie se han anali
zado algunos fondos documentales del ADAv: Libro de cuentas e inventarios de la fábrica de San Vicente 
de Ávila, 1493-1545, Libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, años 1565-1602, Libro de cuentas de 
la fábrica de San Vicente, 1634-1676, Libro de cuentas de fábrica, 1677-1704, Libro de fábrica de San 
Vicente de Ávila, 1703-1767 y Libro de cuentas de fábrica de San Vicente, 1766-1830.

AÑO/ 
QUINQUENIO

1

EVOLUCIÓN DE LOS INGRESOS Y GASTOS DE LA IGLESIA PARROQUIAL 

DE SAN VICENTE DE ÁVILA, 1508-1 799 

(medias anuales en reales de vellón) *



INGRESOS GASTOS BENEFICIO BRUTO

1600 7.239,9 (90) 6.750,6 (76) 489,3 (62)

1601 9.744 (727) 8.318,4 (94) 1.425,6 (782)

1634 3.267,3 (40) 3.945 (44) - 677,7 (- 86)

1635 - 1639 2.539,3 (37) 2.975,3 (33) - 436 (- 55)

1640-1644 3.201 (37) 2.740,2 (37) 460,8 (62)

1645 - 1649 4.071 (50) 3.495,5 (39) 575,5 (73)

1650 - 1654 4.312,4 (53) 4.218,8 (48) 936 (779)

1655 - 1659 4.152,3 (57) 5.143 (58) - 990,7 (- 726)

1660 - 1664 7.958,1 (99) 8.684,4 (98) - 726,3 (- 92)

1665 - 1669 7.235,5 (82) 7.064,4 (80) 171,1 (27)

1670 - 1674 6.615,8 (82) 8.679,1 (98) - 2.063,3 (- 263)

1675 - 1679 5.520,5 (68) 5.487,1 (62) - 334 (- 42)

1680 - 1684 6.883,7 (85) 5.351,5 (60) 1.482,2 (789)

1685 - 1689 6.379,5 (79) 6.005,7 (68) 373,8 (47)

6.627,7 (82)1690 - 1694 5.739,4 (65) 888,3 (7 73)

11.648,5 (745)1695 - 1699 3.709,2 (7 70) 7.939,3 (7.075)

10.781,3 (734)1700 - 1704 9.767,2 (7 70) 1.014,1 (129)

7.575,4 (94) 1.293,5 (765)1705 - 1 709 6.281,9 (77)

6.609 (82) 5.568,5 (63) 1.040,5 (733)1710 - 1714

8.349 (704) 8.822,3 (700) - 473,3 (- 60)1715 - 1719

7.217 (90) 173 (22)7.044 (80)1720- 1 724

11.580,1 (744) 8.161,6 (92) 3.418,5 (437)1725 - 1729

10.165,5 (726) - 1.061,2 (- 729)11.181,7 (727)1730 - 1734

10.183,9 (726) 8.749,2 (99) 1.434,7 (783)1735 - 1739

1.061,9 (735)9.466,3 (7 78) 8.404,4 (95)1740- 1 744

8.188,7 (702) 615,2 (78)7.573,5 (86)1745 - 1749

2.965,1 (379)13.848,3 (772) 10.883,2 (723)1750- 1754

408

AÑO/ 
QUINQUENIO



INGRESOS BENEFICIO BRUTOGASTOS

5.084,6 (57) 873,4 (777)5.958 (74)1755 - 1759

2.564,9 (327)7.649,5 (95) 5.084,6 (57)1760- 1764
3.524,2 (450)6.209,4 (70)9.733,6 (727)1765 - 1769
5.703,6 (726)11.676 (745) 5.972,4 (67)1770 - 1774

6.402,8 (878)4.413,7 (50)10.816,5 (734)1775 - 1779

7.454,9 (953)4.413,7 (50)11868,6 (747)1780 - 1 784
5.378,4 (687)23.400,2 (265)28.788,6 (358)1785 - 1789
6.289,5 (804)19.902,5 (226)26.192 (326)1790 - 1794

3.501,6 (447)23.246,2 (264)26.747,8 (333)1795 - 1799

409

AÑO/ 
QUINQUENIO

La evolución económica de la fábrica de San Vicente de Ávila está marcada 
por algunas constantes a lo largo de las tres centurias reseñadas en el cuadro an
terior: la recaudación de diezmos granados y menudos, los censos enfitéuticos y 
algunos arrendamientos, limosnas, donaciones, derechos de sepulturas, las ven
tas de algunos bienes muebles pertenecientes a la propia fábrica y, por último, 
algunos ingresos de condición singular, no permanentes y no anuales, como los 
juros, los ingresos de las «fiestas grandes» o las limosnas procedentes de bulas 
papales. Ciertamente, la utilización del «índice 100» aplicado a los diversos cur
sos económicos se muestra como un valor un tanto aleatorio dada la diversidad 
de los documentos y el «tiempo largo» utilizado para la serie. Sin embargo, las 
variaciones de dicho índice sirven para reseñar cierta continuidad en la conta
bilidad de los mayordomos, legos o eclesiásticos, de la basílica de San Vicente, 
atendiendo siempre a ciertas variables. En primer lugar, se observa un equilibrio 
entre los ingresos y los gastos, oscilando en numerosas ocasiones entre los diez y 
los veinte puntos del índice, fluctuando de acuerdo con la coyuntura económica 
y el mayor o el menor control sobre una feligresía bastante amplia, que incluía no 
sólo a los vecinos más cercanos ubicados en el distrito parroquial, sino también a 
aquellos vecinos y moradores de otros lugares adscritos a la iglesia de los mártires 
abulenses. En segundo lugar, la sucesión de los índices permite explicar no tanto 
un ritmo rutinario de ingresos y gastos como ciertas alteraciones en algunos perio
dos cortos, mostrando unas situaciones adversas por las menores recaudaciones 
(años 1634-1659, 1670-1689) o bien etapas de ahorro por parte de los mayor
domos (siglo XVIII, fundamentalmente). Tercero, algunas distorsiones económicas 
se deben a los gastos de carácter extraordinario que periódicamente tienen que 
afrontar los clérigos abulenses, fundamentalmente en la adquisición de vestua
rio litúrgico, ornamentos, reparación o renovación de altares, cuadros, libros y



objetos litúrgicos, o bien relacionados con los aderezos necesarios en la iglesia 
por el deterioro de los muros, vidrieras y otros elementos. Sin que sirva esta serie 
como modelo general, sí es cierto que puede entenderse para explicar ciertas 
coyunturas económicas y sociales más amplias referidas al entorno urbano y a los 
paisajes agrarios del obispado de Ávila.

La situación crítica de Ávila, a partir de los datos documentales de la basílica, se 
inicia a partir de 1585-1589, unos años en que, aunque los ingresos de panes, 
menudos y otros se mantienen, quedan contrarrestados por algunas obras desta
cadas, como la obra de cantería en el muro norte de la basílica realizada por el 
maestro cantero Diego Martín. Su data supuso el 24,5 % de los ingresos netos de 
la fábrica. A pesar del descargo, la mayordomía dejó para los cursos siguientes un 
alcance de 6.588 rs., anotados por Juan de Valderas el 23 de agosto de 1592. Si 
bien disminuyen los ingresos decimales, otras partidas de carácter institucional (el 
«situado de la ciudad», por ejemplo) se mantienen en similares cifras a los perio
dos anteriores, además de numerosos censos cobrados en el mismo periodo. Sin 
embargo, algunas partidas permiten suponer una decadencia urbana, una pau
perización progresiva de los vecinos abulenses, asiduos visitantes y benefactores 
de la basílica, pues mientras que entre los años 1574-1576 se recaudan en los 
cepos de la iglesia y de la cripta, algo más de 51 rs., entre los años 1595 y 1597 
esos donativos se han reducido a unos 18 rs., incluyendo las ocho monedas de 
la procesión del Nombre de Jesús y algunas otras de los dos cepos de la basílica, 
anotándose en otro cargo los 14 rs. que se recogieron por la fábrica para ver los 
toros desde un paredón levantado junto al Coso por parte de algunos vecinos, 
coincidiendo con las fiesta de San Vicente el fin de semana anterior al día de san 
Juan de junio. Por otra parte, desde la última década del XVI aparecen algunas 
anotaciones sobre los «censos no cobrados», si bien buena parte de los ingresos se 
destinaban a reparaciones de la iglesia, salarios de sacristanes, organistas y otros 
empleados, procesiones y actos litúrgicos, pagos de pleitos y gastos menudos. Por 
ejemplo, entre los años 1591 y 1595 las reparaciones de la iglesia parroquial (y 
de su entorno) supusieron 165.815 mrs. (4.876,9 rs.), un 16,3 % de los ingresos 
totales, especificándose la construcción de una casa taller (y almacén para la ma
dera) para la cerera, el arreglo de la capilla de la Soterraña, el trastejo de la torre y 
la sacristía y la reparación de una puerta, mientras que los salarios asignados a los 
servidores del templo (sacristanes, organistas, mozos de coro, cerera, lavandera, 
etc.) superaron los 20.000 rs., el 6,9 % de los ingresos generales para el mismo 
periodo. A finales de siglo, los ingresos procedentes de los diezmos granados han 
caído al 18,1 %, consolidándose, por otra parte, algunas dotaciones y la celebración 
de misas de difuntos. Las menores reparaciones en la iglesia (13,9 %), junto a las mí
nimas datas en vestuarios, adquisición de libros y otras partidas, explican el saldo 
favorable dado por los mayordomos entre los años 1598 y 1600. Desde la tercera 
década del siglo XVII el ritmo contable, hasta ahora caracterizado por cierto equi
librio presupuestario, se interrumpe como consecuencia de la acentuada crisis 
social y material del obispado abulense. Los índices reflejan una caída de las ren
tas entre los cursos 1 634 y 1644, con alcances negativos contra las mayordomías

410



163 ADAv. SV. Libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, 7634-7676, íols. 6 v.-8 r.

41 1

de Silvestre Gómez, Jerónimo Dávila, cura propio y a la vez mayordomo entre 
los años 1635 y 1636, y Fabián de Escobar, en una crisis de ciclo corto que está 
marcada por la drástica devaluación de la moneda de vellón en 1628. Compen
sando la recesión de panes, menudos y censos enfitéuticos, la basílica extiende 
sus cargos gracias a las antiguas dotaciones de Juan Vázquez, Gonzalo Gómez, 
María Campera, María Pérez, Orejón, Juan López Beato, María Frutos, Ana de la 
Traba, Juan de Riera, el licenciado Grado y las ofrecidas por las hermandades de 
los zapateros y sastres y la del Nombre de Jesús, añadiéndose algunas nuevas del 
racionero Angulo, el hospital de la Misericordia, Andrea Fajardo, María de Tapia y 
otros feligreses163. El proceso de deterioro agrario, e indirectamente de las rentas 
eclesiásticas en gran parte del siglo XVII, se aprecia meridianamente mediante 
una cuantificación de las entregas de panes en un «tiempo largo», entre los años 
1531, 1542, 1543 y 1642-1643. Para la primera fecha, la fábrica recaudó mil 
nueve fanegas, en su mayoría de pan terciado; en 1542, seiscientas cincuenta 
y ocho fanegas y algunos celemines; en 1543, cuatrocientas veintidós fanegas y 
un celemín de pan terciado, ciento cuarenta fanegas, ocho celemines y un cuar
tillo de cebada y, finalmente, las mismas cantidades de centeno. Entre los años 
1642 y 1643, en la mayordomía de la fábrica se depositan únicamente sesenta 
y una fanegas y cuatro celemines de trigo, quince fanegas y cuatro celemines de 
cebada, una fanega y cuatro celemines de centeno. Aunque el saldo resultante 
es positivo en esos años, a partir, eso sí, de una reducción drástica de los ingre
sos, los descargos son menos frecuentes, manteniéndose, por otra parte, censos, 
arrendamientos, dotaciones, escasas limosnas, cabos de año y arrendamientos de 
sepulturas en la cuenta de ingresos y una data muy parca en comparación con 
partidas anteriores, con pagos al organista, sacristán, mozos de coro, músicos, ce
rero, lavandera, letrados y procuradores, partidas dedicadas al palio, monumento, 
gastos procesionales, roquetes, cálices, lámparas, gastos diferentes, carbón, una 
licencia al escribano Diego de Salinas, portes del pan, amitos, vinajeras, aderezo 
de ornamentos, alfileres, pólvora, reparación del órgano, capa negra, fiesta de 
San Vicente y gastos menudos, alcanzando la suma de 5.387 reales.

Estos testimonios documentales reafirman la coyuntura deficitaria de gran 
parte del siglo de Hierro. La tendencia se mantiene en otros años, en 1644 y 
1645, con rentas agrarias mínimas procedentes de los diezmos, reduciéndose el 
centeno a cebada y entrando en los depósitos parroquiales ciento tres fanegas y 
dos celemines de trigo, además de noventa fanegas y seis celemines de cebada. 
Por otra parte, el ambiente en el interior de la basílica se enrarece, no se ajustan 
bien los cargos y las datas durante algunos cursos anuales, de nuevo la iglesia ca
rece de administrador de sus bienes entre los años 1646 y 1647, pagándose con 
retraso los salarios a los servidores y desapareciendo algunos bienes muebles del 
interior, sucediéndose los pleitos por censos y arrendamientos y llegando a una 
situación tan confusa que, en el auto de visita de 2 de agosto de 1649, el provisor 
don Tomás de Robles dispone que se tomen correctamente las cuentas, que la 
iglesia se persone en un pleito ante el fiscal eclesiástico sobre la contabilidad de



412

164 DOMÍNGUEZ ORTIZ, A., «La crisis de Castilla en 1677-1687», en Crisis y decadencia de la 
España de los Austrias, Barcelona, 1973, 200-208.

165 Las estimaciones apuntadas, referidas a la parroquia de San Vicente exclusivamente, aun
que extensibles a otros ámbitos de Ávila, proceden del Libro de cuentas de fábrica, 1677-1704, fols. 9 
V., 20 r. y 1 70-1 72. Asimismo, vid. C. 2. Doc. 64 (1692, febrero, 6. Ávila. «Cuentas dadas por Felipe 
García de la Torre, mayordomo de las rentas de la fábrica de San Vicente, de los años 1686 a 1691, 
ante el notario losé de Valdaya»).

la fábrica y, por último, que se reparen con premura algunos objetos como pate
nas, portapaces, frontales y misales.

Pero la situación más preocupante para los clérigos radicaba, sin duda, en 
las escasas aportaciones de los panes a mediados de la centuria, compensándose 
(como se ha visto anteriormente) por el incremento de los diezmos menudos 
procedentes de la cabaña ganadera y de cultivos ajenos a las tierras de pan llevar. 
Los índices de los quinquenios 1645-1 649, 1 650-1654 y 1655-1659 (50, 53, 51, 
respectivamente) muestran una menor recaudación de cereales, especialmente 
a partir del año 1648 y, por otro lado, un mantenimiento de los ingresos de la 
fábrica, superiores a los 4.000 reales, entre otras causas por el incremento de los 
precios de granos, alcanzando para 1650-1651 los 18 rs. la fanega de trigo, 7,6 
rs. la cebada y 8 rs. el centeno. Los resultados negativos para los mayordomos de 
la fábrica en el quinquenio 1655-1659 (- 990,7 rs., índice - 726) se explican por 
algunos gastos en el interior del templo.

Realmente, la crisis más importante estaba por llegar en los inestables años 
del reinado de Carlos II. Como en una maldición, los territorios del centro de 
Castilla sufren los efectos desastrosos de los terremotos de 1680, se reanuda 
una crisis demográfica acentuada por las malas cosechas ininterrumpidas y las 
epidemias en el interior peninsular'64. A falta de estudios complementarios para 
el caso abulense, la parroquia ve disminuir sus ingresos monetarios a partir del 
año 1675, con una caída respecto al quinquenio 1670-1674 de 1.095,3 reales, 
un 16,5 % menos sobre los anteriores cargos (índice 68), reduciéndose parale
lamente los cargos en un 36,7 % (índice 62). El déficit presupuestario para la 
fábrica resulta evidente entre los años 1670 y 1679 (- 263 y - 42), estando más 
relacionado con las inestabilidades monetarias que con la entrada de granos 
de diezmos en esos mismo años, por otra parte similares a periodos cercanos, 
incluso con algún incremento en los quinquenios que se contabilizan a partir del 
año 1677. Señalaba Domínguez Ortiz, citando el título 21 de la Nueva Recopi
lación, que la moneda de vellón «fabricada en el reino a imitación de la legítima 
con igual peso» se bajó a la cuarta parte, legalizándose así las falsificaciones 
monetarias. La medida, en efecto, fue contraproducente ante la avalancha de 
una moneda deteriorada, de escasa circulación y menor valor para los pagos 
y transacciones comerciales. Así, desde el año 1686 se reduce ligeramente el 
precio de la fanega de trigo puesta en el mercado por la fábrica de San Vicente, 
llegando a los 14,2 reales (18 rs. en 1650-1651), mientras que la evolución de 
los precios del real de vellón sufre unos altibajos destacados, según las fuentes 
documentales'65, oscilando entre los 34 mrs. en los años 1677-1678, 33,7 en



413

166 Vid. ELORZA, A. (ed.), Pan y toros y otros papeles sediciosos de fines del siglo XV///, Madrid, 
1971.

una inflación del 1 54 % entre los pri-1680 y los 52,6 mrs. seis años más tarde, 
meros y el último año.

La reducción de los cargos en la fábrica parece evidente si se consideran 
de manera aislada algunos cursos económicos, al margen de los datos aportados 
para el quinquenio 1675-1679 (índice 68), de manera que entre 1677 y 1680 se 
produce un descenso contable del 50,2 %, pasando de los 14.064,3 a los 7.065 
reales. Las fluctuaciones en el precio de los cereales repercuten igualmente en la 
economía basilical. El descenso en la producción, o al menos en la percepción de 
los diezmos granados, además de indicar una fuerte presión fiscal sobre el campo 
abulense, implica aún una importante partida para la fábrica en 1677-1678, con 
un 32,2 % del trigo, cebada y centeno y un 19 de los diezmos menudos. Los gastos 
de la fábrica, por otra parte, mantienen los rasgos apuntados anteriormente.

La contabilidad de la parroquia de San Vicente de Ávila se ve medianamen
te alterada a partir de mediados del siglo XVII por la celebración de las «fiestas 
grandes» del Santísimo Sacramento. El objetivo perseguido por el episcopado de 
Ávila, además de la propia celebración litúrgica, se centraba en la renovación 
de las propias fábricas parroquiales. A finales del siglo XVII la decadencia urbana 
es perceptible, la población decrece y se mantienen las ocho parroquias. Los mil 
cien vecinos que vivían en la ciudad sospechaban que el deterioro económico se 
acentuaría. Un siglo catastrófico surge dentro de la superstición popular y erudita. 
Se sucedieron en la centuria del Hierro crisis de subsistencias, plagas de langostas, 
otras epidemias. La imagen de la ciudad apenas se modifica. Centro conventual de 
vecinos, trabajadores por la fe de Cristo, el ámbito urbano vive pendiente de sus 
parroquias, ermitas, cruces y procesiones. Fiestas trascedentales se disimulan con 
artificios, luminarias y cohetes. Sin embargo, el pueblo sigue reclamando «pan y 
toros»166. Los antiguos santos protectores de la ciudad -los mártires Vicente, Sabina 
y Cristeta, san Pedro del Barco, santos tradicionales como Bartolomé, Martín, Se
bastián y Lucía- son sustituidos por nuevas figuras, hombres y mujeres de pasado 
confuso pero necesario para la mentalidad contrarreformista: san Segundo, primer 
obispo, santa Paula Barbada, mujer virgen y aldeana, santa Teresa de Jesús, prota
gonista, centro de la ciudad con un papel cada vez más institucionalizado en los 
ámbitos eclesiástico y concejil. Paralelamente se mantienen las fiestas en honor al 
Santísimo Sacramento, un absoluto que agrupa a todas las parroquias, se recopilan, 
divulgan e reinterpretan vidas de santos, beatos y beatas, varones ¡lustres y mujeres 
ejemplares del siglo XVI, un siglo pasado sin duda mejor en la memoria de los abu- 
lenses, María Vela, María Díaz, san Pedro de Alcántara, Guiomar de Ulloa, obispos, 
caballeros y militares, entrando en un ciclo panegírico que carece de comparación 
a los ojos de los moradores de la ciudad en el siglo XVIII.

La documentación contable de la fábrica de San Vicente no expresa ciertos 
cambios, algunas rupturas económicas relacionadas con las crisis de subsisten
cia y ciertas continuidades históricas favorables para la parroquia. Planteada por



1

AÑOS TRIGO CEBADA CENTENO

1642 - 1643 61 15 1

1644 - 1645 103 (40) 90 (40)

1646 - 1647 131 (47) 119(1) 18(1)

1648 - 1649 67 (73) 18(3) 12 (12)

1650 - 1651 86 (80) 42 (3) 20 (4)

1652 - 1653 60 (74) 13 7(3)

191 (81) 143 (7)1654 - 1655 2

1656 - 1657 162 (78) 143 6

52 (73)1658 - 1659 8 1

124 (107) 81 (7)1660 - 1661 2

68 (73) 161662 - 1663

64 (57) 141664-1665

70 (68) 141666 - 1667

63 (42) 191668 - 1669

107 (7)196 (65) 51 (4)1670 - 1671

414

167 ADAv. SV. C. 11. Doc. 39 (1618, junio, 8. Ávila).
* Estimación de datos a partir del Libro de cuentas..., 1634-1674 y del Libro de cuentas. ., 

1677-1704, considerando los cargos y las datas, estas últimas entre paréntesis. Buena parte de las 
últimas partidas se destinan al pago de salarios de sacristanes, organistas, etc., incluyendo también los 
ajustes anuales de los beneficiados de la basílica.

medio de sus cargos y datas, los mayordomos y los clérigos apenas apuntan alguna 
preocupación por la situación de la ciudad y de la propia basílica. Sin embargo, 
los tiempos eran demasiado cambiantes. Desde finales del siglo XVI, cuando un 
prelado abulense expresó que «la fábrica della es rica», pasando por la acumula
ción de reales a principios del siglo XVII reseñada por el cura Pablo Verdugo de la 
Cueva cuando afirmaba que la «iglesia tiene sobrado tanteo y hacienda»'67, hasta 
los últimos años de la misma centuria, quejándose los clérigos del quebranto eco
nómico que sufrían, los tiempos transcurridos fueron tan anómalos y dramáticos 
para la ciudad como tediosos y a veces lineales para el cura y los siete presbíteros 
beneficiados.

Cuadro 8 / VI
RELACIÓN DE CARGOS Y DATAS DE LOS PANES EN LA CILLA DE 

SAN VICENTE DE ÁVILA (EN FANEGAS) ENTRE LOS AÑOS 1642 Y 1685*



AÑOS TRIGO CEBADA CENTENO

1672 - 1673 (>6 (27)97 (39) 2

1674 - 1675 101 (23) 7(> ■I

80 (73)1676 108 (94) 8 (10)

1677-1678 194 (82) 157 12(1)

1679 - 1680 199 (99) 138 (62) 19 (9)

180 (101) 144 (59) 22 (10)1681

481 (318) 333 (247)1682 - 1685 15 (11)

415

Los paisajes agrarios en la Edad Moderna. Apenas se modifican los paisajes 
agrarios en la actual provincia de Avila a lo largo de los siglos XVI y XVII. Tenden
cias similares a las del siglo XV, con un predominio de los «feteosines» sobre las 
tierras de labor perduran en la diócesis, observándose algunas interrupciones al 
sustituirse algunos censos perpetutos por cartas de arrendamiento o censos «al 
quitar», la redención de algunos contratos y la ampliación del dominio eclesiásti
co a otras áreas del episcopado, a la vez que se mantienen numerosas escrituras 
públicas procedentes de la última centuria medieval. Sin pretender un análisis 
exhaustivo de la amplia documentación conservada, sí que se pueden marcar 
algunas características significativas por parte de la basílica de San Vicente, con
siderando siempre el escaso desarrollo técnico del campo abulense, la falta de 
proporción entre la superficie cultivada y las cosechas debido a las influencias 
climatológicas, la escasa asociación entre agricultura y ganadería y, por último, 
algunas resistencias sociales y mentales de los campesinos por modificar unos 
paisajes en los que el peso de la tradición jugaba un papel destacado. Por otra 
parte, las fluctuaciones de los precios tanto en el siglo XVI como en el siguiente 
inciden en la mayor o menor prosperidad de la agricultura. Sin embargo, al estu
diarse en este caso los contratos enfitéuticos hay que valorar en sus justos términos 
tal influencia, pues, amparados por cláusulas muy estrictas, tanto los clérigos de la 
basílica como los censatarios se ajustan a un modelo jurídico que se sitúa al margen 
de las alteraciones productivas y/o monetarias, exceptuando aquellos casos en 
que se produce una incautación del censo, un impago anual de las cantidades 
especificadas o, más frecuentemente, su traspaso a otros posibles censuarios. Estas 
anomalías trataron de ser corregidas por parte de los servidores de San Vicente en 
el último tercio del siglo XVI, cuando se imponen, aunque lenta y parcialmente, 
algunos contratos de arrendamiento, unas cesiones de tierras a corto plazo que, 
independientemente de las rentas en metálico o en especies, permitían tanto la 
actualización de los contratos como la imposición de nuevas rentas, ajustándose 
nuevamente la economía basilical a un feudalismo ciertamente renovado que in
sistía en el control de la tierra y en el mantenimiento de la autoridad jurídica sobre



los vecinos o moradores. Cuantitativamente, los censos perpetuos se acumulan en 
el siglo XVI, disminuyen porcentualmente en el XVII y registran una decadencia 
en el siguiente. Buena parte de los viejos contratos medievales mantienen la conti
nuidad en los años del Quinientos, apreciándose una extinción de algunos censos 
en sus últimas décadas y, sobre todo, durante la segunda mitad del XVII, si bien un 
número considerable mantienen su valor jurídico hasta el siglo XVIII.

El crecimiento urbano de Avila y cierta especialización funcional, secundaria y 
terciaria de la ciudad durante el siglo XVI explican la anulación de algunos «feteosi- 
nes» procedentes del siglo XV en las tierras abiertas junto al arroyo Grajal y, al norte, 
entre el convento de franciscanos de San Antonio y Fuentes Claras. Se mantienen, 
por otra parte, numerosos contratos sobre algunos molinos del Adaja desde 1508 
y las décadas siguientes, aunque con la interposición por parte de los censatarios 
de numerosos recursos legales contra los clérigos de San Vicente, mientras que 
algunos vecinos asumen los réditos anuales de sus familiares sobre algunos predios: 
en 1508, la muerte de Antón Martínez de Leandro, antiguo mayordomo de la 
basílica, provoca el reconocimiento de un censo de 300 mrs. y dos gallinas sobre 
un prado cercado en las cercanías de San Francisco, escritura que será también 
asumida por la hija del matrimonio en 1549. Como en otros casos, al margen de los 
rendimientos productivos y de la exacta dedicación económica de las propiedades, 
los propietarios útiles que recogen los censos procedentes del siglo XV disfrutarán 
de una mejor situación contable y económica que aquellos vecinos que firman un 
censo perpetuo nuevo con los clérigos parroquiales, o con los que optan por arren
damientos a corto plazo, sobre todo porque los primeros censatarios estaban sal
vaguardados de un incremento de los réditos relacionado con la expansión de las 
rentas agrarias característica del siglo XVI. Esta seguridad jurídica que garantizaba 
el mantenimiento de un canon anual no significa forzosamente una optimización 
de los recursos agrarios, es decir, la mejora de la explotación y el incremento de los 
rendimientos. La pervivencia de una estructura enfitéutica similar a la del siglo XV 
(minifundismo, extrema parcelación, dispersión de las propiedades, vecinos no vin
culados directamente con las explotaciones, etc.) ratifica el estancamiento agrario 
en ciertas áreas de la diócesis abulense, pero, por otro lado, la preferencia de los 
clérigos por tales arrendamientos que implicaba una escasa dedicación de los bene
ficiados a la administración puntual de las haciendas rurales. Otro rasgo significativo 
de los censos perpetuos se manifiesta en la variable imposición de réditos en metá
lico o en productos. Si los bienes censales son casas, corrales y establos, pequeñas 
huertas, algún linar o reducidas extensiones de viñas, los cánones anuales se esta
blecen en monedas, en maravedíes que se completan en ocasiones con gallinas, 
libras de lino o cántaras de mosto, pero si las propiedades censuales se caracterizan 
por mayores extensiones y dedicaciones preferentemente de pan llevar, las rentas 
se exigirán cada año en fanegas mediadas (trigo y cebada) o en fanegas terciadas. 
Asimismo, la coyuntura expansiva del siglo XVI se significa cuando los clérigos de 
San Vicente firman nuevos contratos enfitéuticos con algunos vecinos.

En 1502, Pedro Bravo reconoce un censo sobre una casa con corral y una 
obrada de tierras de pan, además de huertas, prados y viñas en el término de

416



417

168 ADAv. SV. C. 4. Leg. 86. Doc. 86 A (1547, febrero, 28. Ávila).

169 Libro inventario..., 1580-1624, fols. 231 v. - 232 r.

170 ADAv. SV. C. 2. Leg. 21. Docs. 21 A (1555, mayo, 28. Brabos) y 21 B (1556, noviembre, 
116. Brabos).

Brabos, comprometiéndose a depositar cada año en la cilla de la parroquia se
senta y cuatro fanegas de pan, réditos si se quiere extraordinariamente altos en 
comparación con los impuestos en las últimas décadas del siglo XV, un hecho que 
ratificaría la percepción de los mayordomos acerca de las crisis de tiempo corto 
que soportaban las escrituras censuales, es decir, que siendo conscientes los clé
rigos de la pérdida del valor contable de las rentas (devaluaciones e inflaciones 
monetarias, alza de los precios de cereales) prefieren, primero, imponer unos 
réditos en productos sobre sus nuevas propiedades jurídicas; segundo, incremen
tar dichos réditos hasta equipararlos con los contratos de arrendamiento a corto 
plazo (cuatro, seis y ocho años) y, tercero, acometer puntualmente el deslinde 
de la propiedad censual ante escribano público para asegurar la explotación por 
parte del enfiteuta. Teóricamente, el modelo diseñado era casi perfecto para la 
economía basílica!, pues las sesenta y cuatro fanegas multiplicadas por los 14 rea
les que a principios de siglo valía la fanega de trigo se incrementaría en su valor a 
medida que transcurre el tiempo en relación con el alza de los precios cerealistas. 
Ahora bien, la escasa adecuación de unos altos réditos a una economía campesina 
progresivamente deteriorada y empobrecida en las últimas décadas del XVI expli
can la escasa continuidad de algunos contratos, su fragmentación o su anulación. 
Desde 1547, la propiedad en el lugar de Brabos se divide. Por una parte, Fran
cisco Muñoz se compromete a pagar en Nuestra Señora de Agosto «dos gallinas 
biuas y en pie» a los comunes sobre un solar de casas, mientras que otro vecino 
mantiene la obrada de heredad, aunque desconociéndose el censo anual. En 
1560, la viuda de F. Muñoz no puede ni siquiera pagar las aves, anotando el cura 
de San Vicente en una cuartilla una impresión personal que no es una excepción 
en otros manuscritos conservados, indicio de las adversidades de los tiempos para 
las economías campesinas: «¡Ojo! A saber por qué no se paga; está en poder de 
una muger muy pobre, y es una casilla pajiza la ipoteca, y no vale nada; fuilo a 
saber personalmente en enero de 1560 años, el cura. Me reconoció su hijo»’63. 
Para solucionar el estado ruinoso de la vivienda, Juan Muñoz, el hijo de la pobre, 
reconoció otro censo de dos gallinas para hacer y edificar una casa en el mismo 
lugar de Brabos, en 1567. Años más tarde, esa fragmentación de la propiedad a 
partir de un censo unitario reconocido en 1502 se acentúa aún más cuando Toribio 
Muñoz toma un arrendamiento de siete fanegas mediadas sobre un cuartillo de 
heredad y el vecino Francisco Rodríguez firma otro contrato de arrendamiento de 
veinticuatro fanegas mediadas por una yugada y un cuartillo de tierras de pan'69. El 
resto de los cuartillos, hasta alcanzar la obrada de 1502, fueron vendidos a media
dos de la centuria, unos para Bartolomé García por 1.564 mrs. y otras para el cura 
y beneficiados por el mismo valor, unas tierras ubicadas en el lugar de la Fuente 
Vieja del término de Brabos170. Sobre esta última parcela F. Rodríguez firmará el 
arrendamiento anteriormente citado. La heredad inicial concluye jurídicamente



418

en la década de los setenta del XVI. Se conoce un mandato particular del obispo 
abulense para que los clérigos «visiten los censos» de algunos lugares como Fonti- 
veros, Cantiveros, Jaraíces y Brabos, pues estaban ya usurpados.

Sin embargo, parece predominar cierta continuidad en los «feteosines» de la 
basílica de San Vicente. Exceptuando algunos casos en que las propiedades cen
sales pasan al mayorazgo del marqués de Las Navas (propiedades de Riofrío), o en 
que los censos se redimen a finales del XVI, en otros contratos esa prosecución se 
mantiene hasta el siglo XVIII. Los ingresos cerealistas procedían, como en el siglo 
XV, de las propiedades eminentes situadas en Sigeres, Viñegra. El Oso, Sadornil 
de Adaja, Cantiveros, Villaflor, Las Berlanas, Grajos, Cardeñosa, Muñochas, Cha- 
herrero, Bernuy de Zapardiel, Los Ángeles, Mingorría, Aldeanueva, Castilblanco, 
Sanchorreja, La Colilla, San Juan de la Encinilla y otros lugares del obispado abu
lense, diferenciándose la percepción de fanegas mediadas en las tierras cerealistas 
de la Moraba de los ingresos de centeno procedentes de los predios de la sierra 
de Ávila (Sanchorreja, Grajos, El Cid). Igualmente, una nítida diferenciación entre 
solares de casas, huertas y herrenes, linares y viñedos se marca entre unos térmi
nos y otros. Las huertas se conservan en Las Berlanas, con extensiones variables 
(90 eras, un rodillo, una yugada, algunos pedazos) y réditos avalados desde finales 
del siglo XV Los linares se ubican en Riofrío, Sanchorreja y Cabañas, mientras que 
el cultivo del azafrán se aprecia en Cantiveros17' y los viñedos se extienden en 
Jaraíces, Brabos, Fontiveros, Cantiveros, Las Berlanas, Mingorría, Pedro Rodríguez, 
Crespos y Los Ángeles. En cuanto a los enfiteutas y arrendatarios, buena parte 
de ellos son vecinos y/o moradores del lugar en donde se mantiene la propie
dad de titularidad jurídica de la parroquia, siendo preferentemente agricultores 
y hortelanos, disminuyendo porcentualmente respecto al siglo XV la asignación 
de contratos a vecinos de la ciudad o a individuos ajenos a las tareas agrícolas. El 
capitán Diego de Vera, vecino de Ávila, suscribió la enfiteusis sobre el molino del 
Sepadal en Cardeñosa (1510, una fanega de trigo), con unos réditos muy bajos si 
se considera que el ingenio hidráulico estaba valorado en 45.000 mrs., pasando 
luego al regidor Juan de Ayala. Algunos clérigos aparecen como dueños útiles 
de algunas heredades: Diego Sánchez, cura de Mingorría, Bartolomé Fernández 
(Chaherrero), Tomás Sánchez de Castro, Bartolomé Hernández, o el arcediano 
Pedro Daza, el deán Juan Vázquez de Medina, el capellán de coro Rodrigo Váz
quez, el beneficiado de San Juan Agustín de Olmedo o los curas párrocos de 
Pascualgrande y Collado, entre otros. Algunos escribanos, notarios, mercaderes 
y regidores se atan jurídicamente con la basílica de San Vicente por medio de 
«feteosines» y arrendamientos, otros enfiteutas son herreros, barberos, carpinteros 
o hidalgos, mientras que los cronistas de la parroquia, tardíamente, destacaban 
asimismo la vinculación de la familia Ahumada con la parroquia abulense a partir 
de unos censos en Gotarrendura y El Oso o la del ¡lustre médico del emperador

1 71 Libro inventario..., L580-1624, fol. 204 r.: «Estas tierras trae a renta, este año de ochenta 
I7580], Beatriz Sánchez la Herrera, biuda, vecina del dicho lugar, de que paga quince fanegas de 
pan, por mitad trigo e ceuada puestas en el dicho lugar y una on<;a de azafrán, pagado por San 
Bartolomé».



419

172 Ibídem, fol. 233 v. Vid. AHN. Clero. Legajo 515.
173 Libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, años 1565-1602, sin. num.
174 ADAv. SV. C. 7. Leg. 26. Doc. 26 A (1651, marzo, 7. Ávila).

Carlos V e introductor del paracelsimo Luis Dávila Lobera (Luis Lobera de Ávila) 
con un censo en Las Berlanas172.

A pesar de la abundancia de contratos perpetuos en la diócesis de Ávila, para 
la fábrica de San Vicente la percepción de los réditos anuales sobre las propieda
des rurales no alteraban demasiado su contabilidad. De forma insignificante, para 
las cuentas dadas en 19 de agosto de 1574 referidas a los tres cursos anteriores, el 
montante en metálico de los censos representó solo el 1,04 % (3.825 mrs.) de los 
cargos totales dados al licenciado Castro, arcediano de Pinares y visitador por el 
obispo Álvaro de Mendoza, siendo cuantitativamente más destacados los ingresos 
procedentes de beneficios y prestamera, capellanías y memorias, venta de granos 
y, por supuesto, la percepción decimal («tiene para su fábrica e reparo el noveno 
de los diezmos»)'73. Hay que señalar, no obstante, que buena parte de las rentas 
de arrendamientos y censos perpetuos y al quitar se adjudican directamente no a 
la fábrica parroquial, sino a los salarios o raciones de los beneciados, a las dotacio
nes de capellanías, aniversarios, memorias y fiestas.

La larga historia enfitéutica de la basílica de San Vicente inicia su conclusión 
a mediados del siglo XVII, periodo caracterizado por los vaivenes de una econo
mía altamente inestable, una acentuada crisis social, demográfica y política y, des
de la perspectiva parroquial, la preferencia por los arrendamientos y censos «al 
quitar» sobre aquellos vecinos que se relacionan nuevamente con la basílica de 
San Vicente. Es cierto que algunos censos perpetuos se mantienen, incluso que 
otros se reconocen en el siglo XVII, pero en buena parte la presencia de arrenda
mientos de corta duración caracterizará la economía parroquial en esas décadas a 
partir de una caída de las rentas que afecta a la renovación de los contratos per
petuos con una renta anual inamovible. Así pues, desde 1630 los contratos de 
arrendamiento predominan sobre algunas heredades abulenses. Tanto los molinos 
y los batanes como las tierras agrícolas se ven sometidos a unas escrituras que, en 
líneas generales, muestran cierta adecuación de las rentas anuales a las necesidades 
de la iglesia parroquial desde el momento en que sobre los molinos se imponen 
rentas en fanegas y sobre los batanes en maravedíes, diferenciándose la actividad 
netamente agraria de la industrial. Por otra parte, desde 1650 predominan los 
censos «al quitar» sobre los enfitéuticos, especificándose pormenorizadamente 
tanto los réditos anuales como el capital inicial desembolsado, el «principal», para 
mantener el dominio útil sobre algunas nuevas heredades que se repartían de 
manera más extensa por la diócesis abulense. En 1651, un censo para la fábrica 
de San Vicente fue suscrito por Juan Martín Mirueña, su mujer y otros vecinos de 
Cuevas del Valle, con 55 reales cada año por 1.100 de principal sobre unas huer
tas, perales, un castañar, viñas y olivos en los términos de Cuevas y Villarejo, am
bos en la jurisdicción de la villa de Mombeltrán'74. El interés de los censos se 
situaba en torno al 5 %. Algunos ejemplos pueden ratificar esta última conclusión.



En 1653, los vecinos de Chaherrero Mateo García y María García pagaban anual
mente 3.400 mrs. por un censo de 68.000 de principal sobre unas tierras y viñas 
en los términos de Chaherrero y Crespos. Francisco Rodríguez y su mujer abona
ban, desde 1654, 35 reales de réditos anuales sobre otros 900 de principal para 
una capellanía de la basílica a partir de unas casas y corrales en la calle Real y unas 
tierras en el término de Cardeñosa, con unos intereses del 3,8 %, ligeramente in
feriores a otros contratos consignativos, como el reconocido por Manuel Sastre en 
1677 sobre un prado, unos linares y un corral cercado en San Bartolomé de Pina
res, con 75 rs. y 8 mrs. de réditos anuales sobre un cargo principal de 1.505 rs., 
manteniéndose el 5 % anual en los intereses hipotecarios.

Un rasgo común de estos censos redimibles firmados entre la basílica y los 
censatarios es, precisamente, su escasa continuidad documental debido a la pronta 
redención de cada censo. En otros términos, parece diferenciarse nítidamente el 
planteamiento jurídico del censo enfitéutico del censo «al quitar», solicitado este 
último por aquellos campesinos que pretendían remediar una situación de crisis 
coyuntural en algunas comarcas antes que invertir en las empresas agrícolas. Por 
parte de la basílica, la aceptación de numerosos censos «al quitar» suponía una 
extracción importante del excedente a partir de unos ingresos agrarios a costa de 
los productores directos. En definitiva, desde la documentación conservada refe
rida a la basílica una ruptura histórica, de carácter económico y jurídico, se observa 
desde mediados del siglo XVII con el retroceso de los «feteosines» y la acelerada 
imposición de contratos de arrendamiento y censos consignativos ligados a la ex
trema inestabilidad demográfica y material de la misma centuria y a las necesida
des de los clérigos por replantearse los ingresos procedentes del medio rural. Los 
escasos contratos enfitéuticos del siglo XVII se relacionan con la decadencia de
mográfica de la ciudad de Ávila y el cambio de tendencia en la contabilidad de la 
iglesia, reduciéndose los «feteosines» y conservándose los ingresos de panes y 
menudos, dotaciones y cargos funerarios (cabos de año, memorias, etc.), arrenda
miento de sepulturas y limosnas de los escasos feligreses. En los años 1677-1678, 
los ingresos de censos perpetuos suponían únicamente el 0,83 % del cargo de la 
fábrica, de acuerdo con el mayordomo Antonio de Verdeja, con 3.981 mrs. que 
abarcaban las propiedades directas de la iglesia en Cuevas, Villarejo, Navatalgor- 
do, Navalacruz, Muñana, El Barraco, Mingorría, Mijares y otros lugares, además 
de algunas casas en la ciudad (el Rastro, Mercado Chico, San Vicente, etc.). Para
lelamente, se extienden algunos censos «al quitare, como el reconocido por los 
vecinos Manuel de Acuña y su mujer María González en 1676, con un cargo de 73 
reales de réditos anuales y 1.479 rs. de principal sobre una casa en la calle de la 
Pescadería. La situación en el medio rural es similar, marcándose la superioridad 
de los censos consignativos sobre los perpetuos por parte de los clérigos de la 
ciudad, por un lado, y la cesión de casas, solares, huertas y tierras de labor para 
las capellanías dotadas a partir de mediados del siglo XVII. Entre otras muestras, 
sirva la fundación de la capellanía de Pedro González, Mariana del Río y Antonio 
González, clérigo, vecinos de Ávila, con doce misas anuales cantadas en el altar 
de Nuestra Señora de la Soterrada por 12 rs. por vestuario y oblata, donando a los

420



175 ADAv. SV. C. 2. Leg. 14. Doc. 14 B (1693, enero, 24. Ávila).

421

miembros de San Vicente las fanegas de pan procedentes de unas explotaciones 
en San Esteban de los Patos, Escalonilla y Mingorría, con un valor de 10.170 rs. de 
vellón, y una casa en la ciudad, en la calle de Pedro Berruecos, siendo el total 
15.670 rs.'75. Drásticamente se reducen las propiedades censales de la parroquia 
en el siglo XVIII, contabilizándose una casa con réditos de 30 reales de vellón en 
el camino del humilladero al convento de San Francisco (1707), unas casas en el 
puente Adaja donadas por María López la Mona en 1712, un censo «al quitar» 
reconocido por Juan de Corostiaga con un cargo de 1.110 rs. de principal y 33 
de réditos anuales sobre unas casas con sus corrales y caballerizas en la calle Co- 
valeda, otras casas con huertos y corrales en el barrio de los Orejones y Papalba 
(1716), una vivienda en la bajada de El Rastro (1721), otra situada frente a la ca
pilla de Mosén Rubí con un censo perpetuo de 180 mrs. y una gallina viva cada 
año (1722), una más del polvorista Alfonso Esteban en la Cuchillería, con 96 reales 
de réditos anuales (1730), también otra en la Cuesta de los Azotados (1733) con 
132 rs. y un interés del 3 %, una casa en Papalba y otras más en la carrera de Santo 
Tomás.



*?



423

LA ORGANIZACIÓN URBANA DE ÁVILA A TRAVÉS DE LOS 
«FETEOSINES» EN LOS SIGLOS XVI Y XVII

176 «Mientras se levantaban catedrales, monasterios, iglesias y mansiones señoriales, de acuer
do con la profunda religiosidad y estructura social de su época por todos admitida, el vecindario se 
albergaba en humildes casas construido a lo largo de vías sin urbanizar o alrededor de las escasas 
plazas, con los suelos polvorientos unas veces y otras encharcados. El caserío abulense es un ejemplo 
conocido, pues las edificaciones eran de techos bajos, construidas con madera y adobes, y constaban 
de escasas habitaciones cuyas dimensiones no solían ser grandes», CERVERA VERA, L., La plaza mayor 
de Ávila (Mercado Chico), Ávila, 1982, 19.

177 Como censatario mantenía el dominio útil sobre media yugada de heredad en Aldeanueva 
de Morana, pagando a los comunes de San Vicente cuatro fanegas de trigo, cuatro y media de cebada 
y 75 maravedíes. ADAv. SV. C. 6. Leg. 2. Doc. 2 C (1587, mayo, 20. Ávila).

La renovación arquitectónica de la ciudad de Ávila desde el siglo XVI ca
racteriza una trama urbana dominada por los enclaves parroquiales, monás
ticos, palaciegos y públicos. El ímpetu constructivo se acelera con la llegada 
del Quinientos, pero los moradores permanecen en sus modestas viviendas'76. 
Nuevamente, numerosos vecinos censatarios ocupan los espacios cercanos a 
la basílica, marcados en esta centuria por la presencia de un cementerio y la 
construcción desde los años centrales de un humilladero cercano al camino con
cejil que llevaba a los abulenses hasta el monasterio de San Francisco. Con los 
doscientos noventa y cuatro contratos enfitéuticos conservados en la documenta
ción parroquial se puede realizar una aproximación a los barrios abulenses, a su 
estructura urbana y caracterización socio-profesional. Los clérigos, tradicionales 
moradores en el Coso y otros espacios cercanos como la «Asperilla», el muladar 
y la Torre de la Muía, se mantienen entre los años 1501 y 1600: el canónigo 
Juan Ortiz, el racionero catedralicio Juan de Salazar, los beneficiados Nicolás 
Vázquez, Pedro del Hierro y Juan Manzanas, algunos canónigos como Antonio 
Cabero177 y Agustín de Angulo, junto a otros vecinos eclesiásticos, se asientan 
mediante enfiteusis en algunas moradas de casas que proceden del siglo XV, 
algunas reparadas y ampliadas. Algún secretario como Juan Álvarez de Reven
ga mantenía una casa en las cercanías de San Vicente, en la calle de La Red 
(¿La Parrilla?), hacia 1506, pasando luego a García de Cardeñosa, Gaspar de 
Bracamente, a su hijo Alvaro y a Sebastián Moreno, vecino de El Tiemblo, que



424

1 78 ADAv. SV. C. 3. Leg. 93. Doc. 93 A (1508, febrero, 22. Ávila).

1 79 ADAv. SV. C. 4. Doc. 62 (1538, diciembre, 8. Ávila).

180 Como en el siglo XV, las rentas anuales por las viviendas situadas en «la Asperilla» son muy 
bajas, osculando entre los 5 y los 10 mrs. En 1593, Diego López y Magdalena Martín pagaban 7,5 mrs.

compra finalmente la casa en 1586. Junto a vecinos profesionalmente anónimos, 
otros se caracterizan por sus dedicaciones como herrador, carpintero, acarreador, 
caminero, tundidor, sastre o algunos escribanos (Vicente de San Andrés, Gil del 
Hierro, Vicente del Hierro) y regidores o capitanes. Sus moradas de casas seguían 
caracterizadas por la propia vivienda y el corral, en ocasiones con sobrado, li
mitadas por huertas y solares en el entorno de la iglesia de San Andrés y en las 
cercanías del Adaja, además de los numerosos establos en la Judería procedente 
de 1480. A pesar de cierta especialización terciaria del centro urbano, siguen 
siendo frecuentes los establos en la Cal de Andrín, en el cantón junto a las casas de 
Francisco Valderrábano'78, con dimensiones relativamente reducidas que podían 
oscilar entre las catorce varas de larga y cuatro de ancho (barrio de Papalba), entre 
las diez varas de larga y nueve de ancha en el barrio de Santiago, o con un largo 
de nueve varas y un ancho de ocho en el barrio de San Esteban. Evidentemente, 
otras viviendas alcanzaban mayores extensiones. En 1538, el procurador Melchor 
Nieto, en nombre de don Alonso de Bracamente, señor de la villa de Peñaranda, 
y su mujer doña María de Guzmán, tomó un censo perpetuo de los comunes con 
102 mrs. cada año sobre unas casas en el Coso con un patio grande, un pozo, una 
caballeriza, corrales y otras dependencias tasadas en 50.000 mrs.179. Cerca, en el 
barrio de Cesteros, el regidor Antonio Navarro pagaba 220 mrs. y cuatro gallinas 
por unas casas con un pozo a la entrada, un pequeño corral y un «palacio» y co- 
rralejo. En el siglo XVII (1632), un corral junto a la iglesia de Santiago tenía una 
extensión de treinta nueve varas y un pie y medio, pagándose por María Vázquez 
Campero los réditos anuales por el solar situado al lado de las casas de Gaspar 
Díaz y de los clérigos de la iglesia de San Andrés.

Aunque el barrio de San Vicente no estaba muy densamente poblado por 
la propia existencia del Coso y las dificultades orográficas en esta área urbana, 
paulatinamente se fueron ocupando algunos espacios en dirección al monasterio 
de Santa Ana, un recorrido que bien partía de Papalba o de la calle de Cesteros, 
con alguna calle angosta donde los beneficiados mantenían algunas propiedades 
enfitéuticas, o hacia el Prado de Sancho, salpicado por casas, corrales y huertas 
«que son en la calle que baja de las gradas de Señor San Vicente y ban a dar a la 
yglesia de San Andrés» (1543). También hacia los arrabales del norte se dirigía 
la carrera de San Francisco, dejando a un lado los solares de los Baños de San 
Vicente y el Mesón del Ciego, con unas viviendas en una calle que recibirá la de
nominación de «Ancha de San Francisco» desde mediados del siglo XVI, estando 
ocupada asimismo por algunos inmuebles de los clérigos basilicales. Al lado de los 
Baños «que dicen de la yglesia de San Vicente», en el cantón de San Andrés y en 
la zona conocida como «la Asperilla», algunas casillas y cerquillas mantienen unos 
réditos anuales reducidos por sus escasas dimensiones, la frialdad del entorno y 
las humedades constantes del arroyo procedente de la cabecera parroquial'80.



Casas en «enfiteusis» de San Vicente (s. XVI)

425

i

El «Corral de los Bermejos» aparece documentalmente a mediados de la misma 
centuria relacionado con una familia de cardadores procedente de Urraca Miguel, 
situándose debajo de ¡a iglesia de San Andrés con reconocimientos de varios cen
sos por Diego Bermejo (1550)'8'. La actividad industrial se mantiene en la calle 
Luenga, con algunos hornos cerámicos pertenecientes a los clérigos de San Vicen
te'82, unos ubicados en las cercanías del monasterio de La Encarnación, otros en 
unas casas «debajo de la Torre de la Muía, fronteras a la Puerta del Mariscal»183, 
además de otro horno «de cocer vasijas» situado en unas casas con su corral tras

en las gradillas de San Vicente por «dos moradas de casas con la mitad della plagúela que está delante 
de las dichas casas que nosotros avernos en los arrabales desta ciudad». ADAv. SV. C. 4. Leg. 1. Doc. 1 
E (1593, febrero, 28. Ávila).

181 ADAv. SV. C. 5. Leg. 3. Doc. 3 E (1550, agosto, 22. Ávila. «Escritura de posesión de las casas 
del Corral de los Bermejos por los clérigos beneficiados de la iglesia de San Vicente de Ávila»),

182 La actividad industrial de la calle Luenga provocó algunos litigios en el siglo XVI, unos entre 
los olleros y la parroquia, otros entre los comunes de San Vicente y los capellanes catedralicios sobre 
un censo perpetuo de casas junto al pilón de la Mimbre. ADAv. SV. C. 3. Leg. 18. Doc. 18 C (1547, 
octubre, 19/1548, febrero, 15. Ávila).

183 ADAv. SV. C. 4. Doc. 22 (1518, octubre, 12. Ávila). Los contratos enfitéuticos permanecen 
en el siglo XVII sobre el solar con dos hornos, pagando en 1607 el cantero Juan García 102 mrs. cada 
año en el día de san Miguel. Caja 6. Legajo 55. Doc. 55 A (1607, diciembre, 29. Ávila).



426

184 ADAv. SV. C. 4. Doc. 34 (1527, octubre, 7. Ávila).

185 Libro inventario..., 1580-1624, fol. 167 r.
186 AHPAv. Ayuntamiento. C. 28. Leg. 1, núm. 31 (1541, marzo, 15/abril, 5. Ávila. «Concierto 

y sentencia dada por el marqués de Las Navas sobre el agua de las Hervencias, que es de don Diego 
del Águila, y entre este y el Concejo de Ávila y Común de la ciudad sobre las fuentes del Mercado 
Grande, Mercado Chico y San Vicente». La fuente del Mercado Grande se situaba entre el torreón del 
homenaje y la «torre de las Luminarias», mientras que la del Chico se proyectó en 1510 por un maestro 
de aguas llamado Juan de Secadura, «todo en una piedra, y en él (en el mármol] a de estar una cierva 
echada, de la qual an de salyr dos caños de agua por los oydos y otros dos caños por las yjadas, en 
quatro caños a de tener una dobla de agua».

la iglesia de San Pedro, en la calle que va del Mercado Grande al monasterio 
de Santa Ana184, y otro más conocido como «horno del Comillejo», en el barrio de 
Santiago. Sobre esta última propiedad se observa un cambio en la percepción 
de los réditos, pasándose de los 42,5 mrs. y las cinco fanegas de pan que abonaba 
Pedro de Bonilla en 1522 a los 2 reales anuales que en 1604 rendía a los comu
nes el carpintero Francisco Sánchez, sustituyéndose los hornos de pan por un 
corral junto a las gradillas del cementerio de la parroquial de Santiago. El cura 
Gil López compró en 1518 «vmas casas que tienen dos íornos de cozer pan 
que son en frente de la torre de la Muía»185 por 2.000 mrs., encensuándose la 
propiedad a un peraile y a otros vecinos hasta su extinción hacia 1580 cuando 
en las viviendas habitaba el zapatero José Blázquez de la Plaza.

El entramado urbano seguía marcado, como en el siglo XV, por la presencia 
de numerosas propiedades censales de algunas instituciones eclesiásticas. Las ca
sas de Lorenzo Ruiz de Vallejo, con una carga anual de 200 mrs., se situaban en 
la calle de las Peñuelas (barrio de Santa Cruz), junto a otras del monasterio de 
«Santa María la Vieja» y de la parroquial de Santiago. La presencia de pozos incre
mentaba notablemente el valor enfitéutico de las propiedades, como ocurre con 
una casa en las cercanías del pilón de la Mimbre y con otras moradas en el barrio 
de San Vicente, en el Cucadero y en otros barrios (en las gradillas del cementerio de 
Santiago), si bien buena parte de los vecinos se abastecían de agua en las fuentes 
públicas del Mercado Grande, Mercado Chico y, desde mediados del XVI, de la 
fuente de San Vicente, «por la parte de dentro del muro»186. Una fragmentación 
de la propiedad se daba con cierta frecuencia, especificándose en algún contrato 
la división del bien inmueble de los clérigos Andrés Martínez de Medina, de San 
Vicente, y Gonzalo Gómez, de Santo Domingo. Entre ambos pagaban a los comu
nes de la basílica 88 mrs. anuales, repartiéndose el dominio notarialmente: la 
parte de la puerta de la calle hasta el establo era censual del primer clérigo, y 
desde dicho establo hasta el corral del otro beneficiado. Cristóbal de Barrios pa
gaba cada año 180 mrs. y una gallina por media casa en la calle Brieva, mientras 
que las antiguas casas del pintor Martín Vázquez pasaron en la mitad del inmueble 
al vecino Hernando de Arroyo, pagando 14 mrs. por el solar ubicado en las cer
canías de la basílica con un portal, una cocina, una camarilla y un pequeño 
desván, siendo la otra parte propiedad del cabildo de San Benito, al igual que 
otras propiedades se registran con censos compartidos entre las parroquias de 
San Vicente y San Juan repartiéndose ios 120 mrs. entre todos los beneficiados.



427

L

187 Libro inventario..., 1580-1624, fols. 164 r. - 166 v.
188 ADAv. SV. C. 3. Leg. 88. Doc. 88 B (1522, octubre, 9. Ávila. «Deslinde de la casa del Corral 

de la Degollada encensuada a favor de la basílica a partir de un contrato de 20-VII-1504»).

189 En la calle de los Odreros, «a los pies de San Juan», algunos vecinos censatarios de la basílica 
de San Vicente pagaban a su fábrica y a los mozos de coro unos réditos de 280 mrs. y dos gallinas. Era 
el caso del calcetero Francisco de la Peña en 1541, el vecino de Rivilla de Barajas Diego de Encinas en 
1612 y otros más en los años 1644 (Francisca de Santiago), 1646 (Antonio Jiménez, abogado) y 1 758. 
C. 4. Leg. 74 (1541-1758. Ávila). Libro inventario..., 1580-1624, fol. 21 v.

Los ejemplos acerca de esta división censual son numerosos: Ñuño Orejón (1542), 
el carpintero Juan Vicente (1544), Isabel de Henao (1545), Millán de Olivares 
(1563), el batanero Santos Gómez (1574) con la mitad de unas casas y corrales 
«en una calle que va desde la dicha calle [Santo Domingo] al muladar de la puerta 
de Buenaventura», Juan de Verdeja (1593), etc. En algunos casos, esta fragmenta
ción inmobiliaria y enfitéutica se relaciona con las prácticas testamentarias de al
gunos vecinos. Juan de Verdeja, que vivía en 1510 en unas casas «a la baxada de 
las gradillas de Sant Viqeynte» las dividió entre sus cuatro herederos con sus co
rrespondientes censos, a Juan de Verdeja, al acarreador Francisco Martín, que 
compra una parte a Francisco de Verdeja, propietario de otra cuarta parte de las 
moradas, y a García de Palacios y su mujer Mari Blázquez187.

Alineaciones de casas con un recorrido continuo se observan en la céntrica 
Albardería, moradas con portales, corrales y algunas bodegas fuertemente divi
didas en su dominio útil y pertenecientes a algunos clérigos (Gonzalo González, 
Vicente de Palacios), artesanos y artistas como Juan García, sastre, Lorenzo Dávila, 
cerrajero, y algún entallador (Cornieles de Holanda). Varios inmuebles pertene
cientes en las décadas anteriores a pobladores judíos pasaron en el siglo XVI a 
los cristianos viejos, al arcipreste Gil Gallego de Saavedra y al entallador Diego 
González, unas casas en el Yuradero que lindaban con las del sellero judío Mosé, 
hijo de Merdohay. En los alrededores del Mercado Chico, algunos inmuebles 
parroquiales pertenecían en su dominio útil a ciertos vecinos de la ciudad, espe
cificándose su situación concreta, como unas casas detrás del Consistorio, otras 
con su sobrado y establo junto al Corral de la Degollada, «que es ahora la calle 
que va de la cárcel real al Mercado Chico»188, otra en la calle de los Odreros189, 
algunas más en la Rúa de los Zapateros con corrales y establos o en la calle que 
va desde el Mercado Chico y la Pescadería hacia el monasterio del Carmen, con 
otra pieza «de en medio de donde sale una ventana a la calle que va al hospital 
de Mosén Rubín de Braquemonte», según el censo firmado por el clérigo y escri
bano Antonio de Treviño en 1571. Justo al lado, en 1575, Ana de Treviño pagaba 
10 mrs. por una casa que «vaxa de las fuentes del Mercado Chico para yr al mo- 
nesterio de Santa María del Carmen, que están en frente de las casas del hospital 
de la Anunciación e casas de Agustín de Treviño», al lado del horno del Grimal, 
«ques junto a la capilla de Mosén Rubí». Su hermana, en 1582, vendió una casa al 
capellán de la iglesia mayor Juan López Beato unas casas en la Albardería, con un 
censo de un real y dos gallinas para los clérigos de San Vicente. Hacia el convento 
de los carmelitas calzados se dirigía también la calle de Covaleda, «que es la calle



428

190 ADAv. SV. C. 6. Doc. 45 (1603, diciembre, 29. Ávila).
191 ADAv. SV. C. 5. Leg. 57. Doc. 57 A (1578, julio, 7. Ávila). Libro inventario..., 1580-1624, 

fol. 174 v.

que baxa desde la torre de los Bullones azia el Carmen», poblada por cardadores 
y tintoreros en su prologación hacia la ermita de San Esteban. En en cantón del 
Mercado Chico con la Rúa de los Zapateros, los clérigos de la basílica eran los 
propietarios directos de una caballeriza y un pajar, incluyéndose un mesón de 
Cristóbal de Carrión en el año 1573, establecimiento que desde el siglo XVII será 
conocido como el mesón del Toro al ser adquirido mediante censo por el mesone
ro Juan de Peñalosa y su mujer María Hernández por 9.066 mrs. de principal y 17 
de réditos anuales190. El mesón, situado bajo unos soportales, conservaba también 
una caballeriza en el arranque de la Rúa de los Zapateros. En las Tiendas Caleñas, 
Diego Osorio compró en 1541 unas casas a los herederos de Diego San Martín y 
Juana Fernández por 87.000 mrs., comprometiéndose a pagar al cura y beneficia
dos de San Vicente un censo anual de 70 mrs. y un par de gallinas cada año en 
un barrio conocido desde mediados del XVI como «las Caleras, que es en la calle 
que vaxa de las fuentes del Mercado Chico para el Carmen»191. Algunos desajustes 
enfitéuticos se explican por la ubicación de las viviendas, pues mientras que gran 
parte de las casas de las Tiendas Caleñas mantenían unos réditos anuales entre el 
real y los 70 mrs., alguna otra se caracterizaba por sus bajas rentas, como las casas 
principales del matrimonio Juan Mayo y Ana de Treviño, situadas sobre un albañal 
o salida de las aguas inmundas, con 10 mrs. anuales. Otras adquisiciones de vi
viendas se realizan en el mismo año a los pies de San Juan: el calcetero Francisco 
de la Peña compró al chantre catedralicio Cristóbal de Frías dos pares de casas 
por 200 ducados de oro, estableciéndose un contrato enfitéutico con los comu
nes por valor de 280 mrs. y dos gallinas. Los alrededores de la parroquial de San 
Juan alcanzan unos altos réditos anuales en consideración a su valor estratégico, 
céntrico y claramente relacionado con las actividades comerciales, festivas e insti
tucionales. En 1551, Bartolomé Vázquez, el Viejo, paga a la fábrica y a los mozos 
de coro 400 mrs. y dos gallinas por unas casas linderas a las del barbero Alonso de 
Belmente y a las calles públicas. En la plazuela del Horno, algunas moradas tenían 
dos salidas al lado de la casa del sexmo de San Vicente. Otros inmuebles, en otros 
barrios, no alcanzaban cifras tan elevadas en su compra inicial. En la calle de San
to Domingo, el centro de la antigua Judería, Pedro González, el Viejo, vendió por 
9.500 mrs. una casas al vecino Diego López, suscribiendo este último un censo 
perpetuo a favor del beneficiado Juan López por 125 mrs. anuales pagados en San 
Juan y Navidad.

Otros enclaves enfitéuticos se localizan lejos del centro urbano. La calle Su
cia, con unas casas y corrales procedentes de la dotación del tundidor Cristóbal 
de Oliva, se identifica con la calle de la Cruz, entre las iglesias de Santiago y la 
Santa Cruz, en los arrabales meridionales de la ciudad, mientras que en la antigua 
Judería algunos solares de casas se convirtieron en corrales, con unos moradores 
relacionados con las acividades artesanales y mercantiles, especificándose que 
gran parte de los inmuebles se situaban en Santo Domingo, a las espaldas del



El Mercado Chico a principios del siglo XVI (L. Cervera Vera).

192 ADAv. SV. C. 7. Leg. 22. Doc. 22 A (1616, marzo, 29. Ávila).

429

JL

matadero viejo. Por otra parte, algunos contratos enfitéuticos desaparecen a fi
nales del siglo XVI y principios del XVII, bien por la redención de los censos o, 
más frecuentemente, por la ruina física de los inmuebles. Los inventarios reseñan 
cómo algunas viviendas se cayeron en los barrios de San Marcos y Santiago, en la 
calle Santo Domingo y en el Cucadero, o bien cómo otras, tras un largo recorrido 
censual se vendieron a las monjas del convento de Gracia, concretamente unas 
localizadas en la Cal Toledana pertenecientes desde finales del siglo XV a Diego 
Álvarez de la Bodeguilla, pasando luego a su hijo Cristóbal en 1500, y a los veci
nos Pedro Jiménez (1534), Francisco de Ávila (1537), la viuda Ana de Treviño (1575) 
hasta llegar a un contrato de compra-venta en 1590 pagando las monjas de Gracia 
20 ducados por un censo de 32 maravedíes. Una vez arruinados algunos inmuebles 
se procedía a la venta del solar o bien a la dejación del censo. En cualquier caso, se 
observa la continuidad de algunos contratos entre los compradores y la parroquia 
a partir de la venta de los solares. En 1616, el alcalde de la cárcel real Gaspar Díaz 
vende a los vecinos Francisco de Arriba y María Vázquez una casa derribada en las 
gradillas de Santiago por 6 ducados, requiriendo el matrimonio la adjudicación de 
un censo a los comunes parroquiales para afrontar el pago'92. Tres años después, 
la pareja formada por el carpintero Pedro Martín y su mujer María Jiménez dejan 
un censo de 2 rs. anuales por estar la casa de la calle de las Peñuelas, en el barrio 
de Santa Cruz, «caída y mal reparada», vendiéndose los bienes muebles y «des
pojos» a la fábrica por 120 rs., cantidad que el matrimonio tomó a censo con 204 
mrs. de réditos anuales. Otros censos se anulan en el barrio del Sobradillo (Pedro

¡ « B
■’ ® r



I

ZONAS CONTRATOS CASAS RENTA RENTA MEDIA

Zona 1 57 24 1.424,5 mrs. 59,35 mrs.

15 gallinas13Zona 2 22 795 mrs. 61,15 mrs.

10 gallinasZona 3 59 24 311,29 mrs.

22 3.645,5 mrs. 165,7 mrs.38Zona 4

1 gallina28 2.909,5 mrs. 103,9 mrs.64Zona 5

29 12.622,5 mrs. 435,2 mrs.54Zona 6

206,2 mrs.140294TOTAL

430

28.868 mrs.
2 cornados

7.471 mrs.
2 cornados

4 gallinas
5 fanegas

8 gallinas
2 fanegas

33 gallinas
10 fanegas

5 gallinas
3 fanegas

Cuadro 9 /VI 
ESTIMACIÓN DE RENTAS URBANAS EN LA CIUDAD DE ÁVILA 

(QUINQUENIO 1596-1600)

Jiménez, 1619) y en la plazuela de Ajales (Francisco Jiménez, 1646), mientras que 
otros moradores reciben cartas de apremio por los retrasos en el cumplimiento de 
los contratos enfitéuticos. La calleja de los Moros, con algunas casas y numerosas 
huertas y cercas, se extendía desde el dominio monástico de San Francisco hasta 
el convento de San Antonio, con un trazado irregular y escasamente habitado por 
los vecinos dada su dedicación hortelana y ganadera, reconvirtiéndose en el siglo 
XX en un barrio lineal y monótono con advocaciones marianas. Parecidas conside
raciones se pueden aplicar a la calle Luenga, desde la plazuela de Ajates hasta el 
pilón de la Mimbre, con propiedades censales utilizadas como viviendas, huertas 
y corrales y numerosos hornos cerámicos, asimismo con algunos pozos y algunos 
edificios que después de arruinados se convirtieron en huertas.

En el transcurso del siglo XVII, algunos vecinos conservan los dominios útiles 
en esta zona urbana de carácter industrial, aunque rodeada de las numerosas 
huertas del Prado de Sancho, del convento de La Encarnación y de las propie
dades del cabildo en Fuente Buena. El carpintero Alonso de Pintos habita en un 
solar de la calle Luenga con un censo procedente de 1564, pagando en 3 rs. a los 
comunes y medio real a la fábrica de San Vicente en 1605, contrato que luego 
será reconocido por otros vecinos en los años 1613, 1692 y 1697. Miguel del 
Castillo, tendero, y Agustín de Valdivieso pagaban los mismos réditos anuales por 
otros solares al lado del pilón de la Mimbre.



CONTRATOSZONAS CASAS RENTA RENTA MEDIA

5 676 mrs.Zona 1 4 225,3 mrs.

2 gallinasZona 2 1 1 10 mrs. 10 mrs.

10 gallinas16 4.462,5 mrs.Zona 3 12 371,8 mrs.

2 2Zona 4 100 mrs. 50 mrs.

9Zona 5 5 1.440 mrs. 288 mrs.

Zona 6 16 10 3.470 mrs. 347 mrs.

12 gallinas49 34TOTAL 10.158,5 mrs. 298,7 mrs.

431

• Zona 7: Coso de San Vicente, Torre de la Mola, cementerio, muladar, humilladero, 
baños y «Asperillo».

• Zona 2: San Pedro, Mercado Grande, Albardería.
• Zona 3: San Juan, Mercado Chico, Tiendas Caleñas, Carnicería, Pescadería, Brieva, 

Lomo, Degollada, Berruecos, Andrín.
• Zona 4: Papalba, Cesteros, Santa Ana, Barrio Nuevo, San Andrés, San Francisco.
• Zona 5: Rúa de los Zapateros, Montenegro, Santo Domingo, San Esteban, 

Cucadero.
• Zona 6: Luenga, Toledana, Santiago, Santa Cruz, San Marcos, etc.

Cuadro 10 /VI
ESTIMACIÓN DE RENTAS URBANAS EN LA CIUDAD DE ÁVILA 

(SIGLO XVII)

Aunque desde el punto de vista de la contabilidad de la iglesia parroquial 
de San Vicente los réditos extraídos por los censos enfitéuticos no suponían un 
cargo fundamental, es cierto que la extensión jurídica sobre el entramado urbano 
implicaba una red estratégica de enorme valor al considerar la vinculación de los 
censatarios con los clérigos, la fábrica y, en menor medida, con los mozos de coro. 
Como en el siglo XV, los réditos más bajos se mantienen en los alrededores de la 
basílica, en los Baños, el cementerio, el muladar y la «Asperilla», consignándose 
asimismo rentas inferiores en el Coso de San Vicente por la fuerte presencia de 
clérigos como dueños útiles de las casas y corrales. Porcentualmente, la presencia 
de clérigos en el siglo XVI en el barrio de San Vicente supone el 24,5 %, incluyen
do a curas y beneficiados, varios canónigos y algunos racioneros catedralicios que 
en función de un vínculo profesional consiguen unos réditos beneficiosos para 
sus economías domésticas, especialmente si se considera la ubicación de los so
lares en el Coso de San Vicente, en contraste con las viviendas de los artesanos 
(carpinteros, tundidores, sastres y herradores) que moran en las proximidades del



432

193 ADAv. SV. C. 9. Leg. 49. Doc. 49 B (1593, agosto, 9. Ávila).
194 Sólo he localizado un censo «al quitar» en el siglo XVI, tratándose de una escritura de 

Gaspar Belmente, clérigo, y su padre Gaspar de Belmonte, con 807 mrs. «a razón de catorze mili el 
millar sobre vnas casas y los demás bienes» de los anteriores vecinos (1575, septiembre, 6. Ávila), libro 
inventarío... 1580-1624, fol. 143 r.

195 Libro de cuentas de la fábrica de San Vicente, años 1565-1602, sin. num.

cementerio, muladar y Baños o con las de los escribanos y regidores que se sitúan 
en las inmediaciones de Papalba y Cesteros. En comparación con el siglo anterior, 
las viviendas enfitéuticas se conservan en las mismas proporciones, reduciéndose, 
no obstante, las rentas anuales en maravedíes y en gallinas.

Hay que insistir acerca del escaso significado cuantitativo que para la econo
mía basilícal suponen los «feteosines», especialmente si se consideran las conti
nuas alteraciones monetarias del siglo XVI, el proceso inflacionista ligado sobre 
todo al precio de los cereales y las dificultades que jurídicamente implicaban los 
censos para modificar unas réditos sobre la cantidad inicial establecidos desde 
tiempos anteriores. Cuando se firma un contrato nuevo no importa tanto el interés 
hipotecario, habitualmente muy bajo, casi siempre inferior al 5 %, como el control 
jurídico que desde la iglesia parroquial se podía ejercer sobre áreas muy dispersas 
y variadas de la ciudad. Parecida situación se da en los tramos comprendidos entre 
San Pedro, Mercado Grande y Albardería, con una población eclesiástica y artesa- 
na que pagaba unos réditos ligeramente superiores a los establecidos en el barrio 
de San Vicente. Por el contrario, las medias enfitéuticas más elevadas se registran 
entre el Mercado Chico y el Lomo, incluyendo calles céntricas como Cal de An
dón, Berruecos, Degollada o Maldegollada y otras, y en zonas más alejadas de la 
ciudad (Luenga, Toledana, Santiago, etc.). De esta forma, la media de las rentas en 
el Mercado Chico (Zona 3) se situaría en torno a los 105 o 110 mrs., unas cantida
des prácticamente similares a las del siglo XV para los mismos lugares. Un caso 
parecido se da en la calle Luenga, con una dotación de Francisco Jiménez de tres 
misas cantadas junto a la puerta de Santa Marina, dejando 1.181 mrs. de censo 
anual sobre la persona y bienes del cardador Domingo Galán por unas casas junto 
a la plazuela de Ajates'93. Sin embargo, las altas rentas de la calle Luenga, o de 
arrabales de la ciudad como Santiago, San Marcos y Santa Cruz se explican por la 
estratégica presencia de actividades industriales, con hornos cerámicos, batanes, 
tenerías, tintorerías y talleres dedicados a los tejidos. Este conjunto de elementos 
enfitéuticos conduce a una conclusión: la inclinación de la basílica de San Vicen
te, tanto en el medio rural como en el urbano, a definir sus dominios parroquiales 
a partir de los «feteosines» (y rara vez con censos consígnateos)'94 sobre ios veci
nos de la diócesis, incrementándose en la ciudad el número de contratos respecto 
al siglo XV (de 114 a 294), las casas censuales (de 93 a 140) y los réditos en mara
vedíes, pasando de los 8.889,9 a los 28.868 a finales del siglo XVI. De las últimas 
monedas recaudadadas, aproximadamente el 80 % se destinaba al pago del cura 
y los siete beneficiados parroquiales, y el resto a la fábrica y reparo de San Vicente, 
algo más de 5.500 mrs., cantidad que coincide cercanamente con las cuentas 
dadas por el mayordomo Cristóbal de Espinosa para los años 1596 y 1597’95 al



Basílica de San Vicente de Ávila según el grabado de F. X. Parcerisa (1865).

433

i

reseñar, además de otros cargos (panes, menudos, limosnas, etc.), el cobro de al
gunos censos en la ciudad sobre unas casas a los pies de San Juan y en las calles 
de los Bullones, Zapateros, Andrín, carnicerías del Mercado Chico, Papalba, ade
más de los réditos anuales procedentes de algunos vecinos como Diego Sánchez, 
Torquemada, el clérigo Pedro Suárez, los herederos de Belmonte, Ana Serrana y 
Pedro Jiménez, representando estos ingresos únicamente el 0,96 % de las cuentas 
de la mayordomía de San Vicente.





r n

EPÍLOGO





La reforma interna que supuso el concilio tridentino se plasmó en la organiza
ción espacial de la feligresía de la parroquia de San Vicente, la mayor observancia de 
los estatutos, su seguimiento pertinaz por los visitadores apostólicos y, también, en 
la consideración litúrgica que adquiere la basílica para aquellas visitas dignas de ser 
resaltadas. Además del cardenal e inquisidor general Espinosa, en octubre de 1570, 
otras dignidades entraron en el templo en los siglos XVI y XVII, seis cardenales, 
dos patriarcas, ocho arzobispos y quince obispos. Desde mediados del siglo XVII 
la ciudad girará hagiográficamente alrededor de santa Teresa de Jesús, ordenando 
el obispo don Bernardo de Ataide (1654-1656) que la festividad de la Santa «que 
es a los quinge de octubre, sea día festiuo y de guarda en esta giudad, y como tal 
le tengan y guarden todos los veginos della, absteniéndose de las obras seruiles 
que están prohibidas en los demás días de fiesta que la Yglesia guarda y gelebra 
por tales. Y tengan obligagión de oir missa entera como lo manda el pregepto 
de la Santa Madre Yglesia, de baxo de peccado mortal». Unas décadas después, 
el triunfo de Teresa de Jesús parece casi absoluto sobre la feligresía abulense. 
A mediados del siglo XVII, con una materialidad mundana cambiante, crítica y 
escasamente halagüeña para los vecinos de la ciudad y los clérigos parroquiales, 
convertidos los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta en unos santos casi ficticios 
más que en figuras hagiográficas precisas y concretas, el obispo Martín de Bonilla 
(1656-1662) muestra su desconsuelo por las pérdidas festivas y litúrgicas de los 
tres mártires patronos de la ciudad, reclama la devoción a unos santos enterrados 
en el interior de la basílica y ordena la restitución de la festividad el 27 de octubre 
tras una consulta con el deán y cabildo de canónigos, con el consistorio, justicia 
y regimiento de Ávila, concediendo asimismo cuarenta días de indulgencia a los 
asistentes a la misa: «Y porque se está en la cosecha de los frutos y no se haga falta 
a obra tan pública y necesaria, daba y dio licengia a los que entendieren en la 
siega, cosecha y benefigio dellos para que oyendo misa en aquel día cumplan con 
el precepto aunque trauaxen en el dicho ministerio».

Rupturas y continuidades históricas de una basílica, organizada a partir de un 
tiempo heroico y martirial, asentada sobre el pasado esplendor medieval que con 
el paso de los años se mantendría en las descripciones de los cronistas que ava
laban las grandezas del templo. Para aquellos que hayan tenido la paciencia y el 
tesón de leer las anteriores páginas algunas conclusiones pueden haber quedado

437



■M

cj

VI

■

Cenotafio: huida de los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta.

438

1'3

L -í I . í i t
r r ? i

de manifiesto de forma clara, tal vez otras no tanto. A lo largo del recorrido textual 
sobre la basílica de los Santos Mártires Vicente, Sabina y Cristeta de Ávila unos mo
delos hagiográficos y unas realidades sociales, culturales, jurídicas y económicas, no 
separadas y yuxtapuestas, sino relativamente bien conjuntadas e interrelacionadas 
han marcado tanto la historia interna del propio edificio como la actuación exterior 
de sus clérigos sobre los abulenses, a pesar, eso sí, de algunas quiebras y ausencias 
documentales en una relación lineal de los hechos. Seguramente, los resultados his- 
toriográficos de la presente obra han quedado resaltados en sus diferentes capítulos, 
pero, no obstante, es necesario destacar algunas claves concluyente y algunas 
insuficiencias que podrían ser corregidas en los años venideros.

En apariencia, la historia de la basílica de San Vicente parecía estar realizada 
a partir de los numerosos libros, las monografías y las recopilaciones de textos 
anteriores a esta investigación. Un primer indicio que muestra, frente a otras pa
rroquias abulenses, una de las características permanentes de los clérigos parro
quiales, su afán por resaltar la superioridad del templo frente a otras instituciones 
eclesiásticas, su anhelo por mantener una imagen mitificada de su pasado y de su 
propia historia, su necesidad por articular un dominio económico para sostener 
una actividad litúrgica y festiva superior a la mediocridad de otros ámbitos parro
quiales. Pero, por otra parte, la misma abundancia de textos impresos y manuscri
tos pesaba demasiado a la hora de afrontar el trabajo, obligado a reconducir con 
cierta coherencia una historia interna abarrotada de leyendas, sucesos fantásticos 
e interpretaciones panegíricas. Al final, creo que el resultado ha pretendido re
saltar no sólo una historia lineal de la iglesia de San Vicente, sino, sobre todo, 
enlazar una historia estrictamente local o parroquial con el complejo mundo de 
los procesos históricos de la ciudad de Ávila y sus territorios.

* J

/ .• \
z 7

j

J



A

Talla de san Vicente (ca. 1680).

439

TJ

lii

■

■

? ■*' 'A
3/ i

; «mJ

7; W-
i ■..! ■

l >idw ■— —ú- 
■— ■■■■ gr 

l





SELECCIÓN BIBLIOGRÁFICA1

i

1 Para facilitar la consulta de las diferentes publicaciones, estas se han ordenado en seis gran
des apartados, a pesar de que algunas obras pudieran estar perfectamente localizadas en varios grupos 
específicos. Al tratarse de una selección, numerosas obras están citadas en las notas a pie de página de 
los diferentes capítulos.





443

A.- LOS SANTOS VICENTE, SABINA Y CRISTETA Y SU ENTORNO.
ASPECTOS HAGIOGRÁFICOS, ARQUITECTÓNICOS E ICONOGRÁFICOS

ALFÍN ESTEVEZ, A., Historia de la apostólica imagen de la Virgen de la Soterrada, 
la más antigua y venerable imagen de María en Ávila, Ávila, 1956.

BANGO TORVISO, I. G., «Sobre el origen de la prosquineses en la Epifanía de 
los Magos». Traza y Baza. Cuadernos hispanos de Simbología, Arte y Literatura, 
7 (1978), pp. 25-37.

- El románico en España, Madrid, 1992.
- «El espacio para enterramientos privilegiados en la arquitectura medieval». 

Anuario del Departamento de Historia y Teoría del Arte, IV (1992), pp. 93-132.
- «Arquitectura y escultura», en Historia del Arte de Castilla y León, Valladolid, 

1994, II, pp. 9-212.
- El arte románico en Castilla y León, Madrid, 1997.
CABALLERO, J., «La plaza de San Vicente de Ávila: necrópolis parroquial y nivel 

romano». Numantia, 6 (1993-1994), pp. 139-152.
CAMPS CAZORLA, E., El arte románico en España, Madrid, 1935.
CHUECA GOITIA, R, Historia de la arquitectura española. Edad Antigua y Edad 

Media, Madrid, 1965.
- Historia de la arquitectura occidental. Edad Media cristiana en España, Madrid, 

2000.
DUBY, G. (ed.), Sculpture. From Antiquity to the Middle Ages, Cambridge, 1991. 
DUCHET-SUCHAUX, G. y PASTOUREAU, M„ Guía iconográfica de la Biblia y los 

santos, Madrid, 1996.
FERRANDO ROIG, J., Iconografía de los santos, Barcelona, 1950.
FERRER GARCÍA, F. A., «Las funciones perdidas de los mártires. El culto a los 

santos Vicente, Sabina y Cristeta de Ávila», en Antropología en Castilla y León e 
Iberoamérica. Aspectos generales y religiosidades populares, Salamanca, 1988, 
pp. 437-447.

- «El santo y la serpiente. Leyenda y realidad en el cenotafio de los mártires Vicen
te, Sabina y Cristeta de Ávila». Cuadernos Abulenses, 29 (2000), pp. 11-59.

- «Literatura hagiográfica latina en torno a los mártires Vicente, Sabina y Cristeta 
de Ávila (siglos VII-XI)». Híspanla Sacra, LX/121 (2008), pp. 9-46.

- «Clérigos y feligreses en la basílica de San Vicente de Ávila: actividades litúrgicas, 
lúdicasy funerarias (siglos XVl-XVIl)». Híspanla, 68/228 (2008), pp. 341-374.



GAILLARD, G., «Influences frangaises ou caracteres espagnols dans quelquessculp- 
tures romanes en Castille», en Actes du XIX Congrés International de l'Histoire de 
l'Art (París, (958), París, 1959, pp. 84-89.

GARCÍA GUINEA, M. Á., «Las huellas de Fruchel en Palencia y los capiteles de 
Aguilar de Campoo». Coya, 43-45 (1961), pp. 157-168.

GODOY FERNÁNDEZ, C., «Arquitectura cristiana y liturgia: reflexión en torno a la 
interpretación funcional de los espacios». Espacio, Tiempo y Forma, I/2 (1989), 
pp. 355-389.

- Arqueología y liturgia. Iglesias hispánicas (siglos IV al VIII), Barcelona, 1995.
GOLDSCHMIDT, W., «El pórtico de San Vicente, en Ávila». Archivo Español de 

Arte y Arqueología, XI (1935), pp. 259-272.
- «El sepulcro de San Vicente, en Ávila». Archivo Español de Arte y Arqueología, 

XII (1936), pp. 161-170.
GÓMEZ-MORENO, M., El arte románico español. Esquema de un libro, Madrid, 

1934.
- Catálogo monumental de la provincia de Ávila, 3 vols., ed. A. de la Morena y T. 

Pérez Higuera, Ávila, 1983.
GRABAR, A., Las vías de la creación en la iconografía cristiana, Madrid, 1998.
GUTIÉRREZ ROBLEDO, J. L., «Las restauraciones de San Vicente de Ávila en la 

segunda mitad del siglo XIX», en E. M.- Repullés y Vargas, La basílica..., Ávila, 
1997, pp. VII-CXXXIX.

HERAS HERNÁNDEZ, F. de las, La iglesia de San Vicente de Ávila. Memorias de un 
templo cristiano, Ávila, 1971.

HERNÁNDEZ CALLEJO, A., Memoria histórico-descriptiva sobre la basílica de los 
santos mártires Vicente, Sabina y Cristeta en la ciudad de Ávila, Madrid, 1849.

LAMPÉREZ Y ROMEA, V, «Notas sobre algunos monumentos de la arquitectura 
cristiana española. I La Basílica de San Vicente en Ávila». Boletín de la Sociedad 
Española de Excursiones, II (1901), pp. 1-5.

MARTÍN GONZÁLEZ, J. J., «Arte español de transición al gótico». Coya, 1961, pp. 
168-172.

MIRÓ, C., «Estudio histórico del templo de San Vicente de Ávila». Clavileño, 16 
(1952), pp. 65-72.

MONREAL Y TEJADA, L., Iconografía del cristianismo, Barcelona, 2000.
PANOFSKY, E., Tomb sculpture. Its changingn aspects fron Anden Egypt to Bernini, 

London, 1964.
PITA ANDRADE, J. M.a, Escultura románica en Castilla: los maestros de Ávila y 

Oviedo, Madrid, 1955.
PORTER, A. K., La escultura románica en España, 2 vols., Barcelona, 1928.
PUERTAS TRICAS, R., Iglesias hispánicas (siglos IV al VIII). Testimonios literarios, 

Madrid, 1975.
RÉAU, L., Iconografía del arte cristiano, 6 vols., Barcelona, 1988-2000.
REPULLÉS Y VARGAS, E. M.a, «Santa Teresa y la basílica de San Vicente». La Re

pública Española, Ávila, 15-10-1894.
- «El simbolismo cristiano de la basílica de San Vicente de Ávila». La República 

Española, Ávila, 15-10-1984.

444



I

B.- ESTUDIOS GENERALES Y PARCIALES SOBRE ÁVILA

445

I

ALCOLEA, S., Ávila monumental, Madrid, 1952.
ALMAGRO-GORBEA, M. (ed.), Celtas y vettones, Ávila, 2001.
ÁLVAREZ-SANCHÍS, J. R., Los vettones, Madrid, 1999.
ARRIBAS, J., Historia, literatura y fiesta en torno a San Segundo (Ávila, 1519-1594), 

Ávila, 2002.
BALLESTEROS, E., Estudio histórico de Ávila y su territorio, Ávila, 1896.

- La Basílica de los santos mártires Vicente, Sabina y Cristeta en Avila, Madrid, 
1894.

RICO CAMPS, D., «Clerici vero habeant mores militum. Notas en torno al primer 
proyecto de San Vicente de Ávila», en La cabecera de la catedral calceatense..., 
pp. 419-449.

- «A shrine in its selting: San Vicente de Ávila», en Decorations for the holy dead. 
Visual embellishmenth on tombs and shrines of saints, Brepols, 2002, pp. 57- 
76.

- El románico de San Vicente de Ávila (Estructuras, imágenes, funciones), Murcia, 
2002.

RODRÍGUEZ ALMEIDA, E., «La primitiva memoria martirial de los santos Vicente, 
Sabina y Cristeta (Ávila, España)», en Atti del VI Congresso Internazionale di Ar- 
cheologia Cristiana, Ravenna, 1962, pp. 781-797.

RUIZ-AYUCAR, E., Sepulcros artísticos de Ávila (Pequeña historia local), Ávila, 
1964 y 1985.

SEBASTIÁN, S., Mensaje simbólico del arte medieval. Arquitectura, iconografía, 
liturgia, Madrid, 1994.

SENRA, J. L., «La irrupción borgoñona en la escultura castellana de mediados del 
siglo XII». Anuario del Departamento de Historia y Teoría del Arte, IV (1992), 
pp. 35-51.

SILVA MAROTO, R, «Nuevos datos sobre la biografía de Sansón Florentín». Archi
vo Español de Arte, 44 (1971), pp. 155-163.

VALLEJO, ]. y TEIJEIRA, M. D., «Fuentes para el estudio de la iglesia del monasterio 
de San Pedro de Arlanza en los inicios del románico pleno en España». Boletín 
del Museo Arqueológico Nacional, XIII (1995), pp. 55-70.

VÁZQUEZ GARCÍA, F., «Escultores, ensambladores, entalladores, maestros de can
tería, etc.». Cuadernos Abulenses, 16 (1991) y 17 (1992), pp. 41-130 y 111-176.

VILA DA VILA, M.a M., «La iconografía de San Vicente y sus hermanas en el arte 
medieval», en Matrimonio, familia y parentesco en Galicia, Santiago de Compos- 
tela, 1989, pp. 255-268.

-Ávila románica: talleres de filiación hispano-languedociana, Ávila, 1999.
YARZA LUACES, J., La Edad Media. Historia del Arte Hispánico II, Madrid, 1980.
- Arte y arquitectura en España, 500-1200, Madrid, 1985.
- «Reflexiones sobre la iconografía medieval hispana». Cuadernos de Arte e Icono

grafía, II/3 (1989), pp. 27-46.



habitaciones primeras».

- «El cementerio hebreo de Ávila». Boletín de la Real Academia de la Historia, 
XXVIII (1896), pp. 353-364.

BARRACA DE RAMOS, R, «Excavación arqueológica en el circuito de San Pedro 
(Ávila), 1989-1990». Numantia, 4 (1990), pp. 239-255.

- «La necrópolis del circuito de San Pedro, en Ávila». Boletín de Arqueología Me
dieval, 4 (1990), pp. 321-331.

BARRIOS GARCÍA, Á., La catedral de Ávila en la Edad Media. Estructura socio- 
jurídica y económica, Ávila, 1973.

BARRIOS GARCÍA, Á. (coord.), Historia de Ávila. II Edad Media (siglos VIII-XIII), 
Ávila, 2000.

- La muralla de Ávila, Madrid, 2003.
BELMONTE DÍAZ, J., Las leyendas de Ávila, Ávila, 1947.
- Historia de Ávila. Estudio histórico, Ávila, 1985.
- Judíos e Inquisición en Ávila, Ávila, 1989.
BLASCO, R., «La restauración de la diócesis de Ávila y sus 

Estudios Abulenses, IV (1954), pp. 19-31.
BORDEJÉ GARCÉS, F., Las murallas de Ávila, Madrid, 1935.
CARRERO SANTAMARÍA, E., «Las oficinas capitulares de la catedral de Ávila». 

Cuadernos Abulenses, 28 (1999), pp. 127-171.
CÁTEDRA, M.a, Un santo para una ciudad. Ensayo de antropología urbana, Bar

celona, 1997.
- «El origen de las ciudades: la invención de la tradición en Évora y Ávila», en V/// 

Congreso de Antropología. Recreaciones etnográficas, Santiago de Compostela, 
1999, pp. 47-63.

CERVERA VERA, L., La plaza mayor de Ávila (Mercado Chico), Ávila, 1982.
- «Las obras y trabajos de Francisco de Mora en Ávila». Archivo Español de Arte, 

240 (1987), pp. 401-417.
FERNÁNDEZ CASANOVA, A., La Catedral de Ávila, Madrid, 1914.
- «La Catedral de Ávila, Monumento Nacional». Boletín de la Real Academia de la 

Historia, LXV (1914), pp. 523-531.
FERRER GARCÍA, F. A., «Religión y festejos taurinos en Ávila, siglos XVII-XVlll». 

Cuadernos Abulenses, 27 (1998), pp. 132-182.
- La invención de la iglesia de San Segundo. Cofrades y frailes abulenses en los 

siglos XVI y XVII, Ávila, 2006.
- «El capitán, cronista y comunero Gonzalo Ayora de Córdoba (1466-1538) y 

el Epílogo... de la ciudad de Ávila». Diario de Avila, 4, 11, 18 y 25 de julio de 
2004.

- «Reyes y soldados, héroes y comuneros en la biografía de Gonzalo de Ayora (1466- 
1538)». Espacio, Tiempo y Forma. Historia Medieval, 19 (2006), pp. 265-292.

FORONDA Y AGUILERA, M., «El códice titulado Crónica de Ávila». Boletín de la 
Real Academia de la Historia, LXII (1913), pp. 278-283.

FULGOSIO, E, Crónica general de España. Crónica de la provincia de Ávila, Ma
drid, 1870.

GÓMEZ-MORENO, M., «La Crónica de la población de Ávila: antecedentes». 
Boletín de la Real Academia de la Historia, CXIII (1943), pp. 11-56.

446



447

¡

GRANDE MARTÍN, J., Castillos en la tierra de Ávila y emoción de la ciudad, Ávila, 
1976.

GUTIÉRREZ ROBLEDO, J. L., Iglesias románicas de la ciudad de Ávila, Ávila,
1982.

- «Las murallas de Ávila», en Historia de Ávila. II Edad Media (siglos VIII-XIII), Ávila, 
2000, pp. 479-515.

LAGUZZI, M.- del R, «Ávila a comienzos del siglo XIV». Cuadernos de Historia de 
España, XII (1949), pp. 145-180.

LEÓN TELLO, R, ludios de Ávila, Ávila, 1963.
LÓPEZ ARÉVALO,). R., Un cabildo catedral de la vieja Castilla. Ávila: su estructura 

jurídica. Siglos XIII-XX, Madrid, 1966.
LUIS LÓPEZ, C. et al., Cuía del románico en Ávila y primer mudéjar de la Moraña, 

Ávila, 1982.
MARINÉ, M.® (coord.), Historia de Ávila. I Prehistoria e Historia Antigua, Ávila, 

1998.
MARTÍN CARRAMOLINO, J., Historia de Ávila, su provincia y obispado, 3 vols., 

Madrid, 1872-1873.
MAYORAL FERNÁNDEZ, J., La ciudad de Ávila. Museo de arte antiguo, relicario de 

fe, estación veraniega de primer orden, fuente de riqueza comercial e industrial, 
Ávila, 1916.

- Los viejos cosos de Avila, Ávila, 1927.
- El municipio de Ávila (Estudio histórico), Ávila, 1958.
MERINO ÁLVAREZ, A., La sociedad abulense durante el siglo XVL La nobleza, Ma

drid, 1926.
PARRADO DEL OLMO, J. M.-, ¿os escultores seguidores de Berruguete en Ávila, 

Ávila, 1981.
PICATOSTE, V, Tradiciones de Ávila, Madrid, 1888.
- Descripción e historia política, eclesiástica y monumental de España para uso de 

la juventud. Provincia de Avila, Madrid, 1890.
QUADRADO, J. M.®, Recuerdos y bellezas de España. Salamanca, Ávila y Segovia, 

Barcelona, 1865 (Barcelona, 1979).
RODRÍGUEZ ALMEIDA, E., Ávila romana (Notas para la arqueología, la topografía 

y la epigrafía romanas de la ciudad y su territorio), Ávila, 1981.
- Ávila «gallega». Ensayo sobre el Ávila altomedieval, Ávila, 203.
RODRÍGUEZ SILVA, A., «La situación de los despoblados en tierras castellano- 

leonesas durante el siglo XVIII. El caso de los despoblados en la provincia de 
Ávila», en El pasado histórico de Castilla y León. II Edad Moderna, Salamanca,
1983, pp. 381-393.

ROMANILLOS, E, Monumentos de Ávila. Guía para visitar la ciudad, Ávila, 1900. 
RUIZ DE PABLOS, F., Ávila y su provincia en documentos del Santo Oficio de la

Inquisición (Homenaje a Isabel I de Castilla en su V Centenario), Madrid, 2005. 
SABE ANDREU, A. M.®, Las cofradías de Ávila en la Edad Moderna, Ávila, 2000. 
SALINAS DE FRÍAS, M., La organización tribal de los vettones, Salamanca, 1982. 
SÁNCHEZ SÁNCHEZ, A., La beneficencia en Ávila. Actividad hospitalaria del cabil

do catedralicio (siglos XVI-XIX), Ávila, 2000.



C.- HISTORIA DE LA IGLESIA, LA HAGIOGRAFÍA Y SUS FUENTES, 
LAS RELIGIOSIDADES

ALDEA VAQUERO, Q., MARTÍN MARTÍNEZ, T. y VIVES GATELL, J. (dirs.), Diccio
nario de historia eclesiástica de España, 4 vols., Madrid, 1972-1975.

ALLARD, R, El martirio, Madrid, 1943.
ALZOG, Historia eclesiástica de España, ed. V de la Fuente, Barcelona, 1855.
AMAT, F., Tratado de la Iglesia de Jesuscristo, Barcelona, 1802.
ARCE MARTÍNEZ, J., «Conflictos entre paganismo y cristianismo en Hispania du

rante el siglo IV». Príncipe de Viana, XXXII (1971), pp. 245-255.
BAÑOS VALLEJO, F., La hagiografía como género literario en la Edad Media: tipo

logía de doce vidas individuales castellanas, Oviedo, 1989.
BLÁZQUEZ, J. M.3, Diccionario de las religiones prerromanas en Hispania, Madrid, 

1975.
BRACANQA, J. O., «A Liturgia da Braga». Hispania Sacra, XVII (1964), pp. 259-281.
BROU, L., «Séquences et trapes dans la liturgie mozárabe». Hispania Sacra, IV 

(1951), pp. 27-41.
BROWN, R, The cuite oí the saints. Its rise and function in latín christianity, Chi

cago, 1981.
- // culto dei santi. L'origine e la diffusione di una nuova religiositá, Torino, 1983.
- El primer milenio de la cristiandad occidental, Barcelona, 1997.
BURRUS, V, The making of a heretic. Cender, authority and the priscillianist con- 

troversy, Berkeley, 1995.
CAMARERO CUÑADO, J., La figura del santo en la liturgia hispánica, Salamanca- 

Madrid, 1982.
CARDINI, F., Los Reyes Magos. Historia y leyenda, Barcelona, 2001.
CARO BAROJA, J., Las formas complejas de la vida religiosa. Religión, sociedad y 

carácter en la España de los siglos XVI y XVII, Madrid, 1978.

448

en el siglo XVI». Cuadernos

SOBRINO CHOMÓN, T., Episcopado abulense. Siglos XVI-XV1II, Ávila, 1983.
TAPIA SÁNCHEZ, S. de, «Estructura ocupacional de Ávila en el siglo XVI», en El 

pasado histórico de Castilla y León... 2. Edad Moderna, Salamanca, 1983, pp. 
201-233.

- «Los factores de la evolución demográfica de Ávila 
Abulenses, 5 (1986), pp. 113-213.

TEJERO ROBLEDO, E., Toponimia de Ávila, Ávila, 1983.
TERES, E. y BARRACA, R, «Excavaciones en las murallas de Ávila». Revista de Ar

queología, 59 (1986), pp. 59-60.
VEREDAS RODRÍGUEZ, A., Ávila de los caballeros. Desripción artístico-histórica 

de la capital y pueblos más interesantes de la provincia, Ávila, 1935.
VERGARA RODRÍGUEZ, A., Estudio histórico de Ávila y su territorio desde su re

población hasta la muerte de santa Teresa de Jesús, Ávila, 1896.
VILLAR CASTRO, J., «Organización espacial y paisaje arquitectónico en la ciu

dad medieval. Una aportación geográfica a la historia del urbanismo abulense». 
Cuadernos Abulenses, 1 (1984), pp. 69-89.



r

la Híspanla visigoda. La «Vita Aemiliani» y el actual

Las raíces de España, Ma-

449

i

CASTELLANOS, S., Poder social, aristocracias y hombre santo en la Hispania visi
goda, Logroño, 1998.

- Hagiografía y sociedad en
territorio riojano (siglo VI), Logroño, 1999.

CASTILLO MALDONADO, R, Los mártires hispanorromanos y su culto en la His
pania de la Antigüedad tardía, Granada, 1999.

CONNOLLY, J. E., DEYERMOND, A. y DUTTON, B. (eds.), Saints and their au- 
thors: studies in Medieval Híspanle hagiography in honor of John K. Walsh, Ma- 
dison, 1990.

CUNNING, G. J. y BAKER, D., Popular helief and practice, Cambridge, 1972.
CHADWICK, H., Prisciliano de Ávila. Ocultismo y poderes carismáticos en la Igle

sia primitiva, Madrid, 1978.
CHATEAUBRIAND, F. A., Los mártires o el triunfo de la religióñ cristiana, 2 vols., 

Madrid, 1834-1847.
DANIÉLOU, J. y MARROU, H. L, Nueva historia de la Iglesia. I Desde los orígenes 

a san Gregorio, Madrid, 1964.
DELEHAYE, H., Les passions des martyrs et les genres littéraries, Bruxelles, 1905.
- Les origines du cuite des martyrs, Bruxelles, 1933.
- Cinq leqons sur la méthode hagíographique, Bruxelles, 1934.
- Les légendes hagiographiques, Bruxelles, 1955.
DÍAZ Y DÍAZ, M. C., «La compilación hagiográfica de Valerio». Hispania Sacra, IV 

(1951), pp. 3-23.
- «Un nuevo códice de Valerio del Bierzo». Hispania Sacra, IV (1951), pp. 133- 

146.
- «Correcciones y conjeturas al Pasionario Hispánico». Revista de Archivos, Biblio

tecas y Museos, 63 (1957), pp. 453-465.
- «En torno a las raíces del cristianismo hispánico», en 

drid, 1967.
- «Anotaciones para una cronología del Pasionario Hispánico». Hispania Sacra, 

XVII (1964), pp. 515-528.
- «La fecha de implantación del oracional festivo visigodo». Boletín Arqueológico, 

IV (1971), pp. 113-120.
- «Passionnaires, légendiers et compilations hagiographiques dans le Haut Moyen 

Age espagnol», en Hagiographie, culture et sociétés, IV-XII siécles. Actes du co- 
lloque organisé á Nanterre et á Paris (2-5 mai, 1979). Centre de Recherches sur 
l'Antiquité tardive et le Aut. Moyen Age, Paris, 1981, pp. 49-59.

DUBOIS, )., Les martirologes du Moyen Age latín, Turnhout, 1978.
DUBOIS, J. y LEMAÍTRE, J.-L., Sources et méthodes de ¡'hagiographie médiévale, 

Paris, 1933.
DUBY, G., Adolescencia del cristianismo occidental, 980-1140, Barcelona, 1967.
ELIADE, M., Tratado de historia de las religiones. Morfología y dialéctica de lo sa

grado, Madrid, 1981.
ESCRIBANO PAÑO, M.a V, Iglesia y Estado en el certamen priscilianista. Causa 

Ecclessiae y iudicium publicum, Zaragoza, 1988.



- «Haeretici iure damnati: el proceso de Tréveris contra los priscilianistas (385)», 
en Cristianesimo e specifitá regionali nel Mediterráneo latino (sec. IV-Vl). XXII 
Incontro di studiosi dell'Antichitá cristiana, Roma, 1994, pp. 393-416.

ESPAÑOL, F., «Santo Domingo de la Calzada: el cuerpo santo y los escenarios de 
su culto», en La cabecera de la catedral calceatense y el tardorrománico hispano. 
Actas del Simposio en Santo Domingo de la Calzada (29 al 31 de enero de 1998), 
Santo Domingo de la Calzada, 2000, pp. 207-282.

ESPINA BARRIO, Á. (ed.), Antropología en Castilla y León e Iberoamérica. Aspectos 
generales y religiosidades populares, Salamanca, 1998.

FABREGA GRAU, Á., Pasionario Hispánico (siglos VII-XI). Estudio, Madrid-Barce- 
lona, 1953.

FARMER, H., The Oxford dictionary of the saints, London, 1987.
FERNÁNDEZ DE LA CUESTA, L, «El Breviarium Gothicum de Silos». Híspanla 

Sacra, XVII (1964), pp. 393-494.
- El «Breviarium Gothicum» de Silos, Madrid-Barcelona, 1965.
FERNÁNDEZ CONDE, F. J., La religiosidad medieval en España. Plena Edad Media 

(siglos XI-XIII), Gijón, 2005.
FERNÁNDEZ POUSA, R., «Los manuscritos visigóticos de la Biblioteca Nacional». 

Verdad y Vida, 10 (1945), pp. 376-423.
FÉROTIN, M., Le Liber Ordinum en usage dans l'Eglise visigothique et mozárabe 

d'Espagne, París, 1904.
FLEITH, B. y MORENZONI, F. (eds.), De la saintité a l'hagiographie. Cenése et 

usage de la Légende Dorée, Genéve, 2001.
FONTAINE, J., «Le cuite des saints et ses implications sociologiques. Reflexions sur 

un récent essai de Peter Brown». Analecta Bollandiana, 100 (1982), pp. 17-41.
FOUCRACE, R, Late merovigian France: history and hagiography (640-720), Lon

don, 1996.
FUENTE, V. de la, Historia eclesiástica de España, 3 vols., Barcelona, 1855.
GAIFFIER, B. de, «Sub Daciano praeside. Études sur quelques Passions espagno- 

les». Analecta Bollandiana, 72 (1954), pp. 378-396.
GARCÍA DE LA BORBOLLA, Á., «La praesentia» y la «virtus»: la imagen y la función 

del santo a partir de la hagiografía castellano-leonesa del siglo XIII, Santo Domin
go de Silos, 2002.

GARCÍA RODRÍGUEZ, C., El culto de los santos en la España romana y visigoda, 
Madrid, 1966.

GARCÍA VILLADA, Z., Historia eclesiástica de España. I El cristianismo durante la 
dominación romana, Madrid, 1929.

GARCÍA VILLOSLADA, R. (din), Historia de la Iglesia en España. I La Iglesia en la 
España romana y visigoda (siglos l-VIII), Madrid, 1979.

GEARY, R J., «La coercition des saints dans la pratique religieuse médiévale», en IV 
Colloque de ITnstitut d'Etudes Medievales de l'Université de Montréal, Montréal, 
1979, pp. 512-522.

GIORDANO, O., Religiositá popolare nell'Alto Medioevo, Barí, 1979.
GRANDE QUEJIGO, F. J., Hagiografía y difusión en la «Vida de San Millán de la 

Cogolla» de Gonzalo de Berceo, Logroño, 2000.

450



I

451

I

GRÉCOIRE, R., Manuale di agiologia. Introduzione alia letteratura agiografica, Fa- 
briano, 1996.

CUERREIRO, R., «Un archétype ou des archétypes du Passionaire hispanique? 
Prudence et le métier d'hagiographie», en De Tertulien aux mozárabes. Antiquité 
tardive et christianisme anden (lll-V siédes). Melanges ofíerts á lacques Fontaine, 
París, 1992, pp. 15-27.

- «La imagen del judío en los textos hagiográficos y patrísticos». Espacio, Tiempo y 
Forma, 6 (1993), pp. 543-550.

HAMMAN, A. G., El martirio en la Antigüedad cristiana, Bilbao, 1998.
LADERO QUESADA, M. Á. y NIETO SORIA,). M., «Iglesia y sociedad en los siglos 

XIII al XV (ámbito castellano-leonés). Estado de la investigación». En la España 
Medieval, 11 (1988), pp. 125-151.

MANSELLI, R., La religione popolare nel Medioevo (sec. VI-XIII), Torino, 1974.
- «La religione popolare nel Medio Evo: prime considerazioni metodologiche». 

Nuova Rivista Storica, LVIII (1974), pp. 29-43.
- II sopranaturale e la religione popolare nel Medio Evo, Roma, 1985.
MANSILLA REOYO, D., «Dos códices visigóticos de la catedral de Burgos». Híspa

nla Sacra, II (1949), pp. 381-418.
- «Orígenes de la organización metropolitana de la Iglesia española». Hispania 

Sacra, XII (1974), pp. 255-290.
MILLARES CARLO, A., «Manuscritos visigóticos. Notas bibliográficas». Hispania 

Sacra, 14 (1961), pp. 337-444.
MOYA, )., Las máscaras del santo. Subir a los altares antes de Trento, Madrid, 

2000.
MUNDO, M., «La datación de los códices litúrgicos visigóticos toledanos». Hispa

nia Sacra, XVIII (1965), pp. 1-25.
MUÑOZ MALDONADO, J., Las catacumbas o los mártires, Madrid, 1849.
OLIVAR, Á., El Sacramentado de Vicb, Madrid-Barcelona, 1953.
- «El Sacramentado aragonés ms. 815 de la Biblioteca de Montserrat». Hispania 

Sacra, XVII (1964), pp. 61-97.
ORSELLI, A. M., L'idea e ¡I culto del santo patrono cittadino nella literatura latina 

cristiana, Bolonia, 1965.
PÉREZ DE URBEL, J., «Origen de los himnos mozárabes». Bulletin Hispanique, 

XXVIII (1926), pp. 5-21, 113-139, 204-245 y 305-320.
- Año cristiano, 5 vols., Burgos, 1940.
- «Las letras en la época visigoda», en Historia de España, dir. por R. Menéndez 

Pidal, Madrid, 1974.
PHILIPPART, G. (dir.), Hagiographies: histoire 'Internationale de la littérature ha- 

giographique latine et vernaculaire en Occident des origins á 1550, Turnhont, 
1996.

POULIN, J.-C., L'ideal de la saintété dans l'Aquitaine caroligienne, París, 1975.
QUENTIN, H., Les martirologes historiques du Moyen Age. Études sur la formadon 

de martirologe romain, Paris, 1908.
RAMOS, M., «Rasgos de la Oratío Communis según la Orado Adominitionis hispá

nica». Hispania Sacra, XVII (1964), pp. 31-45.



r

el León antiguo,

452

D.- CULTURA ERUDITA Y CULTURA FESTIVA. LAS ACTITUDES MENTALES Y EL 
SENTIDO DE LA MUERTE

ALONSO LUENGO, L., Elementos paganos y heterodoxos en 
León, 1980.

RICCIOTTI, G., La «era de los mártires». El cristianismo desde Diocleciano hasta 
Constantino, Barcelona, 1955.

RIVERA RECIO, J. F. (dir.), Estudios sobre la liturgia mozárabe, Toledo, 1965.
SALLMAN, J. M., «II santo e le rappresentazioni della santitá. Problemi di meto- 

do». Quaderni Storici, 41 (1979), pp. 584-602.
SAXER, V., Mors, martyrs, reliques en Afrique chrétienne aux premiers siécles. Les 

témoiganages de Tertulien, Cyprien et Agustín á la lumiére de l'archeologie afri- 
caine, París, 1980.

- «Lieus de cuite de Saint-Vincent en France avant l'an mil». Bulletin de la Société 
des Monuments Historiques de LVonne, 7 (1990), pp. 1-12.

SAINTYVES. R, Essais de mythologie chrétienne: les saints successeurs des dieux, 
Paris, 1907.

SCHMITT, J. C., «Religión populaire et culture folklorique». Annales E.S.C., XXXI 
(1976), pp. 941-953.

THOMAS, K., Religión and the decline of magic. Studies in popular belief in sixte- 
enth and seventeenth-century England, London, 1981.

TRONCOSO, J., Glorias y triunfos de la Iglesia de España, 5 vols., Madrid, 1848- 
1849.

VAUCHEZ, A., «La piété populaire au Moyen Áge. Etat des travaux et positions des 
problémes», en La piété populaire au Moyen Áge. Actes du 99 Congrés National 
des Sociétés Savantes (Besanqon, L974), Paris, 1977, pp. 27-42.

- La sainteté en Occidente aux derniers siécles du Moyen Áge d'aprés les procés de 
canonisation et les documents hagiographiques, Rome, 1988.

- Saints, prophétes et visionaires: le pouvoir surnaturel au Moyen Áge, Paris, 1999.
VEZIN, J., «Notes sur le sacramentaire limousin de la Bibliothéque de l'Academie 

de l'Histoire de Madrid». Hispania Sacra, XVII (1964), pp. 173-193.
VIVES, J., «Boletines bibliográficos: Boletín de hagiografía hispánica». Hispania 

Sacra, I (1948), pp. 229-243.
- «El supuesto Pasionario hispánico de San Millán de la Cogolla». Hispania Sacra, 

XII (1959), pp. 445-453.
- «Tradición y leyenda en la hagiografía hispánica». Hispania Sacra, XVII (1964), 

pp. 495-508.
- «El santoral de los calendarios de San Cugat del Vallés». Hispania Sacra, Ll-Lll 

(1973), pp. 119-146.
VIVES, j. y FÁBREGA, Á., «Calendarios hispánicos anteriores al siglo XII». Hispania 

Sacra, II (1949), pp. 119-146.
WEST, G., «La «Traslación del cuerpo de san Isidoro» como fuente de la historia 

llamada Silense». Hispania Sacra, XXVII (1974), pp. 365-371.
WOLF, K.B., Christian martyrs in Muslim Spain, Cambridge, 1998.



453

ARIES, R, «La mort inversée. Le changement des altitudes devant la mort dans 
les sociétés occidentales». Archives Européennes de Sociologie, VIII (1967), pp. 
169-195.

- La muerte en Occidente, Barcelona, 1982.
- El hombre ante la muerte, Madrid, 1983.
ARIES, R y DUBY, C. (dirs.), Historia de la vida privada, 5 vols., Madrid, 1988.
ARRANZ, A., «La reflexión ante la muerte en el Medioevo hispano. ¿Continuidad 

o ruptura?», en En la España medieval. Estudios en memoria del profesor D. Clau
dio Sánchez-Albornoz, Madrid, 1986, I, pp. 109-124.

BAJTIN, M., La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El contexto 
de Franqois Rabelais, Barcelona, 1974.

BERNAT VISTARINI, A. y CULT, J. T, Enciclopedia de los emblemas españoles ilus
trados, Madrid, 1999.

BODELON, S., Literatura latina en la Edad Media en España, Madrid, 1989.
CAMACHO CUIZADO, E., La elegía funeral en la poesía española, Madrid, 

1969.
CIRLOT. J. E., Diccionario de símbolos, Madrid, 1997.
DÍAZ Y DÍAZ, M. C., De Isidoro al siglo XL Ocho estudios sobre la vida literaria 

peninsular, Barcelona, 1976.
DUBY, G., «La vulgarisation des modeles culturéis dans la société féodale», en 

Niveaux de culture el groupes sociaux, París, 1961, pp. 33-40.
- «Histoire des mentalités», en L'Histoire et ses méthodes, dir. Ch. Samaran, París, 

1965, pp. 937-966.
- La Europa de las catedrales, 1140-1280, Barcelona, 1967.
- Le temps des catedrales. L'art et la société, 980-1420, París, 1976.
FERRER GARCÍA, D., Ávila y la literatura del Barroco, Ávila, 2004.
FERRER GARCÍA, F. A., El tema de la muerte en Castilla, siglos XI-XV, Salamanca, 

1981 (Memoria de Licenciatura, inédita).
- «La muerte individualizada en la vida cotidiana y en la literatura medieval cas

tellana (siglos XI-XV)». Espacio, Tiempo y Forma. Historia Medieval, 20 (2007), 
pp. 97-134.

FUMAGALLI, V, Soliludo carnis. El cuerpo en la Edad Media, Madrid, 1990.
GANCE, A., Los discursos sobre la muerte en la Castilla medieval (siglos VII-XV), 

Valladolid, 1998.
GARCÍA FERNÁNDEZ, M., Los castellanos y la muerte. Religiosidad y comporta

mientos colectivos en el Antiguo Régimen, Valladolid, 1996.
GINZBURG, C„ II formaggio e i vermi. II cosmo di un mugnaio dell'500, Torino, 

1974.
LE GOFF, ]., «Culture clericale et tradition floklorique dans la civilisation mérovin- 

gienne», en Niveaux de culture et groupes sociaux, Paris, 1961, pp. 21-32.
- La civilización en el Occidente medieval, Barcelona, 1967.
- «Les mentalités: une histoire ambigüe», en Faire l'Histoire, Paris, 1974, III, pp. 

76-94.
- Tempo della Chiesa e tempo del mercante, Torino, 1977.
- Un autre Moyen Age, Paris, 1999.



■

!

I

E.- EL CAMPO Y LA CIUDAD. ESTUDIOS ECONÓMICOS Y JURÍDICOS

la Edad Media y

454

LE GOFF , J. (ed.), El hombre medieval, Madrid, 1990.
LEONARDI, C., «I modelli dell'agiografia latina dall'epoca antica al medioevo», 

en Atti dei Convegni Lincei, 45. Passaggio dal Mondo Antico al Medio Evo, da 
Teodosio a san Gregorio Magno, Roma (25-28 maggio, 1977), Roma, 1980, pp. 
435-476.

LLOPIS SARRIO, T, «La Sagrada Escritura, fuente de inspiración de la liturgia de 
los difuntos del antiguo rito hispánico». Híspanla Sacra, XVII (1964), pp. 349- 
391.

MARTÍNEZ GIL, F., La muerte vivida. Muerte y sociedad en Castilla durante la Baja 
Edad Media, Toledo, 1996.

NICCOLI, O., / sacerdoti, i guerrieri, i contadini. Storia di un'immagine della socie- 
tá, Torino, 1979.

NÚÑEZ RODRÍGUEZ, M. (ed.), El rostro y el discurso de la fiesta, Santiago de 
Compostela, 1994.

PATH, H. R., El otro mundo en la literatura medieval, México, 1956.
RICHÉ, R, Éducation et culture dans l'Occident barbare, VI-VIII siécles, Paris, 1995.
TENENTI, A., «Ars moriendi. Quelques notes sur le probléme de la mort á la fin 

du XV siécle». Annales E.S.C., 1951, pp. 433-446.
- La vie et la mort á travers de l’art du XV siécle, Paris, 1952.

ABEL, W., Crises agraires en Europe (XIII-XX siécles), Paris, 1973.
ALDEA VAQUERO, Q., «La economía de las iglesias locales en 

Moderna». Hispania Sacra, LI-LII (1973), pp. 21-42.
BAREL, Y., La ciudad medieval. Sistema social-sistema urbano, Madrid, 1980.
BARRIOS GARCÍA, Á., Estructuras agrarias y de poder en Castilla. El ejemplo de 

Ávila (W85-1320), 2 vols., Salamanca-Ávila, 1983-1984.
BOIS, G., Crise du féodalisme, Paris, 1976.
BONACHÍA, J. A., El señorío de Burgos durante la Baja Edad Media (1255-1508), 

Valladolid, 1988.
BULLOUGH, D. A., «Social and economic structure and topography in the Early 

Medieval city», en Settimane di Studio del Centro Italiano di Studi sull'Alto Me
dioevo, Spoleto, XXI (1974), pp. 351-399.

CARO BAROJA, J., La ciudad y el campo, Madrid, 1966.
CASADO ALONSO, H., Señores, mercaderes y campesinos. La comarca de Burgos 

a fines de la Edad Media, Valladolid, 1987.
CLAVERO, B., Mayorazgo. Propiedad feudal en Castilla (1369-1836), Madrid, 

1974.
-«Prohibición de la usura y constitución de rentas». Moneda y Crédito, 143 

(1977), pp. 107-131.
- «Foros y rabassas. Los censos agrarios ante la revolución española». Agricultura y 

Sociedad, 16 (1980), pp. 25-39.
DIAGO HERNANDO, M., Estructuras de poder en Soria a fines de la Edad Media, 

Valladolid, 1993.



el siglo XVII».

455

DOMÍNGUEZ ORTIZ, A., «Las rentas de los prelados de Castilla en 
Anuario de Historia Económica y Social, 3 (1970), pp. 435-463.

DUBY, G., Economía rural y vida campesina en el Occidente medieval, Barcelona, 
1976.

FERRER GARCÍA, F. A., «Tecnología hidráulica y división enfitéutica de la propie
dad. Los molinos abulenses del Adaja entre los siglos XIV y XVIII», en Ávila en el 
tiempo. E-lomenaje a Angel Barrios, Ávila, 2007, pp. 171 -219.

GARCÍA DE CORTÁZAR, J. Á., El dominio del monasterio de San Millán de la 
Cogolla (siglos X al XIII). Introducción a la historia rural de Castilla Altomedieval, 
Salamanca, 1969.

- La sociedad rural en la España medieval, Madrid, 1988.
GARCIA FERNÁNDEZ, )., Aspectos del paisaje agrario de Castilla la Vieja, Vallado- 

lid, 1963.
- «Champs ouverts et champs clóuturés en Vieille Castille». Annales E.S.C., XX 

(1965), pp. 691-724.
GARCÍA SANZ, Á., Desarrollo y crisis del Antiguo Régimen en Castilla la Vieja. Eco

nomía y sociedad en tierras de Segovia, 1500-1814, Madrid, 1986.
GARCÍA SANZ, Á., MARTÍN RODRÍGUEZ, J.-L., PASCUAL, J. A. y PÉREZ MO

REDA, V, Propiedades del cabildo segoviano. Sistemas de cultivo y modos de 
explotación de la tierra a fines del siglo XIII, Salamanca, 1981.

GAUTIER-DALCHÉ, J., Historia urbana de León y Castilla en la Edad Media (siglos 
IX-XIII), Madrid, 1979.

GAVILÁN, E., El dominio de Párraces en el siglo XV. Un estudio sobre la sociedad 
feudal, Zamora, 1986.

GIL CRESPO, A., «Estructura agraria de la actual provincia de Ávila a mediados 
del siglo XVIII», en Homenaje a D. Antonio Domínguez Ortiz, Madrid, 1981, pp. 
345-376.

GUADALUPE BERAZA, M.3 L., Diezmos de la sede toledana y rentas de la mesa 
arzobispal (siglo XV), Salamanca, 1972.

JACQUART, J., «La rente fonciére, indice conjunturel?». Revue Historique, CCLIII 
(1975), pp. 355-376.

LACARRA, j. M.3, «Panorama de la historia urbana de la Península Ibérica desde el 
siglo V al X», en Settimane di Studio del Centro Italiano di Studi sull'Alto Medio
evo, Spoletto, VI (1969), pp. 319-357.

- «Panorama de la historia urbana de la Península Ibérica desde el siglo V al X», en 
Estudios sobre la Alta Edad Media española, Valencia, 1971, pp. 27-65.

- «Acerca de la atracción de pobladores en las ciudades fronterizas de la España 
cristiana», en Estudios en memoria del profesor D. Salvador de Moxó, Madrid, 
1982, I, pp. 485-498.

LADERO QUESADA, M. Á., La hacienda real castellana entre 1480 y 1492, Valla- 
dolid, 1967.

- El siglo XV en Castilla. Fuentes de renta y política fiscal, Barcelona, 1982.
LÓPEZ GARCÍA, J. M., La transición del feudalismo al capitalismo en un señorío 

monástico castellano. El Abadengo de La Santa Espina (1147-1835), Valladolid, 
1987.



la repoblación, Valladolid,

F.- CONFLICTOS SOCIALES. JUDAISMO. OTROS ESTUDIOS GENERALES

456

BARBERO DE AGUILERA, A., «El priscilianismo, ¿herejía o movimiento social?», en 
Conflictos y estructuras sociales en la Hispania antigua, Madrid, 1977, pp. 77-114.

BARRIOS GARCÍA, Á., «Toponomástica e historia. Notas sobre la despoblación en 
la zona meridional del Duero», en Estudios en memoria del profesor D. Salvador 
de Moxó, Madrid, 1982, I, pp. 115-134.

MACKAY, A., Money, prices and politics in fifteenth-century Castile, London, 
1981.

MARTÍN, J.-L., «Diezmos eclesiásticos. Notas sobre la economía de la sede zamo- 
rana (siglos XII-XIII)», en Actas de las I Jornadas de Metodología Aplicada de las 
Ciencias Históricas, Santiago de Compostela, 1975, II, pp. 69-78.

- «Donationes post obitum en los siglos XII y XIII», en El pasado histórico de Casti
lla y León..., pp. 235-252.

MARTIN CEA, J. C., El mundo rural castellano a fines de la Edad Media. El ejemplo 
de Paredes de Nava en el siglo XV, Valladolid, 1991.

MARTÍNEZ DÍEZ, G., Pueblos y alfoces burgaleses en 
1987.

MÍNGUEZ FERNÁNDEZ, J. M.3, «Feudalismo y concejos. Aproximación metodo
lógica al análisis de las relaciones sociales en los concejos medievales castella
no-leoneses», en En la España medieval. Estudios en memoria del profesor D 
Salvador de Moxó, Madrid, 1982, II, pp. 109-1 22.

MONSALVO ANTON, J. M.3, «Paisajes agrarios, régimen de aprovechamiento y 
cambio de propiedad en una aldea de la Tierra de Ávila durante el siglo XV La 
creación del término redondo de Zapardiel de Serrezuela». Cuadernos Abulen- 
ses, 17 (1992), pp. 11-110.

MORETA VELAYOS, S., Rentas monásticas en Castilla. Problemas de método, Sa
lamanca, 1974.

NIETO SORIA, J. M., «La conflictividad en torno al diezmo en los comienzos de 
la crisis bajomedieval castellana, 1250-1315». Anuario de Estudios Medievales, 
14 (1984), pp. 211-235.

POSTAN, M., Ensayos sobre agricultura y problemas generales de la economía 
medieval, Madrid, 1981.

RUBIO, J. A., «Donationes post obitum y donationes reservatio usufructo en la Alta 
Edad Media de León y Castilla». Anuario de Historia del Derecho Español, IX 
(1932), pp. 1-32.

SALOMON, N., La vida rural castellana en tiempos de Felipe II, Barcelona, 1973.
SLICHER VAN BATH, B. H., Historia agraria de Europa occidental (500-1850), 

Barcelona, 1978.
SETA, C. y LE GOFF, J., La ciudad y las murallas, Madrid, 1991.
WALLERSTEIN, I., El moderno sistema mundial. La agricultura capitalista y los orí

genes de la economía-mundo europea en el siglo XVI, Madrid, 1979.
YUN CASALILLA, B., Sobre la transición al capitalismo en Castilla. Economía y 

sociedad en Tierra de Campos (1500-1830), Salamanca, 1987.



T

Castilla la Vieja». Hispania, 32 (1971), 33

457

- «Repoblación de la zona meridional del Duero. Fases de ocupación, proceden
cias y distribución espacial de los grupos repobladores». Stvdia Histórica, III/2 
(1985), pp. 33-82.

CABRILLANA, N., «Los despoblados en 
(1972), pp. 5-60.

CARO BAROJA, J., Los judíos en la España moderna y contemporánea, 3 vols., 
Madrid, 1978.

- Las falsificaciones de la Historia (en relación con la de España), Barcelona, 1992. 
DOMÍNGUEZ ORTIZ, A., Crisis y decadencia en la España de los Austrias, Barce

lona, 1974.
FERNÁNDEZ CONDE, F. La España de los siglos XIII al XV. Transformaciones del 

feudalismo tardío, San Sebastián, 2004.
FLORI, J., Caballeros y caballería en la Edad Media, Barcelona, 2001.
GARCÍA DE CORTÁZAR, J. Á., Historia de España. La época medieval, Madrid, 

1988.
GARCÍA DE VALDEAVELLANO, L., Historia de España. I De los orígenes a la Baja 

Edad Media, Madrid, 1967.
- Curso de historia de las instituciones españolas de los orígenes al final de la Edad 

Media, Madrid, 1970.
- El feudalismo hispánico y otros estudios de historia medieval, Barcelona, 1981. 
GARCÍA IGLESIAS, L., Los judíos en la España antigua, Madrid, 1978.
GIBBON, E., Historia de la decadencia y caída del Imperio Romano, ed. D. A. 

Saunders, Barcelona, 2000.
GIL, J., «Judíos y cristianos en la España del siglo Vil». Híspanla Sacra, XXXI (1979), 

pp. 9-88.
GODOY ALCÁNTARA, )., Historia crítica de los «Falsos Cronicones», Madrid, 

1868.
GOCLIN, J. L., Les miserables dans l'Occident medieval, París, 1977.
GÓMEZ-TABANERA, J. M. (ed.), Las raíces de España, Madrid, 1967.
GONZÁLEZ, )., El reino de Castilla en la época de Alfonso VIII, Madrid, 1960.
- «La Extremadura castellana al mediar el siglo XIII». Hispania, 127 (1974), pp. 

265-424.
GUERREAD, A., El feudalismo. Un horizonte teórico, Barcelona, 1984.
HAMILTON, E. J., El tesoro americano y la revolución de los precios en España, 

1501-1650, Barcelona, 1975.
HILLGART, J. N., La hegemonía castellana, 1410-1474. Los reinos hispánicos, Bar

celona, 1983.
HUIZINGA, J., El otoño de la Edad Media, 2 vols., Madrid, 1930.
IRADIEL MURUGARREN, R, «Marxismo y desarrollo económico en la Europa 

preindustrial. Introducción al debate de Robert Brenner». Debats, 5 (1983), pp. 
61-68.

IRADIEL, R, MORETA, S. y SARASA, E., Historia medieval de la España cristiana, 
Madrid, 1989.

JONES, A. H. D., The later Román Empire, 284-602. A social, economic ans admi- 
nistrative survey, Oxford, 1964.



Castilla y León

458

KAGAN, R. L., Pleitos y pleiteantes en Castilla, 1500-1700, Valladolid, 1990.
KLEIN, )., La Mesta. Estudio de la historia económica española, 1273.1836, Ma

drid, 1981.
LABROUSSE, E., Fluctuaciones económicas e historia social, Madrid, 1962.
MACKAY, A., «Popular movements and pogroms in fifteenth-century Castile». Past 

and Present, 55 (1972), pp. 33-67.
- La España de la Edad Media. Desde la frontera hasta el imperio (1000-1500), 

Madrid, 1991.
MADERO, M., Manos violentas, palabras vedadas. La injuria en 

(siglos XI1I-XV), Madrid, 1992.
MANDROU, R., Introduction á la France moderne. Essai de psychologie historique 

(1500-1640), Paris, 1961.
MARAVALL,). A., El mundo social de «La Celestina», Madrid, 1972.
MARTIN, J.-L., «El occidente español en la Alta Edad Media, según los trabajos de 

Sánchez-Albornoz». Anuario de Estudios Medievales, IV (1967), pp. 599-613.
- Evolución económica de la Península Ibérica (siglos VI-XIII), Barcelona, 1976.
- La Península en la Edad Media, Barcelona, 1976.
MÍNGUEZ FERNÁNDEZ, J. M.-, La España de los siglos VI al XIII. Guerra, expansión 

y transformaciones, San Sebastián, 2004.
MONSALVO ANTÓN, J. M.-, Teoría y evolución de un conflicto social. El antisemi

tismo en la Corona de Castilla en la Baja Edad Media, Madrid, 1985.
NETANYAHU, B., Los marranos españoles según las fuentes hebreas de la época 

(siglos XIV-XVI), Valladolid, 1994.
PASTOR DE TOGNERI, R., Conflictos sociales y estancamiento económico en la 

España medieval, Barcelona, 1973.
PÉREZ, J., Isabel y Fernando. Los Reyes Católicos, Barcelona, 1988.
RUDÉ, G., Revuelta popular y conciencia de clase, Barcelona, 1981.
RUIZ, T. F., Sociedad y poder real en Castilla, Barcelona, 198 I.
RUIZ DE LA PEÑA, J. L, Introducción al estudio de la Edad Media, Madrid, 1987.
RUIZ MARTÍN, E, «La población española a comienzos de los tiempos moder

nos». Cuadernos de Historia, 1 (1967), pp. 189-202.
SALINAS DE FRÍAS, M., Conquista y romanización de Celtiberia, Salamanca, 

1986.
SUÁREZ, L., Judíos españoles en la Edad Media, Madrid, 1980.
THOMPSON, E. A., Los godos en España, Madrid, 1979.
THOMPSON, E. R, Tradición, revuelta y consciencia de clase. Estudios sobre la 

crisis de la sociedad preindustrial, Barcelona, 1979.
TOVAR, A. y BLÁZQUEZ, J. M.-, Historia de la Hispania romana, Madrid, 1982.
VALDEÓN BARUQUE, ]., El chivo expiatorio. Judíos, revueltas y vida cotidiana en 

la Edad Media, Valladolid, 2000.
- Judíos y conversos en la Castilla medieval, Valladolid, 2000.



LIBROS PUBLICADOS EN ESTA COLECCIÓN:

459

12 RUIZ-AYÚCAR, Eduardo. Sepulcros artísticos de Ávila. 1985.
ISBN 84-00060-94-6.

13 CABEZA SÁNCHEZ-ALBORNOZ, María Cruz. La Tierra Llana de Ávila en los 
siglos XV-XVI. Análisis de la documentación del Mayorazgo de La Serna (Ávila). 
1985. ISBN 84-39855-76-1.

14 ARNÁIZ GORROÑO, María José y otros. La Iglesia y Convento de la Santa en 
Ávila. 1986. ISBN 84-50534-23-2.

15 SOMOZA ZAZO, Juan José y otros. Itinerarios Geológicos. 1986.
ISBN 84-00063-50-3.

16 ARIAS CABEZUDO, Pilar; LÓPEZ VÁZQUEZ, Miguel; y SÁNCHEZ SASTRE, 
José. Catálogo de la escultura zoomorfa, protohistórica y romana de tradición 
indígena de la Provincia de Ávila. 1986. ISBN 84-00063-72-4.

1 LUIS LÓPEZ, Carmelo y otros. Guía del Románico de Ávila y primer Mudejar 
de La Morana. 1982. ISBN 84-00051-83-1.

2 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Toponimia de Ávila. 1983. ISBN 84-00053-06-0.
3 ROBLES DÉGANO, Felipe. Peri-Hermenías. 1983. ISBN 84-00054-54-7.
4 GÓMEZ-MORENO, Manuel. Catálogo Monumental de Ávila. 2003.

ISBN 84-00054-70-9.
5 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, M- Jesús. La Capilla Mayor del Monasterio de Gracia. 

1982. ISBN 84-00052-56-0.
6 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Abulense, Siglos XVI-XVIII. 1983. 

ISBN 84-00055-58-6.
7 HEDO, Jesús. Antología de Nicasio Hernández Luquero. 1985.

ISBN 84-39852-58-4.
8 GONZÁLEZ HONTORIA, Guadalupe y otros. El Arte Popular en Ávila. 1985. 

ISBN 84-39852-56-8.
9 GARZÓN GARZÓN, Juan María. El Real Hospital de Madrigal. 1985. 

ISBN 84-39852-57-6.
10 MARTÍN MARTÍN, Victoriano y otros. Estructura Socioeconómica de la 

Provincia de Ávila. 1985. ISBN 84-39853-55-X.
11 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, María Jesús y otros. El Retablo de la Iglesia de San 

Miguel de Arévalo y su restauración. 1985. ISBN 84-00061-02-0.



17

18

19

20

21

Santuario de la Virgen del22

23

24

25

37

con los incendios forestales en España.

FERNÁNDEZ GÓMEZ, Fernando. Excavaciones arqueológicas en El Raso de 
Candeleda. 1986. ISBN 84-50547-50-4.
PABLO MAROTO, Daniel de y otros. Introducción a San Juan de la Cruz. 1987. 
ISBN 84-00065-65-4.
RUIZ-AYÚCAR ZURDO, María Jesús y otros. La Ermita de Nuestra Señora de 
las Vacas de Ávila y la restauración de su retablo. 1987. ISBN 84-50554-55-1. 
LUIS LÓPEZ, Carmelo. La Comunidad de Villa y Tierra de Piedrahíta en el 
tránsito de la Edad Media a la Moderna. 1987. ISBN 84-60050-94-7.
MORALES MUÑ1Z, María Dolores. Alfonso de Ávila, Rey de Castilla. 1988. 
ISBN 84-00067-85-1.
DESCALZO LORENZO, Amalia. Aldeavieja y su
Cubillo. 1988. ISBN 84-86930-00-6.
GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. El reportaje gráfico abulense. 1988.
ISBN 84-86930-04-9.
CEPEDA ADÁN, José y otros. Antropología de San Juan de la Cruz. 1988.
ISBN 84-86930-06-5.
SÁNCHEZ MATA, Daniel. Flora y vegetación del Macizo Oriental de la Sierra 
de Credos. 1989. ISBN 84-86930-17-0.

26 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. La industria textil en Ávila durante la etapa final 
del Antiguo Régimen. La Real Fábrica de Algodón. 1989. ISBN 84-86930-13-8.

27 GARCÍA MARTÍN, Pedro. El substrato abulense de Jorge Santayana. 1990. 
ISBN 84-86930-23-5.

28 MARTÍN JIMÉNEZ, María Isabel. El paisaje cerealista y pinariego de la tierra 
llana de Ávila. El interíluvio Adaja-Arevalillo. 1990. ISBN 84-86930-27-8.

29 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Abulense. Siglo XIX. 1990.
ISBN 84-86930-30-8.

30 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, Irene. El proceso desamortizador en la Provincia de 
Ávila (1836-1883). 1990. ISBN 84-86930-16-2.

31 RODRÍGUEZ, José Vicente y otros. Aspectos históricos de San Juan de la Cruz. 
1990. ISBN 84-86930-33-2.

32 VÁZQUEZ GARCÍA, Francisco. El Infante don Luis A. de Borbón y Farnesio. 
1990. ISBN 84-86930-35-9.

33 MUÑOZ JIMÉNEZ, José Miguel. Arquitectura Carmelitana (1562-1800). 1990.
ISBN 84-86930-37-5

34 DOMÍNGUEZ GONZÁLEZ, Pedro; y MUÑOZ MARTÍN, Carmen. Opiniones 
y actitudes sobre la enfermedad mental en Ávila y la locura en el refranero.
1990. ISBN 84-86930-41-3.

35 TAPIA SÁNCHEZ, Serafín de. La Comunidad Morisca de Ávila. 1991.
ISBN 84-7481-643-2.

36 MARTÍNEZ RUIZ, Enrique. Acabemos
1991. ISBN 84-86930-42-1.
ROLLÁN ROLLÁN, María del Sagrario. Éxtasis y purificación del deseo. 1991.
ISBN 84-86930-47-2.

38 GONZÁLEZ GONZÁLEZ, Nicolás; y CRUZ VAQUERO, Antonio de la. La 
Custodia del Corpus de Ávila. 1993. ISBN 84-86930-79-0.

460



461

61 TROITIÑO VINUESA, Miguel Ángel. Evolución Histórica y cambios en la 
organización del territorio del Valle del Tiétar abálense. 1999.
ISBN 84-89518-47-5.

46 HERRÁEZ HERNÁNDEZ, José María. Universidad y universitarios en Ávila 
durante el siglo XVII. 1994. ISBN 84-86930-92-8.

47 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. El Ayuntamiento de Ávila en el siglo XVIII. La 
elección de los Regidores Trienales. 1995. ISBN 84-89518-01-7.

48 VILA DA VILA, Margarita. Ávila Románica: talleres escultóricos de filiación 
Hispano-Languedociana. 1999. ISBN 84-89518-53-X.

39 CASTILLO DE LA LASTRA, Agustín del. Molinos de la zona de Piedrahíta y El 
Barco de Ávila. 1992. ISBN 84-86930-60-X.

40 MARTÍN JIMÉNEZ, Ana. Geografía del equipamiento sanitario de Ávila. Mapa 
Sanitario. 1993. ISBN 84-86930-74-X.

41 IZQUIERDO SORLI, Monserrat. Teresa de Jesús, una aventura interior. 1993. 
ISBN 84-86930-80-4.

42 MAS ARRONDO, Antonio. Teresa de Jesús en el matrimonio espiritual. 1993. 
ISBN 84-86930-81-2.

43 STEGGINK, Otger. La Reforma del Carmelo Español. 1993.
ISBN 84-86930-82-0.

44 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Literatura de tradición oral en Ávila. 1994.
ISBN 84-86930-94-4.

45 GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. Ávila y el cine: historia, documentos y 
filmografía. 1995. ISBN 84-86930-96-0.

53 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. San José de Ávila. Historia de su fundación. 
1997. ISBN 84-89518-26-2.

54 SERRANO ÁLVAREZ, José Manuel. Un periódico al servicio de una provincia: 
El Diario de Ávila. 1997. ISBN 84-89518-31-9.

55 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. La villa de Arenas de San Pedro en el siglo XVIII. 
El tiempo del infante don Luis (1727-1785). 1998. ISBN 84-89518-30-0.

49 SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Teresa y otros. Estudio Socioeconómico de la Provincia 
de Ávila. 1996. ISBN 84-86930-24-3.

50 HERRERO DE MATÍAS, Miguel. La Sierra de Ávila. 1996. ISBN 84-89518-16-5.
51 TOMÉ MARTÍN, Pedro. Antropología Ecológica. 1996. ISBN 84-89518-17-3.
52 GONZÁLEZ DE POSADA, Francisco; y BRU VILLASECA, Luis. Arturo Duperier: 

mártir y mito de la Ciencia Española. 2005. ISBN 84-89518-22-X.

56 MARTIN GARCÍA, Gonzalo. Mombeltrán en su Historia. 1997.
ISBN 84-89518-32-7.

57 CHAVARRÍA VARGAS, Juan Antonio. Toponimia del Estado de La Adrada 
según el texto de Ordenanzas (1500). 1998. ISBN 84-89158-33-5.

58 MARTÍNEZ PÉREZ, Jesús. Fray Juan Pobre de Zamora. Historia de la pérdida y 
descubrimiento del galeón San Felipe. 1997. ISBN 84-89518-34-3.

59 BERNALDO DE QUIRÓS, José Antonio. Teatro y actividades afines en la ciudad 
de Ávila (siglos XVII, XVIII y XIX). 1998. ISBN 84-89518-40-8.

60 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Prensa y comunicación en Ávila 
(siglos XVI-XIX). 1998. ISBN 84-89158-44-0.



iconografía de San Pedro de Alcántara.

462

80 CHAVARRÍA VARGAS, Juan Antonio; GARCÍA MARTÍN, Pedro; y GONZÁLEZ 
MUÑOZ, José María. Ávila en los viajeros extranjeros del siglo XIX. 2006. 
ISBN 84-96433-30-7.

81 CABALLERO ESCAMILLA, Sonia. La escultura gótica funeraria de la Catedral 
de Ávila. 2006. ISBN 978-84-96433-37-3.

82 FERRER GARCÍA, Félix A. La invención de la iglesia de San Segundo. 2006. 
ISBN 978-84-96433-38-0.

en la provincia de

62 ANDRADE, Antonia y otros. Recursos naturales de las Sierras de Credos. 2002. 
ISBN 84-89518-57-2.

63 SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Andrés. La Beneficencia en Ávila. 2000.
ISBN 84-89158-64-5.

64 SABE ANDREU, Ana M3. Las Cofradías de Ávila en la Edad Moderna. 2000. 
ISBN 84-89518-66-1.

65 BARRENA SÁNCHEZ, Jesús. Teresa de Jesús una mujer educadora. 2000. 
ISBN 84-89518-67-X.

66 CANELO BARRADO, Carlos. La Escuela de Policía de Ávila. 2001.
ISBN 84-89518-68-8.

67 NIETO CALDEIRO, Sonsoles. Paseos y jardines públicos de Ávila. 2001.
ISBN 84-89518-72-6.

68 SÁNCHEZ MUÑOZ, M3 Jesús. La Cuenca Alta del Adaja (Ávila). 2002.
ISBN 84-89158-79-3.

69 ARRIBAS CANALES, Jesús. Historia, Literatura y fiesta en torno a San Segundo. 
2002. ISBN 84-89518-81-5.

70 GONZÁLEZ CALLE, Jesús Antonio. Despoblados en la comarca de El Barco de 
Ávila. 2002. ISBN 84-89518-83-1.

71 ANDRÉS ORDAX, Salvador. Arte e 
2002. ISBN 84-89518-85-8.

72 RICO CAMPS, Daniel. El románico de San Vicente de Ávila. 2002.
ISBN 84-95459-92-5.

73 NAVARRO BARBA, José Antonio. Arquitectura popular 
Ávila. 2004. ISBN 84-89518-92-0.

74 VALENCIA GARCÍA, M3 de los Ángeles. Simbólica femenina y producción de 
contextos culturales. El caso de la Santa Barbada. 2004. ISBN 84-89518-89-0.

75 LÓPEZ FERNÁNDEZ, M3 Isabel. La arquitectura mudéjar en Ávila. 2004. 
ISBN 84-89518-93-9.

76 GONZÁLEZ MARRERO, M3 del Cristo. La Casa de Isabel la Católica. Espacios 
domésticos y vida cotidiana. 2005. ISBN 84-89518-94-7.

77 GARCÍA GARCIMARTÍN, Hugo J. El valle del Alberche en la Baja Edad Media 
(siglos XII-XV). 2005. ISBN 84-89518-95-5.

78 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Elecciones en la provincia de 
Ávila, 7 977-2000: comportamiento político y evolución de las corporaciones 
democráticas. 2006. ISBN 84-96433-22-6.

79 CAMPDERÁ GUTIÉRREZ, Beatriz I. Santo Tomás de Ávila: historia de un 
proceso crono-constructivo. 2006. ISBN 84-96433-26-9.



T

463

i

83 SABE ANDREU, Ana. Tomás Luis de Victoria, pasión por la música. 2008. 
ISBN 978-84-96433-61-8.

84 GONZALEZ MUÑOZ, José María. Gestión tradicional de los recursos hidráulicos 
en el Alto Tiétar (Ávila): molinos harineros. 2008. ISBN 978-84-96433-62-5.

85 BERMEJO DE LA CRUZ, Juan C. Actitudes ante la muerte en el Ávila del siglo 
XVII. 2008. ISBN 978-84-96433-76-2.





p



i

i





Inst
ISBN 978-84-96433-

788496 4 3 3 7 79'9


