
Alba 

256 

~ ~ 

DIPUTACION PROVINCIAL DE AVILA 
~ 

INSTITUCION GRAN DUQUE DE ALBA 

--- . · · ·~---·-~~--









ANA MARÍA SABE ANDREU 

~ ~ 

LAS COFRADIAS DE A VILA 
EN LA EDAD MODERNA 

INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA 
DE LA 

EXCMA. DIPUTACIÓN PROVINCIAL 
ÁVILA 2000 



ISBN: 84- 89518-66- l 
Depósito Legal: AV-189-2000 
Fotografías: Marisa Bernardo Prieto. 
imprim e: Miján. Industrias Gráficas Abulenses. Ávila. 



«A mis padres» 





ÍNDICE 

CAPÍTULO 1: EL MUNDO DE LAS COFRADÍAS ................................................ 11 

l. Presentación ................................................................................................................................ 11 

2. Fuentes y bibliografía ............................................................................................................ 13 

3. Las cofradías y su mundo................................................................................................... 15 
3.1 Las cofradias y el fenómeno de la religiosidad popular............................. 15 
3.2 Aspectos terminológicos y naturaleza jurídica ................................................ 18 
3.3 Las etapas evolutivas de las cofradias .................................................................. 19 

3.3.1 La aparición de cofradias y hermandades .............................................. 19 
3.3.2 La cofradia del siglo XVI: antes y después de Trento.................... 21 
3.3.3 La cofradia barroca.............................................................................................. 22 
3.3.4 La crisis y trasformación de la cofradia barroca................................ 23 

3.4 Principales rasgos de la vida cofradiera............................................................... 24 
3.5 Clasificación de las cofradías..................................................................................... 26 

CAPÍTULO ll : LAS COFRADÍAS ABULENSES................................................... 29 

l. Las Cofradías Devocionales .............................................................................................. 32 
1.1 Cofradia de San Vicente................................................................................................ 32 
1.2 Cofradia de Sta. Ma Magdalena, Purísima Concepción y Ánimas 

del Purgatorio ...................................................................................................................... 32 
1.2.1 Origen de la hetmandad de Sta. M" Magdalena................................. 32 
1.2.2 Origen de la cofradia de la Pgrísirna Concepción............................. 35 
1.2.3 Fundación de la cofradía de Animas ,del Purgatorio........................ 35 
1.2.4 Proceso de fusión de la cofradía de Animas con la Magdalena 37 
1.2.5 Organización y gobierno .................................................................................. 38 
1.2.6 Los hermanos.......................................................................................................... 41 
1.2.7 Vida cofradiera....................................................................................................... 44 
1.2.8 Evolución de la cofradía................................................................................... 49 
1.2.9 Las fiestas................................................................................................................. 55 
1.2.10 Vida económica.................................................................................................. 59 

1.3 Cofradía de San Juan y San Pelayo........................................................................ 64 
1.4 Cofradía de la Santísima Trinidad y Sta. M• de las Vacas........................ 64 

5 



6 

1.4.1 Origen.......................................................................................................................... 64 
1.4.2 Ampliación de la ermita de las Vacas....................................................... 68 
1.4.3 Organización y gobierno ........................................................................ .......... 70 
1.4.4 Los hermanos.......................................................................................................... 71 
1.4.5 Vida cofradiera ....................................................................................................... 73 
1.4.6 Evolución de la cofradía en el siglo XVIII........................................... 75 
1.4.7 Las fiestas ................................................................................................................. 77 
1.4.8 Vida económica ................................................................................................... .. 79 

1.5 Cofradía de San Bartolomé, San Llorente, y Sta. Ma de la Cabeza..... 81 
1.5.1 Origen.......................................................................................................................... 81 
1.5.2 Organización y gobierno ............ ...................................................................... 82 
1.5.3 Los hermanos.......................................................................................................... 84 
1.5.4 Vida cofradiera....................................................................................................... 86 
1.5.5 Evolución de la cofradía................................................................................... 87 
1.5.6 Las fiestas ................................................................................................................. 91 
1.5.7 Vida económica .......................................... ........................................................... 97 

1.6 Cofradía de San Gil........ ................................................................................................. 105 
1.7 Cofradía del Apóstol Santiago................................................................................... 105 
1.8 Hermandad de Ntra. Sra. de Sonsoles................................................................... 105 

1.8.1 Oiigen.......................................................................................................................... 106 
1.8.2 La Bula de Clemente VII: una nueva etapa en la vida 
cofradiera ............. .................. ............................... .................................... ...... ...... ................. 11 O 
1.8.3 Organización y gobierno ......................................................................... ......... 111 
1.8.4 Los hermanos.......................................................................................................... 115 
1.8.5 Vida cofradiera y evolución de la cofradía............................................ 117 
1.8.6 La hermandad en el siglo XVID.............................................. .................... 121 
1.8.7 Las fiestas.. ........................................................ ....................................................... 123 
1.8.8 Vida económica ..................................................................................................... 126 

1.9 Cofradía del Santo Cristo de la Luz....................................................................... 131 
1.10 Hermandad de San Sebastián y San Segundo ..................... ............................ 132 
1.11 Cofradía del Santísimo Sacramento o Minerva de la Parroquia de 

San Juan ................................................................................................................................ 135 
1.11.1 Origen ..................................................................................................................... 135 
1.11.2 Organización y gobierno. Vida económica ....................................... 136 
1.11.3 Los hermanos...................................................................................................... 138 
1.11.4 Las fiestas............................................................................................... .............. 140 
1.11.5 Vida económica ................................................................................................. 147 

1.12 Cofradía del Nombre de Jesús y Ntra. Sra. de la Salud. ........ ................... 152 
1.13 Patronato de Ntra. Sra. de la Misericordia y San Martín......................... 152 

1.13.1 Origen ................. .... ................................................................................................ 153 
1.13.2 Organización y gobierno............................................................................. 154 
1.13.3 Los hermanos...................................................................................................... 154 
1.13.4 Vida cofradiera................................................................................................... 155 
1.13.5 Las fiestas ........................................................................................................... .. 156 
1.13.6 Vida económica................................................................................................. 156 
1.13.7 Relaciones con el exterior ........................................................................... 157 

1.14 Cofradía de Ntra. Sra. del Buen Suceso .................................. :.......................... 157 
1.14.1 Origen ..................................................................................................................... 157 
1.14.2 Organización y gobierno.............................................................................. 157 
1.14.3 Los hermanos...................................................................................................... 158 
1.14.4 Vida cofradiera................................................................................................... 159 



1.14.5 Las fiestas ...................................................................................... :...................... 160 
1.14.6 Vida económica................................................................................................. 160 
1.14. 7 Relaciones de la cofradía con el exterior........................................... 162 

1.15 Cofradía de San José...................................................................................................... 162 
1.15.1 Origen..................................................................................................................... 162 
1.15.2 Organización y gobierno.............................................................................. 163 
1.15.3 Los hermanos...................................................................................................... 164 
1.15.4 Vida cofradiera................................................................................................... 166 
1.15.5 Las fiestas ...................................... ....................................................................... 166 
1.15.6 Vida económica................................................................................................. 167 

1.16 Cofradía de San Roque, San Bias y VIrgen de la Paz................................ 167 
1.16.1 Origen ..................................................................................................................... 167 
1.16.2 Organización y gobierno.............................................................................. 168 
1.16.3 Evolución de la cofradía.............................................................................. 170 
1.16.4 Vida cofradiera................................................................................................... 171 
1.16.5 Las fiestas ............................................................................................................. 172 
1.16.6 Vida económica................................................................................................. 174 

1.17 Cofradía de Ntra. Sra. del Socorro........................................................................ 177 
1.18 Cofradía del Santísimo Sacramento de San Andrés.................................... 178 
1.19 Hermandad del Santo Cristo Crucificado.......................................................... 180 

1.19.1 Origen ..................................................................................................................... 180 
1.19.2 Organización y gobierno.............................................................................. 181 
1.19.3 Los hermanos...................................................................................................... 182 
1.19 .4 Vida cofradiera................................................................................................... 183 
1.19.5 Las fiestas............................................................................................................. 183 
1.19.6 Vida económica................................................................................................. 186 
1.19.7 Extinción de la cofradía................................................................................ 188 

1.20 Cofradía de Ntra. Sra. del Buen Parto ................................................................. 189 
1.20.1 Orígenes y fundación..................................................................................... 190 
1.20.2 Organización y gobierno.............................................................................. 190 
1.20.3 Los hermanos.................................................................... .................................. 191 
1.20.4 Vida cofradiera................................................................................................... 192 
1.20 .5 Las fiestas ............................................................................................................. 193 
1.20.6 Vida económica................................................................................................. 193 
1.20.7 Relaciones de la cofradía con el exterior........................................... 195 

1.21 Patronato de la Virgen de la Caridad.................................................................... 196 
1.22 Hermandad de Ntra. Sra. de las Angustias en la Magdalena................. 196 

1.22.1 Origen ..................................................................................................................... 196 
1.22.2 Organización y gobierno.............................................................................. 198 
1.22.3 Los hermanos..................................................... ............................. .................... 198 
1.22.4 Vida cofradiera y festiva.............................................................................. 198 
1.22.5 Vida económica................................................................................................. 199 

1.23 Congregación de Esclavos de Ntra. Sra. de los Dolores........................... 201 
1.24 Cofradía de Ntra. Sra. de la Piedad y San Miguel....................................... 202 
1.25 Hermandad de Ntra. Sra. de las Angustias en San Nicolás.................... 202 
1.26 Cofradía de Ntra. Sra. de la Caridad.................................................................... 203 
1.27 Cofradía de San Lorenzo............................................................................................. 203 

1.27.1 Odgen ..................................................................................................................... 203 
1.27.2 Organización y gobierno............................................................................. 204 
1.27 .3 Los hermanos...................................................................................................... 206 
1.27 .4 Vida cofradiera................................................................................................... 207 

7 



8 

1.27.5 Las fiestas............................................................................................................. 208 
1.27.6 Vida económica................................................................................................. 209 
1.27.7 Extinción de la cofradía................................................................................ 210 

1.28 Cofradía de Ntra. Sra. del Consuelo (vulgo Rosarito) ............................... 210 
1.28.1 Origen. .................................................................................................................... 210 
1.28.2 Organización y gobierno................................................................ .............. 211 
1.28.3 Los hermano s........................................... ........................................................... 212 
1.28.4 Vida cofradiera ................................................................................................... 214 
1.28.5 Las fiestas ............................................................................................................. 214 
1.28.6 Vida económica ................................................................................................. 216 

1.29 Confraternidad del Santo Viacrucis...................................................................... 219 
1.30 Cofradía de Ntra. Sra. de la Concepción con ejercicio del Santo 

Rosario de Niños.............................................................................................................. 219 
1.31 Cofradía de San Bias..................................................................................................... 219 

2. Cofradías de Semana Santa: ............................................................................................ 219 
2.1 Hermandad de la Veracruz........................................................................................... 219 

2.1.1 Origen.......................................................................................................................... 219 
2.1.2 Organización y gobiemo .................................................................................. 222 
2.1.3 Los hermanos .................................... ...................................................................... 224 
2.1.4 Vida cofradiera ....................................................................................................... 226 
2.1.5 Evolución de la cofradía ................................................................................... 229 
2.1.6 Las fiestas................................................................................................................. 233 
2.1. 7 Vida económica..................................................................................................... 237 

2.2 Patronato de Ntra. Sra. de las Angustias............................................................. 241 
2.3 Cofradía del Resucitado. ............................................................................................... 242 

2.3.1 Origen.......................................................................................................................... 242 
2.3.2 Organización y gobierno.................................................................................. 243 
2.3.3 Los hermanos .......................................................................................................... 243 
2.3.4 Vida cofradiera ..................................................................................................... .. 245 
2.3.5 Las fiestas ................................................................................................................. 245 
2.3.6 Vida económica ..................................................................................................... 246 

2.4 Cofradía de la Sagrada Pasión ................................................................................... 248 
2.5 Cofradía del Resucitado de la Parroquia de Santa Cruz............................. 248 
2.6 Congregación del Santo Sepulcro............................................................................ 248 

3. Cofradías de Enterradores:............................................................................................... 249 
3.1 Cofradía de Ntra. Sra. de la Misericordia de Pobres.................................... 249 
3.2 Cofradía de Enterradore s del Santísimo Cristo de la Piedad 

y de la Virgen Santísima de la Misericordia.. ................................................... 250 
3.3 Congregación de Piedad y Caridad ......................................................................... 251 

3.3.1 Origen..................................................... ..................................................................... 251 
3.3.2 Organización y gobierno.................................................................................. 251 
3.3.3 Los hermano s.......................................................................................................... 252 
3.3.4 Vida cofradiera....................................................................................................... 253 
3.3.5 Vida económica ..................................................................................................... 255 

4. Las Cofradías Gremiales: ................................................................................................... 257 
4.1 Cofra~a ~e.Ntra. Sra. de la Soterraña , San Crispín y 

San Cnsp1ruano .................................................................................................................. 257 
4.1.1 Origen .......................................................................................................................... 257 
4.1.2 Organización y gobierno.................................................................................. 258 
4.1.3 Los hermanos. ......................................................................................................... 259 



4.1.4 Vida cofradiera ....................................................................................................... 260 
4.1.5 Las fiestas ................................................................................................................. 261 
4.1.6 Vida económica.. ................................................................................................... 262 
4.1.7 Extinción de la cofradia.................................................................................... 264 

4.2 Cofradía de Tejedores de Paños................................................................................ 264 
4.3 Hermandad de la Percha ............................................................................................... 265 
4.4 Cofradia de Ntra. Sra. de la Misericordia de Hortelanos........................... 265 
4.5 Cofradía de Tejedores de Lienzos........................................................................... 266 
4.6 Cofradia de San Antonio de Sastres....................................................................... 266 
4.7 Hermandad de la Carda y Peine ............................................................................... 266 

4.7.1 Origen.......................................................................................................................... 266 
4.7.2 Organización y gobierno .... ........................... ............ ....................................... 268 
4.7.3 Los hermanos.......................................................................................................... 268 
4.7.4 Vida cofradiera. ...................................................................................................... 269 
4.7.5 Las fiestas................... .............................................................................................. 270 
4.7.6 Vida económica..................................................................................................... 270 

4.8 Cofradia de la Oración del Huerto de Hortelanos.......................................... 272 

S. Otras: ................................................................................................................................................ 273 
5.1 Cofradía de San Antón................................................................................................... 273 
5.2 Cofradía de Gallegos y P01tugueses ...................................................................... 273 

5.2.1 Origen.................................................................... ...................................................... 273 
5.2.2 Organización y gobierno.................................................................................. 274 
5.2.3 Los hermanos.......................................................................................................... 275 
5.2.4 Vida cofradiera....................................................................................................... 277 
5.2.5 Las fiestas................................................................................................................. 277 
5.2.6 Vida económica..................................................................................................... 278 
5.2.7 Extinción de la cofradia..................................................... ............................... 280 

CAPÍTULO m: EL IMPACTO DE LAS COFRADÍAS EN 
LA SOCIEDAD ABULENSE .................................................................................................... 281 

1. Cuantificación de las cofradías abulenses............................................................... 281 

2. Las devociones cofradieras: acercamiento a la religiosidad 
del cofrade .................................................................................................................................... 283 

3. Las cofradías y la ciudad: un mundo de amplias relaciones ..................... 286 
3.1 Geografía local de los lugares de culto................................................................ 286 
3.2 Toda Ávila es cofrade........................................ ............................................................. 292 
3.3 El papel de las autoridades locales.. ....................................................................... 296 
3.4 La labor benéfica de las cofradías........................................................................... 297 

4. Vida interior de las cofradías...................................................................................... .... 299 
4.1 El orgullo de ser cofrade............................................................................................... 299 
4.2 Asistencia a sus miembros: seguridad social y pompas fúnebres......... 300 
4.3 La obligación de los cofrades. El marco legal de las ordenanzas......... 302 

S. Unas relaciones inevitables: Cofradías y Jerarquía ......................................... 306 
5.1 Marco jurídico: las Sinodales..................................................................................... 306 
5.2 Las cofradias, un poder laico con aspiraciones independentistas......... 307 
5.3 Los visitadores y los obispos...................................................................................... 308 

9 



5.4 La participación del Cabildo....................................................................................... 309 
5.5 De igual a igual: relaciones entre las cofradías ............................................... 309 

6. Las fiestas cofradieras ........................................................................................................... 310 
6.1 El calendario festivo. Su impacto en la ciudad................................................ 310 
6.2 Actos festivos................................................... ........................................................... ........ 313 

6.2.1 Las funciones religiosas.................................................................................... 313 
6.2.2 La fiesta profana ........................................................................................... ........ 315 

7. El poder económico de las cofra días........................................................................... 319 
7.1 Sus propiedades.................................................................................................................. 319 
7.2 Ingresos y Gastos. Su evolución en el tiempo ................................................. 321 

8. El paso del tiempo .................................................................................................................... 326 
8.1 La cofradía primitiva. Siglos XV y XVI............................................................. 326 
8.2 La cofradía barroca en el esplendor del Siglo de Oro................................. 327 
8.3 Pe~~o de l!ansic_ión: primera ~tad del siglo XVIII: dinámica de 

acc10n y resistencia a los cambiOs........................................................................... 328 
8.4 Actitud ilustrada ante las cofradías......................................................................... 329 

CONCLUSIONES .............................................................................................................................. 331 

BffiLIOGRAFÍA ................................................................................................................................ 337 

SIGLAS: 

10 

ADA: Archivo Diocesano de Ávila 
ARPA: Archivo Histórico Provincial de Á vil a 
AHN: Archivo Histórico Nacional 



CAPÍTULO 1: 
EL MUNDO DE LAS COFRADÍAS 

1.- PRESENTACIÓN 

Las cofradías abulenses durante la Edad Moderna vertebraron las principale s 
manifestaciones sociales, culturales, festivas y religiosas de la ciudad. Para realizar 
esta afirmación ha sido necesario un exhaustivo estudio de las fuentes originales 
generadas por las cofradías y su consiguiente contraste con los métodos de la histo­
ria económica, social, religiosa y de mentalidades al uso. 

La incapacidad de la Historia Económica para explicar por sí sola determinados 
campos históricos ha llevado al desarrollo de la Historia de las Mentalidades: ideas, 
sistemas de valores, patrones de conducta, conductas, relación entre lo que los hom­
bres hacen y piensan, lo que creen que hacen y piensan, lo que deberían hacer y pen­
sar, el cuerpo de justificaciones y creencias que genera en dichas relacione s 1• El his­
toriador para crear una estructura histórica, selecciona hechos porque no puede abar­
carlo todo. 

La realidad histórica ya no existe, por lo que no puede ser estudiada con plena 
objetividad . El historiador imprime en su interpretación de los hechos pasados sus 
propias estructuras mentales, resalta unos acontecimientos por encima de otros de 
manera totalmente subjetiva y personal, como no podía ser menos. Situándonos den­
tro de este contexto, en este trabajo hemos intentado acercarnos al mundo urbano de 
una pequeña ciudad castellana, centrándonos en el estudio de sus cofradías. 

Los objetos religiosos se estudian como cualquier otro objeto profano, pues for­
man parte de la misma realidad histórica. No estudiamos el estatuto de verdad de los 
fenómenos religiosos que observamos, sino su relación con la sociedad y con los 
hombres y mujeres que la forman. En este ámbito podemos situar a las cofradías, 
cuyo carácter de asociaciones religiosas está parejo a sus aspectos institucionale s, de 
ayuda mutua o de celebración de festejos. Está comúnmente aceptado entre los estu­
diosos de la materia que las cofradías y hermandades eran organismos con múltiples 
fmalidades, en las que los aspectos sociales ocupan un primer plano, muchas veces 
por encima de los religiosos o meramente devocionale s. Es difícil separar las moti­
vaciones diversas que movían a una persona a asociarse en una cofradía. No en vano 

1 J. L. SÁNC HEZ LORA Mujeres. conve/1/os y formas de religios idad barroca. Madrid. 1989. 

11 



se ha dicho que «las cofradías son una importante faceta de la sociabilidad humana 
en una etapa en que lo religioso inundaba abundantes aspectos de una vida cotidia­
na fuertemente sacralizada»2

• 

El aspecto popular de las cofradías es otro dato a tener en cuenta. En los estudios 
históricos habituales se hace difícil vislumbrar la vida cotidiana de las per,sonas anó­
nimas del pueblo, cuyos rasgos aparecen siempre escondidos o diluidos. Este es uno 
de los motivos por los que escogí este tema: me permitía acercarme a la vida de las 
personas anónimas. de las que casi nunca se escribe ni se habla. En este sentido, las 
cofradías aparecen como marcos privilegiados de referencia. Están dirigidas, gober­
nadas y organizad as por y para el pueblo. Responden a sus gustos, atienden sus 
necesidades. protagonizan la organización de sus fiestas tradicionales, reflejan su 
vida cotidiana. 

Hay que destacar. además, el protagonismo de los laicos en estas instituciones. 
La autoridad eclesiástica de párrocos y obispos a duras penas logra penetrar y con­
trolar el mundo de los cofrades. que utilizan diversos resortes para escapar a ese con­
trol. La autonomía económica, con propiedades y rentas propias, es un factor que 
contrib uye a aumentar la casi absoluta independencia de las cofradías. 

Por todo lo dicho, se ha considerado el tema de las cofradías como fundamental 
para entender la vida de los castellanos en la Edad Moderna. Pretendemos demos­
trar que el mundo cofradiero fue uno de los principales elementos vertebradores de 
la sociedad, y no solamente desde el punto de vista religioso. La pervivencia en 
nuestros días de muchas de las cofradías estudiadas ha sido otro elemento de interés 
que hemos tenido en cuenta . No sólo han pervivido las cofradías como instituciones, 
sino que han permanecido maneras de entender la vida, formas de relacionarse con 
el resto de la sociedad abulense , costumbres y tradiciones festivas y religiosas, que 
continúan hoy día en auge, encarnadas en los cofrades actuales. 

Se ha acotado el tema cronológi camente de la siguiente manera: como inicio , 
el siglo XV, pues los datos que tenemos parten de estas fechas; como final, el año 
1800. Se nos puede reprochar haber realizado un corte excesivamente radical, 
pero el cambio de siglo en el caso de las cofradías marcó una verdadera divisoria. 
Las condiciones sociales y de mentalidad que se destruían a toda velocidad a fines 
del XVill dieron como resultado una sociedad distinta en el transcurso de muy 
pocos años. La pérdida por estos años de muchas de las posesiones de las 
cofradías a causa de factores como la desamortización, la Guerra de la Indepen ­
dencia, el relevo generacional que tuvo lugar por estos años, las crisis econó micas 
y sociales que asolaron Castill a desde los primero s años del siglo XIX, y el cam­
bio total del panorama en general , nos llevaron a marcar el fin de nuestro trabajo 
en 1800. La cofradía barroca, que era la predominante en el período estudiado, se 
había terminado completamente . 

En cuanto a la metodología empleada, el estudio se basa casi en su totalidad en 
fuentes inéditas: libros de cuentas, actas y ordenanzas de las diferentes cofradías, que 
se encuentran repartidos en diferentes archivos, como se explicará más adelante. 

El estudio se encuentra dividido en tres grandes partes. El Capítulo I nos intro­
duce en el mundo de las cofradías en general, explicándolas en el contexto de la reli­
giosidad popular. Se estudia su naturaleza jurídica y se delimitan los aspectos termi­
nológicos. Se hace también un estudio de las etapas evolutivas de las cofradías, inci-

2M. L. LÓPEZ MUÑOZ Las cofradías de la ¡1arroquia de Santa Marta Magdalena en Granada en los siglos 
XVII y XVIII. Granada. 1992. 

12 



dlendo, sobre todo, en el modelo de cofraclia castellana. Finalmente hemos intenta­
do clasificar tipológicamente a las cofradías desde el punto de vista de su finalidad. 

El segundo capítulo es el más analítico. En él se estudian a fondo las cincuenta 
cofradías abulenses de las que se tiene datos, una por una. En todas ellas se analizan 
sus ordenanzas, se rastrea su origen, se cuenta a sus hermanos, se narran sus fiestas 
y se contabilizan sus finanzas. Todo ello se acompaña de los oportunos gráficos, 
para lo que ha sido necesario recopilar miles de datos extraídos de los libros de 
cuentas. 

El tercer capítulo realiza la síntesis. Refleja el impacto de las cofradías en la 
sociedad abulense. El número impresionante de cofraclias de los siglos XV -XVIII se 
ve realzado por los datos numéricos sobre la población que formaba parte de 
cofradías, llegando a la conclusión de que casi todos los abulenses eran cofrades . 
Los mapas sobre los lugares de culto cofradiero también son ilustrativos al respec­
to, así como el calendario repleto de fiestas que resulta de reunir todas las festivida­
des de las distintas cofradías. Las relaciones de las cofradías con las autoridades 
locales y, sobre todo, con la jerarquía eclesiástica, ofrecen conclusiones importan­
tes. La vida interna de las cofradías abulenses en conjunto, así como sus fiestas y 
celebraciones religiosas y profanas, nos muestran sus facetas más vivas y brillantes. 
El estudio económico nos permite conocer sus propiedades, sus ingresos y gastos y 
su importancia en el conjunto de la economía de la ciudad. Finalmente, se hace una 
reseña cronológica acerca de la evolución de las cofraclias en sus distintas fases. 

2.- FUENTES Y BffiLIOGRAFÍA 

Resulta imprescindible comentar antes de empezar cuáles han sido las fuentes 
documentales y la bibliografía en que se ha basado este trabajo. 

En lo referente a las fuentes, las hemos hallado repartidas en numerosos archi­
vos. Tanto el Archivo Histórico Nacional como los abulenses Diocesano e Históri­
co Provincial han proporcionado datos al respecto. La documentación del AHN con­
siste fundamentalmente en la recopilación de informes pedidos a todas las provin­
cias por orden de los ministros de Carlos III, así como las Reales Cédul~s del siglo 
XVITI que se refieren a cofraclias. Allí se conserva el informe hecho en A vi la sobre 
las cofraclias de la provincia y que ofreció valiosos datos sobre cofradías de las que 
no habíamos podido hallar otras referencias en archivos abulenses. 

En el Archivo Histórico Provincial se han encontrado datos muy escasos y dis­
persos, sobre todo referentes a cofradías con labores de beneficencia y sobre Las rela­
ciones de las cofradías con el Ayuntamiento. 

El archivo más importante para el estudio de las cofraclias abulenses es el Archi­
vo Diocesano de Ávila. En él se conservan todos los libros parroquiales de fábrica, 
bautismos, matrimonios y difuntos así como los libros de las cofradías. Conviene 
hablar más detalladamente de estos últimos. Cada cofraclia tenía varios libros dife­
rentes en uso en un mismo momento . Por un lado se usaba un libro de cuentas, que 
contenía los datos económicos. Por otro Lado, las juntas y cabildos, las decisione s 
adoptadas en ellos, las visitas de obispos y visitadores o las constituciones, e inclu­
so, listas de hermanos, se conservan en los libros de actas o juntas. Finalmente , 
algunas tienen libros especiales para determinadas cuestiones, como los libros 
donde se anota a los hermanos apuntados a los fondos de hábitos o las rentas de 
granos o censos. A veces las cofraclias presentan un gran desorden en sus escritos 

13 



y mezclan todos los temas dichos anteriormente en un mismo libro. En el ADA se 
guardan los libros de las cofradías hoy desaparecidas, aunque no todos se han con ­
servado, desgraciadamente . 

Finalmente hay que hacer referencia a los archivos particulares de las diferen ­
tes cofradías. En ellos se guarda todo lo relativo a cada cofradía. En la mayoría de 
los casos los cofrades conservan con cuidado sus libros antiguos y permiten gusto­
samente a los investigadores el acceso a sus fondos. En estos archivos hemos 
encontrado y vivido los mejores momentos de este trabajo. El contacto personal 
con estos cofrades, descendientes y herederos de los hombres y mujeres cuyo pasa­
do estábamos intentando escudriñar ha sido, sin duda, lo más emocionante y autén­
tico de este estudio . Las cofradías se presentaban aquí a nuestros ojos como seres 
vivos, supervivientes de la noche de la historia y 9uyos organismos continuaban 
vivos gracias a supervivencia entre las gen~es de Avila. Los archivos cofradieros 
consultados han sido el de la Magdalena-Animas, uno de los más completos y 
abundantes; el de Sonsoles, muy completo; el de la Trinidad- Vacas, con un sabor 
de autenticidad para mí inolvidable; el del Resucitado, por desgracia escaso y con 
recientes pérdidas y el de la Veracruz, en su Humillad ero del siglo XVI. 

Los libros presentan una desigual conservación, aunque en general , su estado es 
aceptable. En cuanto a las letras , los documentos más antiguos son del siglo XV, con 
letra humanística, que se irá transformando progresivamente en procesal y procesal 
encadenada predominante en el siglo xvn. Desde mediados de este siglo, las letras 
se van aclarando y facilitando su lectura. La ortografía y redacción son tremenda­
mente desiguales. Suelen tener una redacción reiterativa y pesada, que hace su lec­
tura tediosa y lenta. La ortografía es totalmente arbitraria, pudiéndose encontrar la 
misma palabra o nombre escrito de todas las formas posibles, incluso sorprenden ­
temente rebuscada s. Lo más común es que estén escritos por escribanos de número 
o por hermanos encargados de la secretaría de su hermandad, en cuadernos de papel 
coniente, nunca sellado. Por este moti vo, no hemo s transcrito con exactitud los tex­
tos, pues no hemos visto en ellos el más mínimo interés paleográfico. 

La bibliografía sobre las cofradías abulenses es muy escasa. Hemos incluido al 
final de este trabajo las referencias acerca de diversos estudios sobre cofradías de 
otras ciudades o regiones españolas, de entre las que resultan básicos los escritos de 
l. Mor~no Navarro, Rumeu de Armas o J. Sánchez Herrero. La bibliografía general 
sobre A vila es extremadamente escasa. De entre los libros antiguos, anteriores a 
1900, hemos extraído las principales noticias que los historiadores dan respecto a 
las cofradías. Su fiabilidad es desigual y sus contenidos respecto al tema que nos 
ocupa, son muy escasos . Destacamos de entre todos ellos las obras de B. Fernández 
Valencia, clérigo del siglo XVII, cuyo valor histórico es importantísimo. 

El resto de historiadores del siglo XX presenta datos muy dispersos sobre 
cofradías. Mucho s de ellos se han limitado a narrar leyendas que carecen del,más 
mínimo rigor histórico. Podríamo s decir que las obras serias sobre historia de A vila 
están recog~das y perfectamente extractadas en la obra de J. Belmonte Díaz sobre la 
ciudad de A vila. El mism9 autor realiza una introducción historiográfica sobre la 
principal bibliografía de Avila, a la cual nos remitimos 3

• También destacamos las 
obras de C. Ajo González, cuyos meritorios tomos sobre las fuentes históricas abu­
lenses desperdigada s en distinto s archivos, nos han sido muy útiles para comenzar 
el trabajo y localizar la documentación. 

3 J. BELMONTE DÍAZ La ciudad de Á vi/a. Á vi la, 1986 pp. 9-22. 

14 



Finalmente, señalamos que, sobre el tema específico de las cofradías abulenses 
existen algunas obras antiguas y de poca envergadura, como la de J. M" Guijar.To al 
respecto de la Virgen de las Vacas o la de V. López González para Sonsoles. Las úni­
cas obras actualizadas son las de F. de las Heras Hemández, que analiza detenida­
mente varias cofradías relacionadas con la Semana Santa de Ávila y la de T. Sobri­
no Chomón, que ha editado las ordenanzas de varias cofradías abulenses. 

3. LAS COFRADÍAS Y SU MUNDO 

Si este trabajo fuera un ar.tículo periodístico , no dudaríamos en emplear.· el méto­
do de las cinco uve dobles para analizar el tema de estudio. Podríamos considerar al 
historiador como un periodista que escrudiña el pasado, un investigador de hechos 
pretéritos, un analista de la realidad política o social de etapas lejanas en el tiempo. 
Por ello vamos a hacer un viaje al pasado, cámara y grabadora en mano, para hacer 
un repmtaje sobre el fenómeno cofradiero. Haremos fotografías, entrevistas, inclu­
so encuestas, con tal de averiguar.· qué son las cofradías, cuándo aparecen, cómo 
son, porqué surgen y dónde se desarrollan . 

3.1. Las cofradías y el fenómeno de la religiosidad popular 

El interés que presenta el estudio de las cofradías se debe fundamentalmente a que 
se trata de organismos vivos impulsados por las gentes más sencillas de la sociedad. 
Además, son la manifestación más patente y palpable de la manera de vivu· y enten­
der la religiosidad de una gran par.te del pueblo cristiano. De hecho, las cofradías eran 
creación casi exclusiva de los laicos, y los eclesiásticos sólo a par.tú· de la segunda 
mitad del siglo XVII y sobre todo del xvm comenzaron a intervenir en ellas de mane­
ra efectiva. Para manifesL:'tr la irnpo1tancia del fenómeno cofradiero, nada mejor que 
dar algunas cifras. En 1770 se reúnen todos los datos sobre cofradías enviados a 
Madrid por los Intendentes de cada provincia, obedeciendo la orden dada por Aranda 
algunos años antes~. Según este censo la Corona de Castilla tenía 18.446 cofradías, 
mientras que la Corona de Aragón arrojaba la cifra de 15.363. Un total de 33.809 
cofradías en toda España. La cifra es suficientemente impresionante e ilustrativa, y nos 
permite afirmar.· sin lugar a equivocarnos que en España todo el mundo era cofrade, al 
menos todos los cabezas de familia, pues las ventajas que les ofrecía la pertenencia a 
la cofradía se extendían normalmente a toda la familia. 

Al comenzar la Edad Moderna entraron en juego nuevos elementos, siendo el 
más importante el Humanismo intelectuali sta y crítico que actuó como fustigador de 
supersticione s y también de manifestaciones perfectamente ortodoxas pero envuel­
tas en formalismos rituales sin contenido profundo. A partir del Concilio de Trento 
comienza el movimiento pendular.· inverso como reacción contra erasmistas y pro­
testantes: vuelta a lo cálido y emocional, deliberadamente anticrítico, grandes movi­
mientos de masas, que desembocará en la Religiosidad Barroca con sus contrastes 5

• 

Sin embargo, no se pueden extrapolar.· al español medio del siglo XVI unas prácti­
cas e ideas erasmistas de religiosidad interior propias de una minoría culta. «Las 
manifestaciones religiosa s de la Edad Media seguían en pleno vigor y se prolon­
garon en realidad hasta la Ilustración» 6

• 

4 Al IN Consejos Lcg. 7091B . , 
5 Cf. A. DOMÍNGUEZ ORTIZ Prólogo a J. L. Bouza Alvarcz en Religiosidcul contrarreformista y culrura 

simbólica del Barroco. Madrid. 1990. 
6 J. L. GONZÁLEZ NOVALÍN Religiosidad y reforma del pueblo crisriano, en <<Historia de la Iglesia en 

España». Tomo 111-1°. Madrid,l980. p. 359. 

15 



De todas formas, no se debe confunclir religiosidad popular con religiosidad de 
las clases inferiores. En España, reyes, nobles y arzobispos no fueron menos mila­
greros que los rutesanos, campesinos o monjas . Se podría decir que las clases altas 
fueron biculturales: pruticipaban de la pequeña y gran tradición, según la denomi­
nación anglosajona . J. L. Bouza habla de la piedad barroca contrarreformista como 
«extremosa, exagerada, indiscreta y carente de medida »7

• La religio sidad barroca da 
sensación de agobio y obsesión si la contemplamos desde los pru·ámetros actuales, 
debido a sus contrastes y supersticiones, su rigor y su ascetismo 8

• 

Los ilustrados establecieron un foso entre religiosidad popular y religiosidad ofi­
cial, aunque «en conjunto el pueblo español seguía siendo religioso, seguía tenien­
do consideración hacia la Iglesia, no solo como institución divina, sino como ele­
mento de un orden social»9

• 

Pero volvamos a los aspectos más característicos de la religión del pueblo. «La reli­
giosidad popular descansa fundamentalmente sobre una base emotiva, -y por tanto, 
i.ITacional-, en la que florecen multitud de prácticas situadas a mitad de camino entre 
la magia y la pura superstición» 10

• Estas prácticas de raíz prehistórica fueron aprove­
chadas por el cristianismo, bautizándolas si así puede decirse. La religiosidad popular 
de la Edad Moderna ha sido entendida así por A. Domínguez Ottiz: «Un modo de 
entender y vivir la religión de una forma accesible a la masa, poco intelectualista, poco 
intimista, emotiva y gesticulante, muy penetrada de sentimientos primarios de alegría 
y ttisteza, muy enraizada en los valores de la sociabilidad y de la fiesta, con mucho 
color local o regional» 11

• La religiosidad estaba deformada por las supersticiones aun­
que era sincera y profunda. El gusto cofradiero por las procesiones con gran apru·ato 
externo está antes que la verdadera piedad12

• De hecho, las cofradías habían asumido 
en el siglo XVIII el protagonismo en fiestas, procesiones, sermones, etc. 

Según M. L. López Muñoz, la religiosidad popular hispana en los siglos XVll y 
XVlli tiene las siguientes características: es colectiva, masiva; se desru-rolla en luga­
res públicos, sobre todo en la calle. El culto religioso sale de los templos, los exce­
de y sale a la calle, sacralizando el espacio público, debido a su tendencia a la exte­
tiorización. Las manifestaciones religiosas son testimonios de fe, momentos de 
expansión lúdica y también manifestaciones estética sn. 

En contraste con este gusto del pueblo por las exteliolizaciones, tenemos los actos 
de culto por excelencia, es decir, los sacramentos. A pesru· de que su práctica era muy 
recomendada por la Iglesia, las cru·encias en este sentido eran patentes. Podemos ana­
lizar diferentes aspectos en cuanto a su administración. Respecto a la Eucruistía, la 
gente piadosa recibía la comunión en Navidad, Pascua, Epifanía, Asunción y Todos 
los Santos. Sin embargo, muchos fieles se limitaban al cumplimiento pascual, y esto 
por miedo a ser incluidos en las listas de descomulgados. La Confirmación la recibían 
pocos porque los obispos no se desplazaban a todos los sitios. La Unción de los enfer­
mos se dejaba para el último momento. El Matrimonio se contraía muchas veces u-res­
ponsablemente y con precipitación, sobre todo entre el pueblo. 

7 J. L. BOUZA ÁLVAREZ Relifliositlad comrarreformista y culwra simb6/ica en e/Barm co. Madrid, 1990. p. 32. 
8 Cf. L C. ÁLVAREZ SANTA LO Prólogo a J. L. Súnchcz Lora en Mujeres, convemo.v y formas de religiosidad 

barroca. FUE. Madrid 1989. · 
9 A. DOMÍNGUEZ ORTlZ Aspectos sociales de la vida eclesiástica en los siglos XVII y XVl/1, en <<Hisloria 

de la Iglesia en España.>> Tomo IV. Madrid 1979. 
10 Ibídem. 
11 A. DOM ÍNGUE? ORTIZ e/ Antiguo Régimen. ws Reyes Cat6/icos y los Austrias. Madrid, 1988. p. 411. 
12 J. CEPEDA ADAN PróJogo al lomo X-1 de flistoria general de Espwia y Améri ca. Ed. Rialp p. 48. 
13 Cf. M. L. LÓPEZ MUNOZ Las cofmdías de la parroquia de Santa Marta Magdalent1 en Granada en los 

siglos XVII y XVl/1. Universidad de Granada. Granada,l992. p. 19. 

16 



En moral existía mucha laxitud, aunque en lo teológico se mostraban inflexi­
bles14. Ya lo afrnnaba el poeta: «Pecar, hacer penitencia y luego vuelta a empezar». 
Por esto la Iglesia procuró mejorar la situación moral del pueblo mediante la cate­
quesis y la predicación 15. 

Todo esto puede hacer pensar que la fe de los españoles no era sincera, pero las 
múltiples manifestaciones de la fe que van desde testamentos, sufragios, gran núme­
ro de iglesias, imágenes, procesiones, fiestas, cofradías, hasta instituciones benéfi­
cas y tantas otras, conoboran la opinión de la sólida fe católica de los españoles del 
Siglo de Oro, aunque no siempre fue practicada o entendida rectamente 16. 

Entre las devociones hay algunas que pueden ser consideradas como muy popu­
lares. El rosario, por ejemplo, se rezaba en las parroquias por la tarde. El toque del 
Angelus estaba muy arraigado. La religiosidad extelior parecía llenar todas las for­
mas sociales de los españoles: saludos, invocaciones a Jesús al estornudar, etc. 17

• 

Muchas de estas manifestaciones exteriores de piedad eran posibles gracias a las 
cofradías, que constituían su base estructural y organizativa 18. Además, las cofradías 
eran medio y enlace entre el estado laico y el eclesiástico. 

En el Ávila del siglo XVI la religiosidad se vivía rutinariamente. B. Jiménez 
Duque achaca esta situación a las carencias del clero que hacían que todo el entra­
mado religioso descansara sobre las familias y su forma de vivirlo. Dibuja este autor 
un pobre panorama de las formas de religiosidad: catecismo de memoria, sermones, 
algún misionero de vez en cuando, alguna visita pastoral, una fe elemental de misa 
dominical y confesión anual, preocupada sobre todo por asegurarse la salvación 
eterna mediante sufragios y caridades cuando no gracias a devociones exagerada­
mente ascéticas 19. 

El mismo autor nos ofrece su visión sobre esta cuestión para los siglos siguientes: 
«Los siglos XVII y XVIII son, en religiosidad popular, los mejores de España. 

Todos los esfuerzos de los reformadores del XVI tuvieron como consecuenc ia lenta , 
la empinación espiritual y moral de las gentes sencillas»20

• 

Con el siglo XIX penetrarán las ideas revolucionarias y liberales. Surgen nuevas 
situaciones sociales y económicas que fueron resquebrajando la tradicional religio­
sidad del pueblo. Sin embargo, hay que distinguir entre las diferentes regione s: 
Navana, País Vasco, León y Castilla la Vieja se mantuvieron altamente religiosa s21 . 
«Cofradías numerosas, con más o menos vida o languidez, siguen enrolando a una 
gran mayolia de gentes»22• Subsisten muchas de las cofradías antiguas. En casi todas 
las parroquias hay cofradías del Santísimo Sacramento , de la Vera Cruz, del Rosa­
rio, y otras de carácter patronal, con sus conespondientes diversiones profanas. 

Para W.A. Clu·istian la religiosidad popular tiene dos elementos esenciales: un 
lugar concreto y un oligen histórico. La tradición localista a menudo no es más que 

14 Cf. J. DELEITO Y PlÑUELA f:ct vida religiosa espaiiola bajo el ctwriO Felipe. Madrid, 1963. p. 24. 
15 Cf. J. L. GONZÁLEZ NOVALTN Op. cit. 
16 Cf. A. DOMÍNGUEZ ORTIZ Aspectos sociales de la vida eclesi6stica en los siglos XVII y XVIII, en «His­

roria de la Iglesia en España» TolJlO IV. Madrid 1979. 
17 Cf. A. MESTRE SANCHIS Religiosidad y cultura en el siglo XVIII espa riol, en «Hisroria de la Iglesia en 

España» Tomo IV. Madrid 15)_79. 
18 A. MESTRE SANCHJS Op. cit. p. 596. _ 
19 Cf. B. JIMÉNEZ DUQUE Maridia:. Lit Sama de Á vi/a en el siglo XVI , Avila, 1989. pp. 29-36. 
20 B. JIMÉNEZ DUQUE Espiritualidad y apostolado. en «Hisroria de la Iglesia en España» Tomo V. Madrid, 

1979. p. 4 10. 
2 1 Cf. B. J!MÉNEZ DUQUE Op. cit. 
22 B. J!MÉNEZ DUQUE Op. cit. p. 413. 

17 



una participación en la tradición de la Iglesia universal arraigada en un lugar con­
creto y en cierto modo fosilizada. Aquí es el pueblo el que se pone en contacto con 
Dios y con sus santos en sus santuarios, con sus ceremonias peculiares, su calenda­
rio festivo pruticular, etc. El conservadurismo que se genera en esta dinámica es otra 
característica de la religiosidad local23

• 

Se puede aftrmar, por tanto, que las principales manifestaciones religiosas popu­
lares se realizaban con el concurso, colaboración, y en muchos casos, organización 
de las cofradías. Incluso podemos decir que el orden religioso local lo mantenían 
sobre todo los laicos, aunque con la participación evidente de los clérigos. La reli­
gión, tal como la entendían las cofradías, no era solamente un asunto eclesiástico, 
sino también una actividad profundamente humana y cultural. Este orden local se 
veía a veces realzado por los reyes, que muchas veces se afiliaban a determinadas 
cofradías o veneraban a sus imágenes. Esto agradaba sobremanera a la gente senci­
lla, que veía que el rey era devoto de sus mismos santos, produciéndose una doble 
consagración: la de la religiosidad local por recibir la veneración regia, y la del rey 
a través de los poderes religiosos locales:z.&. 

Es difícil saber en qué medida se combinaban los distintos componentes de las 
fiestas religiosas organizadas por las cofradías. Era muy tenue la distinción entre el 
componente religioso y el festivo, entre lo sagrado y lo profano, pues se daban a la 
vez, en el mismo sitio y con la participación de las mismas personas. «La exaltación 
religiosa era la ocasión del alborozo general, que asociaba a una misa solemne la 
música, la danza, las máscru·as, el teatro y las corridas de toros»25

• 

3.2.- Aspectos terminológicos y naturaleza jurídica 

Pru·ece clru·o que las cofradías y hermandades hay que situarlas entre las asocia­
ciones de natw·aleza eclesiástis:a, ya que sin la aprobación de la Iglesia no se las con­
sidera oficialmente erigidas . Esta es la visión de la iglesia jerárquica pero la reali­
dad indica que muchas veces los cofrades funcionaban sin autorización de ningún 
tipo, ni eclesiástica ni civil. A sus ojos, estas autorizaciones no tienen razón de ser 
pues se consideran ellos mismos los creadores de la cofradía y su única autoridad, 
ante la cual todos los demás organismos sobran . Conforme pase el tiempo y la Igle­
sia aumente su poder sobre las cofradías, se irán ajustando a los mecanismos esta­
blecidos por la autoridad eclesiástica con más o menos docilidad según los casos y 
lo arraigado de su independencia en la trayectoria de cada cofradía concreta. Hasta 
el siglo XVI no existe ninguna legislación a este respecto. Los canonistas posterio­
res a Trento reservan el nombre de eclesiásticas o religiosas a las asociaciones eri­
gidas por el Obispo: «Considero mejor distinguir entre cofradías instituidas con la 
autoridad del Obispo y cofradías instituidas sin ella; las que son instituidas sin la 
autoridad del Obispo no pueden ser consideradas como eclesiásticas o religiosas, 
por el hecho de que según el Derecho Canónico, los privados no pueden atribuirles 
esta cualidad de hacerlas eclesiásticas o religiosas sin la autoridad del obispo» 26

• 

Esta parece ser una opinión muy extendida a lo largo de estos siglos: «Si no consta 
que una fraternidad( ... ) esté fundada por la autoridad del obispo, entonces no puede 
llamarse lugru· religioso ni eclesiástico ni pío propiamente dicho, sino profano y lai­
ca!, aunque en él se ejerzan obras pías»27• 

18 

23 W. A. CH,R!STIAN l?eligiosidad /r)(·al en/a Espalia de Felipe 11. Madrid. 1991 pp. 215-16. 
24 Cf. M. CATEDRA Un samo para una ciudad. Barcelona. 1997 p. 128. 
25 B. BENNASAR (Ed.) Historia de los espm1oles. T. 1 Barcelona, 1989 p. 442. 
26 BARBOSA De oflicio et potestate episcopi. Lugduni, 1698. Pars 111. Allegatio 75, n• 25. 
27 P!GNATELLI Consultationes canonicae. Tomo l. Roma, 1668. Consultario 156. n• 2. p. 321. 



Las cofradías se erigen, lo cual confiere a la asociación personalidad jurídica 
con los derechos propios de ésta: ser perpetua, facultad para adquirir, poseer y 
administrar bienes temporales, capacidad de tomar parte en los procesos canóni­
cos, poder dictarse normas especiales, etc . «Otras semejantes congregaciones de 
laicos, gobernadas y regidas por ellos, aunque tengan un lugar donde reunirse y 
una capilla o altar en la Iglesia de( ... ), y ejerzan obras de piedad, y por esta razón 
estén permitidas y muy recomendadas, sin embargo no pueden considerarse luga­
res eclesiáticos, de modo que gocen de la exención y privilegio de foro, a no ser 
que hayan sido instituidas por la autoridad del Obispo u otra persona facultada 
para ello»28

• 

En cuanto a la terminología resulta muy difícil distinguir entre los términos 
cofradía y hermandad . En el teneno práctico los hermanos o cofrades los utilizan 
indistintamente para referirse a ellos mismos, aunque nos estamos refiriendo exclu­
sivamente a la cofradía castellana, pues quizá en la andaluza esta distinción está más 
marcada. La palabra hermandad en Castilla es más usada en los siglos XV y XVI, 
por tener unas connotaciones menos negativas que la palabra cofradía, sinónimo en 
muchos casos de tendencias políticas conspiradoras. Sin embargo, se usan indistin­
tamente, predominando claramente la denominación de cofradía desde el siglo 
XVII. 

Ciñéndonos como ejemplo de lo dicho a las cofradías abulenses, hemos con­
tabilizado cómo califica el censo de cofradías de 1770 a las existentes en aquel 
momento . De ellas 32 son denominadas como cofradías; hermandad y cofradía se 
llama a una y hermandad o cofradía a otra, mientras que sólo hermandad se llama 
a tres. Con distintos nombres como Orden Tercera, Real Congregación, confra­
ternidad, patronato y patronato o cofradía se llama a las seis restantes. Queda 
claro que la denominación mayoritaria es la de cofradía y que las demás son poco 
importantes y algo confusas. 

Queda por reseñar que la denominación de Patronato que actualmente reciben 
algunas de las cofradías abulenses más importantes es de reciente implantación y 
responde a una erección como tal patronato realizada en el siglo XX. Este término 
sí es utilizado en los siglos XVII y XVITI, pero parece que procede del hecho de 
denominar patronos a los oficiales que gobiernan la cofradía o a los hermanos que 
aportan dinero de manera especial. 

3.3.- Las etapas evolutivas de las cofradías 

3.3.1.- La aparición de cofradías y hermandades 

El surgimiento en la Edad Media de las hermandades y cofradías fue un hecho 
importantísimo en el desarrollo de la vida de las gentes más desfavorecidas, tanto en 
el medio urbano como en el rural. Los factores que produjeron esta aparición fueron 
varios. El creciente protagonismo de los laicos en la vida religiosa explicaría el fenó­
meno desde el punto de vista religioso. En este sentido, las ciudades fueron pione­
ras en el movimiento cofradiero pues el desarrollo urbano y los mayores niveles de 
educación favorecieron el proceso. La necesidad psicológica de unirse en busca de 
protección y ayuda mutua ante el sentimiento de de samparo e inseguridad típica­
mente medieval es otro factor importante a tener en cuenta29

• Este sentimiento pro-

28 SANTA ROTAE ROMANAE Decisiones recellfiores. Pars X, dec. 313. n• A. Decisión del 31 de mayo de 
1649. 

29 Cf. J. FERNÁNDEZ CONDE Historia de la Iglesia en Espmia. Tomo H-2". Madrid, 1979 p. 335. 

19 



duce agrupaciones de ayuda mutua cerradas en sí mismas, a juicio de algunos his­
toriadores, que las consideran signos de caridad egoístamente explotada y en defen­
sa exclusiva de los intereses de los agrupados 30

• 

Las primeras cofradías presentaban rasgos incluso políticos que llevaron a actuar 
a los reyes. Enrique IV en 1473 prohibió su fundación sin obtener antes la autoridad 
eclesiástica o real. Con ello pretendía relegarlas a meras asociaciones de personas con 
fines caritativos, piadosos o festivos 31 • Esta persecución por parte de las autoridades 
a las cofradías fue una constante en todos los períodos y fases por las que pasarán 
estos organismos. No en vano se ha definido a las cofradías como «tímidas islas de 
libertad» donde el pueblo se autogestiona y organiza como quiere, o como puede32

• 

Las cofradías pretenderán relacionarse de igual a igual con las autoridades, sean la 
Iglesia o el Estado , y ambas tratarán de controlarlas sin mucho éxito. Otros autores 
como J. A. Sesma piensan que el estado controlaba a las cofradías del medievo, aun­
que aparentemente les permitía una libertad personal. Las instituciones caritativas se 
vuelven instrumento s de coacción y control de los inadaptados y marginados 33

• 

En Castilla en los años centrales del siglo XIll existían asociaciones de menes­
trales para funciones devocionales o de enterramiento. En las ciudades las cofradías 
canalizan el enfrentamiento de las clases medias y del pueblo llano frente a la noble­
za. Rumeu de Armas sitúa el origen de las cofradías devocionale~ en España en el 
siglo XII, por influencia francesa, pero son muy escasas y en A vila no tenemos 
ningún ejemplo de esta época. Enseguida se comienzan a formar cofradías gremia ­
les que aúnan las funciones de cofradía y oficio de tal manera que la cofradía ser­
virá de embrión al desarrollo del gremio, mezclándose así los aspectos religio'SOs 
con los benéfico s, técnicos y artesanales . En el siglo XIll las cofradías gremiales 
llegarán a ser las asociaciones más importantes y numerosas. Reyes como Alfonso 
X o Fernando III las perseguirán porque creaban monopolios en detrimento del resto 
de la población, marcando precios abusivos y no permitiendo la existencia de arte­
sanos libres no asociados al gremio, además de escapar a la autoridad real. En el 
siglo XIV estas cofradías-gremio fueron duramente perseguidas, sobre todo en Cas­
tilla, pues en Aragón siguieron desarro llándose hasta llegar a su expresión más plena 
en el siglo XV34

• 

En Castilla durante el siglo XV continuará la persecución contra las cofradías 
gremiales, siendo el punto álgido la prohibición de Enrique IV de que subsista todo 
tipo de cofradías excepto las piadosas. Con los Reye s Católicos cambiará este pano­
rama. Al instaurar se una monarquía estable, desaparecen por sí mismas las cofradías 
políticas, emprendiéndose la regulación de los gremios por medio de ordenanzas 
municipales. Es por esta época cuando el nombre de cofradía cede un poco en favor 
del de hermandad, pues el primero se había hecho sinónimo de bandería política. 

Sobresale en este momento la creación y organización de elementos comunita­
rios como las comidas de hermandad. Aumenta también la preocupación por los 
difuntos reflejada en sufragios y entierros. 

Por desgracia, conocemos pocas cofradías abulenses de época medieval: dos fun­
dadas en el siglo XIV y ocho durante el XV, como veremos en su momento. 

30 J. A. SERNA MUÑOZ Cofradfas, gremios y solidaridades en la Europa medieval en <<XIX Semana de 
estudios medievales» PampJona, 1993 p. 21. 

3l G. CA YERO RODRIGUEZ Las cofradías en Astorga durante la Edad Media. León 1992 p. 33. 
3l M. CÁTEDRA Op. cit. p. 125. ' 
33 J. A. SESMA MUÑOZ Op. cit. p. 22. 
34 A. RUMEU DE ARMAS Historia de la previsi6n social en E.~{){Jtia. Barcelona. 1981 pp. 48 y ss. 

20 



3.3.2.- La cofradía del siglo XVI: antes y después de Trento 

En el siglo XVI aumentará enormemente la participación de muchas personas en 
las cofradías, que se convertirán en elemento de prestigio personal. El honor que 
proporciona a una persona el perienecer a una cofradía era algo que se tenía muy en 
cuenta en esta época. No podemo s olvidar tampoco los motivos devocionales , cada 
vez más importante s y palpables. Como las cofradías ofrecen indulgencias y sufra­
gios para salvarse en el más allá, muchas personas ingresarán por este motivo aún 
teniendo que pagar anualmente cuotas de ingreso y de pertenencia. 

En 1534 los procuradores advirtieron en las cmies de Madrid que los placeres de 
la mesa arruinaban y pervertían los piadosos fines de las cofradías. En 1551 se que­
jan de que monopolizan precios, lo que motivó una pragmática de Carlos V al año 
siguiente en la que quedaban suprimidas las cofradías gremiales . No fue suficiente 
este ataque para acabar con ellas y su desanollo continuó. 

En su primer memodal para Trento, Juan de Ávila exponía sus quejas contra las 
cofradías así: «En las cofradías hay grandes robos y males, y si el ordinario quiere reme­
diarlo, opónense los cofrades hasta ir a Roma con el negocio, con tantas molestias y 
desacatos contra el prelado, hasta que le hacen dejar el negocio: mayormente, que ellos 
pleitean a costa de los hospitales y el prelado, a costa propia.»35

• Daba como soluci~n o 
bien abolir las cofradías o bien ponerlas firmemente bajo lajwisdicción eclesiástica. Este 
será el tira y afloja que mantendrán desde ahora la iglesia jerárquica y los cofrades. 

A pruiir de Trento la Iglesia impulsó y trató de influir en las cofradías. En parte 
las impulsó porque éstas hacían realidad la reforma propugnada por el Concilio , 
desarrollando la penitencia, la piedad, la práctica de sacramentos, la devoción a las 
imágenes ... Desde mediados de siglo, las cofradías anteriores a Trento renovru·on sus 
reglas y las adaptaron a los nuevos tiempos36

• Por otro lado la Iglesia intentó con­
trolar y eliminar algunos aspectos cofradieros que consideraba poco adecuados, 
como las comidas y gastos profanos. 

Todos los historiadores coinciden en destacar que las cofradías de los siglos XV 
y XVI estaban formadas fundamentalmente por gentes de baja extracción social y 
por el artesanado, situación que cambiará en los siglos siguientes y mru·cará en gran 
parte las diferencias entre las cofradías de las distintas épocas. 

Otra gran reforma impulsada por Trento y terminada casi un siglo después será 
la reforma de los calendarios festivos particulares. Era éste un ataque que iba direc­
tamente hacia la religiosidad de cotie local que vivían los cofrades. Podemos decir 
que, a pruiír de ahora el calendru·io romano triunfó , aunque no logró desplazar a las 
fiestas locale s, sino añadirse a éstas. 

Las cofradías de la Pasión , Veracruz o disciplinante s fueron las más cru·acterísti­
cas de esta centuria. El hincapié en la penitencia pública, verdadero teatro sacro en 
plena calle así como el aumento de la devoción cristocéntrica hizo florecer este tipo 
de agrupaciones. Los eclesiásticos atacru·on también la forma de distribuir la cru·idad 
que tenían los cofrades, pues resultaba a su juicio parcial, interesada e ineficaz. 

Las autoridades religiosas encontrru·on su mejor aliado para llevar a cabo sus refor­
mas en el Estado. Felipe II en 1580 decidió la abolición de muchas cofradías y la con­
centración de sus bienes pru·a dotru· grandes hospitales. Esta decisión estaba sanciona­
da con el beneplácito del Papa y su ejecución quedaba a cargo de los obispos. 

35 Citado por W. CHRJSTIAN Op. cit p. 205. 
36 Cf. J. L. SÁNCHEZ HERRERO Congreso Nacional de Cofradías de Semana Santa. Zamora, 1987 p. 48. 

21 



3.3.3.- La cofradía barroca 

Desde 1570 hasta mediados del siglo XVill podemos encuadrar lo que algunos 
autores han llamado cofradía barroca. Es el momento de máximo esplendor, en que 
se pierde la austeridad de períodos anteriores para construirse grandes crucificados, 
dolorosas con brocados, coronas, palios, doseles y otras galas. La fastuosidad y bri­
llantez de las manifestaciones públicas de las cofradías serán crecientes. Las 
cofradías obtendrán pomposos y complicados títulos de real y pontificia, milagrosa, 
piadosa, ilustre, etc. La celebración de grandes fiestas que incluyen músicas, danzas, 
toros, cohetes, procesiones, abundante iluminación de cera, banquetes, etc. será el 
objetivo y fin primordial para muchas cofradías que pasan gran parte del año pre­
parando sus festejos. La cofradía barroca tiene pues, caracteres festivos y hasta 
triunfales. con hincapié en los aspectos externos y formales. 

También la penitencia se barroquiza: algunos hermanos llevan enormes cruces 
huecas o almohadillas en los hombros, señales en la ropa para ser reconocidos en la 
procesión. Se asiste con poca compostura, se pierde la devoción en medio del bulli­
cio, o se está con el pensamiento puesto en el banquete que les espera a la llegada. 
La autoridad eclesiástica llama constantemente la atención de los fieles para que se 
asista a las procesiones con compostul'a y devoción, y se organizan sínodos dioce­
sanos para la reforma de algunos abusos. 

La honra, esa faceta del carácter español tan marcada en estos años es exalta­
da y conservada gracias a la pertenencia a alguna honorable cofradía. Aparte de 
consideraciones que aludan al más allá, el ser enterrado por una cofradía con el 
acompañamiento de los hermanos, toque de campanas, funeral cantado, cirios y 
velas alrededor, abundantes sufragios, etc. era uno de los motivos más convin­
centes para ingresar en una cofradía . «Las pompas fúnebres barrocas eran un tea­
tro que amplificaba un ceremonia l antiguo, que se prestaba a los Ejercicios Espi­
rituale s, y complacía el gusto por el espectáculo. Los sacerdotes, monjes, y 
cofradías serán los nuevos especialistas de la muerte» 37

• Aparecen cofradías de 
enterradores, también llamadas de la Buena Muerte, que tienen a la muerte como 
especialidad, llegando a quitar el protagonismo a sacerdotes y religiosos . Ademá s 
practican las obras de misericordia, con especial predilección por la séptima: 
Mortuus sepelitur . 

Muchas cofradías cuya finalidad primordial no era la muerte prestaban a sus 
miembros los mismos servicios, ahorrando así al asociado los fuertes gastos que 
suponía enterrarse, pues la cofradía cotúa con los gastos de misas, cera, ataúd y 
transporte, acompañamiento y a veces también con la sepultura. Como ventaja aña­
dida la cofradía entenaba también a padres, esposa e hijos del cofrade, actuando 
como verdaderas compañías de seguros que no les dejaban desasistidos. 

En esta etapa tuvieron lugar importantes cambios devocionales. W. Chtistian 
ha estudiado la transformación de las devociones en Castilla la Nueva38• El culto 
a los santos fue preferente hasta mediados del siglo XVI. Estos intercesores fue­
ron sustituidos por un aumento de la devoción a Cristo sobre todo en su Pasión. 
Desde finales del siglo XVII y sobre todo en el XVIII la devoción a la Virgen 
María será la dominante. En A vila muchas cofradías cambian su título incorpo­
rando alguna nueva imagen de Cristo o de la Virgen conforme iban cambiando las 
modas devocionales. 

22 

37 P. AR IES El hombre a11te /a muerte. Madr id, 1983 pp. 142 y 27 1. 
3g W .CHRISTLAN Op. cit. pp. 244-45. 



3.3.4.- La crisis y transformación de la cofradía barroca 

A mediados del siglo XVIll se notan síntomas de cambio. No podemos hablar de 
descristianización, ni siquiera de laicización como hacen los historiadores franceses . 
No se aprecian transformaciones sustanciales en la religiosidad, sino un lento pro­
ceso de depuración de la grandilocuencia barroca, siendo los eclesiásticos los pri­
meros en adherirse a la simplificación de las formas. La mayor participación del 
clero en las cofradías las introdujo de lleno en este proceso de cambio. Poco a poco 
se reducía el número de misas de difuntos, disminuyen las fundaciones, obras pías 
y mandas testamentarias, bajan los gastos en elementos festivos externos, se mode­
ran las manifestaciones más exageradas de piedad; en suma, se produce una elimi­
nación de elementos superfluos pero no se pierde el sentimiento religioso. 

Una práctica muy del gusto dieciochesco serán los sermones. Pocas son las 
cofradías que prescinden de él en su fiesta principal. Se busca a los predicadores en 
función de su fama y contratándoles como a cualquier otro elemento de la fiesta. El 
P. Isla achaca la corrupción de la oratoria sagrada al mal gusto de los oyentes, gene­
rado a su vez por la perversión retórica de los predicadores. No en vano, se elegía a 
los predicadores de entre los religiosos más torpes y que no servían para otros 
menesteres. Blanco Whlte calcula que en el siglo XVIll en Sevilla había unos doce 
sermones diarios 39• 

La aparición de los políticos ilustrados marcará el inicio de la mayor crisis de la 
historia de las cofradías. Las causas hay que buscarlas en parte en la decadencia en 
que se habían sumido muchas de ellas. Los excesivos gastos en comidas que arrui­
naban a los mayordomos, la perversión de sus fines benéficos, la pérdida de días de 
trabajo y otras motivos contribuyeron a la disminución de la vitalidad de muchas 
cofradías. 

A lo anteriormente dicho se sumaron las tensiones Iglesia-Estado. El Estado ilus­
trado intentó eliminar abusos como la explotación de formas de religiosidad popu­
lar supersticiosas por parte del clero, sobre todo de los religiosos. Estos políticos no 
tuvieron reparo en enfrentarse jurídica y canónicamente al Papa, en lo que se cono­
ce como regalismo. Es conocida la adhesión personal a la fe católica del rey Carlos 
m, la cual no impidió que se opusiera a determinadas cuestiones disciplinares y 
sobre todo económicas de la Iglesia española. Los ilustrados no eran antin·eligiosos, 
pero estaban muy alejados de las efusiones de religiosidad cofradiera . 

Finalmente, Carlos III emprenderá un proceso de reforma, arreglo y extinción, 
de las cofradías. El proceso fue largo y complejo y tuvo varias fases. En 1767 
Campomanes consiguió que el consejo de Castilla suprimiera todas las cofradías 
gremiales. Paralelamente Aranda, presidente del Consejo de Castilla había comen­
zado la recogida de vagos en los hospicios, en un intento de racionalizar el siste­
ma de beneficencia basta el momento en manos de la Iglesia y en el cual tenían 
gran participación las cofradías . Como .no había fondos para mantenerlos se deci­
dió reunir los fondos de todas las obras pías y los efectos de las cofradías de 
Madrid. Carlos III aprobaba el 25 de febrero de 1770 la constitución de la Her­
mandad de los Hospicios. 

Tras el ataque a las cofradías de Madrid se inició el de las provincias. En 1769 
Campomanes pidió a todos los metropolitanos de España un informe sobre la cues­
tión. Los obispos en general se mostraron partidarios de las reformas . Aranda por su 

39 Citado por L. C. ÁLVAREZ SANTALO Las cofradías de Se11illa e11 el siglo de las crisis. Sevilla 1991 p. 29. 

23 



prute pidió informes a los intendentes de las provincias sobre el número de las 
cofradías, sus fiestas y sus gastos. La recopilación fue lenta y dificultada por los 
cofrades que sospechaban reformas amenazantes . Una vez recibidos los informes se 
hallaron ante un total de 33.809 cofradías que gastaban 11.687.861 reales anuales . 
Esta información fue enviada al Consejo de Castilla que emitió su dictamen en 
1783. Por éste quedaban extinguidas total y absolutamente las cofradías gremiales y 
las que no tenían aprobación civil ni eclesiástica. Las aprobadas por ambos poderes 
debían reformar sus ordenanzas eliminando excesos y presentarlas ante el Consejo. 
Las que tenían sólo aprobación eclesiástica debían ser suprimidas, a no ser que en 
un corto plazo obtuviesen licencia real. Sólo se respeta a las hermandades sacra­
mentales, intentando que se trasladen a las pruToquias. El25 de junio de 1783 se pro­
mulgaba el decreto de extinción de las cofradías40

• 

La mayor parte de las cofradías que estaban en trance de ser suspendidas forma­
ron nuevos estatutos y los enviru·on al Consejo de Castilla para su aprobación, aun­
que esta aprobación les otorgaba un simple reconocimiento para desenvolverse en la 
sociedad civil. 

En 1798 Cru·los N mediante Real Cédula les dio el golpe definitivo ordenando 
la venta de los bienes raíces pertenecientes a cofradías, hospicios, obras pías ... invir­
tiéndolos en la Real Caja de Amortización de la Deuda Pública, gru·antizándolas el 
pago de un 3% de interés anual. Sin embargo la Hacienda no será capaz de hacer 
frente a esa deuda y no pagará, decretándose la enajenación total de los bienes cofra­
dieros en 1805"1

• 

Después de todos estos acontecimientos, las cofradías que sobrevivan no serán 
las mismas. El país se sumirá de inmediato en la Guerra de la Independencia que 
dejará devastado gran parte del tenitorio. Cuando la vida norm~ regrese lentamen­
te, las costumbres devocionales de las que las cofradías habían sido abanderadas en 
otros tiempos habrán cambiado radicalmente, y las obligarán a transformarse o desa­
parecer. Pero esta etapa queda fuera de los límites de nuestro estudio . 

3.4.- Principales rasgos de la vida cofradiera 

La vida interna de las distintas cofradías se parece mucho, pues la manera de 
estructurarse tiene gran cantidad de rasgos comunes . La organización parte de las 
Ordenanzas o Constituciones, que forman el corpus jurídico de cada cofradía. Casi 
todas las que hemos analizado las tuvieron, y sus semejanzas son significativas. Casi 
podríamos decir que responden a un mismo modelo y que se ajustan a los mismos 
pru·ámetros. Las más antiguas, del siglo XV o XVI, son mucho más extensas y 
desordenadas, conservando en su texto referencias a antiguas ordenanzas medieva­
les. Las del XVI y XVill son más organizadas y hacen hincapié en los aspectos 
devocionales más que en las penas a cumplir por parte del que no las ponga en prác­
tica, corno hacían las anteriores . 

Las ordenanzas establecen normalmen!e la forma y manera para elegir a los ofi­
ciales o cru·gos directivos de la cofradía. Estos reciben distintos nombres: oficiales, 
veedores, tomados, patronos, presidente ... También se utiliza la terminología mili­
tru·: capitán, alférez, sargento. Estos cargos suelen ser elegidos anualmente por los 
hermanos reunidos en cabildo, lo que acentúa la tradición democrática de estas ins-

40 AHN Sección Consejo de Castilla Leg. 709 1 B y Real Cédula n• 608 del año 1783. Para todo lo rela tivo al 
proceso de extinció n véase A. RUMEU DE ARMAS Op. cit. pp. 387-4 13. 

41 AHN Real Céd ula n• 1.237 de 1799 y n• 1.643 de 1805. 

24 



tituciones. Para los asuntos económicos y custodiar los bienes de la hetmandad se 
nombra a un mayordomo, que se intenta sea una persona solvente, para que pueda 
afrontar determinados gastos y pagarlos de su bolsillo. La dificultad de encontrar a 
personas con estas características hizo que muchas veces los mismos mayordomos 
se perpetuasen en el cargo durante muchos años. 

Como cargos auxiliares de la cofradía suele haber un escribano, que a veces es 
un profesional pagado a sueldo, un mullidor o, avisador para hacer los recados y avi­
sar a los hermanos para acudir a las juntas. Este personaje nunca falta en ninguna 
cofradía, pues su misión es clave y muy necesaria. A veces se ocupa también de 
tareas desagradables como cobrar multas a los hermanos, etc. No suele ser cofrade, 
sino un empleado a sueldo. Cuando la cofradía tiene ermita o iglesia propia, suele 
tener un santero al cargo de la limpieza y orden de la iglesia. Éste se ocupa de abrir 
y cerrar el recinto y de custodiar los bienes que estén allí depositados, siendo tam­
bién un cargo a sueldo. 

Otro empleado a sueldo en algunas cofradías, sobre todo en las que tienen igle­
sia propia, es el capellán. Algunas cofradías realizan una especie de oposición, 
donde los clérigos que aspiran al cargo entregan un memorial con sus méritos y 
compromisos que adquieren con la hermandad. Si los hermanos no están satisfechos 
con sus servicios o consideran que no cumple, le despiden con plena potestad. Es 
significativo este dominio de los cofrades laicos sobre el clero, al que contratan con 
total libertad como a un empleado más. 

Una vez que hemos situado cómo y quiénes organizan la vida cofradiera, aten­
damos a sus realizaciones concretas. Las cofradías prestaban unos servicios a los 
cofrades a cambio de los que los cofrades daban a la cofradía. El más importante y 
común de estos servicios es el entierro, que como ya hemos dicho, era en muchos 
casos el motivo fundamental por el que las personas ingresaban en las cofradías . 
Otras veces la cofradía ayudaba a la familia del cabeza de familia difunto con un 
dinero establecido que oscilaba en el siglo XVII entre 12 y 32 reales. También vela­
ban al moribundo en su casa. 

En algunas cofradías predominaba la misión asistencial o benéfica de cara al 
exterior, manteniendo hospitales, auxiliando a los ajusticiados, o enterrando pobres . 

La organización de fiestas era otra de las razones de ser de las cofradías. En este 
sentido actuaban como verdaderas peñas recreativas, ocupándose de todos los deta­
lles que iban desde la parte religiosa, decoración de la iglesia y alrededores, organi­
zación de procesiones, sermón, etc., a la festiva con contratación de grupos de dan­
zantes, cohetes, música, tanto festiva como sagrada ... En las cofradías más pudien­
tes no faltaban las inevitables conidas de toros. Otro aspecto importantísimo eran 
las comidas o colaciones que las hermandades organizaban en varias ocasiones al 
año. Esta costumbre fue muy perseguida por las autoridades, tanto civiles como 
eclesiásticas, aunque veremos que no resultaba tan onerosa como éstas creían. 

Por último señalamos que la economía de las cofradías era relativamente impor­
tante. En conjunto hemos visto cómo a fines de siglo XVIII las cofradías españolas 
movían anualmente once millones de reales. Esta cantidad tampoco es excesiva si 
tenemos en cuenta que la población total estaba más o menos en once millones de 
españoles, con lo que el gasto anual por habitante era aproximadamente de un real. 
Sin embargo, bastantes de estas cofradías tenían propiedades tanto rúst icas como 
urbanas, de las que sacaban rentas anuales . Además recibían cuantiosas limosnas o 
cobraban réditos de obras pías, memorias y dotaciones testamentatias hechas en su 

25 



favor. Los hermanos colaboraban anualmente con cuotas que variaban en su cuantía 
y forma según las distintas cofradías. Algunas invertían sus remanentes dinerarios 
en censos o juros del estado. 

Los gastos de las cofradías eran principalmente los que ocasionaban las fiestas 
profanas o religiosas, los entierros de hermanos y familiares, los sueldos a los 
empleados de la cofradía y el mantenimiento de sus sedes, iglesias o ermitas, así 
como la compra de objetos sagrados para sus imágenes titulares. 

3.5.- Clasificación de las cofradías 

Se podría decir que existen tantas clasificaciones como personas han estudiado 
el fenómeno cofradiero, pues al tratarse de organismos vivos y variopintos, ofrecen 
múltiples puntos de vista desde los que contemplarlos e intentar ajustarlos a una cla­
sificación. Comentaremos las principales tipologías establecidas por los historiado­
res más expertos en la materia. 

Rumeu de Armas fue uno de los primeros en clasificar las cofradías según su 
dimensión asistencial . Estableció los siguientes tipos: cofradía sacramental, que es 
religiosa y formada por gentes de posición desahogada y sin fines de previsión 
social; cofradía de naturales y de extranjeros, formadas por los naturales de una 
determinada región o país; cofradía religioso-benéfica, que es la más extendida; 
cofradía de socorro, que actúan como sociedades de socorros mutuos, y son un per­
feccionamiento de la cofradía gremial de los siglos XV y XVI42

• 

Isidoro Moreno Navarro conjuga tres criterios para intentar su clasificación: 
limitación del número de miembros (cofradía cerrada o abierta); forma de integra­
ción y cohesión de los cofrades en relación con su condición social u ocupación 
laboral (cofradía horizontal o vertical); grado de identificación simbólica de los aso­
ciados a través de la hermandad (cofradía grupal, semicomunal, comunal, supraco­
munal) Entrecruzando estos criterios obtiene distintos tipos de hermandades 43

• 

Teniendo en cuenta un criterio histódco J. Sánchez Herrero las clasifica en dis­
tintos tipos: cofradías piadosas ( cultuales, parroquiales, de muerte y sufragio por 
los difuntos, penitenciales); cofradías constructoras, sobre todo en la época de las 
catedrales; cofradías benefactoras de auxilio en la enfermedad, entierro, ayuda en 
el trabajo, reparto de comidas, limosnas, caridad, dotes de doncellas ... ; cofradías 
de un mismo grupo social: profesionales o gremiales, de hidalgos, clérigos, nota­
rios, etc.; cofradías étnicas: negros, mulatos, aragoneses ... ; cofradías religioso­
políticas formadas por militares o para la redención de cautivos, entierro de ajus­
ticiados, asistencia a presos, etc.; y por último tenemos las cofradías recreativas 
creadas con fines lúdicos 44

• 

Para M. L. López Muñoz, las cofradías se clasifican según tres criterios : topográ­
fico o espacial (lugar de residencia de la cofradía: parroquia, hospital, ermita, ... ); 
naturaleza intrínseca (cultual); otros criterios específicos (asistenciales, profesiona­
les, ... ). Así llega a clasificarlas en los siguientes tipos: según su culto (Eucarísticas, 
de ánimas, de la Virgen, ... ); según su previsión social; según número y procedencia 
de los cofrades; según su status legal4s. 

42 A. RUMEU DE ARMAS Op. cit pp. 204-206. 
43 l. MORENO NAVARRO Lt1s hemumdades andaluzas. Una aproximación desde la antropología, en 

<<Cofradías y hermandades andaluzas>>. Granada, 1985 pp. 13-129. 
44 J. SANCHEZ HERRERO Lt1s diocésis del Reino de León. Siglos XIV y XV. León, 1978 pp. 382-9l. 
4S M. L. LÓPEZ MUNOZ Op. cit. p.l35 y ss. 

26 



Gregoria Cavero Donúnguez las clasifica en cuatro grupos: cofradías de oficios 
(gremiales); cofradías de clérigos; cofradías generales (devocionales y benéficas); 
cofradías asistenciales de carácter especial46

• 

Es claro que la mayoría de los criterios aducidos por los diferentes autores se 
entrecruzan, formando tantos tipos como casos concretos. Considero más válidas las 
clasificaciones que tienen en cuenta criterios históricos, pues afectan a la naturaleza 
de las institucione s de forma esencial; pero establecer una clasificación excesiva­
mente rígida deforma una realidad tan rica, cambiante y viva como la de las 
cofradías, aparte de no apoxtar nada nuevo a la naturaleza de las mismas. Por otro 
lado si la clasificación se hiciera con criterios más amplios, esta misma apertura 
haría la clasificación prácticamente inútil, por obligamos a atender a principios 
demasiados generales. 

46 G. CAVERO DOMÍNGUEZ Op. cit. 

27 





CAPÍTULO 11: 
LAS COFRADÍAS ABULENSES 

Antes de de sctibir una por una las 50 cofradías estudiadas de los siglos XIV al 
XVTII, conviene establecer una clasificación que estructure la exposición. Hemos 
clasificado las cofradías abulenses siguiendo el criterio básico de su finalidad, es 
decir, teniendo en cuenta como rasgo ptincipal para qué servía esa cofradía, con qué 
fin se había fundado, a qué expectativas respondía. 

Así, tenemos un tipo de cofradía que es el más frecuente en Á vila: la cofradía 
devociona l, que tiene múltiples ejemplos y subtipos, como enseguida veremos. La 
cofradía devocional se caracteriza por tener como fin ptincipal el culto religioso a 
un santo patrón o patrona, en cuyo honor se celebran también actos festivos y recre­
ativos. Esta cofradía puede realizar además otras actividades benéficas, de asisten­
cia a sus miembros o cara al exterior, atendiendo a pobres, enfermos, etc. Al ser la 
cofradía más frecuente en Á vila, a la que pertenecen 31 de las 50 estudiadas, pode­
mos establecer varios subtipos: devocional mariana, de santos, o de Ctisto , que a su 
vez se entremezclan en algunos casos, pues la acumulación de patronos en los títu­
los de las cofradías es bastante frecuente. Normalmente la devoción a los santos es 
la más antigua en el tiempo, pero al llegar el siglo XVI y parte del XVTI, época cris­
tocénttica por excelencia, toman títulos de Santos Cristos . El proceso culmina en el 
tiempo con el ttiunfo absoluto de las devociones marianas, siendo la Virgen la titu­
lar de la mayoría de las cofradías en el siglo xvm, compartiendo su titulatidaq con 
otros patronos anteriores, a los que en muchos casos llega a desplazar. En A vi la 
encontrarnos siete cofradías matianas, tres de Cristo y cuatro de Santos . El resto son 
mezcla de las antetiore s, a las que se añade un rasgo: las cofradías devocionale s de 
entierros . Muchas de estas cofradías sepultan a sus afiliados, prestándoles este ser­
vicio a cambio de la devoción que han manifestado en vida a sus santos titulares . 

Otro tipo de cofradía es la gremial. Conocemos ocho casos en Á vil a, aunque 
seguramente existiría alguna más. La cofradía gremial que ha llegado hasta nosotros 
es de los siglos XVII y XVIII, etapa muy tardía, y que tiene unos rasgos propios. El 
carácter gremial viene dado por los componentes de la cofradía, que pertenecen al 
mismo oficio. Sin embargo sus ordenanzas no se diferencian mucho respecto a las 
de cofradías devocionales, pues es precisamente este aspecto el que está más acen­
tuado. El culto al patrón o patrona del gremio es el que con el paso del tiempo , y al 
desaparecer la importancia de los gremios, quedó más acentuado. También estas 

29 



cofradías entienan a sus cofrades y familias, siendo un rasgo característic o de ellas, 
-aunque no sólo de ellas- el subsidio que pagan a los fam!liares del cofrade difun­
to. Respecto a los oficios con cofradía gremial tenemos en A vila a los zapateros, sas­
tres, tejedores de lienzos y de paños, cardadores y peinadores, percha y hortelanos . 

Una cofradía-tipo característica es la de entierros. En Ávila hay tres ejemplos de 
cofradía dedicada exclusivamente a entenru.· a pobres o a cualquier persona que lo 
solicite. Podríamos considerarlas cofradías benéficas en este aspecto específico. Las 
tres se fundaron en el siglo XVIII, época algo tardía en que los aspectos más llama­
tivos y exagerados de la muerte ban·oca habían cedido el paso a formas más auste­
ras y discretas. Esto se explica si tenemos en cuenta que la finalidad que movía a los 
hermanos a ejercer esta caridad era el considerarla útil, según los nuevos parámetros 
ilustrados, y que la manera de enterrar de estas cofradías distaba mucho de los exce­
sos banocos. Los principales rasgos de estas cofradías son la extremada austeridad, 
la rígida organización y la total ausencia de elementos festivos, que tienen incluso 
prohibidos. 

La cofradía de Semana Santa es la que desanolla su actividad preferente, aun­
que no exclusivamente, en estas fechas. Es el tipo que ha subsistido con más vigor 
en nuestros días, pero que en los siglos estudiados era mucho menos importante en 
relación con las demás cofradías . Las seis cofradías de Semana Santa abulenses par­
ticipaban en los distintos desfiles procesionales que se hacían sobre todo la noche 
del Jueves y Viernes Santo y el Domingo de Resunección. Además, desanollaban 
su actividad el resto del año como cualquier otra cofradía devocional, y asistían a 
sus miembros en caso de fallecimiento, proporcionándoles un lucido entieno. Algu­
nas tenían también actividades benéficas y caritativas. 

Además de estos tipos, hemos encontrado otras cofradías abulenses de distinta 
índole. Una de ellas pertenyce a la llamada cofradía de naturales. Los gallegos y 
portuguese s residentes en A vila habían fundado una cofradía propia con fines asis­
tenciales internos y devocionales . 

Las cofradías dependientes de conventos, con sede en monasterios, iglesias o 
conventos de religiosos no han sido estudiadas aquí, pues no responden al tipo habi­
tual de cofradía autogestionada por los hetmanos e independiente de otros organismos. 
Las cofradías de los conventos, aunque estaban formadas por laicos, tenían una total 
sumisión a los religiosos, que eran los que las dirigían, aconsejaban y gobernaban. Por 
ello, sus formas devocionales eran más parecidas a las de congregaciones religiosas u 
Órdenes Terceras que a las del resto de cofradías. Los aspectos festivos en ellas esta­
ban reducidos en favor de las funciones religiosas y respondían a una concepción de 
la religiosidad propia del clero regular. Por ello, estas cofradías abulenses no han sido 
estudiadas en este trabajo. Su número e importancia era menor, siendo la mayoría de 
éstas de los siglos XVll y XVITI. Dejamos constancia, al menos de su existencia, 
reseñando a coqtinuación los nombres y principales datos dy las nueve cofradías, con­
gregaciones y Ordenes Terceras de este tipo existentes en A vila: 

30 

VENERABLE ORDEN TERCERA DE NTRA. SRA. DEL CARMEN, en el 
Convento del Carmen. (Referencia del AHN, 1770 y C. Ajo III, 291, 301 y 302. 
Alude a lista de hermanos de 1648 ó 1525, indulgencias y concordia con las 
Angustias del Carmen en 1739) 
REAL CONGREGACIÓN DE NTRA. SRA. DE LA PORTERÍA, en el conven­
to de Franciscanos Descalzos de San Antonio . (Ref. AHN. y C. Ajo III, 337, 338 
y 339. Alude a ordenanzas de 1733 y aprobación del Consejo de Castilla, libro 
de entradas y pagas.) 



- COFRADÍA DE NTRA. SRA. DEL ROSARIO, en el convento de Santo Tomás, 
de PP. Dominicos. (Ref. AHN y Ajo I, 568 y 574. Alude a libros de cofrades 
desde 1609) 

- COFRADÍA DE NTRA. SRA. DEL CONSUELO, en el convento de Sancti Spi­
ritus (Ref./AHN. Ordenanzas en 1720) 

- COFRADIA DE SANTA ANA, en el monasterio de Santa Ana (Ref. AHN. 
Ordenanzas en 1716) 

- VENERABLE ORDEN TERCERA DE SAN FRANCISCO, en su convento de 
Franciscanos. (Ref. AHN) 

- COFRADÍA DEL STO. SEPULCRO, en el convento del Carmen calzado, de 
sacerdotes. (Ref. AHN) 

- COFRADÍÁ Y HERMANDAD DE LA TRANSFIXIÓN DE NTRA. SRA., en 
el convento de La Encarnación. (Ref. C. Ajo. I, 529. Alude a fundación en 1560 
y orden~as en 1591. Según Fernández '{alencia, fundada por Sta. Teresa) 

- COFRADIA DE STA. TERESA DE JESUS, en el convento de Carmelitas Des­
calzos. (Ref. AHN. Ordenanzas en 1668. Nicolás González. Historia del monas­
terio de la Encamación p. 406; B. Fernánde z Valencia Historia de Sall Vicente 
p. 72; T. Sobrino Episcopado abulense p. 239). 

Las cofradías de beneficencia tampoco han sido estudiadas aquí por ser un tipo 
característico que necesitaría un estudio especial . Estas cofradías han sido creadas 
como elementos de apoyo a la labor de cie1tos hospitales o para atender fundacio­
nes, obras pías, etc. Su función de cara a sus miembros es escasa o nula, pues toda 
su actividad está volcada al exterior. Este rasgo las diferencia claramente de las 
demás cofradías, cuya caridad está enfocada preferentemente hacia sus miembros. 
Estas instituciones estarian mejor enfocadas en un estudio sobre la beneficencia abu­
lense en general, por lo que las hemos dejado fuera de nuestro estudio 47

• 

Finalmente, reseñamos algunas cofradías de las que hemos encontrado noticias 
inconexas y muy escasas, siendo imposible decir algo más concreto de ellas. Las 
indicamos a continuación para dejar constancia de ellas. 

- COFRADÍA DE NTRA. SRA./DE AGOSTO. (Referencia de C. Ajo 1, 459) 
COFRADÍA DE SAN ANDRES. (Ref. C. Ajo I, 439) 
COFRADÍA DEL ESPÍRITU SANTO. (Ref. C. Ajo l, 326. Alude a pleito con 
Veracruz en 161 O) 
COFRADÍA DE SAN JORGE, SAN FABIÁN Y SAN SEBASTIÁN. (Ref. C. 
Ajo 1, 463. Alude al año 1654) 
COFRADÍA DE SAN JULIÁN. (Referencia de C. Ajo I, 463) 
HERMANDAD DE NTRA. SRA. DE LOS REYES.(Ref. C. Ajo m, 202. Alude 
al año 1520) 
COFRADÍA DEL SALVADOR. (Ref. C. Ajo 1, 445. Alude a pleito de 1638) 
COFRADÍA DEL STMO. SACRAMENTO, de la parroquia de San Esteban. 
(Ref. C. Ajo I, 414. Alude a pleito de 1721) 
COFRADIA DEL STMO. SACRAMENTO, de la parroquia de San Pedro . (Ref. 
C. Ajo 1, 473. Alude a concesión de Buleto de indulgencias en 1626) 

A partir de aquí analizaremos pormenorizadamente cada una de las cofradías de 
las que se conserva documentación al respecto. Se han colocado ordenadas según 
sus tipos principales : devocionales, de Semana Santa, de enterradores, gremiales ... 

47 Remito al interesado en este tema al esrudio elaborado por Andrés Sánchez Sánchez sobre la beneficencia 
en Á vil a en tos sig los XVI al XIX, que aborda la labor de algunas cofradías benéficas y de otras instituciones como 
el Cabildo catedral. 

31 



Dentro de cada uno de estos apartados, aparecen por orden de antigüedad las dis­
tintas cofradías. Hemos elegido este criterio de ordenación por resultar el más lógi­
co y resaltar la pervivencia de las cofradías en el tiempo. 

1.- LAS COFRADÍAS DEVOCIONALES 

1.1.- Cofradía de San Vicente 

Antiquisima cofradía ésta, cuya fecha de fundación se sitúa en 1317. Todas las 
noticias nos las proporciona B. Fernández Valencia en su extensa obra sobre la 
parroquia de san Vicente. Cuando éste escribe en 1676, la cofradía ya ha desapare­
cido, pero podríamos situar su final hacia 1517. 

La cofradía fue aprobada el1 de julio de 1317 por decreto del obispo Sancho 
Blázquez Dávila , que Femández Valencia transcribe íntegramente 48

• Algunos 
«caballeros y bornes buenos» solicitaron su aprobación al obispo, así como trasla­
dar la celebración de la fiesta de San Vicente y sus hermanas Sabina y Cristeta del 
27 de octubre al domingo anterior a San Juan, por estar en esa fecha la gente ocu­
pada «por razón de coger servicio» . El obispo concedió 40 días de perdón y la par­
ticipación de las demás indulgencias que tenía concedidas la parroquia. 

1.2.- Cofradía de Santa M3 Magdalena, Purísima Concepción y Ánimas del 
Purgatorio 

La reunión de estos tres títulos en una sola cofradía nos está indicando, en rea­
lidad, la fusión de dos hermandad es preexistentes . Toda la documentación, que se 
conserva en su archivo particular, es posterior a la unificación de ambas hermanda­
des, siendo los libros más antiguos del siglo XVTI. El primero de ellos es el cono­
cido como Prontuario, escrito por el sacerdote y cofrade Pedro Buniel en 1745 y 
en el que hace historia de los orígenes de la hermandad y su desarrollo hasta esta 
fecha. Otro ejemplar importante es el que conserva la única copia de las ordenan ­
zas de la cofradía, hecha en 1733. Este libro recibe el título de Libro de Juntas y 
Constituciones (1736-1800 y ss.) El resto de la documentación tiene los siguientes 
títulos y fechas: Libro de cuentas y decretos (1623-1662), Libro de cuentas y acuer­
dos (1662-1681), Libro de cuentas y acuerdos (1682-1708), Libro de cuentas y 
acuerdos (1706-1736), Libro de cuentas y acuerdos (1734-1786), Libro de la renta 
de granos y maravedíes (1789-1800 y ss.), Libro de cuentas (1786-1824). 

Vamos a analizar por separado cada una de las antiguas hermandades que llevaron 
a la formación de la cofradía hasta 1511, en que comienzan su andadura conjunta. 

1.2.1- Origen de la hermandad de Santa Ma Magdalena 

La mayoría de las noticias sobre su fundación nos las da el presbítero Pedro 
Burdel, en su Prontuario. Se trata de una recopilación de la historia de la cofradía 
hecha por este cléligo, junto con las ordenanzas, acuerdos añadidos a lo largo del 
tiempo y todo tipo de datos inéditos. Gracias a este resumen podemos conocer 
muchos datos de la cofradía, aunque debemos fiarnos de lo escrito por este hombre, 
metódico y cuidadoso, pues no hay casi datos de otra índole que nos permitan con­
trastarlos con lo que Burriel nos dice. Al inicio de su escrito indica sus intenciones 

48 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Historia de San Viceme. Ávila, 1676 p. 241-242. 

32 



A út114ü .t: 17'8. ~ lA Cfoü~ d.;-A!A. 

~ .ti .r~ .el.-401~ a. la, c.-tíJ.U . 
fi#r., ~,..1.-J.,o. ~ --~ , 1no/":/~ ~ 
kraMe, ~lz4Ja. .¡;.d-m.,..'f!! ~ VIUIÍU '),.¡,r 

ne. ~,.;,, .. ,.! ¿.-f:-¡,¡Jla. • 

.4 Y .Judt. .a.3~u.X. wa. ~ aJ~ tM 
3;,J.. .!"" ~ ... ~ '-' vbu.ive-j'-7. -.ua.J~o~ 
.fiuu•.~uhh e,p~ú.. eo.-~ t- ' r4i. ~~ ... ...-a,gúd'!J~ . ó~' u . ~ r 
n3, C#>hJ~ l...h._...~ 

TÑ• k...., r ú.aJ.,_ ~ wfiJ;-t.; 
~ ll,/3 d #~~ ~"/' .t ,A.t,u~ r ~wtw e1 a.-. ~ 11 .4.J. - ~ :rw,..; ~ ~a. 
1!.~--"4.· ~- .... 

Inscripción 
de la iglesia 

de la Magdalena 
donde se recuerda 

la capellanfa 
de misas 

de Antonio 
Garavito. 

Documento 
de la Cofradfa 
de la Magdalena, 
donde consta 
lo que debe cobrar 
el sacristán 
en 1793. 

33 



dirigiéndose a su admirada cofradía: que «se sepan tus principios y fundación y pro­
gresos hasta el presente siglo; por tener por cierto están sepultados en el sueño del 
olvido las graves y piadosas circunstancias para que fuiste erigida». 

Pedro Burriel fue elegido patrono en 1733, y se le encargó el poner en orden el 
archivo de la cofradía. Su narración nos remonta al siglo XIV, dándonos así las pri­
meras noticias acerca de la cofradía . En el Libro Becerro de 1303 aparece estable­
cida la iglesia de Santa Mn Magdalena, aunque no está en la relación de las parro­
quias hechas por los clérigos del cabildo de San Benito en 125849

• Se habla de la 
existencia en esta iglesia de una campana con una leyenda escrita, la cual se había 
hecho «a costa de la Hermandad y Cofradía de la Magdalena en la era de 350»; es 
decir, en 1312. 

Esta primitiva cofradía parece estar formada por «muchos caballeros y personas de 
gran autoridad de uno y otro estado»50• Enseguida la cofradía empieza a obtener gran­
des privilegios, lo cual hace pensar en las influencias que movían los coft;.ades. La 
renta de los cozuelos del pan es concedida a la cofradía por el concejo de A vila por 
sentencia de 1386. Según estos datos, la fundación de la cofradía parece cierta y 
demostrada plenamente su existencia en el siglo XIV Quizá la inscripción de la cam­
pana sea más dudosa, pero la adscripción de los cozuelos del pan resulta un dato más 
significativo, por lo que podemos afirmar que su nacimiento tuvo lugar antes de 1386. 

Otra noticia antigua que se tiene de la hermandad, pero ya del siglo XV, se refiere a 
la sentencia de 1429 dada por la ciudad, y que pone ftn al pleito entre la hermandad y 
un particular. La hermandad tiene derecho «conforme la costumbre inmemorial» a ll~ 
varse un tanto del suelo del Mercado Grande donde se ponían los puestos de venta del 
mercado. Estas ventajas económicas se vieron refrendadas en las ordenanzas munici­
pales de 1485 y sus posteriores añadidos. En 1488 se señalan con mayor exactitud los 
derechos que ha de llevarse la iglesia y hermandad de la Magdalena de todo lo que se 
vende en el Mercado Grande: «ordenamos y mandamos que la iglesia y ermita de la 
Magdalena, que es en la plaza del Mercado Grande, en el circuito donde agora se facen 
las talanqueras y barreras al tiempo que se corren los toros dende adentro, de cada cruga 
de cualquier mercaduría, de cualquier calidad que sea, que venga a venderse e se venda 
en la dicha plaza e dentro del dicho circuito, por el derecho del suelo un cornado, que 
son tres cornados una blanca vieja e seis cornados un maravedí, e non más, excepto de 
las cargas de tea, que nunca fue suya nin se falla tener derecho alguno a ella( ... ); e de 
cada carga, un leño, e de cada carretada, otro leño, que no sea el mayor ni el más chico; 
e de cada cabeza de ganado, mayor o menor, un cornado»51

• Hay que notar, sin embar­
go, que esta ordenanza alude solamente a la iglesia y ermita y no a la hermandad. Se 
sobreentiende que la hermandad actuaba como administradora de los bienes de la igle­
sia, y en cuanto a tal, le pertenecían pues ambas aparecen unidas en todos los docu­
mentos, como si de lo mismo se tratasen. 

Si seguimos rastreando las noticias dispersas acerca de los orígenes y primeras 
actuaciones de la cofradía, nos encontramos con que la cofradía de la Magdalena 
había renovado sus antigua s ordenanzas en 1405 y tenía ya un Hospital, situado bajo 
la cuesta de Santa Ma de la Antigua, en una calle que iba a la ermita de las Vacas. 
Tenía este hospital un jardín para descanso de los pobres convalecientes 52

• En 1434 
se vendió este hospital y se trasladó junto a la iglesia de la Magdalena, construyén-

34 

49 J. BELMONTE DÍAZ La ciudad de Á vi/a. Á vi la, 1987. p. 136. 
50 ARCHIVO DE LA MAGDALENA. Prontuario de Pedro Burricl. 1748. 
SI J. M' MONTALVO ANTÓN Ordena111.as medievales de Á vi/a y su tierra. Á vi la, 1990. p. 160. 
S2 Prólogo a las ordenanzas de 1565, según copia de 1733. p. 2. 



dose un claustdllo, con dos cuartos grandes con sus chimeneas en el piso alto y otro 
cuarto en el piso bajo. A los que fallecían se les enterraba en la iglesia, si no eran 
feligreses de otras parroquias. La cofradía tenía capellanes a su costa, que eran los 
que celebraban las exequias por estos difuntos pobres del hospital. Además, cele­
braban allí misa diariamente53

• 

En cuanto a la economía de la cofradía en esta época, sabemos que en 1458 la 
hermandad de la Magdalena tenía de propios 1.648 mrs. y gastaba en capellán y ofi­
ciales 1.900 mrs54

• 

Los historiadores y cronistas abulenses del siglo XVI y XVIT no nombran prác­
ticamente a la iglesia de la Magdalena. Cianea la nombra como parroquia muy anti­
gua, per<~ ni Adz, ni Gil González Dávila lo hacen. Ayora habla solamente del hos­
pital de Animas mientras q,ue Brutolomé Fernández Valencia se centra también en la 
cofradía y hermandad de Animas55

• 

1.2.2.- Origen de la cofradía de la Purísima Concepción 

Pedro Burriel sitúa la fundación de esta cofradía en tiempos de los Reyes Cató­
licos. El Cardenal Cisneros había solicitado al papa Sixto IV la celebración de la 
fiesta de la Concepción de Ntra. Sra. el tercer día de Pascua del Espíritu Santo, lo 
que les fue concedido. Desde entonces se celebra esta fiesta en la iglesia de la Mag­
dalena y se va reuniendo un grupo de devotos que posteriormente fundarán la 
cofradía. Cuando el papa Adriano VI aprobó todas las cofradías fundadas con el títu­
lo de la Concepción, la hermandad de la Magdalena solicitó Bula, que le fue conce­
dida el31 de julio de 1522. Este año es el que se podría considerar fundacional, aun­
que, como se ve, no se trata de la fundación de una nueva cofradía, sino de la agre­
gación del título de la Concepción a la hermandad ya establecida de la Magdalena, 
a instancias de ésta y sin tener carácter de cofradía independiente. La devoción de 
la Purísima Concepción es una tendencia devocional muy acentuada desde estos 
años fmales del siglo XV y que irá en aumento en los siglos inmaculistas por exce­
lencia, XVI y XVII. 

Unos años más tarde, el papa Paulo m concedió indulgencias y jubileo perpetuo 
a todas las cofradías de la Purísima Concepción en el día de su fiesta u octava. Esta 
bula del 7 de enero de 1536 está en el archivo de la cofradía y por ella participa de 
las ordenanzas de la archicofradía de la Purísima de Toledo. Las obligaciones más 
importantes son las de pedir limosna los sábados para los pobres vergonzantes y 
encarcelados, y distribuirla entre los mismos. Por sentencia dada en Á vila el 30 de 
marzo de 1549, esta cofradía es la única que puede pedir limosna los sábados. 

1.2.3.- Fundación de la cofradía de Ánimas del Purgatorio 

También en el origen de esta cofradía están los hermanos de la Magdalena, que 
fueron desde un principio, la base de las otras dos cofradías unidas a ella posterior­
mente. A raíz del ajusticiamiento de un reo en 1501, un grupo de hermanos de la 
Magdalena, acompañados de otros fieles, pidieron el cadáver a la justicia para ente­
rrarle. Como muchos de ellos eran feligreses de la parroquia de San Nicolás, pidie­
ron permiso al cura para poder enterrarle allí, lo cual les concedió. Al no existir en 
la ciudad una cofradía que se encargara de esta obra de caridad, decidieron fundar-

53 fbidem 
54 A. BARRIOS GARCÍA Libro de los veros valores del obispado de Á vilo ( 1458). Á vi la, 1991. p. 22. 
55 Cf. BARTOLOMÉ FERNÁNDEZ VALENCIA Historia de San Vicente. pp. 107- 108; A. DE CIANCA His­

toria de la vida( ... ) de Sarr Segundo. Ávila, 1993. G. DE AYORA Epl1ogo p. 83. 

35 



la, con sede en la panoquia de San Nicolás y con la finalidad de dar sepultura a los 
ajusticiados y a los pobres forasteros, así como rogar por las ánimas del purgatorio. 
A estos objetivos caritativos se les añade la creación del Hospital para pobres enfer ­
mos. Presentaron ordenanzas a la aprobación del obis po en 1501, quien las aprobó 
e112 de julio de ese mismo año, con la condición de que el cofrade que entrara pre­
sentara un fiador . Les concedió la facultad de pedir limosna públicamente en la ciu ­
dad para hacer sus obras de caridad . Los obispos Alonso Canillo de Albornoz y su 
sucesor Alonso de Fonseca concedieron muchas indulgencias a los cofrades de las 
Ánimas y sus bienhecbores 56

• 

Una vez fundada y aprobada por la autoridad eclesiástica la cofradía, comenza­
ron las gestione s para fundar el hospital. Consiguieron limosnas y mandas de devo ­
tos y cofrade s, con las que compraron unas casas en el banio de la Feria . Allí insta ­
laron su primer hospital, hasta que en 1503 surgió la ocasión de trasladarlo al 
Almagí de los moro s, que por orden de los Reyes Católicos abandonaban el Reino. 
Por mediación de D 3 Juana Velázquez de la Tone, cofrada y gran bienhechora, bien 
relacionada en la corte por haber sido ama nutrida del príncipe D. Juan , pidieron a 
la Reina Isabel les concediera el edificio mencionado . La Reina donó el Almagí a 
o• Juana de la Torre, que a su vez lo cedió a la cofradía de Ánimas. La cofradía tuvo 
que pagar los juro s y situados que sobre él estaban impuestos por el convento de San 
Francisco y un particular de Segovia. Costó esta operación a la cofradía 90.000 mrs., 
pudiendo por fin trasladarse al nuevo hospital en abril de 1505. Consiguieron los 
cofrades muchas limo snas , con las que hicieron camas y compraron ropas. El hos­
pital era de considerables dimensiones, con cuartos separados para hombres y muje­
res y otro para pobre s vergonzantes . Tenían contratados a un enfermero y a una 
enfermera y otros empleado s como capellán, servidores, etc . Este capellán decía 
misa todos los domingo s y festivos y administraba los sacramentos de la Penitencia, 
Eucaristía y Extremaunción. En 1506 tuvo lugar el primer ataque contra el hospital. 
Otras hermandades comenzaron a pedir limosnas para las ánimas del purgatorio, 
pero en beneficio de sus propias cofradías. El problema de jurisdicción sobre la lici­
tud de recoger limosna s libremente llegó a los tribunales eclesiásticos. Finalmente, 
el provisor sentenció en 1506 que ninguna cofradía pudiera pedir limosna para las 
ánimas del purgat~rio, so pena de excomunión mayor, pues era privilegio exclusivo 
de la cofradía de Animas. Las demás cofradías sólo podrían hacerlo dentro de sus 
iglesias. El triunfo en este pleito es indicativo de la alta posición social de los cofra ­
des y de sus buenas relaciones en las esferas más altas del mundillo eclesiástico. 

El1 de mayo de 1510 ingresó como cofrade D. Cristóbal Velázquez, hijo de D" 
Juana Velázquez, de la que hemos hablado anteriormente. EllO de mayo hizo tes­
tamento, pues partía para la guerra, dejando al hospital por heredero. Su muerte tuvo 
lugar sólo unos meses después, con lo que el hospital recibió rápidamente sus copio­
sos bienes. En el testamento se nombraba a varios patronos perpetuos: su hermano 
D. Francisco Dávila y su hijo mayor . Este patronazgo pasaría a sus descendientes en 
el mayorazgo fundado por su madre D" Juana . Por otro lado, serían patronos el Padre 
Prior y el Padre Guardián de los conventos de Santo Tomás y San Francisco, res ­
pectivamente. Por último, sería también patrono del hospital un cofrade de las Áni­
mas, nombrado por la cofradía cada dos años. 

El testamento modificaba sustancialmente la esenc ia de lo que había sido el hos­
pital hasta ese momento. En primer lugar lo sujetó a las ordenanzas que tenía el hos­
pital de Santa Escolástica, hechas por el Deán Pedro López de Calatayud. La her-

56 Se encuentr<~ toda esta historia narrada en el prólogo de las constituciones de 1564, copiado e l año 1733. 

36 



mandad aceptó estos cambios en el hospital y los testamentarios dispusieron un 
administrado r para el dicho hospital. El valor del testamento debía ser impresionan­
te, pues en las cuentas que da el administrador Juan Pérez de Soto, que van de enero 
a julio de 1511, el alcance es de 22.372 r. 

Llegados a este punto, es necesario reseñar la equivocada opinión que se exten­
dió a partir de la obra de Gonzalo de Ayora en el siglo XVI, que coloca a D. Cristó­
bal Velázquez como fundador del hospital. Hemos visto cómo su fundación es ante­
rior, aunque la intervención de este caballero es clave para su futuro. Este error inter­
pretativo lo recoge igualmente Brutolomé Fernández Valencia, que le da por funda­
dor. Historiadores actuales como S. de Tapia y C. Ajo, atribuyen el mérito de la fun­
dación a D" Juana Velázquez57

• 

Los nuevos patronos nombrados por testamento tenían el cargo, entre otras cosas, 
de gobernar el hospital y de ampliarlo cambiándolo de sitio, a ser posible, pues esta­
ba muy distante de la ciudad y necesitaba una remodelación tan grande que sería 
excesivamente costosa. Es entonces cuando a los patronos comisionados para lle­
vru·lo a efecto se les ocurre unirse con el hospital de la Magdalena, uniendo así 
ambas cofradías y hospitales. 

1.2.4.- Proceso de fusión de la cofradía de Animas con la Magdalena 

Los patronos del hospital y cofrades de las Ánimas acudieron a dar cuenta de sus 
intenciones de unificar ambos hospitales y cofradías a los hetmano s de la Magdale­
na. Una vez decidida en sentido afirmativo esta cofradía, nombraron comisarios para 
concordru· lo necesario entre ambas instituciones antes de llevar a cabo la fusión . El 
escrito así elaborado se presentó ante el obispo Alonso Carrillo de Albornoz. Antes 
de concordar la aprobación, reunió a ambas cofradías por medio de su provisor, y 
una vez comprobado el asentimiento de todos, fue aceptada la unificación el 5 de 
febrero de 1511. Dicho señor provisor, Rui García Manso, tituló a la nueya cofradía 
como «Cofradía de la Purísima Concepción, Santa María Magdalena y Animas del 
Purgatorio» 58• 

El mismo nombre se le daba al hospital . Estableció para su gobierno a dos toma­
dos y dos veedores, y para casos de discordia, dos hermanos llamados acompaña­
dos, junto con un escribano y un mayordomo. Este grupo formará una junta perma­
nente que decidirá todo lo relativo a la cofradía hasta que ésta se reúna en junta 
general. Asimismo, revalidaba todas las licencias y concesiones que antedores pro­
visores y obispos habían concedido a ambas cofradías. 

Enseguida comenzaron las obras en el hospital, pru·a lo cual los cofrades y 
muchos devotos dieron sus limosnas, usándose también los caudales de la herencia 
de D. Cristóbal Velázquez. Este nuevo hospital se situó «inmediata a la iglesia de 
Santa María Magdalena, hacia la prute del mediodía en un corral grande que tenía 
suyo propio la hetmandad de la Magdalena »59

• Se trajeron para ello, materiales y 
maderas del antiguo Almagí. 

El 5 de noviembre de 1511 se reafirmó, por petición de la cofradía de Ánimas, 
mediante un Auto del obispo, que sólo la cofradía mencionada puede pedir limosna 
pru·a las ánimas por las calles de Á vila y en sus iglesias, conventos y monasterios, 

51 Cf. SERAFÍN DE TAPIA La comunidad morisca de Á vilo. Salamanca, J991.p. 98.; C. AJO GONZÁLEZ El 
siglo XV.· Primer siglo de oro abulense. Salamanca, 1994. p. 775. 

58 ARCHIVO MAGDALENA Pronn1ario de Pedro Burricl. ( 1745). p. 8. y Prólogo de las ordenanzas de 1564 
pp. 4 .{ 5. 

5 Tbidem. 

37 



mientras que las demás cofradías no pueden hacerlo más que en sus igles ias. No 
sabemos qué influencias movió la cofradía para conseguir este privilegio que tantos 
beneficios económicos le reportó . 

Es en este momento cuando decidieron solicitar Bula de Clemente Vll, con 
indulgencias para el hospital y la cofradía de Ánimas, que les fue concedida . En ella 
aprobaba el Papa la unificación de ambas cofradías y hospitales. El Papa ~es conce­
dió algo mucho más importante, que fue el relevar a la cofradía de la autondad ecle­
siástica ordinaria, concediéndoles Jueces Apostólicos Conservadores . Nombró para 
ello al abad de Sancti Spiritus, al prior de la Antigua y al Arcediano de Arévalo. 
Además, les concedió copiosas indulgencias . La fecha de expedición de tan feliz 
documento para la cofradía, fue ell de octubre de 1529. Esta Bula marca un punto 
de inflex ión importantísimo : la cofradía ya no depende de nadie, más que de ella 
misma. En cualquier discordia o conflicto actuarán sus tres jueces, cuya instancia 
inmediatamente superior es Roma . 

Con las espaldas bien guardadas, la cofradía y hospital comienzan su actividad. 
Pronto surgen las primeras discordias: D . Francisco Dávila, hermano de Cristóbal 
Velázquez y primer patrono del hospital «se fue tomando tanta mano en él, que por 
sí solo quería gobernar todo, así en el dicho hospital como en la cofradía, poniendo 
en los empleos de él a sus criados, y en la cofradía nombrar los patronos y cofrades 
a su arbitrio y manejar las rentas y limosna s de uno y otro, y hacer decret os y orde­
nanzas» 60. La cofradía, - lógicamente - , se le opuso, indicándole que él sólo era un 
patrono más del hospital, y advirtiéndole que sobre la cofradía no tenía ningún poder 
ni acción . Aluden también al hecho de que ni el mismo Cristóbal Velázquez, su her­
mano, osara entrometerse en estas cosas , sobre todo en lo tocante a la cofradía . El 
orgullo cofradiero sale a relucir cuando afirman que la cofradía sólo depende de 
ellos mismos, y ni en sus caudales, ni en su origen tiene nada que ver con tal señor. 
D. Francisco Dávila, que a la sazón era Comendador, forzó la situación fiado en su 
cargo político, y por tanto, en su fuerza «y por vía della lo quiso llevar todo, fiado 
en ser quién era, y en los muchos caballeros y parientes que tenía en la ciudad, en 
cuya confianza empezó a ir nombrando cofrades por la dicha ciudad, para que se 
concurriesen a la elección de nombrar patrono para el dicho hospital» 61• La cofradía 
le puso pleito en la Real Chancillería de Valladolid, obteniendo sentencia a su favor. 

No acaban aquí los problemas de la cofradía . Se producen muchos altercados y 
discusiones entre los hermanos de ambas cofradías, pues al no tener todavía bien 
delimitado lo correspondiente a cada una, e incluso tener duplicidad de ordenanzas, 
las discusiones eran interminables. «En esta cofradía y hermandad había muchas 
veces disensiones y revueltas y enojos, sin saber ni entender muchas veces a qué 
causa se hacen» 62

• Para evitar estas discusiones, así como la ignorancia de las cues­
tiones de la cofradía por parte de los nuevos hermanos que van entrando, se decide 
hacer unas ordenanzas que recopilen todas las constituciones antiguas, junto a los 
acuerdos, Bulas y demás concesiones actualizándose el corpus legal de la cofradía . 

1.2.5.- Organización y gobierno 

Las ordenanzas de 1564 son aprobadas por el obispo el 27 de noviembre del 
mismo año. Son una referencia fundamental para la vida de la cofradía . Están divi­
didas en 30 capítulos y tienen una redacción con muchos arcaísmos, pues evidente-

60 Ibídem. p. 9 -10. 
61 Ibídem. p. 10. 
62 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Libro de Juntas y Constituciones (1736 -1800 y ss.). Incluye copia hecha 

en 1733 de la antiguas ordenanzas de 1564, de las que procede este párrafo. 

38 



mente, se utilizaron como base las antiguas ordenanzas del siglo XV. El tipo de 
expresiones, las citas bíblicas en español y en latín, el conceptismo de la redacción 
y otros rasgos , nos conducen a pensar en un clérigo como redactor principal de las 
mismas, lo cual no es extraño, pues bastantes clérigo s pertenecían a la hermandad 
por entonces. 

Cada cofrade juraba con una cruz en la mano, -bajo pena de cometer peijurio-, 
su cumplimiento y acatamiento. Este primer capítulo es una reminiscencia de Orde­
nanzas antiguas, pues el visitador que las inspeccionó en 1565 conmutó esta pena, 
prohibiendo hacer el juramento bajo voto y peijurio y cambiándolo por ciertas mul­
tas para el que no cumpla las ordenanzas. En los últimos artículos de las ordenanzas 
se habla de su posible reforma conforme a las circunstancias de los tiempos. 

En estos años, los cargos de autoridad en la cofradía reciben el nombre de 
tomados y veedores. Hace el capítulo 3° de las ordenanzas de 1564 una larguísi­
ma exhortación legitimando la autoridad de unos hermanos sobre otros a todos los 
niveles: político, religioso y social, para llegar a la necesidad de autoridad para el 
gobierno de las cofradías y hermandades. Según esta disertación, las autoridades 
de la cofradía serán benignas y humildes. Tanto los tomados como los veedores, y 
dos acompañados o diputados se nombrarán en la Junta que se celebrará el día de 
Todos los Santos, antes de tomar la colación del Fuerte. Antiguamente , este nom­
bramiento era el día de la fiesta de Santa Ma Magdalena, perdiéndose esta cos­
tumbre hacia 1540. 

El sistema de elección será el siguiente: los cargos del año que termina, junto con 
algunos cofrades elegidos, nombran a un tomado y a un veedor, que junto con otros 
dos del año anterior gobiernan. Es decir, que los cargos se renuevan por mitades, 
estando cada persona dos años. Se recomienda a la hermandad que los cargos vayan 
rotando y recayendo en distintos hermanos y que no se obligue siempre a los mis­
mos a servirlos. Cuando la documentación del siglo XVII nos vuelva a situar en la 
vida real de la hermandad, estos arcaicos nombres de veedores y tomadores ya no 
se utilizarán, llamándoselos simplemente oficiales. 

La hermandad tendrá también un escribano, elegido anualmente de entre los her­
manos. A éste se le dará un salario. Si no se encuentra entre los hermanos, se le con­
tratará de fuera63• El escribano estará presente en las cuentas, juntas, y tendrá cuida­
do del archivo de la hermandad, sobre todo de los papeles de censos y escrituras. 

Otro cargo fundamental es el de mayordomo, elegido igualmente en la Junta 
de Todos los Santos . Los que quieran ser voluntariamente mayordomos deben 
decirlo e indicar por qué precio servirán el oficio, eligiendo la hermandad al más 
conveniente. Deberá ser hombre abonado y con fiadores. Sus principales obliga­
ciones son: hacer el monumento en Semana Santa, encargándose de todo; ador­
nar la iglesia para las celebraciones; cobrar las copias, censos y sepulturas; encar­
garse de recoger limosna s y pagos de entradas, capellanías, etc. También debe 
organizar a los que tienen que llevar el crucifijo en entierros y procesiones. 
Pagará los sueldos de la hermandad y de todo ello dará cuenta ante los tomado­
res y veedores, pues en todo está sujeto a ellos . Desde el siglo XVII recibirá el 
nombre más habitual de caja. 

La ordenanza 63 habla del nombramiento de capellanes. La iglesia de la Magda­
lena muestra con esto su independencia casi total: ella misma contrata y nombra a 

63 Ibídem. Cap. 4". p. 12-13. 

39 



sus capellanes, a los que paga un sueldo base , al que se añaden pitanzas por traba­
jos especiales. Tendrán «uno o dos o más, los que nos pareciere a nosotros» 64

, ele ­
gidos anualmente por Navidad . 

Las obligaciones de los capellanes son: decir misa diariamente, a la hora que pue­
dan , por los cofrades vivos y difuntos; renovar el Santísimo Sacramento muy a menu­
do, teniéndolo muy limpio y decente; el domingo primero de cada mes dirán misa 
cantada conventual a la que asistirán todos los cofrades y tras la que se hará proce­
sión por la claustra o alrededor de la iglesia. Si no está el sacristán, será cargo suyo 
poner y quitar el altar y los frontales. El Jueves y Viernes Santo harán los oficios. En 
la fiesta de Sta. M" Magdalena dirán vísperas ~ misa cantadas y lo mismo el día de 
todos los Santos y el de los Difuntos. El día de Animas asistirán a la procesión. Igual­
mente harán vísperas y misa cantada el día de Ntra. Sra. de la Concepción. El lunes 
de Cuasimodo dirán misa cantada por el Fuerte, ofreciendo siete bodigos. 

Además de esto. deben visitar a los pobres y enfermos del hospital y adminis­
trarles los sacramentos , así como enterrarl os. También irán a confesar a los ajusti ­
ciados a la cárcel y les acompañarán al suplicio rezando salmos por las calles . Luego 
irán con la hermandad a enterrarle a la iglesia y dirán por él las misas de requiero. 

El mullido r o monitoF es personaje principal en la cofradía. Avisa a los herma­
nos para que acudan a cabildos, procesiones, fiestas y misas, entienos de pobres o 
encomendados ... También prepara la sepultura de los pobres en la iglesia, pues actúa 
como entenador de la cofradía. Cobra un sueldo anual de la hermandad, que le da 
casa. Su mujer limpiará la iglesia, lámparas y alfombras y pondrá aceite a la lámpa­
ra del Santísimo. Se le elige en el cabildo de Todos los Santos, qonde se le paga el 
sueldo del año. Otra obligación suya es pedir limosna para las Animas los domin­
gos y festivos por la ciudad llevándose de lo que coja, la tersera parte. Una obliga ­
ción del monitor es el doblar las campanas la noche y día de Animas y tocar la cam­
pana a la salve todos los lunes de Cuaresma, así como a todas las misas, vísperas y 
vigilias que se hagan . Además, toca a agonizar por todos los difuntos de la cofradía 
y pobres del hospital. También toca la campanilla por las noches cuando no lo hace 
ningún hermano. 

En el capítulo 8° se habla del patrono que la hetmandad nombra para el hospital , 
uniéndose a los demás patronos nombrados por el testamento de Cristóbal Velázquez. 
Deberá ir a ver a los pobres todos los días para comprobar que están bien cuidados y 
alimentados. También firmará las cédulas para meter pobres al hospital. Año tras año, 
los cofrades nombrarán a su representante como patrono en el hospital. Aunque el sis­
tema y condicione s de elección irán cambiando a lo largo del tiempo, sustancialmen­
te no variarán mucho. En el siglo XVIII se hará por votos secretos. 

Los cabildos generales en el año serán tres: en la fiesta de Todos los Santos , el 
día de San Matías, el 24 de febrero y al día siguiente de San Pedro y San Pablo, o 
sea, el30 de junio. Se celebran a las dos de la tarde, previo aviso del mullidor el día 
antes, y la asistencia es obligatoria para todos so pena de ocho maravedíes de multa. 
Se avisa que está prohibido entrar con rumas, lo cual es indicativo de la presencia 
de caballeros entre los cofrades, pues son éstos los que portaban armas . 

Cada cabildo sirve para analizar aspectos distintos de la vida cofradiera: el de 
San Matía s, fiscaliza el trabajo de tomadores y veedores, y el del resto de los asala­
riados de la cofradía . Se escuchan las quejas que haya sobre cualquiera de ellos, para 

64 Ibidem. p. 16. 

40 



que sean castigados si es necesario. También se ocupan en este cabildo de preparar 
la cera para Semana Santa y para los entierros . Se nombra a algunos que pidan 
limosna para la cera en Cuaresma. Asimismo, ordenan el Monumento y todo lo con­
cerniente a la Semana Santa. En el Cabildo de San Pedro se organiza la fiesta de 
Santa Ma Magdalena. 

En épocas posteriores los cabildos cambian de hora: en el verano de 1630 las reu­
niones son a las seis de la mañana, pero siguen manteniendo ese sabor arcaico que 
la cofraclia presenta en muchos detalles, siendo «a campana tañida». 

En el siglo XVIII cambia el sistema y la terminología; se hacen dos Juntas gene­
rales: el clia de Pascua de ~e surrecc ión , para preparar la fiesta de la Concepción, y 
el domingo anterior a las Animas, para la elección de empleos. Hay también Juntas 
particulares , como por ejemplo, la de tomar cuentas. 

La ordenanza 22 manda que se haga inventario, diferenciándose los bienes de la 
iglesia y los de la cofraclia. Cada uno tiene cuidado de los bienes que utiliza y se le 
toma cuenta, revisándose el inventario por Reyes. También tendrá la hermandad 
arrendador y subarrendador que cobren las multas de los que falten a entierros, 
misas o actos de la cofradía. Es un sistema bastante eficaz para conseguir su pago. 
Esta ordenanza 23 unifica todas las multas, por el concepto que sean, en cuatro 
maraveclies. 

En fecha tarclia, 1777, se elige a una señora como camarera de la Virgen. La pri­
mera será Doña María Rodríguez, a la que se dará cera para su entieno pero no sin 
considerarla hermana. 

1.2.6.- Los hermanos 

El ingreso en la cofraclia según las ordenanzas de 1564 es relativamente compli­
cado. Se hace un preámbulo en el capítulo 2° en el que se alude a los antepasados de 
los cofrades y a los futuros que vendrán, en una meditación sobre la fugacidad de la 
vida y sobre el papel del hombre en las actividades terrenas. 

La entrada está pennitida tanto a hombres como a mujeres y tanto a clérigos 
como a legos. Si la hermandad está reunida, ésta admitirá al aspirante, y si no, 
podrán hacerlo los tomados y veedores. Es importante que se sepa previamente su 
fama y sus costumbres «porque por experiencia se ha de una pequeña centella, 
encenderse grande fuego, y con pequeña cantidad de ponzoña, morir gente»65

• Se 
le pide, - una vez recibido- , que haga juramento solemne y pague 6 reales y 1 libra 
de cera. Si es mujer, pagará la mitad. Reminiscencias de costumbres antiguas son 
los 4 maraveclies que ha de pa gar al mullidor «para que le conozca por cofrade». 
Existe también la posibilidad de entrar en lugar del padre, pagando la mitad de la 
entrada. 

En 1717 cambia el modo de admitir patronos, derogándose un decreto anterior 
que mandaba que el aspirante visitara previamente a todos los patronos. Como 
esta obligación hacía a algunos desistir de ingresar , - lo califican lúcidamente de 
«política cortesana» -, y atendiendo «al mayor lustre y decoro » de la cofradía, se 
cambia el sistema . A partir de ahora, el aspirante deberá visitar al caja, que le 
propondrá en la Junta siguiente. En este lapso de tiempo los patronos se podrán 
informar «de las partes y calidades de los tales». La elección se hará por votos 
secretos. 

6S ARCHIVO DE LA MAGDALENA Constimciones de 1564. Anículo 2• p. 18. 

41 



El año 1736, para facilitar aún más el proceso de admisión se nombra a cua­
tro patronos , que junto con el caja, tendrán facultades para admitir a los nuevos, 
sin necesidad que la cofradía se reúna. 66 A las mujeres se les pide la mitad de la 
entrada , y por tanto, se les da la mitad de los sufragios, por lo menos en el siglo 
xvrn. 

A fines del xvm. se hacen más rigurosas las admisiones, porque ha mejorado el 
nivel económico de la cofradía y pueden permitirse la selección de los candidatos. 
Se vota con bolitas blancas y negras , echándolas en un jarrito . 

Vamos ahora a abordar el tema del número de hermanos de la cofradía. Del siglo 
XVI tenemos una única lista del año 1564, hecha con motivo de las ordenanzas de 
ese mismo año. En el siglo xvn tenemos dos listas completas, del año 1634 y 1652, 
ambas divididas por barrios de residencia de los cofrades, y otra lista incompleta de 
1680. Para el siglo XVlli utilizaremos la del 1732 y otra de 1737, con añadidos 
hasta 1802. Para completar y matizar estos datos tenemos datos de los nuevos her­
manos ingresados en la cofradía desde 1665, lo cual nos dará una visión bastante 
completa del número de hermanos. 

El análisis de los hermanos en el sigJo XVI nos muestra una cofradía relativa­
mente reducida, con sólo 26 hermanos. Unicamente hay 3 clérigos y un noble seña­
lado: Pedro Arias Dávila. El resto está formado predominantemente por artesanos 
cualificados y de especialidades artísticas: plateros, bordadores, entalladores, espa­
deros, que son siete hombres en total. Además hay un boticario, organista, chapine­
ro, sastre y mesonero, que junto con los 8 hombres sin oficio conocido, alcanzan el 
total de la hermandad. 

En el siglo XVII tenemos las cifras más altas de hermanos, llegándose a casi 
300 hermanos, tanto en 1634 como en 1652. Durante el siglo XVill se reduce 
muchísimo el número de hermanos, debido a una política de integración de clé­
rigos cualificados, sobre todo del clero catedral, que toma las riendas de la 
cofradía. Quizá esto retrae a personas más humildes de entrar en una cofradía con 
t~nto renombre, y dirigida por alguna de las personas de más poder y prestigio de 
A vila. Estos dirigentes eclesiásticos procuraron el ingreso de más eclesiásticos, 
pero no propugnaron para nada el ingreso de otro tipo de personas. Además de 
esto, la profunda depresión que vivió la cofradía en las tres primeras décadas del 
siglo XVIII le hizo perder gran número de hermanos por su fallecimiento, que no 
se repusieron posteriormente. 

CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 

Hombres Eclesiásticos Mujeres Total 

Lista de 1564 23 3 26 

Lista de 1634 236 4 41 286 

Lista de 1652 220 18 27 265 

Lista de 1732 32 

Lista de 1741 36 28 5 69 

66 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Libro de Juntas y Acuerdos (1706- 1736). Junta de 1736. 

42 



A juzgar por el cuadro 2, que nos da el número de admisiones en la cofradía, a 
fines del siglo XVID la cofradía se recuperaría algo, pasando casi seguro del cente­
nar de hermanos. El ritmo de las admisiones es irregular. Durante el siglo XVTI hay 
unos ingresos de hermanos bastante n01males, con una media de 1,9 hermanos cada 
año. A principios del siglo XVIII la cofradía vivió una profunda depresión. En 30 
años sólo ingresan 23 hermanos. A partir de 1730 hay un fuerte resurgir de la 
cofradía, que se refleja también en el ingreso de hermanos, que será constante hasta 
fin de siglo. La media de ingresos desde 1730 será de 2,7 hermanos al año. 

CUADRO 2: INGRESO DE HERMANOS 

Años Ingresos 

1665-69 11 

1670-79 30 

1680-89 16 

1690-99 11 

1700-09 11 

1710-19 4 

1720-29 8 

1730-39 41 
(17 son eclesiástico s) 

1740-49 23 
(Sólo 3 son eclesiásticos) 

1750-59 26 

1760-69 23 

1770-7,9 26 

1780-89 25 

1790-99 26 

Además de las cifras absolutas, hemos estudiado la composición social de la 
cofradía, pues resulta más interesante. El cuadro 3 nos remite al estado social de 
la cofradía en 1634. El clero es prácticamente inexistente en la cofradía, habiendo 
sólo cuatro clérigos por estas fechas. También los agricultores son muy escasos. 
El artesanado y el sector servicios forman el grueso de la cofradía. Esto nos sitúa 
ante una hermandad de clase media, al igual que otras de las grandes cofradías 
abulenses en este momento, como por ejemplo, la Veracruz. Precisamente los arte­
sanos son los que tienen una tendencia más acentuada a formar parte de cofradías 
y hermandades, cuestión que se ve ampliamente demostrada en los cofrades abu­
lenses en el siglo XVII. 

En 1741, este panorama ha cambiado totalmente. El clero ha crecido hasta for­
mar un 40%. Estos 28 sacerdotes son, sobre todo, del clero catedral: prebendados, 
capellanes, canónigos y otros cargos, que llevan la voz cantante y el peso cualitati-

43 



vo de la cofradía. Sólo hay un hombre dedicado a la agricultura, 6 son rutesanos y 
14 del sector servicios, fundrunentalmente notarios, escribanos, incluso procurado­
res. Sin oficio conocido tenemos 16. Por último, señalemos que las mujeres siempre 
han sido una minoria sin ninguna fuerza o peso en la hermandad. 

CUADRO 3: OFICIOS DE HERMANOS EN 1634 

N• % 

Clero 4 1,4% 

Hombres sin oficio conocido 107 37,4% 

Agricultura 10 3,5% 

Artesana do 
Artesanado construcción 4 
Artesanado madera 14 
Artesanado textil 26 
Artesanado metal 12 
Artesanado cuero 18 
Otros 4 

Total Artesana do 78 27,2% 

Servicios 
Alimentación 3 
Administración-Burocracia 22 
Servicio doméstico 1 
Comercio 1 Transporte 17 
Otros 3 

Total Servicios 46 16% 

TOTAL HOMBRES 245 85% 

Mujeres sin oficio conocido 31 10,8% 

Mujeres trabajadoras 10 3,5% 

TOTAL MUJERES 41 14,3% 

TOTAL COFRADES 286 100% 

1.2. 7.- Vida cofradíera 

En una cofradía con unas ordenanzas tan detallistas, las obligaciones de los her­
manos están perfecta y clarrunente reglamentadas. 

La capellanía, o ap01tación económica consiste en 20 rnrs. para los hombres y 10 
mrs. para las mujeres en el siglo XVI, aunque esta aportación está en función de lo 
acordado por el cofrade con los patronos en cada caso pruticularmente. Además, está 
obligado el cofrade a pagar «algunos pechos o derramas o empréstitos que la her­
mandad tuviere por bien de echru· o repartir» 67

• En el siglo xvm se paga cada año 

67 ARCHrYO DE LA MAGDALENA Constituciones de 1564. Artfculo 2• p. 9. 

44 



un repartimiento de unos 30 r. para la fiesta principal y demás gastos. La herman­
dad establece el mecanismo a seguir con los hermanos deudores: después de ser avi­
sados para que paguen , si no lo hacen, irán los veedores y tomadores a su casa y le 
sacarán prendas, que venderán para pagarse así la deuda si pasados 9 días no abona 
la cantidad debida. Este sistema recuerda reminiscencias arcaicas de tiempos pasa­
dos, y es original en la Magdalena, no habiéndose encontrado en ninguna otra 
cofradía abulense. Sin embargo, su eficacia será nula, como todas las medidas des­
tinadas a conseguir el pago de las deudas. En el siglo XVlll el impago de cuotas 
conllevará la pérdida de voz y voto y la eliminación de los sufragios por su alma que 
debería darle la cofradía cuando muriera. 

Los hermanos tienen obligación de asistir a todos los actos religiosos que haga 
la cofradía, desde la misa mensual a las grandes fiestas; además de a los entierros de 
cofrades y encomendados, a los de ajusticiados y reos, so pena de ser multados. 
También deben aceptar los cargos que les toquen, que llevan anejos gastos persona­
les a cargo del cofrade. 

La cofradía en cuanto tal, está obligada a cumplir bastantes memorias que 
cofrades y devotos difuntos han hecho a la cofradía, dejándola como heredera de 
sus bienes a cambio de estos sufragios. Con el tiempo, se van dejando de cumplir 
las más antiguas, bien por desidia de los encargados de hacerlo, bien por olvido, 
o por consumición de los bienes dejados para sustentar las. El capítulo 26 de las 
ordenanzas establece que se haga una tabla de los aniversarios para que los cape­
llanes los cumplan. Una de las memorias más significativas será la de Don Cristó­
bal Velázquez , por el que se dice una conmemoración y ofrenda de pan el día de 
Todos los Santos. En 1692, por ejemplo, se constata que hace siete años que el 
capellán de la Capellanía de Antonio Garavito no dice las tres misas que tiene que 
decir, y deciden hacer diligencias para solucionarlo. Estos casos no son aislados y 
se dan con bastante frecuencia. 

A lo largo del, tiempo, estas dotaciones irán aumentando, pues la cofradía se ins­
titucionaliza en fo.vila como especializada en su cumplimiento, debido a su carácter 
de cofradía de Animas. Por ello, las propiedades que recaen en ella serán muchas. 
El cumplimiento es relativamente irregular. Procuran que se hagan, pero es muy 
difíci l llevar el control al acumularse tantas misas. Pedro Buniel hará una tabla de 
aniversarios y dotaciones en 1746 que se completó en 1798, en la que aparecen 98 
misas que la cofradía debe mandar decir a lo largo del año en concepto de dotacio­
nes y testamentos. En la segunda mitad del siglo XVill la cofradía ha aumentado en 
43 más estas dotaciones. 

Una dotación original fue la de Juan Gómez Núñez Vela. Consistía en un clamor 
por las ánimas todas las noches, a la misma hora en la catedral, dejando para ello la 
hacienda de Tornadizos. Parece que antes de ésta estaba establecida otra por Doña 
Josefa Enríquez de Quiñones, por la que se salía a tocar la campanilla por las noches 
para recordar a la gente que recen por las ánimas del purgatorio. Esta noticia la da 
Femández Valencia, y los libros de la cofradía nos dicen que en 1733 pagaban esta 
dotación los herederos de Pedro del Esquina68

• 

La hermandad asiste a los hetmanos con sufragios por sus almas, ya que ésta es 
finalidad propia de las cofradías de Ánimas. La misa es el principal sufragio que la 
iglesia ofrece por los difuntos, y en consecuencia, la hermandad gasta fuertes sumas 

68 B. FDEZ. VALENCIA Op. cit. p. 107-108 y ARCHIVO DE LA MAGDALENA Libro de Cuentas y Acuer­
dos ( 1706-1736). Año 1733. 

45 



en misas. El primer domingo de cada mes se dice misa conventual cantada por las 
ánimas y por los cofrades difuntos, y diariamente, misa rezada por la misma inten­
ción. En invierno se dice a la ocho y en verano a la siete. El mullidor avisará para 
que todos acudan. Tras esta misa, se sale en procesión con el crucifijo y candelas por 
el claustro o alrededor de la iglesia. Se establecen multas por no asistir y se podrán 
sacar prendas a los que no las paguen. En 1746 se cambiará el número de sufragios, 
aumentándolos en 12 misas rezadas. 

La hermandad entierra a sus cofrades y a sus respectivas mujeres, hijos y padres . 
El proceso que se sigue es el siguiente: cuando un hermano muere, los veedores y 
tomados mandan al mullidor a avisar a todos, para irle a enterrar. Le llevan a la igle­
sia donde se entiene . Lo mismo se hace a las mujeres, hijos y padres del cofrade. En 
1665 se acuerda llevar el Santo Cristo de la hermandad a los entierros, para realzar­
los más. En 1666 cambiarán los sufragios que celebra la hermandad por sus cofra­
des: se les dará cera, vigilia y misa cantada. Se llevará el Santo Cristo y un pendón 
negro de Damasco, que mandan hacer este año. Además la cofradia dobla por cada 
cofrade difunto con toque de agonía y de muerto. 

Los precios que se establecen en 1736 para los sufragios son: misa con vigilia, 
15 r.; sin vigilia 11 r.; por recibimiento 4 r.; y ofrenda 12 r.; lo cual hacen 42 r. por 
el entieno completo, por parte del capellán. 

Dentro de la labor benéfico-asistencial que realiza la cofradía tanto respecto a 
hermanos como a extraños, destaca la labor de entienos que realiza . Cuando falle­
ce un pobre en el hospital se avisará a todos los hermanos y le llevarán a enterrar a 
la Magdalena o a cualquier otra iglesia, siempre que no tenga otra cofradía. La 
cofradía pagará la sepultura si el pobre no tiene con qué pagarla . También enterrarán 
a los encomendados que deseen ser enterrados por la cofradia de Ánimas. Si no tie­
nen con qué pagarlo, por ser pobres, se les entiena gratis, mientras que en caso de 
que se lo puedan pagar, la cofradía les entenará cobrándoselo . 

La hermandad también entierra a las personas que fallezcan en los caminos o 
en las calles de la ciudad, así como a los ahogados o sorprendidos de muerte súbi­
ta, que no tengan a nadie que le entie1Te. En estos casos, la hermandad va a por el 
cadáver y le llevan a la iglesia de la Magdalena, donde le dan mortaja y entierro 
haciéndole las honras fúnebres . En 1630 se pagarán 85 r. por el pleito en que se 
demostró ~1 derecho de la hermandad a enterrar a los que mueren en los alrede­
dores de A vila de «muerte astrosa» 69

. Como toda hermandad de entenamientos 
que se precie, ésta tiene su cuezo, o ataúd portátil para llevar a los difuntos, que 
renuevan periódicamente . 

En 1725, Don José Femández de Luján, patrono, de oficio escribano del núme­
ro, pidió a la cofradía una sepultura en la iglesia de la Magdalena, para entenarse él 
y su mujer Doña Juana de Padilla, así como otras personas que él quisiera . El sitio 
quiere que sea en la capilla mayor, junto al evangelio, con lauda, rótulo e inscrip­
ción, pudiendo usar de ella muerto, y en vida para sentarse. La cofradía otorga a su 
favor escritura de venta que le sirve de título y pertenencia, estableciendo un precio 
relativamente bajo: 50 r. El enterramiento de mucha gente en la iglesia proporcionó 
problemas de malos olores . En 1791 proponen poner laudas sobre las sepulturas de 
la iglesia para «evitar los hálitos que exhalaban los sepulcros». Embaldosarán de 
piedra la nave y capilla mayor. 

69 ARCHJVO DE LA MAGDALENA Libro t•. Año 1630. 

46 



Otra c~tativa costumbre que desde antiguo tenía la cofradía de la Magdalena era 
la de dar limosna a los pobres vergonzantes de la cuadrilla de San Juan. En las orde­
nanzas de 1564 se hace todo un compendio de los motivos cristianos por los que se 
debe dar limosna. Todos los sábados se piden limosnas, que algunos cofrades se 
encargan posteliormente de reprutir. Esta tarea no está exenta de problemas, pues 
algunos las reparten sin equidad y usando de favolitismo por parentesco o por amis­
tad. Para solucionarlo se decide llevar registro de las limosnas conseguidas y de los 
pobres que las reciben. Si a fin de año sobraran limosnas se repartirán entre pobres 
de otras cuadrillas. 

La asistencia a los ajusticiados será una de las competencias que la hermandad 
dirá tener concedida por Bulas y sentencias desde antiguo, pero lo cierto es que este 
derecho tendrá que disputárselo en muchas ocasiones a otras cofradías, sobre todo a 
la de la Veracruz. 

La hermandad proporciona a los ajusticiados una túnica de paño o de lienzo azul 
y un~ caperuza blanca, llevándoselo a la cárcel <<para que vaya con ello y vean cómo 
las Animas del purgatorio le acompañan»70

• Es decir, que la principal finalidad de 
esta caridad es que la cofradía vea ensalzada su imagen , y que esté bien visible a los 
ojos de todos. Luego se le quitará el traje y se guardará para el próximo. Es de supo­
ner que vestir el tal traje no sería muy apetecible para el reo, por las connotaciones 
que tenía; sin embargo, los cofrades lo consideraban una gran caridad, que debía ser 
vista por sus conciudadanos. 

Parecen haber olvidado por estos años los hermanos la sentencia del reciente 
pleito entre esta cofradía y la Veracruz, solucionado en 1546. Se permitía por virtud 
de esta sentencia a la Veracruz acompañar a los rc:os si estos así lo solicitan a la 
Veracruz. Si no lo hacen, tendrá preferencia la de Animas71

• El año 1664 encontra­
mos la primera referencia a la asistencia de la cofradía a un ajusticiado: un tal Beni­
to Montoya, el 20 de enero. Se recogieron 170 r. de limosnas, que se gastaron en 46 
misas que costaron 65 r., una colación al ajusticiado de 14 r. y 50 r. en cera, junto 
con otros gastos menores. 

Ya en el siglo XVIII encontramos la concordia hecha en 1713 con la cofradía 
de la Veracruz, para asistir a los entierros de los ajust iciado s, en que se reparten 
los cargos y cometidos de cada una. El día 26 de julio de 1713 se ajustició a un 
hombre en el Mercado Grande por el método de la horca a las 11 de la mañana. 
La Veracruz actuó preferente111ente mientras el ajusticiado estuvo en Capilla, y le 
acompañaron junto con la de Animas al suplicio . Una vez II}Uerto, la Veracruz se 
retiró, pues las competencias son exclusivamente de la de Animas. El entierro y 
celebración de sufragios por su alma corre por su cuenta, y es pagado con las 
limosnas por ellos pedidas. Temporalm ente, y por costumbre antigua, se lleva el 
cadáver a la ermita de San Miguel, donde esta cofradía lo tiene en depósito hasta 
la tarde, en la que la de Ánimas lo recoge y lo lleva a enten·ar en la Magdalena. 
Una vez hecha esta concordia con la Veracruz, los hermanos organizarán sus fun­
ciones, en Junta especial hecha para ello el 24 de junio de 1713. Le proporcionan 
el traje de túnica azul y caperuza blanca para que salga con ella desde la cárcel 
hasta el lugar del suplicio . Con la túnica le llevan también un refresco. Durante 
tres días está el reo en Capilla, preparándose espir itualmente para morir, a cargo 
de la cofradía de la Veracruz. Esto se hizo «en lance tan apretado, que todo se eje-

70 Constituciones de 1564. An. 25. p. 38. 
71 ARCHIVO DE LA VERACRUZ Constituciones de 1551 con adiciones de 1574. Sentencia del 27 de sep­

tiembre de 1546. 

47 



cutó con la seriedad y compostura que se requiere en acto tan lamentable» 72
• Una 

vez que ha muerto, se piden las limosnas para sus sufragios. 

Pese a la concordia, se presenta el problema de la precedencia de las cofradías en 
la procesión, solucionándose con una nueva reunión entre ambas cofradías. En la 
siguiente ocasión, que llega en 1725, se decide guardar el mismo sistema que en 
1713. Se enterrará al ejecutado «en el ingreso de dicha iglesia». 

Hasta 1751 no habrá otra ejecución, en la que se actuará de forma diferente, por 
ser el reo un soldado de infantería desettor y no un preso vulgar. Esta vez, hasta que 
no muera no acudirá la cofradía a recoger el cadáver, después de tocar a agonía y 
doblar. El 16 de octubre de 1753 es ejecutado otro soldado del Regimiento de Bra­
bante. Debido a que la cofradía sólo asiste a ajusticiados sentenciados por la Real 
Justicia de la ciudad, y que este reo estaba a cargo de la Real Tropa, comunican al 
Alcalde mayor que no le asistirán. Toman la decisión de que si, una vez ahorcado, 
la tropa le deja desamparado, lo recogerán ellos. 

En 1722 se ejecuta a José Dornínguez, portugués «con la sentencia de arrastra­
do, ahorcado y cortada la mano derecha». Se remiten al caso de 1713 y actuarán así, 
cantando la Salve a la Virgen para «que concediese al reo feliz y buena muerte». Se 
formó una digna procesión «tan seria que a la verdad edificó su compostura». En la 
crónica que hace la cofradía aparecen detalles impresionantes: se metió al preso en 
el serón para llevarle arrastrando hasta el suplicio, como mandaba su sentencia. 
«Mas la piedad de nuestros patronos y otros señores sacerdotes y personas de dis­
tinción, cogiéndole a pulso, le llevaron todo el camino». En el lugar del suplicio se 
pusieron los cofrades en dos alas, cada una a un lado, todo ello bajo el toque de 
agonía de las campanas. La justicia bajó el cadáver y le cortó una mano. Entonces 
la cofradía le cogió, metiéndole en el cuezo para llevarle a enterrar después de ir a 
la ermita de San Miguel. Por el camino van rezando el Miserere. Se dijeron por él 
muchas misas, pues se habían recogido muchas limosnas. El cadáver fue amortaja­
do con la mOitaja que envió la cofradía de la Misericordia. 

Al año siguiente 1773, habrá otro reo y en 1776, un soldado del Regimiento de 
Navarra. El 17 de febrero de 1792 se ajusticia a Luis García. Según esto, desde 
1644, en que tenemos la primera noticia, la cofradía ha asistido a nueve ajusticiados. 

Respecto a la relación de la cofradía con el Hospital, en la documentación no se 
registran referencias, excepto la que nos da Pedro Burriel contando su gestión como 
patrono del mismo73

• La cofradía sólo puede intervenir en el Hospital por medio del 
patrono que nombra para el mismo, y que ejerce su cargo junto con los otros tres 
patronos nombrados por el testamentario. El cargo de patrono del Hospital obligaba 
a asistir todos los días a ver a los enfermos y comprobar si los ministros, médico y 
cirujano les cuidaban adecuadamente. El médico y cirujano deben asistir, como indi­
can las constitucio nes dejadas por el fundador Cristóbal Velázquez, dos veces al día 
y más si es necesario. El mes que le toque por turno, el patrono firmará las cédulas 
de ingreso a los enfermos, una vez que estén firmadas por el médico. Deberá ver 
también el cuaderno diario que hace el Administrador, asistir a las Juntas, revisar las 
cuentas, etc. 

En la época en que Pedro Burriel fue patrono del Hospital, tuvo algunos roces 
con otros dos patronos, concretamente con el Padre Prior de Santo Tomás y con el 

72 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Libro de Juntas y Acuerdos ( 1706-1736). Junta del 24 de junio de 17 13. 
Fol. 61. 

73 ARCHlVO DE LA MAGDALENA Prontuario (1745) pp. 22-26. 

48 



padre Guardián de San Francisco. Bun·iel estimaba que no atendían suficientemen­
te al Hospital, pues no acudían casi nunca. Por este motivo, se entrometió en los 
asuntos del hospital cuando le tocaba por turno y cuando no. Los demás patronos le 
impidieron echar a un médico que él consideraba no cumplía correctamente su ofi­
cio. Burriel lo consideró signo <<del propio afecto y desestimación que hacen los 
Padres del Patrono de la cofradía( ... ), pues la primera palabra que habló el Padre 
Prior fue negarme el que yo no tenia autoridad para despedir al médico 74

• Con su 
tozudez habitual, presentó por escrito las facultades que tenia para ello como patro­
no, dándosele finalmente la razón . 

Sin embargo, la actuación de los patronos en el Hospital será bastante irregular. 
Cuando en 1775 el patrono D. Joaquín de Fontecha quiera cambiar la norma de no 
admitirse a pobres que estén enfermos, no conseguirá nada y dimitirá como patro­
no, saliéndose de la cofradía. La historia del Hospital, por tanto, habría que hacerla 
aparte, contando con la documentación propia del mismo75

• 

1.2.8.- Evolución de la cofradía 

Desde mediados del siglo XVI, y con las ordenanzas de 1564 como punto de par­
tida, la cofradía comienza a evolucionar conforme a los tiempos, acentuando más 
unos aspectos que otros, quitando y añadiendo elementos a su actividad y crecien­
do, en suma, como un organismo vivo. Quedan restos de antiguas costumbres como 
era el acoger retraídos al fuero eclesiástico de la iglesia de la Magdalena. Las como ­
didades que ofrecía la Iglesia de la Magdalena por estar en plaza y por tener apo­
sentos donde estar «traían como inconveniente que muchos de ellos (los acogidos a 
fuero) se están mucho tiempo, e muchas veces hay juegos superfluos y otras desho­
nestidades»76. Para evitarlo, deciden no acoger a nadie en estas condiciones, ni 
siquiera si es cofrade. Y si no hubiese más remedio que acogerle, no pueda estar más 
de 9 días, que pasará en la Iglesia. 

Otro ejemplo de arcaísmo es la costumbre de meter a guardar maderas y mesas 
en la iglesia. Muchas veces esto lo hacen los mismos hermanos, tratándose segura­
mente de la madera y puestos que se ponían para el mercado de los viemes. 

La cofradía también «ha tenido e tienen por costumbre de muchos años antiguos 
( ... )el comprar una vaca o más para echar en almoneda entre los cofrades» 77

• El ani­
mal se compra con dinero de los cofrades, y no de la hermandad, por lo que no se 
hace todos los años. La finalidad era ver quiénes son cofrades y quiénes no, y que 
entre ellos se vean y conozcan, además del dinero que se pueda ganar en ello. Deter­
minan que se siga haciendo cuando sea posible. 

Cuando en 1623 comenzamos a encontrar los primeros documentos, vemos que la 
nomenclatura de los cargos, por ~jemplo, ha cambiado. Los veedores y tomadores han 
pasado a llamarse oficiales, y al mayordomo se le denominará ahora caja. Sin embargo, 
más tarde, se extenderá el título de patrón y pasará a llamarse así a todos los hermanos, 
sin que esto quiera decir que la cofradía se instituya legalmente como patronato. 

Pese a que en principio la hermandad, gracias a sus Bulas Papales, estaba libre 
de la jurisdicción eclesiástica ordinaria, nos encontramos en los años de la primera 
mitad del siglo XVII con las visitas pastorales normales, efectuadas por los obispos 

74 Ibídem. p. 26. , 
75 Véase a este respecto el libro de Don Andrés Sánchcz Sánchez sobre la Beneficencia eu A vi la, donde estu­

dia a fondo la labor del Hospital de Santa M' Magdalena. 
76 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Constituciones de 1564. Cap. 19 p. 34. 
77 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Constituciones 1564. Cap. 21 p. 36. 

49 



o sus vicarios. El 11 de febrero de 1632 Don Antonio Payno visita la cofradía con 
total normalidad, ordenándoles hacer una custodia nueva, por estar la antigua en mal 
estado; también manda que hagan cumplir al capellán todos sus cargos, y si no lo 
hace, le sea descontado de su salario, y finalmente, que hagan cuentas regularmen­
te, como tienen establecido. Todas estas órdenes se acatan de inmediato y se cum­
plen con rapidez. 

El nombramiento de patrono del Hospital, traerá problemas, ya que el cargo se 
nombrará por votación en cabildo. Parece ser que en el siglo XVII se registran pro­
blemas y enfrentamientos , acuden a votar personas que no son cofrades, etc. Para 
aclarar estos extremos, se hizo una lista de cofrades y se realizó la votación ante 
notario. Sin embargo, la asistencia a Juntas y otros actos irá disminuyendo, y a 
mediados del siclo xvn no acuden casi hermanos ni a Juntas ni a entierros, hasta 
tal punto que no hay quién lleve el Cristo de la hermandad. Parece que la cofradía 
ha entrado en una fase de dejadez y deterioro de la que da cuenta el visitador en 
1648, teniendo que mandar incluso que se limpie la iglesia y los altares «sin tela­
rañas», y constatando que, «la cofradía está empeñada». Para solucionarlo, recortará 
algunos gastos como los de danzas, procesiones, fiestas y cera, aunque no se le hará 
mucho caso. La cofradía, pese a estar empeñada no renunciará a sus fiestas, ni 
querrá reducir gastos. 

El tema del nombramiento de patrono para el hospital sigue siendo fuente de pro­
blemas y tensiones permanentes. En 1656 decidirán elegirlo sólo los 6 patronos 
gobernantes de la cofradía, de entre ellos mismos, y por votación secreta. Para ser 
nombrado patrón, será necesario tener cada vez una mayor solvencia económica, 
pues al faltar recursos a la cofradía, los patronos suplen mediante repartimientos , 
efectuándose una jerarquización de los cargos directivos en función de la posición 
social y económica. 

En cuanto a la relación de la cofradía con las autoridades eclesiásticas, pese a la 
Bulas Papales del siglo XVI, que otorgaban total autonomía a la hermandad, las 
autoridades eclesiásticas intervienen con normalidad en la vida cofradiera, por 
medio de visitas pastorales sobre todo. Ya en 1565, hay un tira y afloja entre el visi­
tador y la cofradía, por cuestiones relacionadas con la independencia económica de 
ésta. El visitador les indicará «que no pueden gastar fuera de lo ordinario cosa algu­
na, sin licencia del Ordinario o visitador» 78

• 

La cofradía nombraba por sí misma a sus capellanes. En 1675 despedirán al 
capellán Juan Gutiérrez, por estimar que no cumplía con las obligaciones de misas, 
por tener otras ocupaciones, como ser capellán mayor de Mosén Rubí y del con­
vento de Santa Catalina. La hermandad nombra un nuevo capellán, Juan Rodríguez 
de Casares. Inmediatamente, el provisor enviará un auto fechado en 29 de enero de 
1675, por el que les dice que la cofradía no se ajustó a derecho echando al capellán 
sin haberle avisado previamente. La hermandad no se acomoda a esta orden y enta­
bla pleito de inmediato, aunque enseguida contemporizarán, nombrando capellanes 
a los dos: Juan Gutiérrez y Juan Rodríguez Casares. Gutiérrez se despedirá en 1679 
por sus ocupaciones excesivas. A cada uno se le señala un salario base de 200 r. al 
año, al que se añaden limosnas y estipendios de fiestas y funciones especiales entre 
las que se incluyen las dotaciones 79

• 

7~ ARCHIVO DE LA MAGDALENA Constituciones 1564 p. 15. 
79 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Libro de cuentas y acuerdos. (1662-1681). Juntas de 27 de Enero de 

1675 y 2 de mar¿o de 1675. 

50 



Los visitadores continuarán mandando hacer bien las cuentas, hacer inventarios 
y cobrar bien los censos, sin muchos resultados visibles en la cofradía. Solórzano les 
mandará reducir los grandes gastos que se hacen en las fiesta s y limitarse a gastar 
sólo lo que se recoge de limosnas y ofrendas. Lo que exceda de esto se repartirá 
entre los patronos. 

La situación económica de la hermandad no es muy boyante a fines del siglo 
XVII. El ingenio para conseguir dinero les llevará a comprar en 1688 un juego de 
bolos, que se dio a Alejo López Calderero para que los tuviese en su casa y sacase 
limosna para las Ánimas. 

La hermandad se ocupa también de las reformas en la iglesia y del manteni­
miento de sus instalaciones, aunque gasta relativamente poco en ello. Entre 1689 y 
1697 se hicieron reformas en la iglesia, para lo cual se trasladó la imagen de Ntra. 
Sra. al convento de Santa Ana. Se empedró por entonces el portal que da al Merca ­
do Grande. En 1717 el visitador Mateo de León pretenderá visitar la sede de la 
cofradía, como habían hecho sus antece sores durante más de un siglo sin ningún 
problema. Esta vez, sin embargo, los cofrades le dicen que la cofradía posee Bulas 
Apostólicas por las que depende de Roma directamente. ¿Por qué hasta ahora no han 
sacado a relucir estos plivilegio s? Parece que en estos años del XVID comienza el 
dominio de los eclesiásticos sobre la cofradía. Para acabar de dominarla a su anto­
jo, nada mejor que escapar de la autolidad eclesiástica más cercana y así poder hacer 
y deshacer lo que quieran sin traba ninguna . Esta vez se mantendrán las formas y el 
visitador efectuará la visita, aunque sólo vio los ornamentos de la iglesia, quedando 
en lo demás exenta de visita la cofradía. 

El título que se suele dar con más frecl:!encia en estos años del XVIII a la 
cofradía es el de «Cofradía de las Benditas Animas del Purgatorio sita en la igle ­
sia de la Magdalena ». Muy poca s veces se la llama «de Ntra. Sra . de la Concep­
ción». Parece que desde la primitiva fusión de las cofradías fue cambiando ~ 1 peso 
específico de cada una de ellas, asumiendo un mayor protagoni smo la de Animas 
frente a la de la Magdalena, hasta tal punto que ya en el siglo XVID la fiesta de la 
Santa ha disminuido en su esplendo r y todas las responsabilidades las asumen los 
cofrades de las Ánimas . 

De nuevo en 1736 se reflejan tensiones entre los cofrades y las autolidades ecle­
siásticas . El hecho esta vez parte de la pretensión del cura de San Pedro, - bajo cuyo 
territorio parroquial está la iglesia de la Magdalena - , de enterrar en esta iglesia a 
Don Juan de Pazos. El provisor falló a favor del cma de San Pedro lo cual sentó muy 
mal a los cofrades. Se apreciará en fechas inmediatas una gran tirantez con el clero 
de San Pedro, pues la cofradía ha entablado un pleito para que se demue stre que la 
iglesia de la Magdalena no está sujeta a la panoquia de San Pedro. 

Las luchas por el poder en la cofradía proliferan en el siglo XVill. En el capítu­
lo de elección de patrono del Hospital se puede apreciar este hecho en 1730, por 
ejemplo, cuando uno de los candidatos, Gerónimo Campos se enfrenta a otros, dos 
de los cuales son presbíteros , que alegan su mayor antigüedad. Del progresivo 
aumento de los eclesiásticos en la cofradía da fe el testimonio de los mismos cofra ­
des en Junta de 1730: «siendo los individuos de esta cofradía exentos los más de 
ellos por su estado (eclesiástico) de hacer la ofrenda», cargaban esta aportación 
económica sólo sobre los cofrades casados. El bodigo tenía que hacerlo la mujer de 
algún cofrade, con lo cual el gravamen hecho sobre ellas era muy claro y discrirni­
natolio. Se suprimir á esta costumbre ese mismo año. 

51 



Los presbíteros dominarán también las fmanzas de la cofradía. En el siglo 
XVIII los cajas serán fundamentalmente sacerdotes: Manuel Vaca de 1706 a 1732; 
Segundo Fernández de 1735 a 17 40 y de 17 50 al 71; Juan Sánchez Mayora l de 
1741 a 1745; Pedro Burriel de 1746 al49; Segundo Jiménez Lago de 1772 al 74; 
Antonio Sánchez de 1775 al 77 y Salvador Sánchez Delgado, Primitivo Duro, José 
Fennín de Navas, Manuel Antonio Vázquez Ruiz y Antonio Simón Sánchez, todos 
ellos presbíteros, hasta fin de siglo. Su gestión económica será buena y en gene­
ral beneficiosa para la cofradía. Su mayor cultura y conocimientos, así como su 
interés y sistema metódico de llevar las cuentas, mejorará las finanzas cofradieras. 
Estos eclesiásticos, todos ellos de economía personal saneada irán desplazando y 
marginando al resto de los hermanos: en 1732 acuerdan que los patronos que «por 
sus cortos medios » no puedan contribuir en los fuettes repartimientos que tiene la 
cofradía, no tengan ni voz ni voto ni en las Juntas ni elecciones de cargos. Tam­
bién reglamentan y someten a control a las personas que trabajan para la cofradía, 
como hacen con el sacristán y mullidor, especificándose más claramente sus obli­
gaciones. 

Algunos de los cofrades sacerdotes, sobre todo los procedentes del clero-cate­
dral, ejercerán una gran influencia sobre la cofradía. Uno de ellos será el clérigo 
músico de la catedral, Pedro José Bw·riel, que por sus cargos de caja, encargado del 
archivo, patrono y notario, se encargó de dejar bien señalados para la posteridad 
todos los hechos en los que él intervino. Al margen de su nombramiento como patro­
no del Hospital, -cargo que ejerció en 1732-, aparece escrito con su letra: «nom­
bramiento de patrono del Santo Hospital a Don Pedro José Burriel». Su firma, indi­
caciones y señales esctitas aparecen diseminadas con gran profusión a lo largo de 
toda la documentación. Burriel será impulsor de reformas en la cofradía, junto a 
otros sacerdotes. Su carácter metódico y ordenado le facilitó las cosas. Una de las 
primeras reformas que hicieron estos clérigos fue el quitar del cargo de caja al licen­
ciado Manuel Vaca, que estuvo como tal sin dar cuentas desde 1707 a 1732. Comi­
sionan a dos cofrades para tomarle cuentas, aunque se hace el remolón y alega enfer­
medad para dilatarlo más. Cuando finalmente Manuel Vaca dimite de su cargo, 
nadie pierde las formas, le dan las gracias por su trabajo y «por el gran celo y afec­
to con que en tantos años había asistido y cumplido con dicho encargo de tal caja». 
Se elige como caja a otro sacerdote, Don Francisco Monreal, propuesto por Pedro 
Burriel, que impone a sus candidatos y lleva la voz cantante en Juntas y decisiones. 
Uno de sus logros más importantes fue la transcripción de las ordenanzas antiguas 
de 1564 y la recopilación de todas las ordenanzas y acuerdos que la Junta tomó hasta 
mediados del siglo xvm, organizados por temas, y precedidos por una larga histo­
ria de los orígenes de la cofradía. Este Prontuario, como él mismo lo llamó, es uno 
de los documentos recopilatorios más importantes de la cofradía. Su fin era que 
todos los hermanos conocieran las ordenanzas para que las cumplieran mejor. Es un 
reflejo de la mentalidad ilustrada que hizo mella en muchas mentes eclesiásticas 
deseosas de orden y reglamentación. 

Cuando en Junta se leyeron las ordenanzas antiguas transctitas por Pedro Burriel 
se determinó reformarlas, por ser impracticables en ese momento. Esta medida 
encontró bastante oposición. Sin embargo, el caja y capellán <<introdujeron secreta­
mente a algunos de los demás patronos de la cofradía, con que eran muchas cosas de 
las establecidas en el dicho rureglo, injuriosas y denigrativas a los patronos, a los cajas 
y capellanes, por cuya razón no las habían querido firmar»80

• Consiguieron éstos que 
la Junta difitiese su aprobación y dice amargamente Pedro Buniel «de lo que no se ha 

so ARCHIVO DE LA MAGDALENA Prontuario 1738. 

52 



vuelto a tratar hasta la hora presente». Este incansable patrono se dedicó a arreglar los 
papeles del archivo mientras tanto, y otras cosas, «en las cuales ha habido grave des­
cuido en la cofradía»81

• Se toman medidas importantes en estas décadas de 1730-40, 
como es revisar los censos antiguos que tiene la cofradía, remodelar las tablas de dota­
ciones, memmias y aniversarios, intentar cobrar deudas a patronos que deben distin­
tas cantidades a la cofradía, y recabar del notario algunos papeles que son de la 
cofradía. Este predominio del clero acabó produciendo roces entre los cofrades ecle­
siásticos y los seglares. En 1734 se hace preciso reglamentar la elección de patrón del 
Hospital, de tal manera que un año se elige a un eclesiástico, y otro a un seglar, «con 
cuyo modo alternan los señores eclesiásticos y seculares ... disfrutándose igualmente 
las honras y honores». En la Junta de 1736, por poner un ejemplo, asisten un canóni­
go, dos prebendados, cuatro presbíteros músicos de la catedral y otros tres sacerdotes, 
en total14 eclesiásticos frente a seis seglares asistentes. 

El esplendor económico que propiciarán los clérigos durante estos años se invier­
te en mejoras de la iglesia, arreglándose las gradas de piedra del altar mayor, y sobre 
todo, haciéndose un retablo nuevo. Solo el dorado del mismo costará 8.415 r. y su 
hechura 3.230 r. La inauguración fue en Epifanía de 1738, aunque no estuvo dora­
do hasta 1740. 

Otro síntoma del cambio de mentalidad del siglo XVIII será la trasformación del 
sistema de pedir limosna. En siglos anteriores los hermanos, por turnos, pedían 
limosna, y se trataba de un cargo más entre los que se podían ejercer. Ahora se con­
sidera de gente baja el pedir limosna públicamente y se busca a personas ql!e lo 
hagan por la hermandad ofreciéndoles a cambio ser enterrados por la cofradía. Estos 
que las piden se sentirán ofendidos en alguna ocasión porque algunos les llaman 
«alquilones y criados de los patronos». 

La mayor cultura de los eclesiásticos y su previsión les lleva a cuidar mejor de 
su patrimonio. En 1739, cuando Don Pedro Santos ofrece dinero para dorar parte del 
retablo nuevo, deciden conseguir más limosnas y dorarlo entero, para que se dore 
por mano del mismo maestro y no quede mal ni desigual. Para conseguir el dinero 
tomarán un censo al quitar hipotecando las heredades y propiedades de la Fábrica de 
la imagen de Ntra. Sra. de la Concepción , y reparten mandas. 

Se controla más ahora a los capellanes, multándoles cuando no cumplen con 
todos sus cargos y dotaciones. En 1740 al tomarse esta decisión, los capellanes reac­
cionarán airadamente: Miguel Gru·cía les responderá que él cumple siempre «Y el 
señor Losada respondió que él no podía servir así la capellanía y que así se des­
prendía de ella, que lo pusiesen en noticia de los señores cofrades, que les daba 
muchas gracias y que la diesen a quien gustasen». El comisionado, -que no podía 
ser otro que Pedro Burriel-, intentó evitru· la dimisión sin conseguirlo. Al votar para 
elegir nuevo capellán se producirá una irregularidad: empatan a votos los dos can­
didatos, pero votó un candidato que no tenía derecho a voto. Mientras deliberaban 
qué hacer dijo un cofrade «en alta e inteligible voz quitándose el solideo: ténganme 
ustedes por despedido de la cofradía, y se fue». Otro señor, Don Fernando de Cha­
ves «se levantó haciendo con la mano como si bailaba: yo también digo lo mismo 
¡qué cofradía o morondanga! Y otras palabras que no puedo dar fe de ellas por 
haberse confundido la voz con el rumor que se levantaron algunos de los señores 
patronos y se salieron» 82

• 

SI Tbidem. 
82 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Libro de Juntas y Constituciones ( 1736-1800). 30 de abril de 1740. 

53 



Pero las reformas continuarán, auspiciadas por este grupo de clérigos cultos y 
emprendedores. Se entra en una fase de cambios para eliminar gastos superfluos, 
como los de fuegos y música sacra, y se intenta conseguir más limosnas. Para esto 
último, algunos solicitan que la cofradía consienta a tres sacerdotes patronos ir 
tocando la campanilla por la noches pidiendo limosna para las Ánimas. Se les con­
cede con la expectativa de lograr más ingresos. Uno de estos sacerdotes es Pedro 
ButTiel, cuyo ejemplo ha movido a otros sacerdotes y seglares. A los que piden 
limosna se les promete además algún sufragio por sus almas. Burdel será elegido 
caja en 1745, en sustitución de su amigo Juan Sánchez Mayoral. Su escrupulosidad 
le llevará a formar cuentas con cargo y data por separado en lo que llamará «data de 
Ánimas» y «data de Ntra. Sra.». Mantiene férrea disciplina sobre las alhajas de la 
cofradía, que prohibe sean prestadas fuera «Como se tiene por seguro lo han ejecu­
tado en diversas situaciones». Hasta 1755 aparece Pedro Burriel en actos de la 
cofradía, siendo ésta probablemente la fecha de su fallecimiento. 

El año 1751 el obispo Pedro González visita la Magdalena. Aunque se alude a 
los antiguos privilegios, deciden franquearle el paso. Visitará esta vez los libros de 
la cofradía sin oposición, encontrándose que los cajas de 17 41 al 51, 1 uan Sánchez 
Mayoral, Pedro Bnrriel y Segundo Fernández, no han elaborado las cuentas. Les 
aprieta las tuercas, exigiéndoselas en un plazo de tres días, so pena de excomunión 
mayor trina canonica monitione en derecho premisa laete sententia ipso jacto incu­
rrenda. Esta visita, sin embargo, aparece tachada en el libro y sin firmar. El 10 de 
enero de 1752 volvió a visitar la cofradía el obispo, mandando lo mismo. Esta vez 
sí que responden los tres cajas. El obispo criticará su actuación «pues por la suma 
desidia que en esto (cobrar las resultas) ha tenido y tiene la cofradía está experi­
mentando graves y grandes perjuicios»83

• Al revisar a fondo el resto de los libros de 
la cofradía «ha reconocido su llu strísima el sumo y perjudicial despotismo que han 
tenido hasta ahora los cofrades en el gobierno y manejo de sus bienes, vendiéndo­
los y enajenándolos siempre que les ha parecido conveniente, sin haber precedido 
diligencia alguna de las prevenidas por derecho»84• Les prohíbe desde este momen­
to vender bienes raíces ni hacer obras cuyo coste sea mayor de 200 r. Los cajas 
habían vendido últimamente censos y casas que pertenecían a cuatro dotaciones, por 
un valor de 5.900 r. También les mandará el obispo cumplir todas las misas dotadas, 
haciendo una relación de 11 dotaciones que deben de ser celebradas perpetuamente, 
por ser muy grande la renta que los difuntos dejaron para su cumplimiento, de la 
cual se está beneficiando la cofradía sin cumplir bien su parte. 

En las décadas de 1760 y 70 la cofradía experimenta otro bajón en todos los sen­
tidos. En 1758 se quejan de que no asiste a las procesiones ni siquiera el número 
suficiente para llevar el pendón, la vara y las ocho varas «por lo que la cofradía no 
va jamás con aquel lucimiento que conesponde». Se acuerda nombrar a diez que 
asistan obligatoriamente a las procesiones generales en un año. Nombrarán a cinco 
eclesiásticos y a cinco seglares que serán los mismos que acudan a los entierros. 

En estos años surge la colaboración de la cofradía con otras: la cofradía del Sto. 
Rosario pide licencia en 1758 a la Magdalena para celebrar su fiesta principal el día 
del Dulce Nombre de María, lo que le conceden. En 1770 volverán a pedir la reno­
vación de esta licencia. El año 1758 el camarero de la ermita de San Roque les pide 
que acompañen a la Virgen de la Paz y San Roque en la procesión a la parroquia de 
San Pedro. 

54 

83 ARCHIVO DE LA MAGDAL ENA Libro ele Cuentas y Acuerdos ( 1734- 1786). 15 de agosto de 1751. 
84 lbidcm. 



Un ejercicio espiritual que refleja los cambios de espiritualidad es la Hora de 
Exposición del Santísimo que establecen se haga los jueves para «ejercitarse en lec­
ción espiritual y oración mental». 

La economía de la cofradía mejora en los años 60, porque se sanean las cuentas 
y la he1mandad recibe varias donaciones y testamentos. En 1790 se obtiene un breve 
de indulgencias plenarias en el día de Santa Ma Magdalena, lo cual es curioso, pues 
esta devoción había perdido bastante fuerza por estas fechas. 

l. 2.9.- Las fiestas 

La cofradía celebra tres festividades principales, al tener tres advocaciones distintas. 
Además celebra otras fiestas menores, que reseñaremos al final de este capítulo. 

Santa María Magdalena celebra su fiesta el 22 de julio. Se adorna la iglesia con 
tapices y tomillos. Los tomadores y veedores piden los más ricos ornamentos en la 
iglesia Mayor. El Mullidor avisa a todos los hermanos, que asistirán a vísperas, a 
misa del día y a vísperas del día. En el siglo XVll se saca la imagen de Sta. Ma Mag­
dalena en procesión, costumbre que se perderá conforme esta fiesta pierda impor­
tancia a favor de la fiesta de Ntra. Sra. de la Concepción, que pasará a ser conside­
rada la Fiesta principal. 

En vista de la mala situación económica de la cofradía, en 1649 el visitador limi­
ta los gastos de esta fiesta a 29 r. y a 47 r. el año siguiente . Se mantendrá bastante 
estable la celebración , más o menos con este esquema de gastos correspondiente a 
1790: sacristán, hostias y colgar: 12 r., sacristán de San Pedro: 8 r., monaguillos de 
San Pedro: 4 r., media libra de bizcochos: 2 r., sermón: de limosna., vino para misas 
y clérigos: 5 r., misa de postre: 8 r., haciendo todo un total de 41 r. 

La festividad de las Ánimas del Purgatorio es otra de las fiestas principales 
de la cofradía. Esta fiesta aparece relacionada con la cudo sa historia de un cofra­
de que vivió en el siglo XV, conocido como Ruy González, el fuerte, que dejó 
unos censos por valor de 3.000 rnrs. que cobra la cofradía cada año. A cambio, la 
cofradía manda decir dos aniversarios por su alma y sus familiares, con vigilia y 
misa cantada el domingo de Cuasimodo y el día de Todos los Santos . Los herma­
nos asisten con candelas en las manos. Tras la misa del 1 de noviembre se ofrece 
una colación de castañas y vino, con los réditos dejados por el fuerte. Se celebran 
también vísperas y misa el día de los difuntos, el 2 de noviembre, con ofrenda de 
bodigos y procesión alrededor de la iglesia. :gn el siglo XVII esta fiesta delfuerte 
evolucionará, convirtiéndose en la fiesta de Animas, haciéndose el primer sábado 
después del día de Ánimas, con vigilia, música, sermón, colgar la iglesia, y sobre 
todo, muchas misas. 

Con el tiempo, esta fiesta evolucionará hacia la llamada Novena de Ánimas. La 
novena empieza el domingo inmediato al día de los difuntos, con la función princi­
pal de Ánimas y sermón. Ant~s de que llegue esta fecha, el caja debe avisar a los 
siete conventos de monjas de A vila por si quieren enviar algo de limosna, así como 
a los patronos que suelen pagar los gastos por devoción, costeando algún día de la 
Novena. También avisa a los sacerdotes que dicen misas por devoción en estos días. 
Otro preparativo consiste en enviar a amasar dos fanegas de trigo para bodigos, que 
se repartirán el domingo a los patronos al acabar la procesión, en la puerta de la igle­
sia. Estos bollos se envían también a señalados bienhechores de la cofradía, a los 
curas que hacen de limosna las misas de la Novena, a los conventos que mandan 
limosnas y a los que tienen cajillas en sus casas. 

55 



El día de San Simón y San Judas (28 de octubre), los carpinteros ponen el 
túmulo, y se les da un refresco de vino. El caja se encarga de avisar en la cate­
dral para que los seises vayan a cantar los versillos a la novena. Dos o tres días 
antes les dan las partituras de los gozos para que los repasen. Antes de que la 
novena acabe, se les enviará al colegio un par de cabritos para que merienden, y 
un celemín de castañas o nueces así como un escapulario de estampa para cada 
uno. El día de los santos por la tarde se cantan vísperas solemnes por los difun­
tos en la Magdalena . A la salida tiene lugar la colación de Ruiz, el fuerte, en el 
salón oscuro. 

El primer día de la novena, día de la fiesta principal de Ánimas, hay función a 
cargo de los capellanes y sermón, tras lo cuJ:ll se les da una colación de bizcochos 
y vino. Tras el sermón sale la procesión de Animas por fuera de la iglesia, después 
de lo cual tiene lugar el citado reparto de los bodigos. El resto de los días de la 
novena hay misas, tras los cuales se agasaja a los sacerdotes con chocolate, vino 
y bizcochos. 

El gasto detallado de la Fiesta de Ánimas y novena en el año 1796 da una idea 
de la magnitud de la celebración: 

- Sermón: 

- Sacristán por vísperas, misas y procesión: 

- Monaguillos: 

- Sacristán de San Pedro por misas: 

Sacristán por novena y hostias: 

- Sacristán por componer la iglesia: 

- Una libra de incienso: 

- A los que ayudan a misa: 

- A capellanes por el Aniversario del día después 
de la novena: 

- Misa de postre: 

- Organista: 

- Cera: 

- Un pellejo de vino para las misas, refrescos y 
tres libras de bizcochos: 

- Trigo para panecillos: 

- Carpintero por poner y quitar el túmulo 
de tres alturas: 

TOTAL: 

12 r. 
20 r. 

20 r. 

19 r. 

85 r. 
22 r. 

6 r. 
12 r. 

15 r. 
8 r. 

20 r. 
(aparte) 

(aparte) 

(aparte) 

10 r. 

297 r. 

La tercera gran fiesta es la de la Concepción de la Virgen. El tercer día de Pas­
cua del Espíritu Santo se celebra una proces ión con Ntra. Sra . de la Concepción, 
que va de la iglesia de la Magdalena a Sancti Spiritus, donde hacen misa y sermón. 
Aquí se convida a la cofradía de la Pasión de la parroquia de Santa Cruz, a la que 
llaman «nuestros hermanos anejados y hermanados con nosotros». Parece que los 
hermanos no secundaban esta procesión con mucho entusiasmo, pues muchos se 
volvían a sus casas desde donde Les parecía, estando de camino en la procesión. Para 
evitarlo, se recuerda la obligatoriedad de asistir y las multas establecidas. De hecho, 
la ordenanza 28 les obliga a asistir a todas las procesiones que la cofradía de la 
Pasión de Santa Cruz haga. 

56 



En la procesión de Pascua del Espíritu Santo se sacará la imagen de Ntra. Sra. 
de la Concepción y el pendón de la cofradía, que se saca a suertes. En este día se 
hacen también dan zas, de las que tenemos testimonio desde 1623. Esta fiesta 
tendrá un bajón en los años 1640-50, debido a la mala situación económica de la 
cofradía. En 1653 por ejemplo, la procesión no bajó «por ir por partes indecentes 
y no se hacer el recibimiento debido a su Majestad». Sin embargo, ellos mismos 
han disminuido los gastos, contribuyendo al deterioro de la fiesta y procesión. 
Cuando la cofradía supere este bache, la fiesta de Ntra. Sra. de la Concepción 
pasará a ser la fiesta principal de la cofradía, ocupando el primer lugar, tanto en 
importancia como en coste económico. ¿Por qué? Es una tendencia que hemos 
visto ya por estos mismos años: las devociones marianas desplazan a las más anti­
guas de santos, como es en este caso la de Sta. Ma Magdalena, que queda despla­
zada, aunque se siga celebrando. 

A partir de 1657 la procesión cambiará su recorrido: deja de ir a Sancti Spiritus 
y se irá a Santa Ana, con el siguiente recorrido: Magdalena- Catedral - C/ Andrín 
- San Juan - Mercado Chico - Pescadería- San Vicente- Santo Tomé - Santa 
Catalina - Santa Ana. Aquí se hará una misa y sermón y se quedará hasta vísperas. 
Por la tarde irá de vuelta a las Gordillas- Descalzas - Vacas- Trinidad- Ntra. Sra. 
de Gracia - San Pedro - Magdalena. El convento de Sancti Spiritus se quejó, pues 
la procesión iba allí «de tiempo inmemorial », pero el obispo Martín de Bonilla inter­
vino en el conflicto, permitiéndoles ir a Santa Ana. 

La fiesta de 1660, por poner un ejemplo típico, tendrá los siguientes elementos: 
procesión, colgar la iglesia, pendón, taza, danzas (entre ellas la judiada), 6 clérigos, 
chirimías, blandones, cohetes, música de la Catedral en Salve y Villancicos y cola­
ción para los que llevan las insignias. Para sufragada, cada patrón pagará por repar­
timiento 20 r. y se usará el dinero recogido en las cajas que hay en las casas. 

Así, la fiesta de la Virgen irá adquiriendo mayor protagonismo durante el siglo 
XVll. En 1688, por ejemplo, los gastos de esta fiesta son los siguientes : 

- A la parroquia de San Pedro: 150 r. 

- Predicador: 65 r. 

- Clarín y tambores: 150 r. 

- Danza y libreas: 150 r. 

- Vino y hostias: 2r. 

- Gasto en Santa Ana: 42 r. 

- Santero: 8 r. 

- Hachones y cohetes: 108 r. 

- Alfileres y clavos: 6 r. 

- Sacristán y monaguillos: 6 r. 

- Salve: 66 r. 

- Chirimías: 44 r. 

- Misa de postre: 6 r. 

- Colgar y descolgar: 18 r. 

- Tomillos para la iglesia: 3 r. 

TOTAL: 824 r. 

La colación que se da a los clérigos, estará ya totalmente instituida en el siglo 
XVITI. En 17 41 se da desayuno a los que cantan la misa y a la parroquia , «y con 

57 



ese pretexto se almuerza, porque se manda que el caja tenga para esos señores una 
caja de dulces, azúcar esponjado, agua fría y chocolate, y no otra cosa; y que al 
refresco de por la tarde que tiene la cofradía sólo se convide al Sr. Corregidor o su 
Alcalde mayor, si van a la procesión, a la parroquia y a los señores patronos, y no 
a otra persona»85

• 

En 1746 se supiimirá la procesión por ser muy gravosa a la cofradía «en tan fatal 
y calamitosa estación» y se hará la fiesta en la iglesia «ya que es una iglesia capaz 
y bien situada para que acudan devotos»86• Al año siguiente eliminan el refresco para 
la cofradía y en 1750 desaparecen los fuegos. En 1774, para lograr rebajar aún más 
los gastos, la fiesta se reducirá sólo a misa con música, y por la tarde, letanía y salve 
con música. En 1789 se nos desciibe detalladamente la fiesta: tocan a las 12 a vís­
peras y a misa el día de la función por la mañana y por la tarde a las 5. Hay vela de 
dos cofrades desde las 11 hasta las 5 en que se abre la iglesia. A las 5, la capilla de 
música canta la letanía, mientras todos llevan velas encendidas. Se canta la Salve 
para terminar. 

Desde 1653 parece se instaura la ofrenda de la Candelaria y enseguida irá 
aumentando. Se trata de una fiesta de moda en todas las cofradías . En 1660 tendrá 
predicador, clédgos, saciistán, adorno de la iglesia y ofrenda con padrinos. El bodi­
go se va haciendo más gravoso, al llevar unido un convite a todos los hermanos este 
día, a cargo de la que ejerce el madrinazgo. Para evitar este gasto, que hacía inclu­
so que algunos no quisieran ingresar en la cofradía, lo eliminan en 1730, aunque el 
bodigo y ofrenda voluntaria se seguirán haciendo. A fines del XVIII se mantiene 
aún una pequeña colación para los clérigos consistente en vino y bizcochos. 

Otra nueva fiesta que la cofradía comienza a celebrar desde 1682 será la del Cor­
pus. Quizá se trate de la salida de la Hermandad en la procesión del cabildo por la 
ciudad. No obstante, esta fiesta tuvo una vida efímera, pues se dejó de celebrar a par­
tir de 1698. 

El 24 de febrero de 1669 los hermanos de la cofradía de San Antonio Abad 
solicitarán tener sede en la cofradía, dándoles sitio y lugar para poner el santo. 
Aunque momentáneamente aplazan la decisión, parece que fue aprobado, pues el 
año 1693, preparan la fiesta de San Antón con sermón, misas cantadas y rezadas, 
vísperas, hachones, cohetes y adorno de la iglesia. Ya en el siglo XVill aparece 
esta fiesta más desarrollada y denominada «ofrenda de San Antón». Se celebra el 
17 de enero y se venden animales, pies de puerco, cerditos, pollos, y se recogen 
limosnas. El año 1734 habrá un pleito con el comendador del Real Hospital de San 
Antonio de Segovia, que reclama las limosnas que se dan al Santo en su día y 
durante todo el año para su luminaria. Hasta que en 1736 no se llegue a una solu­
ción, no se hará la fiesta en la Magdalena. Finalmente, y para poner fin al con­
flicto, se repartirán las limosnas entre ambas instituciones. Parece, por tanto, que 
es la Magdalena y no la hermandad del Santo la que se ocupa de todo, segura­
mente porque la cofradía de San Antonio había desaparecido, heredando la Mag­
dalena sus actos de culto. 

En 1751 se hace un convenio con el comendador de Segovia para establecer la 
fiesta del Santo. El Hospital de Segovía pagará un cerdo que se rifará. De ahí se 
sacará para el gasto de la fiesta. Las limosnas se partirán para ambos y el producto 

85 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Libro de Juntas y Const ituciones (1736-1800). Junta del22 de enero de 
1741. 

86 lbidem. 1 de junio de 1746. 

58 



de venta de medallas y estampas será para Segovia. La función consistirá en víspe­
ras y misa cantada con vestuarios, sermón, y adorno de la iglesia. Los gastos de esta 
fiesta no aparecen en las cuentas de la cofradía, pues son cargo aparte, al hacerse con 
el dinero recogido en sus limosnas. En 1789 la fiesta ha adquirido más brillo, aña­
diéndose gasto de sacristán, monaguillos, refresco de vino y bizcochos para eJ pre­
dicador y ministros, cera y organista. Este año costó 223 r. 

En los años finales del XVII se hace también una «procesión de las Bulas» desde 
1685 y una fiesta la mañana de Resurrección. El obispo Gregario de Solórzano en 
17011es mandará eliminar estas dos fiestas así como la del Corpus. Irán desapare­
ciendo poco a poco o se reducirán a una misa como la de Resurrección. 

En conjunto los actos festivos de la cofradía, aparecen muy mezclados con los 
religiosos. Sin embargo, podemos comprobar la fuerte tendencia a dar refrescos y 
colaciones, especialmente a los clérigos. El obispo Pedro González en 1751 les 
prohibirá tales prácticas por considerarlas excesivas: «habiendo reconocido su 
Ilustrísima la intolerable práctica que tiene dicha cofradía de convertir y gastar 
parte de sus caudales en algunos convites de comer que mezcla con los actos de 
piedad( ... ) ha tenido por preciso abolir dicha práctica como opuesta al instituto de 
toda confraternidad eclesiástica y a lo prevenido por decretos conciliares y así 
declarándola por abuso y corruptela». Prohíbe también los gastos en funciones 
P.rofanas. Lo que sobre de las limosnas recogidas «Se convertirá en misas» por las 
Ánimas 87

• 

Los gastos producidos por las fiestas, uniendo lo religioso con lo profano, supo­
nen un 46% de los gastos generales de la cofradía en el siglo xvn y un 42% en el 
XVIII, sin tener en cuenta el gasto de la cera, que aumentaría estas cantidades en un 
20% más. 

La cofradía celebrará también danzas en sus fiestas , con increíble constancia, 
pues conseguirán mantenerlas hasta 1740. Aunque en la documentación aparecen 
intermitentemente, es de suponer que se harían todos o casi todos los años, siempre 
en la fiesta de Ntra. Sra. de la Concepción. Las tenemos indicadas desde 1625 hasta 
1665 casi anualmente y después , con más lagunas hasta 1740, en que se celebra por 
última vez. 

J. 2.1 O.- Vida económica 

La economía de esta cofradía sufrió grandes transformaciones, al tener una vida 
tan larga, que abarca varios siglos. De la economía de la cofrad,ía antes de 1511 ya 
hemos dicho que en 1458 la hermandad de la Magdalena tenía 1.648 mrs. de pro­
pios88. Se trataría de algún censo o casa de su propiedad y del disfrute de derechos 
sobre el uso del suelo del Mercado Grande que le habían concedido distintas orde­
nanzas municipales y sentencias judiciales, como hemos indicado más atrás. 

Otro de sus ingresos más antiguos procedía del alquiler de los balcones y venta­
nas de los portales de la iglesia. Desde estos se veían los toros que había en el Mer­
cado Grande el día de San Pedro. También se ponían andamios en Jos que se subía 
la gente89• 

Aunque sobre las comedias que se celebraban en los aposentos y corral per­
tenecientes a la cofradía hay mucho escrito, la documentación de la hermandad 

87 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Libro de cuentas y acuerdos ( 1734-1786) 15 de agosto de 1751. 
88 A. BARRIOS GARCÍA Libro de los veros valores del obispado. p. 22. 
89 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Constituciones 1564. Ordenanza 12. p. 25·26. 

59 



no habla de ello excepto en contadas ocasiones . Hasta 1737 no hay referencias: 
este año deciden dejar cerrada la puerta grande que da a la fuente, por donde se 
entra a la iglesia , excepto cuando haya misa y comedias «por ser paso para los 
aposentos». En 1794 el Regidor pide a los cofrades que la abran, a lo que le res­
ponderán se abra por otro sitio que no comunique con ellos . Esto puede ser un 
síntoma de desinterés de los hermanos por este Corral de Comedias del que no 
sacaban ningún beneficio, y no parece ni siquiera que lo gestionaran en lo más 
mínimo. 

Conforme pasa el tiempo la hermandad va recibiendo más propiedades por con­
cepto de dotaciones y testamentos, que van acrecentando su patrimonio . El año 1675 
la cofradía cobra 6 censos y en 1680 lo hace de 5 censos y 8 sobre casas arrendadas 
por la cofradía. La cofradía tendrá dificultades siempre para cobrarlos, por la desi­
dia de los cajas, pérdida de documentos de posesión, destrucción del patrimonio por 
ruina de casas, etc. 

Tenemos un libro que retrata el estado económico de la hermandad en 1789. No 
hay que olvidar que en este momento la cofradía vive un alza enorme en el terreno 
económico, propiciada por gran cantidad de testamentos recibidos en la segunda 
mitad del siglo XVID. Pese a esto, exceptuando los años 1730-40, que fueron de 
esplendor económico, y el final del siglo XVII, el resto del tiempo, los alcances de 
la cofradía fueron casi siempre negativos. Véase a este respecto el gráfico 1, donde 
se aprecia también un perfecto paralelismo entre ingresos y gastos, procurando 
siempre salvar con un mayor abono al año siguiente, los gastos extraordinarios rea­
lizados antes. Hay que tener en cuenta también la mala costumbre que tienen los 
cajas de incluir en resultas, tanto en cargo como en data, las partidas no cobradas, lo 
cual hincha excesivamente las cuentas. De hecho, la mayor parte de las veces la 
cofradía no logra cobrar las resultas, pese a todos los esfuerzos de los cajas y las 
órdenes de los visitadores. 

Pero volvamos a las rentas de la cofradía en 178990, que elabora el caja Manuel 
Antonio Blázquez, por orden del visitador. La hermandad posee tienas en Gem,uño, 
Pajar·es, Tornadizos, Duruelo y Peñalba, estas dos últimas añadidas en 1794. Estas 
le proporcionan renta de granos, que la cofradía debe vender. Suponen la cantidad 
de 21 fanegas y media de trigo y 33 fanegas de centeno . 

En cuanto a censos, hasta el siglo XVID estuvo pagando la ciudad de Á vila 30 r. 
por el antiguo derecho de cozuelo, pero en este momento ya no se cobra, por haber­
se perdido los papeles que justificab~ esta propiedad. Lo mismo pasó con el dere­
cho de leño, que pagaba la tiena de A vila y lo hizo hasta 1773, en que se negaron a 
hacerlo. La cofradía cobraba dos censos sobre dos casas, una en la C/ Toledana y 
otro frente a San Miguel por valor de 12 r. y 17 mrs. al año y uno de un huetto en la 
Puerta Adaja que se vendió en 500 r. el año 1795. En Cebreros y Tolbaños tiene dos 
censos al quitar que rentan 30 r. y 18 r. al año respectivamente. El de Cebreros se 
tomó en 1786 y valía 1.000 r de plincipal. 

90 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Libro de Renta de granos y maravedíes (1789). 

60 



GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 

18000 

18000 

14000 
•1 

12000 

~ 
10000 

a: 8000 

J 8000 

4000 _r 
2000 

o "'-, '" ... .............. ..... .. ................ "" '"'" """" '"' '""""'"""""' '"""""""""" 1 
1623 1635 1647 1659 1671 1683 1695 1707 1719 1731 1743 1755 1767 1779 1791 

00$ 

L CARGO - DATA l _____ _¡ 

Además de éstos, recibía de la Capellanía de Antonio Garavito 60 r. anuales, aun­
que se pagan muy irregularmente . En 1789 por ejemplo, se deben 8 años a la 
cofradía. El mayorazgo de los Esquinas, paga anualmente por que se pida por las 
calles con campanilla, 88 r. El Hospital de la Magdalena paga por el rompimiento 
de sepulturas para los pobres 200 r. al año. 

También cobra los réditos de un Juro en Madrid de 5.700 r. situado sobre el 
impuesto de millones en Burgos y que renta unos 209 r. al año. En 1794 enriqueció 
la cofradía su capital con la donación de 30 acciones de 2.000 r. cada una, del Banco 
de San Carlos. Rentan anualmente, según el interés (un 4,5% aproximadamente) 
entre 2.550-2.700 r. 

El excedente monetario que se acumuló rápidamente, junto con el producto de 
la venta de siete casas de la cofradía por 30.520 r. se invirtió en un censo tomado 
en Madrid en los Cinco Gremios Mayores, que rentaban anualmente 915 r. Por 
último, la cofradía disfrutaba de la renta de 13 casas que importan anualmente 
1.640 r. y se tasan en 1794 en 45.970 r. Debido a la dificultad del cobro de muchos 
de ellos, y a los gastos que se producían en mantenimiento y arreglos, el año 1794 
se vendieron seis de ellas, utilizándose ese dinero para la compra de un censo en 
Madrid. 

En el siglo XVTI los censos y casas sólo aportan a la cofradía un 11% del total, 
mientras que en el XVIII lo hacen en un 20%. El porcentaje sube, sobre todo, por el 
ascenso de fines del siglo xvm. 

En cuanto al resto de ingresos de la cofradía, las limosnas serán básicas para la 
vida cofradiera. Pese a los problemas que hemos visto que había para su petición, 
suponen más de la mitad de los ingresos en el siglo XVII y casi la mitad en el 
XVIII. 

61 



CUADRO 4: INGRESOS DEL SIGLO XVII 

Censos y Aportación 

Años Alcance Casas Limosnas Entierros Cofrades Total 

1625 169 150 303 63 685 
1635 528 401 67 93 1089 
1645 186 719 55 960 
1655 401 2281 28 274 2984 
1665 222 1811 18 832 2883 
1675 486 441 3357 140 894 5318 
1685 200 3900 34 528 4662 
1695 461 1866 19 750 3096 

Suma 655 2589 14638 424 3371 21677 

Porcentaje 3% 12% 67% 2% 16% 100% 

CUADRO 5: INGRESOS DEL SIGLO XVIII 

Censos y Aportación 
Años Alcance Casas Limosnas Entierros Cofrades Total 

1705 220 2857 42 802 3921 
1735 329 370 3195 110 1146 5150 
1746 409 2734 1395 4538 
1755 827 1611 1099 3537 
1765 1418 1116 1172 3706 
1775 380 1517 1099 2996 
1785 144 1721 2508 8 3245 7626 
1795 2951 2180 12 3704 8847 

Suma 473 8296 17718 172 13662 40321 

Porcentaje 1% 20,6% 44% 0,4% 34% 100% 

Los cofrades aportan dinero más activamente en el siglo XVill . Hasta 1660 no 
se instituye totalmente el sistema de repartimiento entre los patronos para gastos de 
fiestas y generales. 

Los gastos de la cofradía son, como ya hemos visto, mayoritariamente de fies­
tas, tanto religiosas como profanas y cera. El resto se gasta en el mantenimiento 
general de la iglesia, obras, compras y sueldos de los capellanes, que han ido 
subiendo a lo largo del tiempo, desde 300 r. al año en 1631 hasta 840 r. en 1794 y 
1.800 r. en 1800. 

62 



CUADRO 6: GASTOS DEL SIGLO XVll 

Funciones Festejos y Obras y 
Años Religiosas Refrescos Sueldos Compras Cera Total 

1625 239 160 74 136 120 729 
1635 114 237 62 283 255 951 
1645 175 276 171 20 370 1012 
1655 116 545 136 466 420 1683 
1665 156 1240 144 216 891 2647 
1675 264 1185 620 2293 801 5163 
1685 1553 934 580 225 797 4089 
1695 1108 1237 600 589 726 4260 

Suma 3725 5814 2313 4228 4380 20534 

% 18% 28% ll% 21% 21% 99% 

CUADRO 7: GASTOS DEL SIGLO XVlll 

Funciones Festejos y Obras y 
Años Religiosas Refrescos Difuntos Sueldos Compras Cera Total 

1705 421 1523 600 1212 912 4668 
1735 1152 959 294 724 2266 1250 6645 
1746 985 1325 180 721 1760 743 5714 
1755 1022 851 780 831 1373 4857 
1765 1238 966 60 784 435 715 4198 
1775 1209 376 4 562 1294 370 3815 
1785 2686 796 62 722 256 1523 6045 
1795 2793 569 285 1061 2132 1741 8581 

SUMA 11506 7365 885 5954 10186 8627 44523 

% 26% 16% 2% 13% 23% 20% 100% 

Por último, reseñemos los inventad os conocidos, que reflejan las posesiones de 
la cofradía en bienes muebles . Poseemos un inventario de 163091

, otro de 165992 y 
un último de 1675. 93 El más ordenado es el primero, por tener divididos los objetos 
en vadas secciones . Apuntemos lo más importante de cada uno : 

- Vestidos de Ntra. Sra. y sus adornos : 2 coronas de plata, 1 manto de raso, otro de 
tafetán azul, 1 delantera de raso, otra tornasolada y vadas más, 1 vestido de raso 
blanco, saya y jubón, 1 saya «de primavera>>, otra de Holanda,! jubón carmesí y otro 
de tela de oro, mangas de raso y otras bordadas, ropas de tafetán, seda y raso, 1 bas­
quiña negra, otra blanca y otra guarnecida «a lo antiguo», otra de damasco, 3 ropas 
del Niño Jesús, 1 tunicela azul, 1 valona con puntas de oro, tocas y pañitos vados, 
1 palia y vadas camisas, 38 rosetas, varias ropas más, 1 Rosado de pasta negro. 

9 1 ARCI-nVO DE LA MAGDALENA Libro de Actas y Decretos ( 1623-1662) fol. 235-40. 
92 Ibídem. fol. 250-59. 
93 ARCHIVO DE LA MAGDALENA Libro de Cuentas y Acuerdos (1662- 1681) Año 1675. 

63 



Adorno del Santo Cristo: 8 almohadas llenas y otras 8 enfundadas,16 acericos y 
otros 9 enfundados,4 delanteras. 

- Sacristía: Sábanas viejas y nuevas de ruán y lienzo, varios frontales de altar y 
frontaleras de distintos colores y tejidos, palios, un pendón bueno con orla y cruz 
de madera, 8 candeleros grandes y pequeños de azófar, 3 lámparas de azófar, 
albas, amitos y cíngulos, 2 incensarios de azófar, 3 campanillas de mano, 2 cam­
panas grandes en la torre, casullas nuevas y antiguas de distintos colores, 2 misa­
les y un libro de canto, 2 cálices de plata con sus patenas, bolsas de corporales, 
púlpito de pino, arquita y crismera, bancos de la iglesia, vinajeras, cajones y 
arcas para la cera y objetos, cuezo con su cruz de hierro, andas altas de difuntos, 
paño negro para el cuezo, alfombras, andas doradas de Ntra. Sra., paños y baye­
tas varias, 1 caldero. 2 cuadros en la sacristía, uno de Ntra. Sra. de las Angustias, 
1 escalera, 4 varas y horquillas y 5 varas gordas, varias tarimas y maderas. 

Son objetos que denotan la riqueza de la hermandad, que poseía capital suficien­
te, y los fue aumentando a lo largo del tiempo. En los otros dos inventarios no se 
aprecian variaciones importantes y por desgracia, carecemos de alguno en el siglo 
XVIII que nos permita hacer una buena comparación. 

1.3.- Cofradía de San Juan y San Pelayo 

Tenemos noticias suyas desde 1439, en que hay constancia de un censo que tenía 
o pagaba sobre unas casas en la Puerta de Montenegro 94• Enseguida vuelve a apare­
cer en el libro de los Veros Valores, por el que sabemos que después de pagar al 
escribano y oficial tenía un superávit anual de 115 mrs95

• A partir de esta fecha, Pt?r­
demos todo rastro de la cofradía . 

1.4.- Cofradía de la Santísima Trinidad y Sta. Ma de las Vacas 

1.4.1.- Origen 

La antiquísima cofradía de la Trinidad y Sta. Ma de las Vacas tuvo su primitiva 
sede en la parroquia de la Trinidad, fundada antes de 1254, pues este año aparece en 
la lista de parroquias de la ciudad. No sabemos cuándo perdió ésta su status de 
parroquia. En el siglo XV su fábrica se hallaba bastante dete1iorada y parece que 
Don Juan Núñez Dávila contribuyó con sus donativos a su reedificación . Ya en el 
siglo XVI se la llama ermita, y ha comenzado a perder importancia en favor de la 
ermita de las Vacas. 

Es en est~ parroquia de la Santísima Trinidad donde surge una cofradía titula­
da como la parroquia y que nace , como mínimo a principios del siglo XV, pues a 
mediados de este siglo la vemos ya en pleno funcionamiento , con ordenanzas 
hechas y gran cantidad de posesiones en forma de censos de casas del barrio, sobre 
todo. El Libro de los veros ~aZores del Obispado, nos dice lo siguiente: «la 
cofradía de la Trinidat de A víla tiene de posesiones e de otros derecho s 
IMCCCLXX I medio»96

• C. Ajo señala que en 1474 la cofradía hizo contrato con 
los clérigos Blasco Hemández y Benito González para que les dijera n misa dia­
riamente en la iglesia de la Trinidad 97

• 

94 Indicado por C. AJO 90NZÁLEZ en El siglo XV, según documentación del AHN en p. 781. 
95 A. BARRIOS GARCIA Libro de los veros valores del obispado de Ávila p. 20. 
96 Cf. Libro de los Veros Valores de Obispado de Á vi/a ( 1458). Ed. de Ángel Barrios García. Á vi la, 199 1. p. 20. 
97 C. AJO GONZÁLEZ Historia de Á vi/a y de su tierra toda ... Tomo XII «El siglo XV>>. Salamanca, 1994. p. 

781-82. Cita e l autor como fuente de esta noticia un manuscrito del AHP en la sección de Beneficencia, con la sig­
natura C-178 n. 4. 

64 



Fachada principal de la ermita de Santa María de las Vacas. 

65 



La cofradía de la Trinidad se sitúa en un barrio con mucha población musulma­
na, que luego se transformarían en moriscos y finalmente, en 1610 serían expulsa­
dos de la ciudad y de España. Sus habitantes, de clase social baja, se dedican al arte­
sanado, sobre todo, a la calderería y a la agricultura en las huertas cercanas y en el 
Valle del Adaja, que se abre ante ellos. Estas características harán que la actividad 
de la cofradía se centre en su barrio o cuadrilla casi exclusivamente, sin tener pro­
yección apenas en el resto de la ciudad. Ma Jesús Ruiz Ayúcar alude a las relaciones 
de dependencia de la cofradía respecto a la Orden Trinitaria, con conventos en Aré­
valo y Arenas. No hemos encontrado documentación ni a favor ni en contra de esta 
afirmación. que no parece sea necesaria para explicar la nominación de la Trinidad, 
que pudo tomar simplemente de su iglesia titular'. 

En el territorio de la parroquia de la Trinidad radicaban dos ermitas: la del Santo 
Sepulcro, también conocida como Cristo de la Luz y la de Santa Ma de las Vacas. 
Respecto a la ermita del Cristo de la Luz, recibe también la denominación de Santo 
Sepulcro porque era posesión de la Orden del Santo Sepulcro o de San Juan de Jeru­
salén. Parece que en esta ermita había surgido otra cofradía, con el nombre del Santo 
Sepulcro , que a fines del siglo XV se hallaba realizando obras de ampliación que 
convertirían el pequeño humilladero inicial en ermita 99

• 

La ermita de Santa ~ de la Vacas se hallaba también dentro del territorio parro­
quial de la Trinidad. Se sitúa su origen a mediados del siglo XIII, aunque los cronis­
tas antiguos hablen de un origen de la imagen anterior a la pérdida de España. Ariz 
dice que la imagen es la segunda más antigua de la ciudad, aunque él mismo recono­
ce ser esto tradición pues «por ser tan antigua esta imagen no podemos hallar papeles 
que nos manifiesten qué principio tuvo» 100

• El origen de la imagen se atribuye a hechos 
milagrosos, como es habitual, aunque no se conserva la talla antigua, siendo la actual 
de 1854. El caso es que, bien se apareciese a un carbonero en un establo, bien a un 
labrador cuyas vacas araban solas mientras él estaba en misa, esta ermita en 1258 era 
también encomienda de la Orden del Santo Sepulcro. Una concordia entre represen­
tantes de la Orden y los cofrades hecha en 1512 alude a una antigüedad de 254 años 
para la encomienda, con lo que retrocedemos a este año de 1258'0' . No sabemos cómo 
llegaron a ser estas dos ermitas encomiendas de la Orden de San Juan, pero su domi­
nio sobre ellas entrará en disputa con la cofradía de la Trinidad en el siglo XV. 

Los cofrades de la Trinidad se encargaban de celebrar la fiesta de la Virgen de las 
Vacas, pue~ en la ermita de la Virgen no existía cofradía independiente . En 1423 el 
obispo de A vila Juan de Guzmán autorizó a la cofradía de la Trinidad para que repa­
rara la ermita de las Vacas, en estado ruinoso' 02

• Vemos pues cómo la cofradía de la 
Trinidad interviene cada vez más en la ermita de las Vacas. En las ordenanzas del 
año 1443, desgraciadamente perdidas, se organiza la fiesta de la Virgen con una pro­
cesión al convento del Carmen y otras parroquias abulenses. También llevaban la 
Virgen en marzo y septiembre en procesión a la Trinidad' 03• 

98 Cf. M. J. RUlZ AYÚCAR LA ennita de Ntra. Sra. de las Vacas. Ávila, 1987. p. 8. 
99 Se deduce del texto de la concordia ente estos cofrades y los de la Trinidad, en la que se comprometen asf: 

«la ermita del Santo Sepulcro, traS el monasterio de Santa Ana, que los cofrades han comenzado a hacer, sea ter­
minada». ARCHIVO DE LAS VACAS. Leg. 3. Doc: 8. 15 de julio de 1494. 

100 Cf. L. ARlZ Historia de las grandezas de A vi/a. Alcalá de Henares, 1607. Ed. facsímil Ávila, 1978. Fol. 
42-43. 

101 Cf. ARCHIVO DE LAS VACAS Pleito con los comendadores de la Orden del Santo Sepulcro. 27 de julio 
de 1512. 

102 Cf. M" J. RUlZ AYÚCAR Op. cit. p. 9. 
103 Cf. B. FERNÁNDEZ VALENCIA Nistoria de San Vicente. Á vi la 1676. p. 99. Cita y recoge algunos capí­

tulos de estas primeras ordenanza s de la Trinidad, que como he dicho, no se conservan actualmente. 

66 



Esta devoción de los cofrades de la Trinidad a Santa Mn de las Vacas hace que 
desde mediados del siglo XV la cofradía aparezca citada siempre con los dos nom­
bres unidos en casi todos los documentos. Posteriormente la Virgen de las Vacas pre­
cederá a la Trinidad en su denominación, para terminar casi desplazándola o 
relegándola al olvido, máxime cuando la iglesia de la Trinidad desaparezca y quede 
la ermita de las Vacas como sede principal de la cofradía. 

La orden de San Juan no se ocupaba del mantenimiento de sus ermitas. Síntoma 
de este desinterés es el estado semirruinoso que la ermita de Santa Ma de la Vacas 
presentaba a mediados del siglo XV, a pesar de las obras de reparación que habían 
efectuado en ella los cofrades de la Trinidad en 1423. Don Juan Núñez Dávila dotará 
en ella una capellanía en 1469 y levantará la estructura del cuerpo de la iglesia sobre 
la antigua ermita del siglo Xlll. Es tradición que este caballero reedificó también la 
ermita del Cristo de la Luz •C)I. 

El siguiente hecho importante se produce en 1494. El comendador de la orden 
del Santo Sepulcro tomaba posesión de la ermita del Santo Sepulcro en nombre de 
su orden, con sede en Toro. Tras la posesión, cerró y dio la llave a los cofrades del 
Santo Sepulcro, a los que hizo jurar obediencia a la Orden. Además, y como señal 
de la tirantez que existía, da poder a tres procuradores para que tomen medidas judi­
ciales si es necesario, contra los cofrades de la Trinidad si intervienen contra la ermi­
ta del Santo Sepulcro 105

• La reacción de los cofrades no se hará esperar y los cofra­
des de la Trinidad y Sta. M8 de la Vacas elaboran un plan para escapar al control de 
la Orden de San Juan. Deciden aliarse con los cofrades de la ermita del Santo Sepul­
cro, para ir minando el poder de la Orden sobre ellos. Para ello establecen una con­
cordia sólo tres meses después de la actuación del comendador, el 15 de julio de 
1494, por la que se unifican las dos cofradías, decidiendo «ser todos una cofradía e 
hermandad e un cuerpo e una unión, querer y voluntad» 106

• Es decir, a partir de este 
momento se consideran cofrades de ambas a los que hasta entonces pertenecían a 
cada una de las dos, «tanto hombres como mujeres». Parece que la cofradía del 
Santo Sepulcro tenía bastantes mujeres, que quedan relevadas de asistir a «mortuo­
rios e bodas e rodeos e otras cualesquier cosas e que éstas hayan de gozar e gocen 
de esta libertad y exención, salvo que no hayan de ser relevadas de las procesiones 
anuales». 

Los que hasta este momento hayan servido la mayordomía del Santo Sepulcro, 
no tendrán que volver a hacerlo, y los excusados seguirán con las mismas condicio­
nes por las que entraron. Se organiza una procesión en el mes de julio de las Vacas 
al Santo Sepulcro. El resto de condiciones de la concordia, hace pensar, más que en 
una fusión de dos cofradías, en la absorción de la más pequeña, -el Santo Sepulcro-, 
por la más grande y poderosa, -Trinidad y Vacas-. Los cofrades del Santo Sepulcro 
suplican a los de la Trinidad que no se les difame, sino que se les trate con amor y 
caridad, olvidándose los debates habidos entre ambas. 

En el tema económico, se decide fusionar todas las posesiones y propios de 
ambas, reuniendo sus escrituras en un arca común, pero pasado el primer año, el ofi­
cial de la Trinidad será el que se ocupe de todo lo económico, desapareciendo el ecó­
nomo de la otra cofradía. Para efectuar esta fusión los cofrades de la Trinidad, junto 
a los del Santo Sepulcro fueron a la ermita del Cristo y tomaron posesión de ella y 
de sus pertenencias, de cuyo acto se hizo documento notarial. 

104 Cf. M" J. RUIZ AYÚCAR Op. cit. p. 9- 10. 
JOS ARCHIVO DE LAS VACAS. Leg. 3. Doc. 9. Escrilura de poder notarial. 9 de abril de 1494. 
106 ARCHIVO DE LAS VACAS. Leg 3. Doc. 8. 

67 



Pasaron 18 años antes de que la Orden reaccionara . Su lejanía y la ausencia de 
rentas de las ermitas hizo que quedaran olvidadas hasta que en 1512 tomen medidas 
legales contra los cofrades. Parece que la orden entabló pleito contra la cofradía, ale­
gando ser encomienda suya la ermita de las Vacas desde hacía más de 254 años. La 
cofradía enviará al Bachiller Marcos de Barrionuevo, cofrade, para que se concier­
te con los representantes de la Orden del Santo Sepulcro en Toro. Así se negociará 
un alquiler que debe pagar la hermandad por el uso de la ermita de 140 mrs. anua­
les107. No hay constancia de que la cofradía pagara nunca esta cantidad a la Orden de 
San Juan, y enseguida volvieron a surgir las discrepancias y luchas por la posesión 
de la ermita de las Vacas. 

En 1519 llega a Ávila Fray Cristób<Y de Ribera, con poder notarial para tomar 
posesión de las iglesias de la Orden en Avila. Presenta para ello Bulas de In~cencio 
VID y de Julio JI. En virtud de estos documentos, Fray Cristóbal llega a Avila y 
quiere tomar posesión de la ermita de las Vacas, haciendo gala de la teatralidad al 
uso en estos actos: pretende abrir y cerrar puertas , pasearse en su interior, etc. Los 
cofrades, con su mayordomo a la cabeza, que era Melchor Bravo, se en cenaron den­
tro de la ermita y se negaron a abrirle. Como no pudo hacer otra cosa, en señal de 
posesión «dio ciertas palmadas con las manos en las dichas puertas e se pasó por los 
portales e cavó cabe los umbrales de dicha ermita con un cuchillo e otros muchos 
autos que fizo» 1os. Quiso después entrar en la ermita de la Trinidad, «que dizque es 
aneja a la ermita de Santa M" de las Vacas», y la halló cerrada. Según esto, parece 
que la Orden quería apropiarse también de la ermita de la Tlinidad . 

, Inmediatamente los cofrades presentaron un pleito ante el vicario del obispo en 
Avila, protestando por el atropello sufrido «pues teniendo los cofrades posesión anti­
gua de la dicha iglesia y ermita de Ntra. Sra. de las Vacas» no consideran justa la pre­
tensión de Fray Cristóbal «en caso que algún derecho tuviera, lo que en la verdad no 
tiene, por virtud de algunas Bulas (que los cofrades consideran falsas) para tomar la 
dicha posesión». Se quejan también del procedimiento seguido por el fraile, que juz­
gan irregular, pues primero debería l)aber presentado sus documentos ante el Consejo 
Real, y tener licencia del obispo de A vila o su vicario «e no por su propia autoridad ni 
hacer autos e not01ia fuerza como nos hizo en perturbar a mis partes en la muy anti­
gua posesión en que ba estado y está de tener e poseer las dichas iglesias». Melchor 
Bravo, como procurador de la cofradía acaba pidiendo la compar~cencia de Fray 
Cristóbal de Ribera para ser juzgado. Al ser requerido éste a venir a A vila por el vi ca­
do y presentar sus Bulas, contestó que éste no era juez competente. 

Sea como fuere el resultado de este pleito, el caso es que no vuelve a haber noti­
cias de que la Orden del Santo Sepulcro intente posesionarse de las ermitas. Desde este 
momento, la cofradía de la Santísima Trinidad y de Santa Ma de las Vacas actuará 
como dueña y señora en sus ermitas, sin sufrir ninguna molestia externa. En estos años 
del siglo XVI, la cofradía trasladó su sede principal de la iglesia de La Tdnidad a la 
ermita de las Vacas. Así ésta última adquirirá cada vez mayor protagonismo. 

1.4.2.- Ampliación de la ermita de Las Vacas 

El 2 de abril de 1582 el clérigo Alonso Díaz otorga en Ávila su testamento. 
Por éste, dejaba una importantísima cantidad para construir una capilla en la 
ermita de las Vacas donde se enterrasen él y sus padres. Además dejó varias cape ­
llanías y obras pías, como la de dar renta a doncellas pobres de su familia para 

107 ARCHIVO DE LAS VACAS Concordia . 6 de julio de 15 12. 
108 ARCHNO DE LAS VACAS Leg. 3. Doc. 10. 12 de agosto de 15 19. 

68 



que pudieran casarse o entrar monjas. Para hacer la capilla dejó la cantidad de 
1.000 ducados y el fruto de las rentas anuales. Para oficiar las misas deja una 
paga de 80.000 1rus. para los capellanes y 20.000 para el sacristán 109• El capellán 
será su hermano Rodrigo mientras viva, y después se nombrarán otro s, a volun­
tad de sus testame ntarios. La manda de misas consiste en misa y vísperas solem ­
nes en las cinco fiestas de la Virgen: Concepción, Purificación , Natividad, Asun­
ción y Encarnación. 

Para cumplir el testamento de Alonso Díaz se reunieron los cofrades con los 
albaceas o testamentarios del difunto y redactaron lo que se conoce como primera 
concordia, que se hizo el 18 de noviembre de 1582110• Se refiere fundamentalmente 
a la obra de la Capilla Mayor. Aparecen por parte de los cofrades Juan de Coimbra, 
Mateo Bravo, Baltasar Almirante, Diego Dávila, Cristóbal Martín y Diego Martín, 
así como los dos clérigos capellanes de la cofradía: Melchor de Orduña y Juan de 
Aguilar. Por parte de la obra pía, como testamentarios, está Rodrigo Díaz , hermano 
del fundador, el Ldo . Bautista de Bergara, Alonso Díaz Francés y Diego Sánchez . 

La primera parte de la concordia establece cómo será la construcción de la Capi­
lla principal: de cantería, «vistoso, galán y de mucha autoridad». Junto a ella irá la 
sacristía, ambas separadas por una reja del resto de la iglesia. En esta capilla irán los 
entetTamientos del fundador y sus padres y familiares. Después de esto, reiteran la 
independencia con que actuarán los capellanes de la obra pía con respecto a los de 
la cofradía, que ejercerán sus funciones por separado. Las limosnas que se den serán 
para los capellanes de la cofradía, excepto si se trata de entieiTos de los familiares 
de Alonso Díaz. 

Seguidamente se pasa a delimitar el teiTeno de cada parte: la capilla estará sepa­
rada del resto de la ermita por una reja, de la que tendrán llave los cofrades y los 
capellanes. En la sacristía podrá tener la hermandad sus cajones, arcas y archivo. El 
retablo, hecho por Juan Rodríguez y Lucas Giraldo hacia 1530, y la imagen de Ntra . 
Sra. pertenecen a los cofrades. La obra pía queda obligada a pagar todas las repara ­
ciones que sean necesarias en la reja, sactistía y Capilla Mayor. Finalmente, esta­
blecen las funciones religiosas que se efectuarán por cuenta de la obra pía de Alon­
so Díaz : misa diaria, misa cantada los sábados y en Cuaresma con Salve . En las 
cinco fiestas de Ntra . Sra. se celebrará misa con vísperas y se darán dos fanegas de 
pan cocido a los pobres del banio. 

Parece que algunos cofrades ponían dificultades para que se fundara allí la 
obra pía, seguramente por pensar que supondría una merma de sus libertade s al 
imponerles una serie de obligaciones. Quizá un sector de los cofrades era parti­
dario de prescindir de la ayuda económica que les otorgaba el testamento con tal 
de quedar libres de toda carga externa . Esta oposición, que los testamentarios 
achacan a intereses particulares de algunos cofrades, hizo que los albaceas ame­
nazasen a la cofradía con fundar la obra pía en otra capilla si se contravenían los 
deseos y formas del fundador «con la consigu iente pérdida para la ermita y para 
el banio y sus pobres ». Intervendrá el provisor Rosales , ante el que los cofrades 
solicitan que la obra pía dé una limosna perpetua para la fábrica. El provisor la 
concederá, fijándola en 3.000 mrs. anuales «en todo tiempo del mundo para siem ­
pre jamás ». 

109 ARCHIVO DE LAS VACAS I...cg. 3. Doc. 25. Testamento de Alonso Díaz. 2 de abril de 1582. 
110 ARCHIVO DE LAS VACAS Concordia. 18 de noviembre de 1582. Tanto este documento como el testa­

mento de Alonso Díaz, han sido publicados por M• Jesús Ruiz Ayúcar en su obra antes citada sobre la ermita. 

69 



Posteriormente a esta concordia se estableció un contrato con Francisco Martín 
y Diego Martín de Vandadas, maestros de cantería, que determinaba detalladamen ­
te la const:mcción, matedales, dimensiones, traza, etc. En 1585 más o menos, la obra 
quedó concluida con un precio de 3.400 ducados 111

• 

En 1590 surgió un pleito ·entre la cofradía y la Obra Pía debido a ciertas condi­
ciones que, a juicio de los cofrades, habían quedado sin cumplir. Por un lado, la 
capilla Mayor quedaba desproporcionada en sus dimensiones respecto al resto del 
cuerpo de la iglesia; por otra parte los cofrades se quejaban que con la obra de la 
capilla mayor, se habían eliminado los soportales que rodeaban la ermita . Para solu­
cionar esto, se llega el 1 de junio de 1590 a una segunda concordia por la que los 
testamentarios se comprometen a elevar el techo de la nave, hacer un soportal delan­
te de la pueita, hacer dos capillas laterales, quitar la tribuna y levantar otra más alta, 
rehacer el campanario y abrir una ventana redonda. A principios de 1591 ya estaban 
realizándose estas obras, que se terminarán rápidamente . Cuando más adelante sur­
jan problemas entre la cofradía y la Obra Pía, se remitirán siempre a las concordias 
para solucionarlos. 

Ya tiene la cofradía una flamante ermita en la que desarrollar libremente sus acti­
vidades, como veremos a partir de ahora. 

1.4.3.- Organización y gobierno 

Durante el reinado de Carlos I, la hermandad hizo nuevas ordenanzas que susti­
tuían a las de 1443, no conservadas. De ellas tomaron bastantes cosas, lo que nos 
permite , en parte, conocer las primitivas ordenanzas a través de éstas. Por otro la4o, 
spn un ejemplo de organización cofradiera antetridentina, de la que encontramos en 
Avila escasos ejemplos. Uno de ellos son las ordenanzas de Sonsoles que presentan 
en algunos artículos semejanzas notables, incluso en la redacción , lo cual hace pen­
sar en ciertas influencia s comunes entre ambas ordenanzas. 

Como es usual en ordenanzas antiguas, presenta un gran desorden expositivo, 
con abundantes repeticiones de temas, reiteraciones, y gran cantidad de artículos, 
hasta un total de 84. El último anatematiza al que no cumpla las ordenanzas con 
penas en este mundo «e en el otro día a las ánimas», tachando a los incumplidores 
de «perjuros, infames y fementidos ». 

Los cargos de gobieryo reciben los nombres al uso en este momento: tomados, 
avenidores y veedores. Estos tienen como obligación preparar algunos aspectos de 
las fiestas, buscar al predicador para el día de la Trinidad, regir las procesiones y 
entierros llevando las varas de la cofradía, mandar a algunos que lleven las hachas 
o las andas en los entienp s, visitar el hospital y proveerlo, etc. Para ello, tienen la 
obligación de residir en A vila y servir el cargo personalmente . 

Los avenidores son nombrados para juzgar y solucionar pleitos entre cofrades y 
asuntos de la hermandad, pero no en casos de pleito criminal, que se remitirán a la 
justicia real. Es costumbre entre las cofradías intentar evitar conflictos, sobre todo 
ante los hermanos, tratando de imponer el espíritu de hermandad característico de 
estas instituciones. Misión de los avenidores es también el ir a casa de los hermanos 
que deben prendas o dinero a la hermandad y recaudado. Si los hermanos en dispu­
ta no se avienen, son puestos en tregua por la hermandad antes de entregarlos a la 
justicia real. 

li t Para una detallada descripción arquitectónica de la ermita, véase la obra de M" Jesús Ruiz. Ayúcar ya indi­
cada. Págs. 10-24. 

70 



Algunas rentas o recaudaciones que debe hacer la hermandad son rematadas al 
mejor postor cada año, como por ejemplo el cobrar y tomar prendas. Este sistema lo 
siguen bastantes hermandades y suele resultar práctico, por ocuparse con más ahín­
co de recaudar el arrendador, sabiendo que toda la ganancia va a revertir en su pro­
pio beneficio. 

Los cargos de mayordomo y escribano son echados en almoneda, es decir, con­
cedidos al que se ofrece a servirlos por menos coste. Ambos deben dar fiadores y 
ser personas que inspiren confianza a la hermandad, con una antigüedad de al menos 
cinco años como cofrades. El mayordomo se ocupa de tareas más concretas, como 
organizar la decoración de la iglesia, cuidado de alfombras y tapicería, dar cuentas 
y custodiar los bienes de la hermandad, pagar copias (recibos) entregadas por el 
escribano, asistir con los veedores a hacer la cera de la hermandad, ... Los escriba­
nos tienen un cometido muy concreto: escribir todo lo relativo a la hermandad, 
cuentas, inscripción de nuevos hermanos, anotación de las misas conventuales que 
se dicen y por quién, leer las ordenanzas a los hermanos cofrades ... Se le paga un 
salario anual. 

Esta hermandad celebra también almoneda, costumbre de antigua raigambre que 
veíamos también en Sonsoles. Para hacerla, los veedores compran terneras para ser 
subastadas. Sucedía con frecuencia que los que se habían llevado carne, no la paga­
ban o retrasaban el pago, ocasionando el consiguiente trastorno para la hermandad, 
por lo que se decide pedir fiadores a los que se lleven algo sin pagarlo. Había varias 
almonedas : los días 15 de agosto y 8 de septiembre, coincidiendo con importantes 
fiestas marianas . Se vendía también lo que sobraba de colaciones y comidas, en que 
se guisaban ternera s. 

También por el sistema de almoneda, la hermandad sacaba a subasta los censos 
o casas que quería alquilar, rematándolas en el mejor postor. 

Los cargos son nombrados en cabildo la víspera de la fiesta de la Santísima Tri­
nidad, y se van renovando por mitades, quedando siempre viejos y nuevos. En este 
cabildo se toma también una colación, tras la que se toman cuentas al mayordo­
mo.Hay tres cabildos anuales : el lunes después de Pentecostés, el día siguiente a 
Navidad y el lunes de Pascua de Resurrección . Los hermanos pueden mandar 
mullir el cabildo por causas necesarias, habiéndoselo dicho antes a los oficiales , 
pues si no hay razón legítima serán multados. Una vez allí deben hablar de pie y 
con mesura, siendo secreto todo lo que allí se diga. Una ordenanza prohíbe asistir 
a cabildos portando armas. Se celebran indistintamente en la sala de la iglesia de la 
Trinidad o en las Vacas. 

Con el paso del tiempo, los nombres antiguos de los oficiales pasarán a llamar se 
con los más comunes de patronos, caja, juntas, ... 

1.4.4.- Los hermanos 

La regulación de los ingresos en la cofradía según las ordenanzas del siglo XVI pr~ 
senta caracteres antiguos: el aspirante es presentado al cabildo por un hermano y salién­
dose fuera el interesado, el cabildo discute si es honrado y no tiene agravios con ningún 
cofrade. En caso afirmativo, se le admite, en caso contrario no, con prohibición de rev~ 
lar fuera las razones que se han hablado en el cabildo.En todos estos casos, como es 
lógico, la hermandad da preferencia a los que ya están sobre los nuevos. 

La hermandad admite mujeres, ya que es ésta una característica de cofradías anti­
guas, en contra de lo que se podía esperar, pues en los siglos XVII y XVIII se res-

71 



tringió en casi todas el acceso a mujeres, excepto de viudas de cofrades. La forma 
de entrar de ellas es distinta de la de los hombres. Los oficiales irán a su casa o a la 
iglesia, con el escribano, y allí se le tomará juramento, aunque antes debe saber el 
cabildo que la dicha mujer pretende ingresar. Las mujeres pagan la mitad de la entra­
da que los hombres, que además deben presentar un fiador. Los hombres pagan 100 
mrs. y llibra y un cuanerón de cera y otros 100 mrs. para ayuda de la mayordomía, 
repartidos en cuatro años. De esto último quedan excusadas las mujeres. La her­
mandad tiene también hermanos clérigos. que deben ir con sobrepellices a las vís­
peras y misas de las fiestas principales. 

Los hijos pueden heredar la cofradía de sus padres difuntos pagando la mitad del 
dinero y cera y Ja mayordomía por entero. Esto será así si ingresa en el plazo de un 
año desde el fallecimiento del padre. Lo mismo se dice para las mujeres que han 
quedado viudas de cofrade, que pagarán mitad de la capellanía. 

Al igual que Sonsoles. con cuyas ordenanzas tiene muchas similitudes, la her­
mandad admite el ingreso de caballeros y dueñas bajo condiciones especiales. 
Pagarán éstos todos los tributos, capellanías, Obras Pías, entradas y mayordomías, 
y quedarán exentos de ir a entierros, bodas, misas conventuales, etc. Sólo están obli­
gados a asistir a las vísperas y misa de las fiestas de la Trinidad y Natividad, así 
como a la procesión de la Virgen de mayo. 

Respecto al número de hermanos, carecemos de listas de cofrades, pero algo 
podemos deducir de las cifras de repartimientos y otras referencias dispersas. En la 
concordia de 1590 aparecen citados 20 nombres, dos de ellos clérigos y tres con ofi­
cios de mercader, entallador y gorrero. Del resto no conocemos más que sus nom­
bres. Parece un número excesivamente pequeño para una cofradía que tenía ya más 
de un siglo de antigüedad, aunque las cifras que tenemos para el siglo XVIll no 
estén muy alejadas de éstas. 

Cuando encontramos documentación más completa, a partir de 1685, no tenemos 
tampoco noticias concretas del número exacto de hermanos. En junta de este año 
asisten 17 hermanos a ella, siendo 3 eclesiásticos, 2 médicos, 1 procurador, 1 nota­
rio, 2 nobles y 8 hombres de los que no conocemos más que su nombre. Algunos de 
ellos son personas que ocupan cargos importantes, como Don Antonio Villalba y 
Girón, Caballero de Santiago y provisor mayor general; Don Juan de Fontanilla, 
médico del cabildo, etc. Este mismo año ingresa en la cofradía Bartolomé Femán­
dez Valencia, el clérigo historiador que tanto hemos citado, y en años siguientes 
otras personas de calidad de la ciudad. Todos ellos están encabezados por el título 
de «Don» o «Sr. Don». 

Entre 1685 y 1699 ingresan en la cofradía 9 eclesiásticos, 20 nobles y 5 hombres, 
un total de 34 personas. La cofradía va tomando un nuevo cariz, con personas de 
clase elevada, compuesta más por nobles que por clérigos. En el siglo XVIll se va 
a acentuar más aún esta tendencia. En la lista de nobles de 1713 aparecen tres mar­
queses, dieciséis nobles y un licenciado. Es muy curiosa la acumulación de gentes 
de posición elevada en esta cofradía, que a buen seguro en sus orígenes estaría for­
mada por personas de barrio de condición humilde. Sin embargo, con el paso del 
tiempo la arístocratización es innegable. Los distintos repartimientos de hasta 100 r. 
anuales que se llegan a pagar, serían inasequibles a la mayotia de la población 
excepto a los más adinerados. La tendencia se mantendrá durante el resto del siglo 
XVIII. El número máximo de patronos conocidos será de 46. Hemos elaborado el 
Cuadro 1 extraído de las cifras de repartimientos: 

72 



CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 

Años Hermanos 

1685 34 

1705 26 

1715 25 

1730 28 

1745 26 

1755 30 

1770 46 

1780 35 

1790 26 

1800 42 

1.4.5.- Vida cofradiera 

La asistencia a algunos actos es obligatoria para los hermanos, por ejemplo la 
asistencia a las procesiones de marzo, mayo y septiembre y a la fiesta de la Santísi­
ma Trinidad, así como a los cabildos o a la misa por los cofrades difuntos, so pena 
de multa. La hermandad impone multas al cofrade que incumpla alguna de las orde­
nanzas, o le manda pagar prendas. Estas prendas serán vendidas en un plazo de 9 
días, para sacar de su venta el dinero que el cofrade debía a la hermandad. Para des­
pedirse de la hermandad hay que tener una razón legítima, pagar 100 mrs. y todas 
las deudas que tenga. 

Los hermanos pagan las llamadas capellanías, conttibución anual que fue cam­
biando su cuantía y denominación con el tiempo. En el siglo XVIII recibe el nom­
bre de repartimiento. También deben pedir limosna a la puetta de su ermita si son 
requeridos por el mayordomo los sábados y domingos de Cuaresma. 

Se establecen los sufragios y asistencia que la hermandad da a los difuntos. Se 
dice una misa conventual por todos los hermanos difuntos el lunes siguiente a la 
Santísima Trinidad, con procesión alrededor de la iglesia. Para los entierros han de 
asistir todos y acompañar a la familia de regreso a su casa. Antes habrán ido los tres 
hermanos que vivan más cerca a velar el cadáver o al moribundo, si se avisa a tiem­
po. Como es usual, si el difunto es mujer irán dos mujeres y un hombre a velar. Esta 
vela no es obligatoria para los moribundos, sólo en el caso de ser pobre y pedir a los 
oficiales que le asista la hermandad. 

Al cofrade que fallezca fuera de Á vila y le traigan a entenar aquí , saldrá la her­
mandad a recibirlo con la Cruz. Por cada difunto rezará cada uno de los cofrades 
cinco padrenuestros. La hermandad entenará también a mujer, hijos, padres y cria­
dos del cofrade y dirá a cada uno un cabo de año. Además ayudará a la familia con 
25 mrs. para la sepultura . Antes de que pasen 15 días desde el fallecimiento se dice 
una misa conventual en la iglesia de la Trinidad por el difunto. La familia paga por 
ella 2 r. si no es pobre , en cuyo caso no pagan nada. 

73 



La hermandad proveerá de velas a los hermanos en estos casos, que serán repar­
tidas por el mullidor. Si algún hermano tiene que irse de un entierro por causa justa, 
debe tener permiso de los oficiales. Se consideran razones legítimas el tener que 
salir de viaje, estar enferma o estar parida su mujer. La cofradía entierra también a 
encomendados, que pagan 400 mrs. excepto si son pobres. Este dinero se emplea 
para los pobres del hospital. 

Todos los oficios y honras fúnebres se deben decir con mucha devoción «para 
que las ánimas sean en gloria del paraíso». Se considera que cuanta más gente esté 
rezando en la iglesia, mejor será para el ánima difunta. Se reconviene a los capella­
nes que dicen corriendo las misas para irse cuanto antes «lo cual es menosprecio a 
los que han mandado decir las misas, desprecio y poca devoción y críticas a los 
cofrades que lo consienten». Establecen para evitarlo multas y la presencia de al 
menos 1 O cofrades para poder comenzar la misa, que será cantada. También se 
impone la costumbre de hacer tres clamores por el cofrade que fallezca, y dos si es 
cofrada . 

Los cofrades pueden ser enterrados gratuitamente en el cementerio de las iglesias 
de la Trinidad o las Vacas. Dentro de la Trinidad, la sepultura nueva vale 600 mrs. 
y un marco de plata si es en el coro. En las Vacas hay tres precios, según la zona, 
que van de 200 mrs. a un marco de plata. Si la sepultura es propiedad del difunto, 
pagarán bastante menos. Se advierte que dejen las sepulturas bien aderezadas con 
cal para prevenir malos olores e infecciones. 

Otra prestación que la hermandad ofrecía a los hetmanos era la asistencia de la 
cofradía a bodas, siendo avisados todos por el mullidor. Suponemos que quedaban 
pagados con la asistencia al banquete. 

Las relaciones entre los cofrades se intenta sean lo mejores posibles, en una 
sociedad tendente a los excesos verbales o a solucionar sus problemas con las rumas. 
Las ordenanzas del siglo XVI establecen penas pru·a el que insulte a otro llamándo­
le «traidor o traidora, falso o falsa, alevoso o alevosa, o puto o hijo de puta, o cor­
nudo o hijo de cornudo, o hodido o hijo de hodido o ~ucio o hijo de ~ucio, diablo o 
hijo de diablo» u otras palabras injuriosas. «E si sacare cuchillo, piedra o palo con­
tra él sea la pena doblada». Esta ley se aplica si suceden los hechos estando en la 
iglesia o sala de juntas, pues fuera de ahí, la frecuencia de estos actos sería tal que 
impediría su cumplimiento. Lo mismo sucede con el artículo 27 de las ordenanzas, 
que prohíbe tomar voz por otro cofrade en cabildo, hablar contra otro o levantru·se 
dando voces. Para todas estas actitudes se establecen multas. 

Los hermanos tienen derecho y obligación de participru· en las comidas que 
celebra la hermandad. Para evitru· conflictos, cada uno se sienta por el orden man­
dado y cuando los oficiales digan, y no antes de bendecir la mesa. Los legos están 
separados de los clérigos, y el rutículo 58 establece la prohibición de mezclarse 
en la comida. 

Algunos cofrades se llevaban a hijos o criados a las comidas, lo que producía 
altercados, prohibiéndose esta práctica. Se restringe también el levantarse de la mesa 
a por viandas debiendo pedirlo a los servidores, y tampoco podrán llevarse nada. 
Estas comidas se hacían por lo menos el día de la Trinidad y de Santa M" de Sep­
tiembre, con colación la víspera y se sufragaban a escote entre los hermanos . 

La hermandad tenía algunos objetos que prestaba gratuitamente o por módico 
alquiler a los cofrades: un asadero de hierro, hachas, paños de andas de difuntos, ... 

74 



Respecto a la dimensión benéfico-asistencial de la institución, la cofradía de la 
Trinidad tenía un hospital para pobres que tuvo su momento de esplendor en los 
siglos XV y XVI, pues en el XVIT según dice Femández Valencia estaba ya arrui­
nado y deshecho 112

• Los veedores y el escribano están obligados a ir cada semana a 
visitar la casa y camas, y proveer lo que haga falta, avisando al mayordomo para que 
lo compre. 

1.4.6.- Evolución de la cofrad(a en el síglo XVIII 

El vacío documental del siglo XVII nos oculta la trasformación social que trans­
formó completamente a la cofradía a lo largo de este siglo. La cofradía que dejamos 
en el siglo XVI es eminentemente popular en sus manifestaciones, costumbres y 
actitudes. La que encontramos en el siglo XVlli es otra muy distinta, ajena a cos­
tumbres populares, ha olvidado las comidas de hermandad, las almonedas ruidosas, 
los entierros, ... Esta última cuestión, la de Los enterramientos, resulta enormemente 
ilustrativa. Muchos artículos de las ordenanzas del XVI aluden a cómo serán los 
entierros y sufragios por los difuntos, pues este servicio que ofrecían las cofradías 
era fundamental y determinante para decidir a muchos a ingresar. Al cambiar la 
composición social de la cofradía e ingresar personas más pudientes y que a buen 
seguro pertenecían también a otras cofradías, su interés por ser enterrados por la 
cofradía estaba en relación directa con su falta de necesidad de que ésta lo hiciera. 
La hermandad, por otro lado, no tenía fama de cofradía de entienos, como otras de 
la ciudad, por lo que este aspecto quedó prácticamente anulado. Lo más que la 
cofradía celebraba era una misa por el difunto y la función de ánimas anual. 

Los cofrades aportan económicamente grandes sumas a la cofradía. Anualmente 
le toca a uno llevar el estandarte, por lo que debe dar 20 ducados de limosna. Ya 
hemos hablado de los fuertes repartimientos de hasta 100 r. que se dan algunos años, 
aunque luego se moderaron, siendo lo normal un reparto de 12-25 r. 

En los últimos años del siglo XVII, desde 1685, los excesivos gastos llevarán a 
La hermandad a aplicar una política de austeridad, aunque no se renuncia a los aspec­
tos festivos más llamativos y queridos por los cofrades, como los cohetes, las dan­
zas, etc. Esta crisis económica durará hasta bien entrado en siglo XVlli. Entre los 
años 1695-1706, continuará al caos económico. Empeora esta situación la falta de 
un caja adecuado, ya que no consiguen encontrar a alguien idóneo y que acepte ocu­
par este cargo en el estado ruinoso en que está. 

Un aspecto curioso de la vida cofradiera son las conocidas como vacas de la 
Virgen. El año 1705 encontramos por primera vez referencias a ellas . Don Anto ­
nio Barco, patrón, tiene entre sus reses a estas vacas ge .la cofradía, por devoción 
y manteniéndolas a sus expensas. En la dehesa de A vila hay otras vacas de la 
Virgen, que se pide se junten con las otras. En 1709 se venderán algunas, pues 
costaba más mantenerlas que lo que se sacaba de ellas. Vendió la hermandad 20 
vacas, 4 novillos y dos toros, por los que sacó 6.086 r., importe que se gastó rápi ­
damente en un púlpito por valor de 4.400 r., una cruz de plata de 1.628 r. y gas­
tos menores como ropas para el mullidor, ramillet es, etc. En 1716 se venden 
otras 20 reses que la he~mandad tenía en Tornadizos, conservando 13 más que 
estaban en la dehesa de Avila. El año 1745 se hace un balance de la situación de 
las reses de la Virgen, de las que hay 24. Se venderán algunas para hacer frente 
a diversos gastos. En 1753 la Virgen tiene 31 cabezas, de las que se venderán 
algunas. A fines del siglo XVIII la hermandad sigue teniendo vacas, como se 

112 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Op. cit. p. 98. 

75 



deduce de los gastos de refresco a los vaqueros en 1790, cuidar las terneras y 
henarlas: 88 r. en 1800. 

En 1720 se deciden hacer algunas reformas en los usos de la cofradía «atendien­
do a lo calamitoso de los tiempos y arreglándose en cuanto al estilo que se observa 
en las demás cofradías de la ciudad» 113

• Es la uníformízación de costumbres y devo­
ciones que tiene lugar durante el siglo xvm. Estas refmmas engloban aspectos 
económicos y disminución de algunos gastos como la música o danzas, en un deseo 
ilustrado , algo adelantado en el tiempo, de racionalizado todo. 

Aún así, el deseo de figurar y hacer brillantes festejos no abandonará la cofradía, 
aunque sí que cambiará en sus manifestaciones. En 1725, cuando el caja se está que­
jando de la falta de pago de muchos de sus miembros, señala con bastante acritud: 
«no se carga cosa alguna de la ofrenda de la Purificación, por haberlo gastado el 
padrino y la madrina en pelucas y diademas y mantos de plata para los niños». 

El año 1728 los cofrades investigan si tienen derecho a la posesión de la ermita 
y cofradía del Cristo de la Luz. invocando antiguos derechos en conflicto con la 
Orden de San Juan de Jerusalén. Hechas las oportunas diligencias, abandonarán sus 
pretensiones por series manifiesto que no tienen dominio ni derecho ninguno ni 
sobre la ermita ni sobre la cofradía del Cristo de la Luz. 

En esta época, la cofradía contrata a sueldo a un Capellán. El cargo es apetecido 
por el abundante clero abulense , pues en 1749, al quedar vacante por fallecimiento 
el cargo, se presentan 8 candidatos. Además, la cofradía paga a un mullidor y 
sacristán un salario anual. 

La iglesia de la Trinidad presenta en 1760 un estado ruinoso . Deciden arreglar 
el tejado para que no se caiga. Sin embargo, los arreglos no serán muy eficaces 
debido a la penuria económica. Muchos morosos no pagan, e incluso son despe ­
didos por no hacerlo. Esto acaece en parte por desinterés de los cofrades, o por ser 
personas venidas a menos en su fortuna. Este año 1760 se expulsa al caja Miguel 
Gómez de Salazar por hacer desfalcos y dejar a deber cantidades a la cofradía . En 
1768 se pone pleito a un hermano, el Ldo . Francisco Herrera, «pendón de la 
cofradía», que quiere titularse presidente, «haciendo grave innovación, ya que 
antiguamente al cargo principal se le llamaba "Señor pendón", y así se le debe 
seguir llamando ». Este señor, incluso quiso que su voto fuese decisivo a la hora 
de las votaciones . Este pequeño conflicto de los nombres es señal de inmovilismo 
algo retrógrado, que llegará a llamar en 1772 al cargo principal con el cmioso 
nombre de pendonista. 

A fines de siglo, nos encontramos una referencia a los entienos, de los que casi 
no ha habido noticias durante todo el siglo XVill . En Junta de 1799 se decide que 
el presidente tenga facultad de llamar a cuatro patronos cuando muera algún her­
mano, para que vayan a su entieno. Al año siguiente esta cifra se amplía a seis her­
manos, pues se daba el caso de que algunos fallaban o no acudía ninguno. Se había 
perdido, evidentemente, la costumbre de asistir a los difuntos y será difícil volver a 
recuperarla en fechas tan tardías. 

1.4. 7.- Las fiestas 

Según las ordenanzas del siglo XVI, la fiesta principal de la cofradía es la de la 
Santísima Trinidad, en la que se celebran vísperas y misa mayor en la iglesia de la 

113 ARCHJ.VO DE LAS VACAS Libro de Cuentas 1707-1752. Junta de 1720. 

76 



Trinidad. Los hermanos están con velas encendidas en la consagración y Evangelio. 
En la fiesta habrá también sermón. Al mayor esplendor de la fiesta contribuyen tam­
bién los hermanos cofrades clérigos, que asisten revestidos de sobrepellices. En 
1695 consta que se hacía procesión este día con la Virgen. Se la lleva a los conven­
tos de San José, las Gordillas y Santa Ana. 

El ciclo de celebraciones marianas comienza con Santa María de Marzo, es 
decir, la Anunciación, que se celebra el 25 de este mes. Se celebran vísperas y pro­
cesión desde la iglesia de la Trinidad a la de las Vacas y regreso al día siguiente tras 
la misa mayor. Un vez de regreso en la T1inidad se hace el sermón . 

La fiesta de la Natividad, el 8 de septiembre, se hace de la misma manera que la 
anterior. Los días de la Candelaria (2 de febrero), la Concepción (8 de diciembre), y 
otras fiestas de la Virgen, se hace una pequeña celebración en la ermita con misa 
cantada. El día de la Candelaria se hace una ofrenda, como es habitual . 

El segundo domingo de mayo es la fiesta principal: Santa María de las Vacas, que 
ellos llaman también procesión general. Ésta sale de las Vacas al convento del Car­
men, pasando por San Pedro y San Vicente. Una vez en el Carmen se dice misa y se 
regresa. Durante el recorrido, los tomados de la cofradía dan 400 mrs. de limosna a los 
pobres. En 1704 se hacen gestiones con el Padre Ptior del convento del Carmen con 
el fm de que los religiosos acompañen a la Virgen de vuelta desde su convento a la 
emúta. Los religiosos aceptan con cinco condiciones: que no queden obligados a 
hacerlo siempre, sino mientras lo conside~en oportuno; que se les encargue siempre a 
ellos los sermones de este día, del día de Animas y de la Trinidad; que no vayan otros 
sacerdotes en la procesión; que la cofradía de las Angustias, radicada en su convento, 
vaya detrás de ellos y que el Padre Piior vaya delante del corregidor, con su comuni­
dad detrás. Ante estas exigencias, y tras mucho deliberar, sale a relucir el orgullo 
cofradiero, determinando, no sólo renunciar a que la comunidad del Carmen les acom­
pañara, sino que la procesión no fuera al convento del Carmen a partir de ese momen­
to. Es una decisión típica de las cofradías, que desean siempre eliminar toda atadura y 
servidumbre hacia cualquier otra institución, civil o eclesiástica. Es ahora cuando deci­
den dirigirse al convento de la Encarnación a celebrar allí la fiesta. 

La procesión, acompañada de músicos, y con el pendón y varas de la cofradía, 
una vez llegada a su destino se interrumpe para celebrarse misa y sermón. Por la 
tarde se canta la Salve y Letanía a la Virgen en el convento, antes de volver de regre­
so a la ermita de las Vacas. 

Desde 1705 se introduce también la costumbre de celebrar la Función de Áni­
mas, por los cofrades difuntos, que incluirá misa solemne y sermón, con clamores 
de difuntos. 

Los aspectos festivos profanos de la cofradía son fundamentales y cuidados con 
todo detalle. En las Juntas se prepara minuciosamente las celebraciones. Ya en el 
siglo XVIII, los ricos cofrades pagan distintas actividades festivas en una especie de 
subasta de donativos . El caja de la hermandad queda encargado de llevar a cabo los 
preparativos. 

La cofradía celebra algunas fiestas especiales, como la hecha en 1707 «al feliz 
nacimiento del Príncipe de Asturias, Don Luis, que Dios le guarde». Las relaciones 
cortesanas y aristocráticas de los cofrades con la monarquía hicieron que considera­
ran opmtuno celebrar esta fiesta de tan poco sabor cofradíero y en la que se gasta­
ron 723 r. en misas, sermón, colación para el predicador y sacerdotes, hachones, 
incienso, sacristán, cera, música y adorno de la iglesia. 

77 



La cofradía gasta un 36% de su capital anual en festejos profanos, aunque estos 
gastos irán disminuyendo conforme avance el siglo xvm en favor de los gastos 
religiosos. El festejo más gravoso económicamente serán las fiestas de toros, que 
sólo tenemos testificadas durante 10 años: 1685-1695. Por poner un ejemplo, en 
1685 se gastan 2.208 r. en comprar 4 toros, cerrar la plaza del Mercado Chico y 
barrerla, traer a los toreros, llevar y cerrar a los toros. 

El año 1689 se suspende la fiesta en señal de duelo por la muerte de Doña M8 

Luisa de Borbón, mujer de Carlos II. Al año siguiente, según la Junta, duran 8 días 
los festejos de toros, aunque en las cuentas se observa que sólo se compran dos 
toros. Las restricciones de los festejos taurinos, promovidas por las autoridades civi­
les y eclesiásticas y el alto coste de las mismas en un mal momento económico para 
la cofradía motivarían su desaparición. 

Las danzas son otro elemento que da brillantez y carácter festivo a las celebra­
ciones cofradieras . Se celebran los días de la Virgen y de la Trinidad y tenemos tes­
timonios desde 1685 hasta la tardia fecha de 1775. Una de las danzas que se hace 
anualmente es la que prepara la hermandad de los Tejedores de Lienzos, con sede en 
la iglesia de la cofradia. Además, tenemos la danza de Gitanillas (1690), de Min­
gorría (1695 y 1713), danza del P01tillo (1715), etc. Algunos años se gastan en ellas 
cantidades importantes, como por ejemplo en 1700 hay 440 r. de danzas y desde 
1745 estos gastos serán menores de 100 r. Desde 1720 la cofradía había decidido que 
las danzas se redujeran a una sola el día de Nuestra Señora. 

Complemento a las danzas es la música, que presenta dos vertientes: la Música 
Sacra, interpretada por la Capilla de música de la Catedral y que interviene casi 
todos los años y la Música festiva que actúa en la procesión, y baile a continuación, 
así como en las danzas que se hacen en estos días de fiestas. Los ministriles acuden 
siempre a la procesión, complementándose su actuación con clarines, trompetas, 
tamborileros, incluso gaita gallega en 1720. A fines de siglo se lleva a tocar a la 
banda de música del ejército, que sustituirá a los ministriles. La música costaba un 
gran esfuerzo económico a la hermandad, que gasta más de 200 r. de media anual en 
este menester, imprescindible en cualquier fiesta que se precie. 

Es famosa hoy día la hermandad de las Vacas por la utilización de abundante pól­
vora en sus festejos. La tradición viene de muy atrás, pues ya en 1685 se gastan 136 r. 
en cohetes y en 1690 se usan 28 docenas de cohetes para las dos fiestas principales de 
la cofradía y sus vísperas. Las cantidades usadas irán bajando conforme avance el 
siglo XVIII hasta desaparecer en las cuentas después del año de 1770. Sin embargo, 
es muy probable que se siguieran usando, aunque en menor medida y sin figurar su 
coste desglosado en las cuentas, sino englobado con el gasto principal de la fiesta. 
Resulta impensable pensar en una procesión de la Virgen de las Vacas sin imaginarse 
el bullicio y estruendo de la pólvora. 

No sabemos cómo se pagarían o se vivirían las comidas de hermandad a que alu­
den tan detalladamente las ordenanzas del siglo XVI. Desde 1685 tenemos testimo­
nio de gastos en numerosos refrescos que se daban a los vaqueros, a los danzantes, 
a los hermanos y sacerdotes que llevaban el palio, a las camareras de la Virgen, a los 
cofrades el día de la fiesta, a la Junta reunida, a los predicadores, a los patronos el 
día de la fiesta cuando van a la Encarnación ... Suman diferentes cantidades impor­
tantes y que serán constatadas, pues hasta más allá de 1800 las encontrarnos en las 
cuentas. Son testimonio del gusto de los cofrades por reunirse, charlar, comer y 
beber amigablemente y expansionarse. A esta inocente actividad dedicaron los visi­
tadores, eclesiásticos, y reformadores ilustrados sus mayores ataques, por con~ide-

78 



rarlas un exceso y un dispendio poco de acuerdo con los piadosos fmes que según 
ellos, debían animar a las cofradías. 

1.4.8.- Vida económica 

Las cuentas conservadas de la cofradía abarcan los años 1688-1700. Muy poco 
podemos decir de la economía anterior, en concreto de los siglos XV, XVI y XVII. 

De esta primera época conocemos gran cantidad de censos, sobre todo de 
casas, que parecen ser la base de su economía en estas fechas. En el siglo XV, la 
mayoría de estos censos, los recibió la cofradía de la Trinidad por donacione s, 
aunque algunos de ellos los fue comprando con los excedentes dinerario s que iba 
ahorrando. Se hace muy difícil la contabilización de los mismos, aunque en el 
archivo de la cofradía se conservan muchos de los contratos completos. Al ir 
cambiando de mano en mano, de censatario a censatario, se les pierde la pista y 
es difícil delimitar si se trata de un censo nuevo o simplemente que ha cambiado 
de mano. 

La Caja 1 de documentos conserva 45 censos del período 1449-1497. Algunos 
son donaciones de casas, y la mayoría son inmuebles que la cofradía arrendaba para 
sacar de ellos un provecho económico. Por otro lado, la Caja 2, recoge 39 censos del 
siglo XVI. La mayoría son casas que reportan muy pocos beneficios a la cofradía, 
casi todas menos de 1 r. al año. 

En la Caja n° 6 se hace un resumen general de los censos que la hermandad tiene 
en 1655. Se les divide en tres apartados: el documento 1 se compone de los 71 cen­
sos perpetuos que pertenecían a la ermita de las Vacas; el documento 2 tiene 70 cen­
sos que eran propiedad de la hermandad de la Santísima Trinidad. El documento 3 
engloba censos de la Trinidad y las Vacas, que podtian ser una repetición de los 
anteriores, o incluso parece ser la lista inicial hecha en sucio, de la cual se extraje­
ron luego las dos listas anteriores. Por último, el documento 4 contiene los censos 
«que se han de averiguar» por diversos motivos. 

Gracias a estos censos, y muy grosso modo la hermandad recibía unas rentas 
anuales de aproximadamente 3.783 rnrs. por las Vacas y 5.057 mrs. por la Trinidad, 
además de la renta de 2.992 rnrs. de la Obra Pía de Alonso Díaz. Según estos datos, 
la cofradía era dueña de gran parte de las casas del bar·rio, pues la mayoría estaban 
en el mismo barrio de las Vacas y Trinidad; alcanzando su renta anual por este con­
cepto los 259 r. mas 88 r. de la Obra Pía. 

A partir de 1685 el panorama económico de la cofradía se dibuja de manera más 
clara gracias a las cuentas . Aunque los gastos superarán en general a los ingresos 
durante el siglo XVII y principios del XVIII, desde mediados de este siglo mejorará 
la situación, sobre todo gracias a la disminución de gastos festivos. Esto se puede 
apreciar en el gráfico l. 

79 



GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 

8000 ' 

100> 

0 ------ --~ ~~~ ~-- ~~~~ ~=-=-~~ 
1685 1693 1101 1100 1111 1725 1733 1741 1749 1757 1765 1m 1781 1789 1797 

AÑOS 

[--CARGO -DATA ] 

La importancia de censos y casas disminuyó en el siglo XVIII, representando 
como ingresos el 20% del total. La devoción a la Virgen de cofrades y no cofra­
des, se traducía en numerosas limosnas, que junto con los repartimientos forman 
el grueso de los ingresos de la cofradía, tal como se observa detalladamente en el 
cuadro 2. 

CUADRO 2: INGRESOS 1690-1800 

Censos y Limosnas Aportación Venta de 
Años Casas Almonedas Herman os Granos Total 

1690 567 3.783 150 117 4.617 
1700 434 3.663 807 200 5.104 
1710 676 176 2.124 120 3.096 
1720 261 336 1.256 12 1.865 
1730 307 394 1.620 72 2.393 
1740 669 328 1.137 136 2.270 
1755 704 507 590 1.801 
1760 140 5 16 330 986 
1770 7 15 1.033 648 509 2.905 
1780 892 796 420 1.338 3.446 
1790 827 395 312 640 2.174 
1800 898 777 504 1.460 3.639 

Suma 6.950 12.328 10.084 4.934 34.296 

Porcentaj e 20% 36% 30% 14% 100% 

80 



La co~radía ~asta su c:ap~tal en los festejos, tanto religiosos como profanos que 
celebr~, s1endo este su pnnctpal gasto. Los sueldos que paga a capellanes, mullidor 
y sacnstán se ~ueden conside~ar tan~bién gastos religiosos, junto con eJ gasto de 
cera. La cofradía no es muy dispendiosa en cuanto a obras ni compras, aunque su 
patrimonio sea considerable. 

CUADRO 3: GASTOS 1690-1800 

Funciones Festejos y Obras y 
Años religiosas refrescos Sueldos Cera compras Total 

1690 338 2.933 208 553 226 4.258 
1700 645 1.399 160 532 601 3.337 
1710 799 1.049 268 601 136 2.853 
1720 526 290 197 977 96 2.086 
1730 619 313 87 504 73 1.596 
1740 823 610 138 310 35 1.916 
1760 600 513 103 102 1.318 
1770 580 766 221 677 252 2.496 
1780 640 591 269 613 499 2.618 
1790 603 444 239 696 207 2.189 
1800 566 495 356 278 107 1.802 

Suma 6.739 9.409 2.246 5.741 2.334 26.469 

Porcentaje 25% 36% 8% 22% 9% 100% 

Conocemos dos inventarios completos: de 1682 y de 1803 que se sitúan a prin­
cipio y fin del período estudiado. No presentan excesivas diferencias, y muestran a 
una cofradía bastante rica, pero sin excesos. El inventario de 1682 se inicia con una 
relación de los vestidos de la Virgen y del Niño Jesús, así como de las joyas con que 
se adorna la imagen. No menos de diez vestidos más los del Niño, complementados 
con basquiñas y mantos, coronas, lazadas, joyas varias, relicarios, tocas, sortijas, 
rosarios, cadenas, etc. 

Además aparecen los objetos de uso en la ermita, como son lámparas, bancos, 
cruces, ramilletes, candeleros, cálices, vinajeras, misales, ornamentos sagrados, y 
adornos de la capilla, frontales, palios, tafetanes, purificadores, sábanas de altar, 
alfombras, pendones, ... Aparte de esto, se nombran las imágenes de la iglesia, inclu­
yendo a la propia Virgen de las Vacas, un Santo Cristo, las andas de la Virgen, el 
retablo y las campanas. 

1.5.- Cofradía de San Bartolomé, San Llorente y Santa María de la Cabeza 

1.5.1.- Origen 

La cofradía de San Bartolomé es una de las más antiguas de Á vi la. Con sede en 
la ermita de San Bartolomé, antigua parroquia fundada en 1210, tenía también bajo 
su custodia la cercana ermita de San Lorenzo. El nombre de Santa María de la Cabe ­
za no llegará basta el siglo XVll, en que al pasar a ser capilla del cementerio es 

81 



remodelada a costa de la cofradía en 1660, cambiando de nombre 114
• Este cambio de 

advocación no será repentino. Supone una modificación de las costumbres devocio­
nales por la cual la Virgen va suplantando en importancia a los santos titulares de 
cofradías y ermitas. Aquí, desde antes de 1640 va a cobrar un creciente protagonis­
mo la Virgen de la Cabeza hasta triunfar plenamente sobre las advocaciones de San 
Bartolomé y San Lorenzo en la segunda mitad del siglo. 

El origen de la iglesia-sede está claro. Lo que no está tanto es el origen de la 
cofradía de San Bartolomé y San Llorente, arcaísmo que se convirtió en San Loren­
zo. Su nacimiento es anterior a 1458, pero hasta esta fecha no podemos dar ningún 
dato concreto. En el Libro de los veros valores del obispado de Á vila, que es una 
relación de todas las poblaciones de la diócesis con sus iglesias y el valor de sus 
patrimonios, se nos da cuenta de la existencia de la cofradía en esta reg1ota fecha: 
«La Hermandad de las cofradías de San Bmtolomé y san Lloren te de A vi la tienen 
de propios CCCCLXV y dan al capellán D y al oficial C, que son DC; así no se ha 
de poner cosa, pues no lo hay de qué se ponga» 11s. De aquí extraemos dos hechos : 
que la cofradía es muy antigua, pudiéndose remontar a la primera mitad del siglo 
XV, o incluso antes; y que en 1458 sus ingresos son muy modestos y excedidos por 
los gastos, pudiendo afirmarse que la cofradía poseía algunas propiedades y que se 
encargaba de casi todo lo referente a la ermita. La ermita tenía un capellán, Diego 
González en esta fecha, que cobraba anualmente 690 mrs.116

; es decir, que la mayor 
parte de su sueldo, 500 mrs. le eran pagados por la cofradía, lo cual supone que la 
mayor parte de sus funciones las ejercía también para los cofrades. Desgraciada­
mente no tenemos más datos de esta cofradía hasta principios del siglo xvn, pues 
el vacío documental es total hasta 161 l. 

La documentación de la cofradía se conserva en el AHP y consta de 10 libros que 
comienzan en 1614 y terminan en 1852. Se trata de libros de cuentas, de juntas y de 
rentas y censos, que cubren el período estudiado 117• 

1.5.2.- Organización y gobierno 

No hay huellas de las constituc iones de la cofradía, pupiéndose dudar que hayan 
existido alguna vez. El texto de 1770 sobre cofradías de A vila procedente del AHN 
no hace ninguna alusión a la existencia de las constituciones, siendo esto llamativo, 
pues siempre que hay noticias sobre ordenanzas las indican pormenorizadamente. 
Nunca en la documentación de la cofradía se aludirá a ordenanzas ni constituciones, 
lo cual refuerza la idea de que no las han tenido nunca. 

La organización de la cofradía se realiza en las juntas. Desde mediados del siglo 
XVll los oficios son llamados según la terminología al uso: capitán, alférez y sar­
gento, a los que se añade un caja. Estos cargos, sin embargo, tienen un cometido 
concreto en la ofrenda de Nuestra Señora de la Cabeza, y son nombrados pm·a esta 
ofrenda desde 1655. En el resto de ocasiones, los patronos, nombre genérico que 
reciben todos los cofrades, son Jos que organizan todo de manera bastante democrá­
tica. Todas las decisiones se toman en junta de patronos. 

114 Cf. J. M• QUADRADO E.1pafia, sus mom1me111os y artes. Salamanca, Á vi/a, Segovia. Barcelona, 1884 p. 
4 10 y B. FERNÁNDEZ VALENCIA Historia de 5(111 Viceme p. 92-93. 

115 Libro de los 1•eros valores del obispado de Á vi/a. (1458). Ed. Ángel Barrios Garcra. Colección fuentes histó· 
ricas abulenses. Institución Gran Duque de Alba, Á vilo, 1991 p. 21. 

116 Ibídem. p. 65. 
117 AHP Cofradía de Nuestra Señora de lo Cabezo. Signaturas: F-8: Libro de Jumas (1738-1802); F-9: Libro de 

acuerdos (1798-1943); F-10: Libro de caja y acuerdos (1614-1707); F-11: Libro de cuentas (1709-1737); F-12: Libro 
de cuentas (1740-1777); F-13: Libro de cuentas (1774-1798); F-14: Libro de cuentas (1798-1852); F-16: Libro de ren­
tos y censos (1646-1664); F-17: Libro de rentas y censos (1718-1838); F-18: Libro de rentas y censos (1735-1817). 

82 



Portada de la ermita de Sta. Ma de la Cabeza. 

83 



En el XVIII las cuentas se hacen en junta el día más cercano a San Bartolomé, 
que es cuando se hace el repartimiento entre los patronos. Sin embargo a veces se 
llama «Junta General» a la celebrada a mediados de junio. Esto no obsta para que 
en otras fechas se haga junta para resolver determinados asuntos, preparar fiestas 
próximas, nombrar comisionados para cuestiones concretas, etc. 

1.5.3.- Los hernuuws 

Una cofradía con tan larga vida necesariamente tiene que pasar por distintas 
fases en su recorrido. Podríamos decir que hasta 1611 nuestro conocimiento de la 
misma es casi nulo. En 1649 se intenta revitalizar la vida de la cofradía promo­
viéndose nuevas actividades. Es en este año cuando encontramos la primera lista 
de 35 hermanos, circunstancia que no se vuelve a dar hasta 1738 en que tenemos 
un registro de 54 patronos con sus oficios. Hasta 1799 no tenemos la última lista 
con 43 hermanos, entre ellos 6 sacerdotes y 2 patronas. El resto de años interme­
dios los hemos intentado cubrir con los datos de los repartimientos o las mandas 
que da anualmente cada cofrade. Según el Cuadro 1 se puede apreciar un resur­
gimiento tras la caída de fines del XVII y la lenta recuperación del primer tercio 
del XVIII. Comparándola con otras, esta cofradía es poco numerosa: no llega a 
pasar nunca del medio centenar de hermanos, excepto en 1738, momento álgido 
de la vida cofradiera. 

CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 

Años Clérigos Hombres Mujeres Total 

1649 (Lista) 6 15 14 35 

1656 (Junta) 6 10 16 

1664 (Mandas) 4 13 17 

1675 (Mandas) 7 21 28 

1690 (Mandas) 6 6 

1700 (Mandas) lO 10 

1710 (Mandas) 12 12 

1720 (Reparto) 18 4 22 

1730 (Reparto) 27 27 

1738 (Lista) 15 34 5 54 

1745 (Reparto) 33 5 38 

1755 (Reparto) 27 3 30 

17 65 (Reparto) 25 2 27 

1775 (Reparto) 29 29 

1785 (Reparto) 39 39 

1799 (Lista) 6 35 2 43 

84 



Con un número relativamente pequeño de hermanos, la cofradía no tiene excesi­
vos ingresos, aunque éstos mantienen un ritmo bastante constante durante el sialo 
xvm, suficiente para mantener la cofradía a unos niveles bastante uniformes. con 
datos extraídos del libro de juntas, hemos elaborado el cuadro 2. 

CUADRO 2: INGRESOS DE HERMANOS 

Años Hermanos 

1711-40 40: 1,3 por año 

1740-59 13: 0,6 por año 

1760-73 24: 2 por año 

1774-87 33: 2,5 por año 

1787-99 24:2 por año 

De la primera mitad del XVII sólo podemos dar tres nombres de cofrades: Cosme 
Ramos y Diego de Espinosa, mercaderes, y Bartolomé Rodríguez de Villafuerte, 
platero y familiar del santo oficio. Estos tres ocupaban cargos directivos en 1614, 
pues son los encargados de tomar cuentas. Hasta 1649 no tenemos la primera lista 
completa de cofrades, que nos proporciona la siguiente composición social: 

- Presbíteros: 

- Sacristanes: 

Escribanos: 

- Receptores: 

- Procuradores: 

6 
1 

1 

2 

3 
- Notarios: 1 

- Sin oficio conocido: 7 
- Mujeres (esposas e hijas): 14 

De los seis presbíteros, cinco son capellanes de Mosén Rubí, que entraron en 
masa. Es notorio el peso del estamento eclesiástico, así como de personas relacio­
nadas con la administración de justicia. El alto número de mujeres está formado 
exclusivamente por esposas e hijas de los cofrades, pues sólo hay 15 hombres que 
pudieran casarse si excluimos, -lógicamente-, a los sacerdotes. En 1656 aumenta el 
dominio eclesiástico, apareciendo seis clérigos frente a 10 hombres de los que no se 
especifi.ca el oficio. Esta lista no es en modo alguno completa, pero refleja una situa­
ción parecida a la de 1649. 

La última referencia del siglo la tenemos en 1675, en que aparecen nombrados 
un racionero y seis curas que son los de Albornos, Martínez , San Juan , San Nicolás 
y Santo Tomé; así como 21 hombres sin oficio especificado.Como suele ser fre­
cuente, los eclesiásticos marcan la tendencia de las cofradías en que están presentes, 
influyendo sobre todo en la organización de las fiestas y orientando las tendencias 
devocionales: precisamente entre 1660-70 se comienza a llamar a la cofradía de 
Ntra. Sra. de la Cabeza, y a avanzar las fiestas mru.ianas en detrimento de las de los 

85 



santos 118• En 1729, como veremos, los cofrades sacerdotes se segregarán de la 
cofradía, fundando una congregación, lo cual es indicativo de su iniciativa y poder 
en la cofradía . 

Entre 1711 y 17 40 entran en la cofradía 20 hombres de distintos oficios y posi­
ciones sociales, mientras que los eclesiásticos serán 11, la mitad que los seglares.En 
1738, según la lista más completa que tenemos, los eclesiásticos son 15, casi un ter­
cio de la cofradía. Aunque la titulación de «don» no sea necesariamente indicativo 
de nobleza, algo significará cuando aparecen mezclados nombres con y sin este dis­
tintivo. Su diferencia en cuanto a su nivel económico es visible. Los eclesiásticos 
son los que, -con diferencia-, más dinero otorgan en mandas voluntarias: unos 100-
200 r. en estos años; mientras que los «don» dan unos 59-90 y los demás unos 20 r. 
aproximadamente . 

Hay detalles del carácter aristocrático y eclesiástico de la cofradía: en 1755 cons­
tatan con amargw·a que a pesar de esforzarse en organizar fiestas lucidas y devotas, 
la gente no acude. Es claro que el estilo tan alejado del gusto del pueblo que tiene 
la cofradía, comenzando a tomar un inequívoco cariz de religiosidad ilustrada, la 
hace poco popular. En 1767, y en esta misma línea, los patronos «se excusan de lle­
var las hachas en la procesión por ser de muy crecido peso», por lo que determinan 
hacerlas más pequeñas. Es otro detalle del alejamiento del gusto del pueblo, que 
estaría encantado de llevar las hachas más grandes y vistosas. Nuevamente en 1772 
deciden que no se pida la tablilla por la ciudad «por ser notorio que tiene rentas para 
subvenir a sus gastos», no sea que se piense que la cofradía, -y por tanto los cofra­
des- , están sin recursos. 

1.5.4.- Vida cofradiera 

Como cofradía nobiliaria-eclesiástica, no hay obligaciones claramente estableci­
das para los cofrades. Sabemos que la asistencia a las juntas es bastante inegular, 
hallándose ocasiones en que están sólo seis o siete patronos. 

El carácter de hermandad de entierros no aparece prácticamente nada. Única­
mente tenemos constancia de la celebración de misas de sufragio por el alma de 
los cofrades difuntos desde 1661, así como la de sus mujeres e hijos y las madres , 
hermanas o amas de los patrono s sacerdotes y de la entrega de blandones y velas 
cuando hay un fallecimiento en la familia; pero parece que la hermandad no se 
ocupa de enterrarlo. De hecho para darle la cera y decirle la misa de réquiem 
piden cédula del entierro para comprobarlo . La misa por Gaspar Gómez, por 
ejemplo costó 12 r. en 1661 más tres al sacristán y uno al ermitaño y monagui­
llo . En 1709 acordarán que se obligue a cada patrón a decir una misa por cada 
cofrade difunto a su costa, ya que la cofradía está c01ta de caudal y no puede asu­
mir ese gasto . Como esto no se cumplía, la cofradía en 1729 decide mandar decir 
20 misa s por cada patrón difunto y 1 O por cada patrona, a expensas de la 
cofradía. 

La función benéfica o asistencial es también nula en una hermandad volcada 
totalmente en el aspecto festivo y devocional. Esto se comprende más dado el carác­
ter pudiente de gran número de sus miembros, que les hacía poder prescindir de 
ayuda benéfica; aunque invutiendo los términos, se podría decir que se aprecia un 
desinterés por los más desfavorecidos , pues son los más ricos los que pueden pres­
tar esta ayuda. 

l iS Todos los datos refere ntes al s iglo XVII proceden de los libros F-10 y F-16. 

86 



1.5.5.- Evolución de la cofrad(a 

Desde antes de 1458 en que hallamos la primera noticia de la cofradía y hasta 
principios del xvn podríamos hablar de la cofradía desconocida, pues práctica­
mente nada podemos decir. 

En 1611 comienzan los primeros datos que nos hablan de una cofradía devocio­
nal que lleva una vida normal realizando sus actos de culto y cuidando de sus ermi­
tas. El año 1616 gastan 59 r. en obras en la ermita. En 1617 el provisor les da per­
miso para abrir unas puertas en el lado del sol. Los hermanos invierten constante­
mente cantidades para arreglos. Entre 1620 y 1626 se ponen puertas, marcos, y redes 
en las ventanas, se pintan las puertas y un lucillo. Periódicamente reciben las visitas 
de los vicarios eclesiásticos como en 1634 en que Bartolomé Álvarez hallará todo 
decente. A partir de 1640 hay una disminución de las actividades cofradieras. En 
1644 reciben la visita de Don Francisco Álvaro de los Ríos que se cerciora de la gran 
necesidad de reparaciones que tenían ambas ermitas, la de San Bartolomé y la de 
San Lorenzo . Para solucionarlo, y dada la carencia de ingresos de la cofradía en ese 
momento, mandan que se venda una de las dos campanas que tienen iguales. Con­
siguen por esta vía 309 r. que gastan en materiales y mano de obra para arreglar 
ambas ermitas. En 1647 se pide con las varas y se sacan 272 r. que se gastan en enla­
drillar la ermita de San Lorenzo. 

A partir de 1649, y después de 9 años en los que no ha habido caja ni se han hecho 
cuentas, y por tanto, no se han cobrado las rentas, tan necesarias para la vida cofra­
diera, hay una revitalización. El provisor nombra mayordomo a Laurencio López, 
escribano del número y le ordena tomar cuentas de los ru1os antedores, cobrando lo 
que se deba. Este hombre se rodeó de varios amigos suyos devotos de ambos santos 
para que le ayuden a cuidar los asuntos de las ermitas. Serán dos notarios, cuatro pro­
curadores, un presbítero y él mismo, escribano del número, los que reorganicen todo. 
Los antiguos patronos «por el transcurso de tiempo han muerto»119 por lo que se reú­
nen el 10 de agosto de 1649 con los cofrades que quieran presentarse voluntru·iarnen­
te formándose la primera lista completa de 35 cofrades con sus nombres y oficios 120

• 

Pese a esta remodelación, hasta 1653, año en que de nuevo hay visita, no se 
hacen cuentas, haciéndose juntas las del período 1649-1653. Los años siguientes, 
sobre todo los 50 y 60, serán de gran actividad: muchas reformas en las ermitas, 
aumento del número de hermanos, de las rentas y limosnas y por encima de todo, 
creación de nuevas festividades. 

El libro F-16 comienza haciendo un a modo de resumen de las obras realizadas 
en estos años: en 1656 se hizo el vestido de Ntra. Sra. de la Cabeza, en 1657 se arre­
gla el techo de la nave de en medio y en 1658 las naves del Santo Cristo y de San 
Pedro, el año 1659 se blanqueó toda la iglesia que se acabó de adecentru·, enladrilla~· 
y allanár al año siguiente . En 1661 se compra una casulla blanca, ciriales y vidde­
ras y en 1662 se rehace el tejado del Cristo. Se compran dos frontales y unos tafe­
tanes para la Capilla Mayor, culminándose estos años de reformas con la compra de 
una campana pequeña para la torre de San Bartolomé en 1664. 

También en estos años aumenta, como ya hemos visto, el poder y el número de 
los eclesiásticos en la cofradía, que tendrán un papel importante en las actividades 
de la cofradía. 

119 AHP F-10 Año 1649. 
120 AHP F-10 fol. 38. 

87 



San Bartolomé es el centro de operaciones, y también de atenciones. El visitador 
Don Antonio de Medina les manda también atender a la ermita de San Lorenzo, adju­
dicándole la mitad de las varas. Mandará también cerrar con piedra la ventana de la 
capilla de Santa Barbada, ya que está muy baja y se puede entrar fácilmente por ella. 

La ermita de San Brutolomé es cuidada por un ermitaño al que se dan siete duca­
dos al año y casa para vivir, pagando la cofradía el alquiler de la casa de la ermita, que 
son tres ducados. Aparte se le pagan las festividades a las que asista. La ermita de San 
Lorenzo parece que está cerrada casi todo el año por lo que no necesita muchos cui­
dados del santero. Esta casa del santero fue comprada por Juan Martín, caja de la her­
mandad, por 500 r. parece que por su cuenta y sin pelTOÍso de los cofrades ni de la auto­
ridad eclesiástica, aunque finalmente el visitador da la opción de que se la quede el 
dicho Juan Martín o la cofradía, haciéndose esto último. La casa habrá de ser reedifi­
cada completamente en 1736 frente a la ermita, pru·a lo cual solicitarán al ayunta­
miento el sitio que ,.a a ocupar la casa: un terreno de 78 varas que el ayuntamiento les 
concede. Juan Martín fallece en 1683, teniéndose que ocupar de las cuentas su viuda, 
Polonia González. En 1691 hay una especie de «dimisión» de esta señora, que decla­
ra no poder seguir siendo caja «por haber muchos negocios y dependencias y cobran­
zas tocantes a la cofradía que no es decente que asistiesen las mujereS»121

• 

En 1665 se produce un hermanamiento o concordia con los cofrades de San 
Martín a petición de éstos. Su propuesta consistía en unirse los días de las fiestas 
principales de ambos. en la fiesta de ánimas o por los patronos difuntos, acudiendo 
todos. También les piden que el día de la Ascensión les reciban con la «Virgen de 
San Martín» en la ermita de San Bartolomé por la tarde y por la mañana, con estan­
darte y cera. Se lo conceden «por ser cosa tan pía», incluyendo el llevar por su cuen­
ta la música de la catedral a cantar la salve a la Virgen. Esto se hará por primera vez 
en 1665. También acuerdan asistir a la fiesta del Santísimo Sacramento de Santo 
Tomé ese mismo año. 

A la concordia citada añadirán que cuando muera algún patrón de San Martín o 
suyo se lleven 12 blandones y 20 velas entre las dos cofradías, y se diga una misa 
conventual en cada ermita y clamor el día del entierro. Pru·a sufragar estos gastos, 
cada patrón dará un real para la misa. 

Entrando ya en el siglo XVID, constatamos las reformas que se hacen en las 
ermitas. El caja Antonio Pallarés Guerrero comienza el libro F-11, consignando sus 
hazañas en primera persona y con todo detalle: «Puse dos ringleras de árboles que 
están hacia la ermita y los otros los puse en el siguiente año y los de abajo el año de 
1709. En 1708 hízose la espadaña de la torre y trastejo de todo el tejado, de limos­
nas que yo pedí por no tener la cofradía ni la ermita nada de caudal. El dicho año 
nos animamos los patronos y se hizo un juego de cera e hice diligencia de tener el 
jubileo de que hoy se goza» 122• Este emprendedor caja sacó también licencia del pro­
visor para rifru· seis SOitijas, con cuyo impmte se compraron cortinas, un frontal, y 
se hizo un pozo para regar los árboles. Cuando Antonio Pallarés llegue a su ancia­
nidad, solicitru·á a la cofradía que en virtud de los años en que fue caja y de que no 
puede pagar el reprutimiento, se lo rebajen, lo que hacen en 1741. Las reformas en 
las ermitas son constantes y continuadas. En 1712 se determina hacer un nuevo 
torreón en San Lorenzo, pues el actual amenaza ruina. En 1713 arreglan pequeñas 
cosas en el interior de ambas, destinando para ello las limosnas. 

121 AHP F-10 Juma de 169 1. 
122 AHP F-11 Años: 1707-1709. 

88 



En 1716 el santero plantea a los cofrades sus reivindicaciones salariales: no 
regará los árboles mientras no le paguen algo del salario que tienen atrasado. Le 
pagarán algo de más a condición de que los riegue al menos una vez por semana. 

De los vestidos y joyas de Ntra. Sra. se encargaba una camarera. En 1716 era Da 
Darniana González señora muy devota y a la cual no se quiere hacer pasar por el 
trance de una investigación «por no entibiarla en su devoción y que discurra no se 
tiene dicha satisfacción (de su cometido)». No hace falta mucha imaginación para 
comprender que D" Darniana sería una típica beata de pensamiento tortuoso y ten­
dente a la susceptibilidad y al escrúpulo, según los modelos de su época aunque más 
generalizados en el siglo XIX. 

En estos años se intenta resucitar el hermanamiento con la cofradía de la Miseri­
cordia y San Mattín de la cercana iglesia homónima, aunque esta vez la iniciativa 
parte de los cofrades de la Cabeza. Enviaron cuatro comisionados que ru·gumenta­
ron las ventajas del hermanamiento para mayor culto de las imágenes «Y por muchas 
circunstancias que acaecían», la principal de las cuales era que la cofradía se halla­
ba mal de recursos . Sigue un cruce de respuestas, ya que los cofrades de San Martín 
estaban algo molestos pues en la ocasión anterior su propuesta se había iniciado pero 
se había interrumpido la colaboración enseguida. Esta festividad conjunta se hizo de 
nuevo, al menos durante 10 años, desde 1718. 

El culto de la cofradía en estos años es devocionalmente barroco, jugando con las 
ricas telas y ornamentos llamativos, la música efectista y de máximo postín y los 
títulos recargados al uso, comenzándose a llamar a la Virgen de la Cabeza soberana 
y milagrosa, por ejemplo. El imperio de los sentidos predomina entre los senti­
mientos religiosos, triunfando rápidamente en una sociedad con pocos estímulos 
visuales y auditivos de los que disfrutar. 

En 1729 un grupo de hermanos pretenden fundar en la ermita ,una congregación 
«para los ejercicios divinos a María Santísima y Socorro de las Animas del Purga­
torio». Esta congregación está encabezada por Don Sebastián Rubín de Celis, y for­
mada por los patronos sacerdotes. La cofradía les da luz verde para sus actividades 
de culto, requiriéndoles la aprobación de sus ordenanzas ante el provisor eclesiásti­
co, solicitud muy curiosa, tratándose ella misma de una cofradía sin ordenanzas. 
También les recomiendan informar de sus actividades al cura de San Andrés , ofre­
ciéndoles su apoyo ante él si éste se opone al proyecto. La misión de esta congre­
gación es decir misas en la ermita. 

En estos años se observa cómo los sacerdotes cofrades dominan a su antojo la 
cofradía, marcando su estilo y ocupando cru·gos claves como el de caja, que ocupa 
desde 1723 Lucas de Requena, capellán de San Segundo. Este caja realizará una 
difícil labor, gastando grandes cantidades que la cofradía no podía asumir. En 1731 
deciden hacer un nuevo retablo, y pese a la mala situación financiera de la eco­
nomía, afrontan obras relativamente caras con holgura, quizá debido a la solvencia 
económica de sus patronos. Estos aportan los caudales necesarios para cosas con­
cretas: una obra, retablo, palio, vestido, etc. En esta ocasión los hermanos sacerdo­
tes ofrecen fuertes sumas para pagar el retablo, entre 100 y 120 r. cada uno. Los 
seglru·es más pudientes ofrecerán entre 50 y 60r. y unos 6-30 r.los más desfavoreci­
dos. Don Lucas de Requena marcará una época en la cofradía permaneciendo como 
caja 19 años: de 1720 a 1739, en que renuncia al cru·go por encontrru·se cansado. 
Conseguirán convencerlo para que lo ejerza un año más y tras un lapso de 3 años, 
vuelve al cargo en 1743 a instancia de los cofrades que conocen su gran celo y la 
utilidad que de ello se sigue para la cofradía. 

89 



En 1742 se inician las gestiones para dorar el retablo, consiguiendo 2.400 r. a 
través de mangas y limosnas. Hay algunas mandas muy fuertes de las personas más 
pudientes de A vila, tanto clérigos como laicos, que dan entre 300-400 r., bajando 
otros a mandas de 100-200 r. 

En los años 50 se hacen remodelaciones en las festividades de la cofradía : la fies­
ta principal de Ntra. Sra. de la Cabeza se hace en el Monasterio de Gracia, pues la 
gente no acudía hasta la ermita. La de San Lorenzo, ya muy deteriorada, llegará a 
desaparecer en esta época, y las demás experimentan cambios importantes que se 
verán en su momento . 

En 1758 hay un acontecirnie!lto fundamental para el futuro de la cofradía: D. 
Juan Terán, regidor perpetuo de A vila, deja a la cofradía seis dotaciones de misas de 
40 r. cada una, y dos para el día del Dulce Nombre de María y para la lámpara de 
Ntra. Sra. Como dotación deja 500 r. de renta anual sobre un censo en Madrid y otro 
sobre unas tierras de Santa María de Nieva de 4000 r. de principal así como otras 
rentas menores. Tan importante será esta dotación, que sacará a la cofradía de su 
estado de endeudamiento, aumentando enormemente sus caudales y saneando las 
cuentas. Al Sr. D. Juan Terán se le hace inmediatamente hermano con todos los 
honores y se decide acudir a su entierro sin cobrarle. Resulta sorprendente que 
todavía se cuestionen la posibilidad de cobrarle o no ... Las rentas se comenzaron a 
disfrutar en 1759 y D. Juan Terán murió al año siguiente. 

Continuarán las obras de mejora y reforma: en 1763 se pone una reja en la capi­
lla mayor a expensas de dos devotos que costó 1700 r. Los 400 r. que dejaron a deber 
los pagó el caja. Al año siguiente se blanquea el cuerpo de la ermita y se hace una 
lámpara. Gracias a la economía saneada pueden reparar lo necesario y adquieren 
nuevos objetos: en 1776 hacen una cruz de plata para la procesión, pagándola de los 
caudales de la cofradía; en 1777 hacen un nuevo vestido para la Virgen, aunque 
reconocen que ya tiene bastantes vestidos buenos pero algo antiguos . Se arregla la 
imagen de la Virgen que está en la puerta de la ermita el año 1779. 

Parece que en la ermita se casaban devotos desde tiempo inmemorial . En 1785 
el párroco de San Andrés celebra allí una boda, intentando anular esta prerrogativa 
de los cofrades y haciéndolo, por supuesto, sin permiso de la cofradía. La cofradía 
se reúne inmediatamente y acuerda que el caja del patronato «resista cualquier 
hecho contrario a su posesión y derecho en que se halla y le corresponde el dominio 
de la citada ermita y su uso, sin permitir que en ella se celebren otras funciones y 
aquéllas que es de estilo, por dotación, fundadas en favor de la parroquia de San 
Andrés» 123

• Es el concepto típicamente cofradiero que considera la ermita como pro­
pia y acostumbra a hacer y deshacer a su antojo, pudiendo incluso impedir al párro­
co entrar o celebrar allí sin su permiso. Las tensiones continuarán, pues el párroco 
cuando llega la siguiente fiesta de la Purificación se venga comunicándo les que no 
puede celebrar la misa a la hora acostumbrada, sino a las 9 de la mañana. Los cofra­
des mandan recado al cura diciéndole «desea este patronato se le guarden las pre­
rrogativas que le son debidas y de que ha estado y está en posesión, por lo que le 
piden que la función de la Purificación, que forma parte de la dotación testamenta­
ria, sea la hora y día acostumbrado, es decir a las 10». Le indican también que avise 
al caja y al patronato siempre que celebrase en la ermita alguna función extraordi­
naria. Parece que posteriormente se suavizaron las relaciones, pues cuando en 1794 
el cura de San Andrés les pide prestado un vestido de la Virgen para la celebración 
de las fiestas en la parroquia, se lo conceden . 

123 AHP F-8 Año 1785. 

90 



No solamente es el clero el que invade prerrogativas de la cofradía. En 1798 la 
Junta de ganaderos de la Mesta se reunió en la ermita sin ellos saberlo, «ignorando 
en virtud de qué facultades» lo han hecho. Deciden, por supuesto, oo permitirlo 124• 

La cofradía es celosa de sus prerrogativas y las defiende ante la autoridad eclesiás­
tica. En 1786 el visitador Juan Basilio Escamilla les manda, entre otras cosas, que 
no hagan compras ni arreglos de más de 200 r. sin licencia del tribunal eclesiástico. 
Esta orden no será acatada sino protestada formalmente por los cofrades por consi­
derar «ser contra las regalías y posesión» del patronato, por componerse sus efectos 
de los caudales de los patronos. En 1792 visita la ermita el obispo Fr. J ulián de Gas­
cueña, dándoles permiso para ejercer las obras que les parezcan convenientes, en 
vista de que existe caudal y saneada economía. 

Por último, constatamos que existe la tendencia desde el último tercio del siglo 
XVill de utilizar la denominación de Patronato, aunque en algunos documentos apa­
rece llamada indistintamente cofradía o patronato. Desde el siglo XVIT se llama a 
los hermanos patronos, pero creemos que no se trata de un título jurídico, sino de la 
utilización del de patronato sin entenderse por ello que esté declarado jurídicamen­
te como tal, pues no existe documento que lo afirme expresamente, ni indique cuán­
do, cómo, y porqué se convierte la cofradía en patronato. 

1.5.6.- Las fiestas 

Nos encontramos en este caso con una cofradía que vive para organizar sus fies­
tas. Es la manera que tienen de expresar su religiosidad y exteriorizar su devoción. 
Fiestas que aparecen y desaparecen, cambian y se transforman, se crean y se olvi­
dan en un abanico cambian te y lleno de color. Es impresionante la riqueza festiva y 
el genio creador de esta cofradía, cuyo resumen puede verse en el Cuadro 3: 

Fiestas principales de la cofradía Años de duración 

San Lorenzo 1615 ...... 1654 ........ ............................................ 1751 

San Barto1omé 1615 ...... 1654 .............................................................. 1800 y SS 

Natividad-Cabeza 1669 ........................................ ............ 1800 y SS 

Candelaria (2 de febrero) 1654 ...................... .................................. ....... 1800 y SS 

Ánimas 1663 .................... 1680 

Ofrenda Grande 1654 ................................. 1695 

Cruz de Mayo 1665 ....... 1671 

Misa día Vacas 1720 ................. 1800 y SS 

Ascensión-San Martín 1665 ....... 1671 1720.1725 

Dulce Nombre de María Dotación Juan Terán (desde 1758) 

Por desgracia, de las antiguas fiestas del siglo XV y XVI no podemos decir nada 
concreto. Suponemos que en esta etapa la fiesta de San Bartolomé el 24 de agosto y 
la de San Lorenzo en su ermita ellO de agosto serían las principales. 

124 AHP F-9 Año 1798. 

91 



La fiesta de San Bartolomé es la más antigua y con más larga duración en el 
tiempo . Su celebración es originaria del siglo XV, es decir, desde los comie nzos de 
la cofradía . Tenemos datos de dos siglos completos de las celebraciones: el XVII y 
el xvm. Hasta 1655 no podemos aportar datos concretos, procedentes casi todos de 
las cuentas anuales. El período de máximo esplendor de la celebración de San Bar­
tolomé fueron los años 1655-1675. La fiesta consiste en misa mayor, sermó n, cohe­
tes, gran profusión de cera, adornos, música a cargo de la capilla catedral y colación 
de barquillos para todos los asistentes. Desde fines del XVTI la fiesta experimentará 
cierta decaden cia, fundamentalmente por la aparición de gran cantidad de nuevos de 
festejos en las décadas de 1650-60 que lógicamente restaron presupuesto y energías 
para la celebración de la tradicional fiesta de San Bartolomé. Desde 1675 la fiesta 
de la Virgen de la Cabeza el 8 de septiem bre ha desplazado a la del santo, que ya no 
es la fiesta principal sino la de la Virgen. La cercanía de ambas fiestas, separadas 
sólo por 15 días, también contribuye al deslucimiento de la de San Bartolomé. 

A partir de 1725 y hasta 1765 aproximadamente hay un nuevo resurgimiento 
de la fiesta del santo . No es buena en este momento la situación económka de la 
cofradía, por lo cual esto no nos sirve como explicación de este resurgir. Quizá sí 
el hecho del dominio de los eclesiásticos en la cofradía en estos años, tan procli ­
ves a la multiplicación de fiestas y celebraciones brillantes. En estos años vol­
verán los cohetes, el adorno de la ermita, y se introducirá un nuevo elemento: un 
clérigo da a besar la reliquia del santo a los fieles, que hacen cola para poder 
besarla devotamente. 

La fiesta de San Lorenzo es la otra gran celebración tradicional de la cofradía . 
Su origen se mezcla también con los principios de la cofradía y, como de la de San 
Bartolomé, tenemos noticia fidedigna de su celebración desde 1615. El presupuesto 
de San Lorenzo es más modesto que el de San Bartolomé, cuya proximidad en la 
fecha de celebración (sólo 14 días) restaba protagonismo a San Lorenzo. Además de 
los habituales gastos de cera y misas se daba una colación modesta a los clérigos y 
asistentes . Al igual que la de San Bartolomé, tras unos años de decadencia a fines 
del xvn y plincipios de xvm, hay un resurgimiento de la fiesta desde 1725 hasta 
1745 motivado por la buena gestión del caja D. Lucas de Requena, clérigo e impul­
sor de la vida festiva de la cofradía en estos años. 

Es curiosa la duplicación de la fiesta de San Lorenzo que se produce entre 
1724-45, años en que está funcionando autónomamente la cofradía de San Loren ­
zo. La cofradía de la Cabeza no quiere renunciar a su tradición y sigue cele brán­
dola en la ermita del santo, ya que la cofradía de San Lorenzo, por distintos moti­
vos, la celebraba en la parroquia de Santo Tomé. Cuando la cofradía de San Loren­
zo resmja en 1758 la cofradía de la Cabeza les cede el uso de la ermita de San 
Lorenzo para sus fiestas, y quizá por este motivo la Cabeza deja de ocuparse de 
organizar la fiesta de San Lorenzo perdiéndose la tradición. En 1755 desaparece 
la fiesta definitivamente. 

En la segunda mitad del siglo XVII comienzan a aparece r nuevas fiestas que aca­
barán cambiando la fisonomía de la cofradía . Por orden cronológico, la primera que 
aparece es la fiesta de la Candelaria el 2 de febrero. En un principio a esta fiesta 
se le llama ofrenda pequeña que acabará desplazando hasta hacer desaparecer a la 
llamada ofrenda grande. De la celebración de 1654 no sabemos casi nada. En 1661 
1~ fiesta consiste en la ofrenda del tradicional bodigo, hecha en la forma usual en 
Avila: se elige una madrina, que este año será Magdalena Martín, mujer del merca ­
der Bartolomé de Tapia . Esta madrina corre con los gastos de la fiesta, en la cual se 

92 



recogen limosnas en dinero y en especie. Debido a esta carga económica, se hace 
difícil encontrar personas que quieran ser madrinas. El año 1712, por ejemplo el caja 
Anto1úo Pallaré s se ve obligado a serlo, pues nadie quiere ejercer el madrinazgo. 

En p1incipio la fiesta consiste en una misa tras la cual se realizan las ofrendas. 
La cofradía ingresa importantes cantidades por este concepto: hay años que se reco­
gen hasta 590 r. Las limosnas son constantes y elevadas desde 1660 hasta 1745. A 
partir de 1750 se reducen drásticamente hasta casi desaparecer. 

La llamada Ofrenda Grande a Ntra. Sra. de la Cabeza se hace el primer domin­
go de julio desde 1655. Parece que la única y principal motivación de su celebración 
era la recogida de limosnas, atrayendo a devotos a la ermita. Para realizar la ofren­
da se nombran cargos de capitán, alférez, sargentos y cinco escuadras, y desde 1656 
también se nombra una capitana . El cargo del año se le echará a alguien para el año 
siguiente. Esta ofrenda conlleva unos gastos para los que ejercen estos cargos . Esta 
ofrenda durará pocos años, hasta 1695, siendo los años 1655-75 en los que se reco­
gen más limosnas, quizá porque al iniciarse este último año la fiesta de la Cabeza, 
las limosnas se trasladan a este día. Entre 300-400 r. se recogen cada año de ofren­
da grande hasta 1675. 

Otra celebración de efímera duración será la de Ánimas, que se inicia en 1663 y 
se deja de hacer en 1680. Como su nombre indica se trata de una celebración por los 
difuntos consistente en vigilia, misa y procesión alrededor del cementerio, con 
sermón y monaguillos . La fiesta desaparecerá, y desde 1713 se harán dos misas por 
los difuntos : una el día de la Candelaria y otra el día del recibimiento de la Virgen 
de las Vacas. 

Menos tiempo aún durará la fiesta de la Cruz de Mayo: seis años, de 1665 a 
1671, con gastos muy escasos, a la par que los ingresos, ya que se sufraga con limos­
nas y si falta algo lo paga el caja. 

Ya hemos aludido en el punto anterior a las concordias establecidas con la 
cofradía de San Martín para la celebración de fiestas conjuntas. Desde 1665 la 
cofradía de la Cabeza recibe a la Virgen de San Martín en su ermita el día de la 
Ascensión . Se hace una procesión que sale de San Martín, pasa por la puerta de 
Adaja y Cruz de Ajates y llega a San Bartolomé por la tarde. La capilla catedral reci­
be a la Virgen con Salve y un villancico llevándosela después a San Martín . Esta 
celebración se hará sólo seis años: 1665-71 y se interrumpirá hasta 1720 en que se 
volverá a hacer otros cinco años, añadiéndose una colación en la ermita. 

Del recibimiento que hace la cofradía a Ntra. Sra. de las Vacas anualmente 
tenemos una noticia suelta de 1664. Este año se saca el estandarte y se pide a los 
capellanes de Mosén Rubí que vayan de limosna «como siempre van, y se dé cola­
ción como es costumbre» . Hasta 1713 no tenemos más noticias; este año se institu­
ye que haya ese día una misa por los cofrades difuntos. A partir de 1720 la celebra­
ción es constante y está documentada . La cofradía paga la misa y refresco, el cual 
se deja de hacer en 1735, constando sólo los 4 r. de la misa en la ermita. 

La devoción a la Virgen de la Cabeza fue mucho más tardía que la de los san­
tos. En los primeros años del siglo xvn nunca se nombra a la VIrgen y sí a los san­
tos como titulares de la cofradía y ermita. Los visitadores hablarán casi durante todo 
el siglo de la ermita de San Bartolomé. Por primera vez vemos una referencia en las 
cuentas de 1620-26 en que se hace un lucillo «para la Madre de Dios» 125 y ya se la 

125 AHP F- 10 Año 1620-26. 

93 



denonúna con el nombre de la Cabeza en 1644 indicándose que su imagen está en 
la iglesia de San Bartolorné. Se recogen limosnas de las mujeres para hacerle un ves­
tido a la Virgen. La colecta se demoró cuatro años, pues no se cogía suficiente dine­
ro y alguna de las capitanas, es decir, las señoras que habían recibido mandas habían 
muerto y se temía perder el dinero con la tardanza . Finalmente se recogen 490 r. que 
se gastan en hacer el vestido. 

El visitador D. Tomás de Robles será el primero en llamar por este nombre a 
Santa María de la Cabeza el año 1644, aunque hasta 1680 más o menos no tendrá 
un predominio total, llegando a desplazar la titularidad de San Bartolorné. D. Miguel 
Martínez de Sicilia indica por primera vez «ermita y cofradía de Ntra. Sra . de la 
Cabeza» en 1682, aunque la fiesta de la Virgen de la Cabeza ha pasado a ser la fies­
ta principal desde 1675 aproximadamente. 

Tenernos referencias de la celebración de esta fiesta en 1669-71 pues aparecen 
3.156 r. de mandas de los patronos para la fiesta que se gastan en danzas, clarín, 
rninistriles, procesión y toros. La fiesta de la Natividad, el 8 de septiembre se utili­
zará para festejar a la Virgen de la Cabeza, que irá adquiriendo cada vez mayor bri­
llantez. La fiesta aparece ya totalmente establecida en 1675 y con un esplendor inu­
sitado. A modo de resumen señalarnos los gastos que se produjeron este año en esta 
fiesta: 

- A la parroquia de Santo Tomé, por la procesión 
y misas: 

- Música: 

Ministriles (procesión): 

- Sermón: 

- Al cura y beneficiados de San Andrés 
por la procesión: 

- Danzas de Mingorría y San Juan de la Nava 
con librea y tamboriteros: 

- Monaguillos y seises: 

- Colaciones al cura, predicador, 
a los que llevan el palio, etc.: 

- Toros y novillos: 

- Cerrar la plaza del mercado chico, 
madera y limpiar: 

Total: 

106 r. 
166 r. 
55 r. 
50 r. 

60 r. 

830 r. 
8 r. 

150 r. 
1100 r. 

194 r. 

2719 r. 

Durante estos años, hasta 1680 se sigue haciendo la fiesta por todo lo alto, hasta 
que se llega, corno ya hemos visto en las fiestas anteriores, a una disminución de los 
actos festivos a fines del siglo XVTI y ptincipíos del XVTII. Desde 1725 hasta 1765 la 
fiesta volverá a ser espléndida con gasto de cohetes, la Salve y letanía a cargo de la 
capilla de música de la catedral, caja y clarín, danzas, adornos de la ermita y colación. 

Desde 1677 se hace la procesión, pagada por el cura de Santo Torné, grandevo­
to y quizá el impulsor de la idea de la procesión, que dio la facilidad de acoger a 
la Virgen en su parroquia. La procesión sin embargo, estará condicionada a que 
haya dinero para hacerla, si no lo hay, se hace la fiesta en la ermita, con sermón y 
música por la tarde y misa mayor, cohetes y hachones. En 1679, por ejemplo, no 
habrá procesión por estar la hermandad endeudada y no haber suficientes mandas. 
En 1680 las mandas que se dan para celebrar la fiesta de la Virgen superan a las 

94 



que se dan para San Bartolomé, signo sintomático del cambio devocional que se 
está experimentando. La procesión, no obstante, se dejará de celebrar por su alto 
coste, y en 1682 se venden las andas y el palio por no ser necesarios, ya que la 
Virgen no sale en procesión y la hermandad se halla endeudada por la cantidad de 
fiestas que celebra. 

Un posible origen de esta celebración podría estar en la dotación del patrono Juan 
de Osma y su mujer, Malia de las Cuevas, fundada para el8 de septiembre de cada 
año y consistente en una misa cantada y un aniversario, dando al cura y beneficiado 
de San Andrés 500 r. de principal. El año de esta dotación parece girar alrededor de 
1677, pero no está determinado ni tampoco su conexión exacta con la celebración 
de la fiesta. 

Para esta fiesta la cofradía encarga danzas, gastando en ello cantidades consi­
derables: 708 r. en 1669, 830 r. en 1675. También la música de la capilla de la cate­
dral intervendrá en el festejo, tanto en la celebración religiosa como en la proce­
sión y fiesta posterior con clarín y tambor. Los festejos de toros que tanto prolife­
ran estos años se llevan la parte del león. En 1669 sólo tenemos constancia del 
dinero gastado en cerrar la plaza, quizá porque los toros se dieron de limosnas que 
no nos constan en las cuentas. En 1675, en cambio, los toros y los novillos cuestan 
1100 r. y se gastan 194 en cerrar la plaza del Mercado Chico y limpiarla después 
de la corrida. Creemos que éstos son los únicos festejos taurinos que celebra la 
cofradía. Posteriormente, desde luego, no los hay, quizá algún año antes, aunque en 
cualquier caso, no hay constancia, excepto en las cuentas de 1663 en que se vende 
un «despojo de toro». 

En el siglo XVill la fiesta volverá a su esplendor anterior. En 1729 se decide vol­
ver a hacer la procesión «como antiguamente se hacía», por lo que hacen reparti­
miento para hacer un palio, sacando 381 r. de mandas para ello y en 1730 saldrá con 
lucimiento, yendo a Santa María de Gracia, donde se hará un sermón. El recorrido 
será: cuesta del Carmen, - el Andrín - catedral, donde el cabildo la acompaña por 
el claustro, - el San Segundo, - convento de Gracia, donde habrá un sermón y se 
quedará hasta la tarde. Por la tarde, procesión de nuevo: Hospital de Magdalena, -
San Pedro,- Santa Catalina, - Santo Tomé, - el Ancha de San Francisco, - La Con­
cepción, - San Andrés, - San Martín, - La Cabeza. 

En 1734 el cura de San Andrés se queja de que son pocos los 100 r., que la 
cofradía le paga por asistir a las procesiones de Cabeza y Función de Animas, 
poniendo por ejemplo que la cofradía de San Martín le pagaba 125 r. La procesión 
se seguirá haciendo hasta 1765 con gran esplendor, y desde este año algo más 
modestamente, pero se seguirá haciendo. En el convento de Gracia se obsequia a la 
Virgen con una Salve y letanía a cargo de la capilla de la catedral, realizándose allí 
el sermón el 8 de septiembre. 

Tanto por la mañana como por la tarde se sortean tazas, y se piden, recogién­
dose cuantiosas limosnas. En las juntas de estos años aparece esta organización 
minuciosamente especificada, nombrándose comisionados para las distintas fun­
ciones, siendo la más curiosa la comisión de convites, que debe convidar a la 
comunidad de la parroquia de San Andrés para que asista a la fiesta, así como a la 
priora del convento de Gracia . Hay otras comisiones para el palio, predicador, 
tazas, etc. 

En junta de 1775 constatan que por el tiempo caluroso, la distancia a la ermi­
ta desde la ciudad, las ocupaciones de cada uno, etc., ha acudido muy poca gente 

95 



a la procesión, lo que ha motivado «junto con el corto número que hay de cofra­
des», que se suspendan algunos cultos y se haga con menos lucimiento. Resuel­
ven que para que la fiesta se haga con más devoción, haya vísperas el 7 de sep­
tiembre y después de ellas lleven la imagen al convento de Ntra. Sra. de Gracia , 
cantándose la Salve allí. El resto de la fiesta se hará allí, y por la tarde del 8 de 
septiembre se la volverá a su ermita. Esta fiesta, como se ve, sufre diversas modi­
ficaciones y va cambiando conforme a las devociones predominantes de su 
época. 

La última fiesta que se incorpora al bagaje festivo de la cofradía tiene su origen 
bien claro. En 1758 D. Juan Terán y Monjaraz, regidor perpetuo de la ciudad hace 
varias dotaciones: dota perpetuamente la iluminación de una lámpara de Ntra. Sra., 
para lo que deja varias casas y tierras; dota de seis misas durante el año los días de 
octava de Todos los Santos, Patrocinio de Ntra. Sra., Expectación del Parto , 28 de 
diciembre, Anunciación y San Juan de Junio, financiadas con un juro sobre rentas 
del tabaco y otras en Madrid; y la festividad del Dulce Nombre de María el 12 de 
septiembre con misa, vísperas cantadas, Salve y letanías por la capilla catedral dota­
da con un censo sobre tierras de Santa María de Nieva. Los ingresos exceden gran­
demente a los gastos, con lo que todas las fiestas salen ganando y son mejoradas 
desde entonces. Ya hablaremos de lo que supuso esta donación desde el punto de 
vista económico para la cofradía. En el aspecto festivo colaboró a un aumento de las 
celebraciones, aunque esta dotación era estrictamente religiosa y carecía del sabor 
popular de las anteriores. 

(J) 
w 
;:: 
e: 

GRÁFICO 1: GASTOS DE LAS PRINCIPALES 
FIESTAS DE LA COFRADÍA 126 

:¡ .. .. 
600 

500 
: 

400 
·. 

300 
', 

200 : 
100 . 

. , 

1\ 
' 1 \ ~ 1 " \ 1 1 _, ... . 

... ~. --··· .. . . . . . 

1615 1631 1649 1665 1665 1705 1725 1745 1764 1785 

AÑOS 

!
- ·S. LORENZO CANDELARIA J 

_- - CABEZA · · · · · · ·S. BARTOLOMÉ 

126 Hemos suprimido los 2.719 r. que se gastan en 1675 en la fiesta de la Cabeza porque deforman el conjunto 
del gráfico debido a su excesivo caudal. 

96 



1.5.7.- Vida económica 

Nos encontrarnos ante una cofradía con una rica vida gracias a su dinámica eco­
nomía. Las propiedades , junto con las aportaciones económicas de los hermanos y 
!as fuertes hrnosnas son las fuentes de recursos que perrrúten a la cofradía gastos 
un portantes. 

Ya vimos cómo la ermita aparece en la relación de parroquias y ermitas de 1458, 
en la que se le adjudica unos bienes de propios que rentan anualmente 465 rnrs. 
Estos ingresos no bastaban para cubrir los gastos más imprescindibles de capellán y 
oficial que se supone los suplían los cofrades con sus aportaciones127• 

La cofradía posee unas propiedades que son básicas para garantizar su sustento 
económico. En 1615 la cofradía tiene al menos seis censos y dos casas que tiene 
alquiladas y le rentan ese año 72 r. Durante el siglo XVTI, tales propiedades propor ­
cionarán a la cofradía un 50% de sus ingresos y en la misma proporción lo harán 
durante el siglo xvm. 

En 1664 hay una relación de los censos que se cobran: 

- uno en la Alameda de: 

- de la dotación de Fontecha: 

- de una cerca: 

- de censo de S. Juan Encinilla: 
- de censo de José Ordoñez: 

- de censo de casa de la rúa: 

- de censo de la cerca del palomar: 

1.564 mrs. 

374 mrs. 

1.360 r. 
170 r. 
170 r. 

180 r. 
70 r.'" 

El censo de S. Juan de la Encinilla y Aldeanueva de la Maraña (despoblado) con­
sistía en catorce obradas de tierras y viñas, que estaba a favor de la cofradía desde 
1543. En 1718 se hará el apeo de las tierras para justificar la propiedad de la 
cofradía . Este apeo se hace para que los censatarios paguen lo que deben a la 
cofradía ya que el colegio de San Gregario de ValladoUd estaba cobrándolos inde­
bidamente, diciendo ser suyos. Por este apeo se declara que son tierras de la cofradía 
y se obliga a pagárselas 129

• 

Las tierras del censo de la Alamedilla del Berrocal son 60 obradas y media. En 
1658 se redime un censo al quitar en la Alamedilla, excepto 118 mrs. de censo per­
petuo a la cofradía que paga Gaspar Muñoz de Martiherrero, Juan Muñoz y María 
Jiménez, de Cardeñosa. En 1726 recaen sobre la cofradía unas tierras, hipotecas 
especia les de este censo y en 1778 se redimirá130

• 

En el inventario de papeles del740 se relacionan las siguientes propiedades: 

- Un censo perpetuo de 18 r. cada año contra Manuel de Frías. 
- Propiedad de heredades de la cofradía en 1735 en Alamedilla, con 800 r. de carga principal a 

redimir en favor del hospital de Santa Escolástica. 
- Una vía ejecutiva contra los comunes de San Pedro con su censo perpetuo de 308 mrs. sobre 

la cerca tras la casa del santero. 1693. 
- Cuatro instrumentos de pertenencia con su apeo de las tierras de S. Juan de la Encinilla. 1719. 

- Una escritura de censo perpetuo de 60 mrs. cada año sobre una casa. 

127 Libro de los veros valores del obispado. Op. cir. p. 2 1. 
128 AHP Libro F-16 Año 1664. 
129 AHPLibro F-17 Año 1718. 
130 fbidem. 

97 



- Una escritura de censo perpetuo de 40 mrs. 
- Un testimonio de título de pertenencia de la casa nueva en 1737.'1' 

Como contrapartida, la cofradía tiene un censo a redimir y al quitar a favor de los 
comunes de San Juan de 2.150 r. de principal y 64 r. de réditos, desde el año 1743. 
Este censo se tomó para pagar el dorado del retablo nuevo de la ermita, y se cargó 
sobre los censos de San Juan de la Encinilla y la Alamedilla, que se dan como hipo­
teca. En 1777 se redime este censo. Por último en 1779, Lucas Castejón, de El Tiem­
blo, otorga un censo redimible a favor de la cofradía de 2.000 r. de principal y 60 de 
réditos pagaderos en San Juan y Navidad de cada año132• 

El resto de propiedades de la cofradía se puede estudiar desde los inventarios. 
Esta cofradía tiene una tendencia fuerte a invertir en arreglos de sus ermitas, como 
ya hemos visto, así como a dotarles de todo tipo de bienes muebles: retablos, imá­
genes, cuadros, vestidos, ornamentos, etc. Estos gastos supusieron un 41% en el 
siglo XVTI y un 21% en el XVID, cantidades considerables. Los cofrades conside­
ran la mejor inversión gastar el dinero que les sobra en la mejora de sus instalacio­
nes. Esta política les dio buenos resultados, conservándose gracias a esto casi intac­
ta la ermita de San Bartolomé hasta nuestros días, aunque desgraciadamente la de 
San Lorenzo se perdió. 

Conservamos tres inventarios completos : de 1663m, de 1712134 y de 1740135
• Los 

tres estudiados comparativamente nos permiten comprobar la fuerte inversión en 
bienes muebles que hacía la cofradía: 

1663 17U 

OBJETOS ARTÍSTICOS 

Retablo de San Bartolomé 

Santo Cristo Crucificado 

Retablo de San Pedro 
en la Epístola. 

Estatua de San Bartolom é 

Reliquia de S.Bartolomé 

Un cuadro de la Visitación 

Un cuadro de la degollación 
de S. Juan Bautista 

Un cuadro de S. Segundo 

131 AHP Libro F-12 Año 1740. 
132 AHP Libro F-18 Años 1777-79. 
133 AHP Libro F-16 Años 1663. 
134 AHP Libro F-11 fol. 19. 
135 AHP Libro F-12 fol. 1 y ss. 

98 

1740 

Retablo Cristo Crucificado 
al lado del EvangeHo, con 
dos cuadros de S. Bartolomé 
y S. Lorenzo 

Otro retablo en el EvangeHo 

Retablo de S. Pedro apóstol en 
el lado de la Epístola 

Reliquia de S. Bartolomé 

Cuadro de la Visitación 

Cuadro de la degollación 
de S. Juan Bautista 

Cuadro de S. Segundo 



1663 17U 1740 

OBJETOS ARTÍSTICOS 

Cuadro de S. José 

Retablo nuevo de la Capilla 
mayor que costó 3.300 r. + 1.700 r. 
de dorado con efigies de 
S.Barto lomé, S.José, S.Lorenzo 
y cuatro ángeles 

PLATA 

Un cáliz Dos cálices y patenas Un cáliz 

Una diadema Una diadema 

Seis ciriales de bronce plateados 

Un cuchillo 

Doce ramilletes 

ORNAMENTOS Y ROPAS 

8 Fronta les 15 Frontales 17 Frontales 

1 Frontalera 1 Frontalera 

6 Casullas 3 Casullas y estolas 5 Casullas 

1 Paño facistol 2 Paños facistol 1 Paño facistol 

2 Tafetanes 6 Tafetanes 4 Tafetanes 

3 Roquetes 4 Roquetes,amitos y cíngulos 4 Roquetes 

9 Sábanas 6 Sábanas lienzo 5 Sábanas 

4 Limpiezas 4 Limpiezas con encajes 

4 Bolsas corporales 6 Bolsas corporales 5 Bolsas corporales 

7 Paños cálices 2 Paños cálices 

4 Cortinas 4 Cortinas 

5 Purificadores 

1 Pendón 

1 Palio nuevo 

JOYAS Y VESTIDOS DE LA VIRGEN 

2 Vestidos 9 Vestidos 

4 Jubones 

1 Manto 

5 Camas 2Camas 

2 Coronas de plata 

1 Cetro de plata 

99 



1663 1712 1740 

JOYAS Y VESTIDOS DE LA VIRGEN 

8 Joyas varias 3 Joyitas 

4 Rosarios 2 Rosarios 

1 Sortija 2 Sortijas de oro 

2 Tocas 3 Sobretocas 

1 Cofrecito-encajes 

4 Ramilletes 

l CoiJar de piedras falsas 

5 Lazos, cintas y lacitos 

5 Relicarios 

1 Cadena de bronce 

2 Cortinas 

1 Arquita 

2 Flores 

2 Rostrillos, 1 de plata 
y otro nuevo. 

7 cañones 

MADERA-MOBILIARIO 

1 Estrado 

3 Retriles l Atril 3 Atriles 

l Facistol 

5 Bancos 12 Bancos 12 Bancos 

3 Escaleras 2 Escaleras de mano 4 Escaleras 

2 Arcas 5 Arcas con IJaves 5 Arcas 

3 Rodapiés 

3 Cruces 4 Cruces de madera 

1 Mesa 1 Mesa de pino 

1 Lámpara de azófar 2 Lámparas de azófar 

2 Campanas en la torre 2 Campanas grandes y 
2 Pequeñas 

Cajones 3 Cajones 

1 Espejo 1 Gradilla 

2 Tarimas 

l Tumba de pino negra (ataúd) 

1 Andas de Ntra. Sra. y 
4 HorquiiJas 

100 



1663 1712 1740 

OTROS 

319 Libras de cera 

4 Candeleros de madera 2 Candeleros de madera 26 Candeleros 

2 Candeleros de azófar 8 Candeleros de alquimia 3 Lámparas de alquimia 

1 S. Francisco de concha l Relicario de S. Francisco 

1 Cristo 

1 Niño Jesús 

2 Misales 5 Misales 1 Misal 

1 Libro de coro 

1 Fuente 1 Fuente de azófar 

1 Cruz de metal 1 Cruz de alquimia 

Cordón y borlas del pendón 

1 Sobremesa 2 Sobremesas 

47 Rosas con sus pies 

2 Esquilitas 

1 Azadón 

12 Medios timones para 
poner tiestos 

3 Alfombras 2 Alfombras 

3 Aras 

1 Tabla de indulgencias y 
3 Marcos dorados 

4 Marcos con tafetanes 

1 Velo 

1 Caldero de cobre 

1 Colgadura 

2 Cuadritos y 2 marcos 

6 Ramill etes 

Completando el capítulo de las propiedades de la cofradía ya hemos comentado la 
importante donación que hace a la cofradía D. Juan Terán. Este caballero hace esta dota­
ción dos años antes de morir, y por motivos devocionales. Entre ellos incluía el ser ente­
rrado por la hermandad en la ermita. La importancia económica de esta dotación fue 
trascendental para la cofradía que salió de un plumazo de apuros económicos y entró en 
una placentera fase de gran bienestar económico, aunque como contrapartida disminu­
yeron progresivamente tanto las limosnas como las aportaciones de los cofrades al no 
ser ya necesarias. También disminuye el dinamismo de la cofradía, pues no es necesario 
ningún esfuerzo para sacarla adelante y parece que su actividad en cierto modo se fosi­
liza. Incluso aumentarán los deudores en este peliodo. A fines de siglo, sobre todo de 
1780 a 1800, los grandes alcances de ahorro hacen subir el cargo de los años siguientes. 

101 



La donación de Juan Terán detalladamente consistió en varias tierras , casas y 
juros. Para dotar la luminaria de Ntra. Sra. deja una casa en el barrio de San Nicolás, 
que renta 44 r. en 1765; dos casas que rentan 125 r.; un pajar y cercado, 80 r.; la 
novena parte de la dehesa de Jerniguel que renta 92 r. Esta dehesa se vendió entera 
en 1800, conespondiéndole a la hermandad por su parte 48.343 r. la dotación de la 
luminaria se completa con la renta de pan en Collado de 90 r. Para las dotaciones de 
las 6 misas de la Virgen durante el año deja un juro en Madrid de 515 r. sobre sisas 
de abastos y millones de carne, tocino y vino. Para dotar la festividad del Dulce 
Nombre de María deja la renta de Santa María de Nieva, de 504 r. Esto supone que 
el beneficio para la cofradía es enorme, pues el conjunto de los gastos que esta dota­
ción proporciona no llega a un tercio de lo que gana por ellos. 

Las tienas de Santa María de Nieva tienen un administrador, al que pagan anual ­
mente 80 r. por sus gestiones. En los últimos años del siglo, estas rentas no se 
cobrarán, no sabemos por qué motivo. En 1778 venderán tres casas, un cercado y un 
pajar de la dotación de Juan Terán por valor de 6.000 r., con los que se redimirá un 
censo de la cofradía y se hará un nuevo vestido a la Virgen, así como un aneglo a la 
imagen de la Virgen de la puerta de la ennita. 

En cuanto al poder económico general de la cofradía a lo largo de esos dos siglos, 
podemos observar el Gráfico 2: 

"' w 

~ cr 

GRÁFICO 2: INGRESOS-GASTOS (1611-1800) 

16000 ' 

14000 

12000 

10000 

6000 

6000 

)\ 4000 

2000 

o 
1811 1624 1637 1650 1863 1676 1689 1702 1715 1728 1741 1754 1767 1780 1793 

AÑOS 

1-CARGO -DATA 1 

La primera observación al gráfico consiste en ver cómo ambas líneas, la de ingre­
sos y la de gastos discurren prácticamente unidas. El sistema usado en el XVII, de 
reparto de los gastos entre los hermanos, hace que se recoja lo necesario para cubrir­
los, aunque éstos son ligeramente superiores a los ingresos durante casi todo el xvn. 
Sin embargo, se aprecia un buen control de los gastos, pues cuando es necesario hacer 
algún gasto extra, consiguen sacar el importe mediante repartos y limosnas extraordi­
narias. A fmes del XVII y principios del XVITI hubo una fuerte crisis en la economía 

102 



cofradiera, disminuyendo mucho el número de hermanos y por tanto la actividad y los 
ingresos. Hasta la década de 1720 no habrá un resmgimiento efectivo. 

Los ingresos de la cofradia se deben fundamentalmente a las limosnas y a la 
aportación de los hermanos: un 84% en el XVII y un 21% en el XVID, cuyo por­
centaje se ve deformado por el impacto de la dotación de Juan Terán. El resto de los 
ingresos proceden de los censos y casas de la cofradía, y a fines del XVIII, de los 
fuertes alcances , procedente s del ahorro excedente del año anterior. 

CUADRO 4: INGRESOS 

Siglo xvn 
A port. 

Años Alcance Censos Casas Limosna Cofrades Resultas Otros Total 

1615 63 40 32 115 102 352 
1620 148 46 72 438 704 
1631 106 46 149 301 
1636 78 4 47 129 
1649 43 174 548 765 
1655 1038 1038 
1660 1064 544 1608 
1665 370 SS 1177 312 JO 1924 
1669 68 1292 2127 3487 
1675 23 1296 1763 81 418 3581 
1680 22 425 632 3 1082 
1685 194 76 270 
1690 241 63 304 
1695 64 373 33 470 

Suma 554 704 124 8031 5550 84 968 16015 

% 3,40% 4,3% 0,7% SO% 34% 0,5% 6% 99% 

Siglo xvm 
Dota c. Aport. 

Años Alcance Censos J. Terán Limosna Cofrades Resultas Otros Total 

1700 114 230 92 342 778 
1710 9 436 lOS 8 558 
1720 128 61 362 304 270 1125 
1730 89 51 578 756 560 2034 
1740 240 613 1200 445 42 2540 
1750 299 75 427 919 1720 
1760 so o 1322 168 560 483 3033 
1770 830 344 2004 114 260 1163 4715 
1780 392 251 1719 130 280 77 2849 
1790 7038 29 2467 282 395 620 10831 
1800 2207 29 3386 163 344 6129 

Suma 10684 1927 10898 3151 4723 4545 384 36312 

% 29% 5% 60% 9% 13% 12% 1% 99% 

103 



Los gastos aparecen bastante repartidos. En el siglo XVll un 41,8% se lo llevan 
los arreglos en las ermitas y las compras de objetos y mobiliado, reflejo del cuida­
do de los cofrades con sus ermitas y la devoción que tienen a sus santos e imágenes. 
Los gastos de las fiestas, tanto en su vertiente religiosa como en la profana llega a 
suponer un 30% del presupuesto, incluyéndose las funciones religiosas, música, 
danzas, cohetes, e incluso los toros, los años que los hay. El esplendor festivo del 
siglo XVII tiene su reflejo en estos fuertes gastos. Si a estos gastos añadimos la cera, 
llegamos a un 43% de los gastos. 

CUADRO 5: GASTOS SIGLO XVII 

Func. Fest. y Obras y 
Años Alcance Religiosa! Refrescos Sueldos compras Cera Resultas Otros Total 

1615 110 59 28 197 
1620 181 46 490 717 
1631 124 16 13 3 40 196 
1636 45 4 3 6 12 70 
1649 43 565 132 740 
1655 88 156 16 139 167 19 585 
1660 20 156 312 34 1010 142 38 1712 
1665 176 123 94 1394 496 2283 
1669 73 850 1449 1603 7072 1236 120 12403 
1675 413 502 2495 128 731 741 66 5076 
1680 167 456 125 99 470 24 1341 
1685 78 37 127 2 73 317 
1690 72 14 127 17 230 
1695 345 72 15 127 115 674 

Suma 1075 3051 5057 2401 11111 3386 351 109 26541 

% 4% 11% 19% 9% 42% 13% 1% 0,5% 99,5% 

En el siglo XVIII se aprecia una disminución de los gastos en reformas y 
arreglos de la ermita. En las fiestas disminuye el número de gastos profanos, 
conforme a la tendencia del siglo XVIII de volver a una religión más purista. 
Aumenta también el número de deudores de la cofradía. Muchos cofrades no 
pagan sus repartimientos y los libros están plagados de alusiones en este senti­
do . Sin embargo, no serán rigurosos y no tomarán medidas efectivas contra los 
morosos . Además cuando lo hacen, tampoco son efectivas: en 1779 deciden no 
tomar más medidas contra tres morosos a los cuales se les han hecho diligenc ias 
judiciales y extrajudiciales no lográndose ningún resultado más que gastos en 
balde. 136 

El capítulo de sueldos se refiere fundamentalmente al santero, que vive en la casa 
frente a la ermita y cuida del aseo de la misma, ablirla y cerrarla, etc. Ocasional­
mente se paga a algún escribano para determinadas necesidades. 

136 AHP Libro F-8 Año 1779. 

104 



CUADRO 6: GASTOS SIGLO XVIll 

Func. Fest.y Obras y 
Años Alcance Religiosa~ Refrescos Sueldos Compras Cera Resultas Otros Total 

1700 106 lLO 400 60 676 
1710 43 44 36 18 262 190 593 
1720 110 230 74 75 73 565 18 1145 
1730 184 159 74 1248 388 510 63 2626 
1740 155 244 222 120 234 641 690 20 2326 
1750 39 118 148 120 119 235 506 113 1398 
1760 906 522 776 150 630 669 762 101 4516 
1770 448 621 183 644 1102 461 3459 
1780 496 186 270 50 721 63 41 1827 
1790 608 536 300 2731 617 611 47 5450 
1800 864 586 359 6 816 77 2708 

Suma 1100 3744 3500 1778 5755 5054 4809 941 26724 

% 4% 14% 13% 7% 21,5% 19% 18% 3,5% 100% 

1.6.- Cofradía de San Gil 

Es una antigua cofradía, de la que el libro de los Veros Valores nos da la primera 
noticia. En 1458 poseía rentas por valor de 676 mrs. y daba al capellán 1100 mrs 131

• La 
cofradía tenía una ermita y hospital que en 1555 entregó a la Compañía de Jesús el 
obispo Diego de Álava y Esquive!. Este hecho parece que marcó el fin de la cofradía 
como tal, si es que en este momento todavía existía. La falta de noticias nos impide 
dar más información. 

1.7.- Cofradía del Apóstol Santiago 

Situada en la parroquia de Santiago, C. Ajo la cita como fundada ya en 1476, año 
en el que recibe una carta de Isabel la Católica. Sin embargo esta carta podría estar diri ­
gida a la Orden de Santiago, que se fusionó con la cofradía 138

• El resto de historiadores 
que hablan de la cofradía como Carramolino, Merino o Belmonte Díaz repiten con más 
o menos detalle lo que dice Femández Valencia. La cofradía la fundó la noble Urraca 
Briceño, componiéndose de la nobleza más florida de la ciudad así como de los caba­
lleros de la Orden de Santiago. Fernández Valencia alude a una lista de cofrades que él 
mismo ha visto, compuesta por 78 caballeros cofrades en el año 1580139

• 

Cianea añade que celebraban el día de Santiago con fiesta de cañas, justas y ejer­
cicios militares. Cada año nombraban un alférez, que en 1594 fue D. Diego Gabriel 
del Águila 140

• 

1.8.- Hermandad de Nuestr a Señora de Sonsoles 

Una de las más famosas e importantes hermandades abulenses es ésta de Sonso-
les. Su sede se sitúa en la ermita de su mismo nombre, en las afueras de la ciudad y 

137 A. BARRIOS GARCÍA (Ed.) Ubro de los 1•eros valores del obispado de Á vi/a ( 1458) p. 65. 
138 C. AJO GONZÁLEZ EL siglo XV p. 781. 
139 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Historia de San Vicellle p. 52. 
1-10 A. DE CIANCA Historia de la vida ... de San Segundo Madrid, 1595. 

105 



posee una antigua y abundante documentac ión. El archivo lo conservan los cofrades 
en una sala aneja a la ermita, donde celebran sus reuniones. Del período que nos 
ocupa tenemos los siguientes documentos: 

- B. Fernández Valencia. La Divina Serrana de Sonsoles. Dos ejemplares 
manuscritos de 1686. 
Libro de cuentas (1578-1623) . Incluye narración inicial sobre los orígenes de 
la cofradía . 
Libro de cuentas (1648-1698) 
Libro de cuentas (1699-1730) 
Libro de cuentas (1731-1800) 
Libro de inventarios (1662-1749) 
Libro de rentas de trigo (1653-1676) 
Dotación del Ldo. Antonio Cabero (1557) 
Libro de Juntas generales y particulares (1625-1707) 
Libro de Juntas generales y particulares (1707-1785) 
Libro de Juntas generales (1786-1846) 
Libro de Juntas particulares (1746-1779) 
Libro de Juntas particulares ( 1784-1846) 

La bibliografía que ha tratado sobre la hermandad y su ermita es bastante exten­
sa si la comparamos con otras cofradías. Dos obras se dedican exclusivamente a la 
cofradía y su ermita : la de Vicente López González, publicada en 1962 y que sigue 
punto por punto el libro inédito de Fernández Valencia citado más arriba, y la de F. 
de las Heras que trata con preferencia todo lo r~lativo a la ermita y a la imagen 141

• 

Los distintos autores de historia eclesiástica de A vila la nombran con más o menos 
extensión, concediéndole gran importancia dentro de la vida religiosa abulense: Luis 
Ariz, Cianea, González Dávila, Fernández Valencia, Carramolino, Balles teros, 
Mayoral Fernández, etc. 

1.8.1.- Origen 

Antes de hablar de los inicios de la hermandad, vamos a prestar atención a la fun­
dación de la ermita, por ser anterior a la cofradía. Carramolino indica como fecha de 
fundación de la primitiva ermita el siglo XTII, aunque no da más noticias ni razoneS142

• 

Los cofrades, en pleito establecido en 1489, declaran estar hecha la ermita «hace más 
de 150 años», lo que la sitúa hacia 1330. Fernández Valencia en La Divina Serrana 
sitúa la fecha de construcción de la ermita hacia 1080, «400 años antes de la institución 
de la cofradía>>. Rodríguez Almeida hace referencia a un manantial asociado al antiguo 
culto pagano al sol que denominó aquel lugar «Fons solis», del que derivó, -tras la Ciis­
tianízación de aquel lugar de culto-, el nombre de Sonsoles, según este autor143

• 

Esta primera ermita, junto con su cementerio, era aneja y sufragánea de la igle­
sia parroquial de San Pedro de Linares, con cuyo párroco tratarán más tarde los 
cofrades, a la hora de fundar la hermandad. A mediados del siglo XV la ptimitiva 
iglesia estaba casi derruida y sin ornamentos, lo que indica que no tenían lugar en 
ella celebraciones litúrgicas 144

• 

141 VICENTE LÓPEZ GONZÁLEZ Historia de Ntra. Sra. de Sonsoles. Ávila, 1962 y F. DE LAS HERAS 
HERNÁNDEZ El Samuario de Ntra. Sra. de Sonso/es. Ávila, 1998. 

142 Cf. MARTÍN CARRAMOLINO Historia de Á vi/a. Tomo ill p. 34. 
143 E. RODRIGUEZ ALMEIDA Á vi/a romana. Ávila 1981 p. 75. 
144 ARCHIVO DE SONSOLES Libro de Cuentas (1578-1623) fol. l. 

106 



Pila de agua 
bendita de 
la ermita de 
Sonsoles. 
Fines del siglo XV. 

Escudo de Sonsoles, 
en el exterior de la ermita. 

En los jardines adyacentes se encuentra esla fuente con el símbolo del sol y un lagarto, 
famoso exvoto que está en la iglesia. 

107 



Respecto al origen de la imagen de la Virgen, hay diversas teorías. La talla actual 
se ha fechado como de fines del Xll o principios del XIII por el taller diocesano de 
restauración «Ars Sacra», dirigido por Juan Manuel Aranda 145

• Esta fecha encaja con 
la dada por Carramolino para la construcción de la ermita. 

Todos los relatos sobre la aparición de la imagen a unos pastores, envuelta en res­
plandores luminosos; a un monje benedictino; o la procedencia de la imagen de 
tiempos apostólicos que indica Fernández Valencia, no pasan de ser conjeturas, que 
como este mismo autor indica «esto sólo se puede fundar en buenas conjeturas y en 
la tradición» 1 ~ 6 • 

Dejando el problema del oligen de la imagen aparte, lo que a nosotros más nos 
interesa es llegar al momento en que unos cuantos hombres se agrupan alrededor de 
esta ermita e imagen para fundar una cofradía con el título de Sonsoles. Este 
momento llega en el año 1480. Un grupo de vecinos de Ávila, encabezados por el 
herrador Andrés Díaz se deciden a fundar una cofradía en la ermita de Sonsoles . 
Para ello hablan primero con Alonso Castro, clérigo beneficiado de San Pedro de 
Linares, al que convencen de que forme parte de la cofradía, con el derecho de decir 
él las misas en la ermita. Así, en esta cofradía, el origen y la iniciativa parte de un 
grupo de laicos , sin intervención de eclesiásticos y de manera espontánea y libre. El 
motivo parece claro: la devoción a la Virgen, que se encontraba decadente en este 
momento por las malas condiciones de la ermita. 

Una vez organizados, acuden al obispado, ante el vicario y arcediano Don Alon­
so de Ulloa, para solicitar permiso para fundar la cofradía y hacer ordenanzas. Esto 
lo autolizará el vicario al día siguiente, el4 de mayo de 1480. Los cofrades se com­
prometieron a reparar· la iglesia y a comprar ornamentos, pidiendo para ello limos­
na por la ciudad todos los domingos 1'17

• Todos los esfuerzos de los hermanos en los 
años siguientes, irán encaminados a reedificar la ermita lo mejor posible. 

Cronológicamente, las principales obras realizadas, junto con sus importes, fue­
ron éstas: 

- 1480-90: Paredes laterales. 
- 1491: Campanario y campanas: 42.000 mrs. 
- 1493: Arco perpiano de la Capilla Mayor y fuente junto a la puerta principal: 

11.500 mrs. 
- 1497: Paredes de la Capilla Mayor: 34.242 mrs. 
- 1498: Bóveda de la Capilla Mayor, hecha por Martín Solórzano: 50.000 mrs. 

y casa del santero . 
- 1499: Retablo plincipal, pintado por Clistóbal Valero: 28.000 mrs. 
- 1504: Pilar·es y ar·cos: 15.000 mrs. 

1505: Enmaderamiento. 
1512: Casa de la hermandad. 

- 1515: Retablo de la Quinta Angustia. 
- 1519: Altar colateral del Crucifijo. 

1529: Reja del altar Mayor: 11.900 mrs. 
- 1530: Portada: 4.000 mrs. (se reedificó en 1571) 

145 F. DE LAS HERAS Op. cit. p. 18. 
146 ARCHIVO DE SONSOLES: B. FERNÁNDEZ VALENCIA La Divina Serrana de Sonso/es. Ávila 1686. 

Capítulo 2•. 
147 ARCHIVO DE SONSOLES Libro de Cuentas 1578-1623. fol. l. 

108 



- 1531: Tribuna y sacristía 
- 1539: Cercado del cementerio y prado: 28.120 mrs.148 

Todas estas obras se realizan con limosnas de devotos y cofrades que se piden 
por la ciudad y pueblos cercanos. Es curiosa la idea que los distintos historiadores 
han ido pasándose de unos a otros, atribuyendo a Doña María Dávila la ampliación 
de la Fábrica de Sonsoles. Esta noble señora dio limosnas para hacer el humillade­
ro de Sancti Spiritus, en 1489, luego llamada ermita de Los Remedios; pero para 
Sonsoles sólo dio 10.000 mrs. que se usaron para la bóveda de la Capilla Mayor. Es 
falsa, por tanto, esta idea de María Dávila como principal promotora de la Fábrica 
de la ermita, aunque se la puede considerar una gran bienhechora, pero nunca como 
la impulsora, ya que fueron en todo momento los hermanos los encargados de hacer 
todas las gestiones y aportar las limosnas y mandas necesarias. Luis Ariz, García 
González Dávila y Femández Valencia fueron los principales impulsores de esta 
glorificación de Doña Maria Dávila 149

• 

En los pdmeros momentos la hermandad tuvo algunos problemas, ya que su 
posesión de la ermita y zonas limítrofes se vio contestada por algunos. Cuando en 
1485 la hermandad planta ante la iglesia unos álamos se encuentra con que a los 
pocos días un desconocido los cortó. Al suceder esto por segunda vez, la herman­
dad entabló un pleito ante el corregidor de la ciudad contra Fernando de Villalba, 
capellán de Santa Escolástica, que era el que había mandado cortar los árboles, por 
considerar que estaban en su heredad. La cofradía alegó poseer la ermita, cemente­
rio, huertos y prados anejos y fuente ante la ermita. Afirmaban que desde 1430 más 
o menos se iba allí en romería, y así lo testifican algunas personas. El20 de noviem­
bre de 1489 se dictó sentencia a favor de la hetmandad y «declaró ser egido y parte 
común ha s~a las cuestas de Sonsoles, aguas vertientes hasta la ciudad». El pleito 
pasó a jurisdicción eclesiástica, con el mismo resultado a favor de la cofradía. Es 
decir, que en 1489 la hermandad recibe el espaldarazo que la hace poseedora legal 
de la ermita y sus terrenos adyacentes. 

Llama la atención la rapidez con que se realizaron las obras de la ermita. Podría­
mos decir que en 1504, 24 años después de la fundación, la ermita está tetminada en 
sus partes más fundamentales. Las inversiones durante estos años superaron amplia­
mente los 180.000 mrs. Esto es indicativo de la fuerza y pujanza con que nació la 
hermandad y de los apoyos sociales que recibió, traducidos en abundantes limosnas. 

El año 1495la hermandad compró lo que sería el Hospital de la hetmandad, crea­
do para acoger peregrinos. La estabilidad económica del mismo fue precaria en los 
primeros años, al sustentru·se de limosnas y rentas de la ermita y cofradía . Cuando 
en 1526 quede definitiva y legalmente anexionado a la cofradía por Bula de Cle­
mente VII, quedará más asegurado. Este Hospital admitirá sacerdotes, estudiantes y 
pobres seculares. 

El cura de San Pedro de Linares, Juan Daza, pidió sentencia firme en el obispa­
do, por la que se determinasen claramente sus derechos. El perspicaz párroco 
observó que la ermita iba en aumento y recibía fuertes limosnas y decidió hacer 
valer sus derechos. En 1523 se le conceden los derechos de los entierros celebrados 
en Sonsoles, las ofrendas del día de la fiesta y de San Mru·cos (no las de los demás 
días) y 375 mrs. que pagará la hermandad anualmente al cura. A cambio, este dejará 

148 ARCHIVO DE SONSOLES. FERNÁNDEZ VALENCIA Op. cit. fol. 8. 
149 Cf. LUIS ARIZ Historia de las grande1ps ele Á vjla. Año 1607 y B. FERNÁ~DEZ VALENCiA Historia de 

San Vice/1/e. Ávila. 1676 p. 103 y GIL GONZALEZ DAVILA Teatro eclesiástico. Avila, 1675. 

109 



libremente a la hermandad y capellanes decir misa y oficios divinos. Tras esta sen­
tencia se hizo concordia entre las dos partes, -cofradía y párroco-, para dejar más 
claras las cosas. 

Sin embargo, en parte para escapar de estas prerrogativas del cura de San Pedro 
de Linares, y en parte por el deseo de tener más independencia y autonomía, los 
cofrades solicitarán a Roma una Bula, cuya concesión abrirá una nueva etapa de la 
vida cofradiera . 

1.8.2.- La Bula de Clemente V/1: una nueva etapa en la vida cofradiera 

El 11 de junio de 1526: Clemente VII concede a la hermandad «Bula conserva­
torio y de unión y patronazgo y de perdones». La Bula Papal trata varios aspectos: 
en pdmer lugar, aprueba la concordia de 1523 hecha con el Cura de Linares, man­
teniendo el acuerdo en aquellos término s. Otro aspecto fundamental es que da la 
posesión de la ermita, imagen y hospital a los cofrades . Desde este momento la per­
tenencia de éstos a la cofradía será incuestionable , y quedará todo bajo la jutisdic ­
ción de los cofrades. Para cuestiones de litigios el Papa nombra a tres jueces apostó­
licos conservadores que solucionen los asuntos directamente, sin depender de la 
autoridad diocesana ordinaria . Serán estos jueces el abad de Sancti Spiritus, el prior 
del Carmen y el arcediano de Árevalo. La hermandad queda exenta de pagar a comi­
sarios o tesoreros de la Santa Cruzada. 

Es curiosa la expresión que se utiliza cuando se indica que el hospital se aneja 
a la hermandad y ermita «para que no se entremetan a tomarla frailes, ni monjas 
ni clérigos( ... ) ni por cédula de príncipe o emperador( ... ) so pena de excomunión 
mayor» 150

• Ésta es una muestra del poder autónomo que se da a las cofradías 
haciéndolas así exentas tanto del poder eclesiástico como del civil . Parece que los 
cofrades temían que alguna comunidad de religiosos o el obispo consiguiesen con­
vettir la igle sia en monasterio, convento o beneficio eclesiástico, arrebatándoselo 
a los hermanos. Por eso acuden a la autoridad papal para escapar a este probable 
peligro. 

Otros aspectos que regula la Bula tratarán acerca del gobierno de la cofradía, que 
se concede a dos patronos y dos tomados «para que tijan la hermandad durante dos 
años». Estos nombrarán a los cuatro siguientes y no se les podrá contradecir, so pena 
de excomunión. Los patronos se eligirán el día de Santo Tomé: 21 de diciembre. 
Para permitir la participación del resto de la hermandad, los hermanos nombrarán a 
dos representantes que, junto a los cuatro patronos, elijan a los nuevos. 

Otras prerrogativa s que les concedió la Bula fueron: hacer y alterar estatutos 
cuando quieran quedando aprobados automáticamente; administrar los bienes de la 
ermita y hospital; nombrar capellanes y otros oficios. El capítulo de indulgencias 
será también muy importante. No se queda cOito el Papa en la concesión de indul­
gencias y perdones, que básicamente son los siguientes: 3.000 años de perdón por 
visitar la iglesia y dar limosna los cuatro sábados de mayo; 1.500 años por visitar la 
iglesia peregrinando y dando limosna desde la víspera, en las fiestas de la Anuncia ­
ción, Martes de Pascua de Pentecostés, Asunción, Natividad, Santa Catalina, todas 
las fiestas de Ntra. Sra. y el día de la Dedicación de la iglesia. Tienen 800 años con 
las mismas condiciones los días de Epifanía, Purificación, Asunción, Natividad y 
Dedicación de la Iglesia; 20 años y 20 cuarentenas los días de San Marcos, San Feli­
pe y Santiago, San Juan de Porta Latina, todos los sábados y domingos de mayo, y 

ISO ARCHIVO DE SONSOLES Libro de Cuentas 1578-1623. Fol. 6. 

110 



Asunción . También para los que acompañen a la imagen cuando va a la ciudad en 
novena o rogativa, por cada día, 20 años de perdón. No todas estas indulgencias las 
concedió esta Bula, sino que hubo otra, llamada por ellos «Segunda Bula», que aña­
dió las mayores de estas indulgencias . 

En virtud de esta Bula, al ser publicada en Ávila, se realizó el acto de entrega de 
la ennita a Juan Maldonado, Rodrigo Muñoz, Sebastián de Robles y Cristóbal Díaz, 
patronos y tomados de la hermandad. Hacen el acto de posesión habitual desde el 
medievo: abrir y cerrar las pue1tas, pasear por dentro y echar agua bendita. Estaba 
presente el arcediano de Arévalo, como juez apostólico, y el cura de San Pedro de 
Linares. Se hizo este acto de toma de posesión el 1 de mayo de 1527. A partir de 
ahora, ya pueden los hermanos hacer y disponer con total libertad e independencia . 
Todo este proceso hasta conseguir la obtención de la Bula costó a la hermandad 250 
ducados de oro, que serían pagados gustosamente , pues gracias a ella quedaba la 
hermandad en inmejorable situación . 

Enseguida empezó la hermandad a disfrutar de sus privilegios y a actuar contra 
todo aquel que pretenda disminuir sus prerrogativas. Femández Valencia nos cuen­
ta en «La Divina Serrana» un hecho acaecido en 1532: «habiendo sucedido ciertos 
alborotos en el sitio de la ermita, queriendo conocer la causa, el corregidor se 
reclamó de ello y fue multado en sentencia con 4 ducados, por haber ido dentro de 
aquellos límites, a quitar las espadas y otros actos de jurisdicción». 

En 1547 la cofradía impidió al Ordinario que visitase la ermita, dando el Abad 
de Sancti Spiritus, como juez conservador, un despacho contra el visitador. Son dos 
ejemplos en que se demuestra el uso de la hermandad de su independencia total, 
tanto ante el poder civil como ante el eclesiástico. 

1.8.3.- Organización y gobierno 

Hasta ahora, hemos visto cómo los hermanos habían dirigido todos sus esfuerzos 
a la construcción de la ermita y sus edificios anejos. Una vez terminados estos tra­
bajos, se dedicaron a la reglamentación legal de la cofradía . Los dos pilares básicos 
de esta reglame ntación son la Bula de 1526 y las ordenanzas de 1530, que desarro­
llan en profundidad la vida de la cofradía en estos momentos. 

Las primeras ordenanzas de la Hermandad se hacen después de la concesión de 
la Bula, hacia 1530. Anteriormente, la cofradía tenía una normativa escrita por la 
que regirse, aunque no ha llegado hasta nosotros . Los arcaísmos que presentan estas 
ordenanzas de 1530 son, indudablemente, reflejo de las antiguas . Estas ordenanzas 
pueden ser algo anteriores, ya que la fecha indicada corresponde a sus últimos capí­
tulos, que pudieron ser añadidos después de la primera redacción. Documento s del 
AHN sitúan las ordenanzas en 1528151

• Se podría establecer que entre 1516 y 1530 
se escriben el conjunto de estas ordenanzas que adolecen del orden y sistematiza­
ción que tendrán las postedores 152

• 

Se dividen en 127 títulos, sin orden ninguno en temas y son muy ilustrativas 
sobre la concepción de sí mismas que tenían las cofradías antetridentinas. Desde la 
ordenanza 103 se observa un cambio de vocabulruio, expresiones más modernas, 
repetición de temas ya tratados, que hacen pensar en un añadido posterior. Los cos­
tantes arcaísmos y alusiones a costumbres antiguas nos muestran que se basru·on en 

1s1 AHN Consejos. Leg. 7091. 
152 Estas ordenanzas están editadas por T. Sobrino en su obra Documentos de amiguos Cabildos, Cofradías y 

Hermandades abulenses. Ávila 1988 pp. 177-228. 

111 



ordenanzas primitivas, a las que aluden en tres o cuatro ocasiones, como síntoma de 
que las tenían presentes. La vigencia de las costumbres que aquí se indican las pode­
mos situar como máximo hasta fines del siglo XVI, pues en el siglo siguiente se 
harán unas nuevas constituciones, más conformes con los nuevos tiempos y poco 
relacionadas con éstas. 

Repasemos brevemente el contenido de las ordenanzas. Respecto a los cargos de 
gobierno, nombrados cada 4 de agosto, reciben distintos nombres: abenidores, vee­
dores y tomados . Sus atribuciones judiciales consisten en juzgar los frecuentes plei­
tos y discusiones que había entre los hermanos aunque sus sentencias se pueden ape­
lar. Tenían un horario de atención a los hermanos los miércoles y sábados en Son­
soles. Junto a los abenidores, los veedores efectuaban funciones secundarias. A sus 
órdenes estaban uno o valios mayordomos que se ocupaban de custodiar los bienes 
de la hermandad, organizar y disponer la fiesta de Ntra. Sra., preparar la tradicional 
comida, llevar las cuentas de la cofradía en colaboración con el escribano y en 
dependencia de los oficiales, etc. Se buscan para este cargo personas con dinero que 
puedan afrontar los gastos excesivos de la cofradía y que tengan conocimiento e ini­
ciativa. Por si acaso, deben de dar fiadores que junto a ellos obliguen «a sí e a sus 
bienes muebles e raíces». 

Al mullidor de la hermandad se le llama sayón y realiza los trabajos en que hay 
que emplear amenazas, como por ejemplo ir a tomar prendas a casa de los morosos, 
usando la fuerza si se resisten. 

La cofradía se reúne en cabildo, para lo que es imprescindible mullir. Hay tres 
cabildos principales: el lunes de Pascua de Cincuesmas, el día después de Navidad 
y el lunes de Pascua de Resurrección. En ellos al parecer, se producían altercados y 
discusiones, insultos e injurias, que las ordenanzas pretenden atajar. Se prohíbe la 
entrada a ellos portando armas que deben dejarse en la contigua casa del santero, 
para no caer en la tentación de usarlas en un momento de acaloramiento . 

A las almonedas se dedican infinidad de artículos. En la fiesta de Santa M" de 
Sonsoles, ell5 de agosto, se celebra una comida de la hermandad. De lo que sobra, 
así como de otras ofrendas, animales y prendas, se hace almoneda. Se dan instruc­
ciones detalladas para que la hermandad saque los mayores beneficios de ello que, 
por desgracia, no sabemos lo sustanciosos que fueron. Las almonedas tenían un 
fuerte sabor popular. Se pregonaba a gritos la mercancía subastada y su valor, hasta 
tal punto que se regula en la ordenanza 50a que haya sólo tres cofrades pregonando. 
Otro problema era el cobro de lo tomado en subasta, pues muchos se lo llevaban sin 
pagarlo. Las terneras eran el artículo más vendido. Para la comida que se celebraba 
el 15 de agosto, éstas eran el ingrediente principal . 

Las comidas son otro de los asuntos de la hermandad que más se tratan en las 
constituciones . El artículo 6° indica la receta de la que disfrutan los hermanos: «ter­
nera asada en adobo e ternera cocha con tocino e fruta e buen vino» 153

• La prepara­
ción incluía colocar la sala con mesas, bancos y el aderezo de la mesa. La coloca­
ción de cada hermano estaba preestablecida, pues como la comida era tras la misa 
del 15 de agosto, que se celebraba en la ermita, algunos se salían antes de misa para 
ir a sentarse, y cuando llegaban los demás había riñas, pues ya no había sitio. A los 
que no podían asistir, se les enviaba una ración, así como a las mujeres, que no 
tenían permiso para estar. A la comida de la hermandad se le da gran importancia , 
porque se considera un acto vital de la cofradía «por cuanto la voluntad de los seño-

ISJ Cf. T. SOBRJNO CHOMÓN. Op. cit. p. 180 

112 



res es que todos seamos conocidos en buena hermandad aquel día». Se nota el 
interés de que todos los hermanos se conozcan. Los nobles cofrades no pueden asis­
tir a los cabildos, pero sí se les invita a la comida y se vuelve a aludir a la necesidad 
de conocerse entre sí. 

Otra reminiscencia de costumbres antiguas es el sacar prendas cuando se debe 
algo a la cofradía y no se consigue que se pague por las vías habituales, o se ha 
cometido una infracción de las ordenanzas. Algunas veces se permite incluso que se 
ate al moroso a una columna de Sonsoles, mientras se iba a su casa a coger prendas, 
que luego se vendían o sacaban en almoneda. 

El ingreso a la hermandad se hace presentándose al cabildo, que delibera, y si 
algún hermano no admite el ingreso del aspirante, se le rechaza. Al ingresar se jura 
cumplir las leyes de la hermandad sobre la cruz y los evangelios. El precio a pagar 
es de 50 mrs. más 150 para los mayordomos y cierta cantidad de cera. Las mujeres 
pagarán 30 mrs. Si son dueñas, es decir, nobles, pagan igual que los hombres, 150 
mrs. Evidentemente, estos precios irán cambiando con el tiempo. 

La cofradía desde sus orígenes admitió a mujeres, aunque no tenían todos los 
derechos que tenían los hombres. Cuando se mueren sus maridos, la cofradía no 
les enterrará, pues se había dado la picaresca de que algunos hombres no ingresa­
ban como hermanos sino que lo hacían sus esposas, pagando bastante menos, y así 
les asistía la hermandad. Para evitar esto, se estableció que el marido de cofrada 
no fuera enterrado por la hermandad, y sí en el caso contrario. A las fiestas y 
comidas no pueden asistir las mujeres «por cuanto servicio de Dios pro e hora 
desta nuestra hermandad entendemos fablar algunas cosas secreptas a las cuales 
no conviene estar las mujeres, por cuanto el su juicio e poridad es difícil e non 
mucho durable» 154• 

El artículo 84° indica la posibilidad de entrar a caballeros, lo cual es signo de que 
esto era una excepción y así se consideraba en una cofradía con mayoría de ruanos. 
De hecho, la mayor parte de las cofradías eran instituciones que agrupaban a gentes 
del estado llano, y la presencia de nobles era excepcional. Los nobles y dueñas que 
quieran ser hermanos pagarán 250 y 150 rnrs. de entrada respectivamente y todos 
los demás tributos. Están exentos de ir a entierros, bodas o misas conventuales, pero 
deberán ir a vísperas y misa el día de Santa Ma y a la misa conventual del día 
siguiente. 

Todas las ordenanzas están cuajadas de multas de distintas cuantías, unas en 
dinero y otras en prendas. No sabemos si se pagaban o, como en tantas otras 
cofradías, eran un mero adorno de las constituciones. 

El año 1627 se renovaron completamente estas ordenanzas, adaptándolas a los 
nuevos usos y costumbres de la época. No las conservamos, pero sí un resumen que 
hace B. Femández Valencia en su citada obra «La Divina Serrana de Sonsoles». 

Lo más llamativo es el número de cofrades que se establece, que se limita a 
un máximo de 50 y el añadido de un nuevo título a la cofradía, que desde ahora 
se llama «Cofradía de Ntra. Sra. de Sonsoles y de la Buena Muerte». La impor­
tancia cada vez mayor que se da a la muerte y a las ceremonias funerarias en la 
sociedad barroca es palpable en este tipo de títulos que se ponen ahora a las 
cofradías. La religiosidad de los hermanos se ve también marcada por las nuevas 
constituciones. Se les manda confesar cada 15 días y oír misa. La influencia de 

154 Ibídem. Artfculo 56. 

113 



Trento y la reforma de las costumbres se aprecian aquí claramente . Las ordenan­
zas antiguas de 1530 no hacían ni una sola alusión a temas 5fevocionales, si 
exceptuamos los sufragios que ordenan hacer por los difuntos. Estas, además de 
la confesión y comunión frecuentes, mandan ir a la Salve en el convento de Gra­
cia todos los sábados de Cuaresma. Así mismo se alude al cuidado de la imagen 
de la Virgen, su vestuario y presentación en la ermita con dos velos delante, de 
los que se correrá uno en los actos litúrgicos, quedando siempre con el traspa­
rente, para acentuar la sensación de misterio. A la Virgen se la viste cinco veces 
al año, por Adviento, Navidad, Cuaresma, Resurrección y para el 15 de agosto, 
fiesta principal. Si es preciso bajarla del trono, sólo pueden hacerlo los capella­
nes o sacerdotes con sobrepelliz. 

Se insiste bastantes veces en la práctica de la caridad: visitar a los enfermos, acu­
dir a los entierros, cuidar a los pobres del hospital, visitándolos una vez por semana. 

El vocabulario se ha modernizado, y se pasa de la arcaica denominación de 
cabildo a la de Junta General, que será el día de Santo Tomé. Hay también jun­
tas particulares. En los cargos sucede lo mismo, las antiguas nomenclaturas se 
convierten en la más habitual de patrones, elegidos según la Bula de 1526, dos 
para 2 años el día de Santo Tomé, 21 de diciembre. La hermandad tiene también 
cargos a sueldo: un capellán, mayordomo y hospitalero, a los que nombra y des­
tituye cuando quiere. Los patronos tienen que ir a visitar la ermita con frecuen­
cia, para vigilar que todo funciona correctamente y solucionar las necesidades. 
Junto al mayordomo, deben revisar el inventario y ponerlo al día. Bajo su res­
ponsabilidad está también el cuidado del hospital, el tomar cuentas al mayordo­
mo, cuidar de la organización y celebración de las fiestas, pedir limosnas los 
sábados de mayo para la ermita, organizar las comidas y colaciones, hacer las 
almonedas, hacer decir las misas conventuales por los difuntos, regir las proce ­
siones con las varas de la cofradía, nombrar capellanes, mayordomo, escribano, 
santero y hospitalero, recibir a los cofrades ... y en general todo lo que ataña al 
gobierno de la hermandad. 

Los mayordomos tienen como obligaciones principales el coger las copias y dar 
cuentas anualmente así como custodiar los bienes de la hermandad. También está 
bajo su cargo el cambiar a la Virgen de vestido según la época del año o fiesta que 
se celebre, de adornar la iglesia para las fiestas, preparar las comidas, etc. 

El santero se ocupa de lo relativo a la ermita como asalariado de la herman­
dad. Debe tener encendida siempre la lámpara de aceite y otras lámparas en los 
días de fiestas. Se encarga también de barrer y limpiar la iglesia todos los días y 
actuar de sacristán en las misas y sacristía. Tiene como cometido también el no 
acoger en la casa de la hermandad «a mujeres del mundo perdidas y de ruin 
fama». En el siglo XVIT sale por la ciudad a pedir limosnas para la cofradía, de 
las que debe dar cuenta al mayordomo. Está bajo el mando del capellán, que tam­
bién vive en la ermita. 

Por último, el hospitalero cuidará de las pertenencias del hospital, sus ropas, cera, 
camas, etc. Debe tener limpia la casa y camas, tratando a los pobres con cru.idad. 
Para las procesiones y cabildos actuará como mullidor de la cofradía. 

Una originalidad exclusiva de la hermandad es la realización de velas nocturnas. 
Su carácter de Santuario situado en descampado le hacía propicio a los excesos. Eso 
indican cuando dicen que los sábados de mayo, la víspera de la Santísima Tdnidad 
y de San Pedro, va tanta gente a velar por la noche que suele haber indecencias y 

114 



desórdenes, que procurarán evitar. Aunque el obispo Gamarra en 1617 había prohi­
bido las velas nocturnas en santuarios y ermitas, parece que Sonsoles tenía dispen ­
sa, y poseía permiso para celebrarlas. Otra gran diferencia con las constituciones 
anteriores es el distinto tratamiento que se hace acerca de las comidas, que ahora 
quedan prohibidas. 

Veremos en los apartados siguientes hasta qué punto se cumplió en la práctica 
este corpus legislativo de la hermandad. 

1.8.4.- Los hermanos 

Al intentar cuantificar el número de hermanos nos encontrarnos con bastantes 
dificultades: sólo hay una lista completa de hermanos, concretamente del año 1579. 
Desde esta temprana fecha hasta 1800 tenemos prácticamente todas las admisiones 
de nuevos hermanos consignadas, pero no cuántos eran en un momento dado, por lo 
tanto, no se pueden dar cifras absolutas. 

La primera impresión es la de ser una cofradía numerosa. Lo es en 1579, con un 
total de 279 hermanos. Las cifras más altas se alcanzan en el siglo XVI. La laguna 
de datos más grande corresponde a la primera mitad del siglo xvm, ya que desde 
1648 hasta mediados del siglo XVIII las entradas se mantendrán constantes, ingre­
sando casi un centenar de hermanos cada medio siglo. La segunda mitad del XVIII 
es un poco más floja, con 76 ingresos. ¿Qué nos dice todo esto? Para empezar, cons­
tatamos la mayor pujanza en los inicios de la cofradía, cuando aún persiste el fuer­
te empuje inicial. Aunque nuestros primeros datos son de un siglo después de la fun­
dación, el vigor es notorio, con un crecimiento a razón de 6,6 hermanos nuevos por 
año. Seguramente la primera mitad del siglo XVU siguió esta dinámica, pues en los 
años 1627-36, el crecimiento es de 5,8 por año. A partir de aquí sólo se crece a razón 
de un 1,8-1,9 anual, bajando a 1,5 hermanos nuevos por año a fines del siglo XVIII. 
(Ver cuadro 1). 

CUADRO 1: ENTRADAS DE HERMANOS 

1540-1592 346 6.6 por año 

1627-1636 53 5.8 por año 

1548-1699 94 1.8 por año 

1700-1749 97 1.9 por año 

1750-1799 76 1.5 por año 

Según estas cifras, parece que la ordenanza, presente en las constituciones de 
1627, de limitar el número a un máximo de 50, no se cumplió, como tampoco se 
obedeció el acuerdo del 1 de diciembre de 1666 que decidió no hubiera más de 40 
cofrades. En esta ocasión alegaron como motivo para reducir el número, la confu­
sión y disputas que había en las juntas . Sin embargo, seguirán ingresando cofrades 
con normalidad, sin cumplirse esta decisión. 

Dejamo s el aspecto meramente numérico para fijarnos más en las clases socia­
les y oficios que componen la hermandad. Al principio, por declaración expresa 

115 



de las ordenanzas de 1530, la mayoría de los hermanos son pertenecientes al esta­
do llano , pues se contempla el ingreso de nobles como algo excepcional. La afi­
ción a comidas copiosas , la cantidad de discusiones y pendencias, el gusto por las 
subastas y almonedas, etc. son señas de identidad del pueblo llano. Como ejemplo 
podemos poner a Fernando de Valderrábano, mayordomo de la hermandad en 
1593 , al que se tuvo que ir a tomar las cuentas a la cárcel, donde estaba no sabe­
mos por qué motivo . 

El artesanado y los servicios suponen casi el40 % de los cofrades. Desgraciada ­
mente, hay 110 hermanos de los que no sabemos su oficio , que podrían ser jornale­
ros o agricultores alguno s de ellos, pues el número que conocemos es extremada­
mente bajo. 

Destaca el número de mujeres que, aunque bajo , son las únicas que conocemo s 
de la cofradía. En los siglos XVll y XVlli no hay constancia de mujeres cofrada s. 
Es una tendencia habitual en las cofradías abulenses: las mujere s, conforme pasa el 
tiempo van perdiendo su presencia en las cofradías. 

Para los dos siglos siguiente s no tenemos unos datos tan concretos, pero la com­
posición social de la cofradía cambiará bastante conforme pase el tiempo. Fernán­
dez Valencia nos dice en su Divina Serrana que en la cofradía se alistaron ensegui­
da «muchos nobles y otras personas devotas», aunque este modo de hablar puede ser 
pura retórica. El cuadro 2 nos muestra los oficios de los hermanos en 1579. 

CUADRO 2: OFICIOS DE LOS HERMANOS EN 1579 

No % 

Hombres sin oficio conocido no 40,8% 

Agricultu ra 2 0,7% 

Artesanado 
Artesanado construcción 9 
Artesanado madera 113 
Artesanado textil 28 
Artesanado metal 10 
Artesanado cuero 4 

Tota l Artesanado 64 23,7% 

Serv icios 
Alimentación 4 
Administración -Burocracia 18 
Servicio doméstico 28 
Comercio 1 Transporte 10 
Sanidad 8 
Otros 3 

Total Servicios 45 16,7 % 

CLÉRIGOS 34 12,6 

MUJERES 12 4,4% 

TOTAL COFRADES 269 99% 

ll6 



Sin embargo, progresivamente se efectúa un cambio social en la cofradía: el 
número de nobles va a ser cada vez mayor. Una ordenanza añadida en 1600 decide 
que se elij~.cada año a un patrono noble y a otro del estado Jlano, para que haya «dos 
patronos hiJOsdalgo y dos del estado de los ciudadanos». Este es el primer indicati ­
vo que tenemos del creciente poder de la nobleza en la cofradía. 

En la lista de 1579 no aparece ningún noble ni hidalgo. En el resto, nos hemos 
agarrado al convencionalismo de la pa.ttícula «don» delante del nombre. El hecho de 
que aparezca sólo en algunos es indicativo de que se pone por destacar el carácter 
aristocrático, o al menos poder económico o social de cualquier tipo. Según esto, las 
cifras lo dicen todo. En la primera mitad del siglo XVII hay 10 nobles, mientras que 
en la segunda tenemos 32, y ya en el siglo XVII tenemos 39 y 33 para cada mitad 
respectivamente . El porcentaje de nobles en la cofradía llega a alcanzar en el siglo 
XVffi un 47 o/o de los hermanos . .t}lgunos de los nO!Jlbres de estos nobles cofrades 
son importantes en la historia de A vila: Pedro del Aguila, Sancho Cimbrón, .fran­
cisco de Quiñone s, Nuño Rengifo, Doctor D. Juan Dávila y Arias, D. José del Agui­
la, regidor de la ciudad, Bernardino de Cuéllar Cortés, con·egidor de Bujalance, 
Pedro de Lovaina, el marqués de Albaserrada, etc. 

En cuanto a los clérigos f01man otro grupo altamente significativo dentro de la her­
mandad. Su número ~erá bastante constante, y experimenta un aumento notable en el 
siglo XVTII, cuando A vila es una ciudad plagada de clero. En este siglo representarán el 
38% de la cofradía. Ya hemos visto la imp01tancia cualitativa del clero, que 1I"ansforma 
las cofradías en las que interviene. Quizá en un intento de rebajar su influencia detenni­
naron los cofrades en 1627 que sólo pueda haber como máximo un patrón sacerdote. 

Como resumen de lo dicho, establecemos el cuadro 3, basado en los datos de los 
ingresos de hermanos. 

CUADRO 3: COMPOSICIÓN SOCIAL DE LA COFRADÍA 
EN LOS SIGLOS XVll Y XVill 

1627-1636 1648-1699 1700-1750 1751-1799 

Hombres sin oficio 17 = 32% 34 = 38% 16 = 15% 4=5% 

Clérigos 14=26% 13 = 14% 35 = 33% 33 =43 % 

Nobles 10 = 19% 32= 35% 49 =47% 33 =43 % 

Administración-Burocracia 10 = 19% 11 = 12% 4=4% 6=8% 

1.8.5.- Vida cofradiera y evolución de la cofradía 

En las ordenanzas de 1530 se establecen pocas obligaciones concretas para los 
hermanos: la asistencia a la comida de la hermandad, a la fiesta de Sta. M" de Son­
soles y los cabildos, de lo cual ya hemos hablado. En lo que más se insiste es acer­
ca de la asistencia a los entierros de cofrades difuntos y de que se mantenga la paz 
y espíritu de hermandad entre los hermanos, sin pleitos, insultos o agresiones. Las 
de 1627 tampoco son excesivamente normativas: a la fiesta de Sta. M" de agosto 
están obligados a asistir los cuatro patronos, y para los demás la asistencia es volun­
ta.tia. Se mantiene la norma de asistir a los entierros . 

117 



Una particularidad de esta hermandad es que ha hecho aportar muy pocas cuotas 
a sus cofrades, excepto la entrada que es bastante exigua. Entre 1578 y 1595 sabe­
mos que aportaba cada uno la llamada capellanía que era de unos 12 mrs., y desde 
1595 desaparece. Las rentas en censos y juros, además de las limosnas, eran más que 
suficientes para sustentar la cofradía, y por ello no usó el sistema de aportación 
semanal ni anual, ni repartimientos de ningún tipo. Desde 1629 cada hermano da 2 
r. al año al principio de la Cuaresma para las misas de difuntos. 

La hermandad presta asistencia a los cofrades, sobre todo, en la hora de la 
muerte. No en vano recibe el subtitulo de «la Buena Muerte» . La cofradía entie­
rra a la mujer, hijos, padres y criados del cofrade. En las ordenanzas de 1530 apa­
rece una costumbre antigua: el difunto da a la hermandad una ropa de lana, des­
tinada a los pobres del hospital, y a cambio se le dice una misa conventual en Son­
soles. Al difunto le velarán los tres cofrades más cercanos a su casa, y le lle~arán 
todos juntos desde su casa a la iglesia donde se entierre. Si fallece fuera de A vila 
saldrán a recibir al cuerpo en el camino por el que venga. También deben asistir 
a misa de cabo de año, para la cual se hará clamor. Desde casa del difunto, que 
es el punto de reunión de los hermanos, se lleva el cadáver a la iglesia, orga­
nizándose el desfile mortuorio con este orden : Cruz, dos filas de cofrades, el 
cadáver en las andas llevado por hermanos, los lutiosos, es decir, su familia de 
luto y las mujeres cofrades. Todos irán con candelas encendidas. A veces se entie­
rra por Dios a algunos pobres o personas que no son cofrade s, pero se encomien ­
dan a la cofradía. 

La importancia que se da a los difuntos y sus honras fúnebres es clave para enten­
der la labor de las cofradías. La ordenanza 48 es ilustrativa a este respecto: «porque 
principalmente para esto fueron fundadas las hermandades, para enterrar a los difun­
tos e honrarlos, e para ganar las obras de Misericordia», y además para que «la honra 
del difunto sea multiplicada». 

Es curioso que los sufragios se limiten a una misa conventual y diez patemoster 
rezados por cada cofrade, prestándose mucha más atención al desfrle mortuorio. En 
1627 se añaden algunas oraciones a rezar por los difuntos: cada cofrade debe dar una 
limosna a la Virgen para que ésta ampare al muerto. En el siglo XVIll se mantendrán 
estos sufragios: cada cofrade manda decir por cuenta propia una misa por el difun­
to, y si el cofrade es sacerdote la celebra él mismo. 

Después de la etapa inicial la cofradía va desarrollándose más y más, siempre 
conforme a los tiempos. A fines del siglo XVI la hermandad emprendió la gran 
obra del retablo de la Capilla Mayor. Primeramente se arregló todo el tejado, en 
1546, y se reformó la casa del santero, además de construirse la escalera de pie­
dra de la casa junto a la iglesia, que costó 517 r. El retablo se hizo entre 1591 y 
1592 dorando, estofando y pintando la caja donde iba la imagen. Además se hizo 
una reja que separaba la Capilla del resto de la iglesia en 1598. Fernández Valen­
cia hace una detallada descripción de este retablo, decorado con pinturas sobre la 
vida de la Virgen en sus principales misterios. 155 Después se quiso completar el 
retablo con un trono sobre el que colocar la imagen, pero hasta 1666 no se pudo 
hacer, como se verá más adelante. 

La ermita de Sonsoles tenía anejas otras dos pequeñas ermitillas: la de los Reme­
dios y la de las Aguas. La ermita de los Remedios, situada junto al convento Sane­
ti Spiritus, fue hecha por Doña María Dávila en 1489, como ya indicamos más arri-

•ss ARCHIVO DE SONSOLES. B. FERNÁNDEZ VALENCIA Op. cit. fol. 6-l. 

118 



ba. En su techumbre estaban las armas de los 13 roeles azules en campo de oro, de 
la casa de las Navas. En 1680 se quitaron al reedificarse totalmente, aumentándose 
con sacristía, nave y campanario 156

• 

La ermita de Ntra. Sra. de las Aguas es bastante posterior a la de los Remedios. 
Se sitúa cerca del convento de Santo Tomás y tenía como decoración las tarjetas de 
los dos soles. La ciudad donó este sitio a la hermandad en 1652, a petición de los 
cofrades, con la piadosa mira de que los caminantes que pasaban por aquel camino 
de Cebreros, se parasen a rezar allí a la Virgen de Sonsoles, cuyo santuario se veía 
en lontananza 1s7

• La imagen de Ntra. Sra. de las Aguas salía algunas veces en pro­
cesión de rogativa s. En 1755, por ejemplo, salió al convento de Santo Tomás. En 
estos años del siglo xvm la ermita tenía un santero que la limpia y tiene la llave. 
Lo mismo sucede con la de los Remedios. A estos santeros se ordena en 1708 acu­
dir a la Junta General de Sonsoles con las llaves de las ermitas, para recalcar y recor­
dar que ambas son propiedades de Sonsoles. Como veremos más adelante, la her­
mandad tendrá que defender la posesión de esta ermita frente a las pretensiones del 
convento de Santo Tomás. 

Pese a la inmunidad otorgada a la cofradía por la Bula de Clemente vn, los visi­
tadores diocesanos efectuarán sus visitas con normalidad. El 9 de julio de 1580 
conocemos la primera de esas visitas, hecha por Pedro de Castro. Efectúa una revi­
sión a fondo de la ermita, las cuentas, el inventario, -del que echa en falta algunas 
cosas que manda recuperar-, manda destruir objetos viejos y reformar algunos deta­
lles. Despué s visita el hospital con la misma minuciosidad. Gracias a esto conoce­
mos la capacidad del hospital: 4 camas para hombres en un cuarto y 2 para mujeres 
en otro aposento. Tenía también unas trojes para el pan y un jardín donde descansan 
los convalecientes. Para evitar cualquier exceso que se podía producir en la casa del 
hospital, manda el visitador que la llave la tengan los patronos, y sólo la den a per­
sonas conocidas y decentes. 

A pesar de esta normalidad inicial la última visita que conservamos registrada en 
los papeles de la hermandad se produce en 1613, efectuada por Antonio de Ayala. 
Es posible que la hermandad hiciera valer sus derechos de iglesia exenta del poder 
ordinario eclesiástico, pero no nos consta el motivo de esta cesación de las visitas 
episcopales a Sonsoles. 

A la vez que todo esto sucedía, la hermandad realizaba normalmente sus actos de 
culto. En el siglo XVI las funciones religiosas en Sonsoles eran celebradas por los 
frailes de Sancti Spiritus, que recibían en 1586 un salario de 18.000 mrs. anuales. 
Parece que en estos años en la ermita no había Santísimo Sacramento, como indica 
el visitador en 1580. Del primer tercio del siglo XVll no tenemos documentación, 
pero en 1627 ya no se ocupan de la capellanía de Sonsoles estos frailes, sino que hay 
un capellán, Antonio B urguillo, que se compromete a decil· misa todos los domin­
gos y las fiestas del15 de agosto, 8 de septiembre, San Felipe y Santiago y San Mar­
cos. Su salario se fijó en 350 r. al año. 

En el siglo XVIll el capellán es también el administrador de los bienes de la 
ermita, en la que debe residk Para poder ser admitido capellán-administrador, debe 
dar fianzas. Es curiosa esta figura de un clérigo ecónomo, que Sonsoles desarrolló 
al menos hasta 1770 en que en Junta General deciden separar ambos cargos, dando 
dos sueldos distintos a los que los cumplan. Lo mismo pasará este mismo año con 

156 Cf. B. FERNÁNDEZ VALENCIA La divina Serrana de Sonso/es. Cap. JI. 
157 Cf. B. FERNÁNDEZ VALENCIA Op. cit. Cap. 11. 

119 



el santero, que hacía el oficio de sacristán, separándose ambos cometidos en dos per­
sonas distintas. 

El administrador debía recoger al atardecer las llaves de la ermita y tenerlas hasta 
el amanecer en que el santero las recogía para abrir. En 1654 se le sube el sueldo, 
no por sus labores religiosas, sino por el trabajo administrativo que tiene de recoger 
el pan de las limosnas y rentas. Se observa repetidamente en estos años que el 
capellán-admíníst rador es, -obviamente -, un peligro para los cofrades, pues dispo­
ne de amplios poderes y maneja írnp01tantes parcelas de poder vitales en la cofradía, 
por lo que intentan tenerlo siempre bajo vigilancia, controlar las rentas, los precios 
del u·igo, etc. A veces el capellán encarga a los patronos,-casi como quien manda-, 
parte de su u·abajo como cobrar rentas pendientes o similares, alegando falta de 
tiempo para hacerlo él mismo «por estar ocupado en cosas de la Virgen». 

Es lógico que en esta época los clérigos lograran bastante poder en la cofradía, 
pue§ muchos de los nobles inscritos no asistían activamente, o ni siquiera residían 
en A vila, y el resto de hermanos no tenían suficiente fuerza para hacer las cosas a 
su manera. De hecho, el capellán-administrador, llega casi a eclipsar a la cofradía en 
los últimos años del siglo XVII y principios del XVIII. El admínistrador, al que se 
le llama también mayordomo, administra también las ermitas anejas de los Reme­
dios y de las Aguas. En el siglo XVII la labor de recogida de trigo, ir a buscarlo y a 
medirlo a los pueblos, será otra tarea del capellán-administrador, cuyo trabajo estos 
días le reporta un plus de sueldo de 156 r. mas 78 r. del trabajo de ir con un mozo a 
caballo por los pueblos. 

El tema de la velas nocturnas será controvertido. El visitador en 1586 manda que 
no se permitan si hay hombres y mujeres juntos «y no se consienta que en la dicha 
ermita haya bailes, ni cantos, ni otras ... »158

• 

Una de las costumbres devotas que habrá durante el siglo XVII es ofrecer a la 
Virgen el peso de un hombre o de un niño en cera o trigo. Había una báscula donde 
se pesaba el devoto y se anotaba para comprometerse a dar su peso en cera o grano 
como donativo a la Virgen. Los capellanes-administradores se quejarán de esta prác­
tica, por llevarles mucho tiempo. 

Los tiempos y los visitadores unidos, irán cambiando costumbres seculares de la 
cofradía. En 1602 el visitador prohibirá las almonedas públicas, calificándolas de 
indecentes e inconvenientes. Lo que se deba vender se hará sin publicidad, con lo 
que las almonedas pierden su carácter festivo y popular. 

La segunda mitad del siglo XVII será una etapa muy activa en el campo econó­
mico. La cofradía hará grandes reformas y obras en sus instalaciones. Por reseñar 
algunas indicamos el trono de plata, con un coste de 41.505 r., rematado en 1666, 
seguido de la hechura del camarín, que dejará exhaustas las arcas de la cofradía 
varios años, por lo menos basta 1669 en que se acaba el camarín . En 1672 se bacen 
dos láminas, una grande y otra pequeña, para hacer estampas. En 1674 se decide 
bacer una hospedería de dos pisos para dormir los clérigos que van a llevar a la Vir­
gen, y en 1678 se hace un cercado techado de madera para recoger las cabalgadu­
ras. Con estas obras la ermita va adquiriendo las construcciones adyacentes que hoy 
conocemos y que la convirtieron en un centro de peregrinación dotado de adecua­
das infraestructuras. El año 1684 se hace una gran obra en la iglesia, necesitada de 
nuevas paredes. 

ISS ARCHIVO DE SONSOLES Libro de Cuentas 1578-1623.20 de marzo de 1586. 

120 



Para afrontar estos gastos extra, a veces se pide colaboración a la cofradía de los 
labradores del Valle Amblés. Esta cofradía a veces puede prestarla, pero otras no. En 
1668 Antonio Blanco, caja de la hermandad de los labradores, acude y testifica que 
por la calamidad de los tiempos y por ser muy pocos hermanos, no pueden ni siquie­
ra reunir la limosna que suelen dar de 184 r. al año y suplica a la aristocrática 
cofradía de Sonsoles les rebajen esta cantidad. Se podría pensar que esta cofradía es 
dependiente de Sonsoles, pero no lo parece en absoluto, ni Sonso1es se entromete 
nunca en sus asuntos . La obra de reforma de la iglesia durará varios años. En 1690 
se constata la necesidad de arreglar la pared delantera, arruinada por el peso del 
campanario. De esto, como de la anterior obra de las paredes está hecho el proyec­
to, pero no se ha ejecutado todavía. El año 1694 se habrá hecho ya la torre y el can­
cel de la puerta' 59

• 

A fines del XVII habrá un conflicto con el santero Domingo Fernández porque 
no entrega las limosnas que sale a pedir con la tablilla por la ciudad y alrededores. 
Siendo llamado a declarar dijo que no sabía que hubiese que dar cuenta de ello ni 
entregar al cura las limosnas que se le daban. Como castigo en 1695 no se le da el 
habitual aguinaldo de trigo y pan que se da al santero y hospitalero cada año como 
sobresueldo . Además, le suspenden de cargo y sueldo mientras no pague lo que debe 
a la hermandad. En 1698 morirá este hombre, dándose el cargo a su hijo Roque 
Fernández con un salario anual de 13 r. y la prohibición expresa de recibir limosnas. 
Sin embargo, en 1707 el capellán dará cuenta a la Junta de que el santero «no asistía 
con lo que era de su obligación así a las personas que iban a visitar a Ntra. Sra. como 
para las cobranzas» 160

• 

1.8.6.- La hermandad en el siglo XVIII 

Ya hemos visto cómo la hermandad en el siglo XVIIT, e incluso un poco antes, 
cambia su composición social y pasa a ser una cofradía eminentemente aristocráti­
ca y clerical, formada por gentes de relevancia social en la sociedad abulense. Las 
transformaciones que tengan lugar en la cofradía en este siglo vendrán motivadas 
por esta composición social y responderán a sus gustos y necesidades, a su manera 
de ver, entender y practicar la religiosidad. 

A princ ipios de siglo se modificará el sistema de admisión de cofrades . Según 
este nuevo sistema, el aspirante es presentado por un cofrade que le apadrina. 
Esto implica que no ingresen personas ajenas al ambiente social de la cofradía, 
pues los que ingresan son conocidos, amigos y familiares de los cofrades, que se 
mueven en sus mismos círculos sociales. La Junta delibera si se admite al candi­
dato, mientra s éste espera fuera. Se selecciona, por tanto, a las personas, eligien­
do a las que sean personas honorables , devotas y buenas cristianas. En 1762 se 
dice expresamente que la admisión se hace por votos secretos «como indican las 
constituciones» . 

La hermandad se ocupa en sus juntas de diversos asuntos de interés para la 
cofradía. Por ejemplo, en 1722 deciden comprar a los herederos de B. Fernández 
Valencia el libro de «La Divina Serrana de Sonsoles», costándoles 150 r. Intentarán 
imprimirlo varias veces, pero no lo hacen por tener un coste excesivo. 

La clericalización de la cofradía será patente en la década de 1720. El sistema de 
elección de patronos se hará de tal forma que dos sean eclesiásticos y dos seglares. 

159 Véase paro todo lo relacionado con las obras efectuadas en la cnnita la obra de F. DE LAS HERAS 
HERNÁNDEZ El Sam uario de Nrra. Sm. de Sonso/es. Á vi la, 1998. 

160 ARCHIVO DE SONSOLES Libro de Juntas 1707-1785. Año 1707. 

121 



Muchos de estos clérigos intentarán acceder al puesto de capellán del Santuario. En 
1743, para elegir capellán se presentarán seis candidatos con sendos memoriales, 
solicitando el puesto. Sin embargo hay competencia desleal, pues Don Jerónimo 
Blasco que es patrono ese año se ofrece a servir el empleo sin cobrar sueldo. No se 
lo admitirán alegando ser contra la Bula y Ordenanzas. En la Junta de elección de 
nuevos patronos se aprecian las tiranteces entre este señor y el resto de patronos. Al 
efectuarse la votación para elegir capellán, tres patronos votarán a Don Manuel 
García mientras Jerónimo Blasco se queda solo en sus pretensiones. Miguel García 
será posteriormente controvertido por vender y negociar con el grano por cuenta 
propia, sin consultar con los patronos y echando la culpa de la venta al hospitalero, 
que declarará contra él. 

En 1762 habrá de nuevo problemas con el nombramiento de capellán. Hay seis 
candidatos y se han de efectuar varias votaciones para elegirlo, pues hay empate 
de votos. Dos de los pretendientes entablarán pleito contra la cofradía. A esta 
Junta, de la que sale elegido capellán Segundo Femández, asisten 25 cofrades, 
cifra realmente elevada que da fe de la importancia que se daba a este asunto. Con 
el siguiente capellán, Pedro López, también habrá problemas por cuestiones de 
administración ya que se niega a pagar el alcance negativo que ha quedado contra 
él en 1768. Se negará a asistir a las Juntas en que se le reclama el dinero, y no 
entrega las llaves del archivo, tesoro y sacristía. La situación se tensa hasta tal 
punto que Pedro López declara ante notario que no entregará las llaves ni dinero 
a no ser ante juez competente. 

Para prevenir y evitar estos problemas, en 1770 se decide separar estos cargos y 
se nombra administrador en 1771 a D. Antonio Gomollón, que tendrá en su poder 
las llaves de la iglesia y ermitas. Al capellán se le pagará un sueldo de 1.429 r. y al 
administrador de 300 r., mas un sobresueldo de trigo y cebada. Hasta 1778 en que 
fallezca, seguirá como capellán Pedro López. 

Las Juntas de los años centrales de este siglo serán muy funcionales, y servirán 
para arreglar aspectos prácticos y resolver necesidades concretas de la hermandad y 
sus instalaciones. Se aprecia, sin embargo, que la hermandad como tal pasa a segun­
do plano, y se vuelca en la conservación material de la ermita y su patrimonio. El 
terreno económico es el tema favorito tratado en las Juntas: compra de objetos, venta 
de granos, precios, negocios, ... 

La cofradía tendrá por ahora problemas de jurisdicción con el convento de 
Santo Tomás por la posesión de la ermita de las Aguas, contra el que tendrá que 
establecer pleito. El prior del convento alegaba su derecho de hacer la procesión 
de Ntra. Sra. de las Aguas, como venían haciendo desde mucho tiempo atrás sin 
que interviniera el capellán de Sonsoles. De hecho el convento tenía el permiso y 
beneplácito del obispado para hacerlo. Finalmente, se reconoció el derecho que 
sobre la ermita tenía la hermandad, aunque se dejó una llave a los religiosos. En 
1774, y como protesta por este asunto, la comunidad de Santo Tomás no acude a 
acompañar a la Virgen a la ciudad como hacían siempre, desde la C/ Toledana al 
arco del Rastro. En el siglo XIX continuarán los conflictos ente ambas institucio­
nes por la posesión de la ermita. 

Con la ermita de los Remedios habrá también conflictos. La hermandad comi­
siona en 1767 a dos hermanos para av:_eriguar porqué está una llave de la ermita en 
posesión del abad de Sancti Spiritus. Este contestará que el motivo es la obligación 
que tienen de cumplir allí ciertas misas encargadas por la cofradía de la Carda. 

122 



A fines del siglo la cofradía está envejecida en sus miembros, y es frecuente el 
fallecimiento de algún patrono en el año que le toca ejercer el cargo, debido a la ele­
vada edad de éstos. Desde 1770 a 1787 hay como mínimo 4 ó 5 casos así. Las Juntas 
serán suspendidas frecuentemente por falta de cofrades y de los mismos patronos. 

Como resumen de las reformas efectuadas en la ermita y sus posesiones en este 
siglo xvm reseñaremos éstas: 

- 1706: vestido verde: 3.571 r. 
- 1719: reparaciones en hospital y ermita: 7.835 r. 
- 1738: dorado del retablo de la Virgen pequeña: 1.500 r. 

1746: planta en el cercado negrillos. 
1747: gradillas de plata para el altar mayor : 4.028 r. 

- 1748: dorado del retablo del altar mayor: 8.773 r. 
- 1773: dorado de retablo s colaterales. 

1774: nuevo retablo de Santa Teresa, donado por Pedro López y cuadro de 
San Segundo. 

- 1775: se termina el retablo nuevo. 
- 1787: se piden mandas para unas andas de plata: 974 r. 

Por último señalaremos las principales actuaciones de los hermanos en el hospi­
tal, que seguirá su funcionamiento habitual sin muchas reformas. De vez en cuando 
se recuerda a los patronos que vayan a visitar el Hospital, lo que indica que no lo 
hacían. En 1686la Junta nombra a dos cofrades cada mes para que visiten el hospi­
tal diariamente. Si ven que los pobres son necesitados, les pueden dar de cenar por 
cuenta de la cofradía. En 17 41 establecen un nuevo sistema para la atención de los 
pobres en el hospital. El hospitalero hará cédula de cada pobre para que pase una 
noche en el hospital y se le dará medio real. Luego la cofradía repondrá al hospita­
lero este dinero. En 1777, los pobres se quejan de que el hospitalero Luis Rodríguez, 
no les trata bien ni les da la limosna acostumbrada. Despedirán a este hospitalero 
«por justas causas», aunque «usando de gran compasión le conceden 3 ducados 
anuales aunque no los merece» para que pueda alquilarse un cuarto 161

• 

1.8. 7.- Las fiestas 

La hermandad de Sonsoles tenía algunas fiestas grandes, que requerían una 
buena organización y grandes preparativos. Todas las fiestas tenían una doble ver­
tiente religiosa y profana, indisolublemente unidas y entendidas en conjunto por sus 
celebrantes. 

La fiesta más antigua y primera que celebra la hermandad era la de Santa María 
de Sonsoles que se hacía ellS de agosto. Aparece ya perfectamente señalada en las 
constituciones de 1530 y en la Bula de 1526. Podliamos afirmar que desde el origen 
de la hermandad en 1480 se celebró la fiesta este día. Desde estas fechas remotas, la 
fiesta consistía en vísperas, tras las cuales había una colación de vino y fruta, así 
como almoneda de terneras. El día de la fiesta hay misa mayor con procesión por el 
cercado y luego la comida de la hermandad de la que ya hemos hablado , y que tanta 
importancia tenía para la cohesión social entre los hermanos. Era el reflejo de la con­
cepción del espíritu de hermandad que tenían los hombres del siglo XV y XVI que 
después se trasformó, convirtiéndose las hermandades en instituciones puramente 
devocionales. 

161 ARCHNO DE SONSOLES Libro de Jun1as particulares 1746-1779. Junta de 1778. 

123 



Tras la comida se hacía un responso por los difuntos. Al día siguien te de la fies­
ta se hacía una misa conventual por los cofrades difuntos en la que se daban cande­
las y se bacía procesión. A la vuelta iban todos a la casa de la cofradía, donde se 
echaba en almoneda lo que había quedado de la comida y ofrendas del día anterior . 
Los hermanos clérigos están obligados a asistir con sobrepellices la víspera de Santa 
María y a misa del día. Esta ordenanza 46 de 1530 es reflejo de una ordenanza anti­
gua, como ellos mismos dicen. 

El mayordomo y oficiales tienen las obligaciones de adornar la iglesia para esta 
fiesta. Antiguamente asistían 6 frailes a vísperas y misa, aunque dejaron de hacerlo 
desde el momento en que la hermandad tuvo capellán propio. En la noche del14 al 
15 de agosto muchas personas velaban en la ermita, con mayor o menor devoción, 
y en un ambiente indudablemente festivo y distendido. Para ellos se decía una misa 
cantada al alba. 

La comida de hermandad tuvo muchos detractores entre las autoridades ecle­
siásticas, que la prohibieron repetidamente sin obtener mucho resultado. En 1586 el 
visitador las prohíbe con el argumento de que las limosnas que se dan a la herman­
dad no son para que los cofrades se las gasten en comilonas sino para misas, cera, 
etc. Para presionarles más no les permite poner estos gastos en las cuenta s. Domin­
go de Contreras en 1602 confirmará las cuentas excepto los gastos de comidas y 
colaciones, que manda restituir a la ermita por los patronos. Les fulmina con la 
excomunión si hacen más comidas, quedando exceptuadas las de los días 15 de 
agosto, 8 de septiembre, San Marcos y San Felipe, y éstas con un gasto máximo de 
3.000 rnrs., por la carestía de los tiempos 162

• Precisamente estos cuatro días son en 
los que se hacían las comidas más importantes por ser las fiestas más grandes, com­
plementadas normalmente con dos colaciones o meriendas el día de Santo Tomé, en 
la Junta General y la víspera del 15 de agosto. 

El 8 de septiembre, festividad de la Natividad, se celebra otra fiesta con víspe­
ras y Salve, velada nocturna y misa cantada «a la que ríe el alba», y misa mayor tam­
bién cantada. A esta vela nocturna tienen obligación de asistir los 4 patronos. El 8 
de septiembre culmina la fiesta con comida de hermandad . 

La fiesta de San Marcos dice Fernández Valencia que se celebra casi desde 
1480. Desde antiguo hay memoria de que el santo era allí venerado con altar propio 
para su imagen. Se hacía misa solemne y procesión de los abulenses y labradores de 
las aldeas. 

Por la Bula de Clemente VII se comprueba que hay mención de la fiesta y se 
le conceden indulgencias este día, lo cual quiere decir que se celebraba antes de 
1526 y para entonces estaba ya bien instituida. En esta fecha acudían los vecinos 
de San Pedro de Linares y de Santo Tomé a celebrar allí su romería y la fiesta del 
santo. Ariz también dice que a Sonsoles acudía gran número de personas el día de 
San Marcos. Al llegar el año 1667, se funda una cofradía dedicada al santo, que 
hizo ordenanzas aprobadas por el provisor el 28 de enero de 1667, con lo que 
quedó oficialmente instituida. Tenía esta cofradía 30 cofrades fundadores. La cos­
tumbre más curiosa de esta cofradía fue la de la celebración del Toro de San Mar­
cos. Se pasaba al devoto animal a la iglesia, a que oyera misa, vísperas y sermón. 
La quietud y mansedumbre del animal durante las ceremonias se consideraba 
milagrosa, pues no se iba de la iglesia hasta que el cura no le daba licencia . Esto 

162 cr. ARCHIVO DE SONSO LES Libro de Cuentas 1578-1623. Visitas de 20 de marzo de 1586 y 17 de octu­
bre de 1602. 

124 



se celebró así durante tres años, pero enseguida comenzaron los problemas: ante 
un hecho ~an prodigioso y llamativo, asistía mucha gente más por curiosidad que 
por devoción «y muchos de estos, como gente moza, inquieta y menos devotos de 
lo que convenia, faltando a la considerac ión del lugar sagrado, en vez de adorar a 
Dios y estar con mucha modestia, prorrumpían en voces y griterío y otras inde­
cencias»163. Es fácil imaginarse la escena de los mozos citando al toro en la igle­
sia y el revuelo consiguiente. Por este motivo, los patronos y cofrades de Sonso­
les acordaron eliminar el toro de la fiesta, quedando en vigor el resto de las orde­
nanzas de San Marco s. 

A esta fiesta de San Marcos acudían seis frailes o clérigos y se hacía la misa can­
tada con diácono y subdiácono. Este día se rezaba un responso por Doña María 
Dávila, que ella había dejado dotado. Alrededor de la iglesia salía la procesión tras 
la misa, uniéndose los asistentes con la procesión que llevaba el concejo de San 
Pedro de Linares y Santo Tomé. Los patronos recibían y despedían a los asistentes. 
Se daban limosnas de pan, lino y otras cosas. 

La fiesta de San Felipe y Santiago, el 1 de mayo se instituyó en 1526. Los 
concejos de Tornadizos y Castellanos pidieron este año a la hermandad ir en pro­
cesión a Sonsoles el día de San Marcos y celebrar misa, a cambio de lo cual darían 
limosnas. Como ese día acudían los de San Pedro de Linares y Santo Tomé, se 
decidió que aquéllos fueran el 1 de mayo, haciéndose así a partir de entonces' 64• 

La fiesta se realizaba de la misma manera que la de San Marcos, excepto el epi­
sodio del toro. 

Otras fiestas relacionadas con las veladas nocturnas eran los sábados del mes de 
mayo, el día de San Juan de mayo (San Juan ante portarn latinarn), y la fiesta de 
San Gil, abad. En todas estas había vísperas y Salve y misa cantada al alba. El texto 
de la bula de 1526 dice que a la ermita concurre «en los sábados del mes de mayo 
de cada año una gran multitud». Esto remonta la fiesta a principios del siglo XVI 
como mínimo. La antigüedad de mayo como mes mariano por excelencia queda 
aquí testificada. Para mantener el orden en estas velas, y en las anteriormente cita­
das, asistía el mayordomo de la hermandad. Aunque siempre perseguidas por las 
autoridades eclesiásticas, la cofradía consiguió mantenerlas, aun pese a prohibicio­
nes expresas o pesquisas de visitadores. 

Otras fiestas que se celebraban son las ofrendas que hacían los labradores de la 
ciudad y los labradores del Valle Amblés. Femández Valencia las cita en 1686, 
llamándolas «ofrendas antiguas generales». La de los labradores de la ciudad se 
hacía el primer domingo de octubre y la de los del Valle Amblés, el segundo domin­
go de octubre. Tenemos testimonios de la existencia de la hermandad de labradores 
en 1688, pero las noticias sobre su organización en una cofradía o varias tal como 
están actualmente, son confusas y requerirían un estudio dedicado en exclusiva a 
ellas. Poca atención les prestan los cofrades de Sonsoles, que no nombran ni siquie­
ra sus fiestas u ofrendas, excepto en las cuentas, donde consignan las cantidades que 
los labradores aportan. 

Además de éstas celebraciones había misa cantada todas las fiestas de la Virgen 
y en algunas dotaciones, como por ejemplo, la de Martín de Solórzano el tercer día 
de Pascua de Pentecostés. Estas fiestas estaban indulgenciadas por Clemente VII, 
como ya vimos, con distintos premios espirituales. 

163 ARCHJVO DESONSOLES. B. FERNÁNDEZ VALENCIA Op. cit. Cap. 13. 
164 ARCHIVO DE SON SOLES Libro de Cuentas 1578-1623. 

125 



Para cerrar el capítulo de festividades, hay ocasiones extraordinarias en que se 
llevaba la imagen de la Virgen en rogativa o novena a la ciudad. Debido a necesi­
dades como pestes, falta de agua para los campos u otras calamidades, se sacaba a 
la Virgen para pedirla su intercesión en estos casos, desde tiempos remotos y, desde 
luego, ya antes de la concesión de la Bula de Clemente VII en 1526. A la Virgen se 
la llevaba a alguna parroquia o a la catedral, quedando fmalmente la costumbre de 
llevarla alli siempre. Los prolegómenos de la procesión de rogativas eran largos y 
laboriosos: los labradores proponen al Ayuntamiento que convendría llevar la ima­
gen en rogativa, y éste se lo comunica a la cofradía, o bien, la ciudad lo propone 
directamente a la cofradía. Una vez decidido afirmativamente se señala el día de la 
procesión y el obispado envía edicto convocando a todos los sacerdotes. La partici­
pación del Ayuntamiento en esta decisión hace pensar que quizá la imagen era con­
siderada ya como patrona de la ciudad. 

Parte la procesión desde Sonsoles, regida por los patronos con sus varas. La 
cofradía recibe a la Virgen en la ermita de los Remedios con velas encendidas mien­
tras suenan las campanas de la catedral y de otras iglesias de la ciudad. A veces asis­
ten a la procesión otras cofradías y hermandades abulenses con sus pendones e insig­
nias y los religiosos de los distintos conventos. Esta afluencia, junto a la cantidad de 
gente reunida, representaría un verdadero espectáculo para la ciudad. Las andas las lle­
van un trecho los religiosos de Santo Domingo al revertir a su convento el beneficio 
de San Pedro de Linares, y otra parte del recorrido las llevan los canónigos. Los cofra­
des de la Carda tenían privHegio de escoltada durante un trecho. Al llegar todo el 
gentío y las autoridades de la ciudad, cabildo y obispo, se canta la salve. 

En la procesión solían tenerse disputas por cuestiones de precedencia entre las 
distintas cofradías y religiones. Para evitar estas discusiones, siempre asistía el fis­
cal eclesiástico con 2 6 3 notarios. Después de esta deslumbrante procesión, se efec­
tuaba el novenario, encargado cada día a una institución de la ciudad, por este orden: 
Cabildo Catedral, Clero parroquial, Dominicos y cofrades del Rosario, Francisca­
nos, Carmelitas Calzados y cofradía de las Angustias, Jesuitas, Carmelitas Descal­
zos y cofrades de Santa Teresa, por último la Ciudad. Cada día de la novena se dice 
misa y vísperas, cantando la Capilla de música de la catedral la Salve y letanías. 
Narra Fernández Valencia que los aldeanos postrados de rodillas, solían cantar 
coplas o versos en estilo sencillo a la Virgen para que remediara sus necesidades. 

En las novenas de rogativas, la hermandad sacaba muchas limosnas, aunque se 
ocasionaban también muchos gastos. Por poner dos ejemplos, en 1592 se recogen 814 
r. de limosnas y se gastan 637 r. El año 1615 se recogen 820 y se gastan 781 r. Los 
principales gastos son los de música, danzas (de las que sólo tenemos noticia de este 
año en que hubo un zapateado de Mingorría), aceite, cera, sacristanes, etc. La imagen 
recibe también regalos en especie, como vestidos, joyas, sOitijas, frontales ... 

No conocemos gastos en otras actividades festivas de la hermandad como toros, 
cohetes, danzas, música, etc., pues en sus cuentas no aparecen, lo cual hace pensar 
con extrañeza que esta hermandad careciera de ellos. Sea como fuere, no ha queda­
do rastro de ello en la documentación. 

1.8.8.- Vida económica 

Es Sonsoles la cofradía más rica de entre todas las abulenses. Dos hechos carac­
terizan su economía: sus rentas, suficientes para mantenerla y la ausencia de apor­
taciones obligatorias por parte de los cofrades. Por estos motivos, la cofradía siem­
pre tendrá superávit en sus cuentas anuales, excepto en los últimos años del siglo 

126 



XVI. o en algunas ocasiones donde hay gastos excepcionales. Es la segunda mitad 
del Slglo xvn y los años centrales del XVIII donde la cofradía tiene enormes ingre­
SOS, que llegan a alcanzar algunos años más de 40.000 r. En el gráfico 1 vemos las 
oscilaciones de las cuentas de la cofradía, que a partir de mediados del siglo XVII 
se mantuvieron bastante constantes. 

</) 
w 
....1 

~ 
cr: 

GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 

50000 

45000 

40000 

35000 

30000 

25000 

20000 

15000 

10000 

5000 

1578 1595 1612 1629 1646 1663 1680 1697 1714 1731 1748 1765 17112 1799 1 

ÑCS 

1-CARGO -DATA 

En sus orígenes, en el siglo XV, la cofradía no poseía ni rentas ni propios, pero 
recibía grandes limosnas, tanto en dinero como en pan, vino, aves, etc. De estas 
ofrendas se hacían almonedas, es decir, subastas «subiendo los precios conforme a 
la estimación» 165

• También hay noticia del uso antiguo de la subasta de vacas y ter­
neras en las vísperas y fiestas. Sin embargo, enseguida los donantes empezaron a 
enriquecer a Sonsoles con propiedades y testamentos. En 1492llegó a la hermandad 
la primera tierra. Francisco Fernández Dávila les dio en censo perpetuo la heredad 
de Las Berlanas, con renta de 6 fanegas de trigo y 5 gallinas. Poco después recibie­
ron el censo de unas casas en la puerta de Buenaventura por 2 r. El año 1500 se reci­
be otro censo de 3 gallinas en Las Berlanas, donado por Cristóbal de Arévalo, y en 
1507 Cristóbal Beato da un yugada de tierra en Riocabado, de 60 fanegas de trigo 
de renta. El Ldo. Antonio Cabero, dotó por testamento al hospital de Sonsoles con 
4.000 mrs. anuales desde el año 1558. 

Las cantidades que la cofradía cobra por concepto de censos fueron mucho más 
elevadas. Se adquieren todos ellos en el siglo XVII, su época dorada . Muchos de 
ellos los tomó la hermandad , comprándolos gracias a sus excedentes dinerarios. 

Los juros pertenecen unos a la imagen y otros a la ermita o al hospital, pero son 
administrados todos por la cofradía. Básicamente son los siguientes: 

- Juro del Servicio Real 
- Juro del segundo uno por ciento 

t6s Cf. ARCHrvO DE SONSOLES. B. FERNÁNDEZ VALENCIA Op. cit. Cap. 6. 

127 



- Juro del Papel sellado de la Ciudad y Obispado 
Renta del Servicio Ordinario de la ciudad y provincia 

- Millones de la ciudad y provincia (desde 1680). 

En el siglo XVTI estos juros rentaban más de 4.500 r. anuales a la cofradía. Se 
nota en el siglo XVill la bajada de su importe, pues este siglo será nefasto para los 
rentistas. También en el siglo XVII se notaron oscilaciones, como en 1679 en que la 
quiebra monetaria les afectó gravemente. 

Otra gran fuente de ingresos de la hermandad son las limosnas y almonedas. Los 
fieles dan grandes sumas a la cofraclia, tanto en el santuario de Sonsoles como a la 
hermandad en las procesiones de rogativas . Las almonedas son otra fuente de ingre ­
sos relacionados con las limosnas, pues los objetos subastados suelen ser donacio ­
nes hechas a la Virgen u ofrendas en especie. 

En el siglo XVill se impondrá otro sistem a de ofrenda que es la dotación. Algu ­
nos gremios, hermandades o particulares dotan una lámpara que arderá constante ­
mente ante la imagen, proporcionando a la cofradía una suma anual que excede el 
mero mantenimiento de la misma. 

El último gran aporte de ingresos de la cofradía es la venta de granos. Muchos de 
los censos y tierras de la hermandad pagan su renta en trigo o cebada, que los cofra­
des venden. Podríamo s decir que el grano es básico en la economía de la cofradía. De 
hecho, en el hospital se conserva este grano en una panera, de la que se saca para ven­
derlo en los momentos en que los precios son más elevados. El mayordomo debe con­
sultar previamente a los patronos sobre los precios a los que debe venderse el pan y 
el mejor momento de hacerlo . En 1655 por ejemplo, se guardaban en las paneras del 
hospital más de 400 fanegas . El mayordomo o administrador se ocupa de ir a recoger 
el pan a los pueblos donde la hermandad tiene tierras. Por último señalar que los aho­
n·os (alcance) de la hermandad de un año para otro son un importante remanente, que 
en el siglo xvm será casi la mitad de lo disponible cada año. 

En directa relación con los fuertes ingresos que hemos visto están los gastos. La 
hermandad tiene varios asalariados a su servicio, siendo el más importante el capellán, 
que vive en Sonsoles y trabaja a tiempo completo y en exclusiva para la hetmandad. 

CUADRO 4: INGRESOS SIGLO XVll 

Censos y Lim.y Aport. Venta de Ofrenda 
Años Alcance Juros Almonedas Herma nos Granos Labradores Total 

1580 50 190 969 168 8 1385 
1590 606 526 80 827 2039 
1600 2495 110 2605 
1610 42 449 ll45 1636 
1620 255 152 1381 1788 
1650 261 152 5887 360 6660 
1660 1299 4670 98 360 6427 
1670 4804 7248 79 648 442 13221 
1680 7009 829 3245 3360 14443 
1690 3290 3045 256 4463 360 11414 

Suma 12241 23624 10051 248 10564 4890 61618 

% 20% 38% 16% 0,4% 17% 8% 99,4% 

128 



CUADRO 5: INGRESOS SIGLO XVill 

Censos y Limosnas y Venta de Ofrenda 
Años Alcance Juros Dotaciones Gra nos Labradores Total 

1700 4739 7153 787 1355 240 14274 
1710 1713 1586 935 1736 240 6210 
1720 900 1323 658 498 247 3626 
1730 10880 1975 1322 1615 240 16032 
1740 3447 1769 1025 2659 260 9160 
1750 1721 522 1926 260 4429 
1760 3040 1597 1271 3333 260 9501 
1770 14813 1840 760 2097 240 19750 
1780 1321 2025 2170 3052 240 8808 
1790 5556 1980 1082 923 240 9781 
1800 3995 1846 791 1546 240 4423 

Suma 50404 24815 11323 20740 2707 105994 

Porcenta je 47% 23% 11% 19% 2% 100% 

Además, la hermandad paga al santero, al hospitalero y al escribano, así como una 
renta fija al beneficio de San Pedro de Linares, que luego pasará al convento de Santo 
Tomás. Los sueldos supondrán la mitad de los gastos de la cofradía. Gracias a que 
paga bien, la hermandad puede exigir a sus empleados que cumplan a la perfección 
sus cargos. Parte del sueldo les es pagada en grano, Lo que ellos llaman aguinaldo. 

Otra gran prute del capital se gasta en obras y ref01mas en las ermitas y al.rede­
dores de Sonsoles, compra de vestidos, retablos, cuadros, etc. El hospital recibe muy 
poco dinero para sus gastos, aunque seguramente llevaría cuentas aparte . Destaca 
también el poco, -casi nulo-, gasto que la cofradía de La Buena Muerte hace en 
difuntos, quizá porque lo único que los hermanos apo1taban a la hermandad era una 
misa por cada hermano difunto y esto no se consigna en las cuentas . 

CUADRO 6: GASTOS SIGLO XVII 

Obras y 
Años Sueldos Comidas Compras Cera Difuntos Hospital Vari os Total 

1580 876 269 358 278 49 61 99 1990 
1590 1170 272 623 29 126 2220 
1600 869 141 482 28 1520 
1610 480 353 334 88 379 1634 
1620 986 206 125 1317 
1650 1675 5350 16 2151 9192 
1660 1332 211 6 569 2118 
1670 3070 3109 71 1828 8078 
1680 2706 1318 24 472 434 4954 
1690 2753 736 30 566 4085 

Suma 15917 1035 12727 466 73 585 6305 37108 

% 43% 3,2% 34% 1% 0,2% 1,6% 17% 100% 

129 



CUADRO 7: GASTOS SIGLO XVID 

Obras y 
Años Sueldos Compras Difuntos Hospital Varios Total 

1700 2568 1705 410 593 5276 
1710 2632 445 284 294 3655 
1720 2552 399 279 302 3532 
1730 2572 1497 48 271 331 4719 
1740 2480 5316 6 270 368 8440 
1750 2545 626 18 107 122 3418 
1760 2443 6674 12 60 157 9346 
1770 2598 6930 91 224 9843 
1780 2571 1092 92 613 4368 
1790 2503 2051 74 337 4965 
1800 2500 1896 92 604 5092 

Suma 27964 28631 84 2030 3945 62654 

Porcentaje 45% 46% 0,1% 3% 6% 100% 

Por último, reseñaremos los inventarios que la hermandad hizo de sus pertenen­
cias para hacemos una idea de la riqueza de la cofradía. Vaya por delante como 
ejemplo que en 1627 se determinó que como la imagen tenia tantos vestidos que no 
sabían que hacer con ellos, se regalasen a otras imágenes pobres de la ciudad. 

Antonio de Cianea, escribano, hizo en 1579 inventario completo, que es el pri­
mero que conocemos. Comienza con los objetos y paños de altar, entre los que hay 
varias aras, palios, corporales y purificadores. Continúa con los objetos de metal: 
oro, plata, cobre, azófar, latón, hierro, etc. Los más importantes son los cálices, vina­
jeras, cruces, candeleros, incensarios, calderos, lámparas, etc. Las campanas y ropas 
litúrgicas aparecen a continuación : casullas, estolas, dalmáticas, albas, sábanas, 
paños, frontales, capas, alfombras y misales. Después se reseñan los vestidos perte­
necientes al Niño Jesús y a la imagen de la Virgen: mantos, ropas, vestidos, sayas, 
caperuzas, mangas, delanteras, camisas, ropitas, tocados, pañuelos, ... Los objetos de 
madera son otro capítulo en el que se encuentran las arcas, cajones, atriles, tablas 
pintadas, escaleras, mesas, bancos, un ataúd, un púlpito, y como curiosidad «un 
pellejo grande de lagarto de las Indias que llaman caimán, que está colgado en el 
cuerpo de la iglesia» 166 y que es el exvoto entregado por un devoto al que la Virgen 
salvó en tierras americanas de ser engullido por el animal. Todos los objetos se 
encuentran bajo custodia del santero, pues están en la ermita y dependencias anejas. 

A continuación aparece el inventario de los objetos del Hospital, con lo propio 
del mismo: camas, jergones, mantas, sobrecamas, paños, bancos, calderos, etc., bajo 
custodia del hospitalero . 

El «Libro de Inventarios» de la hermandad abarcará todos los hechos desde 1662 
hasta 17 49. El inventario de 17 49 está más centrado en consignar las joyas de la 
cofradía, incluyendo su peso en metal precioso y su valor en reales. Gracias a esto 
nos podemos hacer una idea del precioso capital en joyas y objetos sagrados que 
tenia la hermandad. En distintos objetos de oro la hermandad tenia un capital de 
8.213 r. Son joyas con diamantes, perlas, collares, relicarios, etc. 

166 ARCHIVO DE SONSOLES Libro de Cuentas 1578-1623 fol. 46. 

130 



La plata será el principal elemento ornamental y de lujo en la hermandad. Sus 
objetos son valorados en 57.375 r. y presentan gran variedad de formas: platos, vina­
jeras, coronas, cálices, sortijas, joyas varias, fuentes, candeleros, lámparas, ... En 
bronce sólo se tasan 66 r. A continuación ponen los vestidos de la imagen, ropa de 
altar y liturgia y otros objetos de culto y uso de la cofradía. Destacan los 22 vesti­
dos de la Virgen o las 19 casullas, por ser de ricas telas, con bordados e incrusta­
ciones. De la riqueza enorme de la hermandad dan una idea bastante clara estos 
inventarios. 

1.9.- Cofradía del Santo Cristo de la Luz 

Esta cofradía sufrió diversas transformaciones que hicieron que la actual cofradía 
homónima no se corresponda con esta. En 1494 existía con el nombre de cofradía 
de Santo Sepulcro en el humilladero también llamado así y que más tarde se llamaría 
del Cristo de la Luz. Este humilladero, que había sido fundado en 1467 por Juan 
Núñez Dávila 167

, era encomienda de la orden de San Juan de Jerusalén o del Santo 
Sepulcro, cuyo nombre recibía. En él se fundó la cofradía, con el beneplácito de la 
Orden en el siglo XV. Sin embargo, tratando de escapar a su control, hicieron en 
1494 una concordia con la cofradía de la Trinidad y Sta. Ma de las Vacas, mediante 
la cual se fusionaban con ella. No sabemos cuánto duró la fusión, pero creemos que 
no mucho, a juzgar por la ausencia total de referencias en el Archivo de las Vacas168

• 

El caso es que estos cofrades del Santo Sepulcro se hallaban a fines del siglo XV 
acabando las obras de ampHación del humilladero, que a buen seguro culminarían 

167 B. FERNÁNDEZ VALENClA Historia de San Viceme. p. 252. 

Esta cruz 
se sitúa ante 
la ermita 
del Cristo 
de la Luz. 

168 ARCHIVO DE LAS VACAS Leg. 3 Doc. 8 15 julio 1494 y doc. 9 9 abril 1494. Véase lo dicho sobre esta 
cofradía en el texto relativo a la de la Trinidad y Vacas. 

131 



con su conversión en ennita y en el cambio de nombre, pasando a denominarse, 
tanto la cofraclia como la nueva ermita, del Santo Cristo de la Luz. 

En el siglo XVTI volvemos a encontrar huellas de su actividad . Según el censo 
del AHN, hacen ordenanzas en 1690, que son aprobadas por la autoridad eclesiásti­
ca el 2 de junio de ese mismo año 169

• 

Celebra su fiesta principal el día de la Stma. Trinidad así como una función de 
ánimas . Sus cuentas de 1770 reflejan unos ingresos de 416 r., procedentes de la con­
tribución de un cuarto semanal de cada hermano y otras ofrendas . Los gastos pro ­
vienen de las funciones religiosas y algún refresco, junto con el mantenimiento de 
la ermita, ascendiendo a 234 r. 

1.10.- Hermandad de San Sebastián y San Segundo 

La iglesia de San Sebastián y Santa Lucia, a orillas del tio Adaja recibía desde 
muy antiguo este nombre hasta que la aparición de los restos de San Segundo la 
hizo cambiar su advocación principal. En esta iglesia se hallaba fundada una 
cofradía, cuya pista más antigua nos la da Cianea. Según éste, en la época de la 
población de la ciudad por el Conde D. Ramón las hermandades de San Sebastián 
y de la Soterraña del Carmen acudían en procesión a la ermita de San Leonardo el 
1 o de mayo, sucediendo que los moros enemigos se acercaron a A vi la para atacar­
la, pero viendo de lejos la procesión, pensaron que se trataba de un ejército ene­
migo, por lo que huyeron, «de cuyo caso se testifica la antigüedad de la herman­
dad» 170. Desgraciadamente esta legendaria noticia se pierde en la noche de los 
tiempos junto con la historia de la cofradía, que hasta el siglo XVI no vuelve a 
salir a la luz. 

En 1519 cuatro de los cofrades de la hermandad de San Sebastián eran activos 
mercaderes de telas : Cristóbal del Barco, Lope y Silvestre Fernández Gallego, que 
participaron en la revuelta de los comuneros, y Pedro de las Navas, que era peche­
ro más modesto, elegido diputado de la cuadrilla de San Esteban , barrio de artesa­
nos171. Desde el momento en que estos cuatro cofrades encuentran en un nicho de la 
iglesia de San Sebastián un antiguo sepulcro conteniendo lo que se creyó, o quiso 
creer que era el cuerpo de San Segundo , la cofradía está herida de muerte. San 
Segundo, y los intereses que el cabildo, el obispo y la ciudad tejen en tomo a él, aca­
barán arrinconando hasta asfixiarla a la antigua cofradía de San Sebastián . 

Tenemos dos fuentes privilegiadas para seguir este proceso: la exhaustiva na.ITa­
ción de A. de Cianea, contemporáneo de los hechos y con acceso a la documenta­
ción original , y la magistral interpretación de María Cátedra, que desde un punto de 
vista antropológico analiza los hechos y los ·explica en el contexto de la ciudad 172• El 
proceso resulta interesante para comprender las fuerzas contra las que los cofrades 
luchaban, y la desigualdad de las mismas. Seguiré para narrarlo a ambos autores, 
aunque sólo de refilón conoceremos aspectos de la vida interna de la cofradía . La 
pérdida de los libros de la cofradía con sus cuentas, junta s y ordenanzas, hace impo­
sible describir detalladamente la vida cofradiera. 

Desde el hallazgo del cuerpo en la errnit:a de San Sebastián, y su identificación 
como el de San Segundo, la ennita y la cofradía de San Sebastián irá perdiendo su 

169 AHN Consejos. Leg. 7091 p. 6. 
170 A. DE CIANCA Historia de la vida, invención y milagros y traslación de San Segundo. Madrid. L. Sán­

chez, 1595. Ed de Jesús Arribas. I., Gran Duque de Alba. Á v i la, 1993 p. 168. 
17 1 Cf. S. DE TAPIA Y M. CATEDRA en Un samo pal'a una ciudad. Ariel. Barcelona, 1997. 
l72 M. CÁTEDRA Un santo para una ciudad. Ensayo de antropología urbana. Ariel. Barcelona, 1997. 

132 



Vista general de la iglesia de San Segundo, antes llamada de San Sebastián y Santa Lucía , 
junto al río Adaja. 

nombre pasando a llamarse durante un tiempo «de San Sebastián y San Segundo» para 
frnalmente quedarse sólo con éste último. En la iglesia de San Sebastián y Santa Lucía 
«Se celebraban por costumbre y usanza antigua las fiestas destos santos, como en igle­
sia de su advocación» 173

• Estas fiestas, sobre todo la de San Sebastián eran organiza­
das por los cofrades, hasta que San Segundo eclipsara toda la actividad anterior. 

Los hermanos, para poder aprovechar mejor las ventajas que les otorgaba tener 
un cuerpo santo en su ermita pidieron en 1543 al provisor del obispado que certifi­
cara los milagros acaecidos en la iglesia y que fuesen publicados, con lo que 
suponían que aumentarían los peregrino s, y por tanto, las limosnas. Parece que 
durante la primera mitad del siglo XVI las grandes instituciones abulenses no inter­
vinieron mucho en los asuntos de San Segundo, ni se interesaron por controlarlos. 
En 1558 se resolverá un litigio que mantiene la cofradía apoxada por el cabildo de 
la catedral contra la Orden Tercera Franciscana y el obispo Alava y Esquive!, que 
pretendía asentarse en la ermita. El papa Paulo IV en su bula de 25 de diciembre de 
1558 establece como mediadores en el confl icto al arzobispo de Santiago de Com­
postela y al obispo de Salamanca. Finalmente en 17 de enero de 1565 queda zanja­
do el asunto de la bula papal que confirma a la cofradía el derecho y posesión sobre 
la iglesia 174

• Es una primera toma de posición en que aparecen la cofradía y el obis­
po enfrentados, y el cabildo tomando partido por la cofradía. Esta política del cabil­
do cambiará radicalmente pocos años más tarde, pasando a apoyar al obispo en su 
pretensión de trasladar los restos de San Segundo a la catedral. 

173 Cf. A. de CIANCA Op. cit . p. 186. • 
174 C. AJO Op. cit. Tomo 1 p. 11 6; M. CÁTEDRA Op. cit. p. 55; B. FERNANDEZ VALENCIA Op. cit. p. 91; 

J. BELMONTE DfAZ La ciudad de Ávila . Ávila, 1987 p. 259. 

133 



En la segunda mitad del siglo XVI comienza a cuajar entre las mentes más lúci­
das de la ciudad la necesidad de quitar a los cofrades la jurisdicción sobre el cuer­
po e iglesia de San Segundo y trasladarlo a otro sitio. En 1573 acuden a la iglesia 
de San Sebastián, ya más conocida como San Segundo, el provisor del obispado 
junto con otros cargos del cabildo catedral, el alcalde mayor y otras personalida­
des de Á vila y los cofrades para sacar del nicho el cuerpo de San Segundo, ponién­
dolo sobre el altar mayor y llevándolo al nuevo sepulcro que se le había hecho, 
con la estatua de Juan de Juni sobre él. Para celebrar este hecho, se hizo una 
solemne procesión por la ciudad con las reliquias del santo. María Cátedra obser­
va que este es uno de los últimos actos de poder de la cofradía, que a partir de 
ahora comenzará a perder la posesión de las reliquias, al oponerse a ella otros 
poderes de la ciudad. 

En 1574la hermandad solicita al notario episcopal un testimonio notarial de los 
principales milagros sucedidos. La petición la tramitan por medio del corregidor de 
la ciudad. El corregidor solicita también al consejo de la Santa Cruzada que autori­
ce al obispado a recoger las limosnas que la ermita recoja. Este proceso lo instruye 
la justicia seglar y simboliza la tensión entre obispado y cofradía175

• 

Cuando llegue al obispado de Ávila Don Jerónimo Manrique de Lara (1591-
95), la suerte estará echada. Este obispo mostrará una fanática admiración hacia 
la figura de San Segundo, costeando la capilla de la catedral y consiguiendo su 
traslado a la misma 176

• El obispo decide hacer la traslación como agradecimiento 
a San Segundo por su curación en 1593 y alude a un Breve de León X en el que 
se autoriza al obispo efectuar la traslación. Este Breve, según algunos historia ­
dores como Z. García Villada, parece no haber existido nunca más que como 
argumento a favor del bloque obispo-cabildo . Cada grupo comienza a buscar 
apoyos . El obispo y cabildo acuden al rey Felipe II. La ciudad, en cambio, 
tomará partido por la cofradía pues esta operación ha sido tramada secretamen­
te por el obispo y cabildo. Tenemos así a dos poderes enfrentados : el eclesiásti­
co (obispo-cabildo) contra el laico (cofradía-ciudad) . Se decide hacer una proce­
sión solemne el 27 de febrero de 1594, de la catedral a la ermita para solicitar la 
intercesión de San Segundo en este asunto . Se cruzan varios memoriales dirigi­
dos al rey: de la ciudad, del cabildo y obispo, de los cofrades, en que cada uno 
alude a sus intereses. 

Alonso Orejón, por orden de la ciudad estudia el caso y responde contra los 
patronos de la cofradía, según decretos de Trento, aunque añade que no se pue­
den trasladar los huesos sin licencia del Sínodo provincial, el papa y el rey, 
además de necesitarse el consentimiento de la ciudad. La cofradía se quedó como 
la menor parte interesada en todo este proceso y acabará perdiéndolo . La ciudad 
seguirá defendiendo a la cofradía lo cual demuestra la laicicidad de las cofradías, 
que intentan escapar al control eclesiástico, incluso amparándose en el poder 
civil. En estos años finales del XVI los cofrades son burgueses : mercaderes o 
fabricantes de paños, vecinos del barrio de San Esteban y algunos de San Andrés. 
Algunos de los pocos nombres conservados son: Francisco de las Navas, taber­
nero; Francisco Gómez de Sanctiesteban, hospitalero; Antonio Gómez, procura­
dor del Común; etc. 

Finalmente, y como es de esperar, triunfan los eclesiásticos y se llevará a cabo 
la traslación de los restos del santo a la Catedral el 11 de septiembre de 1594, 

175 • . 

176
M. CATEDRA Op. c1~. pp. 51-54. 
Cf. J. BELMONTE DIAZ Op. cit. p. 231. 

134 



con un ljoato inusitado en lo que se consideró la última manifestación del esplen­
dor de A vila, a las puertas del crítico siglo XVII. Como consuelo, el cabildo con­
cede a la ermita una capellanía de las seis que crea el obispo en la nueva capilla 
de San Segundo. Se hará en la ermita una fiesta y procesión mayor el domingo de 
la octava de San Segundo. Desde este momento, la cofradía desaparece de la 
escena. Por documento de 14 de mayo de 1594las llaves del arca del cuerpo del 
santo las tendrán el obispo, el Deán y la ciudad: la cofradía ya no aparece para 
nada 177• 

Serafín de Tapia y María Cátedra interpretan este proceso como un fortaleci­
miento de la nobleza y clero frente a la débil burguesía y pueblo encamados en la 
cofradía. La última noticia que tenemos de la cofradía es que en 1600, con permiso 
de la ciudad «Y consentimiento de los patronos y cofradía de San Sebastián» pasa­
ron a vivir y regir la ermita de San Segundo los Carmelitas Descalzos 178• 

1.11.- Cofradía del Santísimo Sacramento o Minerva de la parroquia de 
San Juan 

1.11.1.- Origen 

En la parroqu~a de San Juan tiene su sede una de las cofradías más emblemáticas 
de la ciudad de A vila. La cofradía del Santísimo Sacramento, más conocida como 
Minerva, tiene su fecha más probable de fundación hacia 1540. En este año el Papa 
Paulo IV concede una bula a la cofradía en la que el cardenal protector de la Archi­
cofradía del Santísimo Sacramento de Roma, -de la que ésta se convierte en filial-, 
confmna los estatutos y otorga indulgencias. Esta cofradía romana establecida en la 
llamada iglesia de la Minerva es la madre de todas las cofradías, y participa a sus 
filiales de sus ordenanzas y de las gracias esphituales concedidas por los papas'79

• 

Confmna esto la existencia de un documento de 1551 en que Julio II concede una 
Bula a la cofradía 180. 

En 1568 tenemos el testamento de Pedro de Montalvo, considerado por los cofra­
des fundador de la misma , que deja gran patte de su hacienda a la cofradía. Quizá 
este clérigo fuera el creador e impulsor de la cofradía, a la que dotó de unos bienes 
materiales, que la hicieron perdurar sobre bases frrmes'8' . 

El resto de la documentación de la cofradía se conserva en el ADA, pertenecien­
do a los documentos de la parroquia de San Juan. Son seis libros numerados y con 
los siguientes contenidos: 

- Libro 65: «Libro de los esclavos del Santísimo Sacramento» (1613-?) 
- Libro 66: «Libro de cuentas» (1631-1716) 
- Libro 67: «Juntas e inventatios» (1694-?) 
- Libro 68: «Juntas y cuentas» (1578-1631) 
- Libro 69: «Juntas y cuentas» (1717-1833) 
- Libro 70: «Actas» (1836-1939) 

177 Cf. M. CÁTEDRA Op. cit. pp. 45-71. 
178 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Op. cit. pp. 70. 
179 ADA Parroquia de San Juan. Carpe1a n• l. Doc. 3: Bula de Paulo IV. 18-V-1590. 
180 ADA Carpc1a n• l. Doc. l. 
181 AHN Clero. Lcg. 502. Testamento de Pedro de Montalvo. 1568. 

135 



J.J1.2.- Organización y gobierno. Vida cofradiera 

Sobre las ordenanzas de la cofradía hay una gran confusión. En el libro 65 apa­
recen unas constituciones aprobadas por el obispo Juan Alvarez de Caldas el14 de 
diciembre de 1613 en las que se afirma que se trata de una nueva fundación . El 
párroco de San Juan, Francisco de Cuéllar, solicita el permiso para fundar la 
cofradía, cuyas ordenanzas llevan este encabezamiento: «Ordenanzas de la cofradía 
o congregación de los esclavo_:'> del Santísimo Sacramento que el señor D. Juan 
ÁJvarez de Caldas, obispo de A vil a mandó asentar en la iglesia parroquial de San 
Juan de dicha ciudad , en 14 de diciembre de 1613»182

• 

Algunos autores, como Ca.rramolino o J. Grande han situado este año de 1613 como 
fecha fundacional de la cofradía183

• Aunque este libro 65 parece independiente de los 
demás, nos inclinamos a pensar que se trató de una remodelación de la cofradía del XVI 
consistente en un cambio de ordenanzas y reformas en los festejos, que refleja cambios 
en la mentalidad devocional. El hecho de que en los libros de cuentas se empiecen a 
observar cambios a partir de esta fecha como consecuencia de la aplicación de algunos 
de estos nuevos estatutos, nos lleva a la opinión de que no se trata de una nueva fun­
dación sino de una reforma de la anterior. Por otro lado, si fuera nueva fundación, no 
podríamos explicar cómo se fundan dos cofradías del Santísimo en la misma parroquia 
y cómo las propiedades de la anterior pasan a la nueva. Para comprobar esta opinión 
añadimos la de T. Sobrino Chomón, que alude a la documentación existente del siglo 
XVI para afirmar que la fundación de la cofradía es anterior a 1613184• 

La acentuada marca devocional de las ordenanzas de 1613 se ve poco reflejada 
en la vida general de la cofradía . Hay algunos cambios en la celebración mensual de 
las funciones del Santísimo, pero no se aprecia un reflejo en la realidad de las for­
mas religiosas mostradas en estas ordenanzas. Los ocho artículos de las constitucio ­
nes marcan las obligaciones de los cofrades en cuanto a la devoción que deben tener 
para con el Santísimo Sacramento. La mano del obispo, reformador al uso y con 
conceptos trentinos se aprecia a cada momento: confesar y comulgar ofreciéndose 
por esclavos al Santísimo Sacramento en «todos sus pensamientos , obras y palabras 
de toda su vida», es la primera obligación del cofrade . Cada año se renovará esta 
ofrenda , diciéndose una misa «por la exaltación de la fe y devoción deste Santísimo 
Sacramento y comulgando en ella». 

El attíc ulo tercero establece la celebración de un acto de culto el tercer domingo 
de cada mes al que asistirán y donde comulgarán y habrá exposición del Santísimo . 
Este acto es conocido con el nombre de minerva mensual . Un día de cada semana, 
el cofrade hará oración de rodillas en una iglesia ante el Santísimo Sacramento 
durante media hora pidiendo de nuevo «por la exaltación de la fe y devoción deste 
divino Sacramento». Es más, el que pueda oirá misa diariamente, comulgando en 
ella espiritualmente y el que no rezará tres padrenuestros y tres avemarías. Cada 
hora cuando suene el reloj el cofrade dirá «Alabado sea el Santísimo Sacramento» , 
a la vez que humilla la cabeza, para ganar los cien días de indulgencia que concedió 
Paulo V. Es muy curiosa esta ordenación de la vida del cofrade que hace la cofradía 
a través de estas ordenanza s, obligándole a tener pensamientos devotos cada hora, 
cada día, cada semana , cada mes y cada año. 

182 ADA Parroquia de San Juan. Libro 65: <<Libro de los esclavos del Santísimo Sacramento » (1613-?). 
l83 Parece que ambos autores s iguieron a J. Tello Martínez al hacer ésta aftrmación. J. MARTíN CARRAMO­

LINO Historia de Ávila, su provincia y obispado. Tomo m. Madrid , 1872 - ~ p. 302 y J. GRANDE: Á vi la, enwción 
de la ciudad y reportaje de los_ obispos de A vila. Diputación Provincial de A vi la 1972. p. 336. 

184 T. SOBRINO CHOMON Episcopado abulens e. Institución Gran Duque de Alba. Ávila , 1983. p. 116. 

136 



Bula de Paulo IV concedida a la cofradía de la Minerva en 1540. Se conserva en el Archivo 
Diocesano de Á vila. 

Aparte de estas obligaciones, cuando el Santísimo salga a los enfermos, le 
deberán acompañar con una vela encendida, así como asistir cuando el Santís imo 
esté expuesto en algún sitio «y pedirle por la exaltación de la fe y católica y extir­
pación de las heregías» . El obispo concede cuarenta días de indulgencia a los que se 
apunten como esclavos, aunque advierte que el incumplimiento de estas ordenanzas 
no obliga a pecado «Sino sólo se pierde el mérito que se ganará en hacerlo». 

Respecto a los aspectos organizativos de la cofradía, de los que estas ordenanzas 
no se ocupan, tenemos que expurgarlos del resto de la documentación . La cofradía está 
dirigida por doce patronos que se renuevan anualmente por mitades, seis cada año, 
aunque en el siglo XVIII el cargo llega a convertirse en vitalicio, debido sobre todo a 
la disminución de hermanos y al anquilosamiento general de la cofradía. Cada patro­
no corre con los gastos de la fiesta en uno de los meses, aunque a partir del siglo XVIII 
se hará un repartimiento a fin de año entre todos. Los patronos se reunirán en junta 
siendo llamados por el mullidor. Esta junta tiene como misión primordial el organizar 
la fiesta principal de la cofradía en marzo, buscando predicador, así como nombrar una 
comisión que revise las cuentas al caja, tomar acuerdos sobre temas económicos y 
nombrar vacantes de patronos (ya en el siglo XVIII, al convertirse el cargo en vitali­
cio). El cargo de caja se renueva anualmente, aunque pueda ser reelegido. 

Respecto a la asistencia que la cofradía proporciona a sus cofrades, basta bien 
avanzado el siglo XVill no se compensará a sus cofrades con ningún favor asisten­
cial. En 1757 se acuerda hacer un funeral por cada cofrade que fallezca . En 1774 
este funeral se extiende a las mujeres de los patronos y en 1780 se incluyen también 
las viudas. En este siglo disminuye el número de cofrades hasta convertirse en una 
cofradía sin hermanos, regida sólo por los doce patronos, que ocupan un lugar pri-

137 



vilegiado y honorífico. Es la culminación de un proceso de seño rialización de la 
cofradía, que elimina al resto de hermanos para pasar a ser coto cerrado de algunos 
nobles. Ya en el siglo XIX empezará a aumentar el número de patronos: a 18 en 
1808; 24 en 1815; 36 en 1822 y 54 en 1824. 

Durante el siglo XVIII se aludirá varias veces a la ausencia de ordenanzas, señal 
de que las de 1613 estaban perdidas, olvidadas y, por supuesto, no eran practicadas. 
El visitador en 1751 escribirá: «se ignora si esta antigua y devota cofradía tiene o no 
constituciones, pues en los libros della que se han presentado a dicha visita no se 
encuentra la menor enunciativa de ellas, siendo semejante defecto perturbativo de la 
paz y unión que deben tener y observar los cofrades» 185

• Aunque les ordena hacerlas 
en el plazo de un mes, esto no se cumplirá, pues en 1776 hablan con el párroco para 
elaborar reglas «en vista de los papeles antiguos encontrados en el archivo de la 
cofradía». Suponemos que desde mediados del siglo XVIT hasta ahora, el libro 65 
con las constituciones estuvo perdido. De hecho, los últimos hermanos que se asien­
tan en este libro ingresan en las décadas de 1630-40 y luego se interrumpen las lis­
tas, quedando páginas en blanco. El visitador en 1785 les volverá a ordenar que 
hagan ordenanzas, asunto que les repetirá D. Juan Basilio Escamilla en 1790. 
Durante todo el siglo XIX se repetirá la misma historia hasta que por fin en 1899 se 
hacen e imprimen por Cayetano González Hernández. 

1.11.3.- Los hermanos 

El libro 65 contiene tras las constituciones de 1613, varias listas de hermanos, des­
graciadamente sin fechar. El desorden de estas listas es manifiesto: se repiten nombres, 
se mezclan distintas letras, no indican nunca fechas, dejan espacios en blanco para 
empezar una nueva lista en la página siguiente ... Debido a esto hemos intentado hacer 
este esquema para el año 1613, único que se indica al principio de la lista: 

- Eclesiásticos: 65 
- Hombres nobles: 9 
- Laicos: 29 
- Mujeres: 12 
- Mujeres nobles: 13 

TOTAL: 127 

A partir de aquí, se escriben largas listas de nombres mezclados: hombres, muje­
res, eclesiásticos, nobles, artesanos ... , algunos tachados y con la anotación al mar­
gen de «fallecidos». Debido a la mezcla de todo esto, se hace difícil hacer una sis­
tematización. A continuación se ha elaborado un cuadro con el número total de per­
sonas que aparecen en las listas, aunque quizá algunas se repitan. 

Este desconcertante cuadro muestra una gran cantidad de personas en la cofradía 
durante el siglo XVII. Al final de la lista aparece un apartado de monjas que son cofra­
des. La apruición de D3 María Pinel en esta lista, monja del convento de la Encarna­
ción nos sitúa ante dos posibles fechas: María Pinel fue priora de la Encarnación en 
1630-33 y en 1639, muriendo en 1641. El hecho de aparecer la primera de la lista nos 
podría hacer pensar que se trata de ella. Su sobrina, María Pinel, cronista del conven­
to, ingresó en éste en 1640 y murió en 1707. Si se trata de esta monja, la lista de cofra-

IKS ADA Libro 69. fol. 166. 

138 



CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS (SIGLO XVD) 

Clérigos 24 
Nobles 11 
Artesanos 52 
Servicios 32 
Administración y justicia 25 
Sin oficio conocido 486 

Total hombre s 619 

Mujeres trabajadoras 11 
Mujeres sin oficio conocido 851 
Mujeres nobles 76 

Total mujeres 1004 

Monjas nobles 213 
Monjas L32 
Seglares en conventos 99 

Tota l conventos 444 

TOTAL COFRADÍA 2067 

des podría abarcar hasta la segunda mitad del siglo XVII1116
• Teniendo en cuenta que 

este libro estuvo perdido hasta 1776, los cofrades en él apuntados deben ser todos 
del siglo XVTI como máximo, sin poderse precisar si abarca sólo la primera mitad 
del siglo xvn o también la segunda. 

Pasemos a hablar ahora de la posición social de los cofrades y sus oficios. Los 
eclesiásticos ingresan casi todos en el momento de 1afundaci6n, 1613, pues el obis­
po, provisor, deán, arcedianos, miembros relevantes del cabildo catedral, cura y 
beneficiados de San Juan y otros párrocos, beneficiados y capellanes abulenses 
ingresan en masa en este momento. Después sólo lo harán 18 clérigos más. 

El número de nobles, contra lo que cabría esperar en el aristocrático barrio de 
San Juan, tampoco es excesivamente elevado, pues representan sólo el 1,7% del 
total de hombres y un 7% de las mujeres . Aquí nos encontramos con abundancia 
de apellisJos de linajes nobles típicamente abulenses: Portocarrero, Torquemada, 
Castro, Aguila, Bracamonte, Enríquez, Dávila , Carpio, Peñafiel, Tapia, Villaver­
de, Salcedo, Henao, Peñalosa, Osorio, Maldonado, Ovalle, etc. Si tenemos en 
cuenta que clérigos y nobles juntos no representan más que un 6,8% del total de 
cofrades en el siglo XVTI, cambiará la visión de cofradia nobiliaria que en un prin­
cipio parecía. 

Los oficios de los cofrades son muy variados. Los hemos dividido en tres cate­
gorías: 52 artesanos de todo tipo, que suponen un 8,7% de los hombres no nobles. 
Los trabajadores en el sector de servicios: criados, tenderos, taberneros, panaderos, 
etc., son un 5%. Un grupo característico lo forman los 25 empleados de la adminis­
tración y de justicia: escdbaoos, ejecutores, notarios, etc., que son un 4% de los 
cofrades. Del resto, 486 hombres, no se especifica el oficio. 

186 N. GONZÁLEZ Y GONZÁLEZ Historia del monasterio de la Encamación de Á vi/a. Ed. de E~piriruali­
dad. Ávila 1995. 

139 



El dato más curioso y revelador es la abrumadora presencia de mujeres. Tanto es 
así, que deberíamos considerarla la cofradía de las mujeres abulenses. Si incluimos 
a las monjas, las mujeres forman un 70% de la cofradía . Quizá contribuye a facili­
tar esto el hecho de que la cuota de entrada en la cofradía es muy exigua: 1 r. para 
las mujeres y 2 r. para los hombres y además no se aporta nada anualmente. Esta 
facilidad económica hizo que las mujeres ingresaran masivamente. La fmalidad 
devocional de la cofradía estaba también en consonancia con los gustos femeninos, 
junto con la tradición que se iría creando de cofradía de mujeres. Entre estas muje­
res ocupan un lugar importantísimo las monjas. Los principales conventos abulen­
ses se apuntaron en masa a la cofradía: el de Santa Ana, las Gordillas, Ntra. Sra . de 
Gracia, la Encarnación, Santa Catalina y Santa Clara de Rapariegos. Aparece la dis­
tinción entre monjas de familias nobles y monjas sin esta distinción. También eran 
cofradas las mujeres seglares que vivían en los conventos como criadas y dueñas. 
La población de conventos supone un 21% de la cofradía, cifra nada despreciable y 
única entre las cofradías abulenses. 

Todos los datos que hemos dado son del siglo XVTI; para el XVill no tenemos nin­
guna lista ni referencia al número de cofrades. Todo hace pensar que la cofradía acabó 
siendo regida por un grupo selecto de patronos, cargo que llegó a ser vitalicio y ocu­
pado por nobles o gente muy pudiente. De aquí procede la impresión de cofradía nobi­
liaria que indudablemente da en el siglo XVTII, y que no se corresponde con la reali­
dad, sobre todo en el siglo anterior. Estos doce patronos dirigen la cofradía y el resto 
de cofrades no tiene ningún cometido específico. Durante este siglo xvm o bien se 
perdió la tradición de apuntarse como cofrades, aunque la gente asistiese masivamen­
te a la celebración de las minervas mensuales, o bien se pertenecía a la cofradía pagan­
do la entrada, pero sin hacerse listas de cofrades ni apuntarse, precisamente debido a 
su gran número. Nos inclinamos más bien por la primera idea, pues el censo de 
cofradías del AHN dice que son 12 hermanos (patronos), y no aparece nunca en las 
cuentas del xvm ninguna partida por concepto de entradas. 

1.11.4.- Las fiestas 

Analizaremos en primer lugar los aspectos devocionales de las fiestas de la 
cofradía. Antes de 1613 se hace una fiesta mayor, y quizá alguna más, pero no con 
la regularidad con que se harán a partir de entonces, siendo mensualmente el tercer 
domingo de cada mes. Esta fiesta mensual o Minerva desde esta fecha es costeada 
por limosnas, incluso algunos meses está dotada por particulares o instituciones 
como conventos, etc. Por ejemplo, en 1610 Francisco de las Navas, morisco rico, 
deja una manda de 1.000 mrs. anuales «para que se le haga en su devoción la fiesta 
del mes de mayo». Este dinero procedía de un censo perpetuo sobre una huerta que 
él poseía 187

• La fiesta grande, la del mes de junio está dotada por el fundador Pedro 
de Montalvo, aunque a partir de 1730 se llama fiesta grande a la de marzo. 

En los años centrales del siglo xvn se van dotando las demás fiestas mensuales: 
febrero, marzo, julio, agosto pagada por el cura y beneficiados de San Juan, sep­
tiembre pagada de limosna por Antonia de Sacramento, monja de San José, octubre, 
noviembre ... Agustín de Santiago dejó una dotación testamentaria para que asistie­
sen doce sacerdotes con sobrepellices a llevar el palio. Este sistema de financiación 
de la fiesta cambia en el siglo xvm pues con el paso del tiempo muchas de estas 
dotaciones habían desaparecido. Cada mes se nombrar·á un patrono que correrá con 

187 S. DE TAPIA SÁNCHEZ La conumidad morisca de Á vi/a. Institución Gran Duque de Alba. Salamanca, 
1991. p. 385 y Cuentas de la Hcmmndad: Libro 68. 

140 



los gastos y desde 1720 se hará por repartimiento a fm de año entre Los doce patro­
nos. Parece que hacia mediados del XVII la fiesta principal pasó a celebrarse en el 
mes de marzo, quizá para evitar la cercanía de la celebración del Corpus en junio 
que hacían el cabildo y parroquias. 

En las minervas mensuales se hacía una pequeña procesión con el Santísimo y se 
le exponía públicamente en la iglesia. En 1765 se acuerda que los patronos velen al 
Santísimo en todas las minervas, desde el fin de las vísperas hasta la misa. Para 
pasar la noche se harán tumos de vela, de dos en dos, comprándose para ello almo­
hadas y cubiertas. La idea de comprar las obras del Padre Luis de la Puente para leer 
durante la noche no se llevó a cabo por ser muy costosas 188

• En estas fiestas había 
música sacra, según la disponibilidad de recursos. Bartolomé Fernández Valencia 
cuenta cómo era la minerva mensual en 1676: «Se hace fiesta cada mes a la supre­
ma y divina majestad de Jesús Sacramentado con altar suntuoso, adorno lucido y 
grave, concertada música, procesión solemne y concurso innumerable» 189

• 

Nos ha surgido la duda de si la fiesta del Corpus que celebra la ciudad con toda 
solemnidad es la misma que hacía la cofradía en el mes de junio, también llamada 
fiesta principal. Nos inclina a pensar que no el hecho de que los gastos que ocasio­
na la fiesta por funciones religiosas, danzas, toros, etc. aparecen tanto en las cuen­
tas de la cofradía como en las de otras instituciones organizadoras del Corpus, como 
podían ser el cabildo catedral y el ayuntamiento de la ciudad190

• Sin embargo, algu­
nas veces el ayuntamiento colabora con la cofradía en el pago de los toros, con lo 
cual podría tratarse de una actividad conjunta entre ambas. El hecho de que la 
cofradía no todos los años disponga fiesta de toros puede deberse a este hecho, aun­
que también podría ser por el elevado coste, que impide hacerlo todos los años. J. 
Mayoral afuma que en las fiestas grandes del Corpus los toros se corrían por cuen­
ta del concejo o de las cofradías. Las cofradías a veces no hacían buen uso de los 
toros que el municipio les facilitaba, porque después de cobrar mucho dinero por el 
espectáculo no mataban a los toros 191

• 

Es por tanto lógico pens~.r que la cofradía participaba en la fiesta del Corpus, 
pues todas las cofradías de A vila asisten a esta procesión. Por otro lado el obispo 
Gamarra en sus Constituciones Sinodales de 1617 mandó lo siguiente: «la procesión 
del Corpus se hará solamente en la catedral ese día y no se celebrará la fiesta con 
solemnidad en ninguna iglesia de la ciudad»192

• 

Son los últimos años del XVI y primeros del XVII los de máximo esplendor de 
la fiesta mayor de la cofradía. Para describirla, indicamos los gastos acaecidos en 
1610, que nos dan idea de los actos realizados en la misma: 

- Cera: 

- Danzas: 

- Ministriles: 

- Clérigos la víspera: 

- Predicador: 

- Refrescos: 

188 ADA Libro 67. Año 1765. 

542 r. 

33 r. 

100 r. 
34 r. 
55 r. 
40 r. (sigue) 

189 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Hi.woria de San Viceme. p. 53. • 
190 Cf. M. AYÚCAR Documentos para la hisraria de Ávila. 1085-1985. UNED Avila, 1985. p. 88-89 y A. 

SÁNCHEZ SÁNCHEZ Resumen de actas del Cabildo Catedralicio de Ávila (1511-1521) . Fuentes históricas abu-
lenses. Ávila, 1995. • • . 

191 J. MAYORAL FERNANDEZ Los viejos cosos de A vi/a. Avila, 1927. 
192 Sinodales de D. Francisco de Gamarra. Madrid, 1617. Libro lll . Ti!. XVI. Constitución J•. 

141 



- Mozos de coro: 

- Agujas, cordel y colgar: 

- Toros: 

- Carpinteros por adornar: 

- Clarín: 

- Barrer la plaza: 

- Músico s de la iglesia mayor: 

- Cohetes: 

- Hachones: 

- 4 clérigos para llevar las andas: 

- Organista: 

TOTAL: 

1 r. 

18 r. 
56 r. 
30 r. 
2 r. 

20 r. 
220 r. 

33 r. 
80 r. 
10 r. 
2 r. 

1.276 r. 

Se hace una procesión en la que se lleva al Santísimo en andas a hombros de 
sacerdotes, con acompañamiento de danzas, clarín, minístriles y cohetes. En la fun­
ción sagrada, misa y exposición actúa la música de la capilla catedral. La iglesia está 
adornada con ricos tafetanes y frontales de la hermandad, ramilletes, gran cantidad 
de cera y hachones. El Santísimo Sacramento reposa sobre un «trono de madera pla­
teado y dorado que se compone de cuatro gradetas, un arco y dos pirámides, y que 
es en el que se pone a su Majestad en el altar>> dentro de una «custodia de clistal y 
bronce sobredorado en forma de sol y guarnecidos los rayos con un arco de flores 
de seda y una rosa que cubre el viril donde se pone a su Majestad con su caja afe­
rrada en cabritilla colorada». Esta custodia es diferente de la de plata, que es la que 
se saca a las procesiones de las minervas mensuales 193

• 

La función se ve realzada por un sermón a cargo de un predicador renombrado 
de la ciudad, normalmente del convento del Carmen Calzado o del convento de la 
Santa. Alguna vez predica algún benedictino del convento de la Antigua. Tampoco 
falta la música de órgano, de la que se encarga el organista de la parroquia de San 
Juan. La fiesta plincipal mantendrá aproximadamente esta estructura durante el 
siglo XVITI, aunque algo más simplificada. 

Debemos hacer una mención especial referente a la música, las danzas y los 
toros. La cofradía hace un uso amplio y generoso de estos elementos que son los 
que otorgan a la celebración un ambiente más festivo y brillante, atrayendo a más 
gente que acude a presenciar unos espectáculos que no se ven ni mucho menos 
todos los días. 

Desde los plimeros datos que poseemos en 1578, asisten a la fiesta los mozos de 
coro y los cantores de la catedral en la función sagrada; así como los rninistriles en 
la procesión. Debido a sus fuertes honorarios, sólo las cofradías más pudientes se 
podían permitir el invitar a la capilla de música de la catedral para acudir a sus actos. 
Cuando otros gastos como el de danzas o toros desaparezcan, éste no lo hará, sien­
do constante, incluso yendo en aumento en el siglo XVill. Pondremos como ejem­
plo el gasto en música de 1625: música de la capilla: 220 r.; ministtiles: 100 r.; orga­
nista: 26 r.; mozos de coro: 1 r. Los rninistriles tocaban a veces en vísperas, misa y 
también en los toros, por ejemplo en 1602. Llevan también órganos portátiles en la 
procesión, seguramente prestados por el cabildo catedral, pues éste tenía la costum­
bre de cederlos a otras cofradías o instituciones, como consta en acta capitular de 
1518: «mandaron que se aparejen los órganos que llevan el día del Corpus Christi 

193 ADA Libro 67. lnvenwrio 4 de noviembre de 1694. 

142 



( ... )y mandaron que ahora ni en tiempo alguno se presten a iglesia ni monasterio ni 
a otra persona alguna}> 194

• 

Desde 1602 aparece el uso de cohetes en las fiestas, gastándose distintas canti­
dades según los años: en 1614 se compran doce docenas de cohetes rastreros y cua­
tro docenas de voladores por 80 r., más una manta de cohetes que cuesta 33 r. En 
1628 se hará un tablado desde el que se lanzan los fuegos. Aparecen todo tipo de 
referencias al material pirotécnico: ruedas, guindaletas, pólvora, etc. El último año 
que aparece este elemento festivo será 1650. 

Los toros serán un festejo de aparición intermitente, debido a los fuettes gas­
tos que ocasionaban. Aparecen gastos en 1578, 1598 y 99, 1602-3; de 1607 a 
1611; 1613 y 14. Después no vuelven a aparecer hasta 1630, de 1633 al 37, de 
1639 al41 y en 1643-44. Los gastos que se ocasionaban eran grandes: por un lado, 
la preparación y acondicionamiento del lugar de la corrida. En las cuentas sólo 
especifican «la plaza», que debido a la proximidad a San Juan y la gran tradición 
existente suponemos se trata del Mercado Chico. La plaza se limpia y se bane, y 
luego se ciena para la corrida con tablones de madera, poniéndose tarimas y ban­
cos para el público. Hay que pagar también a los vaqueros, así como su aloja­
miento en Ávila. En 1639, por ejemplo, éstos venían de Villatoro con las reses y 
percibieron 26 r. por su trabajo y 24 r. para alojamiento. Junto a la plaza se hace 
una jaula, especie de toril desde donde se saca a los toros. Además de todo esto, 
hay que pagar por los animales. Este año los cuatro toros cuestan 1.142 r., casi 300 
r. cada uno, precio que podemos considerar constante para la primera mitad del 
siglo XVII. 

Los toreros a veces son de fuera y también cobran sus honorarios. En 1633 los 
toreros vienen de Salamanca, otras veces se dice que son indios; en 1643 vienen dos 
toreros de Madrid y cobran 400 r. por la conida. También se corren los toros para 
disfrute de los espontáneos que quieran hacerlo, sin contratar toreros. Otra variedad 
que celebra la cofradía es la del toro encohetado. En 1609 se trae una «manta de 
cohetes de Segovia para el toro que se encohetó la noche de la fiesta». J. Mayoral 
alude al toro encascabelado y con hachas encendidas que salió en 1571 para feste­
jar la victolia de D. Juan de Austria 195

. Una vez muertos los toros, se vendían los des­
pojos a las carnicerías. 

Por último, las danzas son muy abundantes en los últimos años del siglo XVI y 
primeros del XVTI hasta 1650 en que se intenumpen casi a la vez que los toros y la 
pólvora. Estas danzas reciben distintos nombres y se encarga a algunas personas que 
las organicen. Las danzas se hacían la víspera y el día de la fiesta. Por ejemplo, en 
1593 se hace una danza de cascabeles el día de la fiesta plincipal y otra «de la inven­
ción que se sacó la noche de la fiesta» 196

• 

El cuadro 2 reúne todas las danzas que hace la cofradía y que aparecen en sus 
libros durante estas fechas. 

194 A. SÁNCHEZ SÁNCHEZ Op. Cit. n• 262. 
195 J. MAYORAL FERNÁNDEZ Op. cit. 
196 ADA Libro 68. Cucn1as de 1593. 

143 



CUADRO 2: DANZAS CELEBRADAS ENTRE 1578-1650 

Año Nombr e danz a Encar gado Pre cio 

1578 Danza de los judíos Yunca loluis 28 r. 

1578 Danza de cascabe les 46 r. 

1578 Ferná n Rodriguez 30 r. 

1578 Danza de los judíos Baltasar López 13 r. 

1591 Danza de cascabeles Are llano 48 r. 

1591 Danza de cascabeles Baltasar López 45 r. 

1591 Danza de los judíos Baltasar López 45 r. 

1592 Danza de espadas 20 r. 

1592 Danza de los judíos 41 r. 

1592 Danza de cascabeles Barrera 55 r. 

1592 Danza de cascabeles Baltasar López 55 r. 

1593 Danza de los judíos Mendoza 40 r. 

1593 Danza de cascabeles Tomé García 

1593 Danza de cascabeles Barrera 

1593 Danza de cascabeles Baltasar López 

1595 Danza día del Stmo.Sacram. Baltasar López 65 r. 

1595 Danza de los judíos Barre ra 

1596 Danza de los judíos Barrera 64 r. 

1597 3 danzas 180 r. 

1598 Danza de moriscos 

1599 Danza de Ninfas Arellano 78 r. 

1600 Danza de los judíos 80 r. 

1600 Danza de moriscos 60 r. 

1600 2 danzas de judíos Barrera 83 r. 

1602 Martín de BruTera 

1602 Judiada !Luis García 

1602 3 danzas Cristóbal de Barrera 212 r. 

1603 Cristóba l de Barrera 62 r. 

1603 Danza de moriscos 69 r. 

1603 Danza de la judiada Francisco de Hen·era 49 r. 

1608 3 danzas de cascabel 

1608 Danza de caballería 

1609 Danza de cascabe les Baltasar López 41 r. 

1609 Martí n de BatTera 41 r. 

144 



Año Nombre danza Encarga do Precio 

1609 2 danzas <;aro Nieto 82 r. 

1610 Danza de los judíos Barrera 33 r. 

1611 2 danzas 

1611 Danza de las folias 

1611 Judiada 

1612 2 danzas 

1612 Danza de las folías 

1612 Danza de caballería 

1613 Danza de las folias Alonso Martín 

1613 Danza de caballería Barrera 

1614 Danzas 

1614 Tarasca 

1616 Danzas 

1616 Tarasca 

1617 Danza de caballería Martín de Barrera 

1617 2 danzas de mujeres «la de San Benito» 

1619 121 r. 

1620 Danza de caballería 41 r. 

1620 Danza de Mingorría 

1620 Danza de Alonso 

1620 Danza Barrera 55 r. 

1620 Danza de cascabeles 93 r. 

1621 Danza de las folías . Miguel Gómez 40 r . 

1621 2 danzas Barrera 80 r. 

1621 Danza de caballería Miguel Gómez 

1624 Miguel Gómez 

1625 Alonso Gómez 

1626 Danzas 

1628 D. de los genti les hombres 44 r. 

1628 Danza de los gitanos 36 r. 

1628 Danza «Bartolo» 60 r. 

1631 2 danzas 100 r. 

1650 Danzas con libreas 250 r. 

145 



Quizá una de las mas curiosas y que más dudas suscita es la danza de los judíos . 
Hay testimonios anteriores a 1578, que la remontan al siglo XV, en época anterior a la 
expulsión de los judíos. J. Belmonte indica la participación de los judíos en procesio­
nes y festividades desde fechas remotas: «los judíos abulenses participan y confrater­
nizan con los cristianos en festividades, conmemoraciones y lutos. Lo hicieron en las 
proclamaciones reales, ocupando lugares destacados en las comitivas procesionales». 
El obispo Fonseca prohibió en el Sínodo de 1481 que los judíos hicieran sus danzas el 
día del Corpus o en procesiones religiosas, que no en actos profanos. Sin embargo, ni 
a los judíos ni a los cristianos les escandalizaban debido al respeto y tolerancia 
mutua 197

• Todas las penas de excomunión que el obispo lanzaba contra los que los que 
contrataran o llamaran para hacer sus danzas parecen haber caído en el vacío. 

Los que hacían estas danzas en fechas tan tardías como 1610 podían ser conver­
sos descendientes de la abundante colonia judía de Ávila expulsada en 1492 y que 
se fue fundiendo con la población cristiana vieja y abandonando su identidad . Los 
nombres de los organizadores de estas danzas tienen un claro componente judío: 
Yunca loluis en 1578; Baltasar López en 1578, 1591 y años siguientes; Mendoza en 
1593; Barrera y sus hijos Martín y Cristóbal en muchas ocasiones; Luis García en 
1602; Francisco de Herrera en 1603. Para Serafín de Tapia el motivo de la celebra­
ción de danzas por parte de judíos y moriscos en el siglo XV en celebracione s rea­
les y conmemoraciones cristianas era el hacer explícito el hecho de que también 
aquellos infieles eran vasallos del rey, al que debían prestar fidelidad 198

• Sin embar ­
go, en época tan avanzada como la que estamos analizando creemos que se trata mas 
bien de una tradición anquilosada, que ha quedado fosilizada hasta que finalmente 
desaparece durante la pdmera mitad del XVII. 

Mucho menos importantes y n·ecuentes son las danzas de moriscos, nombradas 
en 1598, 1600 y 1603. Los moriscos en estas fechas aún no han sufrido la expulsión 
y puede tratarse perfectamente de sus danzas tradicionales, que celebraban a peti­
ción de la cofradía . Parece que esta danza se llamaba también «de conve1tidos», y 
era la continuación de las danzas e momos que los miembros de las minorías reali ­
zaban durante el siglo XV en las grandes conmemoraciones 199

• 

J. Caro Baroja habla de varias danzas que son habituale s en la fiesta del Corpus: 
la danza de espadas , por simbolizar que Dios es el Rey del mundo y que tiene un 
origen guerrero con el «baile a la morisca o cabriola» 200

• En 1592 se nombra en los 
actos de la cofradía esta danza de espadas . 

La típica Tarasca sale en la procesión de la cofradía al menos en 1614 y 1616. 
La tarasca, figura simbólica típica de la fiesta del Corpus, representa al demonio 
como una serpiente con escamas y gran boca que va en la procesión asustando a los 
niños con su boca que se ciena y se abre20 1

• M . Ayúcar testimonia también la salida 
de la Tarasca, propiedad del cabildo, junto con 100 gigantones; así como la celebra­
ción de distintas danzas, entre otras la de los judíos 202

• Los danzantes bailaban ves­
tidos con calzón y camisa blanca y en algunos casos, con libreas , que eran alquila­
das para la ocasión 203• 

197 J. BELMONTE pÍAZ Judíos e Inquisición en Á vil a. Á vi la, 1989 pp. 70-73. 
198 S. DE TAPiA SANCHEZ Op. cit. p. 67-68. 
l9'J Jbidem. p. 277. 
200 J. CARO BARQJA Baile, .familia, trabajo. Estudios vascos, YIT. San Sebastián, 1976 p. 34-37. 
;~!J . DELE¡ITO PlNUELA La vida religiosa espaiiola bajo el cuarto Felipe. Espasa Calpe. Madrid, 1963 p. 172. 
- M. AYUCAR Op. cll. p. 89. 
203 Cf. J. MAYORAL FERNÁNDEZ Op. cit. p. 57. 

146 



La danza de cascabeles es una de las más frecuentes, apareciendo nombrada en 
13 ocasiones; la danza de caballería aparece en 1608 y la de las folías desde 1611. 
Algunas danz~s menos frecuentes, incluso curiosas, podían ser la danza de las muje­
res que organ¡za en 1617 «la de San Benito», la de Mingonía, la de los gitanos, la 
de los gentiles hombres o la danza de Bartolo, todas ellas entre 1617 y 1628. 

1.11.5.- Vida económica 

La Minerva de San Juan es una cofradía poderosa económicamente. La base de 
este poder está en las propiedades que la cofradía ha ido adquiriendo, normal ­
mente por donación. Antes de hablar de esto, comentaremos brevemente los dos 
inventarios conservados: 16081

()4 y 1694205
• En estos 86 años la cofradía ha gasta­

do mucho dinero en engrosar sus posesiones. Son objetos de gran valor utilizados 
para el culto eucarístico, primordial de la cofradía; por tanto, las custodias, palios 
bajo los que va el Santísimo, doseles, tronos para depositar la custodia, todo tipo 
de telas ornamentales y suntuosas como damascos , frontales de plata con flecos en 
oro fino, otros con lentejuelas, chamelote y tafetán, insignias bordadas sobre 
damascos carmesíes y alfombras son imprescindibles para dar esa imagen de 
riqueza y brillantez tan característica del culto postridentino a la Eucaristía. 
Además de esto, los hacheros, campanillas, ramilletes, arcones, y demás objetos 
habituales, no faltan entre las posesiones de la cofradía. 

La custodia de la cofradía costó 500 r. de su hechura de madera mas 500 r. de 
pintarla así como 88 r. de adornarla con dos figuras. En 1641 se harán cinco fronta­
les y gradas de lentejuelas de plata y oro, canutillo de oro, tafetán y lienzos borda­
dos por valor de 1.900 r. En 1670 se gastan 1.698 r. en tela para hacer una nueva col­
gadura y 750 que cobró el sastre. 

En el siglo XVIII estas posesiones de bienes muebles se ven aumentadas o mejo­
radas. En 1700 se doran las gradillas por valor de 864 r. Por un cascarón plateado 
que se hace para poner la custodia en 1747 se pagan 1425 r. Estas y otras mejoras 
se hacen porque hay remanentes de dinero y la cofradía está desahogada económi ­
camente. 

Pasemos ahora a analizar los censos que tiene la cofradía y que van aumentando 
por donación o compra. Pedro de Montalvo, clérigo abulense fundador de la 
cofradía deja un ímpo1tante testamento a la cofradía en 1568 en forma de propieda­
des tomadas a censo. A principios del siglo XVII la cofradía disfruta de tres censos, 
que irán aumentando en valor e impmtancia conforme pase el tiempo. 

En 1661 especifican la hacienda de la cofradía y su valor total estimado en 2.565 
r. de renta anual: 

- Juro de: 
- Juro del2 %: 
- Censo de D. Juan Tello: 

Casa Puerta Adaja: 

508 r. 
1.557 r. 

475 r. 
25 r. 

En años posteriores aumentarán estas propiedades: en 1698 disfrutan de 8 censos 
por valor de 1.917 r .; en 1700 son 11, que rentan 4.712 r. y en 1720 tienen 8 censos, 
4 dotaciones, tres casas, y un juro. A fines de siglo en 1789 impondrán un remanente 
de 464 r. en los 5 Gremios Mayores de Madrid. 

2().1 ADA Libro 68 13 de enero de 1608. 
205 ADA Libro 67 4 de noviembre de 1694. 

147 



Las dotaciones o mandas testamentarias que muchas personas hacen dotando las 
minervas mensuales por un valor de 30-400 r. según el momento, son un impmtan­
te recurso para la cofradía hasta 171 O, año a partir del cual desaparecen por cambios 
en las costumbres devocionales de las personas y por faltar la cobranza de algunas 
de estas antiguas mandas. 

Como los censos van cambiando en su cuantía a lo largo del tiempo, hemos ela­
borado el cuadro 3: 

CUADRO 3: CENSOS DE LA COFRADÍA 

Nombre Años Renta anual 

Censo de la Iglesia del Oso 1591-1650 140r . - 28l r. 

Censo de Vicente Saúco 159 1-1631 30r. - 44 r. 

Censo de María Nieves, la frutera 1610- ? 88r. 

Censo de Fernando Tello 1650-1690 475r. 

Dotación de María de Morales 1631-1800 200 r. - 500r. 

Censo de la Casa Puente Adaja 1639-1740 50 r. - 88r. 

Censo de Vicente González 1639-1700 155 r. - 182 r. 

Censo de Gorbalán 1639-1660 12 r. 

Censo de Juan Martín 1639-? 50 r. 

Juro sobre alcabalas (en Madrid) 1660-1800 Unos 1500 r. 

Casas de Francisco de las Navas 1660 432 r. 

Dotación de los Comunes de 
San Juan por una manda 1660-1800 20 r. - 80 r. 

Censo 1670 182 r. 

Censo de Osario 1720 7 r. 

Censo de Juan Tillo 1720 285 r. 

Censo de Francisco Criado 1720-1800 120 r. -240 r. 

Casa enfrente San Juan 1680-1720 105-200-600 r. 

Casa e/ CabaUeros 1720 200 r. - 500 r. 

Censo de D" M• Josefa de Atienza 1720 210 r. 

Censo de la viuda S. Pérez 1720-1758 118 r. 

Dotación del Ldo. Juan Díaz 1720-1730 200 r. - 400 r. 

Dotación del Patronato 1720-1748 90 r. 
de los Zebadilla (2.200 r. de principal) 

Censo de Poveda 1720-1730 90 r. -180 r. 

Censo de Hoyocasero 1720-1800 90 r. 
(1.000 r. de principal) 

Censo de Sebastián González 1739-1748 74- 120- 25- 105 r. 
de Villafranca 

148 



Nombre Años Renta anual 

Censo sobre casa 1739-1758 186 r. 

Censo sobre casa 1739-1758 240 r. 

Censo de Francisco Serrano 1738-1758 180 r.- 90 r. 

Censo de Mingorrfa 1739-1800 30 r. 

Censo de Mingorría 1739-1800 15 r. 

Censo de Mingorría 1739-1800 15 r. 

Juro del tabaco 1739-1748 632 r. 

Censo Bemuy de Zapardiel 1747-1800 274 r. - 528 r. 
y Rasueros 

Censo de Sto. Tomé de Zabarcos 1747-1758 5lr. 

Censo de Francisco de Santiago 1758 630 r. 

Censo de Zervillego 1769-1800 183 r. - 366 r. 

Censo de Ávila 1779-1800 120 r.- 247 r. 

Las propiedades en concepto de censos, alquileres de casas, juros y dotaciones 
suponen un 38 % del total de los ingresos de la cofradía en el siglo XVII, lo cual la 
deja desahogada, y como hemos visto, permite que los cofrades no tengan que apor­
tar nada anualmente a la hermandad, evitándose muchos problemas de impagos y 
aumentándose el número de cofrades. La fosilización del siglo XVIII no cambiará 
esta situación: la cofradía se estancará, dominada por unos pocos hermanos, que sin 
embargo, cuidarán muy bien de mantener y aumentar las propiedades de la cofradía, 
que pasarán a suponer un 66% del total de los ingresos. Su apottación económica 
personal en este siglo no será muy grande: un 4,5% de los ingresos anuales, frente 
a un 7% en el siglo anterior. 

Las limosnas serán más importantes durante el siglo XVII, bajando mucho su 
impmte en el XVIII. Las resultas o pagos atrasados desfiguran bastante los porcen­
tajes, ya que muchas veces están incluidas tanto en el cargo como en la data, conta­
bilizándolos con la esperanza de cobrarlos, lo cual se consigue algunas veces pero 
no siemp re. 

149 



CUADRO 4: INGRES OS 

SigloXVll 

Censos y Dotac. y A port. 
Años Alcance casas limosnas cofrades Resultas Otros Total 

1578 1285 1 135 1421 
1591 1919 500 431 144 23 3017 
1600 40 529 352 112 1033 
1610 401 653 521 16 239 287 2117 
1620 325 594 919 
1631 311 1046 50 325 1732 
1639 21 548 1326 1080 1114 4089 
1650 615 1426 960 3001 
1660 168 1210 677 50 2674 4779 
1670 2137 2280 1327 4774 10518 
1680 2175 1725 880 10574 775 16129 
1690 2385 1445 880 3569 263 8542 

Suma 5971 11531 10871 4051 23088 1785 57297 

Porcent. 11% 20% 18% 7% 40% 3% 99% 

Siglo XVIII 

Censos y Dotac. y A port. 
Años Alcance casas limosnas cofrades Resultas Otros Total 

1700 162 5381 46 480 2809 720 9598 
1710 293 2090 1010 3393 
1720 1524 490 812 2440 480 5746 
1729 549 3731 40 740 5060 
1739 14 3579 1160 180 4933 
1747 4154 980 5134 
1758 76 1440 490 1466 3472 
1769 89 198 2789 3076 
1779 1538 3572 980 1763 7853 
1789 3715 580 695 4990 
1799 3682 580 656 608 72 5598 

Suma 2721 33066 6356 2688 12750 1272 58853 

Porcent. 4,6% 56% 10,7% 4,5% 21,6% 2% 99,4% 

En cuanto a los gastos, casi la mitad, el 47% se gastan en las fiestas, tanto en su 
vertiente religiosa como en la fiesta profana y sunturuia (cera, adornos, etc.), aun­
que ésta tiene su momento de esplendor durante la primera mitad del siglo XVII, lle­
gando casi a desaparecer en el XVill, siglo en el que persistirán sólo los actos de 
culto estrictamente religiosos sin regocijos festivos extra. El sobrante se gasta en 
adquirir nuevo patrimonio o en conservar y mejorar el ya existente así como en los 
sueldos del monitor, sacristán, etc. 

150 



Los visitadores advertirán a los cofrades que hagan cumplir mandas y dotacio­
nes, pues el dinero que reciben de ellas es mucho, y deben respetar la voluntad de 
los donantes. Desde 1751 les estarán advirtiendo ~ por ejemplo, que cumplan una 
dotación perpetua por la que doce sacerdotes deben acudir a llevar el palio. En 1790 
se les reitera esta misma advertencia, lo que nos hace pensar que no se cumplió, aun­
que evidentemente, sí se cobrara su renta. 

CUADRO 5: GASTOS 1571-1800 

Siglo XVII 

Func. Fest.y Obras y 
Años Alcance religiosas refrescos Sueldos compras Cera Resultas Total 

1578 16 120 5 27 518 686 
1591 32 365 46 91 32 566 
1600 44 237 59 98 138 576 
1610 99 487 43 1124 622 2375 
1620 318 44 318 104 120 442 1346 
1631 64 640 171 25 1205 2105 
1639 98 1882 172 210 800 3162 
1650 147 1041 148 276 1200 2812 
1660 147 570 146 1609 741 7466 10679 
1670 291 1048 199 3431 ll01 360 6430 
1680 1791 210 2516 64 8446 677 2338 14251 
1690 3026 882 2622 604 759 474 2722 11089 

Suma 5135 2074 11846 1761 16216 7950 12886 57868 

% 9% 3,5% 20,5% 3% 28% 14% 22% . 100% 

Siglo xvm 
Func. Fest.y Obras y 

Años Alcance religiosas refrescos Sueldos compras Cera Resultas Total 

1700 330 1200 475 939 1215 4159 
1710 330 100 672 306 758 697 2863 
1720 89 865 148 415 73 898 2307 4706 
1729 445 231 209 464 1349 
1739 500 412 594 261 1412 3179 
1747 920 358 352 998 138 1359 253 4378 
1758 65 254 280 423 170 2746 3938 
1769 152 78 313 981 139 1663 
1779 358 232 880 44 1505 2866 5885 
1789 358 390 856 129 17206 83 4136 
1799 358 328 856 1576 1053 784 4955 

Suma 1009 3967 3799 6313 4202 11535 10475 41300 

% 2,5% 10% 9% 15% 10% 28% 25% 99,5% 

151 



La gráfica de los ingresos y gastos en esta cofradía tiene unos picos que dificul­
tan su interpretación; se deben a compras, donaciones, ventas de propiedades de la 
cofradía, etc., que hacen subir el capital muy repentinamente. También hay que 
notar que las cantidades que hemos mencionado son cifras reales, sin tener en cuen­
ta la inflación ocurrida durante un período muy amplio de más de dos siglos . 

El dato mas claro que se puede observar es el perfecto paralelismo entre ingresos y 
gastos, que están en clara correlación. Los años centrales de la segunda mitad del XVII 
son un punto culminante en la vida de la cofradía que tiene su reflejo en las cuentas, 
incluso pudiéndose decir que el esplendor se debe en gran prute a la buena economía. 

<n 
~ 
~ 
a: 

GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 

25000 

l 
20000 

15000 

10000 ~ 

5000 . 

o~ ~ 
1578 1593 1606 1623 1638 1653 1668 1683 1698 1713 1728 1743 1758 tn3 1788 

AÑOS 

1 - CARGO - DATA 1 

1.12.- Cofradía del Nombre de Jesús y Ntra. Sra. de la Salud 

Se trata de dos cofradías que se unificaron en tiempos del obispo Martín de Boni­
lla ( 1656-62) y tenían sede en la iglesia de San Millán 206• 

La del Nombre de Jesús parece ser más antigua. B. Jiménez Duque nos da el dato 
de que la venerable Mari Díaz ingresó en la cofradía hacia 1555207

• 

1.13.- Patronato de Nuestra Señora de la Misericordia y San Martín 

Nos encontrarno s en esta ocasión ante la fusión de dos cofradías: la de San 
Martín, más antigua y la de Nuestra Señora de la Misericordia, que irá adquiriendo 
más protagonismo e importancia. Este fenómeno fue muy frecuente; la devoción a 
un santo pierde popularidad en favor de una imagen mariana. Así, la devoción a San 
Martín se fue perdiendo gradualmente, a medida que crecía la de Nuestra Señora de 
la Misericordia . 

206 T. SOBRINO CHOMÓN Episcopado abulense. p. 230. 
207 B. JTMÉNEZ DUQUE MariditlZ. La sama de Á vi/a en el siglo XVI. Ed. Tau Á vi la, 1989. 

152 



Torre mudéjar 
de la iglesia 

de San Martín. 

En ADA se conserva únicamente un libro de acuerdos entre 1749 y 1898. Sólo 
noticias dispersas poseemos de los años anteriores en los libros de los historiadores 
abulenses de la época como Cianea o Fernández Valencia. 

1.13.1.- Origen 

Por noticias de Cianea sabemos que la cofradía de San Martín ya existía en 1594, 
pues salió en la procesión de la traslación de las reliquias de San Segundo, junto con 
el resto de cofradías abulenses 208

• Bartolomé Fernández Valencia añade que esta 

208 A. CIANCA Historia de la vida, invención y milagros y traslación de San Segundo. Ed. J. Arribas . lnst. 
Gran Duque de Alba. Á vil a, 1993. 

153 



cofradía solía ir en procesióD; a la ermita de Pedrosillo, aunque se dejó de hacer 
mucho antes de que él lo escribiera. Añade que la fiesta principal se hace el día de 
la Ascensión «COn mucha ostentación y gasto» . Las bulas papales concedidas a la 
Iglesia y a la cofradía las guardan los «patronos y cofrades de la Hermandad de San 
Martín». En el año 1700 se deshizo la Capilla Mayor antigua y se amplió e hizo el 
camarín de Nuestra Señora»209

• Esta última fecha se trata de una errata, pues es pos­
terior a la publicación del libro. 

En cuanto a la denominación de Patronato, nos encontramos con un término 
jurídico eclesiástico distinto al de cofradía, aunque sigue siendo una asociación de 
fieles. La primitiva cofradía de San Martín tiene el título de Hermandad, mientras 
que el de patronato corresponde a la Misericordia . 

1.13.2.- Organización y gobierno 

La carencia de las Constituciones nos deja gran cantidad de dudas sobre este 
punto. El Patronato celebra dos juntas anualmente. Una es el domingo de Quasi­
modo, en el mes de marzo o abril y otra en mayo. También se hacen juntas especia­
les para solucionar problemas puntuales. La junta principal es la de Quasimodo, en 
la que se elige a los cargos y se toman los acuerdos más importantes, se organiza la 
fiesta de la Ascensión, se nombran comisionados y se hace el repartimiento o cuota 
anual variable que pagan en este patronato. Como es habitual, el encargado de las 
finanzas es el caja, nombrado por un año, y que debe dar cuentas ante dos comisio­
nados por la junta general. 

Otro cometido de la junta es admitir a nuevos patronos. Debido a que las canti­
dades de reparto anual son considerables, es necesario seleccionar a candidatos que 
sean solventes. Uno de los problemas de este patronato será la falta de pago de algu­
nos patronos, que serán despedidos por este motivo. 

1.13.3.- Los hermanos 

Al principio del libro de 1749 aparece una lista de hermanos hecha el13 de abril 
de 1749.210 Es la primera referencia numérica que tenemos. Al final del período estu­
diado aparece otra lista, concretamente en 1800. Puesto que estas dos cifras extre­
mas son muy parecidas, podemos pensar que el número de hermanos no expeli­
mentó muchos cambios durante este período. 

CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 

Años Hombres Mujeres Clérigos Total 

1749 25 - 2 27 

1800 16 3 - 19 

En estos 50 años conocemos cómo fueron los nuevos ingresos, bastante abun­
dantes y continuados , aunque mermados por las defunciones y por los despedidos 
por no poder pagar. 

209 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Historia de Sa11 Viceme. Ed. T. Sobrino Chomón. ÁviJa, 1992. p. 93-94. 
ltO ADA Libro de acuerdos. 1749-1898. 

154 



CUADRO 2: INGRESO DE HERMANOS 

Años Hombres Mujeres Clérigos Total Despedidos 

1750-59 25 12 7 44 10 

1760-69 14 o S 19 1 

1770-79 15 o 4 19 4 

1780-89 lO o o 10 2 

Totales 64 12 16 92 17 

De algunos patronos sabemos su oficio : dos notarios, un abogado de los Reales 
Consejos y uno de los regidores de la ciudad. No son suficien tes como para aflrmar 
que esta cofradía aglutinara al estamento de legistas de la ciudad, más bien parece 
que, -puesto que ignoramos el oficio de los demás-, han señalado el oficio de los 
más destacados . 

El constante descenso de la cuota de repartimiento anual hace pensar que la 
cofradía se va popularizando algo más, sin ser una de las más populares. El predo ­
minio de gentes de clase media parece lo más probable, aunque los datos son dema­
siado dispersos como para probarlo. Destaca el número de cléligos. Conocemo s el 
ingreso de 16 en un período de 50 años. Los clérigos, por su mayor nivel cultural y 
costumbre en el manejo de asuntos de este tipo, enseguida dejan su huella en la 
cofradía, clericarizándola en cierto sentido y consiguiendo en ella prerrogativas, car­
gos directivos, concesiones, etc. Una de las cosas que enseguida piden y consiguen 
es que se asista a sus madres y hermanas con sufragios iguales a los de las mujeres 
de cofrades. En 1775 se amplía esta concesión a las amas de los curas. La presencia 
de mujeres en la cofradía consideradas patronas se refiere exclusivamente a viudas 
de patronos y en ningún otro caso se admite a mujeres . 

En cuanto a las relaciones entre patronos, poco conocemos excepto casos puntua­
les como el que se da en 1757 en que cuatro patronos presentan en la junta sendos 
memoriales pidiendo salir de la cofradía. Se trata de miembros eminentes, que han 
ocupado cargos directivos, por lo que parece que esté motivado por alguna cuestión 
de honor, ofensas, ... etc. En 1758 no ha terminado la tensión, pues un patrono se des­
pide saliendo aparatosamente de la junta. El episodio culmina en 1760 cuando uno de 
los que salió de la cofradía pide vol ver a ser admitido «pues se halla pesaroso»21 1

• 

1.13.4.- Vida cofradiera 

Como es habitual, el acompañamiento a los entierros de los patronos difuntos es 
obligado para todos los cofrades. Los sufragios que se hacen son bastante genero­
sos, acorde con las fuertes sumas anuales que cada patrono paga. A cada hermano 
difunto se le dicen 30 misas, se le da la cera y acompañamiento de la cofradía y una 
misa cantada y vigilia en la ermita. A las mujeres de patronos se les dan la mitad de 
las misas y lo demás igual, y al resto de la familia, la mitad de las misas y de cera . 

La asistencia a juntas y reuniones no es obligatoria y es frecuente la queja por la 
escasa asistencia a las mismas . Muchas veces fuman 6 ó 12 hermanos solamente. 

2 11 ADA Libro de acuerdos. 1749-1898. Año 1760. 

155 



1.13.5.- Fiestas 

La fiesta principal es la de la Ascensión . Se lleva en procesión a la imagen de 
Nuestra Señora a hombros de licenciados, es decir, clérigos, encargándose un comi­
sionado de buscarlos. También se pide limosna, llamada taza, uno por la mañana y 
otro por la tarde. Previamente se avisa a los conventos y parroquias por donde va a 
pasar la procesión para que le hagan los recibimientos y despedidas. Es curioso que 
se saque una imagen mariana en una fiesta de Cristo como la de la Ascensión. La 
fiesta incluía también danzas, clru.in y tamboril durante la procesión. 

Una fiesta con gran tradición en la cofradía es la cena de hermandad que se hace 
por la noche el domingo de Quasimodo, después de la junta general. En 1751 se había 
eliminado la cena, quizá por el coste excesivo, pero constatan que se han experimen­
tado inconvenientes por haberla quitado, por lo que se decide hacer una cena modera­
da de dos platos, con «un poco de vino común y bizcochos, sin más refresco»212• 

En 1756 se volverá a esta cuestión, ya que el patronato está empeñado por las 
«excesivas expensas gastadas, nada conducentes al culto divino». Evidentemente se 
refieren a las cenas y refrescos, por lo que se decide que sólo se gaste lo preciso pru.·a 
las funciones de iglesia y culto, «y de aquí adelante se eviten las profusiones de 
refrescos y demás profano cuales son la cena de quasimodo, venida e ida de Nues­
~a Señora de Sonsoles y refresco tanto para el patronato como pru.·a la parroquia» 213• 

Unicamente subsistirá el refresco que se da a los clérigos que llevan el palio, que lo 
pagará el patrono al que le toque ese año, con un máximo de 66 r. de gasto, y esto 
lo admiten «porque si no los licenciados no asistirían». En 1790 se vuelve a las 
andadas y se tendrá refresco, «como años anteriores» 214 el día de la Ascens ión. 

El día de Ánimas se celebra en mayo, con una misa por los patronos difuntos. La 
gente lleva ofrendas que se rematan alli mismo, y también se donan limosnas y alha­
jas para la Virgen. 

1.13.6.- Vida económica 

No conocemos nada de los ingresos ni gastos generales de la cofradía . Sabemos 
que pasru.·on por malos momentos, pues reducen gastos en varias ocasiones, como lo 
ya referido de las cenas, prohibición de fuegos y hachones en 1772, eliminación de 
la danza en 1777, apremios a los morosos ... 

El patronato tiene como posesión un censo perpetuo de 8 mxs sobre una casa en 
el barrio de Ajates. Sus principales fuentes de ingresos son el repru.timiento anual, 
cuya cantidad se decide según las necesidades, y las limosnas que se recogen 
pidiendo por las cuadrillas y en la ermita el día de la fiesta. También se saca algo de 
las ofrendas en especie, que son subastadas. En 1776, por ejemplo, importan 222 r. 
Estas ofrendas tienen un sabor especialmente popular y son descritas con todo deta­
lle: una gallina, un conejo, dos conejos medianos, bollos de leche y roscas, un cor­
dero, un mollete, una cerdita ... 

Los repartimientos entre los hermanos oscilan entre 40 r. el año máximo y 11 r. 
el año mínimo. Supondrían aproximadamente unos 625-275 r. según los años. 

El patronato tiene como posesiones según inventru.·io de 1782 objetos de culto, 
joyas de la Virgen de oro y plata, sortijas, cruces, collares, candelas, relicarios, un 

212 Ibidem. Año 1751. 
213 lbidem. Año 1756. 
214 Jbidem. Aiio 1793. 

156 



rostrillo y una corona, tocas, rosarios y vestidos. Como se ve, todos los objetos per­
tenecen a la imagen de Na Sra. de la Misericordia. En 1799 otro inventario recoge 
sobre todo objetos de uso litúrgico que no estaban incluidos en el anterior: albas, 
purificadores, casullas, cortinas, pendón, colgaduras, corporales y objetos de plata 
como un cáliz, vinajeras, lámparas, ramilletes y otros utensilios de uso del patrona­
to: libros, estandrutes, andas, bancos, mesas, arcas para la cera, vru·as, candeleros, 
bandejas ... Esto indica que la cofradía ha ido consiguiendo un ajuru· bastante com­
pleto a lo largo del tiempo. Pese a esta relativa abundancia, se ve frecuentemente la 
queja de que el patronato está empeñado y falto de recursos. 

1.13. 7.- Relaciones con el exterior 

Conocemos un conflicto entre los patronos y el clero de San Andrés, pruTOquía a 
la que pertenece la ermita de San Martín. El párroco no quiso acudir al convento de 
la Encrunación desde donde sacan a la Virgen de la Misericordia para acompañarla 
junto con los patronos a la ermita . Faltaron a esta costumbre «que se cumple desde 
tiempo inmemorial», sin causa ninguna a juicio de los patronos, sólo por no moles­
tarse, aunque se les pagaron sus justos derechos a tiempo. 

Esta cofradía apru·ece relacionada con su homónima, la cofradía de Nuestra 
Señora de la Misericordia y San Martín de hortelanos, con sede en la misma ermi­
ta. Esta cofradía mandó comisionados en 1753 a pedir que durante cuatro años les 
dejen hacer su ofrenda en la ermita, como antiguamente hacían el día de San Miguel 
de cada año. Se les concede gustosamente y se renueva esta petición cuatro años 
después volviéndoselo a conceder. 

1.14.- Cofradía de Nuestra Señora del Buen Suceso 

Nos encontramos ante una cofradía que ha perdurado hasta nuestros días, actual­
mente unida a la Cofradía del Resucitado. Por este motivo la documentación de la 
cofradía se guarda en la ermita del Resucitado, aunque por desgracia sólo se con­
serva un libro referente al periodo de nuestro estudio, al que le falta un cuadernillo 
de los años 1717-1756. 

1.14.1.-0rigen 

Aunque en la edición de sus ordenanzas de 1913215 se alude a una fundación de 
la cofradía en 1602, nada nos hace pensar en fecha tan remota, excepto otra alusión 
de las ordenanzas de 1698, cuyo encabezamiento es: « ... cofradía que fundamos y 
nuevamente instituimos devotos que somos de Nuestra Señora del Buen Suceso»2 16

• 

Un grupo de devotos de Nuestra Señora del Buen Suceso reunidos en la Parroquia 
de San Andrés y que ya llevaban tiempo funcionando como cofradía y realizando 
diversas fiestas y funciones religiosas se reúnen,para formalizar la existencia de la 
cofradía estableciendo unas constituciones 217

• Este será el inicio de la cofradía. 
Como la imagen está en la parroquia de San Andrés, ésta será la sede de la cofradía 
y donde se celebren sus fiestas y reuniones . 

1.14.2.- Organización y gobierno 

Las Constituciones ya hemos indicado que se presentan a la aprobación episco­
pal en 24 de agosto de 1698, aunque hasta el 8 de abril de 1702 no las aprueba el 

2 15 ARCHTVO ERMJTA DEL RESUCITADO Ordenanzas de la Cofradía del Buen Suceso. 1913. 
216 ARCHIVO ERMITA DEL RESUCITADO Libro de Juntas.y Cuentas. !698 - 1765. 
217 Cf. F. DE LAS HERAS HERNÁNDEZ Semana Sama de Avila. Ávila. 1994. p. 70-71. 

157 



obispo, D. Gregorio de Solórzano. El motivo de esta demora fue la muerte del obis­
po anterior 18

• Establecen el marco jurídico en que se moverá la cofradía. 

Los oficios o cargos directivos son de obligado cumplimiento para los hermanos 
elegidos, so pena de una fuerte multa de 40 reales. Parece que la elección se hace 
siguiendo un orden, seguramente de antigüedad. Los cargos tienen los siguientes 
nombres : capitán, alférez y sargento, junto con el habitual encargado de lo econó­
mico: el caja. El ingreso en la cofradía se realiza, bien cumpliendo escuadra o bien 
pagando 20 reales por la entrada. Se celebra Junta General el día de San Roque para 
elegir oficios, hacer cuentas y solucionar los asuntos pendientes. 

1.14.3.- Los hermanos 

La Cofradía del Buen Suceso parece iniciarse con un grupo nutrido de al menos 
18 hermanos, como consta al final de las constituciones 219

• Entre éstos se incluye al 
cura y dos beneficiados de San Andrés a los que nombran hermanos perpetuos por 
haber dado limosna y ser muy devotos de la Virgen del Buen Suceso. La cofradía, 
como casi todas, es fundamentalmente seglar y compuesta de hombres y mujeres. 
La presencia del clero es muy escasa y se limita al cura de la parroquia, con el que 
tienen una deferencia especial, así como a sus sucesores: «el cura actual y sus suce­
sores gozarán de la preeminencia que es estilo en las demás hennandades» 220, pero 
deberán pagar una elevada entrada: 30 r. 

En cuanto al número de entradas, en los primeros años de vida de la cofradía, la 
mayoría de ingresos se realizan mediante la modalidad de cumplir escuadra . Faltan 
las páginas correspondientes a los años 1717-1756, por lo que carecemos de datos 
para este período. Agrupando los hermanos ingresados por décadas obtenemos los 
datos del cuadro 1: 

CUADRO 1: INGRESOS DE HERMANOS 1700-1799 

Años Hombres Mujeres 

1700-09 68 22 

1710-19 33 16 

1750-59 9 o 
1760-69 4 o 
1770-79 5 o 
1780-89 25 o 
1790-99 46 o 

Los años iniciales de la cofradía son de fuerte incremento de cofrades. Es habi­
tual en estas instituciones una fuerte pujanza inicial que luego va perdiendo su 
impulso lentamente. Sabemos del ingreso de un total de 228 hermanos, sin contar 
los de los años perdidos. Es una cifra considerable que hace pensar en un incremento 

218 fbidem, p. 71. 
219 ARCHIVO ERMITA DEL RESUCITADO Libro de Juntas y cuentas. 1698-1765. 
220 ARCHIVO ERMITA DEL RESUCITADO Libro de Juntas y cuentas. 1698-1765. 

158 



constante de la cofradía a lo largo de toda su existencia, con baches sobre todo en la 
década de 1750, 60 y 70 y una fue1te recuperación al final. La existencia de herma­
nas aparece reflejada sólo al principio. Conocemos un total de 38 mujeres cofrades, 
ya que después no consta que haya ninguna. 

Respecto al número de cofrades existentes en un momento determinado, sabemos 
que en 1773 asisten a la junta de San Roque 75 hombres, número considerable para 
una cofradía no demasiado importante como es ésta. Hay que tener en cuenta que 75 
hermanos son 75 cabezas de familia, lo cual supone un gran porcentaje de la parroquia 
de San Andrés, a la que pertenecen los cofrades en su mayoría. Y también supone un 
gran número de personas a las que entenar, por lo que podríamos decir que esta 
cofradía actúa como Sacramental de la parroquia en lo referente a los entienos. 

Teniendo en cuenta el pago de cuartos semanales podríamos indicar algunas 
cifras de hermanos, siempre tirando a la baja: en 1750 hay 21 hermanos que se con­
vierten en 37 en 1755. Diez años más tarde ya son 49, y aunque en 1780 han des­
cendido a 38, cinco años después vuelven a ser 49. En 1790 conocemos la existen­
cia de 63 hermanos, y cenando el periodo nos encontramos con 53 en 1800. 

En lo referente al status social de los hermanos disponemos de pocos datos. Aún 
así, podemos decir que la cofradía es eminentemente popular. Precisamente la cua­
drilla de San Andrés es la más pobre de todas las abulenses. El hecho de que la 
mayor parte ingrese en la cofradía mediante el cumplimiento de determinados tra­
bajos, -cumpliendo escuadra,- hace pensar en su poco poder adquisitivo. Conoce­
mos los oficios de algunos: en 1706 aparecen c1iados, mozos solteros, cerrajeros ... , 
en 1708 ingresa el «cochero del señor Deán», y «el hijo del tapicero». Con este len­
guaje sencillo y coloquial se retratan los cofrades como gente llana y popular. En 
1773 se señala el oficio de tres de ellos: un tallista, un labrador y un carpintero. Las 
mujeres pertenecen a todo tipo de edades y situaciones: son viudas, casadas, solte­
ras, criadas ... 

Del poco poder adquisitivo de los cofrades hablan los apuros de algunos llega­
dos a la vejez que no pueden pagar la contribución anual a la cofradía y se ven obli­
gados a despedirse por este motivo. 

1.14.4.- Vida cofradiera 

La cofradía sólo obliga a los hermanos a una fuerte carga, por lo demás habitual 
en casi todas las cofradías: asistir a los entierros de los cofrades y sus familiares, así 
como a la función de Ánimas por los difuntos. No consta en las constituciones que 
la asistencia a las festividades del 2 de febrero y del 15 de agosto sea obligatorio, 
quizá porque el carácter festivo hacía innecesario obligar a la gente a asistir, ya que 
se iba gustosamente en una sociedad con pocas diversiones. No obstante en 1701la 
junta decide establecer multa de 1 real al que no asista a las celebraciones, aunque 
no consta que se cobraran nunca. 

La cofradía proporcionaba entierro y el consiguiente acompañamiento al difun­
to. Sabemos que era ésta una poderosa razón para inducir a la gente a ingresar en 
estas instituciones. Los cofrades estaban toda su vida pagando a la cofradía para que 
cuando llegara el día de su entierro éste fuera digno y honroso. La cofradía ofrece 
al difunto ocho blandones y doce velas, acompañamiento del cuerpo, misa de entie­
no, honras fúnebres y cabo de año. A. sus hijos mayores se les da lo mismo, y si es 
pequeño, sólo se le da la mitad de la cera, así como a otros parientes o a los criados . 
Al padre o madre del cofrade que vivan con él se les da la cera y acompañamiento. 

159 



En 1727 cambian el sistema de entierros adaptándolo para que resulte más práctico 
y efectivo: a la familia del difunto se les dan 14 r. de ayuda y 6 r. para decirle una 
misa en San Andrés y 2 r. para el mullidor. Así la familia gestiona los actos, quitan­
do ese trabajo a la cofradía. A los enfermos les da la cofradía dos velas cuando se 
les lleve la comunión, como es usual en muchas cofradías castellanas . 

1.14.5.-Las fiestas 

Celebra la cofradía dos grandes fiestas de devoción mariana : el 2 de febrero y el 
15 de agosto. La fiesta de las Candelas se celebra con el bodigo: ofrenda ritual, ama­
chillada por una hermana, o por el capitán en su defecto, que corre con los gastos. 
Hay también una ofrenda popular de la gente a Nuestra Señora del Buen Suceso. El 
carácter popular de los devotos está patentemente demostrado en las ofrendas, que 
se hacen sobre todo en especie y también en dinero. Vaya como muestra lo obteni­
do en la ofrenda de 1702: 270 reales, dos pollas, 1 conejo blanco, 1 fanega de trigo, 
1 rosca221

• Respecto al bodigo, ésta era la fórmula habitual que se repite en las jun­
tas de un año a otro: «La dicha Teresa Jiménez, moza soltera que cumplió el madri­
nazgo echó el bodigo para el año que viene de 1712 a Luisa González , mujer de 
Vicente Soto, que lo aceptó y alargó el bodigo para que se vendiese para Nuestra 
Señora»222

• Gran sabor popular tiene todo esto del bodigo: la madrina con sus mejo­
res galas, las subastas de ofrendas a grito pelado, el jolgorio alrededor ... 

La fiesta principal se hace el15 de agosto , fiesta de la Asunción, que constaba 
de procesión hasta el Convento de la Purísima Concepción, cercano a la panoquia . 
«Acordóse que la procesión del día de la Asunción sólo ande alrededor de la igle­
sia y entre en el convento de la Concepción y vuelva a la iglesia>>223

• Esta celebra­
ción sufrió modificacione s a partir de 1804224

• Por la misa con diáconos, vigilia y 
la procesión se pagaba al cura y beneficiados de San Andrés 18 reales. Al sacristán 
se le pagaban 10 r. por colgar la iglesia y 2 r. a los monaguillos . Por último se 
daban 4 r. a la fábrica , aunque la hermandad pone la cera. Es decir, exclusivamente 
en gastos religio sos la fiesta costaba 34 reales . El aparato festivo era componente 
importante en esta fiesta: había danzantes y cohete s. En 1750 por ejemplo, se gas­
tan 4 reales en danzantes, cohetes y clarín festivo que animara la fiesta . El por­
centaje de gasto en refrescos, comida s, etc. es mínimo, no llegando al 1% de los 
gasto s, aunque solo poseemos datos desde 1750. Esto mismo hace pensar que se 
ocultaban parte de estos gastos profanos. El gasto religioso total de la cofradía, 
incluyendo los entierros hace un 86% del total, lo que remarca el carácter devo­
cional de la cofradía. ( v. Cuadro 3) 

1.14. 6. -Vida económica 

La cofradía del Buen Suceso tuvo una economía relativamente saneada. Pocas 
veces los gastos superan a los ingresos, como refleja el gráfico l. Lo ingresado anual­
mente monta el año menos cuantioso 654 reales y el más próspero 2.051 r. La cofradía 
maneja un capital relativamente importante y bien administrado. Los gastos están 
hechos en función de lo que hay, y suele sobrar algo para posibles imprevistos. 

La cofradía posee algunas propiedades de tierras, cuya renta viene a representar un 
7% de los ingresos de la cofradía. Se trata de una donación de fincas hecha en 1705 
por don Felipe Martín. Estas tierras están en los términos de Sigeres y Gamonal y son 

221 ARCHIVO DEL RESUCITADO Libro de Juntas y cuentas 1689-1765. 
222 Tbidem. Ano 1712. 
223 Ibídem. Año 1712. 
224 F. DE LAS HERAS HERNÁNDEZ Op. cit. p. 74. 

160 



GRÁFICO 1 : INGRESOS - GASTOS 

: J 
1~ j 
1600 

1400 

1200 ~ 

1000 1_cyf ~ :::: 
600 

400 

200 

~T-~~~---~~~~--~ 

1750 1755 1760 1765 mo ms 1780 1765 17W 1795 1aoo 

AÑOS 

[ --CARG O -DATA 

13 obradas de tierra de pan llevar 25
• Estas rentas se destinan desde 1752 a aceite para 

la Virgen. En 1780 aparece un arrendamiento de tierras propiedad de la imagen de 480 
estadales, que paga de renta anual la pequeña cantidad de una fanega de trigo. 

La cofradía posee escasos bienes en inventario. Conocemos el de 1785, que con­
siste sobre todo en vestidos de la imagen, tocas, alguna joya de oro, relicarios de poco 
valor, una corona de plata, siete sortijas de oro, dos rostriños, etc. Son elementos 
adquiridos lentamente por la cofradia o donados por devotos. Sin embargo, es muy 
posible que estas alhajas no fueran propiedad de la cofradía sino de la imagen, ya que 
en el inventario que se hace en 1787 no se declaran como posesiones más que la cera, 
escrituras, libros, un hierro para marcar la cera y una aceitera con embudo: bienes 
escasos y que no incluyen los objetos de la imagen, como se ve226

• 

CUADRO 2: INGRESOS 1750-1800 

Años Alcance Limosnas Herma nos Rentas Total 

1750 17 193 444 o 654 
1755 95 1244 o 1340 
1765 697 265 1166 128 2040 
1780 508 85 841 68 1504 
1785 208 129 954 165 1469 
1790 332 115 1084 o 1532 
1795 307 131 1297 220 2019 
1800 377 103 981 262 1825 

Suma 2446 1116 8011 843 12383 

Porcentaj e 20% 9% 65% 7% 100% 

22s Cf. F. DE LAS HERAS HERNÁNDEZ Op. cit. p. 7 1-72. 
226 ARCHIVO DEL RESUCITADO Libro de cuentas. Año 1787. 

161 



Los hermanos aportan con sus cajillas y entradas el 65% d~ los ingresos. Al ser 
numerosos, las aportaciones suman una cantidad importante. Esto no es obstáculo 
para que siempre haya hermanos que deben diversas cantidades a la cofradía, inclu­
so llegándose al punto de expulsar a algunos morosos. En 1764 se indica que 
muchos hermanos «están debiendo de muchos años varios maravedises ... »227

• En 
1781 se acuerda apremiar a los deudores y en 1788 se borra a cinco hermanos por 
no pagar sus deudas a la cofradía, a los que se suman otros cuatro en 1791. 

CUADRO 3: GASTOS 1750-1800 

Funciones Festejos y 
Años Alcance Religiosas Entierros Refrescos Otros Total 

1750 609 62 27 22 718 
1755 4 1204 481 48 282 1882 
1765 1139 205 13 607 1964 
1780 883 243 13 51 1192 
1785 755 236 13 209 1171 
1790 1146 181 13 49 1390 
1795 931 292 13 569 1806 
1800 1050 480 14 142 1717 

Suma 4 7717 2180 154 1931 11840 

Porcentaje 0% 65% 18% 1% 16% 100% 

1.14.7.- Relaciones de la cofradía con el exterior 

No constan más que las relaciones con los curas de San Andrés, que parecen bue­
nas, por lo menos al principio de su existencia. Con la cofradía del Resucitado 
tendrán gran relación, por cercanía y pertenencia a la misma parroquia, y posterior­
mente por la fusión de ambas cofradías en 1944228

• 

1.15.- Cofradía de San José 

1.15.1.- Origen 

La actual cofradía de San José, heredera de ésta después de diversas vicisitudes, 
conserva en su archivo dos libros antiguos, uno del siglo XIX y otro del XVTIJ229, 

que son el material más importante que se conserva de la época de este estudio. En 
ADA hay un manuscrito que narra la primitiva fundación de la cofradía en 1603230

• 

Podríamos decir que la cofradía se funda en 1603 y continúa funcionando con 
normalidad durante todo el siglo xvn, pues en los libros de fábrica de la parroquia 
de San Pedro aparecen pagados todos los años 400 rnrs. que la cofradía paga a la 
parroquia como contribución 231

• Del resto de sus actividades en esta época no posee­
mos referencias, pues la narración de la fundación de la hermandad sólo habla del 
origen y transcribe las primeras constituciones. 

227 ARCHIVO DEL RESUCITADO Libro de juntas y cuentas. Año 1764. 
228 Cf. F. DE LAS HERAS HERNÁNDEZ Op. cit. p. 75. 
229 ARCHIVO COFRADÍA DE SAN JOSÉ Libro de juntas. 1702-1820. 
230 ADA Parroquia de Sao Pedro. Legajos años 1603-04. <<Fundación de la hermandad de San José». 
231 ADA Libros de fábrica de la parroquia de San Pedro. 1574-1662 y 1665-1754. 

162 



El retablo de la 
cofradfa de San José, 

con la imagen del 
santo, es uno de los de 

mejor factura y se 
conserva en la iglesia 

de San Pedro. 

1.15.2.- Organización y gobierno 

Las ordenanzas de 1603 son presentadas a la aprobación episcopal el 10 de 
marzo de 1603 por cuatro comisionados: Martín Sánchez, Francisco Sánchez, Juan 
Hernández, carpinteros y Juan Hemández , ensamblador, y aprobadas cuatro días 
más tarde por el provisor Domingo de Contreras. Constan de 14 artículos breves que 
podemos resumir así: primeramente se sitúa a la hermandad en la parroquia de San 
Pedro, como sede indiscutible. En San Pedro han concertado hacer un altar a su 
santo patrón en el lugar que ocupa el de Santa Ana. 

La cofradía se perfila en este primer momento como semigremial: todos los ofi­
ciales de carpintería, ensamblaje y escultura, junto con sus hijos y criados serán 
admitidos en la hermandad, pagando por entrada una libra de cera blanca y una 
limosna voluntaria «conforme sus posibles»232• En el art. 11 se indica que no se 
admitirán hermanos de otras artes u oficios y que a los oficiales que no hayan que­
rido entrar en la hermandad no se les pueda recibir si no es en la junta. Sé aprecia 
también el deseo de ejercer un monopolio en el oficio de la carpintería, pretensión 

232 ADA «Fundación de la hermandad de San José». Ordenanza n• 2. 

163 



algo trasnochada ya en el siglo xvn, cuando los gremios están decayendo y per­
diendo fuerza en toda Castilla. El art. 14 es muy expresivo a este respecto: «Que 
cuando alguno se viniere a examinar de la ciudad o fuera, los examinadores apliquen 
para limosnas 4 r. de lo que suele hacer de gasto extraordinario». Cuando el provi­
sor apruebe las constitucione s cercenará precisamente este deseo de los cofrades 
indicando: «se entienda que no tengan precisa obligación a darlo si ellos de su 
voluntad no lo quisieren dar»233• 

Los cargos directivos de la cofradía se nombran la víspera de la fiesta y son seis 
diputados y un mayordomo para los temas económicos. El resto de los artículos se 
refieren a los entierros, fiesta del santo, toma de cuentas, etc. 

Las constituciones de 1702 marcan una nueva época dentro de la cofradía. Su 
escasa relación hace pensar que no tuvieron delante las anteriores a la hora de ela­
borar éstas, aprobadas por el obispo D. Gregorio Solórzano el9 de febrero de 1702. 
Estas constituciones aparecen copiadas en 1S20, ya que el original fue destruido con 
el resto de la documentación de la cofradía por las tropas francesas en 1S09. El con­
tenido de los artículos de las constituciones es el siguiente: 

1°: Admisión S0
: Caja 

2°: Paga de cuartos semanales 9°: Cuentas 
3°: Junta 10°: Cera para los entierros 
4°: Fiesta de San José 11°: Lámpara del santo 
5°: Oficio de ánimas 12°: Despedida 
6°: Oficio de difuntos 13°: Multas 
7°: Diputados 

Los dos diputados, nombrados anualmente en la junta tienen un cometido emi­
nentemente funcional: organizar la fiesta, el sermón y demás actividades de la 
cofradía. El caja hace las habituales labores de contabilidad. El rutículo so establece 
expresamente la obligación de aceptru· el cargo a no ser que se haya sido uno o dos 
años antes. Si no, no valdrá la excusa «porque puede ser que no haya sujeto conve­
niente para tal cargo»234

• 

Anualmente se celebrará una junta general para preparru· la fiesta del santo. Avi­
sados por el monitor, la asistencia es obligatoria so pena de multa. Para el que que­
brante cualquier artículo de las constituciones las ordenanzas establecen una pena de 
dos libras de cera. 

1.15.3. - Los hermanos 

Como nuestros datos acerca del número de hermanos en el siglo xvn son nulos, 
nos centraremos en los del siglo siguiente. Tenemos varias listas de hermanos del 
siglo XVIll: de 1702, de 1732, de 1756 y 1786, -bastante incompletas-, y una últi­
ma de lSOO. Son suficientes para tener una buena información del número y calidad 
de los cofrades en el XVUI.( v. cuadro 1). 

233 lbidem. 14 mano 1603. 
234 ARCHIVO COFRADÍA SAN JOSÉ Libro de juntas 1702-1820. 

164 



CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 

Años Clérigos Hombres Mujeres Nobles Total 

1702 19 94 13 17 143 

1732 13 15 20 38 86 

1786 1 33 10 10 54 

1800 1 74 18 12 105 

Este cuadro, con las imprecisiones que pueda contener y las contradicciones que 
se observan, es bastante expresivo: el número de hermanos oscila alrededor del cen­
tenar. La lista de 1732, y sobre todo la de 1786 no son completas, aunque la cifra de 
54 hermanos para este año concuerda con la que da la lista del AHN, que habla de 
51 hermanos y 8 viudas en 1769m. 

Para entrar en la cofradía hay que pagar 30 r. y la mitad si se es hijo de hermano. Se 
especifica, como detalle cwioso, que pueden ser hombres o mujeres, de edad suficien­
te y deberán ser aprobados por la junta. En los primeros años del siglo, los ingresos de 
hermanos eran numerosos; 17 hermanos en 1702, 11 en 1703 y 26 en 1704. Luego el 
ritmo decae, pero el aporte ha sido importante y asegurará la continuidad de la cofradía. 

Respecto a la composición social de la cofradía, la impresión que da es la de 
una institución de corte más noble y clerical al pdncipio del siglo y que se va 
popularizando hacia el final del XVill. Muy lejos queda, por tanto, la imagen de 
una cofradía gremial de carpinteros que parecía pintarnos la cofradía de principios 
del XVII. La disminución del número de clédgos es clara y no tiene dudas. El 
barrio de San Pedro era el principal lugar de residencia del clero, que pertenecía a 
muchas cofradías. Los clérigos cofrades intervienen en la vida cofradiera como un 
s,ector muy activo, poderoso y experto conocedor del terreno. El arcipreste de 
A vila, es decir, el párroco de San Pedro, ejercía el papel de presidente nato, aun­
que su función en la cofradía no estaba muy bien regulada. Junto a él, arcedianos, 
prebendados, capellanes, canónigos, beneficiados y presbíteros desplegaban su 
liderazgo. En este aspecto sí parece haber diferencias entre la cofradía del XVII y 
la del XVIII, pues al principio hay un gran interés de los laicos por controlar la 
cofradía y no dejarse ganar terreno ante el clero parroquial, a juzgar por las deta­
lladas capitulaciones que firman con ellos 236

• 

La participación de nobles en la cofradía del XVlli está ampliamente documen­
tada. En 1732 se nombra expresamente a 3 marqueses cofrades: el de Villaviciosa, 
el de Campollano y el de Vermudo. Con otros títulos de nobleza aparecen muchos . 
Todos estos nobles han sido diputados alguna vez, mientras que del resto de los her­
manos sólo lo han sido tres, entre ellos el monitor y el cajillero que son cargos de 
servicio y no de prestigio. 

El oficio conocido del resto de hermanos es variado: labrador, herrero, tomero, cho­
colatero, carbonero, cirujano, músico, oficial de coneos, sacristán y sobre todo, carpin­
teros, a los cuales se les llama hermanos extravagantes, título poco apropiado y que por 
ser del oficio del santo tenían el ptivilegio de no pagar los repartimientos237

• 

235 AHN Consejos. Leg. 709 1 p. 6. 
236 ADA. <<Fundación ... » Año 1603. 
237 ARCHIVO COFRADÍA SAN JOSÉ Libro de juntas. Año 1774. 

165 



1.15.4.- Vida cofradiera 

En las constituciones de 1603 se establecen como obligaciones de los hermanos 
el asistir a los entierros. La hermandad entierra también a su costa a las mujeres, 
hijos y viudas, siempre que no se vuelvan a casar con uno de otro oficio. La idea 
corporativa sólo aparece presente, como vemos, en la primitiva cofradía. Además 
del entierro, la cofradía dice una misa conventual por el difunto en el altar de San 
José a la cual asistirán todos los hermanos. 

Además de la asistencia funeraria, esta cofradía establece una ayuda benéfica 
para los cofrades «con extrema pobreza y necesidad», al cual visitarán dos oficiales 
y le socorrerán «ayudándolo todos con lo que se pudiere». Es una pena no poder 
conocer casos concretos de cómo se hacía efectiva esta orden de las constituciones 
de 1603 que ya no aparece en las de 1702 y constituye uno de los pocos ejemplos 
abulenses de ayuda mutua en la enfermedad. 

Tanto en las ordenanzas de 1603 como en las de 1702, los hermanos están obli­
gados a asistir a las juntas y a la fiesta de san José y su víspera, so pena de multa. 
Los hermanos contribuyen con un cuarto semanal, a cambio de lo cual la cofradía 
celebra un oficio de ánimas por los difuntos . Para acompañar a los entierros, tiene 
la cofradía dos juegos de cera de 8 blandones y 16 velas, y se dan 22 r. al viudo/a 
del hermano difunto para ayuda del entierro. Si es hijo pequeño o criado, la cofradía 
proporciona la mitad de la cera. 

Punto original de la vida de esta hermandad son las Capitulaciones que la 
cofradía hace en 1603 con el clero de San Pedro y en las que delimitan territorios y 
atribuciones para no entrar en conflicto. Las conciertan con Juan Gómez Velázquez, 
cura de San Pedro ellO de marzo de 1603. Entre otras cosas se concierta que la fies­
ta de San José se haga en la parroquia de San Pedro. El clero de la parroquia dará a 
la cofradía el altar de Santa Ana para poner un retablo de San José que contenga al 
santo en su caja, junto a la imagen de Santa Ana y pinturas de San Cosme y San 
Damián. Seguidamente se establecen las condiciones de la fiesta de San José que 
analizaremos en el punto siguiente, al hablar de las fiestas de la cofradía. Si los 
cofrades quieren tener otras misas se les da libertad para hacerlas en su altar. Las 
misas conventuales por los difuntos cofrades serán también en el altar de San José 
y se las pagarán a los curas a 3 r. 

El único tema que no queda claro en las capitulaciones es el de las sepulturas, ya 
que se dice que se harán las necesarias, pero no se especifica dónde ni cómo, deján­
dose el tema en una generalidad sospechosa. No sabemos si los cofrades tenían dere­
cho a ser enterrados en las cercanías del altar de San José, aunque ponemos en duda 
esta posibilidad, por la falta de espacio material para tantos. 

1.15.5.- Las fiestas 

El acto de culto principal de la cofradía es la festividad de San José el 19 de 
marzo. Las Capitulaciones de 1603 establecen que anualmente se celebrará la fies­
ta en su altar con misa cantada con diácono, subdiácono y órgano, repicando las 
campanas a vísperas y misa, poniendo la cofradía la cera necesaria. El arcipreste 
dirá un sermón y quedará de su parte el poner los recaudos y ornamentos del altar, 
para todo lo cual darán los cofrades una limosna anual de 1.000 mrs para los clé­
rigos y 400 para la fábrica de la iglesia. Nos consta que este pago se continuó 
haciendo durante todo el siglo XVII. El arcipreste-cura y beneficiados asistirán a 
la procesión sin cobrar nada. 

166 



En el siglo XVill se realza la fiesta con algunos detalles. La víspera se adorna el 
altar mayor de la parroquia y por la noche hay iluminación de hachones y cohetes. 
Para la fiesta dan los hermanos sus limosnas y ofrendas . En 1702, por ejemplo, die­
ron 608 r., y en 1703, 832 r. Las limosnas giran alrededor de 15 r. por cofrade, can­
tidad respetable que refuerza la idea de una cofradía formada por gentes mediana­
mente pudientes en el xvm. En 1714 se hace la fiesta con los 586 r. de limosna de 
los cofrades . Desde 1727 no se dan limosnas para la fiesta, sino que se hace un 
repartimiento entre todos, que este año supone 12 r. a cada uno. 

Desde 1794 se establece la función de Ánimas por los cofrades difuntos, con 
misa vigiliada y procesión. Parece que esta cofradía, como tantas otras, culmina un 
proceso en el que se centra la atención en los difuntos hasta el punto de que todas 
las cofradías hacen una celebración anual por los cofrades fallecidos en ese año. 
Aquí se hace el día siguiente a San José y en la octava de Todos los Santos con 
ofrendas de pan y cera. Por los difuntos se dicen además las misas rezadas que que­
den desocupada s en la parroquia, pagándolas a 3 r. cada una. 

1.15.6.- Vida económica 

No conocemos las cuentas de la cofradía. La relación del AHN indica que en 
1769 la renta de la cofradía consistió en 309 r. que procedían del repartimiento entre 
los hermanos y de limosnas del cuezo, que sale a los entierros. Como se ve, ha baja­
do la contribución en comparación con los primeros años de siglo. 

Los gastos se centran en cera, luminarias, sermón y monitor, ascendiendo en este 
año 1769 a 186 r., pues el cura y beneficiados de San Pedro tienen dotadas las vís­
peras y rnisa238• 

1.16.- Cofradía de San Roque, San Bias y Virgen de la Paz 

1.16.1.- Origen 

La cofradía de San Roque, San Bias y Ma.tia Santísima en su imagen de la Vir­
gen de la Paz es una curiosa fusión de tres advocacio nes completamente distintas y 
sin aparente relación . La ermita de San Roque, donde tiene su sede, otorga el mayor 
protagonismo a este santo, cuya fiesta es mayor y más organizada que la de San Bias 
y la de la Virgen. En las constituciones de 1604 sólo aparece nombrado San Roque, 
pues sólo a él estaba dedicada la cofradía en un principio. Posteriormente se le añade 
la devoción a San Blas, que tenemos documentada en 1649, y más tardíamente la de 
la Virgen de la Paz. 

Esta cofradía hace ordenanzas en 1604, con la indicación de que las antiguas no 
se podían entender debido a su deterioro. Este dato remontaría la cofradía al siglo 
XVI, sin poder precisar fechas . Sin embaz·go de la ermita de San Roque sólo tene­
mos noticias del siglo XVII: Gil González Dávila la nombra en su Teatro en 1647239

• 

También aparece citada en la relación para la visita ad limina del obispo Francisco 
de Rojas en 1664240

• Diez años más taz·de, B. Femández Valencia nos dice de la ermi­
ta de San Roque: «Esta errnita es muy frecuentada de la devoción de los avileses, 
que invocan la protección de los santos san Roque y san Bias en las ocasiones de 
contagios y necesidades públicas y particulaz·es, experimentando en breve la salud y 

238 AHN Conseios. Leg 7091 p. 6. 
239 GIL GONZALEZ DÁ VfLA Teatro eclesiástico de la Sama Iglesia de Á vi/a. Salamanca, 1647. Ed. Facsf­

mil de la Caja de Ahorros de ~vila. Ávila, 1981 p. 190. , 
240 T. SOBRINO CHOMON Episcopado abulense . A vi la, 1983 p. 249. 

167 



mejoría. En ella está una devota imagen de Ntra. Sra. de la Paz, colocada en medio 
del retablo principal, y tiene a sus dos lados otros dos curiosos altares» 241

• 

La documentación de la cofradía se conserva en ADA, en dos libros pertene­
cientes a la parroquia de San Pedro y clasificados con los números 58 y 59. Los dos 
contienen cuentas y actas de las juntas, abarcando los años 1604-1752 el primero y 
1759-1829 el segundo . 

1.16.2.- Organización y gobierno 

El marco legal de la cofradía lo forman las constituciones de 1604. Estas consti­
tuciones no fueron las primeras ni serán las últimas, pues en 1759 hacen otras nue­
vas, en lo que parece ser una nueva fase de la cofradía. Estas primeras ordenanzas 
no tienen aprobación episcopal conocida, aunque al final de las mismas consta que 
acuerdan solicitarla. Las ordenanzas aparecen escritas en cuadernillo suelto cosido 
posteriormente al libro que comienza en 1648242

• 

Los siete artículos en que se dividen tienen un claro sabor arcaico. Esquemática-
mente se refieren a los siguientes temas: 

Art. 1°: Procesión de San Roque 
2°: Petición de limosnas en la procesión 
3°: Cabildo general para nombrar patronos 
4°: Nombramiento de escribano 
5°: Nombramiento de mayordomo 
6°: Inventario y cuenta anual 
7°: Nombramiento de caja 
8°: Prohibición de entrar con armas en la sala de los cabildos 
9°: Santero en la ermita 
10°:Los patronos visitarán la ermita 
11°: Adorno de la ermita el día de San Roque 
12°: Misas en la ermita 
13°: Entrada 
14°: Cera 
15°: Mullidor 
16°: El caja tendrá el rosario 
17°: Entierro s 

Los patrono s nombrados cada año para gobernar se eligen en cabildo general. Este 
término, en contraposición al de junta, más moderno, remonta la cofradía a fechas 
anteriores. El sistema de convocatoria tiene también un sabor añejo: el sábado siguien­
te que el santo haya vuelto a su ermita «el mullidor mulla con ropa y campanilla, como 
es costumbre» 243

• El cabildo se hará el domingo por la mañana, en la sala de la ermi­
ta. Resulta ilustrativa la percepción del tiempo para los cofrades: los patronos deben 
esperar «dos horas de reloj» a que se junten los cofrades para comenzar el cabildo. El 
sistema de elección es también curioso: los cofrades señalan 4 ó 6 delegados que se 
van con los seis patronos actuales y eligen a tres cofrades. Estos tres patronos nuevos 
y otros tres de los viejos serán los que gobernarán al año siguiente . El mandato de cada 
persona es, pues , de dos años, uno como patrón nuevo y el siguiente como patrón 

241 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Historia de San Vice11te p. 100. 
242 ADA Parroquia de San Pedro. Libro n• 58: Libro de cuentas. Año 1604. 
243 Ibidem. 

168 



La imagen de 
San Roque, 

de traza popular, 
se haJJa actualmente, 
junto con su retablo 

en la parroquia 
de San Pedro. 

viejo. Toda esta terminología, así como el sistema nos remontan por lo menos al siglo 
XVI. Lo mismo se puede decil· de las multas, que amenazan desde cada a.ttículo de las 
ordenanzas y que deben ser pagadas no en dinero, sino en cera. 

El cabildo general es el órgano competente para nombra~·, tanto a los patronos como 
a los demás funcionarios de la hermandad. El escribano, por ejemplo, se nombra en 
cabildo, adjudicándoselo al que por menos dinero lo quiera servir. El mayordomo, junto 
con los tres patronos viejos da cuentas anualmente ante los tres patronos nuevos, los 
contadores nombrados por el cabildo y el escribano. En aparente contradicción se pre­
senta el artículo 7°, que nombra a un patrón como caja. Sólo se le permite gastar un 
máximo de 6 r. sin permiso de los patronos, lo que hace pensar en un cargo auxiliar del 
mayordomo, o un encargado de solucionar pequeños asuntos en el terreno económico. 

En la ermita hay un santero, a sueldo de la cofradía, que vive en Ja casa que la 
cofradía tiene en la ermita. El santero, -que puede ser el mullidor de la cofradía 
siempre que viva allí y cumpla sus funcione s-, tiene que cumplir unos requi sitos: 
«que sean limpios, de buena fama personal, de quien no se presuma que tendrán 
malos tratos ni acogerán malas mujeres ni da.t·án causa para que en la dicha ermita 
ni casa se bagan cosas indecentes ni cometan pecados ni otras cosas malsonantes» 244

• 

La labor del santero consiste en limpiar la ermita y cuidar los altares, así como abrir 

244 lbidem. Art. 9". 

169 



y cerrar la ermita de la mañana a la noche. La limpieza aparece profusamente indi­
cada: «tendrán limpia y aseada la ermita y bien puestos y aderezados los altares, de 
suerte que en ellos no haya polvo, ni dé lugar a que los pájaros ensucien en ellos ni 
que los muchachos hagan travesuras en la iglesia» 245

• Para cuidar la ermita, que es 
uno de los principales cuidados de la cofradía, los patronos la visitarán con fre­
cuencia, sobre todo en tiempo de lluvias por si hay goteras y para alimentar la lám­
para los días y vísperas de fiesta. 

1.16.3.- Evolución de la cofradfa 

Nada podemos decir de la primera etapa de la cofradía. No conocemos práctica­
mente nombres de hermanos ni sus oficios . El origen, anterior a 1604, es lo único 
que podemos precisar. Podríamos decir que bastante antes de 1648, en que tenemos 
los primeros documentos escritos, desaparece esta primera cofradía. Por lo tanto 
sólo 40 años de vida, como máximo, en esta primera fase de existencia. En 1648 no 
aparece nadie como respo nsable de la cofradía, y en la visita pastoral que se hace a 
la ermita ese mismo año, tampoco se la nombra . En 1651 aparece Antonio de Sala­
zar como patrón al cuidado de la ermita, encargándose de esto hasta 1657, en que 
muere y heredan el cometido su mujer y su hijo, Martín de Salazar 246

• Esto quiere 
decir que de la ermita se encarga un santero y que la cofradía no existe ya. Hasta su 
reanudación un siglo más tarde podemos afmnar que no hay cofradía . La autoridad 
eclesiástica comenzará a nombrar administradores eclesiásticos a partir de 1676, 
cuyo cometido será cuidar los asuntos de la ermita y, sobre todo, administrar sus ren­
tas, procedentes de las limosnas. 

Este período transitorio de más de un siglo de duración entre la primera cofradía 
desaparecida y la segunda fase, estará marcado por el protagonismo clerical. La auto­
ridad eclesiástica competente nombrará a los patronos-administradores de la ermita 
Entre 1676 y 1681 será patrón de la ermita el licenciado Pedro López Díaz. Le suce­
derá D. Andrés de la Cruz Tello, y en 1692 es nombrado elldo . Francisco López 
Berrón, presbítero y capellán de la catedral . En 1695le sucede en el cargo elldo. Fran­
cisco Rodríguez Casares, que tendrá problemas con algunos devotos que recogen 
limosnas. El patrón-administrador les acusa de llevarse las limosnas que se recogen en 
la ermita, sin entregárselas a él. El enfrentamiento irá hasta los tribunales. En el libro 
de cuentas aparece la amenaza que el administrador les lanza: «Se manda en virtud de 
santa obediencia y so pena de excomunión mayor trina canonicazione en derecho pre­
misa Late sentencie ipso Jacto incurrenda que hago que este auto sirva de despacho sea 
notificado, todas las limosnas que se juntaren se entreguen al patrón y administrador. 
Los que tengan dineros los devuelvan so pena de las referidas penas y si no, se les evite 
de los oficios divinos y sean puestos en la tablilla hasta que lo cumplan» 247

• 

En 1707 se nombrará patrono alldo. Dorrúngo Álvarez, clérigo de la catedral. En 
1746 será camarero y administrador elido . D. Andrés López de Vergara, también clé­
rigo de la catedral, y en 1752 elido. D. Lucas Alonso, presbítero y capellán del núme­
ro de la catedral. Es claro el protagonismo del clero, concretamente del clero catedra­
licio que controlará los asuntos de la ermita de San Roque más o menos desde 1676. 

La cofradía resurgirá en nueva etapa el año 1759, con nuevas ordenanzas y título 
reformado: «Hermandad del glorioso San Roque, San Blas y María Santísima de la 
Paz», reza el encabezamiento del libro de la cofradía que comienza este año243• En su 

245 Ibídem. 
246 Ibídem. Años 1648- 1657. 
247 Ibídem. Año 1696. 
248 ADA Parroquia de San Pedro. Libro n• 59: Libro de cuentas y juntas. 1759- 1829. 

170 



primera página hay una lista de los nuevos cofrades: 24 personas, con un claro predo­
minio eclesiástico. Se trata de 4 prebendados, 7 presbíteros, el notario D. Francisco de 
Requena, el secretario del cabildo D. Manuel Muñoz, 9 vecinos y 2 mujeres. El impul­
so eclesiástico de la nueva cofradía se evidencia a través de detalles como el hecho de 
que las juntas se celebren no en la ermita del santo, como sería de esperar, sino en la 
capilla de San Segundo de la catedral «a mayor comodidad de los señores»249

• 

En esta nueva etapa, cada hermano contribuirá anualmente en el repartimiento 
con lo que se establezca. Gracias a esto sabemos aproximadamente el número de 
hermanos que hay cada año, yendo en constante disminución hasta 1775 en que se 
deja de pagar repartimiento. 

Después de 1775 la cofradía queda de nuevo deshecha y administrada la ermita 
por un clérigo, como indica el comentario de D. Basilio Escamilla, visitador en 
1789: «No tiene la ermita rentas, sólo las limosnas de los devotos, que distribuye el 
administrador o camarero D. Felipe Gabarán, capellán del número de la catedral 
desde 1772». Señala también que constata haber existido en la ermita de San Roque 
una cofradía que «al presente se halla perdida» 2SO. En las cuentas de 1774 aparece la 
última referencia a la existencia de hermanos cofrades: «24 r. de 4 hermanos», pues 
ya en 1775 dice: «en estos años no pagaron el repartimiento» 2s'. 

CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 1761-74 

Años Hombres Mujeres 

1761 26 2 

1762 25 2 

1763 24 2 

1764 20 l 

1765 17 1 

1766 15 1 

1772 5 o 
1773 5 o 
1774 4 o 

1.16.4.- Vida cofradiera 

La única aportación económica de los hennanos a la cofradía en el XVIT consis­
te en 4 r. de entrada y medio de capellanía. No consta que haya ninguna aportación 
anual de los hermanos, y la cofradía vive de las limosnas de los devotos que piden 
los hermanos en la cuaresma y los días de fiesta del santo. La principal obligación 
de los cofrades es organizar la fiesta y procesión del santo, así como cuidar y man­
tener la ermita. Estas dos funciones las llevan a cabo con bastante cuidado, aunque 
se aprecian irregularidades en el uso de las limosnas. Sin embargo la cofradía invier-

249 Ibidem. Año 1761. 
250 lbidcm. Ailo 1789. 
251 lbidem. Fol. 20 y 21. 

171 



te parte de estos donativos en aneglos, aumento de los bienes de la ermita, vestidos, 
joyas, arte sacro, objetos para el culto, etc. En ]a segunda etapa de la cofradía, a par­
tir de 1759, cada hermano pagará un repattimiento de 6 r. cada año. 

En cuanto a los entienos, esta hermandad hace el acompañamiento al difunto, 
con la insignia de la cofradía, aunque la familia debe pagar la capellanía . Cada mes 
se dicen dos misas por los cofrades vivos y difuntos en la ermita. El carácter fune­
rario de la cofradía está muy poco acentuado. Otra muestra de las actividades de la 
cofradía era el préstamo del rosruio de San Roque a los enfermos que lo solicitaban, 
con el inconveniente de que a veces se perdía. 

1.16.5.- Las fiestas 

La fiesta de San Roque se celebra el 16 de agosto, pero su proximidad con la 
gran fiesta de la Asunción el día anterior le restaba importancia y brillantez, por lo 
que la procesión se celebraba un domingo de octubre, aunque la fiesta del día del 
santo se celebrara en agosto. Para el día de San Roque se adornaba la ermita con 
tapices y tafetanes, imágenes, ramos y otros adornos. La víspera se cantan vísperas 
con responso por los cofrades difuntos. Tradicionalmente, y debido a que la ermita 
de San Roque se encuentra en el tenitorio de la parroquia de San Pedro, son los clé­
rigos de ésta los encargados de celebrar las funciones religiosas. El día del santo se 
dice una misa cantada con diácono, subdiácono y sermón y se paga a un sacerdote 
por dar a adorar las reliquias de San Roque. Gran cantidad de fieles se acercaban 
este día a la ermita a besarlas. En un relicario de bronce sobredorado se conservaba 
una reliquia del santo. 

La procesión de San Roque se prepara con todo detalle y se celebra con la fina­
lidad de librar a la ciudad de la peste y otras enfermedades contagiosas. El art. 1 o 

de las ordenanzas especifica la forma y modo de realizarla: el sábado anterior se 
saca al santo de la ermita y se deja en la iglesia de San Pedro. El domingo por la 
mañana, normalmente en septiembre o a ptincipios de octubre, se hace la proce­
sión. El recorrido que indican las ordenanzas es éste: iglesia de San Pedro- C/ San 
Segundo - Catedral - C/Andrín - iglesia de San Juan - C/Antonio de Deza -
Santo Domingo- C/Santo Domingo - Puerta de Adaja- Iglesia de San Segundo, 
donde se dirá misa y estará hasta después de mediodía. Por la tarde se volverá, con 
este recorrido: iglesia de San Segundo - Puerta de Adaja- San Esteban- C/Rúa 
- Mercado Chico - C/ de la pescadería - Puetta de San Vicente, entrando por la 
puerta de Santa Marina y saliendo por la otra a dar al humilladero de la Vera Cruz 
- iglesia de Santo Tomé - Monasterio de Santa Catalina - Colegio de San Gil -
Monasterio de Santa Ana, donde se quedará nueve dias «porque muchas religio­
sas deste monasterio son cofradas y quieren gozar aquellos dias de encomendarse 
a Dios por intercesión del santo» . El domingo siguiente a la novena se sacará de 
nuevo al santo y se le devolverá a su ermita por este camino : monastedo de Santa 
Ana - Monasterio de San José - Monasterio de las Gordillas - ermita de San 
Roque252

• Durante la procesión se piden limosnas por las calles, así como los días 
en que está en Santa Ana, poniendo una mesa a la puerta. Al ser San Roque pro­
tector contra las pestes, la ciudad en diversas ocasiones solicita una procesión con 
el santo en rogativa . En estos casos, la procesión se dirige a la parroquia de San 
Juan. La petición para realizarla la formaliza el Procurador del Común. En 1660 
se celebró una de estas rogativas, trayéndose las imágenes de San Roque y san 
Blas por la tarde. En este acto la Capilla de música de la catedral cantó la salve y 

252 ADA Libro n• 58. Artícu lo t•. Año 1604. 

172 



motete. El 12 de septiembre fue la procesión «por haber muchos enfermos en la 
ciudad y morir más gente que lo ordinario» 253• La rogativa duró hasta el 4 de octu­
bre, y cada día se encargaba de organizar los actos de culto una institución o sec­
tor de la sociedad. El lunes 13 de septiembre se hizo misa cantada, letanía y mote­
te; el martes se encargó la Audiencia seglar; el día 15, el gremio de los sastres, con 
salve y motete. El jueves 16, los mercaderes de vara; el viernes los tejedores de 
lienzos; el sábado, los cardadores, que «tuvieron sermón y no tuvieron música, 
tuvieron muchas luces». El domingo 19 la fiesta la hacen los tejedores de paños. 
El lunes se encargan el cura y beneficiados de San Juan, con misa cantada y 
muchas luces. El martes 21, los zapateros, con un sermón y muchas luces, lleván­
dose después a los santos al convento de Santa Ana, donde estuvieron hasta el 4 
de octubre. Se recogieron 222 r. de limosnas en estos días. Es importante consta­
tar el carácter gremial de los organizadores de los actos, pues es indicativo de que 
estos gremios a mediados del siglo xvn todavía tienen fuerza y representatividad 
social. Destaca también el, esplendor de la fiesta en un momento de profunda cri­
sis en Castilla, de la cual Avila no escapa. En 1667 una epidemia de catarro gene­
ral motiva una nueva procesión de rogativas a la que asiste «casi toda la ciudad». 
En 1692 el regidor propone sacar los santos en rogativa, pero algunos reparan en 
que «como estaba el tiempo tan delicado, con tantas enfermedades y muertes más 
de lo ordinario, dirían había peste en la ciudad, faltando el comercio», por lo que 
se decide hacerlo más discretamente, haciéndose decir en la ermita las misas los 
días de la novena, y dando la ciudad para ello una fuerte limosna254

• Estos datos 
nos permiten constatar cómo la ciudad de Ávila experimenta sus peores años de 
crisis en la segunda mitad del siglo XVII, reflejando estos actos los intentos de la 
ciudad y sus instituciones por salir de ella. 

La fiesta de San Bias , el 3 de febrero, está menos documentada, pues de hecho 
no conocemos su preparación directa, ni consta en las ordenanzas ni en el resto de 
la documentación. En la ermita hay una imagen de San Bias, así como una reliquia 
del santo, según consta en el inventario de 1648255

• Este día se celebra también fies­
ta en la que acude la gente y da limosnas, aunque menos cuantiosas que el día de 
San Roque. Esto, unido a la celebración de la fiesta de la Virgen de la Paz la víspe­
ra, hace que la fiesta de San Blas sea más deslucida. Algunos años consta que por 
causa del frío, e incluso nieves, no va la gente y no se recogen limosnas. 

Respecto a la celebración de la Virgen de la Paz, ya vimos que Fernández 
Valencia habla de la imagen ya en 1676256• Antes de esta fecha encontramos muy 
pocas referencia s. En el inventario de 1648 hay algunas pertenencias y objetos de 
uso de la imagen de Nuestra Señora de la Paz: «una saya de tafetán morada y una 
delantera de la basquiña de damasco encarnado y blanco y otros vestidos» 257

• En 
las cuentas se consignan por separado las limosnas de San Blas y las de San 
Roque, y no hay ninguna alusión a una fiesta de la Virgen. Sólo en 1680 consta 
haberse recogido 120 r. de limosnas el día de la Pmificación y desde 1701 apare­
ce desglosado regularmente este concepto en las cuentas. Podríamos decir que 
hasta principios del siglo xvm prácticamente no está instituida del todo la fiesta 
de la Virgen. Se celebra el 2 de febrero, con el típico bodigo y ofrenda y recogida 
de limosnas. 

253 lbidem. Año 1660. 
254 Tbidem. Año 1692. 
255 lbidem. Inventario del ano 1648. 
256 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Op. Cit. p. 100. 
257 ADA Libro 58. lnvemario de 1648. 

173 



Es sintomático del cambio de las devociones en el paso del XVII al XVIII el 
ver cómo progresivamente la fiesta de la Virgen irá adquiriendo más importan ­
cia, sobre todo en detrimento de San Blas. Las limosnas anuales que se recogen 
son cada vez mayores para la Virgen, aunque San Roque sigue llevándose la 
mayor parte de las limosnas . Desde 1759 no conocemos las limosnas desglosa­
das, pues aparecen unificadas en las cuentas. El cuadro 2 puede ilustrar algo a 
este respecto . 

CUADRO 2: LIMOSNAS RECOGIDAS EN LAS FIESTAS 

Años San Roque San Bias V. de la Paz 

1649-59 675 208 141 

1660-69 520 476 -
1670-79 110 110 120 

1701-09 466 209 797 

1710-19 609 240 246 

Total 2380 1243 1304 

En la segunda etapa de la cofradía, a partir de 1759, cambia bastante el pano­
rama festivo. La fiesta copia modelos,de otras cofradías y sigue el esquema tipo 
de las festividades dieciochescas en A vila, que tienden a la unificación , en una 
sociedad bastante anquilosada y poco dinámica .. Además de hacer repartimiento 
para la fiesta por primera vez en 1760, gastan 4 docenas de cohetes y una lumina­
ria la víspera de San Roque. Parece que asiste mucho público, pues en 1761 se 
decide poner una valla en la puerta «porque no cabe mucha gente en la ermita» 258

• 

Se mantiene la tradición de que los clérigos de San Pedro asistan a la ermita a 
decir la misa y vísperas. En 1763 hay un problema con ellos pues no acuden a can­
tar las vísperas, pese a que se les da la limosna pactada . Sin embargo, se decide 
que para el año siguiente, al no haber caudales suficientes y necesitarse dinero 
para reparar la ermita, asista un solo clérigo a decir la misa cantada. Esta decisión 
será cambiada en la junta de 6 de agosto de 1764: se llama a varios sacerdotes a 
decir varias misas rezadas, «porque se están haciendo en el retablo mayor unas 
cajas nuevas y más adorno para Nuestra Señora de la Paz y los gloriosos santos, a 
expensas de un devoto»259

. 

1.16. 6.- Vida económica 

Las cuentas de la cofradía son, por desgracia, muy incompletas. Aunque tenemos 
las correspondientes al período 1649-1888, hay numerosas lagunas: 1682-1689 y 
1712-58. En los demás años los datos son poco rigurosos y la contabilidad carece de 
exactitud, hay muchos errores y faltan por consignar cifras importantes. Las canti­
dades totales son muy pequeñas, si las comparamos con las de otras cofradías. El 
año en que se ingresa más cantidad es 1702 con 308 r., aunque el resto de los años 
encontramos cantidades mucho más pequeñas. (Ver gráfico l) . 

258 ADA Libro 59. Año 176 1. 
259 Ibídem. Año 1764. 

174 



GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 1649-1800 

U) 
w 

as a: 

600 

500 

400 

300 

MA 
200 

100 ~ 
o ~~nm~~armnmm~~~~~~~~mr~ 

00 ~ ~ - 1~ ~ ~ ~ 00 ~ ~ 

AÑOS 

1-CARGO -DATA 

El poder económico de la cofradía y de la ermita es mínimo. La recogida de 
limosnas, principal ingreso de la cofradía, era la clave de la cuestión. No había regu­
laridad en las mismas, se producían fraudes, incluso a veces desaparecían . En 1696, 
cuando estemos en la época de los administradores eclesiásticos, Francisco López 
Berrón denuncia ante la autoridad eclesiástica estos hechos, que no eran casos ais­
lados, sino problemas habituales260• Se aprecia que la cofradía es modesta tanto en 
sus ingresos como en sus gastos. Sólo desde 1759 hay repartimiento entre los her­
manos, que vienen a añadir liquidez a los ingresos de las limosnas. 

CUADRO 3: INGRESOS 1651-1800 

Años Alcance Limosnas Otros Total 

1651 45 45 
1660 83 83 
1669 20 20 
1676 53 60 7 120 
1700 139 139 
1710 226 226 
1720 77 77 
1760 111 83 206 400 
1781 90 24 114 
1788 3 65 68 
1800 32 94 80 206 

Suma 199 982 317 1498 

Porcentaje 13% 65% 21% 100% 

260 ADA Libro 58. l febrero 1696. 

175 



Los gastos se los llevan principalmente las funciones religiosas: misas, cera, ador­
nos de la ermita y los sueldos del santero, sacristán y monaguillos. En el capítulo de 
compras se adquieren objetos de culto, telas para adorno, ornamentos, o se invierten 
los excedentes en arreglos de la ermita, tejados, etc. La cofradía tiene una faceta gas­
tronómica de la cual conocemos muy poco. En 1710 tenemos constancia de que se da 
un agasajo a los sacerdotes por la fiesta de la Vrrgen y San Roque y en 1720 se hace 
también el día de San Blas. Sin embargo, no exceden estos gastos de 18 r. anuales. 

CUADRO 4: GASTOS 1651-1800 

Funciones Festejos y 
Años Religiosas Refrescos Compras Sueldos Otros Total 

1651 33 7 4 44 
1660 44 53 97 
1669 27 20 2 2 51 
1676 71 71 
1700 68 22 2 92 
1710 81 30 27 160 298 
1720 49 13 6 32 100 
1760 110 40 43 21 16 230 
1781 34 8 85 127 
1788 53 24 8 32 117 
1800 30 194 224 

Suma 496 103 371 180 301 1451 

Porcentaje 34% 7,00% 26% 12% 21% 99% 

La ermita no posee rentas de tierras ni de casas, pero sus propiedades en bienes 
muebles son abundantes. Resulta imposible deslindar qué objetos pertenecían a la 
cofradía en cuanto tal y los que son propiedad de la ermita. El inventario de 1648 
incluye gran cantidad de objetos sagrados, ornamento s de damasco, tafetán , raso, 
holandilla, terciopelo, lienzo, brocatel... Se podría hacer un completo estudio de las 
telas antiguas estudiando este inventario. Las telas se adaptan a distintos usos: fron­
tales, casullas, estolas, manípulos, sábanas de altar, roquetes, corporales, paños de 
facistol, purificadores ... Los muebles se reducen a arcas de pino para guardar obje­
tos, cajones, andas, escaleras , bancos, mesas, y los de uso normal en las cofradías: 
lámparas, cruces, candeleros, pendones ... Entre los objetos que pertenecen a las imá­
genes aparece n los vestidos de la Virgen, coronas, alhajas y los relicarios con las 
reliquia s de San Roque y San Blas. 

En 1681 se revisa por orden del visitador, el inventruio, gracias a lo cual se descu­
bre que faltan cosas como «una casulla muy buena» y se añaden nuevos objetos dados 
de limosna261

• El inventario de 1772 nombra todas las imágenes que posee la ermita: 
un ecce horno, Nuestra Señora de la Paz, San Roque , San Bias, San Sebastián , Santo 
Domingo y María y San José. A estos se le añaden 6 cuadros que durarán poco allí, 
pues en 1789 D. Juan Basilio Escarnilla, visitador, ordena su venta «por no ser nece­
sarios ahora, por estar sin uso» para pagar las reparaciones necesarias262

• 

261 Ibidcm. Año l68l. 
262 ADA Libro 59. 8 julio 1772 y 9 marzo 1789. 

176 



1.17 .- Cofradía de Ntra. Sra. del Socorro 

Con sede en la parroquia de Santiago, aparece fundada en 1622, año en que el 
obispo aprueba sus constituciones. Se trata de una cofradía devocional y de entierro 
de sus miembros, como tantas otras de esta época. Sus fiestas principales las hace el 
día de la Purificación, el segundo día de pascua del Espíritu Santo, y en la Asunción 
y Natividad, y celebra una función de ánimas por sus difuntos. 

Los 1.694 r. que ingresó el año 1768 procedieron deJ cuarto semanal, entradas, 
limosnas, madrinazgos e insignias que van a los entierros. En las funciones religio­
sas, aceite, cera y monitor gasta 1.504 r. a los que hay que sumar 22 r. que paga por 
el entierro de cada hermano y 121 r. de refrescos 263

• Desgraciadamente, no se con­
serva ninguna documentación antigua de esta cofradía, por lo que poco más pode­
mos añadir. 

Imagen 
de la Virgen 
del Socorro, 

en la parroquia 
de Santiago. 

263 AHN Consejos Leg. 7091 p. 5. 

177 



1.18.- Cofradía del Santísimo Sacramento de San Andrés 

Poseernos pocos datos de esta cofradía, únicamente los correspondientes a los 
años 1628-1631. Se conserva un solo libro en ADA, en deplorable estado, pues 
comienza en el folio 112, y se aprecia que ha estado mojado, apareciendo con la tinta 
corrida y borrada , y en muchos casos, ilegible 264• Este libro, además, sólo tiene datos 
de estos 4 años, período mínimo y que sólo sirve para hacemos una somera idea del 
funcionamiento de la cofradía en ese momento. En la lista procedente del AHN no 
aparece esta cofradía, pues o bien ya se había extinguido para entonce s, o bien era 
demasiado pequeña para entrar en la relación de cofradías abulenses . 

Como tantas otras cofradías, ésta se diversifica en dos vertientes: celebración de 
fiestas religiosas y entierros y sufragios por los cofrades difuntos y sus familiares. 
Esta cofradía parece una prolongación de la parroquia , para la cual y en la cual cele ­
bra y organiza varias festividades: la fiesta de la Cruz de mayo, la del Corpus, Can­
delaria y los aniversarios por los difuntos. La fiesta de la Candelaria se celebra con 
Misa y la tradicional ofrenda o bodigo, con pichones, con un gasto aproximando de 
12 r. La de la Cruz de mayo tiene mayor aparato: luminarias, para las cuales se hace 
en 1628 una fuerte inversión, comprándose 20 tiestos, 2 cargas de cera. Se coloca y 
adorna la cruz con arcos florales, lo que sube la cuenta a 29 r. Las misas del día del 
Triunfo de la Cruz y de la Exaltación costaron 6 r. , y la procesión, pagada al cura y 
sacris tán, 18 r. En total se desembol san 55 r. para esta fiesta. 

La iglesia románica de San Andrés fue sede de varias cofradfas, como la del Buen Suceso 
o la del Santísimo Sacramento. 

264 ADA Libro n° 36 de la Parroquia de San Vicente. La documentación de San Andrés pasó a la de San Vicen­
te al exúnguirsc. 

178 



La fiesta del Corpus, titular de la cofradía, es la principal. La realzan con todo 
tipo de detalles: danzas, mínistriles, adornos con gastos de clavos, cordel, tachuelas 
y alfileres, predicador al que se da su colación, abundante gasto de cera, ramos de 
adorno por las calles, cohetes ... En 1629 se gastan más de 200 reales entre la fiesta 
del Corpus y la de la Cruz. Gran parte de este gasto se la llevan los honorarios de 
los cantores de la Catedral, contratados para la ocasión. Valga como muestra la 
siguiente relación de gastos de las cuentas de 1629 para hacerse una ide~ del esplen­
dor de estas fiestas en una pequeña parroquia del barrio más pobre de A vil a. 

- Cantores de la catedral: 154 r. 
- Ministriles: 70 r. 
- Cura y beneficiados por núsa y procesión: 14 r. 
- Danzas: 18 f. 
- Ramos de adorno: 8 r. 
- Dorar los bastoncillos de los patronos: 60 r. 
- Renovación de la imagen de San Bias: 10 r. 
- Luminari as: 30 r. 
- Hachones: LO r. 
- Tarimas: 66 r. 
- Tablones para adorno del altar: 8 r. 
- Clavos: 7 r. 
- Alfileres y cordel: 4 f. 
- A los que allanaron las calles para la procesión: 16 r. 

- Colgar y descolgar: 24r. 

- Sacristanes: 24 r. 

- Paga de toro: 150 f. 

- Andas: 3r. 

- Traer y llevar damascos, tarimas, puertas: 3 r. 

- Hierro, arcilla, arandelas y ramilletero s: 8r. 

- Mullidor: 46 r. 

- Misa y lunúnarias día de la Cmz de mayo: 5 r. 

- Misa y luminarias día de la Cruz de septiembre: 5 r. 

- Misa de Ánimas: 5 r. 

- Misa de la Candelaria: 5 r. 

- Misas conventuales por los difuntos: lOOr. 

- Bastonc illo, cetTaduras y cantoneras: 34 r. 

- Tamboril: 3 r. 

- Limpiar el cementerio: 3 r. 

- Ofrenda día de Ánimas: 8 r. 

- Pichones y bodigo: 7 r. 

- Predicador y colación: 17 r. 

- Regalo a la mujer que vistió a Nuestra Señora: 2 r. 

- Cerera: 2 r. 

- Peana de San BJas: 6 r. 

- Arreglo de las andas: 9 r. 

- Colación a los clérigos el día del Corpus: 13r. 

- Cohetes: 40 r. 

- Cera: 9J2 r. 

- Deuda de Alonso García: 85 r. 

Total gastos año 1629: 2015 r. 

179 



También es costumbre que el Santísimo Sacramento vaya a visitar a los enfermos 
a sus casas, por lo cual éstos dan limosnas a la cofradía, constituyendo ésta otra 
fuente de ingresos para la misma. Aparte de los regocijos festivos esta cofradía cele­
bra una misa de aniversario por cada cofrade difunto, además de la misa o función 
de ánimas por los difuntos de la cofradía. 

Respecto al número de hermanos, lo podemos extrapolar de los datos económi­
cos que poseemos. Cada hermano pagaba mensualmente 8 mrs., que suponen 2r. y 
28 mrs. al año. Así, en 1628 se recogen por este concepto 8.200 mrs, que equivalen 
a 242 r. pagados por 86 hermanos. En 1629 se especifica el pago mensual por cua­
drillas. Esto nos permite conocer el número de hermanos de cada cuadrilla de la ciu­
dad: de la cuadrilla de San Andrés hay 53 hermanos, casi los mismos que en la de 
San Juan, donde hay 52 hermanos. Las cuadrillas de San Esteban y de San Pedro 
tenían cada una 26 hermanos. Por último las cuadrillas de la Trinidad y San Nicolás 
sumaban entre ambas 18 hermanos. En total la cofradía tenia en estos años unos 175 
hermanos, lo cual supone un número considerable de cofrades que además están 
desperdigados por toda la ciudad, no sólo en el barrio de San Andrés. 

En cuanto a la economía de la cofradía, ponemos a continuación los ingresos y 
gastos de los años que conocemos: 

Años Ingresos Gastos 

1628 1311 r. 634 

1629 2079 2015 

1630 847 926 

1631 621 953 

1632 906 906 

La cofradía posee al menos dos censos, pues en 1629 cobra 20 r. de uno y 30 r. 
de otro. Posee también un toro en Chabarra que venden en 1629 para evitar los gas­
tos que produce. En cuanto a los objetos que posee la cofradía, conocemos el inven­
tario de 1630 con objetos de uso cotidiano e imprescindible para la cofradía: andas, 
cruces, toallas, cajones, bastones, cera... Poco más podemos decir sobre esta 
cofradía, que parece que en estos años pasa por un momento de esplendor que no 
sabemos si continúa o no. Es un fogonazo que ilumina un momento concreto del 
pasado y se apaga rápidamente sin dejarnos ver todo lo que querríamos. 

1.19.- Hermandad del Santo Cristo Crucificado 

1.19.1.- Origen 

La extinguida parroquia de Santo Tomé albergó a esta cofradía, nacida en 1636 y de 
la que conocemos aproximadamen~e 30 años de vida. La extinción y traslado de la parro­
quia de Santo Tomé, que se efectuó entre 1764 y 1774 ya no afectó a esta cofradía, aun­
que sí a algunas de las festividades creadas por ella que siguió celebrando la panoquia 
aunque la hermandad ya no existiera. Toda la documentación de la cofradía se guarda en 
ADA, junto con el resto de los libros parroquiales. Se trata de tres libros, comenzando el 
más antiguo en 1636 y terminando los documentos de la cofradía en 1769. 

180 



Portada románica de la Iglesia de Santo Tomé, sede de la cofradía de Cristo Crucificado. 

1.19.2.- Organización y gobierno 

La cofradía nace con la redacción y aprobación episcopal de sus ordenanzas el 
12 de julio de 1636. Como tantas otras, el motivo alegado para su fundación fue la 
devoción a la imagen del Santo Cristo Crucificado que se hallaba en la parroquia de 
Santo Tomé. Realzar los actos de culto que hasta el momento se hacían a dicha ima­
gen es lo que les mueve a su fundación. 

Sus ordenanzas se dividen en 9 capítulos en los que exponen con bastante desor­
den cuál será su organización y funciones: el artículo 1 o trata de las entradas, mien­
tras que el 2°, 3° y 8° especifican los sufragios y cera que se aplicarán por los difun­
tos así como los entierros. Los artículos 4°, 5°, 6° y 7° hablan de los patronos y el 
caja, especificando sus obligaciones , toma de cuentas, etc. Finalmente el artículo 9° 
establece las multas por ausentarse de Jos actos cofradieros. 

Los patronos, seis cada año, están divididos en dos grupos; eclesiásticos y seglares. 
Los señores eclesiásticos los presidirá «Un señor prebendado de la Santa Iglesia Cate­
dral»265. Esta importancia del alto clero en la cofradía nos sitúa ante una cofradía de altos 
vuelos, con gentes importantes, tanto del estado eclesiástico como seglar. Anualmente se 
celebran dos juntas: una en julio, para nombrar patronos, y otra a fines de agosto para pre­
parar las fiestas, encargándose cada patrono de un cometido específico. 

l. 1 9.3. - Los hermanos 

Las listas de hermanos que tenemos podemos fecharlas entre 1635 y 1640, es 

26S ADA Parroquia de Santo Tomé. Libro 227: Ordenanzas. juntas y actas. 1636-1654. 

181 



decir, en los inicios de la cofradía . Debido a la corta vida de esta hermandad, expe­
rimentamos una vez más cómo la lenta desaparición natural por fallecimiento de 
los cofrades de la primera generación, hace desaparecer con ellos la cofradía. En 
este sentido las cofradías actúan como seres vivos : nacen llenas de fuerza hasta 
alcanzar la madurez y esplendor de sus manifestaciones y acaban perdiendo 
energía y desapareciendo. En este caso no es sólo la cantidad de cofrades sino la 
calidad, lo que marca su carácter. El encabezamiento de la lista ya es suficiente­
mente expresivo: «Memoria de los señores cofrades caballeros que tiene esta her­
mandad» 266

• 

Se trata de un número importante de cofrades, que sorprende en un principio. Un 
máximo de 25 cofrades han sido añadidos posteriormente, pues la letra de la lista es 
distinta. El hecho de que la cofradía naciera a partir de un grupo de devotos del 
Santo Cristo de la parroquia de Santo Tomé explica que la cofradía tuviera un núme­
ro de hermanos tan elevado desde el primer momento. Es destacable la cantidad de 
hermanas que hay en la cofradía y que figuran como tales por derecho propio, no 
por ser mujeres ni viudas de cofrades, llegando a representar un 42% del total. La 
aparición de profesiones entre las mujeres les dota también de una categoría propia. 
Los oficios más comunes que se nos indican son: donadas (4), amas (8), fruteras (2), 
panaderas (1), doncellas (1), mandadera (1). 

CUADRO 1: OFICIOS DE LOS HERMANOS 

Hombres Mujeres 

Nobles 10 Nobles 24 

Sacerdotes 48 Monjas Nobles S 

Burócratas 20 Monjas 2 

Comerciantes S Viudas 31 

Sastres 13 Trabajadoras 20 

Boticarios 6 

Carpinteros 5 

Texti l 17 

Artistas 3 

Zapateros 9 

Sin oficio conocido 92 Sin oficio conocido 88 

Total 228 Total 170 

Entre los hombres es destacable el número de eclesiásticos, entre los que hay 
bastantes relacionados con el cabildo o dependientes de él; concretamente el Arce­
diano de A vila y el de Oro pesa, el maestrescuela, dos canónigos, doce racioneros, el 
organista, el maestro de capilla, el sacristán mayor y cuatro capellanes. Del clero 
secular de la ciudad pertenecían a la cofradía el cura y los beneficiados de Santo 
Tomé así como el capellán mayor de Santa Ana, el de Mosén Rubí, un beneficiado 
de San Juan y nueve clérigos. Es importante cualitativamente la impronta que mar-

266 lbidem. Fol. 3 y ss. 

182 



can los eclesiásticos en la cofradía, pues su mayor cultura y conocimiento de los 
asuntos internos de estas instituciones les colocan en situación privilegiada . De 
hecho, y estableci do por ordenanza, se forma el equipo directivo anual con 3 ecle­
siásticos y 3 seglares, a pesar de que los eclesiásticos sólo son un 12% del total de 
los cofrades. La huella clerical es notoria, también en la manera de organizar las 
fiestas, incluso en su parte festiva, como veremos en su momento. 

1.19.4.- Vida cofradiera 

Las principales obligaciones de los cofrades son asistir a los difuntos, diciéndo ­
se por ellos una misa conventual, con 4 blandones y 12 velas. No es obligatorio asis­
tir a los entierros, sino que cuatro asistirán en representación de la cofradía . Esto es 
lógico, hasta cierto punto, dado el gran número de cofrades, y por tanto, lo frecuen­
tes que serían los entietTOS. Sin embargo, la cofradía no es nada insistente en este 
sentido, y estas ordenanzas dan la sensación de haber sido incluidas por la inercia 
existente que convertía a las cofradías en compañías funerarias. El alto status social 
de muchos de sus componentes hacía innecesatio este servicio, pues muchos 
tendrían otras cofradías con una función más específica de entierros, y otros recur­
sos a los que acudir en el momento de la muerte, al contrario de las personas más 
desfavorecidas, que pagaban una cofradía durante su vida para asegurarse un entie­
rro digno cuando llegase el momento decisivo para el que habían estado cotizando 
durante muchos años. 

La cofradía, con ese carácter distinguido que la caracteriza, tampoco establece la 
obligación de asistir a los actos fle culto, que ni siquiera aparecen nombrados en los 
artículos de las constituciones. Unicarnente en el preámbulo se indica que las fiestas 
se realizarán con el máximo esplendor y culto, pues esa es la finalidad de la cofradía. 
Los cargos los ocupan cada año 6 patronos: tres eclesiásticos y tres seglares, uno de 
los cuales ha de ser obligatoriamente un prebendado, es decir, un canónigo. Estos 
patronos elegirán a los del año siguiente. Además se nombra un caja para los asuntos 
económicos. Como se ve, es una cofradía con muy escasa normativa y que no acentúa 
su faceta asistencial ni cara a los cofrades ni cara al exterior. Es, por tanto, un grupo 
de verdaderos devotos, que gastan sus dineros y energías en el culto eclesiástico, y 
como veremos más adelante, en la organización de unos festejos realmente btillantes. 

1.19.5 .- Las fiestas 

Hay una perfecta distinció n entre los actos religiosos y la posterior fiesta profa­
na que celebra esta cofradía. Debido a que el titular de la hermandad es la imagen 
del Santo Cristo Crucificado, la fiesta principal es el 14 de septiembre, día de la 
Exaltación de la Santa Cruz . Practicaba también la cofradía la costumbre cuaresmal 
de recitar el miserere todos los miércoles de cuaresma, que en este caso era cantado 
por la Capilla de Música de la Catedral y acompañado de un sermón. Este acto cues­
ta a la cofradía 328 r. en 1650 y 314 en 1660. Después de la desaparición de la 
cofradía la parroquia continuó realizando este acto. Bartolomé Fernández Valencia 
alude a ello en 1676: «En la otra capilla está colocada una devotísima imagen de 
Cristo crucificado, donde los miércoles de cuaresma se canta por la música de la 
Santa Iglesia el Miserere después de predicar el sermón»267

• 

La fiesta principal se celebra por todo lo alto. Los gastos nos indican gran profu­
sión y no se ahorra ningún detalle. Lo relativo al culto incluye hachones, adorno de la 
iglesia con colgaduras y de las calles para la procesión con ramos, rosas, colocación de 

267 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Historia de San Vicente. p. 55. 

183 



bancos, etc. Asimismo se paga a un predicador de renombre para hacer el sermón. La 
procesión sale de la iglesia de Santo Tomé, baja al rastro de la plazuela, pasa la puerta 
del Grande para ir por detrás de la iglesia y volver a entrar por la puerta pdncipal. 

La parte profana de la fiesta se completa con actos de esparcimiento, de los cuales 
se llevan la palma los toros. En la fiesta de toros, la víspera del 14 de septiembre, se 
gastan las mayores sumas, entre 200 y 400 r. Debido al alto nivel social de los cofra­
des establecen contactos con la corporación municipal intentando que el ayuntamien­
to pague parte de los gastos de los toros, poniendo la cofradía tres toros y la ciudad 
otros tres. Aunque el número de toros que se con-en no es fijo, rondan entre uno y cua­
tro los pagados por la cofradía, a los que se añaden los que da la ciudad. En 1644 hay 
problemas con la ciudad, e intentan lograr su colaboración: «Acordaron que si la ciu­
dad hace merced a esta cofradía dos toros, acordaron los haya»268

• En 1647 D. Alonso 
Guena ofrece un toro de limosna y la ciudad dió otro, coniéndose uno por la mañana 
y otro por la tarde. En 1649 de nuevo colabora la ciudad con la cofradía, poniendo tres 
toros cada una. En 1650 la ciudad dará dos toros y la cofradía tres y al año siguiente 
se hará el <<regocijo de toros», sin llegarse a un acuerdo con la ciudad. Por ese moti­
vo, la cofradía pone un toro y dos novillos269

• El lugar donde se conen los toros es 
variable. Según los años se indican el Mercado Grande, el Chico y el cementerio de la 
panoquia . La fiesta de toros conllevaba otros gastos de preparación, cerramiento de 
las calles, colocación de tablados, etc. que pagaba la cofradía. 

CUADRO 2: FIESTAS DE TOROS EN STO. TOMÉ 

Año Toros 

1637 1 

1638 3 

1639 2 

1640 1 

1641 2 

1642 

1643 1 

1644 

1645 1 

1646 4 

1647 3 

1648 1 y 2 novillos 

1649 3 y 3 de la ciudad 

1650 3 y 2 de la ciudad 

1651 

1652 1 y 2 novillos 

268 ADA Libro 227. Ai\o 1644. 
269 fbidem. Año 1652. 

184 

Precio Lugar Día 

218 r. 

400 r. Mercado Grande 

416 r. Lunes sigujente a la fiesta 

424 r. 

300 r. 

300 r. Cementerio parroquial 

Mercado Chico 

Mercado Chico 

Cementerio Día siguiente a la fiesta 

250 r. Mercado Chico 

628 r. Plaza de la iglesia 



La fiesta grande tenia además otros atractivos, uno de ellos, la música. Como las 
cofradías de alto postín, se contrata a la Capilla de música de la Catedral para inter­
venir en los actos de culto: misa, procesión, villancicos. El coste de la música es 
muy elevado: unos 250 r. cuestan los misereres y casi 300 la música para la fiesta 
del15 de septiembre los años más espléndidos. Se celebraba un sarao, que en 1642 
cuesta 132 r. a la cofradia. En 1643 se vuelve a hacer, por decisión de la junta: «que 
haya sarao, y que dure dos horas»270

• El sarao era una distracción de personas aco­
modadas, que se realizaba por la noche, con música y baile. La música sagrada no 
faltará nunca, ni siquiera desde que en 1653 se empiecen a hacer recortes presu­
puestarios por influencia de unas nuevas ordenanzas que no conocemos, y que eran 
restrictivas respecto a estos gastos festivos. 

En el apartado de música festiva debemos incluir también las danzas, que con 
presupuestos más modestos tienen gran variedad. Las danzas no se realizan todos 
los años: de 1649 a 1652 no las habrá por falta de medios económicos. En 1652 con­
dicionan su celebración a los gastos que haya, y siempre decidirán a favor de los 
toros en detJ.imento de las danzas. La danza de senanas, de paloteo con libreas y 
tamborete, las del Henadón y San Juan de la Nava son algunas de las que se hacen 
enu·e 1637 y 1648. Incluían trajes de librea y tamborilero. 

Para teiTDinar la descripción de los elementos festivos, la cofradia gasta buenas 
cantidades en cohetes. También aquí es grande la variedad de diferentes formas en que 
se manifiesta el bullicioso ruido de la pólvora: «ruedas de fuego», «alguna figura de 
pólvora», cohetes y ruedas que se hacen «traer de Madrid», toros de fuego, «figuras 
de fuego» ... El cuadro siguiente ilustra a este respecto. Conviene tener en cuenta que 
una docena de cohetes costaba 9 r. en 1649, el sueldo de tres días de un artesano. 

CUADRO 3: USO DE COHETES Y PÓLVORA 

Años Precio Tipo 

1639 120 r. 

1642 314 r. Figuras de pólvora, toros de fuego y cohetes 

1643 150 r. Ruedas de fuego 

1644 Cohetes (lO docenas) y ruedas (de Madrid) 

1645 184 r. Figuras de fuego y cohetes 

1649 278 r. Cohetes (14 docenas) y figuras de fuego 

1651 144 r. Cohetes 

1652 218 r. Cohetes 

1653 156 r. Cohetes y figuras de fuego 

1654 232 r. Cohetes y figuras de fuego 

Desde 1653 en la cofradía faltan recursos y las fiestas se reducen drásticamente, 
entrando en declive hasta 1663 en que desapareció la cofradía. Incluso los años 1656 
y 1657 no hubo fiesta, y el año anterior hubo de hacerse por mandato del visitador. 
La intervención de los obispos y visitadores en los cambios que se efectuaron en la 

270 Ibidcm. Año 1643. 

185 



celebración de la fiesta fue determinante, junto con la disminución de los hermanos. 
Entre 1653-55, el obispo José de Argaez dejó ordenanzas nuevas a la cofradía, que 
no han Uegado hasta nosotros, aunque sabemos que influyeron en el recorte de deter­
minados gastos profanos en las fiestas. La decadencia será progresiva: por ejemplo, 
a los músicos en 1660 se les pagan 20 r. por haber ido a tocar el miserere y no haber­
se celebrado: «No le hubo ( el miserere del último miércoles de cuaresma) que no se 
cantó, se les dio 20 r. por buen concierto, porque no quedó de su parte»271

• 

Finalmente los obispos intervendrán, dando el golpe de gracia a la cofradía. «No 
hubo sermón ni miserere, porque lo mandó el señor provisor por las diferencias que 
hubieron con el corregidor». Las desavenencias venían de atrás, cuando se deterio­
ra la relación de la cofradía con el ayuntamiento, a causa del gasto de toros. 

1.19.6.- Vida económica 

Pese al evidente poder económico de la cofradía si la comparamos con otras, 
siempre nos encontramos con saldos negativos. Esto se debe a que no reparan en 
gastos a la hora de organizar las fiestas y hacer compras. El alto nivel social de la 
mayoría de los cofrades respalda esta situación económica, que verá sus mejores 
años entre 1652 y 1659, precisamente los años en que se empiezan a suprimir toros, 
música, cohetes y gastos similares. 

4500 

4000 

3500 

2000 

1500 

1000 

500 

GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 

o ~~~.-~~~~~ ~ ~~--~~~~~ 
1635 1637 1639 1641 1643 1645 1647 1649 1651 1653 1655 1657 1659 1661 

ANos 

! - CARGO - DATA 

El inventario de 1635272 que incluye objetos añadidos hasta 1637 es suficiente­
mente ilustrativo de la riqueza de la cofradía. Muchos de estos objetos de culto per­
tenecían a la imagen del Santo Cristo desde antes de la fundación de la cofradía. 
Básicamente son dos tablas con los dos jubileos de la cofradía,- uno para los cofra-

271 ADA Libro 228. Año 1660. 
272 ADA Libro 228. Año 1635. 

186 



des y otro para todos los fieles-, frontales, arcos y pirámides de flores de varias for­
mas, tamaños y materiales, gran cantidad de ramilletes y blandones, candeleros, 
rosas de adorno, velos y velillos del Cristo, varas de los patronos, cajas para pedir 
limosna, gradillas, tarimas, tronos, jarras para los ramilletes, estera y alfombra para 
los misereres, marcos , frontaleras y una urna con andas para el Cristo. 

En los años siguientes, sobre todo desde 1640 aparecen listas de cosas que se 
compran para la cofradía: un sol de plata para la urna del Cristo, velos, ramilletes, 
jarrones, rosas, frontales, paños, varas, etc. El aspecto del Cristo, adornado con 30 
ramilletes grandes y 77 4 manzanas pequeñas para rosas, tafetanes y demás debía de 
ser imponente 273

• En 1644 se hace una cama negra para poner el Santo Cristo en la 
cuaresma. El detalle, - muy barroco-, está pelfectamente especificado : «una cama 
de tafetán negro guarnecida de puntas y galones de oro y lentejuelas» 274• 

Los hermanos aportaban prácticamente la totalidad de los ingresos de la cofradía, 
bien en forma de aportaciones establecidas por la cofradía, bien en forma de apor­
taciones voluntarias, en las que intervienen también otros devotos no cofrades. Cada 
hermano aporta mensualmente 8 mrs., que reportan una cantidad de 12 r. anuales. 
Multiplicados por el gran número de hermanos resultaría una cantidad muy consi­
derable. Sin embargo , en 1637, por ejemplo, los cofrades aportan por este sistema 
685 r., lo que hace pensar que muchos no pagaban o no lo hacían regularmente. Pese 
a esto, la cofradía nunca reclama a los hermanos las cantidades que deben, ni apa­
recen resultas. Quizá el carácter aristocrático de los patrono s les hace dejar de lado 
estas incómodas reclamaciones y buscar ingresos por otros caminos. Los seis patro­
nos de cada año aportan grandes cantidades, repartiéndose entre ellos los gastos de 
la fiesta. En 1641, por ejemplo, tocan a 100 r. cada uno y en 1648 llegan a 200 r. 

Otro ingreso consiste en vender las varas de la cofradía, segw·amente para llevar­
las en la procesión. Se venden 12 cada año, costando unos 60 r. aproximadamente. Las 
limosnas que se recogen los miércoles en los sermones y misereres de cuaresma, las 
ofrendas de cera y otras limosnas acaban de completar el capítulo de ingresos. 

CUADRO 4: INGRESOS 1675-1710 

Aportación 
Años Limosnas Cofrades Total 

1635 1225 1233 2458 
1640 1744 570 2303 
1650 906 1695 2603 
1660 385 477 862 

Suma 490 3975 8226 

Porcentaje 51% 49% 100% 

Para finalizar este recorrido por las cuentas de la cofradía, veremos los gastos, 
que casi siempre superarán a los ingresos. Los alcances negativos se incluyen en 
este aprutado, pues el débito del año anterior se colocaba como gasto al año siguie n-

273 lbidem. Año 1641. 
274 Ibidem. Año 1644. 

187 



te. El gasto de entierros es ínfimo, ya que el carácter funerario de la cofradía es casi 
inexistente y se limita a misas conventuales. Las funciones religiosas, que se cen­
tran en la fiesta del Cristo en septiembre son costosas e incluyen el gasto de cera, 
decoración de la iglesia, sacristán y sermones . Las misas las celebran los cofrades 
sacerdotes y, por supuesto, sin cobrar nada a la cofradía. La música sagrada es parte 
importante de los gastos, pues la Capilla de Música de la catedral cobraba fuertes 
honorarios que sólo las cofradías poderosas se podían permitir. Finalmente, el fes­
tejo profano, cuyos puntos culminantes son los toros y los fuegos de pólvora, repre­
sentan otro gasto importante que desaparecerá cuando lleguen los malos tiempos 
para la cofradía. Este apartado de gastos lo completan las compras de nuevos obje­
tos para el culto. 

CUADRO 5: GASTOS 1635-1660 

Funciones Festejos y 
Años Alcance Religiosas Entierros Refrescos Música Otros Total 

1635 463 951 o 910 835 130 2921 
1640 470 545 10 843 390 705 2785 
1650 281 1218 28 490 546 209 2884 
1660 332 477 o 31 250 166 1194 

Suma 1546 3191 38 2274 2021 1210 9784 

% 15% 32% 0,40% 23% 20% 12% 100% 

1.19.7.- Extinción de la cofradía 

Ya hemos indicado que desde 1653 se notan cambios en la vida cofradiera: 
desaparición de determinados gastos festivos, nuevas ordenanzas, intervención 
del obispo en los asuntos internos de la cofradía, etc. Los años 1657-58 y 1659-
60 aparecen juntos en las cuentas porque «no hay patronos que tomen dichas 
cuentas» 275

• Estos años es D. Andrés Carrasco, beneficiado de Santo Tomé y caja 
de la cofradía desde sus orígenes el que hace las cuentas . Constatan que cada vez 
se venden menos varas, y en 1660 «no se pidieron este año por no haber quien 
las pidiese por ser cosa molesta, no obstante que hay licencia para pedirse» 276• El 
último miércoles de cuaresma de 1660 «DO hubo sermón, que fue el día del enfa­
do». Este enfado y suspensió n del festejo parece que se debió a diferencias entre 
la cofradía y el corregidor, mandando el provisor , D. Martín de Bonilla, que no 
hubiera sermón ni miserere . Quizá la cofradía no había invitado al corregidor a 
asistir a la fiesta, cosa que otros años sí había hecho, por ejemplo en 1643 y en 
1649. Estos años se invita a las fiestas al señor obispo y su provisor y al señor 
corregidor y al alcalde mayor. Todos estos síntomas de decadencia catalizan en 
las observaciones del visitador de 1662, en que hace constar que no hay patronos 
como había antes. El caja Andrés Carrasco lleva todo el peso de la cofradía y es 
el que la mantiene viva a todos los efectos. En 1653, seguramente mediante 
intervención del provisor, se le nombró superintendente de la cofradía. En 1656 

275 Ibidem. 
276 lbidem. Año 1660. 

188 



aún quedan patronos, pero en 1657 ya consta que no hay ninguno . Finalmente en 
1663 se interrumpen las limosnas y ni siquiera se darán cuentas. Es claro el decli­
ve desde 1653 que culmina con la desaparición de la cofradía . 

Esto contrasta ligeramente con lo que aparece en el Libro de Fábrica de Santo 
Tomé: hasta 1672 está pagando la cofradía 60 r. anuales a la fábrica de la iglesia por 
los gastos que ocasiona . Quizá estos 9 años la cofradía mantuvo su actividad en un 
túvel mínimo. El golpe definitivo sobreviene en 1673, año en que aparece esta indi­
cación en las cuentas de fábrica : «parece que en la capilla del Santo Cristo solía 
haber cofradía, la cual hoy no hay, extinguida por mandato de visita»277

• 

1.20.- Cofradía de Nuestra Señora del Buen Parto 

La cofradía de Nuestra Señora del Buen Parto tiene su sede en la panoquia de 
San Nicolás . Se trata de una cofradía de tipo devocional y de entierros cuya vida se 
desarrolla ocupando casi todo el siglo xvm . 

En la iglesia 
de San Nicolás 

se conserva esta 
imagen de la Virgen 

del Buen Parto. 

277 ADA Parroquia de Sto. Tomé. Libro de cuentas de fábrica 11° 219 ( 1642-1665) Fol. 105. 

189 



1.20.1.-0rígenes y fundación 

Las primeras noticias que nos han llegado se conservan en un único libro en el 
ADA, que comienza en 1711. En él aparece copia de las primeras ordenanzas hechas 
en 1700 y aprobadas por el obispo Solórzano ese mismo año. El redactor del infor­
me sobre cofradias de la provincia de Á vHa alude a sus orígenes antes de 1640, aun­
que no tenemos ningún dato que apoye esta afirmación. Lo que parece claro es que 
antes de 1710 ya tiene vida desde hace tiempo, pues al principio de las Constitucio­
nes de 1700 revocan algunos acuerdos anteriores, con lo cual se presupone cierto 
tiempo de rodaje previo. Catorce cofrades asisten el 8 de septiembre de 1700 a la 
lectura de las Constituciones y a dar su aprobación antes de llevarlas al Vicario 
general, Diego de la Gandara , el cual informó al obispo de la pretensión de los cofra­
des el 13 de septiembre. El obispo dará su aprobación el día 15 de ese mismo mes. 
El resto de cofrades se excusó de asistir a tan importante acto por tener otras ocu­
paciones. Lo más probable es que se trate de personas de la parroquia de San 
Nicolás, donde estaba la imagen de Nuestra Señora del Buen Parto. 

1.20.2.-0rgani zación y gobierno 

Las Constituciones son escuetas y claras. Comienzan organizando las funciones 
de culto que se celebrarán anualmente, tanto las festividades religiosas como los 
sufragios por los difuntos. Los cargos tienen curiosos nombres de origen militar. El 
principal es el cargo de Capitán, al que ayudan un Alférez y un Sargento. Los car­
gos son de aceptación obligatoria . Para las cuestiones económicas se nombra un 
caja, para dos años. Es nombrado por los capitanes anterior y actual, con la condi­
ción de que sea «persona abonada>>218• Posiblemente la dificultad de encontrar a per­
sonas tales hizo que durante 30 años (1729-1759) Manuel Sánchez Blázquez ejer­
ciera como caja, con el consiguiente descuido en las cuentas. Lo mismo pasó de 
1711 a 1723, en que dos cajas ocupan todo el período. Parece que no cambian de 
caja más que cuando está decrépito o se muere, ya que el cargo en la práctica suele 
ser de por vida. Lo mismo sucederá en los últimos años de la cofradia, pues los cajas 
ejercerán también más tiempo del previsto. El caja está asistido por cuatro cajilleros 
cada año que irán a cobrar la cuota semanal a cada hermano. La eficacia de los caji­
lleros fue variable según las épocas, aunque las cantidades que recogieron fueron 
bastante uniformes. También se nombrarán dos avisadores, para avisar a los herma­
nos de la asistencia a entierros. 

El ingreso en la cofradía se realiza de la forma habitual: se paga una entrada 
bastante fuerte, 40 reales, que se rebajan a 22 en el caso de que el aspirante sea hijo 
de hermano o viudo de hermana. Esta entrada, que ya estaba rebajada en 1743 a 
30 reales, por decisión de la Junta se vuelve a bajar a 22 reales y a 11 para los hijos 
y maridos de cofrades. Era un obstáculo para los deseos de ingreso de muchas per­
sonas el elevado precio de la entrada y d,eciden por ello rebajarlo. Está claro que 
con la gran abundancia de cofradias en A vila, se podía elegir entrar en otras que 
ofrecían lo mismo por menos dinero. Otra forma de entrar por hermano es cumplir 
escuadra, lo cual se hacía a razón de dos personas por año. Sin embargo esta posi­
bilidad no es muy utilizada por parte de los aspirantes, ya que conlleva el trabajo 
anej~ de recoger los cuartos semanales además de suponer un reconocimiento 
explícito de que se tiene poco poder adquisitivo y no se puede costear la entrada 
de otra forma. 

278 ADA Libro de Juntas y Cuentas 1711-1792. 

190 



En cuanto a aspectos disciplinarios, no sabemos el grado de cumplimiento de las 
multas, que aparecen señaladas insistentemente al final de cada artículo de las cons­
tituciones. El pago de multas de cera o dinero en metálico no soüa ser muy fre­
cuente, o por mejor decir, no tenemos ningún indicio que nos haga_pensar que estas 
multas se pagaron alguna vez. 

Las Juntas más importantes son las que se celebran para la elección de cargos 
anuales. Suelen ser en la parroquia de San Nicolás o en .el cercano Hospital de Son­
soles. Aunque se suelen celebrar anualmente el día siguiente a San Juan, algunos 
años no se han hecho, o por lo menos no se han pasado al libro las actas. 

1.20.3.- Los hermanos 

No poseemos ninguna lista de hermanos . La referencia numérica más antigua 
aparece al principio del único libro que poseemos. Los hermano s presen tes en la 
Junta del28 de agosto de 1711 «confiesan ser la mayor parte». Asisten 20 nom­
brados «Y otros muchos» que por prolijidad no ponen 279• O sea, que partimos de 
un número mínimo inicial de 20 hermanos. De 1710 a 1728 ingresan 10 herma­
nos y 4 viudas. De 1729 a 1759 hay 22 ingresos y de 1760 a 1785 entran 9 her­
manos, siendo el declive más acusado desde 1765. En un período de 75 años 
ingresan 41 hermanos, es decir, menos de uno por año. El crecimiento es muy 
limitado y no cubre de ninguna manera las bajas que se producen por falleci­
miento. Esta será una de las causas de la progresiva decadencia de la cofradía: la 
pérdida de efectivos humanos que llevó al consiguiente deterioro de la cofradía 
en todas sus facetas. En 1791, en la visita que realiza el obispo para extinguir la 
cofradía sólo hay 6 hermanos, y los demás no asisten ni quieren seguir. 

Otro indicador que podemos observar para ver el número de hermanos es el pago 
de la llamada cajilla: cada hermano pagaba semanalmente un cuartillo, es decir, 
cuarto real: 8,5 maravedíes, que anualmente suponían 13 reales. No es probable que 
esta cantidad fuese pagada escrupulosamente, ya que se reclama insistentemente a 
muchos hermanos el pago de cuartillos atrasados. En 1760 deben atrasos 33 herma­
nos, que son un número impmtante. Teniendo esto en cuenta y analizando las caji­
llas recogidas podemos contar con un número mínimo de hermanos que oscila entre 
30 y 60 aproximadamente. 

CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 

Año Hermanos 

1710 29 

.1715 27 

1720 43 

1725 32 

1760 58 

1765 34 

1786 13 

279 ADA Libro de Junta s y Cuentas 1711-1792. Junta de 28 de agosto de 1711. 

191 



A la vista de estos datos es claro el descenso numérico en los años finales de vida 
de la cofradía. Al tratarse de una cofradía con abundancia de relaciones familiares 
entre los hermanos, el declive demográfico de los núcleos familiares marca el decli­
ve de la cofradía. El número de cofrades es bastante reducido en toda la existencia 
de la cofradía, ya que no es una hermandad con una especial importancia en Á vila, 
sino más bien de los vecinos del barrio de San Nicolás y marcada sobre todo por 
relaciones familiares y de parentesco. 

En cuanto a su extracción social, parece una cofradía de carácter popular en la 
que son especialmente abundantes los tejedores de lienzos. Por la localización de 
sus miembros en las distintas cuadrillas de la ciudad se puede deducir, aunque 
muy aproximadamente, su condición social . San Nicolás, Puente Adaja y Trinidad 
tienen mayoría de población dedicada al sector textil, sobre todo las dos primeras. 
Algunos cofrades, -poco s -, aparecen con sus oficios: un pesador de nieve, un 
barbero, tejedores de lienzos ... De su carácter de trabajadores da buena cuenta un 
acuerdo de 1745 en que cambian la fecha de celebración de la Junta General del 
día siguiente a San Juan al domingo más próximo aduciendo como motivo que el 
día elegido es laborable. Como dato curioso, esta cofradía admite como cofrades 
también a mujeres, tanto viudas como casadas. El esposo viudo de hermana tiene 
preferencias para entrar en la cofradía, lo cual refuerza el carácter familiar de la 
institución. 

1.20.4.-Vtda cofradie ra 

Los cofrades del Buen Parto se obligan a asistir a una serie de actos, de entre los 
que destaca la obligatoriedad de asistir a todos los entierros, lo cual refuerza el 
carácter de sociedad de enterramientos de esta cofradía. El deseo de tener un digno 
entierro con abundante acompañamiento motivaba a muchos a ingresar en las 
cofradías. La obligación de asistir a los entierros de los demás se compensaba con 
la certeza de que algún día ese honroso acompañamiento te asistiría a ti. Respecto 
de la asistencia a las festividades religiosas, no consta en las ordenanzas que sea 
obligatoria la asistencia, aunque la hermandad debe organizarlas y celebrarlas como 
ordenan las constituciones. 

En la documentación de la cofradía aparecen muy bien establecidas las ceremonias 
y sufragios funerarios. La cofradía entierra a los cofrades y también a sus hijos, muje­
res y a los pobres de solemnidad que mueran en casa de algún hermano. El entierro 
que proporciona la hermandad es completo y muy solemne. Incluye ocho blandones y 
doce velas para el entierro, honras fúnebres y cabo de año. A la familia del difunto se 
le dan 18 reales como ayuda, pues normalmente se considera que es el cabeza de fami­
lia el fallecido, con lo cual la familia queda desvalida. Se celebra también una misa 
conventual por su alma. A los hijos de hermanos se les da la cera y acompañamiento 
y los sufragios, excepto a los que no han hecho aún la comunión, en cuyo caso se da 
solo la mitad de la cera, y no hay acompañamiento. Esto ·es fácilmente comprensible 
debido al elevado índice de mortalidad infantil que haría muy gravoso que fuera de 
otra manera. Los pobres de solemnidad que mueran en casa de un cofrade reciben la 
mitad de la cera. Esta atención a los pobres es característica de la sociedad cristiana de 
la época, que ve en los pobres un objeto preferente de caridad. 

A lo largo de su existencia esta cofradía enterró a 327 hombres y a 68 mujeres: 
un total de 395 personas, como número mínimo. En estas cifras no se incluyen los 
niños pequeño s, que serían un grupo importante. Resulta, por tanto, que la cofradía 
enterraba a más de cinco cofrades o familiares al año. En 1753 se decide que se den 

192 



dos blandones al hermano enfermo cuando le lleven el Santísimo. No deja de ser sín­
toma del deseo de notoriedad a la par que de devoción aún bru.Toca en una fecha tan 
tardía. Sin embargo nótese que se trata de una asistencia relacionada con el momen­
to de la extremaunción, que enlaza directamente con el último trance, con la muer­
te. No se plantean una asistencia al cofrade enfermo, sino sólo dar ayuda espiritual 
y suntuaria al moribundo. 

1.20.5.- Las fiestas 

La cofradía del Buen Parto muestra su cru.·ácter devocional mediante sus fiestas, 
exclusivamente religiosas. La fiesta grande es el día de la Purificación, en honor a 
la Virgen titular de la cofradía. Algunos años se hace el llamado madrinazgo: una 
señora ofrece el bodigo y costea determinados gastos. Sin embargo en los años vis­
tos no hay nadie que haya realizado esta ofrenda, debiendo de encargarse de ella el 
capitán del año anterior, bajo pena de 40 reales según las constituciones. La fiesta 
consiste en misa con vigilia cantada, procesión a la que asisten el cura, beneficiados, 
sacristán y la habitual profusión de cera, colgaduras en la iglesia y refresco pru.·a 
todos los concurrentes. 

El día de San Juan de junio hay otra misa solemne cantada, con colgaduras, en 
la que los cargos directivos hacen una ofrenda monetaria y los escuadras pagan lo 
que han recogido en las cuadrillas. Como era de esperar en una cofradía de ente­
rramientos se celebra la conocida como Función de Animas por los hermanos 
difuntos. Consiste en misa cantada con vigilia, sacristán y monaguillos y otras 16 
misas rezadas por los difuntos. Las cinco principales festividades de Nuestra 
Señora habrá una misa cantada: Anunciación, Visitación, Asunción, Natividad y 
Concepción . 

Como se ve, las festividades de esta cofradía tienen un carácter puramente reli­
gioso, y es en este concepto, junto con los sufragios por los hermanos difuntos, en 
el que la cofradía hace casi todos sus gastos. Se permiten leves refrescos, es decir, 
algunos dulces y vino los días de la Purificación y San Juan, ya que se trata de can­
tidades exiguas. El carácter austero y devocional de la cofradía se ve reflejado cla­
rru.nente en sus fiestas. 

1.20.6.- Vida económica 

Nos hallamos ante una cofradía poco potente económicamente. De ésto dan fe 
sus escasos ingresos, procedentes todos de limosnas y de las aportaciones de los her­
manos, ya que no posee ninguna propiedad inmueble, ni censos, casas, tierras o 
cualquier otra posesión. Ni siquiera las alhajas de la imagen de Nuestra Señora per­
tenecen a la cofradía, sino a la imagen, y están custodiadas por una camarera nom­
brada por el pán·oco. 

Las aportaciones de los hermanos consisten en los cuartos semanales, que vienen 
a resultar unos 13 reales anuales por hermano. Éstos se recogen, bien por recauda­
ción directa de los cajilleros, bien pagados por los que sirven las escuadras en una 
especie de encabezamiento del cargo. En los años iniciales en que los alcances son 
negativos, los visitadores insistirán en que se paguen los atrasos que muchos her­
manos deben a la cofradía por no pagru.· sus contribuciones anuales o semanales. A 
estos ingresos se suma la ofrenda que el capitán, alférez y sru.·gento realizan el día de 
San Juan de junio. Sólo queda añadir lo ingresado en concepto de entradas de her­
manos y se comprueba el exiguo capital de la cofradía, que oscila entre 217 r. y 1909 
r. el año mínimo y el máximo.(v. Gráfico 1). 

193 



GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 

4500, 

4000 

3500 

3000 

en 2500 w 

~ 2000 a: 

1500 

o ~~~~~~~~~~~~~~~~~~ 

1710 1716 1722 1728 1734 1740 1746 1752 1758 1764 1770 tn6 1782 

mes 

1-CARG O - DATA 

Estos ingresos disminuyen en los años finales de la vida de la cofradía, sobre 
todo desde 1765, como síntoma de la decadencia de la institución.(v. Cuadro 2: 
Ingresos). 

CUADRO 2: INGRESOS 

Años Alcance Limosnas Hermanos Total 

1710 o 137 459 631 
1715 o 167 476 643 
1720 341 226 745 1292 
1725 1264 276 420 1960 
1760 780 18 1109 1909 
1765 197 67 769 1037 
1786 556 o 249 805 

Suma 3138 891 4227 8277 

Porcentaje 38% 11% 51% 100% 

Al estar la economía de la cofradía tan ajustada, los gastos están siempre en fun­
ción de los ingresos. Pocas veces, -los primeros años (1710-1719)-, nos encontra­
mos con balances negativos. El resto se gasta lo que se tiene, priorizando algunos 
gastos sobre otros. El gasto principal lo forman, como ya se ha dicho, las fiestas reli­
giosas. (v. Cuadro 3: Gastos) La cofradía gasta unos 450 r. en misas, procesiones, 
aceite, cera y demás gastos religiosos, aproximadamente un 50% de los gastos de la 
cofradía. Entre 12 y 30 r. según los años, se los llevan los pequeños refrescos de San 
Juan y Candelaria. Mención aparte merecen los gastos funerarios que incluye n las 

194 



misas del día de los difuntos y los entierros y honras de los cofrades difuntos del 
año. Se gastan como media 100 r. anuales en misas, cera para los entierros, doblar 
las campanas en señal de duelo y socorro económico a las familias de los difuntos, 
lo que supone un 10% del total de los gastos anuales. Al principio de las cuentas se 
señala que la cofradía se halla empeñada por la cantidad de entienos que ha tenido. 
En 1712 la cofradía solicita a la parroquia de San Nicolás que le rebaje la oblata: 
especie de alquiler o colaboración que pagan a la parroquia por tener allí su sede y 
actos de culto. 

En cuanto a lo que posee la cofradía lo conocemos por inventario hecho el13 de 
julio de 1'766. Consiste fundamentalmente en cera para los entierros, un manto viejo 
que se lleva a las mujeres que están de parto, una sortija de oro, tres libros, dos ollas 
para el aceite, una cortina de tafetán vieja y rota y dos arcas para guardarlo todo. 
Como se ve, estos bienes carecen casi de valor y revelan la pobreza de la cofradía, 
que mantuvo su economía siempre en un equilibrio precario. 

CUADRO 3: GASTOS 

Func iones 
Años Alcance Religiosas Entierros Refrescos Otros Total 

1710 908 217 161 12 14 1290 
1715 o 748 134 12 71 981 
1720 o 448 48 12 38 546 
1725 o 552 153 12 31 748 
1760 o 1202 5 31 230 1470 
1765 o 490 114 32 638 
1786 o 553 88 88 741 

Suma 908 4210 703 79 504 6414 

% 14% 66% 11% 1% 8% 100% 

1.20.7.-Relaciones de la cofradía con el exterior 

Como todas las cofradías, la del Buen Parto, celosa de sus competencias, tuvo 
algunos roces con el párroco de San Nicolás . La historia de las relaciones de la 
cofradía con las autoridades eclesiásticas la conocemos gracias a los decretos de los 
visitadores, asentados en el libro de la cofradía . La primera visita que conocemos es 
de 1717, hecha por don Mateo de León Arellano. En 1762 don Romualdo Ve larde y 
Cienfuegos manda que a la formación de cuentas asista el cura, y que no se admitan 
resultas si no se han hecho diligencias para cobrarlas. Esto se debe a que de 1729 a 
1759 el caja Manuel Sánchez Blázquez no había hecho ni una sola cuenta. El nota­
rio tuvo que hacer «repetidas diligencias» para conseguir hacer las cuentas . 

Los visitadores apoyarán al cura como autoridad intermedia entre la esfera dio­
cesana y los cofrades. El visitador nombra al párroco en 1762 «Abad de la cofradía» 
para que con su asistencia a las juntas evite conflictos y discusiones entre los cofra­
des. El cura en ocasiones había sido cofrade, en cuyo caso se le había concedido el 
honor de presidir las juntas. Esta era una decisión de los cofrades, tomada por ellos 
mismos, y seguramente ahora la imposición del visitador sería mal acogida. Preci-

195 



samente en 1760 los cofrades habían decidido que el cura actual, don Antonio Parra, 
podía asistir a las juntas con voz pero sin voto, y que sólo podría hablar si surgía 
alguna controversia. 

Don Juan Basilio Escarnilla en 1786 constata la decadencia de la cofradía : no tie­
nen ni siquiera cera para los entierros, por dejadez del caja y por excesivo número 
de deudas y hermanos que deben diferentes cantidades a la cofradía. Finalmente el 
obispo Fray J ulián de Gascueña en 1791 firma el decreto de extinción de la cofradía. 
Sólo seis cofrades asisten a esta reunión en nombre de todos, admitiendo <<no era su 
ánimo continuar», ni ellos, ni los ausentes . El obispo cifra parte de la decadencia de 
la cofradía en no haber hecho cuentas anualmente y en que los hermanos no quie­
ren pagar los atrasos ni la contribución anual, por lo que no se han hecho última­
mente las funciones de la cofradía. El último caja, Francisco Muñoz, hará entrega 
de la cera y demás efectos que tenía la cofradía al párroco de San Nicolás, con lo 
que se concluye la defunción de la cofradía . 

1.21.- Patronato de la Virgen de la Caridad 

Con sede en la ermita de San Lázaro, este Patronato se fundó en fecha sin deter­
minar durante el pontificado de D. Francisco de Rojas Bmja (1663-1673). El prin­
cipal patr·ono y protector de esta hermandad es el Cabildo, que impulsó en estas 
fechas la procesión con la imagen de Sta. Teresa y la Virgen de la Caridad conjun­
tamente, pues parece que anteriormente sólo se sacaba a la santa280

• 

No consta en el censo del AHN que tuviera constituciones ni aprobación epis­
copal. Sus principales fiestas se hacían el15 de octubre, festividad de Santa Tere­
sa de Jesús, en que se sacaba en procesión a la Virgen y el 3 de febrero, con una 
ofrenda que está dotada por los canónigos 281

• B. Fernández Valencia describe más 
extensamente la procesión del 15 de octubre. De la ermita sale la imagen de la 
Virgen de la Caridad, ante la que dice la tr§ldición que la santa hizo oración junto 
con su hermano Rodrigo antes de salü de A vila hacia tierra de moros para ser allí 
martirizada. La procesión se dirige a la catedral, y desde allí la acompaña el 
cabildo al convento de los carmelitas descalzos, que es donde se celebra la fes ti­
vidad. Hay misa, sermón, música y gran concurso de gente, hasta que por la tarde 
los patrones la vuelven a su ermita «pagando esta Señora a su quedda hija Tere­
sa (con visitarla cada año) la visita que la mesma santa la hizo cuando caminaba 
a ser mártir» 282

• 

De la economía cofradiera sólo conocemos el extr·acto de las cuentas de 1768 que 
nos proporciona el AHN. Tenía rentas fijas por valor de Hj82 r., procedentes de ren­
tas de granos de A taquines, Las Berlanas y censos en A vila, Hernansancho, San 
Esteban del Valle, Mombeltrán y Las Berlanas. Además perciben ofrendas, limos­
nas y una contribución de 6 r. anuales de cada hermano. 

1.22.- Hermandad de Ntra. Sra. de las Angustias en la Magdalena 

1.22.1.- Origen 

La hermandad de las Angustias que nos ocupa tiene su sede en la Iglesia de la 
Magdalena, pues la imagen a la que dan culto se halla en dicha iglesia . Un grupo 
de devotos lleva realizando actos de culto desde 1669 y cuatro años más tarde 

280 Cf. T. SOBRINO CHOMÓN Episcopado abulense. Ávila, 1983 p. 237. 
281 AHN Con ~ ejo s . Leg 7091 p. 8. , 
282 B. FERNANDEZ VALENCIA Historia de San Vicente. Avila, 1676 p. 94-95. 

196 



deciden formalizar la situación creando una cofradía o hermandad para que 
aumente «procurando introducir y entrañar esta devoción en los corazones huma­
nos». Algunos de estos devotos eran hermanos de la cofradía de la Magdalena y 
Concepción con la cual hicieron un acuerdo para establecer las obligaciones de 
cada parte y para conseguir la cesión del altar de la Virgen de las Angustias a la 
nueva cofradía. Sólo hay un libro de esta hermandad, que abarca toda la vida de 
la cofradía: de 1673 a 1713, año en que se extinguió, y se conserva en el Archivo 
de la Cofradía de la Magdalena 283

• 

1.22.2.- Organización y gobierno 

Las constituciones de la cofradía, hechas el 1 de febrero de 1673 y aprobadas 
por el provisor el16 de mayo del mismo año, junto con el acuerdo hecho con la 
hermandad de la Magdalena son el marco legal de la cofradía. El acuerdo está 
fechado el23 de enero de 1673, o sea, que es anterior a la fundación de la cofradía. 
La Magdalena les permite celebrar sus festividades en el altar de Ntra . Sra. de las 
Angustias de la iglesia de la Magdalena, encargándoles su aseo y adorno y prove­
er la cera necesaria . A cambio, los nuevos cofrades se comprometen a acudir junto 
con la Magdalena a la procesión de Santa Ana el último día de Pascua del Espú·i­
tu Santo, y a recibir a Ntra . Sra . con 6 blandones la mañana de Pascua de Resu­
rrección. También saldrán el día de la Candelaria, alumbrando a Ntra. Sra . Se 
añade finalmente como condición que las alhajas que hagan a la Virgen queden 
como posesión de la imagen. 

Las constituciones se dividen en 8 artículos con esta temática : Los artículos 1°, 
2° y 4° organizan las fiestas de la Virgen y de Ánimas y las procesiones con la Mag­
dalena. El Attículo 3° regula lo relativo a los difuntos mientras que el 5° hace lo pro­
pio respecto de las juntas. El Artículo 6° habla de la aportación anual de cada her­
mano y el 7° de la admisión y los refrescos. Por último el 8° prohíbe admitir a per­
sonas con oficio vil. Quizá lo más cudoso es este artículo 8° que introduce la prohi­
bición de admitir «a ninguna persona que tenga oficio vil de la república, aunque 
sobre ello se reduzca». Incluso si alguno propone la entrada de alguien de oficio vil, 
será por ello multado. Es imp01tante hacer constar que este artículo no se cumplió, 
pues cuando hablemos de los hermanos que componen la cofradía veremos a todo 
tipo de personas con distintos oficios y status sociales. 

1.22.3.- Los hermanos 

La cofradía nunca fue muy numerosa, no llegando en ningún momento de su corta 
existencia a alcanzar 40 hermanos. La dinámica de la cofradía fue de crecimiento los 
10 primeros años de vida: entre 1673-1685 aproximadamente, para luego ir perdien­
do vitalidad, disminuyendo los ingresos de nuevos hermanos y muriendo los que ya 
estaban hasta consumirse la cofradía. Prácticamente existieron una o dos generaciones 
a lo sumo de cofrades, siendo la primera la que marcó el estilo y dio el impulso a la 
cofradía. El número de ingresos no fue regular: entre 1675-1685 ingresaron 23 her­
manos, mientras que entre 1686-1711 sólo lo hicieron 11. Si exceptuamos la pdmera 
lista que encabeza las ordenanzas en la cual hay 28 personas y la mención de 38 her­
manos que se hace en 1681, sólo tenemos otra sin fechar, al fmal del libro, y en la que 
se han ido añadiendo los nuevos ingresos. La lista es bastante completa y podríamos 
decir que en ella están prácticamente todos los que en los 40 años de existencia de la 
cofradía pertenecieron a ella: unas 72 personas. 

283 ARCIDVO DE LA MAGDALENA Libro de la bermandad de Ntra. Sra. de las Angustias (1673- 1713). 

197 



Más interesante resulta estudiar el oficio de los hermanos, pues es más revelador 
del tipo de cofradía ante la que estamos. La lista sin fechar que engloba a casi todos 
los hermanos ingresados hasta 1695 más ocho que lo hacen posteriormente nos 
muestra la siguiente composición social : hombres sin oficio conocido: 47, clérigos: 
6, mujeres: 6, viudas: 5, notarios, barberos, herradores y carpinteros : 2, sastres, can­
teros, boticarios y cabrestreros: l. 

1.22.4.- Vida cofradiera y festiva 

Los hermanos de esta cofradía están obligados a asistir a los actos que organiza 
la hermandad y a cambio ésta los entierra, así como a sus mujeres, hijos y criados. 
Por cada hermano difunto se dice una misa conventual, con vigilia y responso, a la 
que la familia lleva el bodigo y candela, si quisieren. Se les dan 6 blandones y 12 
velas y la mitad a los párvulos y criados. Estas cantidades sufrirán diversas modifi­
caciones, según las vicisitudes económicas de la cofradía. 

La única fiesta que hace la hermandad es la de la Virgen de las Angustias. Los 
tintes dramáticos de esta festividad la tiñen de morado, de luto y contención de 
emociones. Se dice una misa cantada con diáconos y subdiáconos , y al día siguien­
te o en la octava se celebra la fiesta de ánimas por los hermanos difuntos, con una 
misa cantada y 12 rezadas. La cera y el gasto de estas fiestas consumen casi todos 
los caudales de la hermandad. El día de las Angustias se adornará con colgaduras 
la iglesia y algunos años se encarga un sermón. En 1680, por ejemplo, el coste de 
la fiesta ascenderá a 259 r. distribuidos así: 3 capellanes : 40 r., sermón con cola­
ción: 58 r., 12 misas rezadas: 36 r., hachones : 42 r., colgar y descolgar: 10 r., biz­
cochos y vino para los sacerdotes : 35 r., mullidor: 6 r., pan para la ofrenda: 3 r., 
alfileres, tachuelas, clavos, sogas: 5 r., misa de postre: 6 r., monaguillos y sacris­
tanes: 4 r., menudencias: 3 r. 

Desde 1686 hasta 1702 no se hacen juntas regularmente. Ya se observa desde 
entonces cierta decadencia reflejada por ejemplo en cierta dejadez en la preparación de 
los festejos. Ellos mismos aluden a esta situación irregular apelando como causas la 
falta de hermanos y los atrasos que muchos deben. La última junta se hará en 1711, tras 
la cual, las cuentas de 1713 liquidan los pocos caudales de la cofradía, que se extingue 
definitivamente. Una vida efímera para una devoción efímera y que nace como conse­
cuencia de la devoción de unos pocos, que no logra mantenerse en el tiempo. 

1.22.5.- Vida económica 

La cofradía tiene una modesta econornia con pequeños ingresos y gastos en 
directa relación. Pese a esto, prácticamente desde 1674 a 1701 todos los años 
ofrecen un balance negativo. Desde 1702 hasta el final de la vida cofradiera sólo 
se hace la fiesta tres años y la cofradía entra en una clara decadencia en todos los 
sentidos. 

198 



1600 

1400 

1200 

1000 
(1) 

~ 
Lli 800 
a: 

600 

400 

200 

GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 

1677 1680 1683 1686 1689 1692 1695 1698 1701 1704 1707 1710 

AÑOS 

1-CAAGO - DATA 1 

Los ingresos de la cofradía se deben exclusivamente a aportaciones de los her­
manos en forma de cuartos semanales o de mandas que se hacen para la fiesta. El 
resto de ingresos proceden del pago de entradas y algunas limosnas. 

CUADRO 1: INGRESOS 1675-1710 

Aportación 
Años Atrasos Cofrades Total 

1675 413 413 
1680 51 524 575 
1685 74 409 483 
1690 331 331 
1695 35 224 259 
1700 306 156 462 
1710 24 381 405 

Suma 490 2438 2928 

Porcentaje 16% 84% LOO% 

Esta cofradía tuvo el problema de los hermanos deudores, contra los que intentó 
tomar medidas, llegando a expulsar a algún moroso, aunque sin conseguir solucio­
narlo. Ya desde los principios se dio este problema nombrándose desde 1676 a un 
cobrador de mandas atrasadas . En 1672 el visitador D. Miguel Martínez de Sicilia 
les mandará pagarlas en 9 días, pero tampoco surtirá efecto. Los gastos principales 
y casi únicos consisten en la celebración de la festividad de las Angustias, que se 
hará con más esplendor en los primeros años y entrará en claro declive desde fines 
del siglo xvn. La cera representa un gasto considerable, aunque también disminu­
ye su uso al llegar el descenso de ingresos en la cofradía. 

199 



CUADRO 2: GASTOS 1675-1710 

Funciones 
Años Religiosas Refrescos Entierros Cera Otros Total 

1675 119 356 16 491 
1680 259 62 325 646 
1685 145 34 70 226 475 
1690 141 38 79 66 324 
1695 153 50 45 248 
1700 18 18 
1710 14 16 165 195 

Suma 849 72 148 1201 127 2397 

% 35% 3,00% 6% 50% 6% 100% 

Por último damos cuenta de la existencia de un inventario de 1692, único que se 
conserva, por el que vemos que la cofradía posee bienes de uso de la imagen y para 
lo relacionado con la cera: tafetanes, camas, velas, sábanas, almohadas, colchones 
(de la imagen de Cristo en el sepulcro), una corona, frontal, alfombra, lámpara, arca 
grande, dos candeleros, 34 velas y tres juegos de cera. Escasas pertenencias que al 
desapar ecer la cofradía quedaron para uso de las imágenes. 

1.23.- Congregación de Esclavos de Ntra . Sra. de los Dolores 

Su origen se remonta a 1675. La relación con la Orden de los Servitas nos la indi­
ca la documentación del AHN. El Provincial de los Servitas da su licencia en Bar­
celona para que hagan las constituciones el 7 de septiembre de 1675. No sabemos 
quién solicita esta t~emota licencia y su porqué. El caso es que el 12 de maJZO de 
1678 el obispo de Avila aprueba lflS constituciones. El primer ptior de la cofradía 
fue D. PedJO de Villalba, deán de A vila. Esto contradice la información de F. de las 
Heras que sitúa la fundación de la cofradía en 170 1 2~ . De hecho, en el libro de cuen­
tas de fábrica de la parroquia de Santo Tomé se nombra repetidamente a esta 
cofradía, ya que pagaba 4 ducados anuales a la parroquia por los gastos que ocasio­
naba. En 1681 un mandato del visitador indica esta obligación a la cofradía, a la que 
llama «Cofradía de los Esclavos de Nuestra Señora de los Dolores, que llaman de 
los Servitas». Añade que en Santo Tomé celebraban sus juntas y ejercicios espiri­
tuales y fiestas, según sus estatutos, utilizando los ornamentos y sacristán de la igle­
sia, por lo que les manda el visitador paguen anualmente esos 4 ducados a la pano­
quía «Y por cuanto esta congregación se compone de la mayor parte de sacerdotes y 
de personas de iglesia, y es de mucha edificación y ejemplo, mandó su merced al 
cura y beneficiados de esta iglesia con late sententiae, no les impida dichas juntas ni 
el que puedan por sí decir las misas en los días de Nuestra Señora de los Dolores y 
en el que celebran la conmemoración por sus difuntos »285

• 

En las cuentas posteriores desde este año aparecen cobrados los 4 ducados anua­
les. En 1683-85 la llama el párroco «cofradía de Nuestra Señora de las Angustias», 
aunque al margen de la partida pone «Esclavos de Nuestra Señora» 286• Quizá a la 
imagen de la Virgen de los Dolore s se la llamase también de las Angustias. 

284 Cf. F. de las HERAS Op. ci1. p. 54. 
285 ADA Parroquia de Santo Tomé. Libro de cuentas de Fábrica n• 220 (1682-1746) Fol. 97-98. 
286 Jbidcm. Fol. 79. 

200 



Transcurre un siglo sin más noticias de su existencia que la paga anual a la parro­
quia de su cuota. En 1755 se cita a la imagen de los Dolores en la visita pastoral que 
realiza el obispo Pedro González. En esta fecha salia en la procesión del Santo 
Entierro el Viernes Santo junto a la imagen del Cristo Yacente, que pertenecía a la 
cofradía del Santo Sepulcro. Con el traslado de la parroquia a la nueva de Santo 
Tomás, la cofradía cambió de sede, colocándose su imagen en el altar mayof87

• 

En 1769 la cofradía tuvo una renta de 2124 r. Poseía dos terrenos de labor, uno 
en Fontiveros y otro en Muñomer que rentaron 70 fanegas de trigo y cebada . Tam­
bién tenía una casa alquilada en el barrio de las Madres y los réditos de un censo en 
Cardeñosa. La fiesta principal la celebra el día de Nuestra Señora de los Dolores, y 
en septiembre la celebra de nuevo. También dicen una misa el día de San Felipe 
Benicio (23 de agosto), fundador de la orden de los Servitas y los habituales oficios 
por los difuntos. En estas fiestas y en los gastos habituales de sacristán, cera, oficios 
de difuntos, portes y medidura de granos gasta 1291 r. 

La única obligación de los hermanos consiste en mandar decir una misa por cada 
uno288• Todos estos datos, procedentes en su mayor parte del AHN son demasiado 
inconexos como para obtener ru siquiera un esbozo de la vida de esta hermandad . 

1.24.- Cofradía de Ntra. Sra. de la Piedad y San Miguel 

Si tenemos en cuenta la noticia de C. Ajo, la cofradía existía ya en 1501, aunque 
hasta 1619, 1621 y 1629 no encontrarnos de nuevo su rastro, mediante el hallazgo de 
ciertos pleitos entablados por la cofradía y de los que nos da noticia el mismo autof89. 

En 1682 experimentó un resurgimiento y estableció nuevas ordenanzas, aproba­
das por el obispo de inmediato. 

Esta cofradía celebra su fiesta principal el día de San Miguel (29 septiembre), 
pues tiene su sede en la ermita titular del santo. Como es usual, en estos años del 
siglo XVII las devociones a los santos experimentaron cambios, a favor de las devo­
ciones marianas. Formando prute de esta coniente es como, seguramente, entró a 
formar parte de su título la Virgen de la Piedad. Esto no obstante, la cofradía no cele­
bra ninguna festividad a la Virgen. 

La cofradía, que podríamos considerar devocional y de entierros, tiene una ver­
tiente asistencial y caritativa que se dirige a los ajusticiados. Tanto en la documen­
tación de la cofradía de las Ánimas como en la de la Veracruz aparece la pruticipa­
ción de esta cofradía en las actuaciones caritativas con los ajusticiados. En 1772, por 
ejemplo, asistió a un reo junto con la Veracruz. Al bajarle del patíbulo se le llevó a 
la ermita de San Miguel, donde permaneció hasta la tarde pru·a permitir a las gentes 
acudir a rezru· y encomendarle . La cofradía de San Miguel proporcionó al ajusticia­
do ataúd y mortaja . Esta actuación se repitió en otras ocasiones anteriores y poste­
riores a ésta290

• 

Las rentas de la cofradía en 1769 fueron de 310 r., procedentes de limosnas, cuar­
to semanal de los hermanos y estandarte que sale a los entierros. El gasto de 320 r. 
se debe a la cera, predicador, monitor, etc.291

• 

287 Cf. F. de las HERAS Op. Cit. p. 55-56. 
28R AHN Consejos. Leg. 7091 p. 5. 
289 C. AJO GONZÁLEZ El siglo XV p. 781 y Fuentes y archivos ele Á vi/a. T. 1 pp. 346, 35 1 y 370. 
290 ARCHIVO DE LA VERACRUZ Libro de cuentas (1763-1806) Año 1773. 
291 AHN Consejos. Leg. 7091 p. 6. 

201 



1.25.- Hermandad de Ntra. Sra. de las Angustias 
La poca información que ha llegado hasta nosotros nos da noticias inconexas de la 

vida de esta cofradía que actualmente está en plena actividad, después de desaparecer 
durante gran parte de los siglos XIX y XX. Esta hermandad tuvo su sede en la parro­
quia de San Nicolás. Tradicionalmente se sitúa su fecha fundacional en 1691, como 
nos indica el censo de cofradías de 1770'292• Según este mismo documento, e130 de julio 
de 1698 recibió la aprobación episcopal de unas constituciones que no conocemos y 
que habían sido elaboradas en el año 1691. F. de las Heras subraya que hasta 1708 no 
tenemos constancia documental en la parroquia de san Nicolás de su actividad 293

• 

Un siglo antes de estos acontecimientos, Da Justa Sánchez donaba a la parroquia 
la imagen de Ntra . Sra. de las Angustias, que estaba en su capilla familiar, institu­
yendo un patronato para su conservación y mantenimiento. En cumplimiento de este 
testamento , se trasladó a la parroquia la imagen en 1591, donde estuvo un siglo hasta 
que se fundó la cofradía~. Las fiestas que celebraba esta cofradía eran dos, dedica­
das a la Virgen de las Angustias: el 9 de febrero y el primer domingo de septiembre. 
El Sábado Santo se la honraba con el canto de la Salve y culminaban las celebra­
ciones con la típica función anual de ánimas por los hermanos difuntos. 

En cuanto a su economía, sólo conocemos el extracto de las cuentas que nos pro­
porciona el AHN. Las rentas de 1767 ascendieron a 1324 r., procedentes del alquiler de 
una casa, la contribución de 6 r. anuales de cada cofrade, entradas y limosnas que apor­
tan los oficiales, que reciben los nombres de capitán, alférez y sargentos. Los gastos de 
funciones religiosas, cera, aceite, subsidio y monitor ascienden a 1723 r. Además se 
añaden los gastos de 22 r. de ayuda a cada hermano que muere y 41 r. de refrescos. 

1.26.- Cofradía de Ntra. Sra. de la Caridad 

Del AHN proceden todas las noticias que tenemos de esta cofradía, de la que exis­
te otra con el mismo nombre y en el mismo lugar, diferenciándose en el título que se 
dan de cofradía y patronato, respectivamente 295

• Parece fundada hacia 1695, pues en 
ese año hacen constituciones que son aprobadas por el obispo el 8 de junio de 1697. 
Sus fiestas las celebra «en su ermita al Puente Adaja>>, que suponemos ser la de la 
Virgen de la Caridad y San Lázaro. Hacen una ofrenda el 8 de septiembre, día de la 
Natividad y misas votivas los días de la Encarnas:ión, Asunción y Concepción. Fina­
liza su pequeño ciclo festivo con la función de Animas por los difuntos. 

En 1769 sus rentas consistieron en el alquiler de una casa, la contribución de un 
cuarto semanal de cada hermano y ofrendas, ascendiendo todo a 317 r. Esta pequeña 
cantidad nos hace pensar, desde luego, en una cofradía pequeña, poco dinámica y con 
muy pocos miembros. En cuando a los gastos, los forman exclusivamente las funcio­
nes religiosas, cera, monitor y una contribución de 22 r. por cada hermano que muere, 
resultando este año un total de 437 r. 

1.27.- Cofradía de San Lorenzo 

1.27.1.- Origen 

Esta curiosa cofradía debe su impulso a un entusiasta fundador, Lorenzo Sancho, 
que dedica todos sus esfuerzos a honrar a su santo con la fundación de una cofradía 
en su honor. Esta cofradía perdurará activa sólo 20 años, lo que tarda en desaparecer 

292 AHN Consejos. Leg. 7091 P.· 6. 
293 F. DE LAS HERAS HERNANDEZ Semana Santa de Á vi/a. Ávila, 1994 p. 109-110. 
294 Ibídem. p. 109. 
295 AHN Consejos. Leg. 7091 p. 6. 

202 



Retablo barroco 
donde se conse rva 

la imagen de 
la Virgen de 

las Angustias, 
donada por 

D" Ju sta Sánchez 
a la parroquia de 

San Nicolás en 1591. 

Lorenzo Sancho y los primeros cofrades. Es un fogonazo individual que brilla mien­
tras vive el portador de la llama, pero cuyo fuego no logra contagiar a futuras gene­
raciones. La lejanía de la ermita de núcl eos habitados y la abundancia de cofradías 
en este momento contribuyen a su decadencia. A lo largo del siglo XVID experi­
mentará varios intentos de reconstrucción, con poco éxito. 

Su sede es la ermita de San Lorenzo, «tan antigua que no se divisa su principio ... fue 
antiguame nte parroquia» 296• Sin embargo, en 1724 hay una discordia con los patronos 
de la cercana ermita de Ntra. Sra . de la Cabeza por afirmar éstos «que está agregada y 
sujeta ésta de San Lorenzo a la de dicha imagen (La Cabeza) y pretenden dichos patro­
nos lo estuviese también dicha hermandad, a lo que no se dio lugar>>297• Debido a esto, 
y a la lejanía de la ermita de la ciudad que hace que haya menos devotos y por tanto se 

296 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Historia de Sar1 Vicente. p. 94. 
297 ADA P" de Santo Tomé. Libro 238. 4 mayo 1724. 

203 



recojan menos limosnas, se pide y obtiene del párroco de Sto. Tomé que se traslade a 
dicha parroquia la sede de la cofradía. Allí se reunirán en junta por primera vez el 24 
de junio de 1724. Acuerdan colocar «en el colateral de las epístola inmediato a la capi­
lla del Sto. Cristo una efigie de bulto del santo>>. Para hacer esta imagen se empezarían 
a recaudar limosnas y a mediados de 1726 ya está terminada y en uso. Dato represen­
tativo de las buenas relaciones entre cofradía y parroquia de Sto. Tomé es que en ese 
mismo año de 1724 ingresa como cofrade el párroco. La cofradía se compromete a 
pagar a la fábrica 4 r. anuales por el uso del vestuario parroquial para las misas, además 
de usar sus propias hostias, vino y cera. En 1729 se mantiene la sede en Santo Tomé, y 
ante la ausencia de otras noticias es lógico pensar que siguió allí hasta su extinción. Sin 
embargo, en el censo de cofradías hecho en 1770 se sitúa a esta cofradía «en su ermita 
de San Lorenzo, aneja a la de La Cabeza>>298

• Según este documento hacen ordenanzas 
nuevas en 26 de enero de 1758, lo cual indica que se trata de una nueva fundación de 
la cofradía que en 1770 aún se mantenía. Entre la documentación de la cofradía de La 
Cabeza se alude a que cuando la de San Lorenzo quiere volver a realizar sus activida­
des en la ermita de San Lorenzo les piden penniso, pues dependen de ella para poder 
usar la ermita de san Lorenzo, permiso que les es concedido. Es curioso constatar que 
la cofradía de La Cabeza continuó costeando a sus expensas la festividad de San Loren­
zo en estos años, hasta 1755 aproximadame nte en que la cofradía de san Lorenzo tomó 
el relevo299

• En 1793 el patrono de la cofradía de San Lorenzo solicitará a La Cabeza 
dos frontales que no usan, lo cual les conceden. Tres años después los de San Lorenzo 
les pedirán que les acompañen en la procesión del santo, que intentan ejecutar con la 
efigie nueva. Los de La Cabeza aceptarán a condición de ir ellos en primer lugar «como 
matriz que es de la ermita de San Lorenzo»300• En 1818, cuando se intenta constituir por 
tercera vez la cofradía, se tendrá como sede a la ermita de San Lorenz~ •. 

Incluso podríamos decir que la fundación de Lorenzo Sancho en 1722 no fue la 
primera. El encabezamiento de las constituciones: «Nueva erección y fundación y 
creación de hermandad» 302 y el hecho de la existencia de una ermita donde se daba 
culto al santo, hace pensar en una cofradía anterior perdida y de la cual no tenemos 
noticias. El fundador, Lorenzo Sancho trabaja como guarda de la catedral, que es 
uno de Jos seglares que se ocupaban de diversos oficios en la catedral. Este oficio 
no es precisamente un cargo muy bien remunerado ni de consideración social, pero 
coloca a Ja persona en un lugar estratégico para relacionarse con el clero más pode­
roso de A vila. Sin duda que Lorenzo Sancho tenía buenas amistades entre muchos 
canónigos y diversos cargos de la catedral que ingresarán en la cofradía por él fun­
dada. Estas relaciones le facilitarían los pasos legales a seguir para la aprobación de 
las constituciones y para la consecución de Santo Tomé como sede para la cofradía . 
A pesar de esto , hay que tener en cuenta que el núcleo fundacional de la cofradía 
está formado por laicos: 16 hombres que ingresan en 1722. Hasta 1723 no ingresan 
de golpe 15 sacerdotes, que son los conocidos de Lorenzo Sancho. 

1 .. 27.2.- Organización y gobierno 

En el accidentado camino de vida de esta cofradía, con abundantes interrupcio­
nes y nuevas fundaciones tenemos un hito importante en las constituciones de 1723. 
Para hacerlas se reunieron en casa del principal impulsor y fundador, Lorenzo San­
cho, una serie de personas devotas del santo. Algunos de estos son personajes 

298 AHN Consejos. Leg. 7091 fol. 7. 
299 AHP Cofradía de N' Sra. de la Cabeza, San Banolomé y San Lorenzo. Libro F-8 (1738-1802). 
300 AHP Cofradía de N' Sra. de la Cabeza. Libro F-8 Años 1793 y 1796. 
301 ADA P' de San Vicente Caja n• 2 Doc. 27. 
302 ADA P' de Santo Tomé. Libro 238. 

204 



Dibujo a pluma 
de San Lorenzo 

que encabeza 
el libro de las 
constituciones 

en 1723. 
Se conserva en el ADA. 

importantes, fruto de las relacione s de Lorenzo Sancho en su trabajo como guarda 
de la catedral: D. Alfonso Rivera , sochantre, 17 capellanes de la catedral, el orga­
nista mayor y 15 vecinos. Todos reunidos ante notario aprueban las constituciones. 
El tono es muy ilustrado y propio de personas con amplia cultura. Se manifiesta que 
la finalidad de la cofradía es devocional y que sólo pretenden dar culto al santo : 
«considerando lo mucho que se agrada a Dios Nuestro Señor en que los fieles cris­
tianos tengamos con los santos devoción ... y teniendo todos presente como tenemos 
especial devoción con San Lorenzo, primer mártir de España que se venera en su 
ermita extramuros de esta ciudad, hemos determinado movidos de nuestra devoción 
y espec ial afecto a este ínclito mártir para que se extienda y vaya en aumento: fun­
dar en su ermita una cofradía o hermandad »303

• Sintomático de esto es también el 
último artículo de las constituciones: «que todos los hermanos que son y en adelan­
te fueren sean virtuosos y de buena vida y guarden verdadera hermandad siendo 
muy devotos del santo, encomendándose a él todos los días para conseguir una 
buena vida y una dichosa muerte» 304

• 

303 Ibídem. Año 1723. 
304 Ibídem. Constituciones. 

205 



Las constituciones, bastante completas en sus 24 artículos especifican las princi­
pales finalidades y actuaciones de la cofradía: el artículo 1 o trata de la organización 
de la fiesta de San Lorenzo. En el 2° se habla de los cargos y en el 8° del mullidor. 
Las entradas se comentan en los artículos 3°, 4o y 5°. Los difuntos son los que tie­
nen mayor número de ordenanzas: las 6°, 7°, 8°, 9°, 10", 21° y 23°. Las cuentas de la 
cofradía se comentan en los artículos 11°, 12°, 13°, 19° y 22°. La organización cofra­
diera se realiza en las junta s: artículos 14°, 20° y 24°. De los sacerdotes cofrades y 
de las misas se habla en los artículos 15°, 16° y 17°. El santero tiene sus obligacio­
nes en el artículo 18°. 

Los cargos reciben denominaciones militares al uso en muchas cofradías: 
capitán, alférez y sargento. Estos cargos van por turnos y no pueden volverse a 
ocupar hasta que no haya corrido toda la lista. Si uno ha sido sargen to o alférez 
no podrá ser obligado a ser capitán hasta que hayan pasado 2 6 3 años desde el 
turno anterior. El motivo es el fuerte desembolso económico que deben realizar 
mientras están en el cargo. El capitán debe ofrecer 10 r. el día de San Lorenzo y 
8 y 6 r. respectivamente el alférez y sargento . Además deben ofrecer un refres­
co el día de la fiesta, que es, con mucho , el gasto más gravoso, aunque a cam­
bio se les exime del pago de cuartos semanales. Este asunto del pago del refres­
co será bastante controvertido en estos años. En 1740 se constata que alg unos 
hermanos quieren salir y otros no quieren entrar en la cofradía por que no quie­
ren que les toque ejercer los cargo s directivos debido a los gastos que tienen que 
hacer. Se decidirá el iminar el refresco y que la cofradía dé 8 r. para vino y biz­
cochos. Los cargos se nombran en junta general, junto con los de contador, avi­
sador y los escuadras. La junta general se hace en Santo Tomé uno de los domin­
gos de septiembre , con asistencia del cura, que es protector y cofrade desde 
1724. 

Para ingresar en la cofradía hay que pagar una entrada de 15 r. y media libra 
de cera y cumplir una condición: ser decentes, según indica el art. 5°. Las muje­
res de hermanos pueden también ingresar así como los hijos pero pagando la 
misma entrada «por ser cosa moderada». También se puede ingresar cumpliendo 
escuadra. 

1.27.3.- Los hennanos 

Desde el número inicial de personas que firman las constituciones, -que son 23 
más un número indeterminado de hermanos que no saben firmar-, podemo s inten­
tar cuantificarlos. El libro de la cofradía conserva una lista de hermanos que han ido 
ingresando desde 1722»s. Desde los 46 hermanos que ya hay en 1724, dos años des­
pués de fundada irán aumentando a buen ritmo hasta 1728. Después los datos son 
más dispersos y las entradas, más lentas. Podemos afirmar que hasta 1728 la 
cofradía está en pleno ascenso, llegando a casi 100 hermanos. En la década de los 
30 y hasta 1744 sólo ingresan 14 nuevos hermano s, lo cual es significativo de la pér­
dida de vitalidad de la cofradía. (v. cuadro 1) 

La imbricación clero-laicos en esta cofradía es altamente significativa. En 1724 
un 41 %son clérigos frente a un 51 %de hombres y un 7% de mujeres. El protago­
nismo clerical va bajando progresivamente. En 1728 el 63% son hombres, el 8% 
mujeres y el 28% clérigos. Aunque tiene fuerte componente clerical, tanto el gobier­
no como las iniciativas en la cofradía son mayoritariamente laicales. 

305 ADA P" de Sa.nto Tomé. Libro 238: <<Memoria de los hermanos que se han alistado en la nueva ermita de 
San Lorenzo desde el año 1722 que fue en el que se principió ». fol. 11 y 12. 

206 



CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 

Años Hombres Mujeres Clérigos Total 

1722 16 l - 17 

1723 13 l 15 29 

1724 8 l 2 ll 

1725 7 1 - 8 

1726 5 1 3 9 

1727 3 - 3 6 

1728 8 3 4 15 

1730-44 9 l 4 14 

Total 60 8 27 95 

% 63% 8% 28% 100% 

De los oficios de los hermanos poco podemos decir: conocemos la existencia de un 
soldado, el campanero de la catedral, un sastre, un mozo soltero ... y poco más. Los clé­
rigos son varios canónigos, el capellán de Mosén Rubí , el cura de Sto. Tomé, el 
sochantre, etc. Es, -como vemos-, alto clero urbano, culto, poderoso y bastante adi­
nerado. 

1.27.4.- Vida cofradiera 

Mientras que la asistencia a la fiesta del San Lorenzo no está obligada, quizá por­
que se supone que se asistirá, la obligatoriedad de asistir a los entierros está amplia­
mente argumentada. El avisador llamará a todos «para que avisados todos, ninguno 
pretenda ignorancia y asista a él, según son obligados» 306

• Al que falte se le multará 
con un cuarterón de cera, aunque en las cuentas no se aprecia que se paguen tales 
multas. «Previniendo que la asistencia ha de ser a la casa del difunto, y no a la puer­
ta de la iglesia al tiempo de llegar la procesión, como se ejecuta en otras hermanda­
des y de esto se origina que después de pagar cuatro o cinco hermandades apenas 
hay quien saque el cuerpo de casa ni quien lleve la cera por el mal abuso introduci­
do de irse todos los hermanos a la puerta de la iglesia a esperar que llegue la proce­
sión con el cadáver. Y como en otras hermandades, los avisadores en fuerza de este 
mal, tienen el cuidado de saber los que salían a la puerta de la iglesia, el que lo fuese 
desta se ha de tener a la puerta del difunto, y acabado el entierro ha de dar cuenta al 
caja de los que han faltado» 307• Este hincapié en cuidar los entierros es importante y 
significativo. Pretenden destacar sobre otras cofradías, pues el aspecto de compe­
tencia entre ellas está siempre presente. En los entierros que no son de hermano s la 
asistencia es voluntaria, como en los de pobres, padres, hermanos, criados o parien­
tes que viven en casa del cofrade. La hermandad da a éstos la mitad de la cera. Tam­
bién da velas para acompañar al santo cuando se lleve a alguno el viático. Se reco­
mienda especialmente asistir a los entierros de pobres, por considerarlos una espe­
cial obra de misericordia muy meritoria. 

306 fbidem. 
307 fbidem. 

207 



La relación de los hermanos entre sí aparece marcada por la colaboración, a la 
vez que rivalidad, entre los hermanos laicos y los clérigos. Los hermanos sacerdo ­
tes tienen algunos privilegios señalados en el art. 15 de las constituciones . Sin 
embargo estos privi legios les honran externamente, pero les alejan del gobierno de 
la cofradía. Los sacerdotes no serán obligados a servir cargos ni asistir a juntas ni 
entierros, aunque pueden asistir si quieren. Se les insiste que asistan sobre todo a la 
función del santo y a los entierros. Sus obligaciones consisten en celebrar misa un 
viernes, siendo avisados por el caja. Pagarán 6 r. anuales o un cuarto semanal, y nada 
de entrada. Tienen también asiento preferente en las juntas, pues en el banco donde 
se sientan capitán, alférez y sargento se sentarán también dos sacerdotes, y en los 
bancos más cercanos, los demás sacerdotes <<sin que se atreviese otro algún herma ­
no, sin que en esto se pueda altercar, y si alguno lo hiciere (que no sucederá) se le 
multará por el capitán en media libra de cera» 308

• 

Bajo este ambiente aparentemente cordial, salen a la superficie de vez en cuando 
tensiones entre ambas partes. El 4 de septiembre de 1729 se reúnen extraoficialmente 
en casa de Lorenzo Sancho varios seglares para tratar «de la pretensión de algunos 
señores sacerdotes de que a sus amas difuntas se les dé cera, dinero y acompañamien ­
to». Su indignación por esta pretensión está fundada en que los sacerdotes no pagan 
entrada y a sus ojos es precisamente el hecho de pagar lo que les da el derecho de obte­
ner las ayudas que da la cofradía a los difuntos. Acuden al prov isor, que el 5 de sep­
tiembre de 1729 dicta un auto en el que da la razón a los seglares, al constar en las 
constituciones que a las amas de curas se les dé acompañamiento nada más. 

1.27.5.- Lasfiestas 

La cofradía de San Lorenzo, nacida para honrar a su santo patrón pone todas sus fuer­
zas en la fiesta del santo que se celebra el 10 de agosto. En el primer artículo de las cons­
tituciones se organiza la celebración. Al principio esta fiesta se celebraría en la ermita de 
San Lorenzo, por lo que la planificación de la misma está pensada para esta circunstan­
cia. Sin embargo, como mucho se hizo alli un solo año, concretamente en 1723. Debido 
a la falta de acuerdo con los cofrades de La Cabeza y «por razón del excesivo calor y la 
distancia tan larga que hay de esta ciudad a dicha ermita, que no es la que menos fuerza 
ha hecho para esta resolución, por cuya causa se pierden algunas limosnas por no asistir 
una parte de la gente que se convida a dicha función» 309• La fiesta de 1724 ya se hizo en 
Santo Tomé, e incluyó vísperas, misa cantada, sermón y ofrenda de los cargos y escua­
dras después de la misa. El gasto en la función asciende a 24 r. por la misa y vísperas, 
1 O para el sacristán por colgar la capilla mayor, adorno de altar, poner los bancos, etc. y 
cuatro reales para los monaguillos por tocar las campanas y ayudar a misa. 

Esta celebración religiosa iba acompañada de otros elementos que la dotan de su 
ambiente festivo. Todos los años hay un importante gasto de cohetes, concretamen­
te 40 r. ( unas ocho docenas) mas eJ gasto total de la función religiosa. En 1732 se 
suprime el gasto de cohetes por estar la hermandad con muy poco caudal. Tras las 
vísperas y la misa los cargos darán colación a su costa, lo cual causó bastantes pro­
blemas. Hay hermanos que están a favor y otros que no quieren que esta carga vaya 
aneja a los cargos directivos. En 1728 se recuerda al capitán y sargento que deben 
dar refresco a su costa «para lo cual se les releva de pagar los cuartos el año que les 
toca estos cargos» 310

• En junta de 1737 se les obliga a pagar de nuevo los cuartos 
anuales, «ya que como no dan el refresco, está de más eximirlos de la contribu-

308 lbidem Constituciones. An. 20. 
309 Ibidem . 4 mayo 1724. 
3tO Ibidem. 15 agosto 1728. 

208 



ción»311
• En 1740 constatan que algunos hermanos quieren salirse y otros no entran 

por la obligación de dar refresco cuando les toque el cargo de capitán. Finalmente 
determinan que no se dé el refresco y que el caja dé 8 r. de los caudales de la cofradía 
para pagarlo. La cantidad que los cargos gastaban en el refresco debía ser bastante 
elevada como para producir estas protestas 312• La fiesta de San Lorenzo se comple­
mentaba también con música en las vísperas y día del santo. En 1727 se encarga 
«música de violín y guitarra>>313

• 

El resto de misas que la cofradía debía celebrar según las ordenanzas en la ermi­
ta varios días del año y todos los viernes no parece que se hiciesen, al producirse 
toda la actividad de la cofradía en la parroquia de Santo Tomé y no en la ermita. 
Como la parroquia tenía su clero y misas diarias establecidas, esta ordenanza perdía 
su sentido. Además de la fiesta de San Lorenzo, la hermandad celebra una función 
de ánimas por sus difuntos. 

Es curioso que en estos años, entre 1655 y 1755 la cofradía de La Cabeza conti­
nuara celebrando su festividad a San Lorenzo. Suponemos que cada cofradía cele­
braría su fiesta independiente al ser San Lorenzo titular de ambas cofradías. 

1.27.6.- Vida económica 

Los 20 años de cuentas de la cofradía que poseemos nos dejan ver una institu­
ción con bastantes apuros económicos. El principal motivo es la falta de pago por 
parte de los hermanos de sus contribuciones semanales o anuales. Todos los años los 
cajas dan grandes cantidades en resultas, es decir, cantidades impagadas que engro­
san las cuentas falsamente, en algunos casos llegando a representar más del 50% del 
total de un año.( v. Gráfico 1). 

GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS. 

1400 l 
1200 

1000 

1723 1725 1727 1729 1731 1733 1735 1737 1739 1741 1743 1745 

311 lbidem. 6 octubre 1737. 
312 1bidem. 10 julio 1740. 
313 lbidem. 16 julio 1727. 

AHos 

E CARGO -DATA 1 

209 



La cofradía no posee ni tierras ni bienes muebles, ya que para las funciones reli­
giosas usa los utensilios de la parroquia de Sto. Tomé, por los que paga un alquiler 
anual de 4 r. Los hermanos ingresan la mayor parte del dinero aunque los datos son 
muy dispersos como para ofrecer porcentajes. Otra forma de ingresos son las limos­
nas de los devotos y lo que recogen los escuadras , así como las entradas de nuevos 
hermanos y la ofrenda que dan cada año los que ocupan cargos directivos . En cuan­
to a los gastos, una partida importante la ocupan las deudas de los hermanos y el 
resto está empleado, sobre todo, en la fiesta religiosa y los gastos por entierros. Los 
refrescos no aparecen, al correr por cuenta de los cargos. 

1.27.7.- Extinción de la cofradía 

Desde 17 45 es ostensible el deterioro de la cofradía. La muerte, hacia 17 40 de su 
promotor, Lorenzo Sancho, es una de las causas determinantes. En la junta de 7 de 
diciembre de 17 40 no aparece, - por primera vez en 18 años- , el nombre de Loren­
zo Sancho, que ya no volverá a ser nombrado. No hay más juntas hasta 1744, en que 
se hace un leve intento de resucitar la cofradía. Como durante estos años no se han 
cobrado los cuartos de los hermanos «por cuya causa está muy atrasada y de forma 
que si todos no se aúnan se perderá»314

. La última junta que se hace es el 31 de julio 
de 1746. 

El obispo Pedro González acudirá a extinguirla el 3 de abril de 1750, constatan­
do que no han hecho cuentas correctamente desde 1735 y que se halla «extinguida 
por la ineficacia o desidia de los cofrades, especialmente de los cajas en haber pro­
curado recobrar a tiempo sus caudales» 315

• El obispo manda formar una comisión de 
investigación a los tres últimos cajas: Antonio María, que lo fue entre 1736-38 y 
Juan Blázquez, de 1739 a 1744. El último caja de la cofradía, Lorenzo de Arribas da 
cuentas desde 1744 «hasta que del todo se perdió dicha cofradía» . Ya en 1747 decla­
ra el caja no existir prácticamente la cofradia . El comisario que toma las cuentas es 
duro, y no le pasa al caja ninguna partida incorrecta, ni siquiera los 22 r. que dice 
haber gastado en refresco para el cura y beneficiados en 1745. Así, sin pena ni glo­
ria y de puro agotamiento se extingue esta cofradía, que ya vimos tuvo otra etapa 
desconocida para nosotros en 1758 y se intentó resucitar en 1818, no sabemos con 
qué resultados. 

1.28.- Cofradía de Nuestra Señora del Consuelo (Vulgo Rosarito) 

1.28.1.- Origen 

Aunque no lo podemo s asegurar parece que la fecha fundacional de la cofradía 
es el aí).o 1724. Las primeras ordenanzas que hicieron son aprobadas por el obis­
po de A vila el 24 de junio de 1724. No hay indicios de que la cofradía tuviera una 
vida anterior, por lo que podemos situar aquí su origen. La ermita de San Esteban 
es la sede de la cofradía . Su documentación hasta fechas muy recientes ha estado 
en posesión de los actuales hermanos de la cofradía, pero ha pasado al ADA un 
libro de cuentas que abarca los años 1762-1798 3 16

. Otro libro anterior a este se ha 
perdido. En el AHP se conserva un libro de juntas, que contiene además las orde­
nanzas de 1725317

• 

3 14 Ibíd em. 27 julio 1745. 
3 15 Ibídem. 30 abril 1750. 
316 He podido consultar su transcripción en disquete s, gracias a la amabilidad de T. Sobrino Chomón. 
3 17 AHP Sección Ayuntamiento. Caja 108. Libro 343. Libro de acuerdos de la cojradfa de Ntra . Sra. del Con­

suelo. ( 1725- 1776) 

210 



La ermita de San Esteban es, todavía hoy, la sede de la cofradía de Nuestra Señora del 
Consuelo. 

1.28.2.- Organización y gobierno 

Las constituciones de 1724, aprobadas por el obispo José del Yermo se han 
perdido. En el libro conservado en el AHP faltan los folios 2 a 18 donde a buen 
seguro estarían escritas estas constituciones. Inmediatamente sigue una junta de 
20 de enero de 1725 en la que se informa de que alguno de los hermanos, por 
motivos devocionales, pretenden trasformar la cofradía en congregación. Para 
realizar este cambio escriben unas nuevas ordenanzas que someten a la aproba­
ción de los hermanos . La transformación no se llevará a cabo debido a la oposi­
ción del resto de los hermanos. Las nuevas ordenanzas de la congregación esta­
ban encaminadas a «aprovechar más sus almas y en obras pías y sería para qui­
tar vicios y cosas indecentes» 318

• Sin embargo, la cofradía se opone frontalmente 
a esta conversión y en j unta de 1727 se decide por votación que los que quieran 
formar parte de la congregación puedan hacerlo, pero despidiéndose de la her­
mandad. Anteriormente los cofrades habían insinuado que la congregación 
podría pasarse a la iglesia de Santo Domingo y dejar vía libre a la cofradía en San 
Esteban, notificando a los interesados que la congregación «la situasen donde en 
la parte y lugar que por bien tuviesen, en atención a ser perjudicial e incompati­
ble en dichos ejercicios espirituales y horas en que habían de ejecutar a los que 
debe hacer y hace dicha hermandad» 319• En la votación, 52 hermanos preferirán 
quedar como hermandad y 6 prefirieron convertirse en congregación. Estos seis 

318 AHP Libro de Acuerdos. Fol. 19. 
JI9Jbidem. fol. 28. 

211 



se despiden al perder la votación, aunque vuelven a entrar en la junta siguiente, 
pagando una pequeña multa. 

Con este pequeño episodio queda eliminada toda alusión a la congregación, 
aunque sus ordenanzas, que conservamos en los folios 19 al 24, tendrán bastante 
influencia en la vida posterior de la hermandad y recurrirán a ellas para rellenar 
lagunas en su legislación, por ejemplo en lo relativo a los difuntos.Para posterio ­
res alusiones que podamos hacer de estas ordenanzas de 1725 elaboramos un 
resumen de sus artículos: 1°: obligación a asistir al rosario. 2°: después del rosa­
rio se tendrá media hora de oración mental de rodillas . 3°: para vigilar el cum­
plimiento de la ordenanza anterior se nombrará a dos celadores que cierren las 
puertas para que nadie salga y marcarán el final. 4°: el presidente o algún sacer­
dote podrán reprender o exhortar públicamente al congregante que sea pecador, 
así como multarle. 7°: los cofrades deberán asistir con el aseo de corbatas, som­
breros y pelo suelto, sin que se pueda ir embozado . 8°: todos los días de cuares ­
ma se rezará el rosario en la iglesia los lunes, miércoles y viernes . Tras éste, se 
Tezará el viacrucis . 9°: en las cinco principales fiestas de Ntra. Sra. los congre ­
gantes confesarán y comulgarán. 10°: dos hermanos se encargarán de visitar al 
hermano que esté enfermo. 11°: se establece todo lo relativo a entienos, a los que 
asistirán obligatoriamente, acompañando al cadáver desde su casa hasta la igle­
sia. Al difunto se le darán 8 blandones y 12 velas y se le hru·á su entierro y hono­
res, con cabo de año. En la misa se pondrá una tumba con 4 velas, medio pan, una 
candela y 2 velas en el altru·. 

Estas ordenanzas se apoyaban en rutículos de las anteriores para todo lo con ­
cerniente al modo de gobierno de la cofradía. Anualmente se nombran los cru·gos 
por votación de entre una terna propuesta por los cargos del año anterior. Se elige 
un presidente, vicruio, contadores para tomru· cuentas, dos avisadores, dos caji­
lleros pru·a cobrar a los hermanos el cuarto cada domingo, seis diputados para 
acudir a las juntas extraordinarias como delegados de los cofrades y un caja 
mayor. Las juntas se hacen en la iglesia de San Esteban el día 27 de diciembre, 
día posterior a San Esteban . El nombramiento de los seis diputados se inventó 
para evitar conflictos y pendencias que se daban en las juntas por querer hablar 
todos a la vez y llevar la razón . Se especifica que de estos seis, dos sean fabri­
cantes de paños, dos oficiales y los otros dos de fuera del gremio. Esto nos hace . 
pensar en un predominio, en cierta manera, del gremio textil entre los hermanos 
aunque sin llegar a ser absoluto o cerrado y perdiéndose este carácter conforme 
pasaba el tiempo. 

Las juntas particulares se hacen muchas veces en la casa del caja o del presi­
dente, y sus cometidos son muy variados : cuentas, gastos extraordinru·ios, admi­
siones, reprutirnientos, etc. Aunque frecuentemente se quejen de la escasa asis­
tencia, en muchas ocasiones es muy alta: por ejemplo, en 1727 asisten 31 herma­
nos a la junta general . 

1.28.3. - Los hermanos 

La admisión de hermanos se realiza mediante un trámite relativamente sencillo: 
el aspirante deberá dirigirse a los diputados, que se lo comunicru·án a la cofradía si 
lo ven conveniente. El pago de entrada desde 1729 no es indispensable, pues se 
puede hacer sirviendo el madrinazgo. Esta forma no será casi utilizada, pues el 

~ madrinazgo conlleva fue1tes gastos. Lo normal será pagar una entrada bastante cre­
cida: 14 r. Los hijos de los hermanos pagan 5-6 r. Los ingresos de hermanos apru·e-

212 



cen en las actas de las juntas . Según esto hemos contabilizado 63 nuevos cofrades 
en el período de 1727-1765, que supone una media de 1,6 hermanos por año. Los 
ingresos son constantes en todo este período, con mayor incidencia en los primeros 
años y perdiéndose este ritmo en los últimos. 

Respecto al número total de hermanos, el libro de juntas tiene al final una lista 
de hermanos sin fechar y que mezcla nombres de todos estos años. Podríamos decir 
que incluye a hermanos del período 1725-1777, en ningún caso excediéndose de 
esta última fecha. Aparecen 92 nombres distribuidos así: 17 mujeres y 75 hombres. 
Las mujeres son algunas viudas, siendo la mayoría solteras o casadas. Al margen de 
51 nombres aparece la anotación «mw·ió», y al lado de otros 15, «despedido». Estas 
notas refuerzan la idea de una lista que abarca un largo peliodo y que, por lo tanto, 
no nos da una cifra de hermanos en un momento dado. 

Hemos elaborado el cuadro 1, siguiendo datos dispersos. Hay que tener en 
cuenta que son cifras extraídas en su mayor parte de los pagos de repartimientos, 
por lo cual se trata siempre de números mínimos. Sin embargo , en ningún caso la 
cofradía ha superado la cifra de 80 hermanos, que consideramos tope. Desde 
1777, año de la unificación con la cofradía de la Percha y la Carda sube el núme­
ro ostensiblemente, debido a la aportación de hermanos de éstas . Sin embargo 
enseguida empezará a bajar el número de nuevo, debido sobre todo al desinterés 
de los nuevos hermanos de las cofradías unificadas, que les hace abandonarla o 
no pagar sus cuotas . 

CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 

Año Hermanos 

1725 38 (Nombrado s en las ordenanzas) 

1727 58 (Están en la Junta General) 

1732 80 (Están en la Junta General) 

1759 22 (Ofrecen mandas) 

1765 35 (Pagan Cajilla) 

1777 44 (del Consuelo) 
88 (de Carda y Percha) 

1780 110 (Pagan ofrenda y repartimiento) 

1785 86 (Pagan ofrenda y repartimiento) 

1790 58 (Pagan ofrenda y repartimiento) 

1791 68 (Pagan ofrenda y repartimiento) 

Los oficios de los hermanos son difíciles de precisar, pues no los suelen especi­
ficar. La impresión de cofradía con una mayoría de obreros textiles no se ve refren­
dada por la documentación, pues no se nombra a ningún hermano con este oficio. 
La situación de la cofradía en la ermita de San Esteban, - baiTio textil por excelen­
cia- , refuerza esta idea, que sin embargo, no se ve confirmada directamente por los 

213 



libros de la cofradía. Conocemos algunos oficios y nombres que aparecen especifi­
cados por diversas circunstancias como el de Antonio García de la Cruz, Alcaide de 
la Real Cárcel; Francisco Madrid, músico; Antonio Dávila, sacristáp; Francisco 
Gómez, organista; José Gutiérrez, barbero; Diego Martín y Francisco Alvarez, ciru­
janos; Juan Blázquez Martín, Procurador del Común; José Benigno de Tapia, Nota­
rio y varios clérigos. 

Como vemos, son pocos como para intentar aproximarnos a la composición 
social de la cofradía. Por los caudales que maneja, así como por la estructura gene­
ral, parece una cofradía de artesanos o gentes de clase media y media-baja, con 
una pequeña élite formada sobre todo por clérigos que intentan dominar la 
cofradía, consiguiéndolo en muchos casos, como sucede en otras cofradías en esta 
misma época. 

1.28.4.- Vida cofradiera 

Los hermanos están obligados a asistir al rosario así como a los entierros. Del 
rosario hablaremos en el punto siguiente, dedicado a las fiestas. La cofradía no 
presenta una legislación muy explícita en lo relativo a los entierros y cambia la 
normativa con mucha frecuencia mediante acuerdos en juntas. En 1728 se acuer­
da que se dé a los párvulos la mitad de la cera y acompañamiento, y toda la cera 
y acompañamiento si es de comunión. A los hermanos carnales de los cofrades 
sacerdotes se les dará la mitad de la cera si viven con ellos. En 1772, y como no 
hay una norma fija, deciden remitirse al artículo 9 de las ordenanzas de 1725 en 
lo relativo a la cera. Se decía una misa por el difunto , pero en 1740 se cambia el 
sistema, pasándose a dar 9 r. a la familia del difunto, que los distribuirá como 
quiera. Posteriormente, desde 1777 se darán 22 r. a cada difunto. Esto libera a la 
cofradía de las gestiones de avisar a los hermanos , mandar decirles las misas 
correspondientes, ocuparse de llevar la cera, etc., y además tiene la ventaja de pro­
porcionar una ayuda económica a la familia. 

La asistencia a las juntas y demás actos de la cofradía, así como el pago de sus 
cuotas no es muy ejemplar, teniéndose que tomar medidas, incluso judiciales, para 
conseguir que paguen o asistan a los actos obligatorios. La vida cofradiera en 
todos sus aspectos, presenta un declive a partir de 1740 aproximadamente, que 
tocará fondo en los años 50, con la interrupción de la procesión de la Virgen del 
Consuelo y del Rosario. Hasta 1777, en que se unifica, no se saldrá de la crisis 
profunda en que está sumida. Es curioso que las cofradías de la Carda y la de la 
Percha, que presentan más vitalidad en estos momentos, se vean obligadas a desa­
parecer en beneficio del Consuelo. El ataque directo a los gremios y por tanto, a 
las cofradías gremiales que se lanzaba desde instancias político-eclesiásticas en 
este momento surte su efecto en este caso. 

1.28.5.- Las fiestas 

La cofradía del Consuelo es conocida popularmente como Rosarito debido a la 
organización del rezo del rosario por las calles los días festivos. Esta es una de las 
funciones principales de la cofradía y a la que están obligados los hermanos a asis­
tir. Sin embargo, será una batalla constante durante todo el período estudiado: por 
di versas razones, los hermanos no acuden al rosario, pese a las diferentes medidas 
que se intentan tomar para evitarlo. Se intentará realzar el rosario callejero con­
tratando a Francisco Madrid y su hijo para que asistan tocando la chirimía y el 
bajón. Otras personas se ofrecen para cantarlo, como el sacristán de Santo Domin­
go, entre otros. En 1729 establecen un horario fijo para la salida del rosario: del! 

214 



de octubre al 1 de noviembre, a las 5; del 2 de noviembre al 28 de febrero, a las 
4; dell de marzo al31 de mayo, a las 5; del1 de junio al 31 de agosto, a las 7 y 
del 1 al 31 de septiembre, a las 6. 

Desde 1729 se toman medidas contra los que faltan al rosario, como por ejemplo, 
imponerles una multa de 4 cuartos por cada falta e incluirlos en una lista de morosos. 
Dos hermanos se encargan de visitar a estos hermanos para que paguen o se despidan 
de la cofradía. En 1730, siguiendo este procedimiento, se despide a 10 hermanos. En 
el rosario se llevan las insignias de la cofradía, por lo que se nombran cargos para lle­
varlas y regir la procesión, así como para pedir la taza y llevar los faroles. Se experi­
menta que muchos de los encargados no asisten, unas veces por el frío, otras por el 
calor, por enfermedad u ocupaciones, a pesar de la fuerte multa de 2 r. que se impone. 
Este asunto trajo como consecuencia que muchos hermanos se quisieran despedir para 
no pagar tan fuertes multas. En 1734 las bajarán a 1 r. y perdonan las que se están 
debiendo. En 1736 de nuevo se intenta tomar medidas, se eleva la multa a 2 r., se 
recuerda que se debe asistir obligatoriamente ... En 1739 se constata que «la mayor 
parte de los hermanos» no asisten al rosario, hasta el punto que a veces no puede salir 
por falta de asistentes. En 1743 se reitera el mismo asunto: «ha muchos días que por 
la falta de asistencia de los hermanos no sale el rosario, careciendo de este consuelo 
los vecinos de la ciudad». Además se pierden las limosnas que durante el mismo les 
daban. Todas las medidas serán inútiles. En 1744 se despide a algunos y se admite a 7 
hermanos nuevos sin pagar entrada con la condición de que asistan al rosario. Es inú­
til, ni siquiera éstos asistirán. Parece que la fiesta principal de Ntra. Sra. había mer­
mado la asistencia al rosario, de lo cual se quejan en 1762, año en el que se intentan 
tomar nuevas medidas contra los que falten, exigiéndoles multa de medio real y deci­
diendo despedir al que falte cuatro rosarios seguidos. 

Otras fiestas de menor importancia serán la del Dulce Nombre de María y la de 
San José, en que se dirá una misa cantada en la que los hermanos acudirán a confe­
sar y comulgar. En 1731 desaparecerá esta fiesta, que solía hacerse en el convento 
de Santa Ana, yendo alli en procesión, con sermón y misa. Se trasladará al 15 de 
agosto, día en que se celebra la fiesta de principal de la Virgen del Consuelo, uni­
ficándose así ambas. 

Desde 1762 tenemos testimonio de que se celebra la Función de Ánimas el día 
16 de agosto, con 6 misas en las que se ofrendan dos panes. Desde 1777 se celebra 
la ofrenda de cada hermano este día. El día de la Purificación se celebra también 
una ofrenda de los hermanos, llamada madrinazgo o bodigo. Desde 1777, en que se 
unifican las tres cofradías se celebran las festividades de San Severo y San Julián, 
patronos de las cofradías citadas, así como la del Carmen. Sin embargo no durará 
esta costumbre mas de tres o cuatro años, desapareciendo hacia 1781. 

La fiesta principal es la de la Virgen del Consuelo, que se celebra el 15 de agos­
to. Para cubrir sus gastos, los hermanos dan mandas voluntarias. En 1732 intentarán 
cambiar este sistema y hacer un repartimiento de 8 r. cada hermano, que motivará 
muchas protestas y no funcionará, por lo que se volverá al sistema de mandas volun­
tarias que perdurará hasta fin de siglo. La fiesta religiosa consiste en procesión y 
misa cantada. La procesión se dirige al convento de Santa Ana y pasa por algunas 
iglesias. Se aprovecha para pedir taza por la mañana y por la tarde. En 1748, debi­
do a los escasos medios de la cofradía «Y haber quedado esta hermandad reducida a 
muy pocos, y que de éstos los más se hallaban con pocos medios y no acudían ni 
con su persona y menos con su limosna y que para sacar en procesión la santa ima­
gen se necesitaban muchos gastos, los que no se podían soportar por no haber fon-

215 



dos para ello» se decide hacer misa, vísperas y sermón con letanía y salve cantada 
en San Esteban, y eliminar de momento la procesión a Santa Ana. Por la noche se 
harán vísperas con fuego y hachones. El obispo intervendrá comunicándoles que 
quería se siguiese sacando a la Virgen en procesión, aunque se disminuyesen los 
gastos. Sin embargo, hasta 17 51 no se podrá volver a hacer por falta de medios. La 
procesión llevará palio, danza, clarín y tambor, fuegos y cera. Intentarán realzarla 
con la ayuda de otras cofradías como por ejemplo la de la Soterraña, a la que invi­
tan a acompañarles en la procesión desde 1759. En 1762 invitarán también a la her­
mandad de la Percha, que acudirá en 1764. En 1766 deberán dejar de realizar la pro­
cesión por falta de caudales, aunque sólo este año. 

La fiesta profana de la Virgen del Consuelo algunos años tuvo bastante esplen­
dor. En 1732 se corre un toro y varios novillos, para lo cual se separan las mandas 
que se dan para la fiesta profana y la religiosa. Como no poseemos las cuentas hasta 
1762, no podemos hablar a fondo de estos festejos, que este año ya casi han desa­
parecido, excepto los gastos esporádicos de música, danzas y cohetes. 1795 será el 
último año que se hacen danzas, aunque desde 1780 no aparecían y no son fijas. El 
clarín y el tambor son más constantes, así como los cohetes. 

Los refrescos son abundantes y conllevan numerosos gastos: se da colación a 
los curas en la ofrenda de ánimas, un agasajo a los que llevan el palio y las andas 
en la procesión, otro a todos los hermanos el día de ánimas ... El refresco del día 
en que se toman las cuentas suele costar unos 30 r., que supone una buena comi ­
lona si tenemos en cuenta que sólo están los que acuden a tomar las cuentas por 
tener algún cargo. En 1760, y debido a lo empeñada que está la cofradía, deciden 
que a los curas y beneficiados de Santo Domingo no se les dé refresco de agua de 
limón ni almuerzo, y que sólo se dé chocolate al que diga la misa y a los demás 
vino y bizcochos por la tarde, «Y en caso de que lo repugnen, no se los dará otra 
cosa mas que los derechos acostumbrados, mediante ser bastante crecidos». Pare­
ce que hay bastante tensión con el clero de Santo Domingo, al que pagan 120 r. 
por su asistencia a la procesión y función principal de la Virgen. A los hermanos, 
en atención a que en estos años se han rebajado estos gastos desahogándose así la 
cofradía, se les dará un agasajo si asisten a la junta de preparación de la fiesta, el 
3 de mayo. Este almuerzo consistirá en «dos recortados de vino a cada uno, sin 
bizcochos ni nada más»320

• Hasta 100 r. se gastan en 1795 en estos refrescos, can­
tidad muy considerable para una cofradía en decadencia. Para hacernos una idea 
de la fastuosidad de los festejos de esta cofradía, transcribimos el coste de la fies­
ta principal en 1762: Curas de Santo Domingo: 120 r., Sacristán Santo Domingo: 
4 r., adornos, colgar ... : 15 r., llevar el cajón de la cera: 3 r., cohetes (14 docenas): 
48 r. , hachones: 26 r., clarín y tambor: 38 r., danzas: 82 r., refresco a curas, predi ­
cador, sacristán, monaguillos y los que llevaron el palio: 127 r., cera: 351 r. Todo 
lo cual hacía el nada despreciable total de 814 r. 

1.28.6.- Vida económica 

La cofradía tendrá reiterados problemas con la falta de pago de las cuotas de los her­
manos , que no logrará solucionar. Sólo conservamos cuentas desde 1762 hasta 1798. 
En este período hay un declive económico bastante pronunciado hasta el año 1777, 
en que la economía se ve saneada por la llegada de los caudales y propiedades de la 
Percha. La Carda no entregará nada pues en este momento es deudora, y la Percha 
entrega 714 r. y la renta de 39 r. de Adanero. 

320 fbidem. fol. 146. 

216 



GRÁFICO 1: INGRE SOS Y GASTOS (1762-1798) 

1762 1765 1768 m1 1m 1m 1780 1783 1786 1789 1792 1795 1798 

AÑOS 

1-CARGO -DATA 

La cofradía obtiene la mayor parte de sus ingresos a través de las aportaciones de 
los cofrades, que lo hacen pagando cuotas anuales u ofrendas y dando mandas 
voluntarias, hasta suponer un 43% del total. Las limosnas de donativos que se dan 
en los distintos actos de la cofradía se elevan hasta un 26%, mientras que las rentas 
por propiedades sólo son un 2%, debido a lo pequeñas que son. Se trata de una renta 
en Adanero, que procedía de la cofradía de la Percha, y un huerto en Á vila. 

CUADRO 2: INGRESOS (1765-1795) 

Aport ación 
Años Alcance Rentas Cofrades Limosnas Resultas Total 

1765 606 201 38 845 
1770 139 477 o 616 
1775 140 6 225 157 528 
1780 54 907 100 501 1562 
1785 333 746 269 o 1348 
1790 133 45 596 410 317 1501 
1795 356 85 564 507 381 1893 

Suma 962 184 3564 2189 1394 8293 

Porcentaje 12% 2% 43% 26% 17% lOO% 

Los gastos superan muchas veces a los ingresos, poniendo en apuros el equilibrio 
económico de la cofradía. Entre la fiesta religiosa y la profana se llega a gastar un 
29%, al que si se añade a la cera alcanza la mitad de los gastos. Los difuntos se lle­
van un 10% de los gastos y las resultas o impagados alcanzan un alarmante 32%. La 
falta de ingresos les lleva en 1770 a organizar una rifa el día de la Purificación , para 
lo que compran dos corderos, y que se repetirá los años siguientes. 

217 



CUADRO 3: GASTOS (1765-1795) 

Funciones Festejos y 
Años Religiosas Refrescos Sueldos Difuntos Cera Resultas Total 

1765 180 190 84 36 579 194 1263 
1770 140 142 62 27 63 434 
1775 20 46 15 193 197 471 
1780 182 189 43 210 13 543 1180 
1785 224 72 33 144 186 178 837 
1790 206 88 75 154 305 658 1486 
1795 136 240 45 110 278 454 1263 

Suma 1088 921 388 696 1617 2224 6934 

% 16% 13% 6% 10% 23% 32% 100% 

Aunque no aparecen claramente reflejadas en el cuadro anterior, la cofradía gasta 
distintas cantidades para arreglar la ermita de San Esteban, cuya techumbre está a 
punto de caerse en 1726. En 1728 intentan afrontar de nuevo la obra, pero no hay 
dinero para ello. El año 1738 se vende el bajón de la cofradía, que ya no se usa, para 
alargar la ermita, para lo cual ya tienen la licencia del obispo . Desde 1777 se apro­
vechará el remanente que se ahorra en hacer obras en la ermita, abrir ventanas, 
encargar bancos, etc. Las adquisiciones de nuevos objetos no son muy abundantes, 
pues la cofradía no cuenta con muchos medios. Las andas que se hacen en 1727 tar­
dan varios años en pagarse por la falta de caudales. 

La cofradía se preocupará de elaborar sus cuentas con claridad para evitar cóti­
cas, que han surgido por criticar algunos a la cofradía de aprovecharse de las limos­
nas que se le dan. Para evitar esto mandan elaborar muy bien las cuentas «COn que 
se obviarán muchos motejos de personas ignorantes que están en consideración de 
que de las limosnas se hacen gastos superfluos y se mantiene la cofradía, cera y 
sufragios de los hermanos que fallecen»321 • 

Los objetos que posee la cofradía se reflejan en el inventario de la ermita de San 
Esteban encontrada entre los papeles de la parroquia de Santo Domingo . Es una 
copia notarial hecha en 1818 de un inventario correspondiente a 1777 aproximada­
mente. Se identifican los objetos de la ermita con los de la cofradía, a los que se aña­
den aparte los de la imagen, que obran en poder de la camarera de la Virgen. Se deta­
llan los ornamentos y objetos para el culto: casullas, albas, amitos, sábanas de altar, 
etc. así como cálices, patenas, pañitos, misales, atriles ... Los elementos usados para 
la procesión también aparecen: un palio, cruces, estandarte con un escudo de Ntra. 
Sra., andas, varas ... Para el adorno de la ermita hay faroles, lámparas, cortinas, fron­
tales, etc. El mobiliario está formado por bancos, arcas, mesas de pino, tarimas, ces­
tas, jarras, etc. Las alhajas y vestiduras de la Virgen del Rosario son las típicas: coro­
nas, vestidos, rostriños, mantos, delantales, tocas, collares, lazos, etc. Por último 
aparece una curiosa relación de las distintas cantidades «que tiene gastado la 
cofradía en varias alhajas» y arreglos de la ermita a lo largo de todo el siglo. Suman­
do estos gastos tan diversos se llega a 3.212 r. invertidos por la cofradía en mejoras 
de la ermita y sus imágenes. Los más elevados corresponden a 500 r. para hacer cua­
tro arcos en la ermita, 140r. para abrir una ventana y cerrar un óvalo, 140 r. para 

321 Ibídem. fol. 36. 

218 



comprar al cura de Santo Domingo la imagen de San Julián que estaba en la ermita 
del Santo destruida, 260 r. para un vestido de la Virgen en plata el año 1777, etc. 

1.29.- Confraternidad del Santo Viacrucis 

Esta cofradía no tiene iglesia fija, pues celebra sus fiestas en las distintas parroquias 
de la ciudad. No tiene nada que ver con la cofradía homónima que se fundará en Santo 
Tomás en 1817. Según la información que nos da el censo de cofradías, la fundación 
tuvo lugar en 1730, año en el que elaboró sus constituciones, que fueron aprobadas por 
el obispo el3 de diciembre de 1733. La principal actividad de la cofradía consistía en 
visitar las cruces los segundos días de las tres pascuas y hacer la función de ánimas. 

Todas las limosnas que recibe las invierte en misas, cera, oblata y monitor, así 
como en pagar a los eclesiásticos que hacen la función, gastando anualmente 258 r. 
Cada cofrade aporta 1 r. para celebrar una misa por cada hermano que muera322

• 

1.30.- Cofradía de Ntra. Sra. de la Concepción, con ejercicio del Santo Rosario 
de los Niños 

En la iglesia- hospital de la Magdalena se sitúa esta cofradía, símbolo de los nue­
vos tiempos devocionales que corren . Se funda en 1756 y su finalidad es estricta­
mente devota: rezar el rosario por las calles con niños, que son los cofrades. En 1761 
hicieron ordenanzas que fueron aprobadas por el obispo. Sus fiestas se celebran los 
sábados y vísperas de fiesta, días en que sale el rosario. Los domingos de cuaresma 
salen a visitar las cruces. Además, celebran la fiesta de los Dolores de Ma Stma . el 
15 de septiembre, que incluye sermón . También se hace el «Sermón de lágrimas de 
la Magdalena» el domingo de Lázaro por la tarde. 

No tienen cuentas, aunque cada niño cofrade aporta 6 r. anuales, que junto con 
las limosnas recogidas se gastan en las fiestas religiosas citadas. Por cada hermano 
que muere se dicen dos misas 323

• 

1.31.- Cofradía de San Bias 

Situada en la parroquia de San Andrés, aparece fundada en 1767, según el censo 
de 1770324

• Hicieron ordenanzas en ·17 67, que fueron aprobadas por el obispo el 12 
de abril de 1768. Sus fiestas son el 3 de febrero, día de San Blas, y otras menores 
los días 15 de julio, 15 de agosto y 30 de novieJllbre, fiesta de san Andrés. Todo esto 
se complementa con la tradicional función de Animas . Respecto a las cuentas, las de 
1770 tienen unos ingresos de 886 r., procedentes de limosnas de los hermanos y 
devotos. En misas, cera y otros gastos utilizan 275 r. 

2.- COFRADÍAS DE SEMANA SANTA 

2.1.- Hermandad de la Veracruz 

2.1.1.- Origen 

Una de las hermandades de más antigüedad e importancia en Á vila es la de la Vera­
cruz. Toda su historia está perfectamente documentada y conservada en su archivo, 
situado en el Humilladero de la Veracruz, sede de la cofradía. Los libros conservados 

322 Todos los datos citados son procedentes de AHN Consejos. Leg. 7091 p. 6. 
323 AHN Consejo s Leg. 7091 p. 7. 
324 AHN Consejos Leg. 7091 p. 7. 

219 



de la época que nos ocupa son un ejemplar de las Constituciones de 1551 con adicio­
nes de 1574, seis libros de cuentas que abarcan los años 1592 a 1808, un libro de Jun­
tas y Acuerdos (1763-1805) y un libro de Limosnas para los ajusticiados (1779-1792). 

La Hermandad de la Veracruz aparece desde su nacimiento unida a los francis­
canos del convento de San Francisco. Este proceso de unión entre cofradías de la 
Pasión y los franciscanos viene de muy atrás: desde el siglo XII existen en Italia las 
Ordo de Penitencia, que desembocan en las cofradías de flagelantes del siglo XV. 
San Francisco de Asís, y después la orden por él fundada, los franciscanos, pro­
mueven el culto a la humanidad de Cristo sobre todo en su Pasión. Los siglos XIV 
y sobre todo el XV serán los de mayor auge de la devoción a Cristo paciente. Este 
panorama unido a prácticas devocionales como el viacrucis que propagan también 
los franciscanos originará el nacimiento de cofradías de Pasión. En Castilla comien­
zan a surgir en el siglo XV, pero no se generalizan hasta principios del siglo XVI. 
La existencia de cofradías de la Veracruz sólo está testificada con s~guridad en 
Benavente en 1482 y en otros dos pueblos de Zamora en 1489 y 1497. Estas surgen 
siguiendo el modelo italiano, pero no se instituyen formalmente, con modelos muy 
similares entre sí hasta 1520 aproximadamente. Tenemos documentadas las de 
Cáceres, en 1521; Villalpando, 1524; Toledo, 1536; varias ciudades andaluzas en los 
años 1530-1540; Valencia, 1543; Barcelona, 1544 ... Entre 1575-1580 en Castilla la 
Nueva, según las Relaciones, hay 21 pueblos con cofradía de la Veracruz. 

El hecho de que el año 1536 el Papa Paulo III concediera indulgencias a todas las 
cofradías de la Veracruz impulsó decisivamente este modelo de cofradía de peniten­
cia, cuyo acto central es la flagelación pública. La bula señalaba como condición 
para conseguir las indulgencias el confesar y asistir a la procesión aunque efectua­
sen personalmente el acto de la disciplina, en un intento de ir cultivando en los fie­
les la práctica del sacramento de la confesión. De hecho, las cofradías desarrollan 
una labor de penitencia necesaria para perdonar los pecados, y promueven el culto y 
devoción a las imágenes recomendados por Trento. Éstos, unidos al fomento de la 
práctica sacramental entre sus cofrades, fueron algunos de los frentes que impulsa­
ron el catolicismo contrarreforrnista de estos años centrales del XVI325• El 15 de 
mayo de 1540 llegará a Ávila copia de esta bula que les hace partfcipes de sus indul­
gencias. 

Insertada en este amplio marco, pero perfectamente retratada en él, tenemos a 
nuestra cofra,día. F. de las Heras cree que el motivo que originó la creación de la 
cofradía en A vila fue el deseo de participar de las indulgencias pontificias, de las 
que conocían el cercano ejemplo de Segovia, que había fundado una cofradía de la 
Santa Cruz. El 15 de marzo de 1540 se reunió un grupo de personas interesadas para 
establecer la hermandad al amparo y seguramente bajo el impulso de los francisca­
nos. Redactan unas ordenanzas para regir la procesión de penitencia, eligiendo para 
hacerla la noche del Jueves Santo o Jueves de la Cena como ellos lo llaman. Quizá 
no pudieron hacerlo el Viernes Santo por el hecho de que ya estuviese establecida 
en A vi la una procesión este día a cargo de la cofradía de las Angustias, aunque esta 
procesión del Santo Entierro no está documentada hasta el siglo XVII. El Jueves 
Santo de 1540 salió por primera vez la procesión penitenciaL Para F. de las Heras 
este es el primer desfile procesional que implica a toda la ciudad, aunque quizá sería 

32S Cf. J. SÁNCHEZ HERRERO El origen religioso de las cofradías de Pasión en «La Semana Santa en Cas­
tilla y León». León, 1993 p. 11-23; así como el artículo del mismo autor titulado Las cofradfas de Semana Santa 
durante lo modernidad. Siglos XV al XVIII en «Actas del 1 Congreso Nacional de cofradías de Semana Santa>> 
Zamora, 1987. Véase también a este respecto W. A. CHRIST IAN Religiosidad local en la Esp01ia de Felipe 11. 
Madrid. 199 l p. 223-225. , , 

326 F. DE LAS HERAS HERNANDEZ Semana Sama de Á vi/a. A vi la, 1994 p. 22-23 . 

220 



Página de las cuentas de 
la cofradía de la Veracruz 

de 1596, que es una de 
las primeras en llevar 

su contabilidad por escrito . 

equiparable a éste la procesión del Corpus organizada por el Cabi1do326
• 

Desde este momento la hermandad echa a rodar, iniciándose su actividad. Su 
sede al principio estará en el convento de San Francisco, donde los franciscanos 
ceden una sala que será en la que se reúnan los hermanos y donde guarden sus ense­
res e imágenes. Enseguida inician gestiones para dotarse de una sede independiente 
y propia, encontrando un lugar cercano a San Vicente, dentro del terreno del cemen­
terio parroquial. Las obras de construcción del Humilladero comenzarán en 1548 y 
durarán hasta 1550 327• La relación con los franciscanos continuará bastante tiempo 
pese al cambio de sede, pues la sala del convento de San Francisco seguirá siendo 
usada por la hermandad y continuarán llamando a los franciscanos para sus cele­
braciones, lo cual es síntoma de las buenas relacione s. Sin embargo los cofrades 
escapan al control directo por parte de los frailes al cambiarse a su propia sede. W. 
Christian alude al interés de algunos conventos por hacer de sus monasterios centros 
de devoción, fundando en ellos cofradías o dando fama a imágenes milagrosas, con 
la finalidad de atraer devotos y por tanto, limosnas3211

• 

La utilización del humilladero no estuvo exenta de problemas. Al estar situado en 

m Cf. F. DE LAS HERAS Op. cit. p. 24. 
328 W. CHRISTIAN Op. cit. p. 228. 

221 



terrenos de la parroquia de San Vicente, los hermanos tuvieron que hacer una concor­
dia el 30 de abril de 1552 con el párroco, Lope Obregón, por la cual el Humilladero 
quedaba sujeto a la iglesia de San Vicente, y las misas de la cofradía tocarían al cura 
y beneficiado de la parroquia. Pocos años después los clérigos de San Vicente inter­
pusieron pleito en el obispado por que los hermanos habían contravenido la concor­
dia, llamando para sus funciones a los religiosos franciscanos. El 25 de enero de 1594 
D. Pedro Rodríguez de León, provisor del obispado otorgó sentencia a favor de San 
Vicente, la cual fue recurrida por los hermanos, hasta que el 27 de agosto de 1594 se 
resolvió a favor de la cofradía329• Desde entonces el Humilladero es independiente de 
San Vicente y pertenece por entero a la hermandad, aunque Femández Valencia, bene­
ficiado de la parroquia de San Vicente lo discute diciendo que ésta tiene la posesión 
del Humilladero por el hecho de estar dentro de su cementerio y en su territorio. 

A partir de este momento, la hermandad comienza su andadura independiente y 
libre de trabas en la historia abulense. El carácter fuerte de la hermandad se verá 
reflejado de múltiples maneras en sus actuaciones viéndose a sí misma como «la 
principal de la ciudad y de la cristiandad», hipérbole que no deja de ser una decla­
ración de intenciones. 

2.1.2.- Organización y gobierno 

Desde el primer momento los hermanos establecen un marco legal que son las 
ordenanzas de 1540. La única referencia sobre estas ordenanzas es la que nos da F. 
de las Heras, que nos dice constaban de dos capítulos y 21 artículos. Lo fundamen­
tal de su contenido era la regulación y organización de la procesión del Jueves Santo 
y sólo dos artículos establecían la obligación de asistir a los entierros de cofrades y 
encomendados. No tenemos constancia de que estas ordenanzas fueran aprobadas 
por el obispo; aunque parece que sí fueron enviadas al prelado con este fm330

• Fuera 
como fuere, hasta 1551 no encontramos las primeras ordenanzas completas, que 
abarcan toda la actividad de la hermandad y fueron aprobadas por el provisor Fran­
cisco de Soto el29 de noviembre de 1551. Sus 34 artículos son muy completos y se 
nota en ellas la mano experta de los religiosos franciscanos. Estas ordenanzas se 
parecen mucho más a las de otras cofradías de Veracruz de lejanas ciudades que a 
las de las cofradías abulenses contemporáneas. 

Ell de mayo de 1574 añaden a éstas algunos capítulos que no estaban suficien­
temente especificados en las de 1551, sobre todo lo relacionado con la elección de 
los oficiales. Serán aprobadas por la autoridad eclesiástica el 6 de noviembre de ese 
mismo año. Por último, en 1774 se hacen otras nuevas reformando los múltiples 
aspectos que a lo largo de dos siglos habían cambiado. De éstas nos ocuparemos 
cuando hablemos del siglo xvm. 

En lo relativo a los cargos directivos de la cofradía, los oficiales son los que con­
trolan toda la vida de la hermandad. Son elegidos el domingo siguiente a la fiesta de 
la Cruz de mayo. Las atribuciones, a la vez que obligaciones, de los oficiales son varia­
das: preparar y organizar la procesión del Jueves Santo, cuidando todos los detalles; 
avisar al corregidor, aderezar el Humilladero, repartir varas, buscar a los mozos de 
coro, repartir las insignias, cuidar del orden en la procesión ... Además los oficiales tie­
nen que pedir limosnas para la hermandad y los pobres de la cárcel en numerosas oca­
siones. Cada uno pedirá en su cuadrilla todos los domingos y durante la Cuaresma, 

329 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Historia de San Vicente. p. 100-101. 
330 F. DE LAS HERAS Op. cit. p. 22. 

222 



El humilladero de la Veracruz, construido por la cofradia en territorio de la parroquia de San 
Vicente en el siglo XVI. 

también los lunes. Los de las cuadrillas de San Juan y San Pedro pedirán los viernes 
en los mercados. Además, la hermandad les puede censurar si «hacen cosa que no 
deban contra las ordenanzas» y el cabildo puede castigarles por ello. 

Las adiciones de 1574 establecen que la elección se haga cada año el domingo 
de cuasimodo; cada oficial viejo junto con un hermano de su misma cuadrilla nom­
bra al nuevo oficial. Los nuevos oficiales elegirán a dos de los antiguos que 
actuarán con ellos en ocasiones. El número de oficiales no es fijo, oscilando entre 
cuatro y ocho en los siglos XVI y XVII. El cargo es de aceptación obligatoria y la 
hermandad queda obligada a aceptar al elegido. Uno de los oficiales actuará como 
caja, recogiendo el dinero de las limosnas para los presos, aunque el mayordomo 
será el verdadero encargado de las finanzas cofradieras así como el responsable de 
sus posesiones. Dará cuentas ante oficiales y contadores nombrados expresamente 
para ello con una frecuencia de cuatro a seis meses en un principio, que luego 
pasará a ser anual. 

El máximo órgano decisorio de la hermandad es el Cabildo, arcaísmo que 
revela su antiguo origen. La reunión de todos los hermanos se realiza en la sala 
de San Francisco. Hay un cabildo general al año; pero el espíritu práctico de los 
hermanos les lleva a decidir que la brevedad debe ser obligator ia y si no hay con­
cordia o se entra en discusiones, el cabildo se suspenderá y el asunto será solu­
cionado por los oficiales en cabildo particular. Se hará lo mismo cuando haya 
empate en alguna votación. El carácter populista de estos cabildos les hace ser 

223 



reflejo de mentalidades eminentemente senc illas, proyectando hasta nosotros una 
imagen popular de los hermanos que discuten democráticamente sus proyectos, 
eligen a sus representantes y solucionan sus problemas por votación. En el cabil­
do el hermano que quiera puede hablar , aunque debe ponerse de pie. El artículo 
29 prohíbe a los hermanos decir: «juro a Dios » estando en cabildo . Nunca falta a 
cabildos generales ni particulares un escribano, que levanta acta de las decisio­
nes tomadas. 

2.1.3.- Los hermanos 

El sistema de ingreso en la hermandad es sencillo, aunque el aspirante debe 
cumplir unos requisitos: el primero es no estar enfermo, pues si así fuera, no 
podría cumplir con la principal finalidad de la cofradía que es la disciplina en la 
procesión. Deben tener como mínimo 20 años y si no está casado, deberá presen­
tar a algún hermano que le fíe hasta que se case. Los hermanos llamados de luz, 
es decir, exentos de la disciplina, son casos irregulares que con el paso del tiem­
po llegarán a ser la mayoría, incluso la totalidad, cuando desaparezca la flagela­
ción. Estos deberán tener como mínimo, 30 años y pagarán 4 ducados de entrada 
no teniendo derecho a entrar en cabildo . La cantidad que se paga de entrada es 
fuerte, contribuyendo a reforzar el prestigio de la hermandad. Es especialmente 
elevado el precio para los hermanos de luz, pues son persona s de más edad y pres­
tigio social que pueden pagar esta entrada. El precio irá cambiando conforme pase 
el tiempo y aumente la inflación general. 

Lo que es más normal en el entorno cofradiero es la entrada de los hijos en lugar 
de su padre o madre. El hijo mayor tiene la prioridad si quiere ocupar ellugru: de su 
padre o madre fallecidos, pagando la mitad de la entrada. Si este hijo no quiere, 
puede sustituirle otro hijo varón o alguna hija. Por último, puede optar a la plaza la 
mujer del fallecido. Si la difunta cofrada es mujer, se seguirá el mismo orden de pre­
ferencia, pudiendo entrar en último lugar el marido. Además, pueden entrar herma­
nos de otras cofradías pagando media entrada si certifican que pertenecen a otras 
hermandades. 

El número de hermanos es muy difícil de precisar. Sólo tenemos una lista de 
hermanos sin fechar, que por el tipo de letra podemos situar en la primera mitad 
del siglo XVII. Del siglo XVI no podemos decir prácticamente nada: en 1596 se 
alquilan 107 túnicas para salir a la procesión. Este sepodría considerar un número 
mínimo de hermanos, pues las mujeres no salen vestidas, ni tampoco los herma­
nos de luz, a los que hay que añadir enfetmos y ausentes. Como contrapartida hay 
que tener en cuenta que las cifras basadas en el alquiler de túnicas oscilan dema­
siado como para considerarlas fiables: en 1602 se alquilan 120 túnicas y en 1617 
sólo 93. 

Nos referimos pues a la lista más fiable del siglo XVII, estructurada por zonas 
de residencia de los hermanos, que no se corresponden estrictamente con las cua­
drillas en las que se pide limosna . Obtenemo s de esta lista un total de 439 her­
manos y hermanas, agrupados en sus zonas de vivienda: en la C/ Luenga viven 
77 hermanos, en San Andrés 32, en la zona de S. Francisco y el Humilladero hay 
41 mientras que en Santa Ana son 55. En los barrios de las Vacas y la Toledana 
hay 35 y 42 respectivamente. En el Cerrillo de Santiago hay 29 y en Santa Cruz 
14. De San Nicolás son 62 y del Pradillo 37. Por último, pe1tenecen a la cofradía 
15 monjas . 

Resulta más interesante el estudio de los oficios de los hermanos , que esta lista 

224 



del siglo XVII nos indica con bastante profusión. Gracias a ella, hemos elaborado el 
cuadro 1: 

CUADRO 1: OFICIOS DE LOS HERMANOS 

N• % 

Hombres sin oficio conocido 115 26% 

Agricultura 20 4,5% 

Artesanado 
Artesanado construcc ión 14 
Artesanado madera 126 
Artesanado textil 101 
Artesanado metal 10 
Artesanado cuero 21 

Total Artesanado 172 39% 
Servicios 

Alimentación 12 
Administración-Burocracia 3 
Servicio doméstico 8 
Comercio 1 Transporte 5 
Otros 12 

Total Servicios 40 9% 

TOTAL HOMBRES 347 80% 

Mujeres sin oficio conocido 44 10% 
Viudas 25 6% 
Mujeres Trabajadoras 7 1,5% 
Monjas 15 4% 

TOTAL MUJERES 91 20% 

TOTAL COFRADES 438 100% 

Pese al mayoritario número de hombres, las mujeres no dejan de ser un número 
importante, representando un 20% de la cofradía. La mayoría de ellas son mujeres 
casadas que son hermanas por sí mismas, independientemente de sus maridos, pues 
hay casos en que ellos no son cofrades y en cambio sus mujeres sí. Muy pocas son 
trabajadoras, siendo éstas en su mayoría taberneras y criadas. 

En cuanto a los hombres , destaca sobremane ra la total ausencia de clérigos, a 
los que casi por derecho consuetudinario no se permite ingresar en la cofradía; 
así como la falta de nobles, juristas y gentes de posición social elevada. El aspec­
to popular de la cofradía se ve reflejado en estos datos: un 4,5% de agricultores, 
y un 9% del sector de servicios, frente al grueso de la cofradía: los artesanos de 
todas clases, predominando el sector textil. Estos hombres marcarán su impronta 
en la cofradía, que sin ser en absoluto de tipo gremial , defenderá con ahínco sus 
derechos e intere ses e incluso su preeminencia sobre otras cofradías e institucio ­
nes de la ciudad. 

225 



Para terminar este apartado, reflejamos los datos relativos al siglo xvm. Sólo 
tenemos cifras extraídas de los repartimientos entre los hermanos que se efectuaban 
en este siglo. Comparándolos con los del siglo anterior, observamos una disminu­
ción del número general de hermanos que podríamos esquematizar así: 

-1765 : Repattimiento entre 102 hermanos y 18 viudas 
-1775: Repartimiento entre 85 hermanos y 10 viudas 
-1785: 58 hermanos y 20 hermanas 
-1795: 56 hermanos y 16 hermanas 

El método de admisión de hermanos cambiará en las ordenanzas de 1774. El can­
didato debe entregar un memorial al presidente y contadores, que averiguarán si es 
apto e informarán a la junta. Las admisiones se harán en las tres juntas principales 
que hay en estos años: el domingo gordo (domingo de carnaval); el3 de mayo y el 
segundo domingo de septiembre. 

2.1.4.- Vida cofradiera 

La cofradía de la Veracruz desarrolló una intensa actividad social, tanto cara a 
los hermanos como hacia fuera. Los cofrades a cambio de estas prestaciones tenían 
una serie de obligaciones que cumplir. Además de la normal asistencia a los entie­
rros de otros cofrades o encomendados y a los cabildos y fiestas, temas en los que 
no suelen ser muy estrictos, su principal obligación es la disciplina o penitencia. 
El espíritu penitencial se subraya a través de múltiples detalles: el hermano debe ir 
vestido de túnica y capuchón, y no saberse quién es, para lo cual está terminante­
mente prohibido llevar ningún tipo de distintivo que permita reconocerle. Se les 
manda ir en la procesión con silencio y honestidad. Otra obligación del cofrade pre­
via a la procesión es la confesión y comunión, de lo que ya hemos hablado. Cada 
hermano debe presentru· a los oficiales la cédula de haber cumplido con los sacra­
mentos y si no lo hace será multado, según las ordenanzas de 1551. Estas multas 
no consta que fuesen aplicadas a los cofrades nunca. En la procesión los hermanos 
se disciplinan con cuerdas y de la dureza de esta penitencia habla el artículo 24 que 
previene a los oficiales para que cuiden de los que se desmayan durante el recorri­
do. La procesión, a juzgar por el trayecto tan amplio y la cantidad de estaciones en 
las que paraban debía de durar varias horas, realizándo se de noche y con muy bajas 
temperaturas, propias de la fría e incipiente primavera abulense. El castigo físico, 
por tanto, debía de ser considerable . Al regreso, la hermandad les tenía preparado 
el Lavatorio: era necesario curru· las heridas y limpiar la sangre de los penitentes. 
En la sala de la cofradía se colocaba un brasero bien provisto de carbón para que 
estuviese caldeada, así como para calentar el agua. El lavatorio comenzaba reani­
mando a los hermanos con unos vasos de vino y rosquillas, tras lo cual se les lim­
piaban las heridas con un ungüento hecho a base de hierbas. 

Estas disciplinas públicas se hacen por lo menos hasta 1660, en que comienza a 
perderse la costumbre de la penitencia externa. Por estos años se está produciendo 
un fuerte cambio general en España y también en A vila de la devoción cristocént:ri­
ca que había predominado basta el momento por influjo de la contrarreforma. Las 
formas más suaves de la nueva religiosidad se centrarán en la Virgen María e irán 
dejando a un lado las devociones sangrientas y duras de los siglos XV y XVI. En la 
hermandad de la Veracruz abulense sólo tenemos testimonios de disciplina en pro­
cesiones basta 1660. La carencia de cuentas entre ese año y 1692, en que ya no apa­
recen estos gastos del lavatorio establecen un amplio margen temporal de extinción 
de la disciplina pública. 

226 



La hermandad pretende crear entre los cofrades sentimientos de fraternidad y 
calidad clistiana por lo que les obliga mediante el rutículo 5° a no tener enemistades 
entre ellos, o a solucionarlas rápidamente. Si el hermano no quiere dejru· su enemis­
tad, será borrado de la cofradía, de cuya práctica no tenemos constancia en ningún 
caso. El cofrade tiene establecida además la asistencia a la misa de réquiem del her­
mano difunto y a rezar por él cinco padrenuestros y cinco avemruias. 

La asistencia a los cofrades tiene una faceta principal: el entierro. La herman­
dad establece sus formas y categorías: entierro completo para el cofrade y también 
para el hijo mayor de 10 años. Si el hijo está emancipado, el padre que quiera que 
lo entierre la hermandad pagará un ducado. Cuando el niño tenga menos de 10 años, 
la hermandad no queda obligada a enterrarle, pero si el padre se concierta con los 
oficiales sí lo hará. El domingo siguiente a ser enterrado, se le dirá una misa con­
ventual con diácono y subdiácono. Las ordenanzas de 1774 establecen un nuevo sis­
tema para asistir a los entierros: el presidente nombra a 20 hermanos, por orden de 
lista, para ir a acompañar el cadáver del hermano fallecido, desde su casa hasta la 
iglesia, con las insignias y la cera del patronato. 

Tampoco se pueden olvidru· las ventaja s espiiituales que la cofradía otorgaba a 
sus hermanos, pudiendo participar de las indulgencias concedidas a la hermandad. 
A mediados del siglo XVIII se decide enterrar a los hermanos con el hábito de la 
cofradía, que suponemos será el hábito franciscano. El precio del mismo será de 4 
ducados, y pru·a comprarlos, se hace un fondo de 1 r. por hermano, al que cada cofra­
de añadirá 20 mrs. cada vez que fallezca alguno . 

La función benéfico-asistencial de la cofradía cara al exterior tiene dos ver­
tientes principales: los encomendados y los presos de la cárcel. Los encomenda­
dos son aquellos que se encomiendan a la hermandad, sin pertenecer a ella para 
que ésta les entierre, con asistencia de los cofrades y sus insignias. La hermandad 
distingue entre enc omendado s que pueden pagarse el entierro y encomendados 
pobres, a los que entierra gratuitamente. Hay una modalidad intermedia: personas 
que no pueden pagar todo y conciertan una cantidad menor con los oficiales. En 
estos casos, la hermandad actúa como una verdadera compañía de pompas fúne­
bres: tiene dos precios y ofrece diversos servicios. La hermandad acompaña al 
cadáve r desde su casa hasta la iglesia. Aunque los hermanos deben asistir obliga­
toriamente es notorio que no lo hacían y que se hacía la vista gorda, debido a la 
acumulación de entierros que debía de hacer la hermandad. Durant e la primera 
década del sig lo XVII la hermandad enterraba a más de 20 personas encomenda­
das cada año, disminuyendo luego la cantidad de entierros encomendados a la 
cofradía, como podemos ver en el cuadro 2: 

227 



CUADR02:ENTffiRROSDEENCOMENDADOS 

Años Hombres Mujeres Sin Especificar Total Década 

1592-99 33 32 7 72 
1600-09 115 86 - 201 
1610-19 64 34 17 115 
1620-29 141 45 - 186 
1630-39 180 35 - 215 
1640-49 78 60 - 138 
1650-59 96 96 - 192 
1692-99 4 6 - 10 
1700-09 6 - 38 44 
1710-19 - - 9 9 
1720-29 7 7 8 22 
1730-39 11 19 - 30 
1740-49 13 8 - 2 1 
1750-59 12 16 - 28 
1760-69 - - 41 41 
1770-79 - - 29 29 
1780-89 - - 22 22 
1790-99 6 14 23 43 

Totales 766 458 194 1418 

La verdadera caridad se ejerce con los encomendados pobres. Dos oficiales piden 
limosna por las calles y con lo que sacan pagan al mullidor por su trabajo. Lo que 
sobra lo entregan en la parroquia donde sea el entierro «para que hagan bien por su 
ánima>>, es decir, para decir misas por su alma. Las limosna s serían cuantiosas en 
una sociedad que sacralizaba los actos de caridad y más cuando estaban dirigidos a 
los pobres. El mullidor cobraba 1,5 r. por hacer la sepultura si ésta llevaba laude y 
si no , 40 mrs., según precios de mediados del siglo XVI. 

La caridad con los pobres de la cárcel es otro aspecto impmtante de esta her­
mandad. En principio la hermandad no tenía este cometido que aparece por prime­
ra vez en las ordenanzas de 1551: el oficial de la cuadrilla de San Juan visitará a los 
presos pobres de la cárcel y les darán de comer el día de la fiesta de la hermandad 
de la Cruz de mayo y una vez por semana. Para conseguir los fondos de esta comi­
da, cada oficial pedirá limosna en su cuadrilla todos los domingos del año, y los 
lunes de cuaresma. Los de las cuadrillas de San Juan y San Pedro, aprovechando la 
celebración de mercados en ellas los viernes, también pedirán ese día. Desde 1624 
además de estas comidas se añade otra la víspera y el día de Navidad. A partir de 
1660 no tenemos noticias de esta forma de caridad, que ya ha desaparecido en siglo 
XVTII. Las cantidade s gastadas en comidas para los presos de los años oscilaban 
bastante de unos años a otros. Podemos decir que, excepto el año 1596 en que se 
gastan 78 r., las cantidades oscilan entre los 266 r. de 1610 o los 479 r. de 1602 hasta 
los 1085 r. de 1630 o incluso 1492 r. en 1660. 

Además, de estas comidas que se dan a los presos pobres , la asistencia a los con­
denados a II)Uerte está testificada desde 1546, en que entran en conflicto con la 
cofradía de Animas por hacer este servicio . En el siglo XVTII veremos algunos casos 
más especificados. La hermandad disfruta de varias dotacione s testamentaria s para 

228 



aplicarlas en favor de los pobres de la cárcel: la del Racionero Antonio Cabero, de 
4.000 mrs. desde 1557; la del canónigo Pedro Vázquez, de carbón para los presos 
en 1581; la del abad de Santo Tomás, Gonzalo del Barco, de dos panes cada sema­
na en 1599; y otras que se añadieron en el siglo xvn . 
2.1.5.- Evolución de la cofradía 

Es lógico que una cofradía con devociones tan enérgicas evolucione en cuanto a 
sus formas, conforme vaya cambiando la mentalidad. Es muy clara la inflexión de 
la vida cofradiera durante la segunda mitad del siglo XVII, aunque sufrimos un 
vacío documental de 30 años. La cofradía que nos encontramos en 1692, tras este 
lapso, ha cambiado mucho y dejará de ser lo que era para amoldarse a los nuevos 
tiempos durante el siglo XVill. Pero veámoslo más despacio. 

Los oficiales serán en todo momento el elemento vertebrador de la vida cofta­
diera. Son nombrados en los distintos barrios o cuadrillas: San Juan, San Andrés, 
San Esteban, San Pedro, Trinidad, San Nicolás y San Vicente. En los primeros 
años, la cofradía nombra a siete oficiales nuevos y a siete viejos. Los oficiales 
debían ser personas relativamente solventes , pues con frecuencia tenían que aban­
donar sus ocupaciones para dedicarse a las cuestiones de la cofradía, además del 
gasto que les ocasionaba. La participación de los hermano s se limitaba a la asis­
tencia a la procesión del Jueves Santo y a algunas fiestas. Señal de que se desen­
tienden de la mayoría de los asuntos es la reiteración con que se indica a los her­
manos que asistan a actos o paguen sus cuotas. Conforme pasan los años, se obser­
va más esta actitud. 

Las cuadrillas reflejan el mapa donde se inscriben los hermanos y donde dan su 
aportación económica, tanto los hermanos como los devotos limosneros. En gene­
ral, los barrios más ricos son los que más ap01tan: San Juan y San Pedro. Les siguen 
San Esteban y San Andrés y por último aparecen las Vacas y San Nicolás, como 
barriadas más pobres y en las que hay menos hermanos. 

Ya hemos dicho que la cofradía tiene un carácter popular y enérgico, defendien­
do sus derechos por encima de todo y de todos. Además del pleito con los clérigos 
de san Vicente por la posesión del Humilladero que sostendrá en sus prjmeros años, 
en 1546 se r~solverá el pleito que habían entablado con la cofradía de Animas331

• La 
cofradía de Animas tenía la costumbre de acompañar y enterrar a los reos de muer­
te, devoción que la Veracruz quiso practicar también, entrando en conflicto. El pro­
visor observará que siendo lo que pretenden una obra de caridad totalmente ,volun­
taria, nadie puede ser privado de hacerla. Por ello, y aunque la cofradía de Animas 
tiene más antigüedad en estos actos, concede a la Veracruz poder acompañar a los 
reos que se encomienden a ella. Además, la cofradía podrá asistir con sus insignias, 
y pedir limosnas para misas por el difunto. 

En otras ocasiones, la hermandad defiende sus derechos y cqstumbres contra par­
ticulares. Es el caso acaecido en 1618: D. Juan de Acuña del Aguila, noble abulen­
se, se ofrece a llevar el pendón en la procesión por devoción, con túnica negra y des­
cubierto el rostro y acompañado de seis caballeros que irán con él alumbrándole. 
Los cofrades resuelven «que no haya novedad, y que quien sacara el pendón salga 
con la túnica blanca y cubierto el rostro en la forma como siempre se ha acostum­
brado»312. Seguramente con esta decisión perdieron la limosna que D. Juan de Acuña 

331 ARCHIVO PATRONATO DE LA VERACRUZConstiruciones 1551 y Adiciones de 1554. Se halla la trans­
cripción de la sentencia al final de este libro. 27 de septiemb re de 1546. 

332 ARCH IVO PATRONATO DE LA VERACRUZ Libro de Cuentas (1592- 1636). 8 de abri l de 1618. 

229 



les daría, pero preservaron sus privilegios y costumbres, y sobre todo, su poder deci­
sorio por encima de interlerencias externas. 

En el siglo XVII, se aprecia cómo la cofradía tiene categoría y es respetada por 
las demás. El visitador observa en 1623 que la hermandad tiene «mucha ostentación 
y autoridad por ser una de las que en esta ciudad gasta más en sus precisas necesi­
dades, como es notorio» 333

• El mullidor de la cofradía, con su ropón verde, era un 
personaje popular en La ciudad y visto con mucha frecuencia por las calles hacien­
do recados de la hermandad. Como veremos más adelante, parte de este auge se 
debe a que la cofradía aumenta sus caudales en la primera mitad del XVII, entre 
otras cosas, por el disfrute de varias obras pías y testamentos que se han otorgado en 
su favor. 

En 1655 tiene lugar otro pleito, esta vez con la Orden Tercera de San Francisco. 
La cofradía tiene la costumbre de acudir a la procesión que se hace el segundo 
domingo de cada mes por el claustro de San Francisco, así como a todas las proce­
siones que se hacen en el convento, sólo por devoción y consideración con los reli­
giosos franciscanos, ya que no tenían obligación ninguna. En este caso, la Orden 
Tercera tuvo la osadía de acudir a estas procesiones con su cordón, pendón y estan­
darte, poniéndose en mejor y más antiguo lugar que la Veracruz y eso que eran 
«hombres y mujeres meramente seglares» . Además acusan al padre guardián de San 
Francisco de haber fomentado esta situación. Los hermanos dan parte al padre pro­
vincial para que «mandase se guardase la costumbre y autoridad de la cofradía». Sin 
embargo, el guardián no obedecerá el mandato del provincial a favor de la cofradía 
por tener precepto en contra del visitador. Finalmente, los hermanos se toman la jus­
ticia por su mano y deciden no acudir a ninguna procesión al convento, aunque man­
tendrán allí su sala. Tampoco pagarán nada a la comunidad de San Francisco excep­
to lo con·espondiente por su asistencia a la procesión del Jueves Santo y a las fies­
tas de Santa Elena y la Cmz de Mayo. Asímismo, dejan de llamar a los franciscanos 
para las misas en el Humilladero, decidiendo contratar a otros sacerdotes. 

En 1658 el obispo Martín de Bonilla les notifica que la procesión del Jueves 
Santo no podrá salir de noche. Esta medida episcopal está en consonanc ia con la 
nueva religiosidad que se va imponiendo lentamente. La salida nocturna de la pro­
cesión se prestaba a algunos a excesos, aunque ignoramos si el obispo se basaba en 
hechos concretos. El hecho es que acatan la orden sin más problema, establecién­
dose la procesión a las 4 de la tarde. Seguramente esta medida duró poco, y la fuer­
za de la costumbre les llevaría a volver a hacerla por la noche. 

En el siglo XVIII la moderación será la dominante de todas las manifestaciones 
de la Veracmz. En el terreno económico, la cofradía andará escasa de medios, con 
muchos hermanos deudores que se quieren despedir para no pagar sus atrasos y con 
otros que no cumplen bien con sus obligaciones de pedir limosna, por lo que se ven 
mermados los caudales. Además, las costumbres han cambiado y ya no se dan 
limosnas como en siglos anteriores. Por ello, deciden intentar un repartimiento entre 
los hermanos para salvar problemas económicos, que no funcionó muy bien. 

Es en este siglo de las Luces cuando tenemos más noticias relativas a la labor que 
la Veracmz hacía con los ,ajusticiados. En 1713 tendrán una reunión con represen­
tantes de la cofradía de Au:c::uas en la víspera del ajusticiamento de un reo, para 
ponerse de acuerdo en la actu,llción de cada cofradía. Había pasado mucho tiempo 
desde la última ejecución en A vil a, por lo cual toman la decisión de convocar esta 

333 Jbidem. 1623. 

230 



reunión, tan lejana en sus formas y en su fondo a la beligerante actitud de ambas her­
mandades en siglos anteriores. Se decide que la Veracruz pida limosna y lleve la 
comida al reo a la cárcel y que ambas cofradías acudan al lugar del suplicio, aunque 
la insignia d.Y la Veracruz irá antes, y en lugar preeminente. Una v~z ejecutado, la 
cofradía de Animas se lo llevará a enterrar, retirándose la Veracruz. Esta será la últi­
ma ejecución hasta 1753. 

Los agobios económicos serán la tónica dominante durante este siglo XVIII. 
Habrá frecuentes protestas entre los hermanos a los que les toca llevar el palio o las 
insignias, ya que deben de dar una limosna obligatoria de 80 r., además de pagar los 
gastos de refresco de ese día. Las protestas por este excesivo pago llegaron hasta el 
provisor, que mandó quitar algunos gastos superfluos «atendiendo a que los herma­
nos de la cofradía eran de cortos medios, y que con estas circunstancias nadie qui­
siera entrar en ella, y de que cada día iba minorando la calidad y se vendría a extin­
guir como otras muchas» 334

• Pese a esto, será frecuente en estos años encontrar a her­
manos que se despiden o son despedidos por la cofradía, al no poder o no querer 
pagar sus deudas con la hermandad. 

Las relaciones con el convento de San Francisco son ahora correctas pero frías y 
no exentas de algunos problemas. En 1749 advierten al padre guardián que el padre 
que vaya a predicar el Jueves Santo «trate con el decoro conespondiente a la 
cofradía, no expresando palabra s que puedan ser denigrantes a sus hermanos». La 
actitud de los cofrades tampoco debía ser ejemplar, como demuestra que en los años 
1760-70 se planteen suprimir la plática, ya que al estar las pue11as de la sala abier­
tas y entrar y salir y haber mucha gente fuera, «más sirve de risión que de devoción, 
hacen señas al orador, le hacen perderse, o dicen palabrotas» m. En junta de 1750 
constatan que pocos o ningún hermano asiste a los entierros, por lo que a veces no 
hay ni siquiera quien lleve las insignias y la cera. Se establece multa de medio real 
por no asistir al entieno de hermano s, pues a los de la gente de fuera no es obliga­
torio asistir. 

La cofradía aumentará sus indulgencias en 1754, con un Breve concedido por 
Benedicto XIV ell3 de abril. El devoto que confiese y comulgue y visite el Humi­
lladero el día de la fiesta principal, el 19 de marzo (San José), el día segun do de la 
pascua de Pentecostés, el 13 de junio (San Antonio de Padua) o el día de la Asun­
ción conseguirá indulgencia plenaria y jubileo perpetuo. Este Breve costó a la her­
mandad 200 r. que se pagaron en un repartimiento de 2 r. cada hermano. 

El año 1763 se acuerda solicitar a los que deben algo a la cofradía que lo paguen 
so pena de acudir a los tribunales eclesiásticos o reales. Es el eterno problema de las 
cofradías, cuyos miembros quieren recibir , pero no aportar. Tres años después se 
constata que a pesar de las diligencias hechas, incluso judicialmente, no se ha con­
seguido la cobranza de los atrasos. Más tarde se volverá a intentar, con el mismo 
resultado. Las multas en muchos casos, no es que no se paguen, es que ni siquiera 
se piden. 

El extremado carácter laica! de la cofradía se mantendrá durante toda su existen­
cia: no hay sacerdotes emla cofradía, seguramente porque no se les permite ingre­
sar. Cuando en 1763 una hermana solicita el ingreso para su hermano sacerdote, los 
hermanos contestarán lacónicamente «no haber costumbre de admitirse sacerdotes 
en esta cofradía» . En estos años centrales del siglo XVill ha aumentado bastante el 

334 Libro de Cuentas ( 1727-1759). Año 173 1. 
m Libro de Juntas y Acuerdos ( 1763- 1805). 

231 



número de cofrades. Se da el problema de que «en las juntas que se han celebrado 
todos quieren hablar a un tiempo, sin poderse entender las proposiciones por la bulla 
que se mete». Quieren nombrar a un presidente para imponer orden en las juntas. Al 
ser votada esta propuesta se dividen en dos bandos y finalmente se desiste por el 
momento, gobernándose la hermandad como hasta entonces, por el caja y cuatro 
contadores, pues el cargo de oficiales ya ha desaparecido. 

Como han cambiado tanto los tiempos, en 1764 deciden hacer nuevas ordenan­
zas, que en el libro no aparecen escritas hasta 1774336

• Precisan que es necesaria una 
refmma, dado que la disciplina del Jueve s Santo ya no se hace. Estas constituciones 
nuevas no son muy sistemáticas ni se dividen en artículos, sino por temas. Estable­
cen las funciones de presidente como máxima autmidad de la hermandad. A éste le 
asisten cuatro contadores y un caja que será un hermano «de los saneados, tanto en 
bienes como en talentos» y que recibirá 20 r. de gratificación al año. Tendrá como 
auxiliar a un cobrador de hábitos. Establecen con más claridad las funciones del 
mullidor, al que se paga un sueldo anual de 110 r. Al final de las constituciones se 
declara haber sido aprobadas por la autoridad eclesiástica y civil, lo cual quiere 
decir, -si fuera cietto-, que la Veracruz tenía ambas aprobaciones cuando llegó el 
ataque ilustrado contra las cofradías. 

En cuanto a la categotia jurídica de la hermandad, es con este término como se 
la llama preferentemente durante el siglo XVI. En el XVll, esta denominación alter­
nará con la de cofradía. Ya en el XVlli en dos ocasiones: Junta de 1750 y Ordenan­
zas de 1774, se la llama Patronato o se alude a los hermanos como patronos. Esta 
denominación aparece mezclada con las anteriores y sólo en estas ocasiones por lo 
que suponemos se trata de un error de pluma, que en ningún momento debe atri­
buirse a que la cofradía se instituyó legalmente en patronato. 

El «libro de limosnas para los ajusticiados » es el que mejor nos narra la labor 
caritativa de la cofradía para con los condenados a muerte, en una fecha tan tardía 
como los últimos años del XVlli. El19 de febrero de 1772 se ahorcó a José Domín ­
guez, portugués. Se llega a un acuerdo con la cofradía de Ánimas, pues al hacer 
muchos años que no se ejecuta a nadie, no saben muy bien qué hacer. Finalmente 
deciden lo siguiente: cuatro hermanos piden limosna por las calles por el aJma del 
reo; en la última noche la Veracruz se unirá a la procesión que hacen los de Animas, 
al día siguiente irán las dos a por el reo a la cárcel y le acompañarán hasta el supli­
cio; una vez ejecutado se le lleva a la ermita de San Miguel y al anochecer le llevan 
a enterrar a la Magdalena, desde donde se retira la Veracruz. Además de ésto, los 
hermanos acompañarán al reo de dos en dos todo el tiempo que esté en el Humilla­
dero. Al año siguiente habrá otra ejecución: la de Juan Blázquez, contrabandista. El 
año 1776 se hace Junta Extraordinaria para preparar lo necesario para asistir a un 
reo: José Martín, soldado portugués . En este caso, y como se trata de un soldado, se 
hace la excepción de asistirle en el cuartel, y no en el Humilladero, como era lo habi­
tual. Para asistir a este hombre se recogieron 662 r. de limosna s que se gastaron de 
esta manera: en vino, dulces, bizcochos, agua de limón , un cabrito, 6 libras de vaca 
y 4 de carnero, tocino, huevos, panes, chorizos, garbanzos, mantequilla, escabeche, 
pasa y chocolate : 148 r. En cisco y carbón, aceite y veJas: 12 r. Los gastos más fuer­
tes se harán en cera, misas y funerales, en que se gastan 498 r. 

Esta ejecución les proporcionó bastantes quebraderos de cabeza, incluso humi­
llaciones, hasta el punto de decidir que no acudirán más veces con estas caridades a 

J36 ARCHIVO PATRONATO DE LA VERACRUZ Libro de Juntas y Acuerdos (1763-1805). 27 de marzo de 
1774. 

232 



soldados, por los inconvenientes que hubo al tener que ir al cuartel: «Se experimentó 
mucha incomodidad, ver los gastos excesivos y muchas ocasiones de quimeras con 
los soldados y aún con los mismos oficiales, como se experimentó en el lance pre­
sente». Desde luego, estos cofrades diferenciaban claramente entre la caridad cris­
tiana y hacer el Iidículo. Se avecinaban además, tiempos de anticlericalismo y se 
empezaban a tambalear las bases de la monolítica fe católica en España. El último 
ajusticiado del siglo fue Luis Garcia, vecino de San Bartolom é, en el que se gasta­
ron íntegramente los 1.260 r. que se habían conseguido de limosnas. 

2.1.6.- Las fiestas 

Algunas fiestas de la Veracruz tienen un carácter más festivo, como la de la Cruz 
de Mayo, mientras que otras, como la procesión del Jueves Santo, son de tipo pura­
mente penitencial, aunque con detalles que la suavizan. La procesión penitencial del 
Jueves Santo o Jueves de la Cena, como ellos la llaman, está motivada por la misma 
fmalidad que tiene la hermandad: la penitencia pública. El marco elegid9 es la Sema­
na Santa, siendo la procesión de Semana Santa más importante de A vila durante 
mucho tiempo. Las ordenanzas de 1551 describen la procesión minuciosamente . Se 
hacía de noche, aunque la hora no está especificada en ningún documento. El orden 
que sigue la procesión es el siguiente: la cruz verde flanqueada por dos blandones y 
tras ella dos mozos de coro de la catedral, cantando «en remembranza de la pasión de 
Nuestro Señor Jesucristo«. Tras ellos irán las mujeres, que no iban vestidas con túni­
cas, sólo de negro, e inmediato a éstas, las personas que vayan en penitencia sin túni­
cas de la hermandad. Luego va el pendón de la hermandad acompañado por dos blan­
dones y dos mozos de coro. Después van los hermanos con un Cristo en el medio, con 
blandones y mozos de coro, y al final, otro Clisto. Cierran la procesión los clérigos, 
que van cantando. Esquemáticamente podríamos dibujar la procesión así: 

Blandón 1 Cruz Verde Blandón 

2 mozos de coro 

Mujeres 

Penitentes sin túnicas 

Blandón Pendón Blandón 

2 mozos de coro 

C'l) 
Blandón 

1 
Cristo 

1 
Blandón 

C'l) 

o o 
z 

~ < 2 mozos de Coro 
~ 
~ ~ 
~ ~ :e 

Cristo 

Clérigos 

233 



El recorrido, que se hace a ritmo lento, podría durar cuatro o cinco horas. Hacían 
estación en casi todas las parroquias de la ciudad, excepto las de la zona sur, y en 
algunos conventos. La procesión sale de San Francisco para dirigirse al Humilla­
dero, muy cercano, y desde allí van las iglesias de Santo Tomé, San Pedro, La Mag­
dalena, Catedral, San Juan, Santo Domingo, Ntra. Sra. del Carmen, San Vicente, San 
Andrés, La Concepción y San Francisco. La capilla de la Anunciación pagaba en 
1596 a la cofradía 12 r. por que la procesión pasase por ahí e hiciese estación. 

Los penitentes llevan su escudo cosido en el hombro izquierdo, su cordón y las 
disciplinas. Los ~ermanos de luz, es decir, los no penitentes, van en la procesión lle­
vando una vela. Estos suelen ser personas más mayores, enfermas o de mayor cate­
goría social. La insistencia en que se confiese y se comulgue para hacer puro y con 
méritos esta penitencia es clave para comprender la mentalidad cont:rarreformista 
tan ~n boga en estos años. Incluso el artículo 3° establece que el hermano que no esté 
en A vila el día de la procesión, la haga él solo a su vuelta en San Francisco, mien­
tras un compañero recorre a pie todas las estaciones por las que discurrió la proce­
sión. De los preparativos se ocupaban los oficiales, siendo el cometido más curioso 
el de «Suplicar al Señor corregidor que es o fuere haga servicio a Dios y a los nues­
tros cofrades caridad de los acompañar en la procesión, haciendo vayan quietos con 
su asistencia »337

• 

El desfile procesional irá cambiando con el tiempo, sobre todo por la inclusión 
en el desfile de nuevos pasos. En 1618 aparece ya el paso de la Oración del Huerto, 
el Trono y el de Nuestra Señora y San Juan. El paso de la Oración del Huerto se 
encargó en 1612 al escultor Juan Leal338 y de él pasó a encargarse la cofradía de la 
Oración del Huerto, especie de sección de la Veracruz formada por hortelanos y que 
acabó configurándose en cofradía aparte. A principios del XVID el desfile constaba 
de los siguientes pasos: Santo Cristo; Santa Cruz; San Juan y María; paso de la 
Columna; paso de la Cruz a cuestas y La Oración en el Huerto. El de la Verónica se 
añade después, saliendo por primera vez en 1763. 

Además de la procesión, la hermandad celebra otras tres fiestas, el 9 de febrero , 
la Transfixión de Nuestra Señora; el 3 de mayo,, la Exaltación de la Santa Cruz y el 
domingo después de los Santos, la Función de Animas. En las dos primeras la fies­
ta religiosa consiste en misa con diácono y subdiácono, con ó;gano y oración por los 
difuntos, seguida de una procesión y sermón. La función de Animas, como su nom­
bre dice, es una misa de réquiem con un responso cantado y ofrenda de bodigos y 
vino que se celebra en noviembre, mes de los difuntos. 

El día de la Cruz de Mayo podríamos considerarlo como el de la fiesta princi­
pal de la cofradía. El carácter festivo y de expansión está mucho más acentuado y la 
aleglia es la tónica dominante de este festejo. En ella se celebran danzas, hay músi­
ca, cohetes y todo tipo de expaysiones. La fiesta de la Santa Cruz como día de pre­
cepto general en la ciudad de A vila se instituyó por la influencia de la Hermandad 
en 1610. Entre sus papeles se encuentra el mandato del señor Provisor de 9 de abril 
de 1610 por el que se debe notificar a los párrocos que lo publiquen en sus parro­
quias. Esta fies~ no aparece en las listas de fiestas diocesanas de los sínodos de Fon­
seca (1481) y Alava y Esquive! (1556) y sí en el de F. de Gamarra, de 1617. Junto 
a la advocación de la Santa Cruz aparece la de Santa Elena, a la que también se le 
rinde culto este día, por ser la santa a que se atribuye la invención de la Santa Cruz. 
La hermandad tenía una imagen de la santa que se sacaba en procesión ese día junto 

337 Constitucio nes. 1551. Artículo 19. 
338 F. DE LAS HERAS Op. cit. p. 26. 

234 



con la Cruz. Dos fiestas menores que celebraba la hermandad intermitentemente son 
la del segundo domingo de Pascua florida y el día de San Francisco, en honor a sus 
anfitriones franciscanos. 

Los refrescos que celebra la cofradía son variados. Los principales son el día de 
Jueves Santo, la víspera y día de la Santa Cruz y lo que se da a los religiosos de San 
Francisco según consta en las cuentas: cabritos, carneros, lampreas, etc. Otros 
refrescos que la cofradía gasta con profu sión en el XVII son los de la toma de cuen­
tas, a los danzantes y músicos el día de la Santa Cruz, al predicador, con ocasión de 
la venida de la Virgen de Sonsoles, etc. En 1768 se decide que como la cofradía no 
tiene rentas y «considerando que el gasto de refrescos que se hacía con la comuni­
dad y entre los individuos de la cofradía así el día de Jueves Santo como la víspera 
de la Santa Cruz y día es muy perjudicial y denigrativo por las voces que se oyen y 
por otros motivos justos, determinaron que de aquí en adelante no se gaste en dicho 
refresco vino ni bizcochos por cuenta de la cofradía. Estamos ya finalizando un siglo 
que marcará la inflexión en las costumbres cofradieras. Durante el siglo XVTI los 
gastos festivos en conjunto supondrán un 20% frente al 7% del siglo xvm. 

Otro aspecto festivo importante en la Veracruz es la utilización de las danzas y la 
música. Tanto en la fiesta de la mañana de Resurrección y sobre todo en la de la 
Cruz de mayo aparecen danzas desde 1596 hasta 1638. Algunos de estos días se 
hacían 2 ó 3 danzas y la música acompañaba a la procesión. El carácter festivo se 
ve reforzado con cohetes, aunque aparecen sólo en las cuentas de los años 1700-
1706. El punto álgido de estos festejos será la primera mitad del siglo XVll y lle­
garán a desaparecer prácticamente en el xvm. 

CUADRO 2: DANZAS Y MÚSICA EN LAS FIESTAS DE LA VERACRUZ 

Año Nombre danza y encargado Día de la fiesta Precio 

1596 Danza de los judíos Ctuzde Mayo 36 r. 

1602 Danza de Barrera Cruz de Mayo 77 r. 

1602 Danza de Vicente Sánchez Cruz de Mayo 71 r. 

1602 Danza de la Caballería/Barrera Cruz de Mayo 44r 

1603 Danza de Cascabeles Cmzde Mayo 

1603 Pedro de Arellano y Tañedores Cruz de Mayo 

1603 Ministril es Cruz de Mayo 

1605 Danza de Pascua Cruz de Mayo 

1606 Danza Cruz de Mayo 

1606 Danza Cruz de Mayo 

1606 Danza Mañana de Pascua 

1608 Danza de Barrera Cruz de Mayo 79 r. 

1608 Danza San Benito 66 r. 

1608 Danza de la Caballería 44 r. 

1608 Ministril es 50 r. 

1610 Danza Mañana de Resurrección 8 r. 

1610 Tañedores Procesión 3 r. 

235 



Año Nombre danza y encargado Día de la fiesta Precio 

1610 Danza de Cascabeles Cruz de Mayo 145 r. 

1610 Danza de la Caballería Cruz de Mayo 40 r. 

1612 Danza de Cascabeles 81 r. 
Martín de Barrera 

1612 Danza de la Caballería 34 r. 

1612 Ministril es Procesión de la Cruz 66r. 

1614 Ministril es Procesión de Sta. Elena 

1614 Danza de la caballería 

1614 Danza de Cascabeles 

1615 Danza Mañana de Pascua 12 r. 

1615 Danza de Caballería y de Cruz de Mayo 36 r. 
Cascabeles/Barrera 

1615 Danza de las gitanas Cruz de Mayo 44 r. 

1615 Ministril es Cruz de Mayo 55 r. 

1616 Danza/Martín de Barrera Cruz de Mayo 11 r. 

1616 Judiada/Juan Monedero Cruz de Mayo 40 r. 

1618 Danza/Barrera Cruz de Mayo 53 r. 

1618 Judiada/Barrera Víspera Cruz de Mayo 53 r. 

1618 Danza Mañana de Pascua 4 r. 

1618 Ministril es Víspera y día de la Cruz 55 r. 

1620 Danza Mañana de Resurrección 4 r. 

1620 Danza/Juan Díaz Ortelano Cruz de Mayo 77 r. 

1620 Danza y judiada/Barrera Cruz de Mayo 106 r. 

1622 Danza 

1624 Danza de la Caballería 

1625 Danza de la Caballería 

1627 Ministril es 52 r. 

1627 Danza Cruz de Mayo 143 r. 

1627 Danza Mañana de Resurrección 4 r. 

1630 Danza de la caballería/Barrera Cruz de Mayo 126 r. 
y Bartolomé de AguiJar 

1630 Ministril es Cruz de Mayo 55 r. 

1631 Danza/B. de Aguilar Día Cruz de Mayo 106 r. 

1631 Danza/Juan García Cruz de Mayo 

1632 Danza y Danza de Caballería/ Cruz de Mayo 110 r. 
Bartolomé de AguiJar. 

1632 Ministriles Procesión de la Cruz 

1634 Ministril es Procesión de la Cruz 

1634 Danza Virgen de Sonsoles 44 r. 

236 



2.1.7.- Vida económica 

El mayordomo es el máximo encargado de las fmanzas de la cofradía, aunque en 
colaboración estrecha con los oficiales. Algunos de éstos tienen dineros de la cofradía 
por asuntos de su incumbencia, como por ejemplo lo relativo a limosnas para los 
pobres de la cárcel o la recogida de otro tipo de limosnas por las cuadrillas. De este 
dinero dan cuenta al mayordomo. Las tomas de cuentas son elementos fundamentales 
de la vida de la cofradía. El mayordomo es el último responsable de los objetos de la 
cofradía, de los que debe tener hecho un inventario. Ya vimos que en el siglo XVIII a 
este cargo se le llamará caja, más habitual en el mundo cofradiero dieciochesco. 

La cera tiene tal importancia en la cofradía que se hacen unas cuentas especiales 
con sus partidas y el hecho de «hacer la cera>> es un importante acontecimiento del 
que se encargan los oficiales, mayordomo, mullidor y cerero . Cada día de los que se 
usa en hacer la cera se gastan 15 r. en comidas, etc., además de pagar al cerero por 
su trabajo. Sin embargo, lo más importante es la toma de cuentas al mayordomo, que 
se hace en su casa o en la sala de San Francisco con presencia de los oficiales vie­
jos y nuevos, los contadores y el escribano. La ordenanza novena de 1551 estable­
ce las partidas de ingreso s que debe dar el mayordomo: copias(recibos de los. her­
manos), capellanías, entradas, limosnas de cuaresma y Semana Santa, Humilladero 
y Jueves Santo en la procesión, de las túnicas, limosnas de la mañana de Pascua Flo­
rida y de las fiestas de la Cruz y Transfixión, y de los encomendados. El mayordo­
mo que obtenga un balance negativo deberá pagarlo a la hermandad en los 30 días 
siguientes a la toma de cuentas. Para amenizar este acto se gastan 15 r. en una cola­
ción. En los primeros años se hacía cada 4 ó 6 meses, como en 1596, por ejemplo, 
en que se toman las cuentas en 5 ocasiones; pero desde 1625 se hace anualmente, 
normalmente unos días después de la fiesta de la Cruz de mayo. En las ordenanzas 
añadidas en 1574 se especifica que el mayordomo dará cuenta un domingo después 
del de cuasimodo. El dinero líquido de la hermandad lo tendrá un oficial en un arca 
que tiene dos llaves diferentes, en manos de un oficial viejo y otro nuevo. Este dine­
ro se verá disminuido por los malparados, que es como califican a los dineros que 
no se han podido cobrar de hermanos ausentes, deudores o pobres. 

Los ingresos de la hermandad proceden de las fuentes habituales: las limosnas de 
devotos y las ap01taciones de los cofrades. Estos dos conceptos representan un 87% 
del total del siglo xvn y un 84% en el XVIII. La diferencia entre ambos está en que 
aumentan sustancialmente las aportaciones de hermanos en el XVIII mientras que las 
limosnas, muy altas en el siglo anterior, ahora disminuyen drásticamente. Las razones 
son varias: en parte hay que tener en cuenta que el siglo XVIII fue una época menos 
limosnera y por otro lado, es notorio que la hermandad dejó de pedir limosnas al dis­
qúnuir su cuantía y hacerse más difícil la recaudación. La hermandad era famosa en 
A vila por la cantidad y frecuencia de las limosnas que pide: todos los domingos del 
año, y en cuaresma también los lunes, además de los domingos de cuaresma mañana 
y tarde; en San Francisco en su día y en el Humilladero cuando hay actos de culto; en 
cuaresma con las varas; en Semana Santa y Jueves Santo con las varas y la taza ... 

La aportación de los hermanos a la hetmandad, aparte de su entrada, consiste en 
una copia, especie de recibo donde consta la cuota que paga el cofrade, que más 
tru·de se hará en forma de repartimiento. Como es habitual, las copias se cobran con 
dificultad y en muchos casos tras gestiones judiciales, amenazas, e incluso expul­
siones de la hermandad. Ya en la visita episcopal de 1592 se manda a los cofrades 
que deben cera de entradas o capellanías, lo paguen en nueve días, so pena de exco­
munión mayor. 

237 



Los ingresos por censos o dotacione s no representa más de un 4%. Son pocos y no 
muy cuantiosos, aparte de ser su cobro difícil e irregular. Algunos eclesiásticos, sobre 
todo clérigos de la catedral, fundan obras pías para dar comida a los presos de la cár­
cel o para los gastos generales de la hermandad, como por ejemplo, el Racionero 
Cabero, Mateo Pinto de Quintanar, Gaspar Daza, etc. María del Carpio otorgará a la 
hermandad un censo en Riofrío , que será el único que perdure en su poder hasta fina­
les del xvm. También tiene la hermandad una casa, que alquila en 1624 por 115 r. 

CUADRO 3: INGRESOS (SIGLO XVll) 

Censos y Aportación 
Años Alcance Dotaciones Limosnas Entierros Cofrades Total 

1592 10 751 761 
1596 151 29 1049 1008 2237 
1602 1456 29 1610 94 2173 5362 
1605 85 29 668 106 1667 2555 
1610 1004 104 1093 2201 
1615 14 829 203 705 1737 
1620 282 494 2274 45 2025 5120 
1624 290 180 2030 149 360 3009 
1630 394 2773 52 373 3592 
1643 386 62 2094 62 2604 
1645 62 2059 84 314 2519 
1650 173 146 1893 26 283 2521 
1655 146 2224 40 325 2735 
1660 2 123 1694 33 269 2121 
1692 17 22 739 16 155 949 
1695 34 22 627 18 192 893 

Suma 2900 1738 23567 1032 11693 40916 

Porcentaje 7% 4% 58% 2% 29% 100% 

CUADRO 4: INGRESOS (SIGLO XVIII) 

Censos y Aportación 
Años Alcance Dotaciones Limosnas Entierros Cofrades Total 

1700 78 22 1055 64 238 1457 
1710 62 32 571 32 263 898 
1720 32 515 42 251 840 
1730 159 306 62 504 1031 
1740 22 278 21 305 626 
1750 324 22 154 24 451 975 
1755 22 99 836 957 
1765 376 92 224 1221 1913 
1775 lO 66 633 709 
1785 272 30 162 646 1110 
1795 12 61 106 586 753 

Suma 1283 345 3536 245 5934 11269 

Porcentaje 11% 3% 31% 2% 53% 100% 

238 



Los gastos de la cofradía se reparten muy desigualmente en ambos siglos. En el 
xvn la limosna que se da a los presos y los festejos y refrescos suman un 42% de 
los gastos. La hermandad tiene una gran dimensión festiva y sus celebraciones, 
sobre todo la de la Cruz de mayo eran espléndidas . Este esplendor desaparece radi­
calmente en el siglo xvm, hasta el punto de parecer una hermandad distinta, que 
ha perdido todo el dinamismo, y sobre todo, que ha perdido sus peculiaridades, 
viniendo a ser una más. 

CUADRO 5: GASTOS (SIGLO XVII) 

Func. Lúnosna Fest.y Obras y 
Años Religiosas Presos Refrescos :Oifuntos Sueldos Compras Cera Resultas Total 

1592 4 104 76 14 110 58 366 
1596 52 78 518 173 632 561 644 88 2746 
1605 122 560 407 43 411 272 605 29 2449 
1615 122 500 588 102 395 70 368 2145 
1624 117 1009 599 25 317 255 561 2883 
1645 117 722 433 194 94 760 2320 
1655 147 809 442 188 52 748 96 2482 
1692 127 170 30 38 110 525 1000 

Suma 808 3678 3261 449 2175 1428 4321 271 16391 

% 5% 22% 20% 3% 13% 9% 26% 2% 100% 

Resulta curioso el reducido gasto de funciones religiosa s, que aumenta en el siglo 
XVTII hasta un 14%, porcentaje que sin ser muy elevado es bastante mayor que en 
el siglo anterior. Otro detalle sorprendente es el escaso gasto en los difuntos, que se 
conespo ndía directamente con los pocos ingresos que reportaba a la cofradía el asis­
tir a entenar a la gente que lo solicitaba. 

CUADRO 6: GASTOS (SIGLO XVill ) 

Funciones Festejos y Obras y 
Años Religiosas Refrescos Difuntos Sue ldos Compras Cera Resultas Total 

1700 117 26 22 38 471 707 1381 
1710 125 66 23 41 54 654 963 
1720 125 83 27 41 24 247 547 
1730 126 76 52 41 27 692 174 1188 
1740 135 92 28 64 38 329 686 
1750 125 59 41 10 531 766 
1755 155 59 108 82 505 94 1003 
1765 147 185 198 89 242 174 409 1444 
1775 147 30 72 122 110 208 480 1169 
1785 147 15 54 3 65 361 56 701 
1795 147 14 144 110 14 303 732 

Suma 1496 705 728 590 1137 4711 1213 10580 

% 14% 7% 7% 5% 11% 44% 11% 99% 

239 



En el mantenimiento de sus instalaciones se gastan pocas cantidades, no así en 
cera, que se gastaba con profusión, máxime teniendo en cuenta que la hermandad 
se ocupaba de hacer su propia cera para su consumo, empleando en ello el tiempo 
y dinero que hiciera falta. Los sueldos a que aluden los cuadros 5 y 6 se refieren 
sobre todo al de mullidor, pieza clave de la hermandad, que tenía mucho trabajo. 

La hermandad no era muy rica en bienes. Tenemos algunos inventarios, siendo 
los más importantes y completos los de 1610 y 1699. Como objetos de uso en las 
procesiones, sobre todo en la del Jueves Santo están reseñados una cruz de plata, el 
pendón nuevo y otro viejo, 4 Cristos grandes, un Eccehomo con la cruz a cuestas y 
Nuestra Señora y San Juan , una imagen de Santa Elena, el Cristo del Humilladero, 
el paso de la Oración del Huerto, la cruz verde, 122 túnicas y 12 varas con sus 
cetros. El resto de los objetos son los necesarios para el culto en el Humilladero: 
arcas, tarimas, bancos, frontales, candelas, corporales, palios, etc., todo ello en can­
tidad moderada339• El inventario de 1699 añade casullas y ornamentos de misa, de 
los que carecía, así como un cáliz de plata, un misal y varios cuadros que están en 
el Humilladero. Estos son siete escenas de la pasión, Ntra. Sra. del Rosario, dos San­
tos Mártires y San Francisco. 

Por último, y como visión de conjunto de la economía de la cofradía tenemos 
el gráfico l. Se aprecia claramente cómo la primera mitad del siglo XVII fue el 
punto álgido de esplendor de la cofradía, a falta de datos de la segunda mitad. 
Cuando regresamos del vacío de 1660-1692, nos encontramos con una cofradía 
distinta en sus manifestaciones y en el uso de sus bienes, que son un reflejo de la 
vida cofradiera. 

GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 

1 :¡ 
1 

5000 

~ 40001 
a: 3000 1 

0~---------------- -- -----------------
1592 1606 1620 1634 1648 1662 1676 1690 1704 1718 1732 1746 1760 1n4 1788 

AÑOS 

\- CARGO - DATA 

339 Libro de Cuentas (1608-1613). 15 de mayo de 1610. 

240 



2.2.- Patronato de Nuestra Señora de las Angustias 

Pese a los remotos orígenes que parece indicar F. de las Heras remontando al siglo 
XIV la devoción a una imagen de Nuestra Señora de las Angustias situada en la parro­
quia de San Silvestre, es difícil precisar la fundación del patronato340• F. de las Heras 
nos da otra noticia indirecta de su existencia en 1750: se trata de la estación procesio­
nal que hacía en la iglesia del Carmen la cofradía del Resucitado341 • Antes de este dato, 
Fernández Valencia indica en 1676 que en tiempos del obispo Francisco de Rojas 
(1663-73) se celebraban dos procesiones de Semana Santa: la del Jueves Santo, que 
sale del convento de San Francisco, y la del Entierro de Cristo, que parte del conven­
to del Carmen342

• Esta procesión era un acto organizado por esta cofradía junto con la 
del Santo Sepulcro, por lo cual podría indicar su existencia en estas fechas. 

En 1770 aparece en la relación de cofradías del AHN, con la categoría jurídica 
de cofradía, por lo que podría ser que el título de patronato lo adquiriera posterior­
mente, ya en el siglo XIX o incluso en el XX. Cuando se destruye el convento del 
Carmen Calzado entre 1808-14, la cofradía pasa a la parroquia de Santo Tomás 
llevándose la imagen allí343

• El resto de datos que conocemos son del siglo XIX, cul­
minando el proceso con la fusión de esta cofradía con la del Santo Sepulcro, con 
sede en la misma parroquia. 

No conocemos las ordenanzas antiguas, aunque sí las tenían hechas. Éstas junto 
con el resto de la documentac ión se quemaron con el convento del Carmen en 1809, 
por lo que no tenemos ningún documento de la cofradía del período de nuestro estu­
dio)4.1. Han llegado a nosotros las ordenanzas de 1851, aprobadas por el obispo y con 
el título añadido de Real, aunque no podemos afirmar si realmente se le concedió 
este título. De ellas podemos extrapolar algunos datos que presumiblemente pro ­
cedían de las constituciones antiguas. La cofradía se rige por un presidente, nombre 
de claro sabor decimonónico, y será ayudado por un secretario y un caja con dos 
contadores. Contará con un muñidor y celebrará anualmente una junta general el pri­
mer domingo de cuaresma, y alguna otra para asuntos extraordinarios . 

Respecto a las obligaciones de los hermanos, cada uno aporta económicamente 
en el repartimiento anual. En 1765 cada hermano contribuyó con una fuerte canti­
dad: 70 r. Gracias a esto sabemos que en este momento la cofradía tenía menos de 
20 hermanos, que la renta de este año fue de 1449 r. y que ésta se componía de la 
dotación que paga a la cofradía el patronato de Juan Blázquez y Leonor Díaz, mas 
las capellanías que se piden, estandarte de entierros, tazas y cepo345

• 

La principal fiesta de la hermandad es la procesión del Viernes Santo. El carác ­
ter de cofradía de Semana Santa es acentuado, pues todas las funciones se orientan 
a ello. «Cada hermano gasta el Viernes Santo en cera y refrescos para los que van 
alumbrando el palio que les toca llevar, más de 80 r»346• Estas fuertes aportac iones 
hacen pensar en cofrades potentes económicamente, y por tanto, de un status social 
elevado. En la procesión sacan a su imagen, la Virgen de las Angustias junto a la 
del Cristo yacente de la cofradía del Santo Sepulcro. En este día se hace también el 
sermón del Descend imiento y Soledad. Otra fiesta que celebran es una novena en 
cuaresma y la función principal de la Virgen el 9 de febrero. Los gastos de estas 

340 F. de las HERAS. Op. cit. p. 57. 
341 lbidem p. 57. 
342 B. FERNÁNDEZ VALENCIA Op. cit. p. 97. 
343 ADA Doc. 161. Parroquia de Santo Tomás. Estatutos. Año 1865. 
344 lbidem. 
345 AHN Consejos. Leg. 7091 p. 9. 
346Ibidem. 

241 



fiestas ascendieron a 1413 r. en 1765 incluyendo sacristanes, carpinteros, luminarias 
para la Virgen, monitor, cera y otros gastos menores 3

'
17

• 

2.3.- Cofradía del Resucitado 

Aunque de gran tradición en la ciudad de Á vi la, ésta es una de las que cuenta con 
menos documentación. Sólo un libro se conserva del período estudiado, que corres­
ponde a los años 1756-1804. Existió un libro anterior, que presumibleme nte con­
tendría las constituciones más primitivas y los primeros datos de la cofradía desde 
1689 a 1755. Este libro se ha destruido recientemente por el efecto de la humedad que 
invadió la sacristia donde estaban los documentos. Sólo sabemos, a este respecto, lo 
que de él dice F. de las Heras .~-~ 8 que sí pudo consultarlo antes de su desaparición. 

2.3.1.- Origen 

Antes de precisar el origen de la cofradía deberíamos dejar claro el origen de su 
sede, es decir, del Humilladero o ermita del Pradillo. C. M. Ajo da la primera referen­
cia de la existencia de la ermita del Pradillo en 1491, al aparecer citada en un deslin­
de de tierras349

• F. de las Heras opina que la ermita existía antes que la cofradía y que 
era un simple humilladero «creado por la devoción de los fieles, y en el que se vene­
raba una imagen ante la que se detenían los viandantes a su paso por el camino» 3so. En 
este humilladero, los feligreses de la parroquia de San Andrés que fundaron la cofradía 
en 1669 hicieron sus reformas hasta convertirla en una ermita. Esta teoría la sustenta 
la Relación del Obispo D. Francisco de Rojas, enviada a Roma en 1664 para sustituir 
la visita personal ad limina al Papa. En ella se nombra al «Humilladero de San Fran­
cisco», que probablemente se trata del humilladero del Pradillo, a escasa distancia del 
convento de San Francisco y que, evidentemente, en 1664 aún se conocía por el nom­
bre de San Francisco hasta que pasó a ser posesión de la cofradía del Resucitado 351 • 

Bartolomé Femández Valencia en su «Historia de San Vicente», escrita en 1676, 
alude al Humilladero del Pradillo como dedicado a Cristo Resucitado. «Reedificóse 
en la sede episcopal de D. Francisco de Rojas Borja, a devoción de algunos devotos 
que, celosos del mayor aumento de esta ermita, instituyeron en ella una hermandad 
y cofradía, año de 1669»m. Según F. de las Heras, la imagen de Cristo Resucitado 
es una talla anónima del siglo XVI, por lo tanto, anterior a la cofradíam. 

En resumen, que sobre un antiguo humilladero los fieles que fundan la cofradía del 
Resucitado en 1669, reconstruyen la ermita del Resucitado dándole mayor amplitud. 
Las obras que se hicieron en la ermita constan en el primer libro, desgraciadamente 
perdido, que da comienzo en 1689, veinte años después de la fundación de la misma. 
Según este libro, la cofradía celebraba sus reuniones con regularidad en la parroquia 
de San Andrés, nombraba cargos, tomaba cuentas, etc, apreciándose una institución ya 
en funcionamiento y superados los iniciales titubeos e irregularidades. Las obras de 
ampliación de la ermita comenzaron en 1696 con el transporte de piedra y materiales. 
Del proyecto se encargó Santiago González, maestro de obras y Juan Carpintero, 

347 Jbidem. 
348 F. DE LAS HERA~ HERNÁNDEZ Op. cit. p. 65. 
349 C. M" AJO GONZALEZ Historia de A vi/a y de toda su tierra, tle sus hombres y sus instituciones, por toda 

su geograj{a provincial y diocesana. Torno XU: El siglo XV: primer siglo de oro abulense. CElA. Salamanca , 1994 
p. 618. 

350 F. DE LAS HERAS HERNÁNDEZ Op. cit. p. 65. 
351 Cf. T. SO~RINO CHOMÓN Episcopado abulense p. 249. 
352 B. FERNANDEZ VALENCIA Historia de San Vicente y grandezas de A vi la. A vi la, 1676. Ed. de T. Sobri­

no Chomón. Fuentes históricas abulenses. Ávila. 1992. p. 101. 
353 Cf. F. DE LAS HERAS Op. cit p. 178. 

242 



maestro de albañilería y carpinterfa354
• La inscripción que figura en el dintel de la puer­

ta de la ermita la da por terminada al año siguiente: «Esta ermita se hizo de limosnas 
de hermanos y devotos del Santo Cristo. Año de 1697». Según F. de las Heras, hasta 
1698 no se terminaron las obras con la construcción de la sacristía y su decoración y 
amueblarniento. También se puso la primera cruz de piedra frente a la ermita, que fue 
sustituida en 1727 por otra, añadiéndose también el soportal355• 

Inscripción del dintel de la ermita del Pradillo, sede de la cofradía del Resucitado. 

2.3.2.- Organización y gobierno 

Después de conocer cómo, cuándo y dónde se inicia la cofradía del Resucitado, 
vamos a conocer su estructura organizativa. No conservamos sus constituciones, ni 
sabemos si estaban en el libro perdido de los años 1689-1754 pero podemos rastre­
ar sus huellas en la documentación que poseemos. Los cargos directivos conforman 
la llamada junta. Conocemos el cargo de capitán y suponemos que se eligen anual­
mente. Nada nos hace sospechar grandes diferencias en este punto respecto a otras. 
Un caja se encarga de la parte económica. Hay un monitor a sueldo de la cofradía, 
se nombran hermanos que recojan las cajillas a los cofrades y el ingreso en la 
cofradía se realiza de forma usual: pagando una cuota o cumpliendo escuadra, que 
aquí consiste en pedir limosna para la cofradía. 

2.3.3.- Los hennanos 

No conocemos ninguna lista de hermanos de esta época, por lo que es difícil 
aproximarnos a una cuantificación de los mismos. Extrapolando datos de las cuen­
tas, y partiendo de la aportación anual de cada hermano, junto con los cuartos de 
cada semana, podemos obtener datos más o menos fiables a partir de 1757, siem­
pre teniendo en cuenta que son cifras aproximadas. El hecho de que haya muchos 

354 Cf. F. DE LAS HERAS Op. cit. p. 66. 
JSS Ibídem. 

243 



deudores en la cofradía hace que observemos bruscos saltos en el número de her­
manos de unas fechas a otras inmediatas. Cuando aparecen dos cifras distintas de 
hermano s en la ofrenda y en las cajillas, se ha cogido la cifra más alta, pues es lógi­
co suponer que la más baja está producida por ausencias de algunos hermanos. El 
constante cobro de atrasos o resultas afianza esta idea . 

CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 

1710 72 hnos. 

1760 87 hnos. 

1765 36 hnos. y 1 viuda 

1770 82 hnos. 

1775 62 hnos. 

1780 18 hnos. y 6 hnas. 

1785 39 hnos. 

1790 62 hnos. 

1795 73 hnos. 

1800 97 hnos. 

Es evidente que los años que presentan cifras más bajas, como 1765, 1780 y 1785 
se trata de años de gran número de deudores que hace que la media de hermanos baje 
aparentemente, aunque no en la realidad. Parece que en torno a 62-82 hermanos es la 
cifra más lógica en este período de casi 50 años. No se trata, pues, de una cofradía gran­
de pero sí mediana. El ingreso de hermanos es constante en estos años y bastante abun­
dante, con una media de 1,6 ingresos por año. En muchos casos estas entradas son por 
tradición familiar: hijos de hermanos en la mayor parte de los casos. En la documenta­
ción se muestran parentescos hasta extremos grotescos: en 1797 ingresa «el marido de 
la mujer de Bernardo Mosquera, el cual está casado con la hija de Antonio Lima»356

• 

CUADRO 2: INGRESO DE HERMANOS 

1757-59 15 hnos. 

1760-69 15 hnos. 

1770-79 3 hnos. 

1780-89 lO hnos. 

1790-99 15 hnos. 

Excepcionalmente se admite a algún hermano con condiciones especiale s, como 
a Rafael Benito en 1783, que expone no tener tiempo para cumplir con los cargos de 
capitán, contador, etc . aunque sí asistiría a entietros y actos y tendría voz y voto en 

JS6 ARCHIVO DEL RESUCITADO Libro de junta s y cuentas 1756- 1804. Ano 1797. 

244 



las juntas. Se le admitió pagando 30 r.357
• La composición social de esta cofradía da 

la impresión de ser bastante popular. Refuerza esta impresión el carácter de anabal 
de la barriada de San Andrés, donde se sitúa. Se alude muchas veces en las cuentas 
la gran cantidad de deudas que deben a la cofradía los hermanos, debido a su poco 
poder adquisitivo. En 1757, de unos 72 hermanos, 11 son deudores recalcitrantes 
que deben 628 r. a la cofradía, es decir, una cantidad de 62 r. cada uno, lo cual supo­
ne estar debiendo al menos 5 años a la cofradía. Algunos están ausentes de Á vila y 
marcharon sin saldar sus deudas, como Teresa López, la pastora. Otros son pobres: 
«José Gutiérrez, murió pobre. Pedro del Cid, pobre de solemnidad, debe 33 r. y 12 
mrs. por ser pobre de solemnidad y no poder pagar, se le despidió»358• 

Reafirma el carácter popular de los cofrades el hecho de que en la junta de 1782 el 
caja no sabe firmar y los contadores tampoco. Si a este nivel están los dirigentes, es de 
suponer que la base es totalmente analfabeta que en este caso es como decir de baja 
clase social. Sin embargo no podemos aportar más datos que coiToboren esta impresión. 

2.3.4.- Vida cofradie ra 

Al carecer de las constituciones es más difícil indicar a qué estaban obligados los 
hermanos. Por referencias indirectas sabemos que tenían que asistir a los entierros 
de cofrades y sus familiares. Otra obligación era la de aceptar cargos directivos 
cuando les tocara, en orden de antigüedad, como solía hacerse en casi todas las 
cofradías, así como las aportaciones económicas habituales y de las que se hablará 
en su momento. Como reverso de la moneda , los cofrades y sus familiares eran ente­
n·ados por la cofradía, dando ésta una ayuda de 22 r. por cada difunto para misas, 
gastos de entierro, etc. Desde 1757 a 1800 la cofradía entenó a 179 hermanos y 
familiares, a una media de 4 entienos anuales. 

2.3.5.- Las fiestas 

La fiesta principal de la cofradía es la de Pascua de Resunección. En un princi­
pio, casi durante el primer siglo de existencia de la cofradía la fiesta principal se 
celebraba el segundo domingo de Pascua con misa solemne en la ermita y ofrenda 
de regalos. Al instituirse más tarde la fiesta del domingo de Pascua, ésta siguió 
celebrándose, aunque con menos solemnidad , y fue perdiendo fuerza e importancia. 
La fiesta del domingo de Resunección con su procesión se celebró por primera vez 
en 17 51 alrededor de la ermita. Ante el éxito obtenido y la gran asi~tencia de gente 
en 17 52, se propuso en junta hacer la procesión por las calles de A vila, lo cual se 
hizo desde 1753359• El reCOITido, presidido por el clero de San Andrés partía de la 
ermita del Resucitado y hacía paradas en el Convento del Carmen Calzado, parro­
quias de San Juan, San Pedro y Santo Tomé. Parece que antiguamente se había cele­
brado ya esta procesión, pero al decaer la cofradía a fines del XVII tomó a su cargo 
el organizar la procesión la cofradía homónima del Resucitado de la parroquia de 
Santa Cruz, que dejó de hacerla años más tarde360• 

La procesión de Resurrección iba precedida por un caja tocando. Llevaba tam­
bién danzantes al son del tambor. La víspera se tiraban cohetes así como el día de 
Pascua desde muy temprano por las calles del banio , y durante el recorrido. Basten 
para hacerse una idea las ocho docenas de cohetes que se compran en 1757. La fies-

357 Ibidcm. Año 1783. 
358 lbidcm. Año 1758. 
359 Sigo en este relato a P. de las Hcras en Semana Sama de Á vi/a. p. 68-69. 
360 Citado por F. de las Heras. siguiendo el Informe del caja de la cofradía presentado al obispo para obtener 

licencia para la procesión en 1753. p. 69. 

245 



ta incluía también su parte lúdica: refresco para los danzantes y curas, del que par­
ticipaban, por supuesto, los cofrades, aunque gastándose cantidades moderadas. Se 
gastaba también en adorno de la ermita, colgaduras, etc. No consta que en esta época 
se celebrase la romería en el Pradillo , como se hace en la actual idad. 

Otras fiestas menores eran el día de la Cruz de mayo y de San Juan, con sendas 
misas, así como la habitual función de Ánimas por los hermanos difuntos con dobla­
dores la víspera, sacristán, monaguillos y 4 misas rezadas. 

2.3.6.- Vida económica 

Durante los 50 años de vida económica que conocemos detalladamente, la co­
fradía ha mantenido una ajustada relación entre ingresos y gastos . No se ap~ecian 
ingresos muy fuertes , y por lo tanto, los gastos tampoco son excesivos. Unica­
mente se hace un gasto extra en 1795, en que se gastan 114 reales en paño para 
forrar el ataúd, almohada y estandarte. La relación entre ingresos y gastos se ve 
alterada por las deudas de los hermanos, que llegan a ser alarmantes. Acostumbran 
los cajas a incluir las llamadas resultas en el cargo, como sí hubieran sido cobra­
dos los atrasos realmente. Luego vuelven a poner estas cantidades en la data, pues 
normalmente no han sido cobradas. Esto produce un abultamiento en las cifras, 
que no reflejan los caudales reales. Hay años que se añaden a la cantidad real hasta 
1 109 r., como sucede en 1772, de un total de ingresos de 2588 r., lo que supone 
casi ]a mitad del total de ese año. 

GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 

2000 

l 1800 ] 
1600 

1400 

1200 

"' ~ 1~ ¡ ;:¡ 
a:: 

800 

600 

400 

200 

o 
1757 1761 1765 1769 1n3 1m 1781 1785 1789 1793 1797 

AÑOS 

-CARGO - DATA 

La cofradía no posee ninguna propiedad, ni en tierras ni en inmuebles, por lo que 
los ingresos se limitan a las aportaciones de los hermanos. Cada hermano ofrenda 
dos reales el día de Resurrección, y aunque no todos lo hacen, a juzgar por el núme­
ro tan variable de cantidades por este concepto, sirve para sufragar los gastos, -o por 
lo menos una parte-, que se ocasionan en esta fiesta. Los capitanes, contadores y 
demás directivos hacen una ofrenda de 16 r. entre todos cada año. 

246 



Finalmente, el cobro de cajillas semanales es una fuerte suma que reunida 
con las anteriores aportaciones de los cofrades suman un 49 % de los ingresos. 
Otro 25% se recauda por atrasos, es decir, cuotas que los hermanos deberían 
haber pagado con anterioridad y lo van haciendo poco a poco. Esta situación 
llega a tal límite que varias veces presenciamos la despedida de algunos herma­
nos. En junta de 1775 se decide despedir a 12 hermanos deudores y a una her­
mana viuda que debían 509 r. a la cofradía. Esta actitud la refuerzan los visita ­
dores que aprietan a los cajas para que cobren los atrasos y no admitan resultas 
en las cuentas. D. Juan Basilio Escamilla en visita de 1789 reitera lo mismo de 
siempre: que no se incluyan resultas en las cuentas y que bagan diligencias para 
su cobro, y si no pagan, sean despedidos y no se les socorra con los maravedíes 
ni con cera en su entierro 361

• Las limosnas que dan los fieles el día de la fiesta 
bien en la ermita o bien recogidas por los escuadras en el cumplimiento de su 
labor para conseguir el ingreso en la cofradía, suponen otro 15 % de los ingresos 
(v. Cuadro 3: ingresos). 

En cuanto a los gastos, son muy equilibrados. Un 36% de gasta en las misas 
y diferentes funciones religiosas, que se complementan con el 13 % que se gasta 
en la parte lúdica de la fiesta: refrescos con los curas, danzantes y hermanos, tam­
boril, cohetes, caja, adornos, etc. La cofradía, como otras tantas, también entie­
rra a los hermanos cofrades y sus famiHares. Aquí se va un 11% del presupues­
to, pues como ya se dijo, cada año la cofradía entierra a más de 4 personas a su 
costa. El resto de los gastos consiste en el sueldo del monitor, despachos nota ­
riales para cobrar los atrasos, libros y demás gastos extraordinarios (v. Cuadro 4: 
gastos). 

CUADRO 3: INGRESOS 

Aportación 
Años Alcance Limosnas cofrades Atrasos Total 

1757 236 238 628 o 1105 
1760 53 484 755 55 952 
1765 81 52 268 188 1589 
1770 50 100 1045 1183 238S 
1775 -133 42 511 865 123S 
1780 171 36 153 181 558 
1785 208 114 275 42 718 
1790 104 131 427 66 628 
1795 -1 16 269 614 63 877 
1800 -261 162 731 120 1031 

Suma 393 1628 5407 2763 11084 

Porcent. 4% 15% 49% 25% 100% 

36t ARCHIVO DEL RESUCITADO Libro de juntas y cuentas. 1757-1804. 

247 



CUADRO 4: GASTOS 

Funciones Festejos y 
Años religiosas Entierros refrescos Otros Total 

1757 590 71 102 39 873 
1760 533 122 316 369 952 
1765 195 110 234 1257 1772 
1770 336 132 211 548 1943 
1775 187 44 102 660 1128 
1780 144 242 63 40 489 
1785 466 o 57 o 535 
1790 334 198 73 20 629 
1795 491 44 85 120 856 
1800 395 154 81 6 895 

Suma 3671 1117 1324 3059 10072 

Porcent. 36% 11% 13% 30% 100% 

Ponemos a continuación un extracto del inventario que realiza el caja en 1763 
para poder hacernos una idea de las posesiones que conforman el caudal de la 
cofradía. Se trata de objetos de uso imprescindible en la cofradía: cera, andas, arcas, 
varas, pendón, candeleros, frontales, sábanas de altar, vinajeras, platillo, cáliz y 
patena de plata, corporales, cortina, purificadores, paños, cajones, casulla, alba, 
amito, cíngulo, estola, manípulo, bonete, mesa con tapete, bancos, campanas, pila, 
dos niños Jesús, libros de cuentas y acuerdos, misal y atril, banderas. 

2.4.- Cofradía de la Sagrada Pasión 

Con sede en la parroquia de Santa Cruz, estaba fundada mucho antes de 1676, 
año en que escribe Fernández Valencia que participaba con sus insignias, cruz y 
estandarte en la procesión que salía de esta parroquia el Miércoles Santo, «de tiem­
po inmemorial ». Sin embargo, y por mandato del obispo Francisco de Rojas, se 
había suplimido esta procesión, quedando sólo la del Jueves Santo desde San Fran­
cisco y la del Santo Entierro desde el Carmen362

• Sólo podemos decir, por tanto, que 
se trataba de una cofradía de Semana Santa y que no tuvo continuidad. 

2.5.- Cofradía del Resucitado de Santa Cruz 

Con sede en la parroquia de Santa Cruz, tenemos nottcias de su existencia gra­
cias a la cofradía homónima del Resucitado del Pradillo. Esta hacía a fines del siglo 
XVII una procesión que dejó de hacer, recogiendo esta tradición la cofradía del 
Resucitado de Santa Cruz. Todo esto ocurría antes de 1753, año en que tenemos 
constancia de que esta cofradía ya se había extinguido 363• 

2.6.- Cofradía del Santo Sepulcro 

Las primeras noticias que poseemos de esta cofradía se remontan a 1775, cuan­
do el obispo de Á vil a, Pedro González realiza la visita pastoral a la parroquia de 
Santo Tomé el viejo . En el inventario qe se realizó de bienes y asociaciones de la 

362 B. FERNÁNDEZ VALENClA Historia de San Viceme. p. 97. 
363 ARCHIVQ DEL RESUC ITADO Libro de juntas 1689 fol. 268. Citado también por F. DE LAS HERAS. 

Semana Sama de A vi/a. p. 69. 

248 



parroquia aparece la cofradía y su imagen del Cristo Yacente en el sepulcro. Félix 
de las Heras cita estos datos, así como la fecha de 26 de septiembre de 1754 como 
la fundacional de la cofradía, aunque no precisa el porqué de la rnisma364• Al cam­
biar la pruToquia de Santo Tomé el viejo a la de Santo Tomás Apóstol, se traslada 
allí la cofradía y su imagen, situándose en la nueva capilla del Consuelo 365• Perde­
mos la pista de la cofradía hasta el siglo XIX en que se desarrolla su principal acti­
vidad. En 1899 se uni:ficru·á con la cofradía de las Angustias de la misma parroquia. 

Su actividad principal es la procesión del Santo Entierro, que se realiza conjun­
tamente con la de las Angustias. En 1870 según las Constituciones que conocemos, 
no podía exceder de 32 hermanos. De las anteriores constituciones no sabemos nada, 
ni siquiera podemos afirmru· su existencia. Como dato curioso, en estas constitucio­
nes se exige pru·a ser hermano tener de 20 a 40 años y no tener defecto físico que les 
impida llevar la imagen en la procesión. Se hacen 8 tumos según estaturas para lle­
var al Cristo. Los hermanos que no lleven el paso deberán ir cerca por si tienen que 
sustituir a alguno cansado o que no pueda seguir. Se paga una entrada de 20 r. y un 
reparto anual de 4 r. en 1870. 

Como en casi todas, la cofradía entierra a sus difuntos, aunque el ir a llevar el cadá­
ver es voluntario. Se dice una misa por cada hetmano difunto. Se celebran dos juntas: 
en Semana Santa, el día de Viernes Santo para preparar la procesión, organizando los 
tumos, lugar, cobro del reparto anual y cuotas y otra el domingo de Pasión para nom­
brar cargos, aprobru· cuentas y admitir nuevos hetmanos y tomar acuerdos. La cofradía 
establece multas de 2 r. por faltru· a actos y de 3 r. si se falta a la procesión. 

3.- COFRADÍAS DE ENTERRADORES 

3.1.- Cofradía de Ntra. Sra. de la Misericordia o de Pobres 

Son más las lagunas que los datos que podemos presentar de esta cofradía. La única 
documentación se ha encontrado en el AHP, en un pequeño cuadernillo traspapelado, 
y que contiene las cuentas entre 1775 y 1785166• El informe general de las cofradías de 
la provincia dice que pru·ece se fundó en 1708 y que hicieron ordenanzas en 1728, 
basadas en otras anteriores. No consta que estén aprobadas por el obispo367

• 

Pru·ece que esta cofradía tenía como misión fundamental entetTar a los pobres, y 
que su fiesta principal consiste en un aniversario por los cofrades difuntos. Esta fies­
ta incluía una comida de hermandad. En esto, entre otras cosas, gastan los dos comi­
sarios a los que toca cada año, más de 80 r. Cuando un hermano muere se le manda 
decir una misa. A los entierros de pobres hay que recordar la obligatoriedad de asis­
tir, pues se flaquea en el cumplimiento de esta obligación. Pru·a impedirlo se pagan 
multas, siendo el único caso en que se pagan. Posiblemente el enterrar a los pobres 
sería una obligación tan implícita al hecho de pettenecer a esta cofradía, que el que 
no asistiera acallaría su conciencia pagando la multa de buena gana. En 1775 se 
pagan por este concepto 44 r. y 61 r. en 1785. La cofradía hace todos los años un 
aniversru·io por las almas de los pobres que han enterrado, o sea, que son tratados 
prácticamente como los cofrades. En 1775 la cofradía entierra a cinco pobres y en 
1780 otros cinco. Por ellos dirá, 19 y 36 misas, respectivamente. 

364 Cf. F. de las HERAS Op. cit. p. 54-55. 
36S ADA Libro de Fábrica Santo Tomé, 1750 fol. 239. Citado por F. de las Heras. Op. cit. p. 56. 
366 AHP Fondo Ayuntamiento , 92 28/l. 
367 AHN Consejos. Leg. 7091. Fol. 6. 

249 



Los cargos directivos son encabezados por un presidente, que paga 20 r. como 
limosna al entrar en el cargo. En 1776 el presidente es D. Antonio Gomollón, en 
1778 D. Juan Martín y en 1780 D. Matías Giraldo. No sabemos dónde tiene su sede 
esta cofradía . Sólo podemo s decir que los derechos de aniversarios por los difuntos 
en 1775 los pagan en la parroquia de San Vicente, en 1780 en San Andrés y en 1785 
en Santiago. ¿Es quizá una cofradía que va rotando por las distintas parroquias, no 
petteneciendo a ninguna de ellas? 

El número de hermano s en los pocos años que conocemos está bien definido. En 
el pago del reprutimiento anual se especifica el número de hermanos: 31 hermanos 
y 5 hermanas en 1775; 33 y 9 en 1780 y 28 y 8 en 1785 . La cuantía relativamente 
importante de estos reprutirnientos, -unos 20 reales al año los hombres y 1 O r. las 
mujeres-, hace pensar en gente acomodada o de clase media. El hecho de que casi 
todos los nombres citados estén precedidos por el «Don», hace pensar en personas 
de una estimación social considerable. Los pocos años de que disponemos datos nos 
indican que goza de buena salud y vitalidad en cuanto a número de hermanos. Entre 
1775 y 1786 ingresan 11 hermanos. 

En cuanto a su economía, no es excesivamente buena, estando al límite , sin superá­
vits. El año de mayores ingresos se recolectan 1366 r., la mayor parte de ellos proce­
dentes del repartimiento entre los hermanos. Otra partida importante la forman las 
resultas. Los gastos están muy repartidos. Las funciones religiosas por los difuntos y 
entierros de pobres, setmón, sacristán, etc. costaron 317 r. sin contar 500 r. de cera . El 
agasajo o comida a los ministros, predicador y hermanos el día del aniversario cuesta 
a la cofradía 40 r., más lo que añadan los dos encargados de organizarlo. El monitor 
cobra un sueldo de 55 r. al año, siendo éstos los gastos fundamentales de la cofradía. 

3.2.- Cofradía de enterrad ores del Stmo. Cristo de la Piedad y de la Virgen 
Stma. de la Misericordia 

Actualmente subsiste esta cofradía con el nombre del Cristo de la Luz en aque­
lla ermita, pero en la época estudiada no tiene sede fija, pues la única función que 
celebraba anualmente la hacía rotativarnente en las distintas parroquias. Se fundó en 
1754, aunque el obispo no aprobó sus ordenanzas hasta 1768. Historiadores como 
Carrarnolino o J. Grande le dan mucha importancia, y detallan todo lo relativo a su 
fundación, aunque vista en el conjunto de hermandades abulenses resulta extrema­
damente fría en sus manifestaciones, fundada en una fecha muy tardía y en plena 
decadencia de las cofradías en general . Aunque nació como obra de caridad funda­
da por 12 personas , enseguida se aumentó el número a 48 hermanos, cuyo cometi­
do es enterrar a los difunto s turnándo se a razón de 4 cada mes. Si son avisados, acu­
den a casa del difunto y lo llevan a la iglesia a enterrar368• 

Con el paso del tiempo, las cofradías se encargaban cada vez menos de enterrar 
a sus cofrades, conforme iba cambiando la visión barroca de la muerte. Ya a fines 
del siglo XVlli había disminuido mucho el gusto por los funerales pomposos y con 
grandes acompañamientos, por lo que esta fúnebre cofradía se adaptaba mejor que 
otras a realizar su función funeraria de manera más discreta. 

Su única fiesta se celebra el día de San Silvestre, el 31 de diciembre, que con­
siste en una función de ánimas. No se pueden esperar· más expa nsiones festivas en 

368 Cf. MARTÍN CARRAMOLINO HisJoria de Á vi/a Tomo lU p. 370-71 y J. GRANDE Á vi/a, emoción de la 
ciudad y reporlaje de los obispos de Á vi/a. Avila, 1972 p. 345 . 

250 



una hermandad de entenadores. Según el censo del AHN, no tienen cuentas, pues 
sólo aporta cada hermano 3 r. al año para cera para entenar a los cofrades que mue­
ran369. Por último reseñamos que en junio de 1820 el Consejo de Castilla refrendó 
las ordenanzas de la cofradía. 

3.3.- Congregación de Piedad y Caridad 

El tufillo de la religiosidad ilustrada impregna por todos los lados a esta cofradia 
nacida en 1769 y que sobrevivirá hasta el siglo XX. Su historia es clara y sin som­
bras, como es propio de las Luces que la inspiran. Una concepció n dieciochesca de 
la caridad organizada y reglamentada la anima y un espíritu funerario la caracteriza 
y distingue de sus contemporáneas. Su mismo título de congregación es más moder­
no que el de cofradía. Su documentación se conserva en ADA y la conforman tres 
libros de la época que nos ocupa junto a otros tres posteriores. 

3.3.1.- Origen 

Ellos mismos nanan su institución y el origen de la cofradía, situándolo en la 
piedad y caridad, -de aquí su nombre-, que tuvieron cuatro vecinos que vieron a 
los clérigos parados ante la casa de un difunto esperando, ya que nadie podía lle­
var el cadáver a enterrar. Llevaron el cadáver a la iglesia y en sucesivas ocasiones 
fueron llamados para hacerlo de nuevo, por lo que decidieron fundar la congrega­
ción. A esto añadieron la caridad para con los enfermos, ofreciéndose a llevarlos 
desde sus casas al hospital. La congregación gozó desde un primer momento de 
las simpatías de los eclesiásticos, y en especial de los obispos, que les concedie­
ron apoyo, indulgencias y aprobación inmediata de las ordenanzas. La congrega­
ción no tiene sede en ninguna parroquia ni ermita, aunque su mayor relación con 
la panoquia de Santiago es evidente, ya que muchos hermanos pertenecían a esa 
panoquia, entre ellos los fundadores 370

• 

3.3.2.- Organización y gobierno 

Las constituciones, hechas el 6 de enero de 1769 fueron aprobadas por el provi­
sor del obispado el 1 de marzo del mismo año. El 6 de septiembre el obispo Miguel 
Merino les concedió 40 días de indulgencia por cada acto de caridad que haga el 
congregante. Esta concesión de indulgencias la repetirá el obispo fr. Julián de Gas­
cueña en 1750 y sucesivos obispos en 1802 y 1826. El encabezamiento de los esta­
tutos comienza con una retórica profesión de fe, que ocupa casi un folio por ambas 
caras y resume todo el catecismo . Indica que hacen esta profesión para servir a Dios 
como católicos y cristianos de corazón, ejercitándose en obras de caridad «por las 
cuales se consigue el verdadero fin de la gloria eterna>>371

• 

El artículo primero comienza poniendo la congregación «bajo el mandato de los 
señores obispos de la ciudad y sus provisores» Este sorprendente dato nos muestra 
a una institución con unas concepciones muy diferentes al resto de cofradías cuyo 
principal interés solía ser lograr Ul}a mayor autonomía de actuación escapando a la 
autoridad de obispos y párrocos. Esta, en cambio, permanece sumisa desde el pri­
mer momento a las autoridades, gozándo por ello de sus bendiciones. El artículo 2° 
nombra a un capellán, que queda obligado a decir una misa el día de San Simón y 
San Judas por los hermanos difuntos en general, y las misas de réquiem por cada 

369 AHN Consejo s Leg. 7091 p. 7. 
370 ADA Parroquia de Santiago. Libro no 39. 1 octubre 1769. 
371 ADA Parroquia de Santiago. Libro n° 40. 6 enero 1769. 

251 



hermano que fallezca. Los cargos de gobierno: presidente, vicario, dos diputados y 
caja, son instituidos en los arts. 3° y 13°. Los arts. 4° al 12° establecen las obliga­
ciones de los hermanos. Por último el art. 14° establece las condiciones de entrada, 
y el 15°, la posibilidad de cambios en las constituciones. 

La congregación celebra anualmente una junta general el día de San Simón y San 
Judas tras la misa, en la que se producen las nuevas admisiones, nombramiento de 
cargos, etc. Cuando es necesario se reúnen en cualquier otra fecha para solucionar 
asuntos pendientes . 

3.3.3.- Los hermanos 

La congregación nos facilita la labor de recuento estableciendo un número de 48 
hermanos de silla, que organizan tumos mensuales para ejercer sus funciones. Sin 
embargo, aprute de estos hermanos hay otros que están jubilados, ya que por edad o 
enfermedad no pueden cargar con enfermos o ataúdes. Los hermanos sacerdotes 
tampoco cuentan entre los 48 titulares, ni por supuesto, las mujeres, viudas y solte­
ras en su mayor parte. Extrapolando datos de los repartimientos resulta fácil hacer 
una estadística del número de hermanos. 

CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 

Años Hombres Mujeres 

1769 48 5 

1780 51 15 

1790 77 -

1800 59 -

En 1802la congregación expone al obispo «hallarse casi en terminar de no haber 
los hermanos suficientes por la mucha extorsión que se sigue a sus personas y fami­
lias porque siendo todos pobres, atenidos a su trabajo, éste les falta por hallarse 
siempre ocupados con observar los estatutos de dicha congregación» 372• Esto con­
cuerda con el número de 59 hermanos que resulta del repartimiento, pues si de ellos 
restamos a los ancianos, mujeres y sacerdotes, enseguida se Uega al número de 48, 
o incluso a menos. Respecto al número de ingresos en la cofradía, el cuadro 2 nos 
muestra unas entradas bastante constantes, aunque nunca excesivas para las necesi­
dades de la congregación. 

CtJADRO 2: INGRESOS DE HERMANOS 

Años Sacer dotes Hombres Mujeres Total Despedidos 

1769-79 11 27 21 59 6 

1780-89 - 42 9 51 4 

1790-99 - 28 - 28 1 

372 Ibidem. 6 octubre 1802. 

252 



El sistema de ingreso es bastante complicado: cada aspirante debe visitar a todos 
los hermanos y entregará un memorial que se leerá en junta, donde se votará la 
entrada del candidato, siempre y cuando haya vacante. Una vez admitido, pagará 
una libra de cera y 8 mrs. de depósito para la misa de su fallecimiento . Es quizá esta 
exigua entrada y la pequeña aportación anual que hace cada hermano la que contri­
buye a reforzar la idea de unos cofrades de extracción popular y de clases muy 
humildes. Pese a esto, muchos deben cantidades a la cofradía. Es ilustrativo del 
nivel cultural y social de los hermanos el hecho de que en la junta de 9 de abril de 
1769 firmen 14 hermanos y 24 que no saben hacerlo. Los sacerdotes, que no son 
muchos, pueden llegar a ser reglamentariamente 20; no tienen voz ni voto, y deben 
pagar la cera de entrada . 

Los alborotos que se producen en las juntas, la residencia en el atTabal de San­
tiago de la mayoría de los hermanos, las repetidas deudas y sus propias aflfffiacio­
nes, refuerzan la idea de hallamos ante personas de extracción social baja, sin que 
por ello podamos aportar datos más concretos. 

3.3.4.- Vida cofradiera 

Gran cantidad de obligaciones tienen los hermanos de esta cofradía, hasta tal 
punto que nos preguntamo s qué compensaciones podía ofrecerles a cambio de tan­
tos trabajos. El entierro, escaso y poco brillante, no era como para pagar tanto sacri­
ficio. El hecho de paguen poco como entrada y como contribución anual tampoco 
nos parece determinante. Hay cofradías que por el mismo dinero, y con mucho 
menos esfuerzo, ofrecen mucho más. Ni siquiera se trata de una cofradía con una 
histmia rica, antigua y honorable. ¿Cuál es entonces el móvil que mueve a estos her­
manos a ingresru·? Quizá el prestigio obtenido por la cofradía desde sus primeros 
momentos debido al inmediato apoyo episcopal y al aprecio de determinadas obTas 
de caridad según los parámetros ilustrados. Sorprende el hecho de que las tres 
cofradías abulenses de entierros sean fundadas en estos años y no presenten un cere­
monial batToco ni una idea de la muerte con grandes pompas fúnebres, sino más bien 
den la sensación de ser cofradías frías y reglamentadas, que tratan la muerte asépti­
camente en aras de una caridad calculada y orgullosa de sí misma . Tan orgullosa y 
desinteresada era, que pretendían «que ningún hermano por ello recibiese en casa 
del difunto o enfermo aún un poco de agua, y que si se verificase, fuere despedi­
do»373. ¿Qué caridad pretende tener quien no acepta como agradecimiento un simple 
vaso de agua? 

La relación con la cofradía de enterradores, su competidora, es poco conocida. 
Sin embargo sus relaciones no serían muy buenas cuando en la plimera junta que 
celebran, el4 de abril de 1769, deciden no admitir hermanos que sean de la cofradía 
de enterradores. 

Las obligaciones de los hermano s se dirigen a los difuntos y enfennos. Respec­
to a los primeros, el art. 4° de las constituciones establece el sistema para llevru· los 
cadáveres . Los familiares avisan a la cofradía la cual, a través del presidente o vica­
rio, avisa a los 4 hermanos que les toca servir ese mes para que acudan a llevru· al 
difunto desde el hospital, si es que ha muetto allí, a su casa, y de ahí a la iglesia 
donde se vaya a ente nar. En 1802, sin embargo, solicitan al obispo un cambio en 
esta obligación: que sólo lleven el cadáver de la casa a la iglesia, pues pierden 
mucho tiempo de trabajo al estru· ocupados en estos menesteres374

• Según el ru·t. 8° de 

373 fbidcm. 21 noviembre 1789 y ordenanzas de 1769. 
374 lbid cm. 6 octubre 1802. 

253 



las ordenanzas, los 48 hermanos se dividen a razón de 4 cada mes para efectuar los 
portes, tanto de difuntos como de enfermos. Si alguno no puede asistir por motivos 
diversos, deberá buscarse un sustituto, y al que falte tres veces, se le dará por des­
pedido. 

En cuanto a los enfermos, los hermanos son llamados para llevarlos al hospital 
en la silla de manos que tiene la congregación para tal efecto. En principio esta 
ordenanza se refería exclusivamente a Jos pobres, sin embargo, enseguida cundió 
el abuso de avisar a los hermanos cada vez que había que llevar a un enfermo al 
hospital. Intentan cambiar esta situación en 1802: «Tienen también la caridad de 
llevar en la silla al hospital a los pobres enfermos que se hallen en las calles, por­
tales o pajares, que éste fue su estatuto, pero se ha extendido de tal modo que en 
diciendo el médico a cualquiera que vaya al hospital, al instante llaman a los her­
manos con la silla, pudiendo muchos ir por su pie, como se los ha visto en plazas 
y calles, por lo cual suplican a su merced les releve de llevar los que no estén 
impedidos y les deje sólo los imposibilitados» 375• El obispo les concederá esta peti­
ción. Esta solicitud se debe a los pocos hermanos que hay en 1802, lo cual acha­
can al excesivo tiempo de trabajo que los hermanos ocupan con estas caridades, 
abandonando sus ocupaciones y negocios. Parece que era una reclamación mayo­
ritaria entre los hermanos el eliminar estas dos obligaciones añadidas a sus ya fati­
gosos menesteres. 

A los hermanos la congregación les entierra con asistencia de todos. Antes de 
morir le llevarán el viático a su casa, también con el acompañamiento de toda la 
congregación. Cada hermano paga 8 mrs. para decir una misa por el difunto. Los 
hermanos sacerdotes dirán las misas por los hermanos difuntos sin cobrar esti­
pendio. En sus aspectos disciplinarios la congregación, como era de esperar, es 
dura y tajante. El 1 de octubre de 1769, es decir, cuando llevan escasamente 
siete meses de funcionamiento , despiden a Juan Rodríguez de la Cruz , porque 
cuando le tocó servir no lo hizo en más de tres ocasiones y además dijo al avi­
sador no querer hacerlo. Este castigo no será el único , aunque quizá se pretendía 
que fuera ejemplar. Las despedidas de hermanos serán relativamente frecuentes, 
y aunque en los primeros años de la cofradía las vacantes se cubrirán fácilmen­
te, ya cerca de fin de siglo resulta más difícil ocupar los puestos vacíos por des­
pedida o defunción de hermano s. Sin embargo, el caso más frecuente será des­
pedir a un hermano por deudas excesivas con la cofradía. El4 de junio de 1780 
se advierte al hermano José González de que debe pagar las multas que le han 
sido impuestas por faltar a diversas obligac iones. Su respuesta es suficiente­
mente ilustrativa: «cuando la rana críe pelos, pagaré las multas». La Jun ta opinó 
«que semejante respuesta es contra el estatuto de dicha congregación». Se le 
vuelve a insistir para que pague, con lo cual se produce otro cruce de respuestas 
ingeniosas: «más quería no ser hermano que pagarla (la multa)» Añade el rela­
to que el orgulloso José González se salió apostillando «que más quería pagar 
un doblón de a ocho y no ser hermano, que la multa». No será el único caso de 
honra personal puesta a prueba por la disciplina cofrad iera. Ese mismo año de 
1780 se apremia a Antonio Blázquez para que pague sus multas y no falte a sus 
obligaciones. Es llamado a junta por el monitor para que las satisfaga de inme­
diato. El monitor regresó con esta antológica respuesta: «que callare, que si 
cogía un palo le había de ofender con él. Intelige nciados todos de esta inicua 
acción alusiva a injuriarlos, no siendo conforme al instituto de esta congrega-

37S Ibídem. 

254 



ción semejantes procederes ... declaran vacante esta plaza» 376
• Otras veces se pro­

ducen alborotos en las juntas, hasta tal punto de que alguna vez se suspenden, 
ya que «tanto fue su algazara y alboroto, que sin mirar el respeto del dicho santo 
templo, ni las voces apacible s y reconvenciones cristianas del sr. Capellán 
expresivas a que callasen, estuviesen atentos y hablasen con moderación ( ... ) 
pero resultó muy al contrario, que en vez de aquietarse , llegó a tal extremo que 
por evitar que entre estos discordes se siguiese un lance no pensado, se mandó 
al notario certificar esto, declarar por nula la elección dado el exceso de votos, 
y hacer la elección otro día 377

• 

La congregación pretende también reglamentar aspectos externos de la indu­
mentaria de los hermanos. De orden del sr. Obispo, en 24 de marzo de 1786, se orde­
na que ningún hermano vaya a acompañar el viático con redecilla en el pelo, o con 
el pelo atado, ni tampoco llevar a los enfermos a hospitales, o entrar en la iglesia, 
debiendo retirar de sus cabezas redecillas y gorros, así como quitarse el moño»378

• 

Respecto a fiestas, pocas cofradías tan poco festivas como ésta. Su fiesta patronal es 
el día de San Simón y San Judas, el 28 de octubre . Se celebra con una misa, tras la 
cual es la junta. Sólo en las cuentas de 1800 aparece un gasto profanp: «8 r. para un 
refresco». 

3.3.5.- Vida económica 

Unas claras y transparentes cuentas nos ofrece la cofradía desde 1769 hasta 1800, 
año en que interrumpimos este estudio. Las cantidades totales, tanto de gastos como 
de ingresos son muy exiguas y sirven estrictamente a los fines de la congregación. 
Ningún gasto festivo, de ostentación o de regalo de los cofrades en sentido alguno. 
Sólo gastos necesarios e ingresos justos para satisfacerlos. 

GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 

1769 1m ms m8 1781 1784 1787 1100 1793 1796 1799 

AiK>S 

~RGO- OATA 

376 ADA Libro 39. Junta de 4 de junio de 1780. 
377 lbidem. 
378 lbidem. 24 marzo 1786. 

255 



Los ingresos son muy escasos: el año más próspero se recogen 606 r., aunque 
este año se arrastró un alcance de 249 r. y se gastan inmediatamente 342 r. en cera. 
En el cuadro 2 podemos observar cómo la mitad de los ingresos proceden de la apor­
tación anual de los hermanos, que pagan entre 2 y 5 r. de repartimiento. La pequeña 
aportación de multas de los hermanos junto con las habituales resultas y alcances 
acumulados completan el diáfano panorama. 

CUADRO 3: INGRESOS 1769-1800 

Aportación 
Años Alcance Resultas Cofrades Multas Total 

1769 165 9 174 
1780 92 55 1.44 62 353 
1790 86 112 183 24 405 
1800 125 78 179 o 382 

Suma 303 245 671 95 1314 

Porcentaje 23% 18% 51% 7% 99% 

Los gastos son un fiel reflejo del espíritu de la cofradía. No hay gastos de fun­
ciones religiosas, pues los hermanos clérigos de la cofradía las hacen de manera gra­
tuita. La mitad de los gastos, -no podía ser menos-, son de cera. No tanto por que 
usen mucha cera sino por que el resto de los gastos son ínfimos. El sueldo del avi­
sador, pieza clave de la congregación, se lleva otro buen porcentaje. Los refrescos 
son minimos y parece que empiezan tímidamente a aparecer desde 1798, en que se 
gastan 13 r.; en 1799, 5 r. y 8 en 1800. 

CUADRO 4: GASTOS 1769-1800 

Años Cera Refrescos Sueldos Resultas Otros Total 

1769 32 o 8 40 32 112 
1780 102 o 52 74 lO 238 
1790 150 o 56 168 32 406 
1800 338 8 52 o 26 424 

Suma 622 8 168 282 100 ll80 

Porcentaje 53% 0,6% 14% 24% 8% 99% 

Las propiedades de la cofradía son muy escasas: velas, arcas para guardarlas, 
cestas para la cera, un estandarte con su cruz, palo y funda, una esquila y los libros 
de la cofradía. Durante el siglo XIX la cofradía seguirá con sus ocupaciones habi­
tuales, revistiéndose de formas propiamente decimonónicas de religiosidad . Se 
aumentan los títulos: «Real Congregación de Piedad y Caridad», a la que se asocia 
la imagen de «Nuestro Santo Cristo de la Buena Muerte», y los actos devocionales 
proliferan: misereres, rosarios, pláticas ... 379 

379 ADA Libro 43. 1838-1881. 

256 



Retablo de los santos 
Crispín y Crispiano , 

costeado por la cofradía 
de zapatero s y situado 

en la iglesia de San Vicente. 

4.- LAS COFRADÍAS GREMIALES 

4.1.- Cofradía de Ntra. Sra. de la Soterraña , San Crispín y San Crispiniano 

4.1.1.- Origen 

Esta cofradía surge como unión de dos cofradías anteriores: la de la Soterraña y la 
de San Crispín y San Crispiniano, que tenían por sede la parroquia de San Vicente. La 
cofradía de San Crispín era una cofradía gremial, integrada por los zapateros y que lle­
vaba funcionando mucho tiempo antes de su unificación, como nos dice Alfín Esté­
vez, que la remonta al siglo XIV. Parece que influyó el párroco de San Vicente en la 
creación de la hermandad de San Crispín , según pactos y concordias de los que el 
autor nos da noticia, aunque no los cita expresamente. De la primitiva hermandad de 
la SotetTaña dice este autor que en sus principios no era gremial sino abierta a todos 
los fieles. A mediados del siglo XVI parece que el entusiasmo había decaído y había 
pocos cofrades 380• Es sorprendente que Brutolomé Fernández Valencia en su Historia 
de San Vicente, donde emplea páginas y páginas en describir el santuario e imagen de 

31!0 Cf, ALFfN ESTÉVEZ Historia de la Apostólica imagen de la Virgen de la Soterr01ia. Talleres gráficos de 
Torralba. Avila, 1956. 

257 



la Virgen de la Soterraña, no nombre más que una vez, y de pasada, a la cofradía y ni 
siquiera cite a la de San Crispín. Podría explicarse este hecho con la conjetura de que 
ambas cofradías no eran muy activas, sobre todo la de la Soterraña, y al ser entidades 
independientes de la parroquia, el autor no creyó impmtante destacarlas . 

Sea como fuere, todos los documentos que conservamos nos remontan a principios 
de siglo xvn. La fecha de la unificación de ambas cofradías es el año 1609, traslu­
ciéndose de la documentación que las dos cofradías S<?.n anteriores. La de la Soterraña 
tenía ordenanzas «tan antiguas que se han perdido». Este es un dato que hace pensar 
en una interrupción de la cofradía, o cuando menos en una vida lánguida que se inten­
ta reanimar uniéndose a la de San Crispín . En todos estos asuntos se percibe como 
mucho más vital y activa a la cofradía gremial de San Crispín que a la de la Soterraña. 

La documentación se conserva en ADA, siendo fundamentales dos libros de entre 
los de la parroquia de San Vicente: el libro 40, que se titula «Escrituras, ordenanzas y 
acuerdos de la cofradía» (1605-1758), y el libro 40 A, titulado «Libro de la cofradía 
de la Soterraña, San Crispín y San Crispiniano». (1754-1825). Los libros 40 C y 40 D 
son del siglo XIX y no tratan temas básicos, pues la cofradía se deshizo prácticamen­
te en 1801. Por último el libro 40 B es un Libro de cuentas de 1678 a 1854 pertene­
cientes a la imagen de la Virgen de la Soten·aña. La imagen se regía por normas espe­
ciales, de cuya aplicación se encargaba un camarero de la Virgen, cargo ejercido nor­
malmente por un eclesiástico de la parroquia de San Vicente nombrado por el obispo. 
La contabilidad de la imagen era, por lo tanto, completamente independiente de la de 
la cofradía, lo cual por un lado descargaba a la cofradía de determinados gastos de 
mantenimiento, limpieza, cera, etc. y por otro privaba a la cofradía de las limosnas que 
los fieles hacían a la Virgen y que pasaban a ser administradas por el camarero. Baste 
para hacemos una idea del manejo económico del camarero de la Virgen que en el 
período en que hemos encontrado cuentas de la imagen, de 1676 a 1800, la media 
anual de ingresos es de 1160 r., y la de gastos, 1039 r. anuales 381

• 

4.1.2. - Organización y gobierno 

Las ordenanzas conjuntas de ambas cofradías se hacen el 14 de marzo de 1609 y 
son una mezcla de estatutos gremiales, ordenanzas cofradieras y concordia entre 
ambas cofradías. Los hermanos de la Soterraña seguirán siéndolo como hasta este 
momento, pagando 8 r. de entrada y 1 r. de capellanía anualmente. El artículo 5° esta­
blece una ambigüedad: los hermanos de la Soterraña podrán serlo también de San 
Crispín, con tal de que sean del gremio de zapateros. Los hermanos de San Ctispín no 
pagan entrada porque es requisito indispensable ser zapatero. Los maestros pagarán 8 
mrs. cada sábado y los oficiales y aprendices 4 mrs. Hay algunos maestros que pagan 
por sus oficiales y mancebos descontándoselo de su sueldo382

• Alfín Estévez nos dice 
que el capitán más antiguo de la cofradía era nombrado veedor del gremio, para lo cual 
los cofrades se comprometían a darle su voto en la elección ante el corr-egidor. Éste 
tenía en su mano la concesión de patentes de maestría del oficio383

• 

En Junta celebrada anualmente la víspera de los santos se elegirán por votación dos 
cajilleros y dos patronos nuevos, que junto con cuatro de años anteriores gobiernan la 
cofradía. Estos seis patronos elegirán a un caja para los asuntos económicos con el que 
se reunirán cada mes para tomar cuenta de las limosnas recogidas. Para llevar el 
pendón en las procesiones se nombraba a un alférez. Otro cometido de los patronos es 

381 ADA Parroquia de San Vicente. Libro 40 B Libro de cuemas 1678-1854. 
382 ADA Parroquia de San Vicente. Libro 40. Escrituras. ordenanzas y acuerdos de la cofradía. 1605-1758. 

Artículos 2,5.6 y 7" de las constituciones. 
383 Cf. ALFÍN ESTÉVEZ. Op. cit. 

258 



visitar a los pobres del oficio que estén enfermos y adjudicarles las limosnas, según el 
dinero que haya «dándolo con moderación a personas que tengan mucha necesidad» 384• 

De esta caridad sólo tenemos constancia de la limosna de un par de zapatos que se da 
en 1759 a uno que fue secretario de la cofradía. Muy poca cosa para lo que cabe espe­
rar de esa declaración de intenciones. También se encargan los patronos de nombrar a 
un cobrador de cuartos semanales pagándole un sueldo moderado según el artículo 19 
de las ordenanzas. La cofradía tendrá un notario, al que pagarán 2 ducados anuales 
para que asistan a las juntas y certifique los nombramientos, las cuentas, etc. 

4.1.3.- Los hermanos 

No tenemos datos del número de hermanos hasta mediados del siglo xvm. Aun­
que en 1754, fecha de los primeros datos, ya ha pasado un siglo y medio desde la 
unión de ambas cofradías, aún se observan detalles de la cofradía gremial en cuan­
to a las entradas y pago de los nuevos hermanos . Según las ordenanzas de 1609 los 
maestros zapateros pagan 8 mrs. semanales, que hacen 12 r. al año. Los oficiales y 
aprendices dan 4 mrs. que al año suponen 6 r. y no pagan entrada, al menos en la 
teoría, porque pronto cambiarán el sistema. Los hermanos de la Soterraña pagan 8 
r. de entrada y 1 de capellanía anual. Este sistema se ha modificado mucho a prin­
cipios del XVIII, unificándose las tarifas para todos los hermanos . En 1705 se llega 
a un acuerdo sobre entradas y admisión de hermanos: cualquier extravagante que 
quiera entrar pagará 36 r., aparte de los 6 r. de cuartos al año y 5 r. de ofrenda «como 
es costumbre». Los hijos de hermanos pagan 16 r. de entrada además de los cuartos 
y ofrenda. Si el que quiere entrar es clérigo paga 24 r. de entrada y adquiere la obli­
gación de decir misa por los cofrades difuntos el día de ánimas 385

• 

En el Cuadro 1 hemos contabilizado las entradas en la cofradía desde 1754 a 
1799, ingresando una media de 1,6 hombre s cada año y 0,8 del oficio de zapatería. 
La cantidad de mujeres es muy pequeña y se refiere sobre todo a viudas. 

CUADRO 1: INGRESO DE HERMANOS 

Años Del oficio Hombres Mujeres 

1754-59 11 10 1 

1760-69 6 25 2 

1770-79 6 16 -

1780-89 13 9 -

1790-99 - 16 1 

Total 36 76 4 

En cuanto al número total de hermanos que hay en un momento concre to sólo 
conservamos dos listas de hermanos: una de 1754 y otra de 1801. El lapso interme­
dio lo podemos suplir con los pagos de ofrendas, sabiendo que éstos ofrecen un 
número mínimo al haber siempre cofrades que no pagan o lo hacen más tarde. Según 
estos datos hemos elaborado el cuadro 2. 

384 Ibídem. Art. 16. 
385 Ibídem. Aiío 1705. 

259 



CUADRO 2: NÚMERO DE HERMANOS 

Años Hombres Viudas 

1754 86 20 

1762 120 

1774 86 

1785 68 

1801 37 10 

Es claro que prácticamente nunca superó la cofradía el número de lOO hermanos, 
siendo el número más habitual alrededor de 80 cofrades, lo cual la convierte en una 
cofradía de tamaño respetable. De sus oficios, podemos decir que aparte de la ma­
yotía de zapateros, los demás tienen oficios variados, pero de clase social más bien 
modesta. Sólo conocemos el ingreso de 3 sacerdotes, 2 hmtelanos, un demandade­
ro y un labrador. 

Contrasta ésto con la elevada posición social de los que ofrendan diversos rega­
los y limosnas a la Virgen de la Soterraña y que aparecen reseña<;J.os en el libro de 
cuentas del camarero de la Virgen. Son la nobleza más florida de A vila, que no per­
tenece a la cofradía pero ofrenda a la Virgen sus dones , muchas veces censos inco­
brables, tierTas baldías en manos de arrendatarios que no pagan, ca§aS que están a 
punto de caerse ... En fin, interesadas ofrendas que los más ricos de A vila ofrecen a 
la Virgen por si ella puede cobrarse por vía de milagro lo que ellos por vías ordina­
rias no han podido. Es muy curiosa la recomendación que en 1715 hace el visitador 
al camarero de la Virgen: «que en adelante no se admitan cesiones de limosnas que 
se hacen a Nuestra Señora, no siendo verosímilmente cobrables y efectivas, por 
cuanto está informado que muchos hacen cesiones y ofrecen a Nuestra Señora lo que 
por otro camino no ha podido cobrar, ocasionando por este medio gastos y pleitos 
en que por la mayor parte se frustra el fin de cobrar» '86

• Entre los donantes de joyas 
y alhajas para la Virgen están obispos, nobles, señoras de alta nobleza, capellanes, 
regidores , condes, canónigos, etc. de lo más florido de Á vila y también de fuera. 

4.1.4. - Vida cofradiera 

Las constituciones establecen como obligatorio para los hermanos el asistir a los 
entierros y el aceptar los cargos que se les echen. Esto último será un inconveniente 
para muchos hermanos que no quieren ejercer cargos directivos por los gastos que 
conlleva. En 1672 un hermano nombrado capitán no acepta el cargo, por lo que es 
multado y excomulgado . No sabemos con qué autoridad proceden a excomulgar a una 
persona unos cofrades laicos, aunque la tendencia de esta cofradía a entablar largos 
pleitos y acudir a tribunales eclesiásticos es manifiesta. En 1689 se acuerda que el que 
sea nombrado alférez, -cargo que se confunde con el de capitán, seguramente porque 
recibe ambos nombres-, no pueda eximirse de ello «compeliéndole a ella por justicia>>. 
Parece que como se elige por votación al alférez y ya se sabía antes de la elección a 
quién se iba a votar, el elegido se despedía de la cofradía antes de ese día, con lo cual 
muchas veces no había a quién nombrar. El provisor firmará este acuerdo para dar más 
autoridad a la decisión de multar al que esto haga o no acepte el cargo387

• 

386 ADA Libro 40 B. Año 1715. 
387 ADA Libro 40. 6 julio 1689. 

260 



El gasto principal que pagaba el capitán o alférez era el refresco que se daba en 
las juntas y fiestas de la cofradia. De ello da cuenta el visitador en 1674, prohibien­
do los gastos que superen los 100 r., cantidad por sí misma muy elevada y bajo pena 
de 10 ducados. En las juntas y fiestas dice que se hacen «excesos de gastos y comi­
das y bebidas y se siguen ofensas aNtro . Señor»388• Estos gastos eran causa muy pro­
bable de ruina para muchos hermanos que ejercen el cargo de capitán. En el siglo 
XVIII no se habrá subsanado este asunto, aunque en las cuentas las cantidades de 
refrescos son muy pequeñas y suponen solamente un 0,8 % de los gastos. Sin embar­
go se pueden suponer ocultaciones o simplemente que los gastos de refrescos corran 
a cargo de los oficiales, y por ello no aparecen en las cuentas . En la documentación 
del AHN se dice textualmente «el cofrade que en cada una año sirve la capitanía del 
oficio gasta en el refresco de vino y rosquillas más de 300 r»389

• 

En el tema de los entierros, la cofradía funciona como todas las demás 
cofradías abulenses. Asiste la hermandad con sus insignias y cera, tanto al entie­
rro como a la misa conventual por el hermano difunto. También entierra la 
cofradia a mujer, hijos y criados. Parece que a los entierros sólo asisten los ofi­
ciales que llevan las insignias de la hermandad, por lo que se hace necesario recor­
dar la obligatoriedad de asistir a todos los hermanos, avisándoles el mullidor y 
multándose la falta con 1 r.390

• En el cuadro 3 vemos el número de entierros cele­
brados por la hermandad de 17 54 a 1799. 

CUADRO 3: ENTIERROS 1754-1799 

Años Hombres Mujeres 

1754-59 21 17 

1760-69 31 23 

1770-79 16 15 

1780-89 31 13 

1790-99 16 12 

Total 115 80 

Los hermanos reciben teóricamente asistencia en caso de necesidad. Ya vimos el 
único caso conocido en este punto. En el siglo XVlli aparecen varias veces perdo­
nadas las deudas a algunos hermanos «por la calamidad de los tiempos», o por la 
mala situación económica del interesado. Son bastante benévolos en general con los 
que no pagan las deudas, sobre todo si el deudor ha sido hermano durante mucho 
tiempo y ha ejercido cargos. 

4.1.5.- Las .fiestas 

La cofradia de la Soterraña celebraba cuatro fiestas anuales a la Virgen : 
Encamación, Asunción, Natividad -que era la principal- e Inmaculada Concep­
ción, en las que se celebran vísperas y misa. La participación de la cofradia en las 

388 lbidem. 16 enero 1674. 
389 AHN Consejos. Legajos 7091. Fol 2. 
390 ADA Libro 40. 26 octubre 1672. 

261 



grandes procesiones públicas de rogativas, que se hacían por petición de la ciu­
dad, del obispo o del rey, era secundaria . Casi no aparece nombrada cofradía en 
los relatos existentes sobre tales procesiones, aunque sabemos que solía salir en 
la procesión en lugar preferente, sin tener poder de decisión sobre asuntos relati­
vos a la organización y posteriores cultos en los días de la novena. Ni siquiera 
llevaban la imagen, pues ésta salía a hombros de sacerdotes por su carácter de 
imagen apostólica. Estas procesiones se comenzaron a hacer en 1570 y hasta 
1699 se hicieron 20 procesiones por distintos moti vos391

• La cofradía hizo un plei­
to con la Vera Cruz en 1618 por cuya sentencia siempre que la imagen de la Vir­
gen de la Soterraña saliera en procesión de rogativas con disciplina, irá la 
cofradía de la Vera Cruz en el mejor lugar con sus pendones e insignias . Si la pro­
cesión no es de disciplina, entonces saldrán los cofrades de la Soterraña en el 
mejor lugar, con sus insignias, cera y pendón «sin que la Vera Cruz se lo impi­
da», en cuyo caso si la Vera Cruz quiere asistir con cera a la imagen, lo puede 
hacer por devoción 392

• Debernos decir, por tanto, que la cofradía no era parte 
importante de la celebración de cultos a la Virgen de la Soterraña, por lo menos 
en los más espléndidos y extraordinarios. 

La fiesta de la cofradía por excele ncia era la de los santos mártires San 
Crispín y San Crispiniano, celebrada el 19 de noviembre. Para establece r las con­
diciones de su celebración habían estatuído una concordia con la parroquia de 
San Vicente en 1605. La fiesta se hará en la capilla de la cofradía, que es la de 
San Nicolás, luego llamada del Amor Hermoso. La fiesta religiosa consiste en 
vísperas y misa cantada, tras la cual habrá una solemne procesión por la ciudad. 
A la procesión asisten el cura y beneficiados de San Vicente con el siguiente 
recorrido: San Vicente, Santo Tomé, San Pedro, San Juan y regreso a San Vicen­
te. El altar de la cofradía se decora con frontales, lámparas, etc. La cofradía paga 
a la parroquia la pitanza de estos actos, que son más de 500 rnrs. al año por el 
uso de ornamentos de la parroquia y por tener sus santos en el altar. También 
pagan 4 r. al organista y 6 a los sacristanes junto con 4 a la cerera y monagui­
llos393. El día de los santos se celebra también un sermón para el que se busca a 
un predicador renombrado. 

En 1790 constatan que la fiesta de los mártires ha decaído mucho por lo que 
se intenta revitalizarla tomando algunas medidas como hacer exposición del 
Santísimo todo el día, decorar la iglesia, tener función de pólvora, etc. Sin embar­
go, estas medidas no resultarán efectivas, y más cuando en estos años la cofradía 
está ya decadente. Además de esta fiesta se hace también una función de ánimas 
por los cofrades difuntos que consiste en función y 6 misas. No hay práctica­
mente gastos festivos de cohetes, etc. a excepción de los refrescos, de los que ya 
se ha hablado. 

4.1.6.- Vida económica 

La media de ingresos es de 1132 r. al año, aunque el declive de los últimos años, 
sobre todo desde 1789 es notorio, subiendo los gastos muy por encima de los ingre­
sos, cosa que anteriormente no había pasado. 

391 Cf. B. FERNÁNDEZ VALENCIA Op. cit. pp. 323 y ss. 
392 ADA Libro 40. 2 agosto 1618. 
393 Ibidem. Concordia de 2 septiembre 1605. 

262 



GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 1754-1799 

2500 

2000 

1500 

~ 
1000 

500 

1754 1758 1762 1766 mo m4 ms 1782 t786 1790 1794 1788. 

AÑOS 

1-CARGO -DATA 1 

Los ingresos de la cofradía proceden mayoritariamente de las aportaciones de los 
cofrades por medio de entradas, ofrendas o cuartos semanales, llegando a represen­
tar un 64% en el período estudiado . 

CUADRO 4: INGRESOS 1754-1799 

Aportaci ón 
Años Alcance Atrasos Cofrades Total 

1754 429 22 989 1440 
1759 1028 25 1023 2076 
1764 452 29 875 1356 
1769 787 25 881 1693 
1774 192 25 760 978 
1780 173 35 762 970 
1785 332 105 632 1069 
1790 103 24 574 701 
1795 -642 40 478 518 

Suma 2854 330 6974 10801 

Porcentaje 33% 3% 64% lOO% 

Los gastos son mayoritariamente para el pago de las funciones religiosas. Sólo a 
los clérigos de San Vicente se les paga anualmente por su interve nción en actos de 
la cofradía 267 r., a los que se añade aparte la función de ánimas y el sermón, todo 
lo cual supone un 40% de los gastos, que junto con la cera y entierros se llevan todo 
el capital de la cofradía. 

263 



CUADRO 5: GASTOS 1754-1799 

Funciones 
Años religiosas Refrescos Entierros Cera Otros Total 

1754 657 20 113 574 64 1128 
1759 362 9 275 1026 23 1695 
1764 362 13 98 382 19 874 
1769 357 54 185 12 608 
1774 357 10 455 12 834 
1780 353 10 123 82 24 592 
1785 359 97 166 50 672 
1790 365 125 157 24 671 
1795 371 100 436 18 925 

Suma 3243 62 985 3463 246 7999 

Porcentaje 40% 0,80% 12% 43% 3% 99% 

Terminaremos este apartado diciendo que las posesiones de la cofradía son muy 
modestas. Resulta chocante comparar el inventario de los objetos, joyas, alhajas, 
vestidos, etc. que posee la imagen de la Virgen y las pobres pertenencias de la 
cofradía, que se limitan según inventario de 1757 a varios juegos de cera, dos pen­
dones, una cruz de plata, las reliquias de San Crispín y San Crispiniano, varias arcas 
y cajas y los libros de la cofradía394

• 

4.1.7.- Extinción de La cofradía 

Esta cofradía pasó malos momentos, como tantas otras, a fines del siglo 
XVIII. La acumulación de cofrades deudores y la disminución de hermanos pro­
vocan una precaria economía y una evidente pérdida de fuerzas. Las cuentas se 
interrumpen bruscamente en 1798, tras lo cual aparece un escrito de 1825 en el 
que algunos se congregan para «tratar del restablecimiento del Patronato de 
Nuestra Señora». Aparecen reunidos 39 señores, «todos patronos nuevos y algu­
nos antiguos», que aprueban unas ordenanzas nuevas , nombrando presidente, 
vicario, contadores, notario y monitor 395

• Alfín Estévez indica que desde 1801 
hasta 1825 la cofradía estuvo extinguida, resurgiendo en este año hasta 1862 en 
que desaparece definitivamente. La actual cofradía de la Soterraña, ya sin refe­
rencias a San Crispín y Crispiniano es remota heredera de la que hemos analiza­
do aquP96

. 

4.2.- Cofrad ía de Tejedores de Paños 

Esta cofradía gremial tiene su sede en'la ermita de Ntra. Sra. de los Remedios 
y después en la de San Segundo. Su fundación tiene lugar alrededor de 1630, año 
en el que hace ordenanzas, consiguiendo en 1649 la aprobación episcopal. Cele­
bran dos funciones anuales: el segundo día de pascua de Resurrección y la función 
de ánimas. 

394 ADA Libro 40 A. Año 1757. 
395 ADA Libro 40 A. Año 1825. 
396 ALFÍN ESTÉVEZ Op. cit. p. 80 y ss. 

264 



Sus ingresos económicos proceden de las aportaciones de los hermanos, que dan 
un cuarto semanal y una ofrenda de 3 r.. El año 1770 consiguieron así 267 r. que gas­
taron en misas y cera, 92 r. y en refrescos, 30 r.397 

4.3.- Hermandad de la Percha 

De la hermandad gremial de la Percha no se conserva documentación. El censo 
de cofradías de 1770 nos da bastantes datos que podríamos resumir así: la sede de 
la hermandad fue la ermita de San Julián, pasado el puente Adaja, basta 1740. La 
ermita era muy antigua, pues ya en tiempos del obispo D. Francisco de Rojas (1663-
73) fue reconstruida. Parece que unos años antes el obispo Martín de Bonilla (1656-
62) había reparado desperfectos 398• El deterioro y posterior desaparición de la ermi­
ta motivó el traslado de la cofradía. Al arruinarse en 1740, sus imágenes se llevaron 
a la ermita de San Esteban, a la que pertenecía 399• 

Según los datos del AHN, en 1667 se renovaron las ordenanzas antiguas que 
tenían hechas, lo cual nos permite remontar la hermandad como mínimo a la prime­
ra mitad del siglo XVII. Es lógico pensar que San Julián fue su primer lugar de ubi­
cación, ya que la situación de la ermita, en la zona del río, era un lugar cercano al 
de residencia de los tejedores y elaboración de los tejidos en sus distintas fases. 

En 1777, y por orden de Tribunal Eclesiástico de Á víla, se funde con la cofradía 
del Consuelo, junto con la de la Carda y Peine, también gremial. La renta de unas 
tietras en Adanero que poseía esta cofradía también pasó a cobrarla la del Consue­
lo. En el momento de su unificación en 1777 la hermandad tenía 44 hermanos. Cada 
hermano contribuía con 4 mrs semanales, es decir, 6 r. anuales y con una ofrenda de 
3 r.los hombres y 2 r.las mujeres. Enterraban a sus cofrades, como se desprende del 
ataúd que dicen llevar a los entien·os, por el cual se da cierta limosna. Estos ingre­
sos supusieron 326 r. el año 1770. 

En cuanto a las fiestas, hace tres funciones: una de ofrenda, el segundo día de 
pascua de Pentecostés; la habitual función de Ánimas, el martes después de Todos 
los Santos, y la fiesta principal el día del patrón, San Julián, el 28 de enero. Celebra 
también al menos una misa por cada hermano difunto. En estos gastos, el año 1770 
se fueron 446 r. más 37 de refrescos 400

• 

4.4.- Cofradía de Ntra. Sra. de la Misericordia, de los Hortelanos 

Se trata de otra cofradía gremial, con sede en la ermita de San Martín, aunque 
en el siglo XVIll parece no tener sede fija. De hecho, en 1753 piden al patronato 
de la Misericordia y San Martín que les permita hacer allí la ofrenda de San 
Miguel. Se lo conceden y lo harán allí durante ocho años más, sin existir constan­
cia de que lo siguieran haciendo. Tienen también relación con la parroquia de San 
Andrés, donde seguramente celebró alguna vez sus funciones. Según el censo de 
cofradías del AHN, la cofradía se funda en 1678, año en el que hizo ordenanzas, 
aprobadas por el obispo, que se renovaron en 1757. Las fiestas que celebra son el 
día ge San Miguel, 29 de septiembre; San Andrés el 30 de noviembre y la funció n 
de Animas. 

397 AHN Consejo~. Leg. 7091 p. 5. . 
398 Cf. B. FERNANDEZ VALENCIA Historia de San Viceme. p. 95 y T. SOBRINO CHOMON Episcopado 

abulense Ávila, 1?83 p. 229. 
399 B. PERNANDEZ VALENCIA Op. cit. Adición de T. Sobrino Chomón según el códice del Marqués de San 

Juan de Piedras Albas. p. 95. 
400 Cf. AHN Consejos. Leg. 7091 p. 5. 

265 



Su economía se basa en las aportaciones de los hermanos: ofrenda en San Miguel 
y en San Andrés junto con cajillas semanale s de un cuarto. El año 1769 tenía la 
cofradía 68 hermanos y 13 hermanas , que aportaron 550 r. Los gastos se limitan a 
misas, refresco y colación los días de San Miguel y San Andrés, Animas y toma de 
cuentas . También dicen una misa por cada hermano difunto. Estos gastos ascendie­
ron en 1769 a 277 r . .10' 

4.5.- Cofradía de Tejedores de Lienzos 

La cofradía gremial de tejedores de lienzos tiene su sede en la ermita de las Vacas. 
Aparece fundada en 1690, año en el que hace ordenanzas y es aprobada por la autori­
dad episcoP,al. Un siglo después, el 25 de febrero de 1783 presentarán ante el ayunta­
miento de A vila unas ordenanzas formadas como las del gremio segoviano, con el fin 
de relanzar y defender su producción. Estas constituciones fueron aprobadas ese 
mismo año por el ayuntarniento402

• Es ésta una muestra de los distintos caminos que 
seguían las cofradías gremiales en sus vertientes religiosa y profesional, acudiendo a 
distintas autoridades para los diversos aspectos que manejaban. De hecho, las 
cofradías gremiales en su vertiente religiosa no tienen muchas diferencias efectivas 
respecto a las demás, excepto en su composición social, restringida a los trabajadores 
del ramo. Sus fiestas son escasas: una ofrenda el domingo siguiente a la Natividad y 
dos funciones de ánimas, una en septiembre y otra en noviembre. 

Sus ingresos consisten exclusivamente en aportes de los hermanos: contribución 
semanal de un cuarto, entradas y ofrenda de los oficiales, que ascienden a 628 r. Los 
gastos consisten en las misas, cera y monitor, subiendo el año 1769 a 253 r. Por cada 
hermano que muere se pagan 39 r. de ayuda a la familia, típica prestación social que 
proporcion an preferentemente y con más genero sidad, las cofradías gremiales 403• 

4.6.- Cofradía de San Antonio, de Sastres 

Esta cofradía gremial se sitúa en la parroquia de San Vicente y parece fundada 
el año 1700. Hicieron ordenanzas, que fueron aprobadas por el obispo el 16 de 
enero de 1703. Su fiesta principal se celebra el día de San Antonio, el 13 de junio. 
Se elige anualmente a un capitán, que suele ofrecer a la cofradía una merienda de 
vino, rosquillas y castañas que puede llegar a costarles 300 r. Celebran también la 
función de Ánimas por los cofrades difuntos. 

Sus ingresos en 1770 consistieron en la contribución de 4 r. cada hermano más 
un cuarto semanal, limosnas, entradas, alquiler de dos casas en Ávila, un molino en 
Pradosegar y varias tierras en Padiernos. Los gastos son las func iones religiosas, 
cera, entierros de hermanos, ayuda a la familia de cada difunto con 30 r. y una dota­
ción, ascendiendo todo a 1531 r.404 

4.7.- Hermandad de la Carda y Peine 

4.7.1.- Origen 

Uno de los pocos ejemplos de hermandad gremial abulense documentada que tene­
mos es éste. Durante todo el período del que poseemos escritos, casi todo el siglo xvm, 
su sede está en la Parroquia de Santo Domingo. Finalmente, en 1777 esta cofradía se 

401 AHN Consejos Leg. 7091 p. 6. 
402 AHPA Actas consistoriales, 171 Ai\o 1783. 
403 AHP Consejos Leg. 7091 p. 6. 
404 AHN Consejos Lcg. 7091 p. 5. 

266 



La cofradía de 
la carda y peine 

regaló a la Virgen 
de Sonsoles una lámpara 

de plata y la dotó 
perpetuamente como 

consta en esta 
inscripción de Sonsoles. 

unifica, junto con la de la Percha en la del Consuelo, y traslada su sede a la parroquia 
de San Esteban, siguiendo su vida posterior fundida con el Consuelo. La documentación 
conservada se limita a un solo libro que guardan los cofrades de la cofradía del Con­
suelo. Este libro, que abarca los años 1704-1777 lo mandó hacer el obispo Solórzano, 
que constató en su visita pastoral a la cofradía el deterioro de los libros antiguogiOS. 

En cuanto al origen de la hermandad, no podemos precisarlo. Al tratarse de una 
cofradía gremial se debe remontar a bastante tiempo atrás. El núcleo de tejedores, 
cardadores y demás oficios de la producción textil había decaído desde su relativo 
esplendor en el siglo XIII y no volverá a asentarse con fuerza en Á vil a hasta el siglo 
XVI. Por ello, el origen de la cofradía habría que fijarlo, como muy pronto en este 
siglo y con más probabilidad en el XVII. El barrio de San Esteban, el más cercano 
al Puente Adaja era el barrio de los tejedores, cardadores, perailes, tundidores y 
demás oficios pañeros. Su sede en la parroquia de Santo Domingo es lógica al estar 
muy cerca del lugar de residencia de la mayoría de los cofrades. 

El patrono de la cofradía es San Severo, cuya fiesta se celebra el6 de noviembre 
y cuya imagen, propiedad de la cofradía, estaba en la parroquia de Santo Domingo. 

405 ARCHIVO DE LA COFRADÍA DEL CONSUELO Libro de ordenanzas de la Hermandad del ofic io de la 
carda y peine. 1704-1777. He podido consultar este libro gracias a la transcripción informáúca realizada por Tomás 
Sobrino Chomón, al cual agradezco su amabilidad y generosidad. 

267 



El altar de San Severo fue donado a la cofradía por Luis Vázquez, propiedad que 
ratifica el visitador en 1717. Este altar lo mandará adecentar Romualdo Velarde en 
1762, visitador a la sazón. El arreglo no se efectuará y en 1776 el cura de Santo 
Domingo comunica a los cofrades su deseo de cambiar la imagen de lugar, pues va 
a hacer reformas en la iglesia. Los cofrades acceden a los cambios con tal de que no 
les cueste dinero, en parte por la carencia de caudales en ese momento y en parte por 
la inminente fusión con la cofradía del Consuelo y el cambio de sede que les iba a 
afectar inmediatamente. En noviembre de 1776 el cura de Santo Domingo insiste 
diciéndoles que el retablo de San Severo está indecente y que no hace juego con el 
que se está haciendo al lado del evangelio. Les da la opción de poner al Santo en una 
repisa o pintar la imagen. Finalmente deciden que se pongan en el lugar de la epís­
tola, donde queda un hueco. Su única preocupación es que esto no ocasione gastos 
a la cofradía 406

• 

4.7.2.- Organización y gobierno 

Las constituciones de 1704 son las únicas que conocemos aunque con noticias de 
otras anteriores. Su lectura no hacía pensar en absoluto en una hermandad gremial, 
pues ni en su estructura ni en su contenido difieren de las demás cofradías devocio­
nales de la ciudad. No incluyen ningup.a ordenanza relativa al oficio de los herma­
nos, ni a sus actividades rutesanales. Unicamente hay una referencia en las cuentas 
de 1720-21 en que se distingue entre el pago de entrada a 5 r. y «entrada en el ofi­
cio», que cuesta 20 r. 

Esto hace suponer que los artesanos que se agremian pagan 5 r. por pertenecer 
a la hermandad mientras que si alguien de fuera quiere pertenecer al oficio, pagará 
20 r. Parece que se trata de un precio por ingresar en el artesanado textil. Sin embar­
go contrarresta esta teoría el hecho de que son muy escasas las personas que pagan 
esta entrada de 20 r. 

Las constituciones se aprueban en junta el28 de agosto de 1704 y son aprobadas 
por el obispo Baltasar de la Peña y Avilés el 7 de octubre de 1704. Los tres prime­
ros artículos otorgan sus atribuciones a los cargos anuales. El 4° y 5° se ocupan de 
las cuentas y el caja. Del6° all0° y dell4° al 16° y el21 o tratan sobre los entieno s. 
De la ofrenda anual hablan los artículos 1°, 13° y 20°. Las entradas se especifican en 
los arts. 11°, 12°, 18°, 19° y 23°. De la junta, cajillas y reducción de gastos se ocu­
pan los arts. 17°, 22° y 24°, respectivamente. Los cargos reciben los nombres de 
capitán y sru·gentos. Se eligen anualmente por designación del antelior en el cargo, 
si la junta lo admite. Como muchos se excusan de cumplir los cargos, el art. 3° esta­
blece una multa de 12libras de cera al que intent e evitar la elección. Capitanes y sru·­
gentos invitan a todos los hermanos el día de la ofrenda a un refresco. Más adelan­
te veremos cómo algunos se oponen a esto por series gravoso. Pru·a entrar en la 
cofradía hay que pagar simplemente 5 r. de ingreso, que según vaya avanzando el 
siglo irán aumentando hasta 10-12 r. Esta es la práctica, aunque el art. 23° especifi­
ca 3 ducados y media libra de cera como precio del ingreso y 12 r. si se es hijo de 
heriJlanO. Se hru·á una junta anual el 2° domingo de noviembre, despué s de la fiesta 
de Animas, aunque a veces varía esta fecha. 

4.7.3.- Los hermanos 

Esta cofradía conserva una lista de los hermanos que ingresan a lo largo de los 
años 1704-1777. Gracias a ella podemos elaborru· el siguiente cuadro: 

406 Ibídem. Año 1776. 

268 



CUADRO 1: INGRESOS DE HERMANOS 

1704-10 8 

1711-20 37 

1721-30 53 

1731-40 27 

1741-50 34 

1751-60 46 

1761-70 19 

1771-77 4 

Hasta 1760 se observa una tendencia alcista que desde esa década va decayendo 
claramente. En cuanto a números absolutos no poseemos más datos sueltos. A la junta 
de 1736 acuden 44 hermanos, en 1742 ofrendan 42 y en 1753 hay 25 en la junta gene­
ral. Podemos tomar estos números como mínimos. Sólo tenemos un dato firme: en 
1777, cuando se funden con la cofradía del Consuelo había 44 hermanos. Como en 
esta fecha la cofradía ya está decadente, podemos imaginar unos 50 hermanos aproxi­
madamente a lo largo del siglo XVIII. Desde 1744 se despiden algunos por no pagar 
sus deudas a la cofradía. De 1744 a 1760 hay nada menos que 37 expulsiones por 
impago o ausencia de la ciudad. Sólo hay un caso anecdótico, el de Lorenzo Moreno , 
expulsado porque «prorrumpió en palabras nada decentes contra la cofradía»407

• 

4. 7.4.- Vida cofradiera 

La cuota anual que los hermanos aportan es llevada el día del patrón, San Seve­
ro. Son 5 r. para los hermanos y 3 para las viudas. Como contrapartida que lo hace 
más agradable, al acabar el acto religioso, consistente en misa y ofrenda, se invita a 
un refresco a todos los hermanos. La principal obligación es la asistencia a los entie ­
rros, como en tantas otras. En lo que más se insiste es en que no se enterrará al her­
mano que no tenga al día sus cuotas u ofrendas anuales y que no haya pagado la 
entrada. Al muerto se le dan 22 r., 8 blandones y 14 velas, y lo mismo a los hijo s de 
comunión. A padres, hijos pequeños y criados, 4 blandones y 6 velas. Si no se asis­
te al entierro se pagará 1 r. de multa y puede ser motivo de expulsión de la cofTadía 
si se reincide , caso que no encontramos nunca que se haya llevado a la práctica. 

En 1761 se decide «en atención a que en la cofradía hay muchos hermanos pobres, 
que cuando mueran no tendl"án para envolver el cadáver en un hábito», hacer un fondo 
de hábitos para darlo al hermano que fallezca. Suponemos que el hábito elegido será 
el franciscano, por ser el más común, y porque los cofrades tenían cierta relación con 
los franciscanos, a los que invitaban a celebrar las misas de ánimas. Especifican que 
el hábito, que cuesta 4 ducados sólo se dará a marido y mujer, y si alguien quiere un 
hábito más caro, la demasía correrá de su cuenta. Si algún hermano quisiera vestir el 
cadáver con ropa de casa y que la cofradía le dé los 4 ducados, no se le darán, pues es 
voluntad de la hermandad que el cadáver vaya con hábito de convento. Es un claro 
exponente de la religiosidad de estos hermanos, que habiéndose pasado la vida tejien­
do paños, desean ampararse en un hábito a la hora de presentarse ante Dios. 

407 lbidem . Año 1760. 

269 



4. 7.5.- Las fiestas 

Ya se ha comentado cómo se celebra la fiesta del patrón San Severo, con misa, 
ofrenda y refresco a la salida . En 1772 se eliminará esta misa cantada por los pocos 
caudales que tiene la cofradía, sustituyéndose por una misa rezada. A esta fiesta 
solían ir los invitadores a convidar a los hermanos a asistir y a la vuelta, -segura­
mente los cargos directivos de ese año- , se tomaban una buena comida a costa de la 
cofradía . Este refresco también se elimina por la falta de ingresos. 

La hermandad celebra también una misa en Sonsoles el día de la Encarnación, 25 
de marzo. La cofradía tiene relación con Sonsole s, ya que tienen el privilegio de ir 
en lugar inmediato a la Virgen de Sonsoles en la procesión, cuando traen a la ima­
gen en rogativa a la ciudad. Este privilegio lo ganó en los tribunales contra la 
cofradía de los labradores, que se lo disputaba. Fruto de esta relación es el arrenda­
miento de una lámpara a la Virgen que costea la hermandad anualmente, por el ele­
vado precio de 110 r. para aceite. Como contrapartida, la hermandad utiliza para sus 
reuniones anuales la sala del hospital de Sonsoles. La imprescindible función de áni­
mas se hace en Santo Domingo , con el concurso de los franciscanos, que la realzan 
con su presencia. 

A excepción de algunos refrescos, que proliferan de tapadillo en las cuentas, esta 
hermandad no realiza ningún tipo de acto festivo ni lleva música a sus actos, ni otras 
expansiones festiva s. 

4. 7. 6.- Vida económica 

Pese al agobio que presentan las junta s apremiando a los hermanos deudores a 
pagar, no hay nunca alcances negativos, sino que más bien se anastra un remanen­
te que no se utiliza nunca. Algunas cantidades del Gráfico 1 están abultadas entre 
1753 y 1766 por la inclusión de resultas no cobradas tanto en el cargo como en la 
data. Exceptuando esto, las cifras son bastante uniformes, con el habitual descenso 
en los últimos años. Las últimas cuentas que tenemos son de 1774. 

1 

(/) 
w 

~ 
a: 

L 
270 

GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 
---

4000 

:1 
:¡ 
1500 

1705 1711 1717 1723 1729 1735 1741 1747 1753 1759 1765 ln1 

AÑOS 

t- CARGO - DATA 1 



La única propiedad que poseía la cofradía parece ser una casa, que vende en 
1708 por no salirte rentable el alquiler . En inventario casi no constan objetos: jue­
gos de cera y varias arcas para los papeles y los velones así como unos pendien­
tes que están empeñados en 1736. Este patrimonio no se verá aumentando en 
todos estos años, dándose el caso curioso de que el visitador Cifuentes en 1762 les 
tiene que mandar que inviertan el remanente que ha ido acumulándo se en objetos 
de culto. Este síntoma de roñosería se acentúa al saber que tenían el altar de su 
patrón bastante poco cuidado y la imagen de San Severo deteriorada y mal pinta­
da. Pese a este mandato no se gastan prácticamente nada. En 1762 gastan 170 r. 
en componer el santo y el altar. En 1767 compran un estandarte y un ataúd, del 
que sacarán beneficios alquilándolo. Del arreglo del altar y del santo no querrán 
saber nada cuando en 1776 el cura de Santo Domingo recabe su colaboración para 
cambiarlo de sitio y adecentarlo. 

En contraste con esta actitud se ve el progresivo aumento de gastos en refrescos, 
sobre todo entre 1760 y 1765, año en el que entre comidas, refrescos y similares se 
gastan unos 100 r. No hay constancia de estos gastos en las cuentas anuales, no por­
que no los hubiera, sino porque aparecen camuflados o englobados junto con otros 
conceptos y es muy difícil desglosarlos. 

En el cuadro 2 podemos ver la importancia de la aportac ión económica de los 
hermanos, que cont ribuyen con una ofrenda anual de 5 r. y el pago de cuartillos 
que se pagan semanalmente. El sistema usado en esta cofradía es el de rematar, 
es decir, arrendar la cajilla en una cantidad fija al mejor postor, que se encargará 
de cobrárselo posteriormente . Este sistema empieza a fallar en 1743 en que se 
cambia y se realiza pidiendo las cajillas un hermanq cada mes. En 1756 consta­
tan que este sistema tampoco funciona y se vuelve al arrendamiento, que este año 
reporta 369 r. 

CUADRO 2: INGRESOS 1705-1770 

Aportación 
Años Alcance Atrasos Cofrades Total 

1705 110 183 1088 1381 
1710 203 o 848 1051 
1715 214 o 892 1106 
1720 150 o 942 1092 
1725 51 o 1120 1171 
1730 454 o 1259 1713 
1735 950 13 1099 2062 
1740 1174 52 733 1959 
1745 1508 o 626 2134 
1750 1746 o 678 2424 
1755 580 1362 564 2506 
1760 1407 o 714 2121 
1765 400 o 377 777 
1770 224 27 528 779 

Suma 9171 1637 11468 22276 

Porcentaje 41% 7% 51 o/o 99% 

271 



Los gastos se repruten entre los entierros, las misas, lámpara de la Virgen de Son­

soles y el capítulo de refresco s al que ya se ha aludido. 

CUADRO 3: GASTOS 1705-1770 

Funciones 
Años religiosas Refrescos Entierro s Cera Otros Total 

1705 418 o 259 614 46 1337 
1710 408 52 102 68 75 705 
1715 382 68 24 401 50 925 
1720 382 o 58 401 108 949 
1725 382 o 72 385 107 946 
1730 382 o 210 451 102 1145 
1735 382 o 198 489 109 1178 
1740 196 o l3 276 160 645 
1745 131 o 61 252 58 502 
1750 206 o 2 105 43 356 
1755 116 36 38 380 131 701 
1760 280 o 78 854 83 1295 
1765 242 100 136 66 38 582 
1770 340 11 66 39 6 462 

Suma 4247 267 1317 4781 1116 11728 

Porcentaje 36% 2,00% 11% 41% 10% 100% 

4.8.- Cofradía de la Oración del Huerto de Hortelanos 

La cofradía de la Oración del Huerto surge como una sección de la Vera Cruz, de 
la que se separa efectivamente en 1729. La forman hortelanos, por lo que podríamos 
decir que tiene algún aspecto gremial, aunque en esta época el gremio clásico ya casi 
ha desaparecido.Su sede estaba, al igual que la Vera Cruz, en el convento de San 
Francisco. Allí estaba su imagen, el paso de la Oración del Huerto, hecho en 1612 
y cedido a ésta por la cofradía de la Vera Cruz. Los hermanos pruticipaban junto con 
esta cofradía en la procesión de Jueves Santo, llevando su paso. Además de esta fies­
ta, celebran el segundo ,día de pascua de Navidad, que es cuando hacen la junta anual 
y la típica función de Animas. 

No se conserva la documentación , excepto algunos papeles del siglo XIX en 
ADA y la reseña del censo de cofradías del AHN. En cuanto a las Ordenanzas, el 
AHN indica la fecha de su formación: el 26 de diciembre de 1729, aunque no fue­
ron aprobadas por el obispo hasta 1760. Por ello podríamos considerar fundacional 
al año 1729. Ese mismo año llegan a un acuerdo con la Vera Cruz para que ésta les 
ceda el cuezo para enterrar a sus cofrades y que les cueste lo mismo que a los de la 
Vera Cruz. En este documento se indica que les piden este favor «en atención de 
estar agregada a ella»408

• Es de suponer que las relaciones entre ambas cofradías se 
irían enfriando conforme pasase el tiempo, haciéndose la de hortelanos cada vez 
más independiente de la Vera Cruz. 

408 ARCHJ VO DE LA VERA CRUZ Libro de e u e mas (1 727-1759) Junta de febrero de 1729. 

272 



A cada hermano que muere se le dan 22 r., que es la cantidad que las hermandades 
pseudogremiales dan como subsidio a la familia del difunto por esta época. También se 
le da un hábito para que se entierre. Según cuentas de 1769, reseñadas por el documento 
del AHN, el número de hermanos oscilaría alrededor de 38-40, cifra obtenida a partir 
del pago de curu.tos semanales que cada hermano daba. Como gastos, tiene la procesión 
de Jueves Santo y las funciones religiosas, junto con la toma de cuentas, «refresco y 
agasajo a los hermanos», que este año costó en conjunto a la hermandad 202 r. 

5.- OTRAS 

5.1.- Cofradía de San Antón 

La cofradía de hijosdalgo de San Antón residía en el hospital del mismo nombre 
y se dedicaba a las obras de caridad con los pobres, a los que acogían en ese hospi­
tal. Tenemos noticias de su existencia en fechas remotas. En el libro de los Veros 
Valores aparece citada así: «La cofradía de sanct Antón, de la cibdat de Á vila, vale 
1 M L V, de los cuales, sacando D CCC XXX que da el capellán y oficial, restan CC 
XX V>>4

('f) , lo cual nos indica que ya existía por lo menos en la primera mitad del siglo 
XV. Posteriormente tenemos noticias de varios censos que cobraba la cofradía en 
1467, 1488 y 1492 a distintos judíos de la ciudad 410

• 

La fiesta principal de la cofradía es el día 17 de enero, festividad de San Antón. Según 
Requena la fiesta religiosa se hace en la pan·oquia de Santo Domingo, mientras que la 
procesión iba alrededor de la iglesia y del hospital, con la cruz parroquial llevada por el 
hijodalgo más modemo y dos alumbrantes con velas, yendo los demás detrás411

• No sabe­
mos cuándo desapareció esta cofradía, aunque por las noticias que nos dan Requena y 
Femández Valencia parece que a mediados del siglo XVll todavía subsistíam. 

5.2.- Cofradía de Gallegos y Portugueses 

5.2.1.- Origen 

Una cofradía de naturales, según denominación de Rumeu de Almas es ésta, for­
mada por personas de 01igen gallego y portugués . Según S. de Tapja, hasta el s. XVll 
no encontramos en los libros de matrimonios de las parroquias de A vila a naturales de 
Galicia, Asturias o León. Sin embargo, poco a poco irán aumentando. Entre 1605-24 
en los libros matrimoniales hay 18 n01teños, casi todos gallegos, de un total de 93 des­
posados de fuera de Ávila 413

• La mayolia de éstos se situaron en la bru.riada de Santia­
go, perteneciendo a esta panoquia, donde se fundó la cofradía antes de 1627. 

La documentación de la cofradía se conserva en dos libros en el ADA. Pettenecen 
a los libros de la parroquia de Santiago, y se trata de un libro de ordenanzas y cuentas 
de 1629 a 1750, y·otro de juntas de 1701 a 1743. Respecto a la fecha de su otigen, las 
cuentas que nos han llegado comienzan en 1627. Están bastante completas y desru.ro­
lladas, lo que nos hace pensru.· que la cofradía venía ejerciendo sus actividades desde 

409 A. BARRIOS GARCÍA (Ed.) Ubro de los ¡·eros ¡•alores del obispado de Á vi la ( 1458) p. 33. 
41° Cf. C. AJO GONZÁLEZ Documentación abulens e en el AHN T. 111 p. 353 . 
411 A. DE REQUENA en Razón de algunas cosas que lwy en el obi.11Jado de Ávila , obra manuscrita de hacia 

1.650, que se conserva en la Real Academia de la Historia. Citado por A. Merino Álvarez en La noiJieza abulense 
Avila, 1926 p. 78., 

412 B. FERNANDEZ VALENCIA Historia de San Viceme. p. IJ l. . 
413 SERAF!N DE TAPIA. <<Los fac1ores de la evolución demográfica de Avila en el siglo XVh> en Cuaderno s 

abulenses n• 5 Avila, 1986 p. 153. 

273 



La cofradía de 
gallegos y portugueses 
tenía su sede en 
la parroquia de Santiago. 

algunos años antes, aunque seguramente no muchos. En 1629 se tiene constancia de su 
existencia oficial pues hacen ordenanzas y las aprueba el obispo. En ellas, el cura de San­
tiago hace constar que la cofradía ya existía anteri01mente y venía realizando sus activi­
dades, pues alude a costumbres cofradieras asentadas en la parroquia de Santiago 414. 

5.2.2. - Organización y gobierno 

Ell8 de septiembre de 1629 presentan los cofrades las ordenanzas para ser apro­
badas por el obispo, que lo hace el 22 de septiembre del mismo año. Estas ordenan­
zas, en su encabezamiento, indican los motivos de la fundación: «se hacen para el 
buen gobierno de la herm~ndad de la nación portuguesa y del reino de Galicia que 
residen en esta ciudad de Avila, la cual se hace para el servicio de Dios y de la Vir­
gen Santa María Madre de Dios del Socorro que está en su capilla en la iglesia del 
señor Santiago de esta ciudad y para bien y utilidad de las almas de los dichos her ­
manOS»415. Sus ocho artículos se podrían resumir así: 1°: Mayordomo y toma de 
cuentas, 2,3,4 y 5°: entierros, 6°: aportación económica de los hermanos, 7°: en trada 
de personas no gallegas ni portuguesas, 8°: Misas por los difuntos. 

Antes de su aprobación, el provisor D. José de la Peña, manda se consulte al 
párroco de Santiago, pues parece que los cofrades han actuado totalmente por su 

414 ADA Parroquja de Santiago. Libro n• 45. Ordenanzas y cuentas ( 1629- 1750) 18 septiembre 1629. 
415 Ibídem. 

274 



cuenta. El párroco, Pedro Fernández de Gamboa estará de acuerdo con todas las 
ordenanzas aunque hace algunas indicaciones: que el arca con la cera y el dinero de 
la cofradía esté en la sacristía, atada con una cadena y que cuando se saque o meta 
cera o dinero se apunte «con cuenta y razón». Otra puntualización será sobre el pago 
de la misa conventual, que deberá darse al párroco y beneficiados y no al sacristá n. 
Acerca de la misa cantada que quieren celebrar mensualmente, rebajan el precio a 2 
r. y que sea rezada, debido a la pobreza de los cofrades. Por último estipula las con­
diciones de la misa del 2 de mayo, por la que pagarán los cofrades 8 r. 

En las ordenanzas sólo aparece el nombramiento de un mayordomo para los asun­
tos económicos, que se encargará de recoger ofrendas y limosnas, así como custodiar­
las en el arca, conservando él la llave. Deberá dar cuenta anualmente ante unos oficia­
les nombrados por la hermandad. Los cargos reciben nombres militares: capitán, alfé­
rez y sargento, y se eligen en junta anualmente, por tumos «a quien tocare». En 1701 
ya ha cambiado algo la terminología: se nombra capitán, alférez y sargento junto con 
escuadras, caja (en vez de mayordomo), cajillero y avisador. Parece que el día elegi­
do para hacer la junta de elección de cargos suele ser el 2 de mayo o durante este mes. 

5.2.3.- Los hermanos 

En la cofradía pueden ingresar hermanos «de otra nación» que quieran mediante el 
pago de 4 r. Aparecen varias listas de hermanos en los documentos de la cofradía . La 
primera aparece sin fechar, pero parece ser de los primeros años de la cofradía, situán­
dose entre 1630-50 aproximadamente. Posteriormente hay otras listas en 1653; otra en 
la segunda mitad del XVII, en fecha sin determinar; en 1689 y una última de 1729. En 
el cuadro 1 ponemos sólo los hermanos que aparecen en cada lista sin incluir los que 
se añaden detrás posteriormente, con distintas tintas y letras , pues es imposible saber 
a qué años pertenecen y cuándo acaban de anotarse nuevos hermanos. 

CUADRO 1: NÚMERO DE HERMANOS 

Años Hombres Mujeres Total 

1629 37 - 37 

1653 43 9 52 

2•mitad xvn 40 9 49 

1689 47 13 60 

1729 55 27 82 

Es, como se ve, una cofradía pequeña, pues lógicamente había pocos portugueses y 
gallegos viviendo en Á vila, aunque indudablemente otros feligreses de la parroquia de 
Santiago pertenecían a la cofradía. Conservamos también, extractándolos de las cuentas, 
todos los ingresos de hermanos, así como los entierros que hizo la cofradía a lo largo 
de toda su existencia. El número de 143 hermanos a lo largo del siglo de existencia que 
conocemos podría ser factible considerando que en las distintas listas conservadas se 
repiten nombres de personas que han pertenecido a la cofradía durante muchos años. 

La cofradía enterró al menos a 258 personas, pero no todos son cofrades, pues 
muchos serían mujeres e hijos de los mismos, aunque no hemos incluido a los niños 

275 



pequeños, pues hubo época s de gran mortalidad infantil. Valga como muestra este 
dato: entre 1670-72 mueren 43 párvulos. 

CUADRO 2: ENTIERROS E INGRESOSe. 

Años Entierros Ingresos 

1640-49 4 10 

1650-59 22 14 

1660-69 17 22 

1670-79 40 23 

1680-89 54 21 

1690-99 33 3 

1700-09 18 24 

1710-19 17 7 

1720-29 30 ll 

1730-39 23 8 

Totales 258 143 

Los oficios de los cofrades tampoco son muy conocidos. Sabemos que se trata de 
gentes humildes, no saben leer ni escribir en su gran mayoría. El párroco de Santia­
go indica que los hermanos son pobres. Conocemos los oficios de alguno s, pero son 
muy pocos. Quizá los oficios que se indican son los más relevantes o de más consi­
deración social, y precisamente por eso se les nombra: un cochero, un labrador, un 
capellán del número de la catedral, un cirujano, un notario, un perrero, un sacdstán, 
un cestero, tres hortelano s, un maestro , dos tintoreros, un tabernero, un carpintero, 
un tundidor, un guarda de la iglesia, un albañil, un barbero, un cochero, un zapate­
ro, un carretero, un cdado ... Precisamente en 1706 al cirujano que ingresa se le 
exime de asistir a los entierros de hermanos y de todas las cargas «por el oficio que 
tiene» 416

, y sólo deberá pagar los cuarto s y ofrendas del año. 

Los oficios están muy diversificados, perteneciendo la mayor parte de éstos al 
artesanado. Muy pocos clérigos pertenecen a la cofraclia. Durante el siglo XVII úni­
camente serán cofrades el cura y beneficiados de Santiago, ingresando dos capella­
nes de la catedral durante el xvm. El resto de los hermanos se dedicarían primor ­
dialm ente a la agricultura o serian jornaleros. pues el barrio de Santiago tenían una 
gran parte de población agrícola. Los gallegos y pottugueses se asentaron en la cua­
drilla de San Nicolás por ser una de las zonas más pobres y que había perdido más 
población debido a la reciente expulsión de los moriscos en 1610. Había bastante s 
casas vacías que ellos pudieron ocupar, así como trabajo agrícola fundamentalmen­
te. La emigración en estos años tenclia a ser de las zonas más pobladas y pobres del 
norte hacia el sur, lo cual hace plausible esta explicación. 

No podemos asegurar cuántos hermanos de la cofraclia son de origen gallego o 
portugués : se regi stran varios apellidos claramente galaico-portugueses como Fol-

4 16 ADA Libro 46. Libro de juntas (1701-1 743) Año 1706. 

276 



gueira, Novoa, Mam·ella, Gallego, Fiz, de Castro ... pero el resto presenta apellidos 
comunes por los cuales no podemos distinguir su origen 

5.2.4.- Vida cofradiera 

La cofradía obliga a cada hermano a asistir al entierro del resto y pagar 4 mrs. 
semanalmente a la cofradía, que suponen 6 r. al año. Mensualmente se dice una misa 
por los hermanos vivos y difuntos a la que deben asistir «todos los hermanos no 
impedidos»417

• También deben aceptar el oficio que les toque por tumo. A cambio la 
cofradía les entierra, con el habitual acompañamiento de la cofradía, cera y misa 
conventual. Las cuentas están plagadas de referencias a la cera: por ejemplo en 1666 
«dos varajas de blandones de cera enteros, que son 16 y 32 velas de a media libra, 
otras dos varajas de blandones y velas decentados, una más gastada que otra» 418

• En 
1635 estos sufragios se amplían a 2 misas cantadas y 6 rezadas por cada difunto, y 
una misa por los párvulos. La solidaridad funeraria se manifiesta preferentemente , 
con los naturales de su mismo origen, pero si muere algún forastero gallego o por­
tugués pobre que no tenga con qué enterrarse, ellos se lo darán. 

Algunas veces asisten a hermano s pobres, aunque en casos excepcionales. Tene­
mos sólo una ocasión en que esto nos consta documentalmente: en 1628 se prestan 
20 r. a Domingo García por estar enfe1mo y tener necesidad. La cofradía, como ase­
guradora o caja de ahorros, proporciona socorros a los hermanos en caso de necesi­
dad, aunque esta función no está muy desarrollada. 

5.2.5.- Las fiestas 

No presenta fiestas muy determinadas esta cofradía. La misa de 2 de mayo pare­
ce ser en un principio la más asentada. Se hace una misa cantada con diácono, orga­
nista y sacristán, por la cual se pagan 12 r. En 1699 encontrarnos el testimonio de 
una procesión que realizan el Miércoles Santo con la imagen de Nuestra Señora del 
Socorro, desde la iglesia de Santa Cruz, aneja a la de Santiago. El día de Resurrec­
ción salen para el recibimiento con la Virgen del Socorro. La imagen que reciben 
imagino que se trata de la de la cofradía del Resucitado de la pruroquia de Santa 
Cruz, distinta de la del Pradillo, que no realizaba su procesión por esta zona. 

La relación de la cofradía de gallegos con la imagen del Socorro es curiosa y quizá 
sea el antecedente de la futura cofradía de la Virgen del Socono fundada más tarde en 
la parroquia de Santiago presumiblemente con la misma imagen a la que éstos cofrades 
veneran ya desde principios del siglo XVII. En 1709 se llama a la cofradía «de Nues­
tra Señora del Socorro» y en 1705 se la nombra «He1mandad de gallegos sita en la 
pruroquia de Santiago y capilla de Nuestra Sra. del SocolT0»419

• Ya desde mucho antes 
se observa que la cofradía se ocupa de la imagen del Socono, como en 1630, año en 
que se pagan 70 r. por unas «mangas de raso azul con cru·acoles de plata para Nuestra 
Señora del Socorro»420

• La fiesta de los Santos, que aparece en las cuentas no sabemos 
a ciencia cierta qué día se celebraba. Solamente en las cuentas de 1650 hasta 1670 se 
pagan distintas cantidades moderadas por gastos de lafiesta de los santos. También se 
celebra una fiesta de ánimas desde 1680, sin constarnos el día que se celebra. 

Respecto a los aspectos festivos, tampoco son muy explícitos. Desde 1710 se 
ponen en cuenta cantidades pequeñas gastadas en cohetes: 20-30 r. Algunas veces 

417 ADA Libro 45. Ordenanza n• 8. 
418Jbidem. Año 1666. 
419 Ibídem. Año 1705 y 1709. 
420 Ibídem. Año 1630. 

277 



especifican que son para la fiesta de la hermandad, o para asistir con ellos a la pro­
cesión del Corpus, a la cual asisten corporativamente desde 1709, llevando la ima­
gen de Santiago. La procesión con la imagen de Santiago alrededor de la iglesia se 
celebraba desde 1707. Desde principios del siglo XVIII comienzan a aparecer can­
tidades gastadas en refrescos para todos los hermanos el día de ánimas, entre 20 y 
30 r. Antes de esto, sólo encontramos cantidades ínfimas de 2- 3 r. gastados en dar 
una pequeña colación a los clérigos tras las misas. En 1724 por ejemplo, se gastan 
«32 r. de castañas y refresco que se dio a los hennanos día de las ánimas como es 
estilo y costumbre» 421

• En 1730 el refresco consiste en media fanega de castañas y 
tres cuartillas de vino. 

El día de las ofrendas solía haber una colación a la que los escuadras estaban 
invitados. Sin embargo se había introducido la costumbre de que los escuadras lle­
vaban convidados, con lo cual se seguía mucho gasto para los oficiales. Al consta­
tar este abuso en 1708 se deja de invitar a los escuadras aunque no se dejaría de 
celebrar la colación para la cofradía. En 1741 volverá a salir a relucir este asunto: el 
coste de la colación supone un gasto excesivo para capitán, alférez y sargento por lo 
que se decide que se limite a vino y bizcochos pagando cada asistente 3 r. Esta can­
tidad resulta muy exagerada, aunque quizá era una manera de hacer desistir a la 
gente de asistir e ir eliminando la costumbre poco a poco. 

5.2.6 .- Vida económica 

La modesta economía de la cofradía no presenta aspectos relevantes. Las canti­
dades de ingresos y gastos son siempre moderadas y no exceden casi nunca los gas­
tos a los ingresos. Después de unos años de buen crecimiento económico logrado 
sobre todo gracias al ahorro de lo acumulado cada año durante la segunda mitad del 
siglo xvn, los últimos años de la cofradía, desde 1733, presentan alcances negati­
vos, reflejo de la crisis que llevó a su extinción. 

GRÁFICO 1: INGRESOS Y GASTOS 

(J) 

~ a: 

1627 1637 1647 1657 1657 1677 1687 1697 1707 1717 1727 1737 

AÑOS 

~ - CARGO - DATA J 
-===~~--------~ 

421 lbidem. Año 1724. 

278 



Los cargos suben habitualmente por acumulación de alcances de a:fios anteriores. 
Esta tendencia al ahorro es típica de cofradías no muy pudientes que prefieren reser­
var algo de capital por si acaso es necesario en un futuro. Los ingresos de la cofradía 
son exclusivamente debidos a la aportación de los cofrades. Como no son muy gran­
des las aportaciones y casi nunca se pagaban totalmente los 6 r. además de no ser 
muchos hermanos, los ingresos son pocos. 

CUADRO 3: INGRESOS 1627-1730 

Aportación 
Años Alcance Atrasos Cofrad es Total 

1627 493 493 
1630 438 263 701 
1640 446 189 635 
1650 537 92 629 
1660 1534 406 1940 
1670 535 1094 1629 
1680 739 26 668 1433 
1690 159 36 348 543 
1700 266 187 453 
1710 10 73 237 320 
1720 95 238 46 379 

1730 244 57 245 546 

Suma 5003 430 4268 9701 

Porcentaje 52% 5% 43% 100% 

En cuanto a los gastos son también pequeños. Llama la atención el43% de gasto 
de cera, a lo que se suma el 21% de misas por los difuntos, hay años de gran mor­
talidad y aunque la cofradía paga por cada difunto una cantidad normal, se acumu­
lan bastantes gastos por este concepto. Las funciones religiosas no son muy brillan­
tes y se limitan cuando más a misas cantadas en la parroquia, sin ningún tipo de gas­
tos añadidos, pese a lo cual representan un 20% de los gastos. Creernos que en algu­
nos años los refrescos están englobados con los gastos religiosos, pero resulta impo­
sible desglosarlos. Los festejos se limitan a alguna colación tras la misa y muy pocos 
años, cohetes. En resumen, es una cofradía muy modesta, austera en sus gastos y 
pobre en sus ingresos y con una vida no muy boyante ni llamativa , aunque gran can­
tidad de aspectos nos quedan en la oscuridad. 

El único inventario que conocemos, hecho en 171 O , casi no tiene nada que 
inventariar: cera, un sello, un arca de pino, dos cepillos, un arca grande para la cera 
y un bolso para llevar el Cristo. Algunas de las cosas que sabemos que los herma­
nos han comprado para la Virgen del Socorro no aparecen, pues pasan a ser propie­
dad de la imagen. 

279 



CUADRO 4: GASTOS 1627-1730 

Funciones Festejos y 
Años religiosas Refrescos Entierros Cera Otros Total 

1627 10 14 343 367 
1630 197 197 
1640 24 20 lO 268 24 346 
1650 75 20 14 109 
1660 70 108 30 208 
1670 137 293 459 46 935 
1680 177 216 612 20 1025 
1690 260 154 234 66 714 
1700 73 58 128 259 
1710 42 4 44 99 11 200 
1720 68 34 ll 5 38 156 
1730 81 36 132 360 2 611 

Suma 1017 94 1060 2195 761 5127 

Porcentaje 20% 2,00% 21% 43% 14% lOO% 

5.2.7.- Extinción de la cofradía 

Nada hacía pensar en una extinción de la cofradía a mediados del siglo XVID, 
cuando encontramos repentinamente interrumpida la documentación. Desde 1733 
observamos una quiebra de la economía cofradiera que cristaliza en alcances nega­
tivos y un progresivo descenso de los ingresos. Esto pueden estar motivado por un 
descenso del número de hermanos así como de las limosnas y ofrendas, únicas fuen­
tes de ingresos. Aunque se intentan moderar más aún los ya escasos gastos de refres­
cos, la cofradía se va a pique. 

Sin embargo, el deterioro de la vida cofradiera venía desde bastante antes. Ya 
en 1717 el visitador manda que se cumplan las constituciones «por tener noticia 
que esto no se ejecuta»422

• Las cuentas se cierran en 1739, y tras ellas aparece una 
nota del Ldo. Navarro, notario, que dice lo siguiente: «Mediante haber llegado el 
caso de extinguirse esta cofradía para la aplicación de algunas alhajitas que la han 
quedado, se estará a lo que sobre ello decretare el Ilmo. Sr. Pedro González, que 
está ejerciendo en la parroquia de Santiago y en libro de fábrica della. Á vila y 
febrero 19 de 1750» 4 2 ~ . Pocas alhajas podrían quedar a una cofradía tan pobre. 
Fuese como fuese, todo lo que quedó pasó a la panoquia. En el libro n° 46, la últi­
ma junta se celebra el 15 de mayo de 1743. El vicario asiste para pedir a la 
cofradía que haga cuentas, que ya no se hicieron pues la actividad de la cofradía 
estaba prácticamente interrumpida 424

• 

422 lbidcm. Año 1717. 
423 lbidcrn. Año 1750. 
424 ADA Libro 49. 15 mayo 1743. 

280 



CAPÍTULO Ill: 
EL IMPACTO DE LAS COFRADÍAS EN LA 

SOCIEDAD ABULENSE 

1.- CUANTIFICACIÓN DE LAS COFRADÍAS ABULENSES 

La importancia de las cofradías y hermandades abulenses en la historia de la ciu­
dad radica en gran manera en lo amplio del movimiento cofradiero, que abarcaba a 
casi toda la población. Desde el nacimiento de la primera cofradía abulense de 1~ que 
tenemos noticia, - la de San Vicente en 1317,- hasta el año 1800, existieron en A vila 
más de 70 cofradías. Excluimos de este estudio a nueve cofradías, de las que no hay 
datos y otras nueve que pertenecieron a instituciones religiosas, conventos, monas ­
terios, etc. También hemos eliminado el estudio de algunas cofradías con finalidad 
estrictamente benéfica y dependientes de hospitales. Por lo tanto, el estudio global 
que sigue se basa en las cincuenta cofradías restantes. 

Como vimos en el capítulo 11, la mayor patte de las cofradías abulenses pertenecían 
al tipo de cofradía devocional, concretamente treinta y una de ellas. Había seis 
cofradías de Semana Santa, tres de enterradores, ocho gremiales, una de naturales y 
otra benéfica de nobles. Esta tipología viene determinada por los rasgos religiosos, tan 
acentuados en el caso de Á vila, y por la época en que surgía cada cofradía. Para clari­
ficar mejor el panorama conjunto que ofrecen las cofradías abulenses, reseñemos su 
surgimiento siguiendo un eje temporal desde el siglo XIV al XVill . 

En el siglo XIV surgieron dos cofradías , ambas devocionales, dedicadas a sen­
dos santos titulat·es: San Vicente y Santa M3 Magdalena. En el siglo XV, sobre todo 
en la primera mitad, hay un florecimiento de este tipo de institucione s. Santiago y 
San Antón son dos cofradías de nobles que smgen en un momento álgido para la 
nobleza abulense, cuyo poder sobre el municipio aumenta cada vez más. La cofradía 
de San Gil y San Juan y la de San Pelayo son dos hermandade s de las que no sabe­
mos prácticamente nada y que tuvieron una vida efímera. La segunda desapareció 
en este mismo siglo XV y la de San Gil a mediados del XVI. La cofradía del Cris­
to de la Luz no fue muy imp01tante y se prolongru·á hasta después de 1770. Estas 
tres cofradías fueron devocionales. 

Dos de las principales cofradías de la ciudad surgen en este siglo XV: la de la Tri­
nidad y Sta. M" de las Vacas y la de Sonsoles, ambas importantísimas y en plena 

281 



vitalidad en nuestros días. También de esta época es la cofradía de San Bartolomé y 
La Cabeza, actualmente viva. En el siglo XV se crearon, por lo tanto, ocho cofradías 
a las que se añaden las dos del siglo anterior y una o dos más de existencia dudosa 
en estos años. 

El siglo XVI fue muy poco pródigo en el surgimiento de instituciones cofradie­
ras, lo cual resulta paradójico, pues en esta centuria la iglesia abulense experimentó 
un gran florecimiento. Las fundaciones de conventos son una muestra de este desa­
rrollo eclesiástico . Surgen ahora nuevos conventos como el de las Gordillas, las 
Agustinas de Sta. M" de Gracia, La Encarnación, Ntra. Sra. de la Concepción, los 
Padres Jesuitas, San José, fundado por la mismísima Santa Teresa ... Las fundacio­
nes y dotaciones se potenciaron enormemente, sobre todo en la segunda mitad de 
siglo. Algunas de ellas recayeron sobre cofradías fundadas en el siglo XV. «El afán 
de notoriedad lleva a las familias abulenses a centrar sus ideales en las donaciones 
o la construcción de obras con el fin de perpetuar su memoria»425

• Así se construyen 
capillas como la de Mo sén Rubí por o• Ma Herrera, la del Convento de Gracia por 
D. Pedro Dávila, la de la ermita de las Vacas por Alonso Díaz ... Se crearon también 
distintas Obras Pías, como la de dotar huéifanas o casar doncellas, remediar pobres, 
huéifanos y hospitales. Una de las fundaciones piadosas favoritas en el siglo XVI 
f}le la de Jos hospitales para pobres. Se crean en estos años los de Santa Escolástica, 
Animas, - ambos con cofradías anejas - , Dios Padre, Misericordia, San Lázaro, San 
Joaquín ... Los hospitales de San Gil, S~ Antón, San Martín y Sonsoles tenían todos 
ellos cofradías que los atendían. «En A vila durante el siglo XVI hubo más de 20 
hospitales de vida corta algunos, y muy pequeños» 426

• 

Resulta chocante que en este siglo de esplendor fundacional las cofradías vayan 
a la zaga. La cofradía de la Piedad y San Miguel es la primera de que tenemos noti­
cia en este siglo, y su finalidad es mixta: devocional y de entierros, igual que la del 
Nombre de Jesús y la de Ntra. Sra. de la Misericordia y San Martín . La hermandad 
de San Sebastián y San Segundo tendrá características especiales por el hallazgo en 
su iglesia el año 1519 de los huesos del Santo Obispo. La Veracruz y la· Minerva de 
San Juan se fundarán el mismo año, 1540. La primera será una cofradía penitencial 
al uso de la ép~ca; la segunda, una cofradía devota compuesta por nobles y gentes 
principales de Avila. Pero a pesar del fuerte movimientp religioso que se enseñore­
aba de la ciudad, constatamos que las fuerzas vivas de A vila,- en este momento los 
nobles y los religiosos - , hicieron las cosas a su manera. Las cofradías, instituciones 
de carácter más popular, no tuvieron fuerza en esta ciudad señorial y monástica, y 
hubieron de esperar a que les llegaran tiempos más propicios. De hecho, si añadi­
mos las cinco cofradías creadas esta centuria a las de los siglos anteriores, obtene­
mos el pequeño número de quince cofradías existentes en el momento de máximo 
esplendor de la ciudad. En el Relato de Luis Pacheco de Espinosa, incluido en Mis­
celánea de antigüedades de Avila sobre las ceremonias que se hicieron en la ciudad 
en los funerales por Felipe TI, el 6 y 7 de octubre de 1598, se dice que participaron 
«las dieciséis cofradías que había entonces» . 

Sin embargo, no cabe duda de que el siglo XVTI fue el gran siglo cofradiero. La 
religiosidad barroca, junto con las condiciones materiales adecuadas, hicieron flore­
cer a las cofradías . Podríamos decir que en el sig!o de mayor decadencia tuvo lugar 
la etapa de más esplendor de las cofradías de A vila y de Castilla en general. El 
desamparo de la masa popular, la cercanía y cotidianeidad de la muerte, la necesidad 

425 J. BELMONTE J?ÍAZ Op. cit. p. 249. 
426 A. SÁNCHEZ SANCHEZ Resumen de acws del cabildo Catedralicio de Á vi/a. Á vil a, 1995 p. 30. 

282 



de autoayuda en momentos difíciles y otros factores impulsaron el desarrollo de las 
cofradías en el XVTI. Nada menos que veintiuna cofradías se crean en este siglo. 
Todas ellas tienen acentuados caracteres devotos, pues la exageración de las formas 
externas de devoción es característica de esta época. Al menos diez de ellas entierran 
a sus miembros, como parte imp01tante de sus servicios. Tres son de Semana Santa 
y cinco gremiales. Las clases medias y bajas son las que tienen el protagonismo en 
estas cofradías. La de las Angustias de San Nicolás, el Resucitado, San José y Ntra. 
Sra. del Socorro han llegado hasta nuestros días. No se trata, en general, de cofradías 
muy importantes ni numerosas, pero si las tenemos en cuenta en conjunto, su papel 
se ve realzado ante nuestros ojos. No en vano se han creado sólo en este siglo más 
cofradías que en los tres anteriores. Añadidas a las anteriores, en el siglo XVII esta­
ban funcionando treinta y tres cofradías, que pasaron a ser cuarenta y una en el XVTII. 

El siglo XVill estará lleno de vida cofradiera. Doce de ellas se crean en esta cen­
turia, cuya vida será bastante efímera: siete no consiguen acabar el siglo, y sólo la 
del Consuelo ha llegado hasta nuestros días. El menor arraigo social de las cofradías 
dieciochescas, creadas en muchos casos por el clero, las hace más débiles y minori­
tarias. Muchas no logran superar el empuje de la primera generación de entusiastas 
cofrades, como es el caso de la de San Lorenzo, por ejemplo. Las tres cofradías abu­
lenses de enterradores surgen en este momento, como respuesta a una concreta con­
cepción de la caridad organizada y racionalizada. La cofradía del Santo Sepulcro es 
de Semana Santa; las de la Carda, Oración del Huerto y San Antonio son gremiales, 
mientras que las seis restantes surgidas en el siglo son devocionales a la vez que de 
entierro de sus miembros. Tanto la cofradía del Consuelo como la del Rosario de 
Niños en la Magdalena se dedican a aumentar la devoción al Rosario, oración que 
la Iglesia fomenta ya desde el XVII. 

Actualmente sobreviven doce de estas hermandade s históricas: la Magdalena, 
que es la más antigua, Trinidad y Vacas, San Bartolomé y La Cabeza, Sonsoles, 
Veracruz, Soterraña, San José, Socono, Resucitado, Angustias del Carmen, 
Angustias de San Nicolás y el Consuelo, que son representación viva de institu­
ciones que actualmente funcionan con los mismos mecanismos, objetivos e ilu­
siones que en épocas pretéritas. Para clarificar un poco todos estos datos, inserta­
mos el cuadro 1: 

CUADRO 1: NÚMERO DE COFRADÍAS ABULENSES 

S. XIV s.xv S.XVI s.xvu s.xvm 
Fundadas en el siglo 2 8 5 21 

Total de cada s iglo 2 10 14 34 

2.- LAS DEVOCIONES COFRADIERAS: ACERCAMIENTO A LA 
RELIGIOS IDAD DEL COFRADE 

12 

41 

La religiosidad cofradiera participa inevitablemente de los caracteres de la reli­
giosidad popular debido a la procedencia social de sus miembros. Si además tene­
mos en cuenta que la época de esplendor de la cofradía abulense fue el barroco, 
podemos relacionar entre sí todos estos elementos . El gusto por los actos externos y 

283 



lucidos es característico de las cofradías. Todas ellas preparan con detalle los reco­
rridos de sus procesiones, adornan minuciosamente sus iglesias, visten esplendoro­
samente sus imágenes, especialmente a las vírgenes, cuidan el orden y compostura 
de sus miembros, indicándoles incluso que vistan bien, y en general, se preocupan 
de mostrar la devoción a sus santos titulares a través de un espectáculo brillante y 
colorista . 

Podríamos decir que la religiosidad cofradiera es una religiosidad más sensitiva 
que espiritual, o mejor dicho, que intenta penetrar en el mundo del espúitu a través 
de los sentidos. Por eso, la religiosidad cofmdiera se ve: las imágenes ricamente ves­
tidas, los enormes retablos dorados enmarcados en columnas salomónicas que las 
pdncipales cofradías abulenses mandan poner en sus ermitas, los frontales y telas 
lujosas que se cuelgan de las paredes de las iglesias, los ricos ornamentos, la luz de 
velas y antorchas ... La religiosidad cofradiera se toca: se agarran las pesadas andas 
para llevar las imágenes, se tocan las velas y cirios, se besan los mantos de las vír­
genes, se mojan los dedos en agua bendita, ... La religiosidad cofradiera se oye, y 
mucho: suenan los cohetes, las campanas y los tambores, se escuchan solemnes y 
estremecedores los latigazos de los penitentes y el clamor de difuntos, se oye con 
gusto y solemnidad la música sacra y festiva, se percibe el bullicio y charla de la 
gente a la pue1ta de las iglesias, ... Se huele el humo de las velas, el incienso en las 
iglesias y la pólvora en las calles, el sudor humano que produce la aglomeración de 
multitudes, y el ambiente indefinible del interior de los espacios sagrados. Y, por 
supuesto, también se gusta, y les gustan, las comidas, refrescos, colaciones, merien­
das, chocolates, ... Hay muchos platos típicamente cofradieros de los que gozan 
enormemente los hermanos. 

Esta religiosidad colorista y concreta tiene como finalidad el culto a Dios. Sin 
embargo, este culto divino es demasiado abstracto y lejano, y suele suceder que 
los cofrades lo concretan en sus devociones particulares, reduciéndolo en cierto 
modo a su imagen, a su santo o a su patrono. Es ésta una de las principales que­
jas de los eclesiásticos: las cofradías tienen una religiosidad estrecha y reducida, 
concretada, y casi limitada, a su Virgen, o a su santo. La visión del cofrade es 
otra: a través de un culto y devoción exclusiva hacia su Virgen y hacia su Santo, 
también adora a Dios, cuya grandeza es tan inmensa que no se debe sent ir minus­
valorado en absoluto por esa devoción más cercana y directa a estas imágenes. 
Vemos en la vida cofradiera cómo cuidan los hermanos las condiciones materia­
les de sus imágenes, y cómo para ellos el tenerlas bien vestidas, en ricos tronos 
y dorados retablos es expresión del amor espi ritual que sienten hacia ellas. Es 
ésta una característica común a todas las cofradías : el santo patrón está por enci­
ma de todo lo demás, de tal manera que la visión espidtualista de la religión ni 
siquiera se la plantean. Esta será una común incomprensión que dividirá a los 
eclesiásticos y a los cofrades basta nuestros días. 

De hecho, los clérigos penetrarán en las estructuras cofradieras abulenses masi­
vamente desde el siglo XVII, y preconizarán un cambio en las formas de religiosi­
dad, intentando que se practicara una religiosidad más interior y más orientada a 
Dios y a Cristo, dejando en un segundo plano a vírgenes o a santos titulares. Resul­
ta paradójico comprobar que en muchos casos estos clérigos se vieron arrastrados 
por la corriente en contra, llegando a ser ellos mismos los principales impulsores de 
estos cultos locales y particulares. 

Otra característica del movimiento religioso cofradiero abulense es que su impul­
so, sobre todo el inicial, prute de minorías entusiastas que conforman, crean, y lle-

284 



van a su esplendor a cada cofradía en muy pocos años. Sin embargo, en bastantes 
casos, este impulso dura lo que pervive esta primera generación. Cuando ésta desa­
parece, la cofradía languidece un tiempo basta que desaparece. Es el caso-tipo de la 
cofradía de San Lorenzo, cuyo fundador, Lorenzo Sancho, se rodeó de amigos que 
le ayudaron y apoyaron. Cuando murió en 1740 la cofradía se deteriora ostensible e 
irreparablemente hasta que el obispo la extingue en 1750. Este es quizá el caso más 
llamativo y fulminante, aunque no el único. 

También podríamos decir que la religiosidad del cofrade está marcada por un 
hecho clave: la muerte. Muchas de ellas nacen para atender en este campo a sus 
miembros. Otras tienen como fmalidad, junto con el culto a sus santos patronos, el 
servir de instituciones funerarias o empresas de pompas fúnebres, como veremos 
más adelante. 

Por último, analizaremos cómo cambian en el tiempo las devociones a santos 
titulares, vírgenes e imágenes. El cuadro 2 establece cuáles son las devociones 
que predominan en cada siglo, así como las que cambian o se mantienen. Según 
esto, comprobamos que en los siglos XV y XVI la devoci ón se dirigió princi­
palmente a los santos, que eran titulares de nueve cofradías, ocupando el segun­
do lugar las devociones a Cristo. En el XVII cambia el panorama, con el ascen­
so de las cofradías cristocéntricas y, sobre todo, de las marianas . En la centuria 
siguiente la Virgen incrementará sus cofradías, Cristo las conservará, y el retro­
ceso de la devoción a los santos se acentuará, siguiendo la tendencia que venía 
desde el siglo XVII. Este descen so de las devociones a los santos se basa en el 
cambio de titularidad de muchas de ellas, que pasan adoptar advocaciones 
marianas a fines del siglo XVII y principio s del XVIII, después de breves perío­
dos de coexistencia entre ambos titulares. Así sucede con San Bartolomé, que se 
convierte en Sta. Ma de la Cabeza ; Trinidad que cede protagonismo a la Virgen 
de las Vacas; San Roque, que añade la devoción de la Virgen de la Paz; San 
Miguel que hace lo mismo con la Virgen de la Piedad; San Lázaro que se trans­
forma en Ntra. Sra. de la Caridad y San Mrutin que lo hace en Ntra. Sra. de la 
Misericordia. El cambio de titularidad de un santo a otro es más escaso, pero 
sucede en la hermandad de San Sebastián, que p_asa a ser de San Segundo. La 
Magdalena, en cambio, cede protagonismo a las Animas en el XVI. Sólo hay un 
caso en que los santos se impongan sobre una devoción mru'iana: es el caso de 
los santos Crispín y Crispiniano que desplazan en importancia a la Virgen de la 
Soterraña. 

S. XV 

S. XVI 

s.xvn 
s.xvm 

CUADRO 2: DEVOCIONES PRINCIPALES DE 
LAS COFRADÍAS ABULENSES 

MARÍA SANTOS CRISTO 

nueva manten. total nueva manten. tota J nueva manten. 

1 - 1 7 - 7 2 -
2 1 3 4 5 9 4 1 

12 2 14 4 2 6 6 5 

5 13 18 4 3 7 3 8 

total 

2 

5 

11 

11 

285 



3.-LAS COFRADÍAS Y LA CIUDAD: UN MUNDO DE AMPLIAS 
RELACIONES 

No podemos olvidar que las cofradías se inscriben en lo que se ha dado en llamar 
religiosidad local. Este localismo se manifiesta en el marco urbano de la ciudad, se 
sitúa en sus calles e iglesias y se vive a través de sus moradores, estableciendo con la 
ciudad un mundo de relaciones muy amplias, intensas e indispensables. Por ello, vere­
mos en este apartado dónde se sitúan preferentemente los lugares de culto, cuántos 
abulenses participan en el movimiento cofradiero, qué papel desaiTollan las autorida­
des locales y cómo efectúan sus labores asistenciales en la ciudad. 

3.1.- Geografía local de los lugares de culto 

Es indudable el carácter de ciudad religiosa que tenía Á vila. «La ciudad era entera­
mente un convento y el ambiente está marcado por una intensa religiosidad ( ... ) que 
imprimía a la ciudad especial carácter»427

• Se considera habitualmente al siglo XVI 
como la edad de Oro de la Iglesia abulense, aunque ya vimos que no fue así para las 
cofradías por las condiciones especi~es que provocaron su mayor florecimiento en el 
siglo xvn. El siglo xvn será para A vila el siglo del rezo. Las demás ciudades caste­
llanas salvaron su penuria este siglo especializándose en distintos menesteres: Vallado­
lid en la burocr~cia, Burgos en el comercio, Salamanca en la Universidad, Segovia en 
su industria ... A vila s~ quedó en sus iglesias. Como dijo Sánchez Albornoz: «al arru­
llo de sus campanas, Avila se durmió una tarde cualquiera del seiscientos». 

Antes de hablar de los principales lugares de ubicación de las sedes cofradieras 
tenemos que señalar que las principales iglesias se sitúan fuera de la muralla. Los 
historiadores han dado diversas explicaciones a esta situación, que podrían resumir­
se en éstaS428

: cuando se construyeron las iglesias en período musulmán, se hicieron 
en la periferia pues allí moraban los cristianos. Al trazarse la muralla siglos más 
tarde, se sirvieron del mismo espacio que los árabes, sin modificarlo, quedando 
fuera casi todas las iglesias . Los colonos formaron los barrios agrupándose alrede­
dor de las iglesias. Además hay que tener en cuenta que el espacio intramuros es 
muy limitado, no cabiendo dentro muchas construcciones grandes, ni teniendo razón 
de ser la acumulación de iglesias en el pequeño espacio de la muralla. Al ocuparse 
la parte interior de la muralla por la nobleza, el resto de la población ocupó el extra­
rradio. Finalmente podemos señalar el interés de la aristocracia por no hacer dentro 
del recinto grandes edificios al que se sumaba el del Concejo de que no se levanta­
ran intramuros iglesias exentas de tributar. 

En los siglos sucesivos se fue configurando la ciudad, alrededor de las iglesias y 
con calles tortuosas e Í!Tegulares. Conforme aumentaba la población se fueron 
cubriendo los espacios vacíos entre los núcleos de casas hasta formarse los seis 
barrios o cuadrillas principales: San Juan, San Esteban, San Pedro, San Andrés, San 
Nicolás y la Trinidad. En estos barrios la población se distribuía obedeciendo a cri­
terios estamentales. Así, los nobles e hidalgos se sitúan fundamentalmente en el cen­
tro de la ciudad, en la cuadrilla de San Juan preferentemente, donde en 1632 por 
ejemplo, viven el 66% de los nobles de la ciudad. La cuadrilla de San Pedro tiene 
una buena parte de nobles y agrupa al mayor número de clérigos, el 45% de la ciu­
dad en 1632. Ambas son las zonas mejores, donde además iban a vivir los pecheros 
más ricos, entrecruzándose los motivos estamentales con los plutocráticos 429• 

421 J. BELMONTE DÍAZ Op. cit. p. 234. 
428 J. BELMONTE DÍAZ en La ciudad de Á vi/a, resume las principales teorías de E. Ballesteros, J.L. Gutié­

rrez Robledo y suyas propias en las pp. 119-120. 
429 S. de TAPIA SÁNCHEZ La comtmidad morisca de Á vi/a. Salamanca, 1991 p. 124-26 . 

286 



DISTRIBUCIÓN ESPACIAL DE LAS COFRADÍAS EN Á VILA 

t ¡• * . \ ) SIGLO XIV-XV 
• 1 
: 1 0 0 

... ', S. BARTOLOME· 

;;. 1 LA CABEZA 

·' 1 1 

''( 1 , 
;:, , 1 

~ ~ ~ 
----, ~ 

1•1¡ 

~(~ 
, ,~ 

~ ®CD '\' SAN GIL ~ ~ \ ~ 

~~\ 1 ~ 1 
~ ID 

\ 
1.- PARROQUIA DE SAN VICENTE 

-Cofradía de San Vicente 
2.- IGLESIA DE LA MAGDALENA 

-Cofradía de la Magdalena 
3.- PARROQUIA DE LA TRINIDAD 

-Cofradía de la Trinidad 
4.-IGLESIA DE SONSOLES 

-Hermandad de Sonsoles 
5.- PARROQUIA DE SANTIAGO 

-Cofradía del Apóstol Santiago 

MAGDAlENA 

®ll> ®ro 
SANTIAGO VACAS t 

®lb 
TRINIDAD 

6.- IGLESIA DE SAN GIL 
-Cofradía de San Gil 

0 ID 
SOHSOLES 

7.- ERMITA DE SAN BARTOLOMÉ­
LACABEZA 
-Cofradía de San Bartolomé-La Cabeza 

8.- ERMITA DEL CRISTO DE LA LUZ 
-Cofradía del Cristo de la Luz 

Sedes sin localizar: 
-Cofradía de San Juan y San Pelayo 
-Cofradía de San Antón 

@IV 
CRISTO 

wz 

287 



SIGLO XVI , 111 
( • 1 ' 

1, ( • 1 
11 l 1 ))¡ 1 l 
,,., ¡ 

00 
S. BARTOLOMÉ· 

LA CABEZA 

', 1 1 t S. SEBAS11AN Y 

/¡ 1 f 1 S. SEGUNOO 

\1 ~\ I@ CD ---~ 

)[ 
-~ \ SANVIC ENTE 

<DC::V 
,;.@ 

\ HUMILLADERO 

~ ®r:!> 
C~Al SANGil 

@G> 
SAN JUAN ~~ 

\' 
l 

~ 1 
~ 

{ÍI)Ii:) 
SAI('Mill.ÁN 

c~o 
lUZ 

1.- PARROQUIA DE SAN VICENTE 
-Cofradía de San Vicente 

2.- IGLESIA DE LA MAGDALENA 
-Cofradía de la Magdalena-Ánimas 

3.- PARROQUIA DE LA TRINIDAD y ERMITA 
DE STA. M• DE LAS VACAS 
-Cofradía de la Trinidad y 
Sta. M• de las Vacas 

4.-IGLESIA DE SONSO LES 
-Hennandad de Sonsoles 

5.- PARROQUIA DE SANTIAGO 
-Cofradía del Apostol Santiago 

6.- IGLESIA DE SAN GIL 
-Cofradía de San Gil 

288 

@ID 
SANTIAGO 

MAGDALENA 

@)ti> t VACAS 

®b @ID 
TRINIDAD SONSOI.ES 

7.- ERMITA DE SAN BARTOLOMÉ-LA CABEZA 
-Cofradía de San Bartolomé-La Cabeza 

8.- ERMITA DEL CRISTO DE LA LUZ 
-Cofradía del Cristo de la Luz 

9.- HUMILLADERO 
-Cofradía de la Veracruz 

10.- IGLESIA DE S. SEBASTIÁN-S. SEGUNDO 
-Cofradía de San Sebastián-San Segundo 

11.- IGLESIA DE SAN MILLÁN 
-Cofradía del Nombre de Jesús 

12.- PARROQUIA DE SAN JUAN 
-Cofradía de la Minerva 

Sedes sin localizar: 
-Cofradía de San Antón 



SIGLO XVII @ID 
S. BARTOLOMÉ· 

LACABEZA(!)fV 

®v 
SANMARTIN 

RESUCITADO 

@G> 
SAN ANOR~S 

~ tSANVICENTE 
CVTO. CARMEN <De;? 

G@ 

@IV 
SAN JUAN 

,,_, 
~ &sTO . TOM~ 

C~L 

~ 1 SAN~El@);:> SAN MILLÁN 

c~o 
LUZ 

fi2lCD 
S .~ 

1.- PARROQUIA DE SAN VICENTE 
-Cofradía de San Vicente 

2.- IGLESIA DE LA MAGDALENA 
-Cofradía de la Magdalena-Ánimas 
-Corfradía de las Angustias 

3.- PARROQUIA DE LA TRINIDAD y ERMITA 
DE STA. M" DE LAS VACAS 
-Cofradía de la Trinidad y Sta. M• de las Vacas 
-Cofradía de Tejedores de Lienzos 

4.-IGLESlA DE SONSOLES 
- Hermandad de Sonsoles 

5.- PARROQUIA DE SANTIAGO 
-Cofradía del Apostol Santiago 
-Cofradía de Gallegos y Portugueses 

6.- IGLESIA DE SAN GIL 
-Cofradía de San Gil 

7.- ERMITA DE SAN BARTOLOMÉ­
LACABEZA 
-Cofradía de San Bartolomé-La Cabeza 

8.- ERMITA DEL CRISTO DE LA LUZ 
-Cofradía del Cristo de la Luz 

9.- HUMILLADERO 
-Cofradía de la Veracruz 

10.- IGLESIA DE SAN SEBASTIÁN-SAN 
SEGUNDO 
-Cofradía de San Sebastián-San Segundo 

11.- IGLESIA DE SAN MILLÁN 
-Cofradía del Nombre de Jesús y Ntra. Señora 
de la Salud 

12.- PARROQUIA DE SAN JUAN 
-Cofradía de la Minerva 

13.- ERMITA DE LOS REMEDIOS 
-Cofrndía de Tejedores de Paños 

. @c:t) SAN PEDRO 

ENA 
ñsle 

sÑ(ROOUE 

Í3)u;¡ 
VACAS 

®(!) 
TRINI!)AD 

t 
t®l> 
~

REMED I OS 
ID 

SO ES 

14.- PARROQUIA DE SAN ANDRÉS 
-Cofradía del Buen Suceso 
-Cofradía del Strno. Sacramento 

15.- ERMITA DE SAN ROQUE 
-Cofradía de San Roque 

16.- PARROQUIA DE SAN PEDRO 
-Cofradía de San José 

17.- ERMITA DEL RESUCITADO 
-Cofradía del Resucitado 

18.- IGLESIA DE SANTA CRUZ 
-Cofradía de la Pasión 
-Cofradía del Resucitado de Santa Cruz 

19.- ERMITA DE SAN MIGUEL 
-Cofradía de la Piedad y San Miguel 

20.- ERMITA DE SAN JULLÁN 
-Hermandad de la Percha 

21.- IGLESIA DE SAN ESTEBAN 
-Hermandad de de la Percha 

22.- PARROQUIA DE SAN NICOLÁS 
-Cofradía del Buen Parto 
-Cofradía de las Angustias 

23.- IGLESIA DE SAN MARTÍN 
-Cofradía de Ntra. Sra. de la Misericordia, de 
Hortelanos 

24.- PARROQUIA DE SANTO TOMÉ 
-Cofradía de los Dolores 
-Cofradía del Cristo Crucificado 

25.- ERMITA DE SAN LÁZARO-VIRGEN DE 
LACARJDAD 
-Cofradía de la Virgen de la Caridad 
-Patronato de la Virgen de la Caridad 

26.- CONVENTO DEL CARMEN 
-Cofradía de Ntra. Sra. de las Angustias 

289 



S. BARTOLOMÉ· 
lA CABEZA 

(j){¡) 

SIGLO XVIII 

~ 
SANMARTIN 

@!> 
RESUCITADO 

@[b 
@(D S. FRANCISCO 

SAN ANDRÉS 

~ t SANVlCENTE 
CVTO. CARMEN 0~ 

--® 

1.· PARROQUIA DE SAN VICENTE 
-Cofradía de la Soterraña y San Crispín 
-Cofradía de San Amonio, de Sastres 

2.· IGLESIA DE LA MAGDALENA 
-Cofradía de la Magdalena-Ánimas 
-Cofradía de las Angustias 
-Cofradía del Rosario de Niños 

@ID 
\ 

HUMILLADERO 

S~ . TOMÉ r-s ~ 0 

c'ATEofw. @<!> --.._ 1 ~~IGUEL 
. ~......._._____ , _ SAN PEORO 

SAN JUAN 

@e 
STA. CRUZ 

@LD 
S. NICOlÁS 

- ~~ 

®CE> 
SANTIAGO 

MAGDALENA 

®t> 
TRINIDAD 

18.- IGLESIA DE SANTA CRUZ 
-Cofradía de la Pasión 

@® 
SANROOUE 

-Cofradía del Resucitado de Santa CrtiZ 

3.· PARROQUIA DE LA TRINIDAD y ERMITA DE STA. M' 
DE LAS VACAS 

19.- ERMITA DE SAN MIGUEL 
-Cofradía de la Piedad y San Miguel 

20.· ERMITA DE SAN JULIÁN 
-Hennandad de la Percha 

21.- IGLESIA DE SAN ESTEBAN 
Hennandad de de la Percha 
-Cofradía del Consuelo 

-Cofradía de la Trinidad y S1a. ~r de las Vacas 
-Cofradía de Tejedores de Lienzos 

4.- IGLESIA DE SONSOLES 
-Hennandad de Sonso les 

22.- PARROQUIA DE SAN NlCOLÁS 
-Cofradía del Buen Parto 
-Cofradía de las Angustias 

23.- IGLESIA DE SAN MARTÍN 

®<> 
CRISTO 

LUZ 

5.- PARROQUIA DE SANTIAGO 
-Cofradía del Socorro 
-Cofradía de Gallegos y Portugueses -Cofradía de Ntra. Sra. de la Misericordia, de Hortelanos 
-Cofradía de Piedad y Caridad 

7.· ERMITA DE SAN BARTOI.OMÉ-LA CABEZA 
-Cofradía de San Bartolomé· La Cabeza 

8.· ERMITA DEL CRISTO DE LA LUZ 
-Cofradía del Cristo de la Luz 

9.- HUMILLADERO 
-Cofradía de la Veracruz 

12.· PARROQUIA DE SAN JUAN 
-Cofradía de la Minerva 

13.- ERMITA DE LOS REMEDIOS 
-Cofradía de Tejedores de Paños 

14.· PARROQUIA DE SAN ANDRÉS 
-Cofradía del Buen Suceso 
-Cofradía de San Bias 

15.- ERMITA DE SAN ROQUE 
-Cofradía de San Roque 

16.- PARROQUIA DE SAN PEDRO 
-Cofradía de San José 

17.· ERMITA DEL RESUCITADO 
-Cofradía del Resucitado 

290 

-Cofradía de Ntra. Sra. de la Misericordia y San Martín 
24.· PARROQUIA DE SANTO TOMÉ 

-Cofradía de los Dolores 
-Cofradía del Santo Sepulcro 
-Cofradía de San Lorenzo 

25.- ERMITA DE SAN LÁZARO-VLRGEN DE LA CARJDAD 
-Cofradía de la Virgen de la Caridad 
-Patronato de la Virgen de la Caridad 

26.· CONVENTO DEL CARMEN 
-Cofradía de Ntra. Sra. de las Angustias 

27.· IGLESIA DE SANTO DOMINGO 
Hennandad de la Carda y Peine 

28.· ERMITA DE SAN LORENZO 
-Cofradía de San Lorenzo 

29.- CONVENTO DE SAN FRANCISCO 
-Cofradía de la Oración del Huerto 

Sedes sin localizar: 
-Cofradía del Viacrucis (Rotativa) 
-Cofradía de la Misericordia-Pobres 
-Cofradía de Enterradores (R01ativa) 



En la cuadrilla de San Esteban se fueron situando artesanos textiles y del sector 
del cuero. Su población laboral se dedica al sector secundario en un 80% durante el 
siglo XVI. Esta actividad se mantuvo en los siglos siguientes, aunque teniendo en 
cuenta las oscilaciones y la decadencia de la industria en general. Las cuadrillas de 
San Nicolás y la Trinidad en la zona sur tenían un fuerte sector primario, pues las 
tierras del Valle Amblés se abrían ante ellos. San Nicolás tiene también artesanos 
textiles, mientras que la Trinidad tiene bastantes caldereros. A ambas les afectó fuer­
temente la despoblación del siglo XVTI. Por último, San Andrés, arrabal del norte, 
era el barrio más pobre. Vivían allí curtidores, perailes, molineros, hortelanos y otros 
oficios de poca categoría430

• 

La distribución espacial de las sedes de las cofradías nos ofrece, como era de 
esperar, una mayor presencia extramuros. Los motivos pueden ser varios: por un 
lado la mayor presencia de ruanos en el extrarradio que hacía que las cofradías, ins­
tituciones eminentemente populares, florecieran en parroquias y barrios de los arra­
bales. Por otra parte, es mayor numéricamente la población que vivía fuera de las 
murallas, y lógicamente, las cofradías se nutrían de estos estratos. 

En cuanto a los cambios temporales en la situación de las sedes, encontramos 
pocos cambios . En los planos adjuntos observamos que no hay ninguna cofradía en 
el interior de la muralla hasta el siglo XVI en que aparece la Minerva de San Juan. 
Hasta el siglo XVII no se situarán allí dos cofradías más. El grupo más grande de 
cofradías se sitúan formando un arco frente al lienzo este de la muralla, en la cua­
drilla de San Pedro. La acumulación de templos en esta cuadrilla, la abundante 
población clerical y su situación céntrica, la hicieron ser la zona con más cofradías 
con grandes diferencias respecto al resto de la ciudad. Desde las cuatro cofradías que 
moran en ella en el siglo XV hasta las trece que hay en el XVlli, la evolución es pal­
pable, y su superioridad respecto al resto es notable. 

San Esteban no tiene cofradías propiamente hasta el siglo XVII, pues en el 
siglo anterior se le ha incorporado por cercanía, la ermita de San Segundo, así 
como la de San Lázaro en el siglo siguiente . Logrará tener seis cofradías en el 
siglo XVIII, que se extinguirán casi todas a fines de éste por ser del gremio textil. 
San Andrés al norte y San Nicolás y la Trinidad al sur mantendrán invariables sus 
cofradías durante todo el período, pues su población no variará mucho, una vez 
efectuado el descenso más grande a principios del siglo XVII. (Véase el cuadro 3 
y mapas adjuntos. Hemos dejado fuera de ambos la iglesia de Sonsoles y la ermi­
ta de los Remedios, por no estar situadas en el casco urbano ni pertenecer a nin­
guna cuadrilla) . 

CUADRO 3: DISTRffiUCIÓN DE LAS COFRADÍAS POR CUADRILLAS 

San Juan San Pedro San Andrés San Nicolás Trinidad San Esteban 

S.XN-XV o 4 1 1 l o 
S.XVI 1 6 1 1 1 1 

s.xvn 1 11 5 6 2 5 

s.xvm 1 13 7 7 2 6 

4:10 lbidem. p. 114-1 15. 

291 



Para concluir este punto, podemos decir que la relación del abulense con su espa­
cio sagrado, a juzgar por esta distribución de iglesias y cofradías es cercana y flui­
da en toda la ciudad. Aunque hay una clara acumulación en una parte de la ciudad, 
su situación céntrica y la presencia bastante repartida del resto nos indica que las 
cofradías las componían principalmente las personas residentes sobre todo en los 
barrios periféricos. Las cofradías de la cuadrilla de San Pedro tenían unos compo­
nentes sociales más heterogéneos y una mayor presencia del clero en ellas. 

3.2.- Toda Á vila es cofrade 

Después de estudiar la distribución espacial , intentaremos cuantificar a cuánta 
población afectaba al fenómeno cofradiero, pues es ésta la prueba de fuego para cali­
brar su importancia. Los principales estudios demográficos sobre los que nos basare­
mos son los efectuados por Serafín de Tapia, centr·ados en el siglo XVI y primer ter­
cio del XVll. Para la Edad Media nos fiarnos de los datos de A. Banios. El siglo XVII 
es muy difícilmente cuantificable, y los datos se encuentran dispersos en varios estu­
dios de H. Kamen , B. Bennassar, J. Belmonte, etc. Para el siglo XVill podemos con­
sultar los datos de algunos censos bastante fiables como el Catastro de Ensenada y el 
Censo de Floridablanca ~ 3 ' . Antes de entrar en análisis más profundos, vamos a cuanti­
ficar cuál es la relación numérica entre cofradías y población, pues su proporción ofre­
ce datos interesantes. Este número expresa la simple división entre las cofradías exis­
tentes en cada momento y los habitantes de la ciudad, pretendiendo únicamente apro­
ximarnos a las dimensiones numéricas del fenómeno cofradiero . 

CUADRO 4: RELACIÓN NUMÉRICA COFRADÍAS -POBLACIÓN 

Hab itantes Cofradías Relación* 

s.xv 9.000 LO 900 

1530 9.185 LO 918 

1561 11.680 14 834 

1594 14.130 12 1.177 

1610 10.089 15 672 

1632 5.400 22 245 

1650 4.825 23 209 

1693 4.340 29 149 

1751 5.841 35 L56 

1787 5.800 36 L6L 

Se ha hallado mediante la división enrre número de habitantes y número de cofradías 

431 Véanse los anículos de S. de TAPIA SÁNCHEZ Lasfuell/es demogr6.fims y el potenciallllllnaJw de Á vi/a 
en el siglo XVI en <<Cuadernos abulenses n• 2>> JI-Die 1984. p. 31-88 y Losfacwres de la evolución demográ.fica de 
Á vi/a en el siglo XVI en «Cuadernos abulenses o• 5» ene- jul. 1986. pp. 11 3-200. También proporciona elatos 
demográficos en L/1 comunidad morisca de Á vi/a Salamanca. 1991 pp. 97-157. y en el capítulo titulado Estruc//11"(/ 
ocupadOJ/(// de Á vil" en el siglo XVI en «El p;u;ad,o histórico de Castilla y León» Vol. II Burgos, 1983 pp. 201-223. 
Para los siglos XVI y XVII aponan datos sobre Avila H. KAMEN Lo Espmia de Cprlos 11. Barcelona. 1980 y B. 
BENNASSAR Val/(ldolid en el siglo de Oro. Valladolid, 1983. También M. FERNANDEZ ÁLVAREZ La ciutlad 
de llurgos en <<Actas del Congreso ele Histori¡• de Burggs» León. 1985. Sobre el siglo XVIII, el menos e;~n•d i ado en 
el caso de Ávila, véase la obra de G. MARTIN GARCLA El av11nWmie111o de Á vi/a en el siglo XVI/l. A vi la, 1995. 
Apona datos de todas las etapas J. BELMONTE DfAZ La ciu~/ad tle Á vi/a. Á vi la. 1987. 

292 



Como se ve, varios factores influyen en que el número de habitantes por cofradía 
sea cada vez menor. La disminución de la población en los siglos XVII y XVill, 
combinado con el aumento constante del número de cofradías dan como resultado 
que el 1693, por ejemplo, haya 149 habitante s por cada cofradía. 

De las cincuenta cofradías estudiadas, diecisiete carecen de datos demográficos 
y otras diez presentan rasgos muy escasos e inconexos. Por eso, el análisis que hare­
mos reflejará fundamentalmente a las veintitrés cofradías restantes , que afortunada­
mente son las más importantes y numerosas. La mayoría de las cofradías de las que 
nos ha llegado documentación prestan muy poca atención al hecho de tener listas de 
sus cofrades, quizá porque se conocieran todos enu·e sí y no sintieran la necesidad 
de elaborar listados de hermanos. El tamaño medio de las cofradías abulenses está 
alrededor de 50 hermanos, aunque algunas más importantes rebasan amplísima ­
mente este margen. Si tomamos esta cifra como base para efectuar un cálculo gros ­
so modo de los cofrades abulenses, en el siglo XV obtendríamos 500 cofrades, per­
tenecientes a diez cofradías, que aumentarían a 650 de u·ece cofradías del XVI. Para 
el XVII, las treinta y tres cofradías sumarían 1.650 hermanos, y en la centuria 
siguiente, cuarenta y una cofradías suponen unas 2.050 personas pertenecientes a 
cofradías. Si tenemos en cuenta que en la mayor parte de los casos los cofrades eran 
los cabezas de familia, podemos estimar que en casi todas las familias abulenses hay 
algún cofrade. Pero intentemos concretar un poco más estas estimaciones. 

Los datos ciertos que podemos dar son todos cifras mínimas, pues de muchas 
hermandades no hay nada concreto que decir, hasta el punto de que pod1iamos esti­
mar las cifras que apuntemos en un 50% del total real, y se limitan a un grupo de 
entre 23 y 27 cofradías de las 59 que componen este estudio, y de las 70 que exis­
tieron en la Edad Moderna en A vila. Trabajaremo s con períodos de tiempo de 50 
años, pues otra dificultad añadida a las ya dichas es la problemática que ofrece la 
datación exacta de las listas de hermanos. Aparecen sin fechar, o con una fecha de 
inicio pero nunca de final. En algunos casos, los cambios de letra o tinta en una lista 
nos hao servido para situar en un punto determinado el final de la lista. Además, los 
años en que se hicieron las listas de las cofradías no coinciden enu·e sí, por lo que 
los hemos agrupado en peliodos de medio siglo. 

Hasta la segunda mitad del siglo XVI no podemos decir nada, puesto que la 
carencia de cifras es absoluta. Entre 1550-99 hemos podido contabilizar 750 cofra­
des, pertenecientes a las cofradías de La Magdalena, Sonsoles, Veracruz y Sta. Ma 
de las Vacas. Son menos de la mitad de las cofradías existentes en este momento, 
pero aún así ofrecen datos significativos. Del67% de los cofrades ignoramos su ofi­
cio, y el sector artesanal y de servicios, -el más típicamente cofradiero-, sólo supo­
nen un 16 %. El motivo es, probablemente , que mucha s de las personas de las que 
ignoramos su oficio pe1tenecerían a uno de estos dos grupos. El clero y la nobleza 
forma más de un 15 %, que será considerable si lo comparamos con los porcentajes 
del siglo XVII. Si tenemos en cuenta que estos años son los de máximo esplendor 
demográfico, la comparación con la población cofradiera es significativa. Los 2.971 
vecinos que Ávila llega a alcanzar en 1566 se traducen en casi 12.000 habitantes. Si 
tenemos en cuenta que los cofrades eran en su mayor parte cabezas de familia, repre­
sentan un 25 % de éstos en este momento. Al menos la cuarta parte de las familias 
abulenses del XVI pertenecían a una cofradía, pues volvemos a recordar que se trata 
del recuento de sólo 5 de las cofradías existentes en el quinientos. 

, Pero la similitud porcentual entre la distribución estamental de la población de 
Avila y la población cofrade en 1566 es asombrosa: el 83 %de pecheros, 5,2% de 

293 



clérigos y 10,5 % de nobles cofrades se equipara perfectamente con el 84 % de 
pecheros en la ciudad, 5,2% de clero y 11,4% de hidalgos en la ciudad. Podemos 
decir, por tanto, que en este momento la estructura social de las cofradías se corres­
ponde exactamente con el esquema social de la población en general . 

En la primera mitad del XVIT contamos con datos de siete cofradías: Minerva, 
Gallegos y Portugueses, Santísimo Sacramento de San Andrés, Cristo Crucificado, 
Magdalena, Veracruz y la Cabeza, de entre las más de 20 existentes. 1.548 cofrades 
pertenecen a estas cofradías en un momento dado de la primera mitad del siglo. El 
número absoluto de cofrades ha aumentado respecto al período anterior, y su impor­
tancia respecto al total de la ciudad también ha crecido. Las población abulense en 
estos años pasa por uno de sus peores momentos, pasando a tener en 1627 menos de 
6.000 habitantes. Concretamente en este año hay solamente 1.701 vecinos. El núme­
ro de pecheros es de 1.472, formando un 87% del total. Nuestros porcentajes de 
cofrades arrojan cifras de un 67% de pecheros, a los que podríamos sumar gran pru.1e 
del22% de mujeres que serían viudas pecheras o mujeres trabajadoras , obteniendo 
así una cifra de pecheros cofrades muy simi lar al del total de la ciudad. El clero 
urbano forma un 6,2% frente al 8,8% de clero cofrade. La nobleza en Á vila es un 
6,1% que en las cofradías participa solamente en un 1,8%. De nuevo la estructura 
social de las cofradías es equivalente a la de la ciudad. 

Las cifras de la segunda mitad del siglo XVII aparecen muy desfiguradas por 
la gran cantidad de personas que aportó la cofradía de la Minerva de San Juan. 
Especialmente las 851 mujeres que formaban parte de ella la hacen ser la cofradía 
preferida por las mujeres y monjas abulenses. No en vano 345 monjas de monas­
terios de la ciudad pertenecían a la Minerva. Así las mujeres forman el 54% de los 
cofrades de la Minerva, porcentaje excepcional que no se volverá a repetir en nin­
guna otra. Si no tenemos en cuenta a éstas 851 mujeres, las cofradías están for­
madas por un 60% de pecheros, 32% de mujeres, 4,2% de clero y 3,5% de nobles. 
Una vez más los datos están en relación con las cifras urbanas del Vecindario de 
1692, que ofrece 1.321 vecinos de los que un 86% son pechero s, 4,3% hidalgos y 
8,9% clérigos. 

Lo que sí sorprende en este momento es la importancia de la población cofrade 
en el conjunto urbano, pues representa, en el caso de los pecheros, a un 93% de los 
mismos. Es decir, se ha pasado de la cuarta parte de población cofrade en el siglo 
XVI a casi la totalidad. En cifras absolutas, las 2.646 personas ,que pertenecían a 
cofradías en este momento suponen la mitad de la población de A vila. 

Para la plimera mitad del siglo XVIII el vacío de datos sobre población abulen­
se es total, por ello nos atendremos a los que nos proporciona el Catastro de Ense­
nada en 1751, que supone una población urbana de 5.481 habitantes , correspon­
dientes a 1.335 vecinos y de los que 521 son religiosos. Las cofradías de las que 
hemos podldo extraer datos son 16, de las 35 que funcionan en este momento. Así, 
obtenemos 797 cofrades, siendo el 70% pecheros, el3,7% mujeres, el15% clérigos 
y ellO% nobles. De los pecheros casi no conocemos los oficios; únicamente de 78 
personas, que son del sector textil y burócratas. Si les consideramos a todos cabezas 
de familia suponen un 60% de los 1.335 vecinos. 

El censo de Florida Blanca arroja 5.800 habitantes en 1787. Nuestro recuento de 
cofrades para la segunda mitad del siglo XVIII obtiene 1.237 hermanos en ésta 
época, extraídos de 16 cofradías con datos, aunque había un total de 37 por enton­
ces. En cifras absolutas son una cuarta parte de la población abulense. La presencia 
de clero y nobles ha descendido, tanto porcentualmente como en cifras absolutas. 

294 



Como resumen de lo dicho presentamos el cuadro 5. En general las cofradías 
mantuvieron la misma estructura social en ellas que la de la sociedad en la que 
vivían. Sus miembros eran preferentemente pecheros, sobre todo artesanos y del 
sector de la administración. El clero participó con bastante regularidad, siendo su 
presencia más importante en el siglo XVIII. La nobleza presenta unos porcentajes 
irregulares, seguramente por falta de datos, pero su presencia no fue muy relevante 
cuantitativamente aunque sí cualitativamente. 

CUADRO 5: COMPOSICIÓN SOCIAL DE LAS COFRADÍAS ABULENSES 

1550-99 1600-49 1650-99 1700-49 1750-99 

No % N• % No % N• % N• % 

Hombres sin 
oficio conocido 509 67 579 37 943 35 493 61 785 63 

Agricultura 2 0,2 30 1,9 o o o o 106 8,5 

Artesanado 75 10 297 19 59 2,2 50 6,7 99 8 

Servicios 48 6,4 135 8,7 73 2,7 18 2,2 7 0,5 

Total pecheros 632 84 1.041 67 1.075 40 561 70 997 80 

Clérigos 39 5,2 137 8,8 77 2,9 121 15 79 6,3 

Nobles 79 10,5 29 1,8 63 2,3 85 lO 45 3,6 

Mujeres o o 341 22 1.431 54 30 3,7 116 9,3 

Total 750 1.548 2.646 797 1.237 

El tema de la mujer cofrada es curioso y arroja cifras sorprendentes. Veinte de las 
veintisiete cofradías con datos admiten mujeres, y aunque su presencia en las mis­
mas no suele ser masiva, sólo en cuatro bajan del lO%. En diez cofradías la presen­
cia femenina está entre ellO y el20% y en tres es superior a estas cifras. Concreta­
mente la del Cristo Crucificado tiene el42% de mujeres, el Buen Suceso un 27% y 
la Minerva de San Juan el 70%. El mayor número de mujeres en las cofradías se da 
en el siglo XVII preferentemente. Conforme avanza la centwia siguiente éstas van 
desapareciendo de las cofradías, aunque nunca lo harán del todo. En muchos casos 
son esposas, hijas o viudas de los cofrades y en algunas cofradías hay gran número 
de monjas. A veces ingresaban por derecho propio, pagando su entrada, y otras 
veces heredaban la cofradía de su marido difunto. 

Es interesante apuntar también el papel del clero en las cofradías pues supuso 
un factor importante de cambio en las formas de religiosidad y en las actividades 
cofradieras en general. Su intervención en alguna fue discutida e impedida por 
los hermanos, como en la Veracruz o en San José, en cuyo caso se resistieron, sin 
poder impedir el ingreso masivo de clero en el siglo XVill. El Cabildo Catedral 
intervino en muchas cofradías, y su mano se hace notar. Su gran poder adquisiti­
vo y su devoción les hace ser además bienhechores en el terreno económico. Más 
de la mitad del clero que interviene en las cofradías procede del Cabildo Cate-

295 



dral. En algunas, como la de la Virgen de la Caridad por ejemplo, eran los prin­
cipales miembros. Sus motivaciones fueron principalmente devocionales, -no lo 
podemos negar-, y aunque intentaron manejarlas a su manera, lo hicieron con 
dedicación, invirtiendo tiempo, dinero y entusiasmo, además de conocimientos y 
prestigio . 

La composición social de las cofradías situadas en sus cuadrillas respectivas 
responde también a las expectativas. La céntrica cuadrilla de San Juan tiene una 
cofradía, la Minerva, con fuerte composición femenina, de clero y de nobles. San 
Esteban, barrio de artesanos, tiene a las cofradías del Consuelo, Carda y Peine y 
Percha, de carácter gremial, formadas por artesanos del sector textil. Los prime­
ros cofrades de San Sebastián y San Segundo en 1519, eran mercaderes de telas. 
También en esta cuadrilla, las Angustias en el convento del Carmen y las de la 
ermita de la Caridad tienen como componente principal al clero y a gentes de sta­
tus social elevado. En la clerical cuadrilla de San Pedro hay más variedad, por el 
hecho de que su población era más compleja, y su situación céntrica la hacía más 
accesible al conjunto de los vecinos. 

La Veracruz, San Lorenzo, San Antonio, San Crispín y la Magdalena en el siglo 
XVII tienen preferentemente a artesanos y laicos de clase media entre sus miem­
bros. En el siglo XVIII la Magdalena se llena de clero, sobre todo del Cabildo, al 
igual que las de San Roque, San José y Cristo Crucificado. Los nobles intervienen 
preferentemente en estas dos últimas citadas. 

En San Andrés, la Misericordia y San Martín , junto con San Bartolomé y la 
Cabeza tienen gentes de clase media, abogados, burócratas, y bastantes clérigos, 
que aumentan durante el primer tercio del siglo XVIII. En cambio el Resucitado, 
Buen Suceso, Misericordia de Hortelanos y Oración del Huerto son de carácter 
extremadamente popular, propio del arrabal norte en que radican. Finalmente, 
tanto la cuadrilla de San Nicolás como la Trinidad hacen honor a sus caracteres de 
arrabales pobres. La cofradía de gallegos y portugueses, el Buen Parto, y Piedad 
y Caridad están formadas por trabajadores, jornaleros e incluso personas que raya­
ban en la pobreza. Igual le sucede a las Vacas en el siglo XVI, pero sufre una aris­
tocratización en el siglo XVIII que cambiará su fisonomía. La del Apóstol Santia­
go fue cofradía exclusivamente nobiliaria. Se podría decir que hay cofradías que 
aglutinan casi exclusivamente a personas de esa parroquia o barrio, pero hay otras 
que son interparroquiales, sus miembros proceden indistintamente de cualquier 
zona de la ciudad. 

3.3.- El papel de las autoridades locales 

Las autoridades locales, principalmente el Ayuntamiento, colaboran con las 
cofradías en la organización de determinadas actividades festivas. Las cofradías 
intentan escapar tanto del control eclesiástico de párrocos y obispos como del poder 
laico de la ciudad. El caso de la cofradía de San Segundo es el más ilustrativo en 
este sentido. Como ya vimos en su momento, la cofradía intentó apoyarse en la Ciu­
dad y el Rey para defenderse del Obispo y Cabildo que querían apoderarse de los 
restos del santo. Cuando la ciudad abandone a la cofradía en sus pretensiones, ésta 
quedará desvalida y perderá definitivamente los restos de San Segundo. 

La ciudad colabora con las cofradías en la organización de distintos actos y fes­
tejos, por ejemplo, las fiestas de toros. El municipio facilitaba los toros y la cofradía 
organizaba la corrida, cerrando el Mercado Chico y colocando talanqueras y tabla­
dos. A veces no se mataban los toros, siendo esto fuente de conflictos, como en 

296 



1525, en las fiestas de la publicación de la Bula ~ 32 • Asimismo colaboraban en la cele­
bración de las fiestas del Corpus, junto a la Ciudad y al Cabildo, principal organi­
zador. La Minerva de San Juan, cuyo culto principal era el del Santísimo Sacra­
mento, estaba muy bien relacionada en las altas esferas de la política municipal y 
eclesiástica y colaboraba activamente en las fiestas del Corpus. 

La celebración de fiestas colectivas se ha considerado un mecanismo social para 
evacuar tensiones mediante la creación de un ambiente excepcional, aunque con 
límites. Las fiestas urbanas se canalizaron sobre todo en procesiones brillante s, de 
las que fue ejemplo insuperable la traslación de las reliquias de San Segundo en 
1594, en la que dice Cianea pruticiparon más de 50.000 personas y las quince 
cofradías que había en Á vila. También pruticipan todas en la celebración de los 
funerales por Felipe II en 1598. En otros actos religiosos en el ámbito de la ciudad 
pa1ticiparon las cofradías , como en la celebración de la Beatificación de Santa Tere­
sa en 1614 y la de San Pedro de Alcántara en 1622, la de San Juan de la Cruz se 
celebró en 1675 y sus respectivas canonizaciones tuvieron lugar en el siglo XVIll. 
También asisten a celebraciones de sucesos de la Familia Real: bodas, nacimientos, 
defunciones, etc. o visitas como la de Felipe m a Ávila en 1600. Otro frente de cola­
boración entre cofradías-ayuntamiento es el teatro, cuyo local de comedia s estaba 
situado en el Hospital de la Magdalena. Con esta cofradía negociará el ayuntamien­
to algunas reforma s de sus aposentos en 1670 y en otras ocasiones 433

• 

3.4.- La labor benéfica de las cofradías 

Algunas cofradía s abulenses desarrollaban parte de su labor cara al exterior 
mediante tareas caritativas. No en vano la doctrina católica propugnaba las buenas 
obras como uno de los pilares fundamentales para salvarse y que redimí an de los 
pecados personale s. Sin embargo, resulta asombroso comprobar las pocas cofradías 
que prestan actividade s caritativas, que además se concentran casi todas en el siglo 
XV. En este siglo, aparte de San Vicente, San Gil y San Antón , cuyos hospitales 
tuvieron una vida efímer~, sólo tuvieron hospitales con una trayectoria más larga las 
cofradías de Sonsoles y Animas-Magdalena. La Veracruz ejercía su caridad con los 
presos y ajusticiados. En el siglo XVII sólo la Piedad y San Miguel actúa con los 
ajusticiados, y en el siglo xvrn únicamente tienen actividades caritativas las tres 
cofradías de enterradores. 

Analicemos un poco más en detalle todos estos datos. La caridad volcada hacia 
los pobres, peregrinos y desamparado s, lleva a las cofradías a abrir hospitales . No 
vamos a referirnos a la beneficencia abulense en general, pues sería por sí mismo 
tema de un estudio completo, sino que comentaremos qué cofradías tenían hospita­
les. En el siglo XIV, San Vicente parece que tenía un pequeño hospital, pero no se 
halla documentado. La cofradía de San Antón, formada por nobles, radicab a en un 
hospital propio, del mismo nombre, y que era la principal actividad de la cofradía . 
Lo podemos situru· en el siglo XV en pleno funcionamiento. Igualmente estru·ían 
activos por entonce s los hospitale s de San Gíl y de San Martín. 

La cofradía de la Trinidad y Vacas tenía un hospital para pobres que tuvo su 
esplendor en los siglos XV y XVI , pues en el XVII ya estaba deshecho. Los oficia­
les debían ir a visitarlo semanalmente, y mandar proveer de lo que hiciera fJtita. Ya 
en el siglo XVI se funda un important e hospital a cargo de la cofradía de Animas , 
para pobres enfermos. Sufrió vru·ios cambios de sitio desde 1501, fecha de su fun-

4
32 J. MAYORAL FERNÁNDEZ Los viejos cosos de Ávilp. Ávila, 1927. 

433 J. MAYORAL FERNÁNDEZ El municipio de Á vilo. Avila. 1958. p. 128. 

297 



dación, como hemos contado en su lugar, basta situarse definitivamente en 1510 gra­
cias a la ayuda económica de la donación testamentaria de Cristóbal Velázquez. Por 
este testamento, el hospital queda gobernado por un patronato en el que dos de los 
patronos son nombrados por el donante y sólo uno por la cofradía, con lo que a par­
tir de entonces la influencia y actividad de la cofradía en el hospital disminuye enor­
memente. Sonsoles tiene su hospital desde 1502 para pobres peregrinos de paso en 
la ciudad. Su mantenimiento y funcionamiento corre a cargo de la hermandad, así 
como el enterramiento de pobres difuntos de él. 

La asistencia a los ajusticiados la ejercen varias cofradías. Las Ánimas-Magda­
lena y la Veracruz se disputan esta caridad, llegando incluso a entablar pleitos entre 
ambas. Normalmente dan al ajusticiado una túnica y le proporcionan compañía en 
su última noche, comida opípara y exquísita y, por supuesto, consuelo espiritual. 
Muchas veces las cofradías anteponen a otras consideraciones el que la gente les vea 
y que conste que es su cofradía la que ejerce esta caridad. Las maneras caritativas e 
incluso educadas, se olvidan inmediatamente si hay conflicto entre cofradías, pasan­
do a primer plano el hecho de mantener sus prerrogativas y derechos. La caridad, tal 
como ellos la entienden, debe ser vista por los demás para tener valor. La cofradía 
de San Miguel participa también en la asistencia a ajusticiados junto con las ya nom­
bradas, aunque está a expensas de las otras dos, que ~on más grandes e importantes. 
El entieno del ajusticiado corre a cargo de la de Animas, aunque la Veracruz se 
resiste y acompaña al cadáver todo el tiempo que puede, a ser posible en el mejor 
puesto de la procesión fúnebre. 

La labor de entierros a pobres y enfermos es fundamental en la labor caritativa 
de algunas cofradías. Sonsoles entierra p9r Dios a pobres que se encomiendan a la 
cofradía. Lo mismo hace la cofradía de Animas con los pobres que fallecen en su 
hospital, a los que entierra en la Iglesia de la Magdalena. También entierra a los que 
fallecen en los caminos o calles y a los ahogados que no tengan quién lo baga, dán­
doles mortaja y entierro, y llevándoles en el cuezo. Tanta será la acumulación de 
cadáveres en la Magdalena que habrá problemas de malos olores, ya en el siglo 
xvm. 

La Veracruz entierra también a encomendados, distinguiendo entre los que pue­
den pagarse el entierro y los encomendados pobres, a los que asiste gratuitamente. 
Tienen también una modalidad intermedia, que cobra una cuota reducida a los que 
pueden pagar algo. En este caso la hermandad actúa como una verdadera compañía 
de pompas fúnebres: tiene varios precios y ofrece distintos servicios, a gusto del 
consumidor. Hemos contabilizado casi 1.500 entienos de encomendados hechos por 
la hermandad en los siglos XVII y XVill, lo que da una media de más de siete entie­
rros al año. 

En el siglo XVID se fundan en Á vila tres cofradías de entierros para pobres o 
encomendados. Cubren el hueco que dejan otras instituciones de caridad, ocupán­
dose del entierro de los pobres como finalidad principal. Sus formas organizativas 
son extremadatl}ente ftias y racionales. Carecen del ímpetu de cofradías como la 
Veracruz o la~ Animas en su forma apasionada de defender su derecho de atender 
a los pobres. Estas estipulan turnos, número de cofrades que asistan, horarios, rela­
ciones impecables con cofradías del mismo tipo, entienos fríos y discretos. La 
visión barroca de la muerte se ha ido diluyendo y estas cofradías actúan sin ador­
no alguno. Toda expansión festiva o actitud exhibicionista está prohibida y seria­
mente penada. Son las cofradías de moda en la segunda mitad del siglo XVID y las 
únicas creadas en este siglo para labores de caridad, una caridad calculada y orgu-

298 



llosa de sí misma, hasta el punto de tratar la muerte asépticamente, casi de manera 
profesional, y con prohibición expresa de recibir a cambio ni un vaso de agua, so 
pena de expulsión. La congregación de Piedad y Caridad añadía a su caridad el lle­
var a enfermos a los hospitales desde sus casas, en la silla que la hermandad tenía 
para tal efecto. 

La caridad respecto a los pobres es el culmen de la caridad cristiana. La socie­
dad cristiana de la Edad Moderna sacralizó al pobre y le convirtió en centro de un 
sistema en el que era imprescindible. Las cofradías actúan por ello preferente­
mente con los pobres, no sólo en hospitales o enterrándoles, sino también en otros 
aspectos. La Magdalena, por ejemplo, tenía la costumbre de dar limosna a los 
pobres vergonzantes de la cuadrilla de San Juan, que eran sobre todo viudas. Para 
ello procuraban investigar quiénes eran los más necesitados, siempre con la debi­
da discrección. No faltarán acusaciones de favoritismo por parentesco o amistad 
en la manera de repartir limosnas. La Veracruz, por su parte, extendió su caridad 
hacia los pobres de la cárcel, a los que visitaban y daban comidas en varias oca­
siones al año. Gozaba la cofradía de varias dotaciones para aplicarlas en favor de 
los pobres de la cárcel. 

Es tremendamente cladficador este repaso detallado por las actividades caritati­
vas cofradieras. De las cincuenta cofradías abulenses estudiadas, menos de diez 
tenían actividades de caridad. Esto confirma que las cofradías, -contrariamente a la 
visión algo idealizada que se tiene de ellas -, no son de ninguna manera institucio­
nes caritativas, sino que su actividad se centra en sus propios miembros, de cara a sí 
mismas. Actúan, más que como instituciones benéficas, como compañías de segu­
ros que atienden a sus afiliados. La labor asistencial se centrará en la Iglesia y en las 
fundaciones creadas exclusivamente para estas actividades por nobles o eclesiásti­
cos adinerados. Las cofradías preferían ayudarse a sí mismas. 

4.- VIDA INTERIOR DE LAS COFRADÍAS 

4.1.- El orgullo de ser cofrade 

Las cofradías presentan sus facetas más ricas y vistosas de cara a sí mismas. 
Podríamos decir que son las instituciones que más fuertemente aglutinan a la 
población, convirtiéndose en organismos asociativos de primera magnitud. De 
hecho, en la Edad Moderna, prácticamente todas las familias estaban asociadas, 
por medio del cabeza de familia, en una cofradía. La pretendida independencia del 
carácter español quedaba para los orgullosos hidalgos y para los ricos que no nece­
sitaban asociarse. La gran masa de la población necesita y gusta de asociarse. En 
cierta manera, las co.fradías realizan las funciones de una peña recreativa en la 
organización de festejos; actúan como compañías de seguros ayudando material­
mente a sus asociados; son empresas de pompas fúnebres que entierran a sus 
miembros; y en fin , son elementos vettebradores de la vida social, recreativa , cul­
tural y religiosa del pueblo. 

La pertenencia a una cofradía con renombre y prestigio en la ciudad comunica 
ese prestigio a sus miembros. Esto era impottante en una sociedad donde la honra 
era patrimonio de la nobleza y estaba vetada al resto. Sin embargo, en cierta mane­
ra, esta pertenencia a una cofradía dignifica, ennoblece y proporciona un prestigio 
que estas personas no pueden alcanzar de otra manera. Los cofrades, además, 
defienden sus prerrogativas a capa y espada, pues así salvaguardan su honor perso-

299 



nal y colectivo. Así, les vemos emprender pleitos entre ellas , con las autoridades 
eclesiásticas o civiles y con cualquiera que se interponga en su camino o atente con­
tra lo que ellos creen ser sus derechos y costumbres. 

4.2.- Asistencia a sus miembros: Seguridad Social y Pompas Fúnebres 

Ya hemos indicado cómo uno de los fines de las cofradías cara a sus miembros es 
la ayuda que proporcionan en caso de enfermedad o fallecimiento. En el primer caso la 
ayuda que suelen dar es muy poca, limitándose casi siempre a asistir varios hermanos 
a velar al moribundo, llevarle los sacramentos y estar junto a la familia. Pese a esto, el 
alivio que representa para los familiares el apoyo de los cofrades es fundamental, 
además del aporte económico que a veces recibía la familia por el fallecimiento del titu­
lar. No hemos encontrado desarrollados en ninguna cofradía abulense los sistemas de 
previsión social que Rumeu de Armas indica para las hermandades de la Corona de 
Aragón en esta misma época. No hay huellas, -ni siquiera en las cofradías gremiales, 
que son las más propensas a la ayuda mutua y las que más desatTollado tenían este 
aspecto-, de auxilio en enfermedad ni con dinero ni con Il'!edícinas o médicos, auxilio 
de accidentes, invalidez o vejez, subsidio de paro, etc.434 Unicamente en algunas oca­
siones hemos encontrado que, a petición de cofrades envejecidos y sin recursos, la 
cofradía les perdona el pago de cuotas, aunque a veces con esto el cofrade pierde su 
derecho a ser enterrado por la cofradía. La cofradía gremial de San Crispín visitaba a 
los pobres del oficio que estuvieran enfermos y les adjudicaba las limosnas, según el 
dinero que tuvieran. Sin embargo no conocemos más que esta ordenanza teórica de la 
que no hay noticias so9re su cumplimiento concreto. Podemos decir, por lo tanto, que 
la asistencia social en A vila estaba muy poco desan·ollada. 

Lo que sí hacían prácticamente todas las cofradías abulenses era enterrar a sus 
miembros . Por eso las hemos llamado compañías de Pompas Fúnebres. Muchas de 
ellas tienen esta actividad como ptincipal cometido y es lo que mueve a muchos her­
manos a ingresar en ellas . Normalmente los precios de sepu lturas y ceremonias 
funerarias eran bastante elevados. La cofradía los enterraba gratuitamente, a cambio 
de haber estado pagando cuotas durante muchos años, con la ventaja añadida de 
cubrir también el entierro de hijos, esposa, padres y criados del asociado. Es decir, 
eran verdadero s seguros de muerte que además daban al difunto un entierro honro­
so. Las cofradías tenían el material necesario par·a ejerce sus funciones: el cuezo o 
ataúd con el que transportar el cadáver, paños negros con que cubrirlo, velas y 
hachas portadas por los hermanos ... Parece que con este honrado y devoto acom­
pañamiento y con los sufragios que las cofradías celebraban por su alma, la salva­
ción eterna quedaba asegurada. Ser cofrade era una especie de salvoconducto o car­
net que daba acceso casi directo al cielo. 

Resulta muy clarificadora la idea de A. Linage, cuando dice que a la vista de lo 
desarrolladas que estaban las costumbres funerarias de las cofradías castellanas en 
contrapos ición con_Ios aspectos asistenciales tan escasos con los aún vivos «la sen­
sación que uno tiene( ... ) es la de una extensión a los vivos de la piedad para con los 
difuntos, y no a la inversa»•35

• La razón de ser de muchas cofradías es, sin duda nin­
guna, la muerte. Esta importancia dada a los aspectos fúnebres, contrasta con la fre­
cuencia con que las cofradías deben recordar a sus miembros la obligatoriedad de la 
asistencia a entierros de otros cofrades, que se hacía gravosa por la extrema fre­
cuencia con que se daba el caso. 

434 A. RUMEU DE ARMAS O p. cit. Cap. VUL 
m A. LINAGE CONDE Cofradías de SeptÍ/veda. Segovia, 1986 p. 81. 

300 



De todas formas, podemos decir que en las cofradías los verdaderos protagonis­
tas son los muertos . Algunos hermanos verían por fm cumplido, -el día de su entie­
rro-, el acariciado sueño de ser, aunque sólo fuera por una vez, los protagonistas. Se 
solazarían en vida pensando en ese momento de esplendor, imaginándose entre 
toques de campana, luces tenues de velas y hachas, paños negros, hermanos enca­
puchados y enlutados, insignias y pendones, misas cantadas y sufragios por su alma. 

Este seguro de entierro incluía la nada despreciable asistencia espiritual servida 
en forma de misas, oraciones, cabos de año, etc. Las distintas cofradías lo realizan 
de mil maneras, pero todas dicen misas por el hermano difunto que pueden ir desde 
una hasta diez o doce y menor cantidad para la mujer, hijos, y menos aún para los 
niños pequeños que fallezcan. 

El mecanismo que se sigue cuando un hermano fallece comienza por comu­
nicárselo a la cofradía. Los oficiales mandan avisar a todos los hermanos por medio 
del mullidor y acuden todos o bien a la iglesia o bien a la casa del difunto para orga­
nizar el cortejo fúnebre desde allí. Muchas cofradías establecen multas para los her­
manos que no acuden, aunque parece no dan mucho resultado, pues el problema de 
las faltas a los entierros será constante en las cofradías. En la Veracmz se quejarán 
algunos de que deben asistir a los entierros de hermanos difuntos y además de los 
encomendados, con lo que pierden mucho tiempo de trabajo. El absentismo de her­
manos a los entierros será tónica general en todas las cofradías abulenses, no lográn­
dose solucionar el problema con multas ni indicaciones. 

Algunas cofradías como la de Ánimas, especializada en cuestiones fúnebres, 
recibían frecuentemente dotaciones testamentarias a cambio de misas por el alma 
del testador. Estas menwrias dejaban como heredera de sus bienes a la cofradía a 
cambio de que ésta se ocupara de mandar decir las misas pactadas. En las iglesias 
con estas memorias existían tablas de aniversarios, que a veces dejaban de cumplir­
se, por desidia de los encargados o por consumición de los bienes dejados para sus­
tentarlas. Cuando en 17 46 la cofradía de Ánimas haga recuento de los aniversarios 
que tiene que cumplir, saldrán 98 misas anuales, a las que se sumarán 48 más esta­
blecidas dmante la segunda mitad del siglo xvm. 

Todas las cofradías abulenses sin excepción celebran lo que se llama Función 
de Animas, normalmente en el mes de noviembre. Suele ser el día de los difuntos, 
o Ul}O o dos días después de la fiesta principal de cada cofradía. Algunas, como la 
de Animas, celebraban mensualmente una misa de difuntos por sus cofrades. Los 
precios de las misas de réquiem irán cambiando, pero en 1736 por ejemplo, la 
misa con vigilia costaba 15 r. y sin vigilia 11 r. Las hermandades dan también al 
difunto cantidades de cera establecidas con minuciosidad en las ordenanzas. Es 
éste otro detalle que no falta en ninguna cofradía . Las cantidades varían según se 
entierre el cofrade, su esposa, hijos, etc. No en vano se ha hablado de «una civili­
zación de la cera» que tiene un vocabulario propio, un mobiliado a su servicio, y 
un significado importantísimo para aquellas gentes. Las velas, los hachones, las 
cuasiceremonias de la fundición de la cera que bacía cada cofradía siguiendo un 
ritual que venía de muy atrás ... todo son detalles que indican la importancia de la 
cera. Además, las cantidades que las cofradías gastan en cera están muchas veces 
entre el 20 y el 40% del total de gastos de las cofradías, prueba de su abundante 
uso. La piedad para con los difuntos se materializa en la cera, que es lo único 
material que se da al muerto 436• 

436 Ibídem. p. 54. 

301 



Algunas cofradías tienen un fondo de hábitos, para proporcionárselos a sus 
difuntos, como la gremial de Carda y Peine, por lo que pagan cuotas aparte debido 
a su alto precio. Eligen en este caso el hábito más frecuen te en Castilla, que es el 
franciscano, costándoles cuatro ducados. En este caso resulta curioso observar el 
interés de estos hermanos, que se han pasado la vida tejiendo paños y que quieren a 
la hora de su muette, ampararse en un hábito para presentarse ante Dios. La cofradía 
de la Veracruz también tiene esta costumbre de enterrar a sus hermanos con hábito 
desde mediados del siglo xvm. 

Es interesante la ap01tación económica que bastantes cofradías hacen a la fami­
lia del difunto. La cantidad, que varía con los tiempos, a principios del XVIII suele 
ser de 22 r. Mediante esta ayuda, la cofradía se abstenía de pagar el entierro y sufra­
gios. Simplemente daban este dinero a la familia para que pagase con él las misas, 
sepultura y otros gastos. La cofradía del Resucitado, el Buen Suceso o la del Con­
suelo por poner algunos ejemplos, tenían este sistema que dejaba la gestión de los 
gastos funerarios a cargo de la familia. 

4.3.- Las obligaciones de los cofrades. El marco legal de las ordenanzas 

Indiscutiblemente el marco legal que da consistencia a la vida cofradiera son las 
constituciones u ordenanzas que prácticamente todas elaboran. Normalmente las 
cofradías echan a rodar sin documentos escritos, y pasado cierto tiempo hacen sus 
ordenanzas, aunque a veces las hacen en sus comienzos como acto fundacional. Para 
que tengan plena vigencia deben ser aprobadas por la hermandad reunida en cabildo 
y por el obispo de la diócesis. En los casos en que participan de las ordenanzas de 
archicofradías romanas, también son aprobadas por el obispo diocesano. Sin embargo, 
no se dan siempre estas circunstancias y, como veremos, hay cofradías que funcionan 
sin ordenanzas y otras cuyas constituciones no han sido aprobadas por el obispo. 

A lo largo del tiempo, muchas cofradías renqvaron sus ordenanzas antiguas, que 
se han perdido, conservándose sólo las nuevas. Estas a veces tienen huellas de orde­
nanzas medievales, sobre todo, las del siglo XVI y XVII. Las del siglo xvm pre­
sentan nuevos planteamientos, más conformes con las devociones del momento . 
Suelen ser documentos reiterativos y pesados, normalmente desordenados, que no 
siguen un hilo temático continuo y están escritos por gentes no muy letradas. En 
algunas, como las de la Magdalena, se notan manos eclesiásticas en la redacción, 
pues las alusiones bíblicas y de Santos Padres so11 inequívocas en este sentido. En 
otras, la repetición de ciettos temas favoritos como las comidas y almonedas en Son­
soles, denotan su otigen popular. En general las más antiguas son más reiterativas y 
de mayor extensión. 

, Cuatro de estas ordenanzas las podemos considerar antetridentinas. Las de las 
Animas-Magdalena, aunque escritas y aprobadas en 1564, tienen un indudable tras­
f9ndo de las ordenanzas medievales de la Magdalena hechas en 1405 y de las de 
Animas del año 1501. Las de Sonsoles tienen, como ya hemos indicado, rentinis­
cencias de temas antiguos, aunque son escritas en 1530. La cofradía de Ttinidad y 
Vacas hizo ordenanzas en 1443, que no conservamos. Sin embargo, tienen su refle­
jo en las que se hicieron en la primera mitad del siglo XVI. La Veracruz hizo orde­
nanzas en 1551 con características diferentes a las del resto de las abulenses, pues 
copiaron casi todos sus rasgos del modelo de cofradía de Veracruz que se estaba 
extendiendo en estos años por Castilla. 

Todas las demás cofradías, de las que conservamos ordenanzas, las hicieron en el 
siglo XVII, -seis de ellas-, y XVIII, - las otras cinco-, hasta completar el número total 

302 



de quince ordenanzas conservadas de otras tantas cofradías abulenses. Los obispos 
aprobaron un total de 31 ordenanzas de cofradías, pues consta su aprobación aunque 
no hayamos conservado la redacción de las mismas. Solamente de 15 cofradías no 
tenemos la más mínima noticia de sus constituciones. En cuanto a las cofradías gre­
miales, sólo tenemos las ordenanzas de San Crispín, y parece que no se diferencian en 
casi nada respecto a las demás cofradías devocionales. Los aspectos referente s al ofi­
cio, si es que se tenían en cuenta, sería de manera extraoficial y sin constar en las orde­
nanzas. El cuadro 6 esquematiza y resume lo que hemos dicho anteriormente. 

CUADR06:0RDENANZASABULENSES 

Cofradía Conservadas Aprobación Observacione s 
Episcopal 

San Vicente NO 1 julio 1317 

Sta. M2 Magdalena, Concepc ión 18 octubre 1564 24 nov. 1564 Unificación de 
y Ánimas las de 1405 y 1501. 

San Juan y Sao Pelayo NO -
Trinidad y Sta. M' Vacas Reinado Carlos I No consta Tuvo antiguas no 

conservadas en 1443 

S. Bartolomé, S. Llorente, NO -
Sta. M' de la Cabeza 

San Gil NO -
S. Antón NO -
Apóstol Santiago NO -
Ntra. Sra. de Sonsoles 16 dic. 1530 No consta Renovadas en 

21 dic. 1627 

Cristo de la Luz NO 2juni o 1690 

S. Sebastián y S. Segundo NO -
Minerva de San Juan SI (sin fecha) 14 dic. 1613 

Veracruz 155 1, con adiciones 29 nov. 1551 Antiguas de 1540 
de 1574 no conservadas 

y nuevas en 1774 

Nombre de Jesús y NO -
Ntra. Sra. Sa lud 

Ntra. Sra. de la Misericordia NO -
y Sao Martín 

Buen Suceso 24 agosto 1698 8 abril 1702 

San José 24 febrero 1701 9 febrero 1702 Anteriores en 1603, 
no conservadas 

S.Roque, S . Bias, Virgen de 31 octubre 1604 No consta No conservadas 
la Paz otras de 1759 

Soterraña y San Crispín 14 marzo 1609 28 mano 1609 

303 



Cofradia Conservadas Aprobación Observaciones 
Episcopa l 

Ntra. Sra. del Socorro NO 19 enero L622 Tuvo de 1622, 
no conservadas. 

Gallegos y Portugueses 18 sept. 1629 22 sept. 1629 

Stmo. Sacramento S. Andrés NO -

Tejedores de Paños NO 21 marzo 1649 Tuvo de 
24 noviembre 1630, 

no conservadas 

Cristo Crucificado 1636 12 julio 1636 

Ntra. Sra. del Buen Parto 24 agosto 1700 15 sep. 1700 

Virgen de la Caridad NO -
Percha NO 11 junio 1667 Tuvo de 

25 de abril 1667, 
no conservadas 

Resucitado NO -
Ntra. Sra. de las Angustias 1 febrero 1673 16 mayo 1673 
en la Magdalena 

Ntra. Sra. de los Dolores NO 12 marzo 1678 

Sagrada Pasión NO -
Ntra. Sra. Misericordia (Hortela.) NO 5 nov. 1678 Tuvo en 1678, 

renovadas en 1757, 
no conservadas 

Piedad y San Miguel NO 16 enero 1682 Tuvo de 
5 enero 1682, 

no conservadas 

Resucitado Santa Cruz NO -
Ntra. Sra. De las Angustias NO -

en el Carmen 

Tejedores Lienzos NO 4 dic. 1690 Tuvo de 
3 diciembre de 1690, 

no conservadas 

Ntra. Sra. de la Angustias NO 30 julio 1698 Tuvo de 
10 octubre 1691, 
no conservadas 

Ntra. Sra. de la Caridad NO 8junio 1697 Tuvo de 
28 octubre 1695, 
no conservadas 

San Antonio (Sastres) NO 16 enero 1703 Tuvo de 
27 julio 1700, 

no conservadas 

Carda y Peine 24 agosto 1704 7 octubre 1704 

304 



Cofra día Conservada s Aprobación Observaciones 
Episcopal 

Ntra. Sra. Misericordia - Pobres NO - Renovó el 
6 de octubre 1728, 

no conservadas 

San Lorenzo 11 julio 1723 23 julio 1723 

NIIa. Sra. del Consuelo NO 24 junio 1724 Thvo de 
22 junio J 724, 
no conservadas 

Oración del Huerto NO 29 nov. 1760 Tuvo de 
26 diciembre 1729, 

no conservadas 

Viacrucis NO 3 dic. 1733 Tuvo de 
24 septiembre 1730, 

no conservadas 

Santo Sepulcro NO -

Enterradores Cristo de la Piedad NO 1754-58 Tuvo de 
y Virgen de la Misericordia 20 marzo 1768, 

no conservadas 

Rosario de Niños NO 3 sep. 1761 Tuvo de 
12juni o 176 1, 
no conservadas 

San Bias NO 12 abril1768 Tuvo de 
6 diciembre 1767. 

no conservadas 

Piedad y Caridad 6 enero 1769 1 marzo 1769 

Las ordenanzas, como marco legislativo, son fundamentales. Establecen, tanto 
las obligaciones como la asistencia que la hermandad ofrece a sus miembros , 
ordenan las festividades y actividades cofradieras y especifican su modo de 
gobierno, cargos, etc . Respecto a esto último, los oficiales que gobiernan anual­
mente las cofradías suelen recibir distintos nombres según épocas y gustos: desde 
los más primitivo s de abenidores, tomados y veedores, pasando por los de origen 
militar de capitán, alférez y sargento, hasta llegar a los más comunes de patronos, 
oficiales, etc. 

El ocupar el cargo de mayordomo o caja, suele ser difícil, porque conlleva el 
sop01tar determinados gastos que se produzcan o pagar los saldos negativos de la 
hermandad. Por ello, a veces se perpetúan los mismos cofrades en el cargo, siendo 
solventes y aplicados. También ocupar cargos directivos traía gastos de ofrendas, 
pago de convites a los hermanos, etc., que hacían gravoso el cumplirlo. De hecho, 
una de las razones por las que los reformistas ilustrados pretenderán en el siglo 
XVIII eliminar las cofradías será por los excesivos gastos que tienen que realizar 
mayordomos y oficiales cuando les toca el cargo, lo cual llevaba a muchos a la ruina. 
Quizá el fenómeno no fuese tan exagerado como lo pintaban los ilustrados, pero 
algo de razón tenían. 

305 



Los cofrades normalmente están obligados a acudir a fiestas y cabildos, así como 
a los entierros de los demás cofrades. Las cofradías más aristocráticas o con mayor 
número de eclesiásticos presentan una menor normatividad, mientras que cuanto 
más populares tienen normas más estrictas y abundantes, además de frecuentemen­
te incumplidas . La normatividad se extiende a la aportación económica semanal, 
mensual o anual, según los casos, que tiene que hacer el cofrade a la hermandad. 
Este será punto de discordia y de constante incumplimiento. 

5.- UNAS RELACIONES INEVITABLES: COFRADÍAS Y JERARQUÍA 

5.1.- Marco jurídico: las Sinodales 

Las Constituciones Sinodales dictadas por los obispos en diferentes ocasiones 
constituyen el marco jurídico principal de la normativa episcopal que afecta a las 
cofradías. Las cofradías, nacidas espontáneamente por voluntad de sus miembros, 
veían con mayor o menor agrado la obligación de someterse a autoridades superio­
res. Los obispos en sus Sinodales aludieron, aunque de pasada, a las cofradías y her­
mandades . Ni el obispo Diego de los Roeles en 1384, ni los obispos Diego Gómez 
de Fuensalida y Lope de Barrientos, cuyos Sínodos no se conservan, aludieron a las 
cofradías. El Sínodo de 1481 hecho por el obispo Alonso de Fonseca, sí tie,ne bas­
tantes alusiones, y también las adiciones hechas en 1556-57 por Diego Alava y 
Esquivel~ 37 • Se trata sobre todo de cuestiones administrativas referentes a la prohibi­
ción de administrar clérigos o legos no autorizados las ermitas o iglesias. Se regu­
lan asimismo las vigilias que se hacían en determinadas ermitas. Sabemos que Son­
soles era uno de esos lugares en que se celebraban vigilias nocturnas, aunque los 
cofrades siempre dicen hacerse con la honestidad debida. El obispo las prohfbe por 
saber los excesos que se cometían al mezclarse hombres y mujeres que comen y 
beben, cantan y bailan «so título de devoción». Sin embargo, hasta bien entrado el 
siglo XVI no se interrumpirá esta costumbre en Sonsoles. El obispo Gamarra en 
1617 reiterará esta prohibición, señal de su incumplimiento. Prohfbe también el 
Sínodo indicado traer mercadurías en las iglesias o comprar y vender en ellas. La 
cofradía de la Magdalena, situada en plena plaza del Mercado Grande guardaba 
madera en su atrio, dificultándose incluso el paso de los fieles a la iglesia 438

• 

El Sínodo celebrado por Francisco de Gamarra en 1617 es mucho más explícito en 
lo relativo a las cofradías, lo cual se puede explicar porque en este momento éstas se 
hallan mucho más desarrolladas que en 1481. Lo primero que les mandará será hacer 
ordenanzas, ya que muchas de ellas no las tenían o estaban sin aprobación episcopal, a 
la que deben someterse. Además, deroga las que no tengan esta aprobación439

• La apro­
bación puede ser del obispo o del provisor, y les somete a excomunión mayor si no las 
presentan a la aut01idad eclesiástica. Esta norma parece no tuvo mucha aceptación, y no 
se observa en los años siguientes al Sínodo que las cofradías que no tenían ordenanzas 
aprobadas las presentasen al efecto. Concluye aludiendo a que las ordenanzas gremia­
les no son competencia del obispo «y que no se entienda ser menester licencia ni apro­
bación del obispo ni eclesiásticos para las ordenanzas o reglas que las cofradías, juntas 
o gremios de oficiales o trabajadores hicieren, tocantes a sus oficios y ministerios»440

• 

m SYNODICON HTSPANUM Tomo VI. Ávila y Segovia. Edición crítica dirigida por Antonio Garcíu y 
García. B.A.C. Madrid. 1993. 

438 Sínodo de 1481. Op. cit. p. 131-34. 
439 ADA Sinodales de Don Francisco de Gamarra. Impreso en Madrid por Juan de la Cuesta, año 1617. Libro 

l. Tit. JI. Constitución S'. Fol. 37. 
440 lbidcm. fol. 38. 

306 



En el artículo 1 o del titulo IX en el libro ID prohíbe el obispo el prestar juramen­
to a las ordenanzas de las cofradías, porque se siguen perjurios por no cumplirlas. 
Parece que algunas cofradías mandaban jurar a los cofrades su cumplimiento cuan­
do ingresaban. Además «prohibimos que no coman a costa de las dichas cofradías 
ni de las rentas de ellas» 441

• Como se ve, las normas episcopales son pocas y escasa­
mente cumplidas en el terreno práctico . 

5.2.- Las cofradías, un poder laico con aspiraciones independentistas 

La oposición cofradías-obispos fue constante y casi rasgo característico. Cuanto 
más importante era la cofradía y más privilegios tenían que salvaguardar, era más 
patente esa oposición. Parece como si a las cofradías pequeñas su misma pequeñez 
las protegiera del poder de la jerarquía, y basaban su independencia en no llamar la 
atención, manteniendo normalmente buenas relaciones con el clero parroquial. Estas 
cofradías pequeñas suelen estar incardinadas en las parroquias, y dependían del 
párroco y beneficiados de ellas para que les celebraran las funciones religiosas. 
Muchas veces, los párrocos y beneficiados se hacían cofrades, e influían bastante en 
las decisiones y actos organizados por la cofradía . Mucho más que los obispos y 
visitadores, era el clero panoquial el que tenía un contacto más estrecho con los 
cofrades y podía, en cierta manera, controlarlos . De hecho, los párrocos influyeron 
en quitar determinadas costumbres muy del gusto cofradiero y que eran mal vistas 
por la Iglesia . Cuando las relaciones entre cofrades y párrocos eran malas, la inevi­
table necesidad de colaboración entre ambos les obligaba a volver a reconciliarse. 
En las cofradías con sede propia e independiente las cosas eran muy distintas. Los 
cofrades intentan tener a toda costa una sede, iglesia o ermita propia, que dependa 
únicamente de ellos, y por tanto, puedan gobernar a su antojo. 

La cofradía de la Trinidad, por ejemplo, intentará y conseguirá apropiarse de la 
ermita de las Vacas que pertenecía a la Orden de San Juan de Jerusalén. Establecerán 
allí su sede principal, pues en la parroquia de la Trinidad no podían ser totalmente inde­
pendientes, porque tenían por encima al clero parroquial. Sonsoles restaura la antigua 
ermita que pertenece al beneficio curado de San Pedro de Linares. Las discusiones con 
el párroco por distintas cuestiones serán abundantes y acabarán solucionándose a favor 
de la cofradía. En este caso, será el Papa el que otorgue a la cofradía independencia por 
encima del Ordinario Diocesano. Clemente VTI en 1526 da a la cofradía plena pose­
sión sobre la ermita, imagen y hospital, nombrando tres juece~ conservadores para 
asuntos especiales. Esta situación se repetirá en la cofradía de Animas y Magdalena, 
por Bula del mismo Pontífice, concedida en 1529. Releva a la cofradía de la autoridad 
eclesiástica ordinaria y les concede también jueces apostólicos conservadores. La inter­
vención pontificia es clave en este asunto y tremendamente curiosa. Podríamos decir 
que el Papa quita poder y jurisdicción a los obispos y se lo da a los cofrades. Las Bulas 
comentadas dan buena muestra de ello, salvaguardando a los cofrades de toda intro­
misión y dependencia del ordinatio . Estas Bulas costaron a las cofradías grandes 
sumas, por lo que sólo las principales pudieron costeárselas. 

La cofradía de la Veracruz nacida bajo el impulso y amparo de los franciscanos, 
enseguida intentó escapar a su tutela, construyéndose un humilladero propio que le 
sirviera de sede. Allí tuvieron que luchru· con el clero de la parroquia de San Vicen­
te, pues el terreno estaba en el cementerio de dicha iglesia. Gracias a un pleito 
resuelto a su favor, la cofradía pudo disponer libremente de una sede propia, no 
dependiente más que de ellos mismos. 

44 ' 1bidcm. fol. 92. 

307 



5.3. - Los visitadores y los obispos 

La visita pastoral es una actividad que efectúa el obispo personalmente o un 
visitador por él nombrado. Esta visita afectaba a todas las parroquias, ermitas, 
iglesias, hospitales, Obras Pía s y cofradías, y debía hacerse cada dos años, según 
órde nes del Concilio de Trento. Los visitados debían pagarle la estancia y un 
canon por la visita""1. 

Según las épocas y el carácter más o menos minucioso de cada visitador, era rea­
lizada la visita con mayor interés, o por el contrario, de forma rutinaria y con prisa. 
En el siglo XVIII se observan unos visitadores rigurosos y metódico s, frente a la 
rutina y desgana de los del siglo anterior. Es menos frecuente que los obispos 
efectúen la visita personalmente aunque algunos lo hacen con asiduidad y según se 
lo permiten sus ocupaciones. Julián de Gascueña en 1785 comunica al Papa en su 
relación para la visita ad limina que hacía más de 33 años que la visita pastoral no 
se hacía en la diócesis -'·n. 

En la documentación de las cofradías nos encontramos con actas de las visitas, 
hechas con bastante frecuencia. Como hemos indicado más arriba, las cofradías 
más pequeña s reciben la visita a la vez que se celebra la de las demás institucio ­
nes de la parroquia a la que pertenecen. Sin embargo, sistemáticamente se incum­
plen sus mandatos, por muy fuertes que sean las penas impuestas, normalmente 
pena de excomunión. Cuando los visitado res ordenan que se paguen las resultas y 
los alcances de los mayordomos, no suelen tener en cuenta la dificultad que tie­
nen las cofradías para lograr que sus hermanos paguen normalmente las cuotas. 
De todas formas, parece que hacen caso omiso , o si mplemente hacen algunas ges­
tiones con poca efectividad para cubrir el expediente. No hemos encontrado ras­
tro de que estas sanciones , sobre todo la más grave de excomunión, se impusieran 
a las cofradías. Los visitadores observan con extraña minuciosidad las cuentas de 
las cofradías, como si fueran lo más important e para ellos, pues muchas veces es 
lo único que inspeccionan. 

Las cofradías más poderosas y con Bula s papales que les protegían de la 
jurisdicción ordinaria hacían valer sus derechos y ponían numerosas pegas a los 
visitadores impidiéndoles el paso, y entablando pleitos si es necesario. Los 
cofrades de Sonsoles en 1547 impidieron al ordinario visitar la ermita, aludien­
do a la Bul a que le concedía independencia del obispo. No sabemos qué sucedió 
después, porque en 1580 encontramos al visitador con toda normalidad en Son­
soles. La última visita reflejada en la documentación es del año 1613. La 
cofradía de la Magdalena tendrá en 1565 un tira y afloja con el visitador porque 
éste indica que deben consultar lo s gastos extraordinarios al obispado antes de 
hacerlos. Y de nuevo a principio s del siglo XVII encontramos visitas efectuadas 
con normalidad y con cumplimiento de Lo mandado. En 1717 exhibirán ante el 
visitador sus Bul as para impedirle el acceso, quizá por consejo del clero que 
había ingresado masivamente en la cofradía por entonces, e hizo valer sus dere­
chos, conscientes de la importancia que tenía para ellos mantener su indepen­
dencia. La tirantez entre cofrades y jerarquía eclesiástica no será constante, pues 
con muchas cofradías habrá buenas relaciones. Las más indómita s mantendrán a 
toda costa su independencia , siendo éste un rasgo característico de la mentali­
dad cofradiera. 

442 T. SOBRINO CHOMÓN Episcopado almlense. Ávila. 1983. pp. 17-18. 
4-13 Ibídem. p. 5 12. 

308 



5.4.- La participación del Cabildo 

El Cabildo de la Catedral fue un sector influyente e inquieto, que participó deci­
sivamente en la vida de muchas cofradías. El Cabildo tenía prestigio, poder y rentas 
altas. Muchas cofradías vieron aumentados sus bienes por la donación testamenta­
ria de capitulares. Intervenían en gran cantidad de asuntos sociales y económicos de 
la ciudad, y formaban parte de puestos directivos en muchas instituciones eclesiás­
ticas por iniciativa propia. Su número desde el siglo XVI superaba las 140 personas , 
incluidos sacristanes y servidores , además de la Capilla de Música , formada por 
unas 74 personas. Los Racionero s o Beneficiados, junto a los Capellanes eran unos 
40. En un escalón más alto estaban los Canónigos, de los que destacan los cuatro 
Prebendados, siendo 17 en total. En lo alto de la pirámide estaban el Deán y los 
Arcedianos, con las demás Dignidades . 

El Cabildo, a través de sus diferentes miembros, participó de forma muy impor­
tante en algunas cofradías, a veces de manera masiva, inscribiéndose como cofrades 
gran número de capitulares. Una vez en la cofradía, iban adquiriendo parcelas de 
poder, basta llegar en casi todos los casos a los cargos directivos y de administra­
ción. Su mayor preparación cultural, su prestigio, su nivel económico desahogado y 
su devoción sincera les hacían, casi de forma inmediata, ocupar puestos clave en las 
cofradías. El momento de máximo auge de la participación del Cabildo en las 
cofradías fue el siglo XVIll, momento en que las cofradías estaban cambiando en su 
manera de ser, perdiendo gran prute del carácter exclusivamente laical que habían 
mantenido hasta entonces. 

La cofradía de la Magdalena a mediados del siglo XVlli tenía 28 sacerdotes del 
clero catedral en sus filas, que llevaban la voz cantante y el peso de la cofradía, sien­
do un 40 % del total de cofrades. La Minerva de San Juan en 1613 tenía a varios 
miembros relevantes del cabildo, aunque eran pocos en comparación con el núme­
ro de hermanos. La cofradía de San José se clericaliza durante el primer tercio del 
siglo XVIll, y el clero catedral manejó casi en exclusiva la cofradía de San Roque, 
la del Cristo Crucificado en Santo Tomé, o San Lorenzo en el mismo siglo. 

5.5.- De igual a igual: relaciones entre las cofradías 

Las cofradías abulenses eran comprutimentos estancos que no tenían mucha rela­
ción entre sí. Eran más celosas de su prestigio particular que de salvaguardar el de 
todas en conjunto, por lo que sus actividades conjuntas eran escasas y no obedecían 
a ningún plan preestablecido . A veces pruticipaban conjuntamente en procesiones 
organizadas por la ciudad, por el cabildo en el Corpus, o en las Fiestas Grandes que 
se celebraban cada año en una parroquia de la ciudad. En estos casos, las discusio­
nes por la precedencia en las procesiones llegaban muy lejos, pues se tomaba como 
cuestión de honor el puesto a ocupar. Conocemos varios pleitos entablados por 
cofradías por este motivo en los siglos XVI y XVII. Los tribunales eclesiásticos 
solían fallar a favor de la cofradía más antigua o de la más importante, que tenía con­
tactos bien situados en las esferas decisorias de tribunales laicos o eclesiásticos. 

Algunas veces, las cofradías que desempeñaban la misma t51-rea cru·itativa, esta­
blecían concordias, como la realizada entre la Veracruz y las Animas, para aclarar 
cómo se debía atender a los ajusticiados. También en ocasiones, cofradías grandes 
p~·otegen a otras más pequeñas que nacen en la misma parroquia o sede. Esto suce­
dió con la cofradía de las Angustias, que se estableció en la iglesia de la Magdale­
na, o con la de Ntra. Sra. de la Misericordia y San Martín de Hortelanos, que pidió 
permiso a sus homónimo s para hacer su ofrenda en la ermita. 

309 



6.- LAS FIESTAS COFRADIERAS 

6.1.- El calendario festivo. Su impacto en la ciudad 

La vida anual de los hombres se regía por el ciclo del santoral y del calendario 
cristiano. Los tiempos litúrgicos marcaban actitudes y formas de entender la vida en 
cada momento. Los trabajos de los hombres se colocan bajo la protección de los san­
tos, siendo las fiestas momentos de expansión y descanso del duro trabajo. Las 
cofradías contribuían en gran manera a la elaboración de este calensiario festivo, 
organizando muchas de las fiestas que se celebraban anualmente en A vila, y parti­
cipando de forma clave en los actos festivos a escala urbana y parroquial. Para los 
miembros de las cofradías, la visión del año estaba marcada por un hito fundamen­
tal, que era la fiesta principal de su cofradía . Las mayores devociones eran mante­
nidas por las cofradías, y tanto párrocos como religiosos les iban a la zaga. En estos 
casos el pueblo, organizado en las cofradías, es el alma impulsora de las fiestas loca­
les, a las que concede más importancia que a las fiestas del calendario romano que 
intenta imponer el clero. Desde Trento, la Iglesia quiere controlar el culto que se da 
a santos e imágenes. La devoción del pueblo hacia los santos se reforma a través de 
las canonizaciones . La Iglesia toma las riendas en estos cultos desde tiempos de 
Urbano VIII, atacando directamente a las manifestaciones autónomas de la piedad 
laica444

• Sin embargo éstas no desaparecerán, ya que la organización de fiestas bri­
llantes y lucidas es un elemento de prestigio de cada institución que lo organiza. Por 
eso, las cofradías inventan constantemente nuevas celebraciones que aumenten su 
fama y prestigio. 

Respecto a su número, desde el siglo XV se regulan los calendarios diocesanos 
de fiestas. Salamanca a mediados del siglo XV tenía 72 días festivos, aparte de los 
52 domingos del año, mientras que León y Astorga tenían unos 50. Valladolid a 
principios del siglo XVII tenía unos 54445

• Mestre sitúa a principios del XVII, 90 
fiestas de precepto en Castilla446

• Ya desde el siglo XVI se pedía la reducción del 
número de fiestas de precep~o. por ser una pesada carga para los trabajadores y oca­
sión para el vicio. Juan de Avila proponía que el precepto de no trabajar tales días 
se limitara a la hora de la misa-~-~ ' . 

El Sjnodo de Alonso de Fonseca establece el calendario de fiestas para la dióce­
sis de Avila en 1481, con la prohibición de hacerse más de las allí permitidas. Se 
distingue entre fiestas de guardar, en las que no se puede trabajar en todo el día y 
otras que son quoad divina, es decir, con obligación de asistir a misa solemne, pero 
se puede trabajar después. Las fiestas de precepto son 28, que sumadas a los 52 
domingos del año dan un total de 80 días festivos, a los que se suman 16 fiestas más, 
en las que se puede trabajar después de ir a misa. 

En el siglo XVI se añaden 5 fiestas de precepto a las anteriores . Las fiestas quoad 
divina se irán transformando con el tiempo en precepto total, pues en el Sínodo de 
1617 el obispo Gamarra establece un calendario diocesano con 103 días festivos, 
incluidos los domingos. En el ejemplar de este Sínodo que hemos consultado apa­
recen añadidas a mano las variaciones que el calendario festivo abulense experi­
mentó con el tiempo. Se observa que algunas fiestas desaparecen mientras que se 
añaden otras nuevas. En total, en el siglo XVIII habrá unos 94 días festivos. El art. 

444 M. CÁTEDRA Op. cit. p. 207. 
-445 T. EGIDO Comportam~e/1/o de los castellanos en los tiempos modemos en A. García Simóo (Ed.) p. 638. 
446 A. MESTRE SANCHIS Religiosidad y culmra en el siglo XV/11 espaiiol en <<Historia de la Iglesia en 

Espaiia>>. Tomo V: La Iglesia en la España de lo~ ~iglos XVll y XVIII. 
4~7 W. CHRISTIAN Op. cit. pp. 208-9. 

310 



2° del título m, donde están las fiestas de 1617 pone como exceptuados del precep­
to de no trabajar a herradores, molineros, tenderos, bodegoneros, que pueden abrir 
sus tiendas después de misa mayor. El art. 3° prohfbe afeitar, hacer zapatos, cazar, 
pescar y jugar antes de misa mayof"48

• 

En el siglo XVill los obreros se quejaron a los procuradores generales, hacién­
doles ver los perjuicios que les ocasionaban tantos dfas de fiesta. Según este cálcu­
lo, los dfas festivos serían 160 al año, número que parece excesivo. El Ayuntamien­
to nombró regidores para visitar al obispo, que accedió a dar la licencia de trabajar 
en dfas de fiesta449

• El obispo Fr. Julián de Gascueña en 1789 consiguió una bula 
pontificia para reducir las fiestas de precepto, como indica en la segunda relación 
para la visita ad limina: «Dado que nos constaba suficientemente que por la multi­
tud de fiestas se interrumpía el trabajo de los labradores y demás asalariados y se 
descuidaba el cultivo de los campos, alcanzamos una Bula Pontificia para su reduc­
ción, de modo que puedan trabajar después de oír misa, excepto los dfas que allí se 
indican, a tenor del rescripto »4so. 

Las cofradfas abulenses fueron aumentando sus fiestas, sobre todo en los siglos 
XVII y XVIII. Teniendo en cuenta que la mayor parte de estas fiestas son de este 
período, hemos elaborado el siguiente calendario de fiestas cofradieras: 

ENERO 

17: San Antonio Abad : Cofr. de Ánimas-Magdalena y San Antón 
20: San Sebastián: C. de San Sebasüán y San Segundo 
28: San Julián: Hermandad de la Percha 

FEBRERO 

2: Purificaci ón o Candelaria: Cofr. Buen Parto, Buen Suceso, Sant. Sacra­
mento de San Andrés, San Roque, La Cabeza, Consuelo, Socorro 
3: San Bias: C. de San Roque, Virgen de la Caridad, San Blas 
9: «Transfixión de Ntra. Sra».: C. de Ntra. Sra. de las Angustias, Veracruz 

MARZO 

19: San José: C. de San José 
«Domingo de San Lázaro»: C. del Rosalio de Niños 
Viernes de Dolores: C. Ntra. Sra. de los Dolores 
Jueves Santo: C. de la Veracruz y Oración del Huerto (Procesión Penitencial) 
Viernes Santo: C. de Ntra. Sra . de las Angustias y Sto. Sepulcro (Procesión del 
Entierro) 
Sábado Santo: C. Ntra. Sra. de las Angustias en la Magdalena 
25: Anunciación : C. Buen Parto, Carda y Peine, Soterraña y San Crispín, La 
Cabeza, Trinidad y Vacas 

ABRIL 

Domingo de Resurrección: C. del Resucitado, Veracruz 
Segundo día de Pascua : C. del Resucitado, Tejedores de Paños 
25: San Marcos: C. de Sonsoles, San Marcos 

44S ADA Sinodales de F. de Gamarra. Fol. 86. 
449 J. MAYORAL FERNÁNDEZ El municipio de Á vi/a. Ávila, 1958. p 146. 
450 T. SOBRINO CHOMÓN Episcopado abulense. p. 539-40. 

311 



312 

MAYO 

1: San FeUpe y Santiago: C. de Sonsoles 
3: Cruz de Mayo: C. del Resucitado, Santísimo Sacramento en San Andrés, 
Veracruz. 
6: San Juan ante portam latinam: C. de Sonsoles 
9: Octava de San Segundo: C. de San Sebastián y San Segundo 
Segundo domingo : (Sta . M" de las Vacas): C. Trinidad y Vacas 
Tercer domingo: Minerva de San Juan 
31: Visitación: C. Buen Parto 

JUNIO 

Corpus Cbristi: Santísimo Sacramento de San Andrés. 
Ascensión: Misericordia y San Martín 
Segu ndo día de Pascua del Espíritu Santo: Percha, Socorro 
13: San Antonio: C. San Antonio 
Domingo anterior a San Juan: C. de San Vicente 
Tercer domingo : Minerva de San Juan 
24: San Juan: C. Buen Parto, Resucitado, La Cabeza 
Santísima 'frinidad: C. Trinidad y Vacas, Cristo de la Luz 

JULIO 

Segundo domingo: Ofrenda grande en La Cabeza 
15: ?: C. de San Bias 

AGOSTO 

10: San Lorenzo: C. San Lorenzo 
15: Asunción: C. Buen Parto, Buen Suceso, Soterraña y San Crispfn, Consue­
lo, Sonsoles, Socorro, San Bias 
16: San Roque: C. San Roque 
24: San Bartolomé: C. San Bartolomé y La Cabeza 

SEPTIEMBRE 

8: Natividad: C. Buen Parto, Soterraña y San Crispín, La Cabeza, Sonsoles, 
Trinidad y Vacas, Socorro, Caridad 
Domingo después de Natividad: Tejedores de Lienzos 
12: Dulce Nombre de María: La Cabeza, Consuelo 
14: Exaltación de la Sa nta Cruz: C. Santo Cristo Crucificado 
15: Ntra. Sra. de los Dolores: C. Dolores, Rosario de Niños 
29: San Miguel: C. Piedad y San Miguel, Misericordia y San Martín de Hor­
telanos 

OCTUBRE 

4: San F ranci sco de Asís: Veracruz 
15: Santa Teresa: C. Santa Teresa, Virgen de la Caridad 
28: San Simón: C. Piedad y Caridad 

NOVIEMBRE 

2: Fieles Difuntos: C. Buen Parlo, Resucitado, Buen Suceso, Carda y Peine, 
Tejedores de Paños. Tejedores de Lienzos, Rosario de Niños 
Martes después de los Santos: Percha 
Domingo después de los Santos : Veracruz 



6: San Severo: Carda y Peine 
19: San Crispín: Soterraña y San Crispín 
30: San Andrés: Misericordia y San Martín de Hortelanos, San Bias 

DICIEMBRE 

8: Inmacu lada Concepción: Buen Parto, Soterraña y San Crispín 
18: Expectación del Parto: La Cabeza 
Segundo día de Pascua de Navidad: Oración del Huerto 
28: Santos Inocentes: La Cabeza 
31: San Silvestre: Enterradores 

Todos los terceros domingos de mes, la Minerva de San Juan celebraba su fun­
ción mensual. En total las cofradías celebraban 117 funciones festivas en 57 días del 
año, repartidas en sus diferentes iglesias, patTOquias y ermitas. El ciclo festivo de 
invierno comenzaba en diciembre, con el Adviento y Navidad, aunque estas fechas 
no son muy propicias para celebraciones cofradieras. Iniciado el año, la fiesta de la 
Candelaria el 2 de febrero aparece como la más importante. Los meses de marzo y 
abtil están marcados por la Cuaresma y Semana Santa, punto culminante en la actua­
ción de las cofradías penitenciales y de Semana Santa. La primavera presenta un 
esplendor cofradiero de fiestas marianas y cristocéntricas en mayo y junio. El ciclo 
termina el24 de junio con la fiesta de San Juan. El verano supone un descanso fes­
tivo, que se interrumpe con la gran fiesta de la Asunción el 15 de agosto. Septiem­
bre celebra el frn del verano y la abundancia traída por las cosechas con varias fes­
tividades marianas de las que destaca la Natividad. Tras el parón de octubre, acaba 
el año con el mes de los difuntos, noviembre, en que todas las cofradías celebran su 
función de ánimas por sus miembros fallecidos . 

En cuanto a los intercesores a los que se dedican estas fiestas, la Virgen María se 
lleva el primer puesto, con 41 fiestas en su honor. Los Santos tienen 34 fiestas, mien­
tras que fiestas ctistocéntricas se hacen 21. Está claro el predominio matiano, que es 
tendencia comprobada en Castilla en estos siglos. 

6.2.- Actos festivos 

Vamos a analizar cómo son las festividades dividiéndolas en sus dos ve1tientes: 
la religiosa y la profana. Aunque en la práctica ambas aparecían constantemente uni­
das e imbticadas, conviene separarlas para clatificar más la exposición. No en vano 
hemos dicho que las cofradías tienen como una de sus finalidades ptincipales el 
actuar como peñas culturales-rec reativas a la par que piadosas, organizando feste­
jos lúdicos que abrillanten la fiesta religiosa, pues se celebran en honor de sus san­
tos patronos. 

6.2.1.- Las funciones religiosas 

Los actos religiosos de las cofradías abulenses no presentan mucha variedad. 
Más bien parece que obedecen a un mismo modelo y percepción de la religiosidad. 
Misas solemnes, procesiones y sermones son las ptincipales manifestaciones de tipo 
devoto que realizan las cofradías. La fiesta ptincipal de la cofradía se iniciaba la vís­
pera, con el rezo de las vísperas y a veces la Salve a la Virgen cantada. Al día 
siguiente, la misa solemne era el acto principal. Se solía realzru· la ceremonia con la 
participación de vru·ios sacerdotes revestidos con casullas y dalmáticas que además 
cantaban la misa. En algunas ocasione s, sobre todo la fiesta de la Purificación o 
Candelaria, se hacían ofrendas en dinero o en especie, que luego se subastaban o 

313 



vendían. Estas ofrendas se llamaban por extensión bodigo, pues tomaban el nombre 
de los panecillos que se ofrecían y repartían a la gente. 

En estos actos la participación de músicos era uno de los principales componen­
tes que daban brillantez a la celebración. Lo más habitual es que la música corriera 
a cargo de la Capilla de Música de la Catedral. Los mozos de coro solían cantar la 
Salve, letanías y algún villancico en ocasiones especiales el día de la víspera . En la 
misa mayor del día siguiente volvían a actuar en los momentos reservados al canto 
por la liturgia. En ocasiones cantaban con acompañamiento de órgano, aunque no 
era lo más frecuente. Los ministriles acompañaban a la procesión con sus instru­
mentos. No todas las cofradías podían permitirse el elevado gasto que suponía con­
tratar a la Capilla de la Catedral, m~ima institución musical de la ciudad. Las 
cofradías de la Minerva de San Juan, Animas y Magdalena, Trinidad y Vacas, San 
Bartolomé y la Cabeza, San Roque, Cristo Crucificado y Veracruz contrataban a la 
Capilla de la Catedral para sus fiestas, aunque en períodos de pocos ingresos su 
actuación era suprimida . En la Magdalena por ejemplo se invitaba a los seises de la 
Catedral a cantar los versillos de la novena el día de San Simón y San Judas. 

Las misas se complementaban con el adorno de la iglesia, elemento fundamental 
de toda cofradía que se preciara. Mullidor y sacristán, dirigidos por el caja, junto con 
carpinteros a sueldo, decoraban la iglesia con los frontales, alfombras, tarimas, rami­
lletes, floreros, luces de cera y aceite, ramos de tomillo y romero aromatizando el 
ambiente ... Un cúmulo de detalles que según los posibles de cada cofradía y su ima­
ginación y disponibilidad, enriquecían el culto y le daban ese ambiente festivo sacro 
tan del gusto de la época. 

Otro elemento casi in,lprescindible en que se mezclaban aspectos sagrados y pro­
fanos es la procesión. Estas son una manera de plasmar la identidad colectiva den­
tro de la ciudad y mostrar su vitalidad. Podríamos distinguir varios tipos de proce­
siones: los desfiles procesionales de Semana Santa tenían un carácter propio, como 
ya hemos señalado al hablar de las cofradías de la Veracruz y las Angustias, por 
ejemplo. La aparición de penitentes, la época del año litúrgico en que se celebra y 
el carácter pasional y penitencial de los mismos, les hacen ser únicos en su género. 

Las procesiones de rogativas formarían otro grupo, marcado por la necesidad 
imperiosa que movía a fieles, ciudadanos y cofrades a sacar la imagen en busca del 
milagro, cesación de pestes, hambrunas, sequías o calamidades varias. La Virgen de 
Sonsoles y también la imagen de la Soterraña eran la p1incipales imágenes a las que 
se recurría en estos casos. Desde 1570 a 1699 la Virgen de la Sotenaña salió en 
rogativas en 20 ocasiones. Estas procesiones a veces llevaban el acompañamiento 
de los disciplinantes de la Veracruz, como para forzar más al cielo con sus peniten­
cias. La Virgen de Sonsoles, convocada por la ciudad y acompañada de Cabildo , 
cofrades y autoridades se llevaba a la catedral para estar allí en novena y regresar 
solemnemente a su ermita tras ese período. 

Por último, la procesión festiva, acompañada de danzas, cohetes y música, es una 
expansión muy del gusto popular. Con la imagen del Santo o Virgen a hombros y 
adornada, se sale por las calles de la ciudad, siendo ésta una manera de mostrar a sus 
conciudadanos el poder y riqueza de la hermandad. Estas procesiones están perfec­
tamente organizadas en su recorrido, paradas o estaciones, orden de los integrante s 
en el cortejo y demás aspectos. La procesión antes o después de la misa era un acto 
que realizaban muchas cofradías abulenses. Un tipo de procesión especial era el que 
se realizaba con el Santísimo Sacramento, como la que hacía la Minerva y otras 
cofradías eucarísticas. 

314 



Los sermones serán más frecuentes en el siglo XVIII. El contagío de formas 
devocionales que se efectuó de unas cofradias a otras llevó al sermón a imponerse 
como acto casi necesario en toda cofradía que se preciase. Se buscaba a los predi­
cadores en función de su fama o por la relación que tenía cada cofradia con un deter­
minado convento, pues solían ser religiosos o frailes. Se les contrataba casi como a 
una atracción o reclamo para conseguir más público. El P. Isla en Fray Gerundio de 
Campazas achaca la corrupción de la oratoria sagrada al mal gusto de los oyentes, 
generado a su vez por el perverso gusto de los predicadores, que solían ser los reli­
giosos más torpes451

• 

Muchas cofradías abulenses celebraban sermones el dia de su fiesta principal, 
normalmente por la tarde. En algunas se producen situaciones tensas por la poca 
atención del público que está hablando o comentando e incluso riéndose del predi­
cador, como sucedia en la Veracruz. El sermón era un acto social al que se iba a 
mirar y escuchar, y a ser visto. Es también una forma de encuentro de los cofrades 
con el clero parroquial, que se suelen reunir junto con el predicador a tomar un pis­
colabis, mientras charlan en la sacristía o en la sala de la cofradia. No todos están 
invitados a esta colación, sino solamente los oficiales de ese año corriendo a veces 
el gasto de su cuenta. 

Otras devociones que tienen las cofradias abulenses son más específicas de algu­
nas de ellas y menos comunes, como la celebración del Miserere y sermones cua­
resmales de la cofradía de Cristo Crucificado, el besar las reliquias de San Bias, San 
Roque y San Bartolomé o el Rosario por las calles que efectúan la cofradía del Con­
suelo y del Rosario de Niños. 

6.2.2.- La fiesta profana 

La labor festiva de las cofradias es importantísima y las más querida por las 
mismas. Su carácter popular se ve pe1fectamente reflejado en las fiestas, en las 
que el gusto por lo externo, por la preeminencia por ser y tener la mejor fiesta es 
algo muy a tener en cuenta. Refleja el alma del pueblo que gusta tanto de las 
expansiones festivas, verdaderos descansos en medio de la monotonía de la dura 
vida diaria. Las fiestas cofradieras mezclan los elementos religiosós y los profa­
nos de manera difícilmente separable . No es necesario remontarse a buscar ante­
cedentes en antiguas fiestas paganas, pues el gusto por el baile, las reuniones a!Je­
dedor de la comida y bebida y la diversión en general, han sido y son manifesta­
ciones festivas en todas las culturas y épocas. Estos festejos eran sostenidos por 
las cofradias y la iglesia jerárquica no logró eliminarlos, pese a los esfuerzo s rea­
lizados por el clero, aunque sí consiguió suavizarlos bastante ya en el siglo XVIII. 
Como dice J. Caro Baraja, «la iglesia puede o ha podido dominar con rapidez 
algunas de las herejías cultas, pero no ha podido extirpar los usos y costumbres 
que el pueblo se empeña en sostener» m . En el siglo XVIII, los ilustrados atacaron 
todas las manifestaciones festivas populares, pues les irritaba el sabor plebeyo de 
las mismas, su desmesura y falta de medida. 

Vamos a analizar más despacio las principales expansiones festivas organizadas 
por las cofradías abulenses: los toros, danzas, cohetes, comidas, romerías y músicas 
profanas. Los festejos de toros son celebrados por pocas cofradías pues su coste es 
muy grande. Al menos cinco de ellas los celebraron en el período estudiado: la 
Minerva de San Juan, Ctisto Crucificado , Vacas, San Bartolomé- la Cabeza y el 

451 Citado por L. C. ÁLVAREZ SANTALO en Las cofradfas de Sevilla en el siglo de las crisis. Sevilla, 1991 p. 29. 
452 J. CARO BAROJA Baile.familia, rrabajo. Estudios vascos VIL San Scbastián, 1976 p. 62. 

315 



Consuelo. No solían ser fijos, pues dependía del dinero que tuviese la hermandad o 
de lo que recogiesen los cofrades como limosnas para hacerlos. Pese a las diferen­
tes prohibiciones de celebrar corridas dadas por la iglesia y por los reyes, no tuvie­
ron eco y se siguieron haciendo. Pío V en su Breve De salute gregis las prohibió 
bajo excomunión mayor en 1567. En España se produjo por ello un enorme alboro­
to, teniendo su sucesor Gregorio XIII que suspender las anteriores censuras 453• Tres 
años después de esta abolición, en 1578 encontramos una conida preparada por la 
Minerva de San Juan, y probablemente no sería la primera. Por supuesto que los 
ilustrados, con Carlos m a la cabeza se encargará de atacarlas, incluso prohibiéndo­
las por pragmática sanción de 17854

5-l. 

Los principales lugares donde se celebraban eran el Coso de San Vicente, el Mer­
cado Grande, y sobre todo el Mercado Chico, que se preparaba al efecto con barre­
ras de madera, balcones¡. toriles, etc. Aunque ya desde 1090 hablan los historiadores 
de corridas de toros en A vila, las cofradías que hemos consultado las han celebrado 
desde 1578 hasta 1732, en que la cofradía del Consuelo prepara la última conocida. 
Los años álgidos de estos festejos fueron los últimos del siglo XVII. La colabora­
ción económica y de gestión entre las cofradías y el Ayuntamiento solía funcionar 
en estos casos, pues el coste era excesivo para sufragado una sola institución 455

• 

Otro elemento festivo usado con profusión son las danzas. Con múltiples varie­
dades y denominaciones, aparecen durante casi todo el período estudiado, siendo el 
primer testimonio de 1578 y el último de 1795. Once cofradías abulenses contratan 
a grupos más o menos profesionales de danzantes que bailan en las procesiones y en 
los festejos posteriores, acompañados de música a cargo de ministriles o de clarín y 
tamboril. Es conocida la celebr~ción de danzas en toda España, sobre todo en la 
celebración del Corpus456

• En A vila se hacían en las fiestas patronales de las 
cofradías. La Veracruz tiene reflejadas en sus libros de cuentas al menos 42 danzas 
y la Minerva más de 70, entre las que está la celebración de la Tarasca el día del Cor­
pus y en la fiesta de la cofradía. Otras reciben distintos nombres como las danzas de 
serranas, de caballería, de cascabeles, de ninfas, de las folias, de Mingon·ia, de los 
gentiles hombres ... Algunas tenian un origen racial, pues eran las minorías étnicas 
de la ciudad las que las interpretaba!! , como la danza de los gitanos, de moriscos y 
sobre todo, la de judíos o judiada. Esta última es la más nombrada habiendo algu­
nos capataces o encargados de prepararla, que tenían este oficio. Martín y Cristóbal 
de Barrera, Baltasar López, Arellano, <;aro Nieto, son algunos de estos especialistas 
de las danzas. Los precios a que se contrataban eran bastante elevados, superando a 
veces el centenar de reales. A los danzantes se les solía agasajar al terminar con una 
colación . Los judíos a los que se alude en fechas tan tardías podrían ser conversos, 
descendiente s de la abundante colonia judía abulense del siglo XV y que habían 
conservado esta tradición. Los judíos del siglo XV participaban en ceremonias cris­
tianas como en la procesión del Corpus y actos especiales de la ciudad, aunque fue 
prohibida su participación por el obispo Fonseca en 1481. Para S. de Tapia la parti­
cipación de judíos y moriscos en los actos religiosos cristianos como danzantes era 
una muestra simbólica del vasallaje que los infieles profesaban hacia los cristianos 
y de su situación de inferioridad. En estas avanzadas fechas las danzas de los judíos 
parecen ser más bien una tradición que ha quedado anquilosada, pero se sigue cele­
brando con cierta inercia. 

453 Cf. Diccionario de, Historia eclesi<ística p. 634. 
454 M, PRADO RAM fREZ Cu/11/ra y religiosidad popular e11 el siglo XVIII. Ciudad Real. 1986 p. 31. 
455 J. MAYORAL Los viejos cosos de Ávila. Ávila, 1927. 
456 Véase por ejemp lo J. CARO BAROJA Op. cit. y lo dicho sobre los diferentes tipos de danzas en la cofradía 

de la Minerva de San Juan. 

316 



Las danzas de moriscos aparecen con menos ,frecuencia, pero es muy plausible 
que se hicieran hasta 1610, en que se expulsó de Avila a la gran colonia morisca que 
en ella habitaba. Aunque S. de Tapia indica que la última danza de moriscos se hizo 
en el Corpus de 1601, tenemos testimonios de su celebración en fiestas cofradieras 
muy avanzado el siglo xvn. Quizá estos danzantes fueran cristianos que bailaban 
al modo morisco, o descendiente s de los antiguos moriscos 457

• J. Caro Baroja cree 
ver en estos bailes reminiscencias de antiguos titos paganos , cuyo significado cam­
bió con el cristianismo. La iglesia hizo ante esto la vista gorda, triunfando la idea de 
que las gentes sencillas tienen sus formas propias de celebrar las fiestas458

• 

El bullicio y ambiente festivo que producían los cohetes hacían que más de 15 
cofradías los eligieran como elemento festivo en sus celebraciones. Las formas 
variadas que tomaba la pólvora eran muy curiosas, y obedecían a las múltiples 
maneras que tenían las cofradías de manifestar su alegría y expansión festiva. Algu­
nos festejos conllevaban gastos en pólvora considerables y eran impensables las 
fiestas sin los cohetes, que se usaban habitualmente en la víspera y por la mañana 
del día de la fiesta desde muy temprano, así como en la procesión. 

Las romerías son fiestas nocturnas que se hacían únicamente en el Santuario de 
Sonsoles. La víspera de 15 de agosto, del 8 de septiembre, los sábados del mes de 
mayo, y los días de San Juan de mayo y de San Gil, la gente acudía a velar en la 
ermita. Su situación alejada de la ciudad y en descampado la hacían propicia para 
que hubiese algunos excesos que la cofradía trató de evitar, presionada por los obis­
pos, que prohibieron su celebración en varias ocasiones, sin obtener resultados favo­
rables. Para mantener un poco más el orden, el mayordomo de la hermandad acudía 
esas noches. Eran frecuentes los bailes, juegos y lascivias por la mezcolanza . de 
hombres y mujeres, que las autoridades eclesiásticas intentaron evitar. 

Todas las cofradías tienen alguno o varios de estos elementos festivos, excepto 
las de enterradores, que por su carácter severo tienen incluso prohibidas las fiestas. 
El resto participa en mayor o menor medida de estas actividades. Hay cofradías, 
como la de San Bartolomé y la Cabeza que viven por y para organizar sus fiestas, 
llegando a celebrar siete fiestas al año, de las diez diferentes que inventó a lo largo 
de su histotia. En los años centrales del siglo XVII se llega a un esplendor inusita­
do, contrastante con la pobreza y crisis que asolan Castilla en estos años. En las 
décadas de 1720 y 30, la influencia de los clérigos en muchas cofradías hará que las 
fiestas aumenten tanto en sus aspectos religiosos como en los profanos. Podríamos 
decir que los elementos típicos de una fiesta cofradiera del siglo XVII serían la pro­
cesión con música y danzas, colgaduras y adornos en la iglesia, cohetes, pendón, 
taza, chirimías y ministriles, blandones, cera, música de la catedral, villancicos y 
colaciones vruias. 

Hemos dejado para el final de este apartado sobre las expansiones festivas, las 
comidas, colaciones, refrescos, agasajos, y todo lo relacionado con las aficiones 
culinru"ias de las cofradías. Su importancia era fundamental, y hay constancia de su 
celebración en 16 cofradías de las que poseemos documentos, a las que habría que 
añadir, a buen seguro, gran prute del resto. De la afición de los cofrades a las comi­
das copiosas temieron visitadores y obispos, intentando cortar de raíz el fenómeno 
sin conseguirlo. Los visitadores intentaban moderar lo que ellos consideraban gas­
tos excesivos. Estos gastos provocaban que los cofrades encubrieran muchas veces 
en las cuentas los gastos de comidas en los de otras prutidas, por ejemplo la de la 

457 S. de TAPIA SÁNCHEZ La comunidad morisct1 de Ávila. Salamanca , 199 1 p. 277. 
458 J. CARO BAROJA Lasfonnas complejas de la vitla religiosa. Madrid, 1978 p. 352-3. 

317 



cera. Se ha hablado mucho de la actitud de la Iglesia, sobre todo a partir del siglo 
:xvm, prohibiendo comilonas y otros excesos que se producían en las fiestas. El 
comensalismo colectivo fue considerado por la jerarquía como exponente de des­
viaciones profanas . Visitadores y obispos comenzaron a prohibir las comidas por la 
calamidad de los tiempos, y porque a consecuencia de ellas, muchos se endeudaban. 
Los pleitos, excomunio nes y amenazas fueron muy frecuentes, así como las deso­
bediencias sistemáticas de los cofrades, a veces descaradas y otras veces más disi­
muladas. El tono de las exhortaciones episcopales era bastante paternalista, pues 
parecía que en cierto modo, comprendían los motivos tan humanos que llevaban a 
los cofrades a gustar de la hermandad y la buena mesa. Parece incluso que con este 
continuo multar y advertir, los obispos tranquilizaran su conciencia y se sintieran 
algo aliviados, sin tener que ser severos en este tema. 

Aunque las principales acusaciones en este sentido contra las cofradías fueron en 
el siglo xvm, el achacarles abusos y despilfarros viene desde muy atrás. En el siglo 
XVI ya se ataca por esto a las cofradías. Felipe II suprimirá hacia 1580 bastantes 
cofradías por estas causas, y por escapar tanto a su control como al de los obispos. 
El argumento de que estos gastos empobrecen a la gente, aunque tiene parte de 
razón, no era del todo sincero por prute de los gobernantes . Estos no dudaban en cru·­
gar sobre el pueblo todo tipo de impuestos eclesiásticos o seglares sin preocuparse 
de las consecuencias que tenían sobre sus vasallos. En cambio, que éstos disfrutaran 
de vez en cuando comiendo y bebiendo, les parecía siempre un dispendio excesivo. 
A los llustrados, más que los gastos y las supersticiones, les molestaba que las 
cofradías escaparan a su control, siendo independientes o dependientes de su gran 
enemiga: la Iglesia. 

El principal problema era la ruina que para muchos cofrades que servían cargos o 
mayordomías suponía el tener que ofrecer una comida a la cofradía. En la cofradía de 
Gallegos, por ejemplo, y en la de San Lorenzo, hubo protestas por parte de hermanos 
que no querían asumir aquellos gastos. Incluso algunos amenazan con salir de la 
cofradía si esta obligación no se elimina. La cofradía de la Misericordia y San Martín, 
a mediados del siglo XVIII, elimina la tradicional cena de hermandad por su excesivo 
coste. Sin embargo, los hermanos la reclaman y se debe restituir, aunque con un carác­
ter más moderado. El tío Bon·ego, hermano mayor de una cofradía en la novela del P. 
Isla retrata el pensamiento de un cofrade~tipo: «¿se servirá mucho a los santos en que 
un pobre como yo gaste en cada una de estas mayordomías 60 reales en vino, 20 en 
tortada. 1 O en avellanas, todo para dar la caridad a los cofrades sin contar la cera, ni la 
comida de los señores sacerdotes, ni la limosna al padre predicador, que todo junto 
hace subir la roncha a 120 reales?»459

• Sin embargo, acaba considerando justo y nece­
sario que coman unos lo de otros, como signo de hermandad . El obispo Pedro Gonzá­
lez prohibió en 17 51 a la cofradía de la Magdalena efectuar gastos de comidas por con­
siderarlos «intolerable práctica» y «abuso y corruptela». 

Don José González, encargado de ;ecopilar la información pedida por Madrid 
sobre las cofradías de la provincia de A vila, dice en su introducción: «Son en tanto 
grado sumamente perjudiciales las funciones profanas que con este motivo se ejecu­
tan, que creo flfiTlemente concurren a ellas cuantos vicios hay, siendo en mi concep­
to el menor daño aquel que sienten los mayordomos o cofrades a cuyas expensas se 
hacen las fiestas de toros, comedias, danzas y otras, sin embargo de quedar consti­
tuidos en suma pobreza pru·a toda su vida>>460

• Es a todas luces exagerada esta apre-

459 Citado por ÁLVAREZ SANTALO Op. Cit. p. 33. 
4flO AHN Consejos Leg. 7091. 

318 



ciación, pues la mayoría de las cofradías abulenses pagaban los gastos de refrescos y 
comidas a escote y con dinero de los ingresos generales de la hermandad, y sólo en 
casos excepcionales a costa del mayordomo u oficiales . Las acusaciones que siguen, 
de liviandad, excesos de los jóvenes de ambos sexos, borracheras, blasfemias, moti­
nes, alborotos, «y otros abominables pecados» resultan también excesivas. 

En conclusión, podemos decir que la fiesta religiosa está indisolublemente unida 
a la profana . Mas aún, sin la motivación religiosa no tendría sentido la celebración 
profana. En aquella época de sincera fe, ambas partes de la fiesta se complementan 
y se apoyan mutuamente . La solemne liturgia, adornada con todo tipo de elementos 
barrocos, vendría a colmar el componente espiritual que reclamaba la sociedad cató­
lica del Siglo de Oro. La brillante fiesta llena de color que los cofrades sabían tan 
bien preparar y organizar respondía y colmaba a placer los gustos del pueblo y sus 
ansias de diversión . 

7.- EL PODER ECONÓMICO DE LAS COFRADÍAS 

Las cofradías, como instituciones con autonomía propia en cuanto a su gobierno, 
tienen también total independencia para manejar sus propiedades y sus dineros. Esto 
les permite escapar a la voracidad eclesiástica, a la vez que les da su peculiar fuerza y 
libertad de actuación. Las cofradías abulenses llegaron a manejar algunos años del 
siglo XVll más de 60.000 reales anuales, de los cuales no rendían, cuentas a nadie más 
que a sí mismos. Ariz estimaba en 1607 que las Obras Pías de Avila tenían un valor 
de 10.000 ducados anuales sin incluir las de hospitales, lo que nos proporciona un dato 
para comparar la imp01tancia del poder económico de las cofradías461

• 

En parte podríamos decir que las cofradías son poderosas gracias a las grandes 
cantidades que mueven anualmente y a las propiedades de que disfrutan. La vida 
concreta de las cofradías se ve reflejada paso a paso en sus cuentas . Lejos de las 
declaraciones de intenciones que suponen las ordenanzas , las cuentas anuales trans­
parentan la vida de las cofradías con gran realismo. Reflejan hechos, realidades 
objetivas, fotografías de lo ocunido, al margen de planteamientos teóricos. Habla­
remos primero de las propiedades de las cofradías para luego estudiar sus ingresos 
y sus gastos, centrándonos en los sistemas de financiación de las mismas, y en qué 
gastaban ese dinero. 

7.1.- Sus propiedades 

Los bienes de las cofradías se han ido adquiriendo poco a poco y se podrían cla-
sificar en varios apartados : 

-Sede: iglesia, ermita, hospital, etc. 
- Bienes artísticos: imágenes, joyas, vestidos, ... 
- Bienes raíces : urbanos o rústicos. 
- Rentas en dinero: normalmente puesto a censo o empleado en juros. 
-Fondo monetario líquido : entradas , contribuciones, repartimientos, ... 
-Objetos que pertenecen a la cofradía: mesas, sillas, andas, arcas, ... 

En cuanto a los primeros, las sedes de cada cofradía, se daban distintas situa­
ciones. En algunos casos la cofradía era la propietaria d~ la ermita o iglesia gue 
poseía. Era el caso de las cofradías más importantes de A vila: Magdalena - Áni-

4
6

1 L. ARIZ Historia de las grandews de la ciudad de Á vi/a. Alcalá de Henares, L607 p. 483-85. 

319 



mas, Trinidad- Vacas, San Bartolomé - la Cabeza, Sonsoles, San Segundo, Vera­
cruz, Resucitado, Misericordia-San Martín y otras en cuyos casos no está plena­
mente confirmada la posesión . A veces las cofradías necesitaron Bulas papales o 
libraron pleitos para asegurar su propiedad. En estos casos la posesión de la ermi­
ta o iglesia proporcionaba también la propiedad de su contenido, entre otras cosas, 
de la imagen titular. Esto no es ninguna banalidad , ya que a las cofradías que no 
poseían su sede se les discutía a veces el derecho de disfrutar de las rentas o limos­
nas que la gente daba a la imagen. Numerosos pleitos debieron librar los cofrades 
con párrocos y administradores eclesiásticos que querían llevarse las limosna s de 
las imágenes titulares de las cofradías. En algunos casos, incluso si la cofradía es 
propietaria de su capilla o ermita, la economía de la sede y la de la imagen iban 
separadas, dándose el caso de que la imagen sea muy rica y la cofradía no. Esta 
era la situación de la cofradía de la Soterraña, en que las rentas de la imagen eran 
administradas por un Camarero nombrado por el obispo, que nada tenía que ver 
con la cofradía. Sin embargo, lo más frecuente es que la cofradía administre las 
rentas de su imagen titular, y que incorpore a su ajuar nuevos vestidos, joyas, 
coronas, adornos, etc . Según la mayor o menor dqueza de la cofradía, este ajuar 
será más o menos completo. 

En general las cofradías tenían inventarios donde constaban las posesiones de la 
cofradía señalándose las que pertenecían o eran de uso de la imagen y las demás, 
objetos de altar o sacristía y de uso normal de la cofradía como mesas y arcas para 
la cera. Los mayordomos cuidaban de su conservación y mantenimiento, traspasan­
do a su sucesor en el cargo todos los objetos junto con el inventario, que se renova­
ba de vez en cuando. 

El patrimonio artístico de las cofradías era relativamente importante, tanto en el 
tetreno arquitectónico como en el iconográfico . Sin embargo, en comparación con 
otras iglesias de la ciudad eran ermitas muy modestas y en ningún caso podían com­
pararse a iglesias parroquiales hechas con primor gracias a los inmensos recursos 
económicos de la diócesis. 

Los bienes raíces de las cofradías abulenses consistían fundamentalmente en 
casas y tierras que tenían puestas a censo y por las que percibían unas rentas. La 
dotación económica que percibían por tales propiedades nunca fue muy importante, 
ya que sólo tenían casas o tierras las cofradías más pudientes. Estas propiedades, 
donadas por testamentos o compradas con los dineros de la cofradía, se empleaban 
normalmente en renta, poniéndolas a censo. Pese a esto «los censos nunca fueron, a 
la larga, un negocio rentable, antes por el contrario, vinieron a constituirse en factor 
de empobrecimiento que agudizó los problemas de las maltrechas economías 
monásticas (o cofradieras), tanto por la baja de los tipos de interés como por la no 
redención de los principales>>462

• 

Algunas cofradías empleaban sus excedentes de dinero líquido en juros, que 
también proporcionaban rentas . Esta inversión era más arriesgada, pues frecuen ­
temente el Estado decretaba suspensión de pagos, pero tenía la ventaja de resul­
tar rentable los años que funcionaba bien . Las rentas proporcionaban a las 
cofradías un 20% de sus ingresos anuales en los siglos XVII y XVIII, aunque no 
hay que olvidar que conocemos mejor las economías de las cofradías más impor­
tantes, que eran las que tenían más propiedades. Suponemos que el resto de 
cofradías de menor envergadura tenían un menor volumen de ingresos por rentas . 

462 J. L. SÁNCHEZ LORA Mujeres, conventos y forma s de la relig iosidad barroca. Madrid , 1988 p. 126. 

320 



De hecho, en el siglo XVIII de 14 cofradías con datos, sólo 8 tienen rentas de 
censos o juros, y de éstas, Sonsoles y la Minerva se llevan más del60% de todos 
ellos. La cofradía de la Trinidad y Vacas, en cambio, tenía gran cantidad de cen­
sos y casas de los siglos XV y XVI, que fueron perdiendo valor según avanzaba 
el tiempo, pese a que buena parte de las casas del barrio de las Vacas pertenecían 
a la cofradía. 

7.2.- Ingresos y gastos. Su evolución en el tiempo 

Los documentos clave para comprender y estudiar la economía cofradiera son 
las cuentas. Las elaboran los mayordomos y deben presentarlas anualmente ante 
los oficiales en una reunión especial de la que el escribano debe levantar acta . 
Muchas veces estas cuentas son inspeccionadas minuciosamente por los visitado ­
res y obispos, y no son aprobadas si se detecta algún tipo de error u omisión . «La 
gestión económica, al menos desde el Concilio de Trento, debía ser sometida a la 
aprobación del visitador diocesano, o del provisor, cuya vigilancia se tornaba más 
estricta en lo tocante a recogida y gasto de limosnas» 463

• En las cofradías abulen­
ses este control fue bastante efectivo y eficaz, sirviendo al menos para evitar abu­
sos o excesos de los administradores. Las mismas cofradías ejercían también su 
autocontrol nombrando comisionados que junto con los oficiales asistan a la toma 
de cuentas . 

Conservamos cuentas bastante completas de 14 cofradías . Las más antiguas 
corresponden a 1578, año en que Sonsoles y la Minerva inician sus libros de cuen­
tas. La Veracruz lo hará en 1592 y el resto lo hace ya en el siglo XVII . Según 
Hamilton los hospitales de Castilla no llevaron cuentas sistemáticamente hasta 
1540. Esta fecha y situación se podría asimilar a las cofradías, que suponemos no 
hacían cuentas antes de estos años 464

• Las cofradías consiguen sus recursos econó ­
micos a través de varios medios . De los censos y casas ya hemos hablado en el 
punto anterior. La quiebra monetaria de 1675 y las bajadas del dinero en el siglo 
XVID rebajaron su importancia . Las dotaciones, capellanías, fundaciones u Obras 
Pías que se donaban a las cofradías, normalmente por testamento, a cambio de 
determinadas misas, sufragios y oraciones por el alma del testador, suponían una 
buena fuente de ingresos en algunas cofradías . Se ha interpretado de distintas 
maneras el afán limos nero y seudo generoso de los hombres de esta época . La in ten­
sa fe y el afán de asegurarse la salvación eterna serían algunos de los motivos que 
moverían a hacer estas donaciones. Otros piensan que «la generosidad es sólo apa­
rente, pues el donante siempre obtiene un beneficio ¿espiritual? o de obtención de 
sepultura, aniversarios, etc» 465

• 

No es que se niegue el carácter piadoso de estas ofrendas, aunque algunas se 
encuentran a medio camino entre las concesiones y las ventas. Los motivos espiri­
tuales, indudables, - muchos de los donantes de las cofradías son clérigos- , junto 
con la actitud social favorable a estas acciones, se entrecruzan en el ánimo del tes­
tador. Algunos de estos donantes fueron clérigos ricos, como Alonso Díaz para las 
Vacas, o Pedro de Montalvo en la Minerva, ambos del siglo XVI. Lo mismo puede 
decirse del licenciado Antonio Cabero que colaboró con varias cofradías. También 
hubo testadores laicos, como el regidor Don Juan Terán en el siglo XVill para la 
cofradía de la Cabeza. 

463 T. SOBRTNO CHOMÓN Op. cit. p. 9. 
464 HAMILTON El tesoro americano y la revolución de los precios en España. p. 156. 
465 A. BARRIOS GARCÍA Op. cit. p. 277. 

321 



También reciben bastante dinero a través de limosnas en metálico. Las imágenes 
más milagrosas, con más fama y de mayor devoción son las más visitadas por los 
fieles, y por eso mismo las que reciben más limosnas. Las cofradías además, piden 
por las calles o a la puerta de sus iglesias y parroquias en sus días de fiesta. El afán 
de lograr la intercesión celestial para resolver problemas terrenales, junto con el 
interés por awnentar méritos para la salvación eterna movían a la gente a dar limos­
nas. El siglo XVII fue el más limosnero, disminuyendo su importe en la centuria 
siguiente de manera bastante drástica. En el XVII dotaciones y limosnas aportaron 
a las cofradías abulenses más del 32% de sus ingresos, mientras que en el xvm el 
porcentaje baja a la mitad. 

En la mayoría de las cofradías la aportación económica de los hermanos es el 
principal ingreso junto con las limosnas externas. No es así en las cofradías más 
pudientes, que suelen resolver su economía con una aportación menor por parte de 
sus miembros. Alrededor del 20% suele montar esta aportación. Los sistemas de 
recaudación y las cantidades que se les solicitan son muy variadas. Desde la recogi­
da de cajillas o cuartos semanales hasta la fórmula del repartimiento anual según 
sean las necesidades del año, pasando por el pago de copias o recibos, e incluso. el 
remate o arrendamiento de las cajillas al mejor postor, son algunos de los sistemas 
utilizados por las cofradías abulenses para recaudar sus cuotas. 

Sin embargo, las dificultades para conseguir unos ingresos costantes en esta 
partida serán manifiestas, y comunes a casi todas. De hecho, muchos cofrades no 
pagaban e iban quedando atrasados. El cobro de estos atrasos o resultas era difí­
cil. A veces se requería la actuación de la justicia civil o eclesiástica mediante 
pleitos o denuncias que casi nunca conseguían el cobro . Las multas, el quitar pren­
das y las visitas domiciliarias del mullidor de la cofradía o del mayordomo taro­
poco solían lograr sus objetivos . En bastantes casos las cofradías arrastraban, 
tanto en el cargo como en la data, partidas de resultas, cantidades incobrables que 
se iban acumulando hasta ahogar la economía de muchas cofradías. Los visitado­
res y obispos condenaban a los cajas a pagar estos atrasos si no conseguían su 
cobro, ya que muchas veces la desidia, dejadez, y la misma impotencia les hacía 
desistir de intentar cobrarlas. De todas formas no se puede negar la gran impor­
tancia de las aportaciones económicas de los cofrades a sus cofradías, que mantu­
vieron con vida a un gran número de ellas, salvando situaciones y etapas difíciles 
con generosidad fehaciente . 

La partida de ahorro del año anterior o alcance es también digna de mención . 
No en vano supone un 23% en el siglo XVIII. El ahorro de dinero líquido era pro­
pio de las cofradías más pobres, que reservaban algo de capital por si surgía algún 
gasto extra o lo ahorraban para efectuar alguna compra o arreglo. También las 
grandes cofradías ahorraban a veces sus excedentes dinerarios, que se acumulaban 
de un año para otro. El resto de ingresos de las cofradías son menos cuantiosos . 
Algunas cobraban a los encomendados por enterrarles, lo que significaba una 
pequeña fuente de ingresos; otras vendían el grano procedente de sus propiedade s. 
Sonsoles tenía, incluso, unas paneras en el hospital donde se guardaban más de 
400 fanegas de trigo. 

En números absolutos la cofradía más rica de Á vila es la de Sonsoles, seguida de 
la Minerva, Veracruz, Magdalena, la Cabeza y las Vacas. Los gráficos 1 y 2 resumen 
todo lo dicho respecto a los ingresos de cada siglo analizado, partiendo de los datos 
particulares de cada cofradía. 

322 



GRÁFICO 1: INGRESOS DE LAS COFRADÍAS ABULENSES 

32,70'1. 
F"' 

SIGLOXVD 

1&. ~ 18~ 
- r-

12 ~ 11% 

O_ .. 80'1. o 
1
.20'1. D 0.60'1. 

r-- ,, ._ , m l 
ALCANCE CENSOS LIMOSNAS HEAMAN0S GRANOS ENTlERlOS RESULTAS OTROS 

1 2 3 4 S 6 7 8 

SIGLO XVIII 

23,80'1. 

21,10'1. 

17.~ 

6.40'1. 

o~~ 
...-' AI.-CANCE......._ _ CENSOS-'--...__ ~ UI.fJSHAS-"--' ~- HERMANOS..__ .._,_.~. ...;..;o. ~~ fH -Il"fiK6 ~~RESUI.T AS OTROS 

1 2 3 4 6 7 8 

En lo referente a los gastos, las partidas que lo forman son muy representativas 
de las actividades que realizaban las cofradías. Para empezar, los gastos de funcio­
nes religiosas se complementan con los de festejos y refrescos. El siglo XVll fue un 
siglo más festivo donde los actos profanos de danzas, toros, cohetes, etc. conlleva­
ron grandes gastos que superaban bastante al gasto estrictamente religioso de misas, 
funerales, sacristanes, ... El siglo xvm vió el cambio de tendencia, aumentado el 
gasto sacro en sermones y misas, mientras que, tanto las comidas como las fiestas 
taurinas y otras se reducían drásticamente. El aumento de las prácticas religiosas 
según una fe más ilustrada y más purista, junto con la crisis monetaria y de pérdida 
de vitalidad de las cofradías provocaron este fenómeno. 

Otros gastos fijos de las cofradías correspondían a los sueldos, que percibían 
capellanes, mullidores, santeros, o sacristanes, y que en algunas resultaban ser más 
de un 15% de los gastos anuales. La cera era un gasto muy costoso para las eco­
nomías cofradieras: aproximadamente un 15% del gasto anua l era para cera, que se 
hacía expresamente en algunas cofradías y se compraba hecha en forma de velas y 
hachones en otras. Los múltiples «festejos» cofradieros necesitaban siempre esta 
iluminación abundante, que otorgaba prestigio y categoría a una cofradía. 

323 



Hemos constatado con cierto asombro que, contrariamente a lo que podría pen­
sarse, el gasto de entierros a cofrades era mínimo : no supera el3% . Esta partida esta­
ba compuesta sobre todo por gasto de sepulturas, ataúdes o cuezos y algunas veces 
de misas y cera, aunque otras veces estas dos cosas se consignan aparte. Gran parte 
de la cera apuntada en la partida anterior se utilizaría en actos funerarios, aumentán­
dose así el gasto fúnebre, sin llegar a ser exacto . Esto reafirma la idea de que las 
cofradías, además de ser empresas funerarias, prestaban más atención y más dinero 
a actividades piadosas y festivas. 

Las resultas o atrasos suman un 80 % del gasto, por acumulación de deudas de 
hermanos. Así, parece que engrosan los gastos, aunque en realidad, se trata de 
cantidades no cobradas. Por último , las obras en iglesias y ermitas junto con las 
compras de vestidos, joyas, mobiliario y ajuar de todo tipo constituyen un gasto 
importante. En el siglo XVII estos gastos serán fuertes, Uegando al25%, mientras 
que en el siglo XVIII bajarán al 19%. Esto contribuye a pensar que el período álgi­
do de las cofradías fue el siglo XVII, ya que gran parte de este dinero se gastaba 
en construcciones, mejora de las instalaciones y aumento del patrimonio de la 
cofradía. 

Las cofradías que más gastan en el siglo XVII serán las de la Minerva, Sonsoles, 
la Cabeza, Magdalena y Veracruz. En la siguiente centuria Sonsoles, Magdalena, 
Minerva, la Cabeza y las Vacas son las que más dinero emplean en, sus actividades. 
Tomás Mantecón indica, con datos del AHN, que las cofradías de Avila y Salaman­
ca, y de Castilla en general, tienen unos gastos anuales que oscilan entre 500 y 700 
r. de promedio. En Valencia y Sevilla llegan a 1500 r., mientras que en Galicia, Can­
tabria y Asturias, raramente superarán los 250 r.466

• En Ávila hay que tener en cuen­
ta las diferencias que existen entre unas cofradías y otras. En el siglo XVIII las 
cofradías más ricas gastan unos 2500 r. al año mientras que las demás están alrede­
dor de los 700 r. Como resumen insertamos los gráficos 3 y 4, con las mismas expli­
caciones que los referentes a los ingresos. 

GRÁFICO 2: GASTOS DE LAS COFRADIAS ABULENSES 

SIGLOXVD 

25.90% -
17.80% 

[IL"~ ..:.... 

8.30% 8% 

4.30% n [lfi n 1.00% 
~ 

ALCANCE MISAS FESTEJOS SUElDOS CERA OBRAS DIFUNTOS RESlA.TAS VARIOS 
1 2 3 4 5 6 7 8 9 

466 T. MANTECÓN MOVELLÁN Comrarreforma y religiosidad popular en Cantabria: las cofradías religio· 
sas. Santander, 1990 pp.l85-6. 

324 



SIGLO XVlll 

19..201' 19,m 

1~ ~ 
["'""""" 

10,10% 

o 
8.00% 

[LO 1'10 Q_ 
ALCANCE MISAS FE$TEJOS SUElDOS CERA OBRAS DIFUNTOS RESUlTAS VARIOS 

1 2 3 4 5 6 7 8 9 

Para hacer balance entre ingresos y gastos, hemos reunido todos los datos 
anuales de las 14 cofradías de las que se conservan cuentas y los hemos unificado 
para formar un solo gráfico de ingresos y gastos, o de cargo y data, según la deno­
minación cofradiera más habitual. El gráfico 3 refleja cifras absolutas desde 1578, 
y no se han tenido en cuenta desviaciones o deformaciones producidas por infla­
ción, devaluaciones, subidas de precios y salarios, etc., pues para ello habría sido 
necesario un completo estudio de historia económica que desbordaba el marco de 
este trabajo. 

Pese a esto, el gráfico es suficientemente ilustrativo, y permite comprobar que las 
cofradías en general gozaron de buena sa lud económica. Correspondiéndose con el 
auge de las actividades festivas, las cofradías gastan grandes cantidades en la segun­
da mitad del siglo XVII. Nonnalmente consiguen que los ingresos superen a los gas­
tos, pues cuando la situac ión contraria se mantiene por mucho tiempo, la cofradía 
suele desaparecer. «La inflación del vellón en el siglo XVII desorganizó la hacien­
da de hospitales e instituciones que dependían básicamente de donaciones de cari­
dad, préstamos hipotecarios, intereses de la deuda pública y rentas urbanas casi 
fijas»467

• De 1625 a 1645 en estas instituciones se sufrió una crisis económica que se 
tradujo en un exceso de los gastos sobre los ingresos, situación que se constata en 
las cofradías abulenses. A partir de mediados del XVIII el alza de precios hace que 
parezca que el caudal de las cofradías aumenta, haciéndolo en términos absolutos 
pero no relativos. 

La media de ingresos y gastos en 1768 de las 14 cofradías con datos comple­
tos proporciona 2.944 reales de ingresos y 2.459 de gastos, mientras que la media 
de las 18 cofradías restantes muestra cifras bastante más bajas: 941 reales como 
media de ingresos anuales y 711 de gastos. Estas últimas cifras se han extraído 
de los datos del censo de cofradías del AHN y conesponden a los años 1765-70. 
Si efectuamos el promedio entre las 32 cofradías resulta una media general de 
1.818 r. y 1.476 r. de ingresos y gastos anuales respectivamente, en los años antes 
indicados. 

467 HAMILTON Op. cit. p. 283. 

325 



GRÁFICO 3: INGRESOS Y GASTOS DE LAS COFRADÍAS ABULENSES 

70000 ~---------------------------------, 

60000 

50000 

"' w 

~ 
40000 

a: 30000 

200001 

10000' 

0~~ ---- ------~~~--~--------~ 
1578 1593 1608 1623 1638 1653 1668 1683 1698 1713 1728 1743 1758 1m 1788 

AÑOS 

1--CARGO -DATA 1 

Para finalizar el apartado económico de las cofradías abulenses podemos 
decir que la desamortización las afectó gravemente, haciendo desaparecer a 
muchas de ellas. El Real Decreto de 23 de septiembre de 1847 alzó la suspensión 
de las ventas de los bienes de las hermandades que se volvió a suspender el 10 
de octubre siguiente. Siguieron varias órdenes contradictorias al año siguient e, 
lo cual produjo que en Avila se vendieran biene s de cofradías hasta 1854. En el 
segundo período desamortizador (1855- 83) se vendieron 381 propiedades rústi ­
cas de cofradías por valor de 2.500.174 r. y 22 propiedades urbanas por 101.879 
r. Pero la historia de la desamortización desborda el marco histórico que nos 
hemos marcado 468

• 

8.- EL PASO DEL TIEMPO 

~as cofradías abulenses, situadas en el marco histórico y espacia l de la ciudad 
de A vila, participaron de los avatares de su tiempo, cambiaron lentamente con­
forme a cada momento histórico, y su fisonomía se vio transformada por efecto de 
las condiciones materiales, sociales y de mentalidad. Hagamos una rápida visión 
panorámica de su evolución en el tiempo, para apreciar mejor sus cambios y trans­
formaciones. 

8.1.- La cofradía primitiva. Siglos XV y XVI 

De la etapa medieval de las cofradías abulenses podemos decir muy pocas cosas, 
porque los datos son muy escasos. La cofradía de la Magdalena se podría conside­
rar la más antigua, a falta de datos de la de San Vicente. Las cofradías abulenses del 
siglo XV tienen una relación bastante fuerte con hospitales. De hecho, este siglo fue 
un gran período de creación de hospitales en la ciudad. La cofradía de la Magdale-

468 Sobre la desamortización en Ávila véase l. RUlZ AYÚCAR El proceso desamortizador en/a provincia de 
Á vi/a (1836-1883) Ávila, 1990. 

326 



na, Trinidad, San Gil, San Antón y Sonsoles po~eían hospitales que atendían funda­
mentalmente a pobres, y algunos a enferm os. Esta fue la principal actividad de la 
mayoría de las cofradías en el siglo XV, junto con las obras de rehabilitación, mejo­
ra o construcción de sus ermitas o sedes, labor que continuaron en el siglo XVI. La 
ermita del Cristo de la Luz, el Humilladero de la Veracruz, la ermita de Sonsoles o 
la de las Vacas se construyeron o reformaron en esta época . 

Las reformas promovidas por Trento se reflejan en las constituciones de algunas 
cofradías, que introducen en ellas cambios devocionales como la devoción cris­
tocéntrica o eucaríst ica; la atención a pobres o enfermos como manifestación de la 
caridad cristiana; la práctica de Sacramentos, la penitencia pública, de origen ante­
rior, etc. 

El protagonismo de los laicos en la organización y gobierno de las cofradías se 
manifiesta ya desde estos primeros momentos, pues estas instituciones obedecían a 
necesidades de ayuda y agrupación mutua a la vez que eran elementos religiosos de 
devoción. La independencia del poder civil o religioso que siempre propugnaron los 
cofrades laicos se observa ya desde ahora en casi todas las cofradías más importan­
tes. Estas conseguirán Bulas papales que las hacen invulnerables a toda intervención 
exterior. Sonsoles y la Magdalena - Ánimas serán los ejemplos más señalados en este 
sentido. Las comidas de hermandad, el gusto por las subastas y ofrendas en especie 
marcaron desde un principio el carácter popular de las cofradías así como su espíri­
tu de hermandad . Ninguna autoridad, ni civil ni eclesiástica, logró desterrar de ellas 
estas costumbres tan arraigadas. 

8.2.- La cofradía barroca en el esplendor del Siglo de Oro 

La cofradía en el b_arroco tuvo su época de mayor brillo y esplendor en una ciu­
dad castellana como Avila, que vio por entonces disminuir drásticamente su pobla­
ción, huir a la corte a su nobleza y dirigentes, empobrecer su industria y comercio, 
reducirse su producción agrícola, y en suma, caer en la más absoluta decadencia en 
cuanto a lo material. Ésto produce una aparente contradicc ión: por un lado la socie­
dad se hunde en una crisis sin precedentes, y por otro florecen las actividades cul­
turales, religiosas y festivas de todo tipo, cuya principal manifestación son, -desde 
luego-, las cofradías . 

Algunos historiadores han resaltado este interesante aspecto : el siglo de las cri­
sis es, al mismo tiempo, el Siglo de Oro de las artes y las letras. «Las constantes 
materiales del pueblo español se debilitan a partir de las décadas finales del XVI, 
mientras las espirituales conservan gran pujanza, lo mismo en su vertiente religiosa 
que en la creatividad rutística y literaria . Quizás porque un cambio en la coyuntura 
económica produce efectos inmediatos, mientras que un estado de espíritu perdura 
mientras viva la generación que ha nutrido ese sistema de valores»469

• Esta situación 
se da claramente en las cofradías abulenses . Una generación de entu~iastas cofrades 
da vida a varias coñ·adías que languidecen cuando éstos mueren. En A vil a esta gene­
ración se agota hacia 1680 y hasta 1720-30 aproximadamente, no hay otra dispues­
ta a dar un impulso decisivo y nuevo a las cofradías . 

En Á vila, las manifestaciones barrocas de las cofradías son las más ricas y nume­
rosas de toda su existencia . Podríamos decir que se trate de su época dorada. En el 
siglo XVII se verá un creciente aumento de los cultos, nuevas imágenes, sobre todo 
marianas, surgen por doquier, se establecen fiestas brillantes con fastuosos festejos 

469 A. DOMÍNGUEZ ORTIZ en Historia de la Iglesia en Espa1ia. Tomo V p. 63. 

327 



sacros y profanos, nacen nuevas y variadas cofradías, - nada menos que 21 se crean 
en este siglo-, se gastan ingentes cantidades de dinero en toros, cohetes, mósica, 
danzas, ... Estas cofradías banocas tienen carac teres primordialmente festivos, que 
superan con mucho a los cruitativos o meramente devotos . De todas formas, la pro­
liferación de fiestas y nuevas advocac iones hace pensar en una sentida y honda reli­
giosidad, y no sólo en el deseo de diversión y fiesta. 

La asistencia a sus miembros se limita casi exclusivamente a los servicios mor­
tuorios, sumamente brillantes y cuidados, pues la honra y ostentac ión en la muerte 
es algo que los hombres y mujeres de esta época apreciaban casi por encima de su 
propia vida. 

8.3.- Período de transición: primera mitad del siglo XVID. Dinámica de acción 
y resistencia a los cambios 

Los primeros años del siglo XVIII son de un indudable bajón en la vida cofra­
diera abulense . La sociedad languidecía en todos los aspectos, y el fuego cultural y 
espiritual que había arrebatado a los castellanos durante el siglo XVII se había extin­
guido. El siglo XVIII será el gran siglo del clero . Su papel en las cofradías abulen­
ses será impmtante por su nómero y por su calidad . El clero intentará, y en muchos 
casos conseguirá introducir nuevos elementos en la vida cofradiera y eliminru· otros. 
Estos elementos serán casi siempre devocionales, mientras que los que desaparecen 
son los aspectos festivos más profanos . El protagonismo laico que hasta entonces 
había imperado empieza a disolverse a favor de estos eclesiásticos ricos, cultos, 
influyentes y emprendedores que se lanzaron a la acción. En muchas cofradías este 
clero procedía del Cabildo Catedral. 

Los clérigos consiguieron transformar la fisonomía cofradiera hasta tal punto que 
la unifonnización de todas ellas se hizo patente . Las mismas fiestas con los mismos 
elementos : misa solemne, sermón, procesión, etc ., se extienden hasta eliminar los 
caracteres propios y originales de cada cofradía. Cada vez se parecen más unas a 
otras en sus actos, fiestas, organización, vocabulario, ... y todo por influencia de los 
clérigos en ellas introducidos . 

Esta situación produjo una clara decadencia de las cofradías, cuyos miembros no 
se sentían tan identificados con la nueva religiosidad propugnada por el clero en 
ellas infiltrado . Algunas cofradías plagadas de eclesiásticos y que realizaban gran­
des gastos en organizru· sus actos, se extrañaban de que los fieles no asistieran masi­
vamente a lo que ellos consideraban grandes festejos sacros . Éste era el caso de la 
cofradía de San Brutolomé-la Cabeza, cuyos miembros se empeñaban en gastos 
cada vez mayores, sin que por ello la cofradía resurgiese, ni el póblico acudiese en 
gran número, como ellos esperaban. 

Algunos historiadores como Sarrailh o J. Cepeda han hablado de la dinámica 
entre acción y resistencia a los cambios que se produce en el siglo XVIII. La élite o 
minoría se enfrenta así a la masa inmovilista y conservadora En este sentido se 
hallaría la postura del clero, que se enfrenta al pueblo aferrado a sus tradiciones. Lo 
mismo se puede decir de los i lustrados reformistas frente a la mayoría anclada en las 
costumbres del pasado . Esta dinámica se aprecia en las cofradías abulenses. El clero 
logrará una etapa de cierto esplendor en los años 1720-30 para luego volver a deca­
er o simplemente mantenerse hasta que hacia 1760 lleguen los primeros embates de 
la ilustración contra las cofradías, cambiando radicalmente el panorama. 

328 



8.4.- Actitud ilustrada ante las cofradías 

El estado ilustrado intentó eliminar abusos que achacaban a los cofrades, como 
la superstición, corrupción, gastos excesivos, abusos culinarios y otros. El largo pro­
ceso de arreglo y extinción de las cofradías que emprendió Carlos m a través de sus 
ministros Aranda y Campomanes afectó, aunque relativamente, a las cofradías abu­
lenses. La petición que realizó Ca:g:tpomanes a todos los intendentes de las provin­
cias de España llegó también a A vila. En ella se solicitab~n informes sobre las 
cofradías existentes, sus fiestas y sus gastos . En la ciudad de A vila esta información 
se le encargó a Joaquín Miguel de Agüero y de la Vega, teniente alférez mayor de la 
ciudad, por orden del Intendente, al que había sido remitida desde Madrid . Entre 
1770 y 71 se recopiló esta información junto con la del resto de la provincia, y se 
remitió a Madrid con un informe de Don José González con fecha 13 de noviembre 
qe 1771. Se cuentan por este informe 43 cofradías en la ciudad , aunque algunas son 
Ordenes Terceras o Congregaciones piadosas470

• 

¿Qué efectos produjo esto en las cofradías abulenses? En 1783 Carlos m ordenó 
la extinción de las cofradías gremiales y de las que no tenían aprobación civil ni 
eclesiástica. Las cofradías gremiales abulenses en 1777 se habían unificado en la del 
Consuelo, quedando bastante diluido su carácter gremial y pudiendo pasar como 
cofradías meramente devocion~es . Del resto, la mayoría tenía hechas ordenanzas 
aprobadas por el ordinario de A vila, y aunque se les mandó presentarlas a la apro­
bación del Consejo de Castilla, dudamos que ésto se llevara a efecto, y al menos 
hasta 1800 no consta que ninguna lo hiciera. Ni siquiera temieron las cofradías que 
se tramara algo contra ellas. Todas continúan con sus actividades de manera total­
mente normal y no reforman sus estatutos ni modifican elemento alguno. Podríamos 
decir, por tanto, que las cofradías abulense no acusan en absoluto la reforma pro­
pugnada por Carlos Ill . Todos los cambios significativos se producirán en el siglo 
XIX, cuando las transformaciones de las formas de religiosidad y la desamoitiza ­
ción eclesiástica les afecten profundamente, atacando a sus mismas esencias y 
estructuras. A pesar de todo, doce cofradías de los siglos XIV-XVIII han llegado 
hasta nuestros días, y continúan su vida hoy de forma floreciente. 

470 AHN Consejos Leg. 7091. 

329 





CONCLUSIONES 

Llegados al final de este trabajo, nos encontramos en condiciones de afirmar que 
las cofradías abulenses fueron el plincipal elemento vertebrador de la vida social, 
eclesiástica y festiva del pueblo llano en la Edad Moderna . A través de ellas, el pue­
blo manifestó su alegría en las fiestas, atendió necesidades mediante la ayuda a 
vivos y difuntos y vivió una religiosidad profunda, tamizando las influencias del 
catolicismo universal, que gracias a las cofradías floreció en Iicas manifestaciones 
de fe esencialmente local . 

La religiosidad cofradiera tiene todos los caracteres propios de las devociones de 
corte popular. Intenta penetrar en el mundo del espíritu a través de los sentidos : la 
religiosidad cofradiera se ve, se toca, se oye, se huele, se gusta en sus múltiples y 
coloristas manifestaciones. Es una religiosidad concretada en una imagen propia y 
exclusiva. Nunca consiguieron los eclesiásticos que los cofrades superaran esta ten­
dencia a la devoción localista centrada en sus imágenes populares. 

Ávila tuvo desde 1317 a 1800 más de 70 cofradías. La mayoria eran devociona­
les, siendo más raras y escasas las cofradías de Semana Santa, de entenadores o gre­
miales. En el siglo XIV sólo conocemos la existencia de dos cofradías, siendo el 
siglo XV de gran auge, con el nacimiento de ocho cofradías. Paradójicamente, el 
siglo XVI, de máximo esplendor para la ciudad, fue el menos afortunado en cuanto 
a la creación de cofradías, quizá porque el protagonismo en esta centuria cones­
pondió a la nobleza y a los religiosos, perdiendo fuerza los movimientos esencial­
mente populares como las cofradías . Cinco cofradías se crean en el XVI, que se aña­
den a las diez fundadas anteriormente. 

El siglo XVTI será el gran siglo cofradiero. La religiosidad barroca, el desamparo de 
la masa popular, la cercanía y cotidianeidad de la muerte, la necesidad de autoayuda en 
momentos difíciles impulsaron ahora el desarrollo de las cofradías. Nada menos que 
veintiuna se crean en este siglo, con acentuados caracteres devotos y exageradas for­
mas externas. Las clases medias y bajas son en ellas las plincipales protagonistas. 

Este impulso continuará durante el siglo XVIII, que verá la creación de doce nue­
vas cofradías, llegando a coexistir más de cuarenta cofradías a la vez. El menor 
ar-raigo social de las cofradías de este siglo las hace más débiles y efímeras. Muchas 
de ellas fueron creadas por el clero, que experimentaba un momento de auge en la 
sociedad abulense. 

331 



Con el tiempo, las dev9ciones a santos titulares, vírgenes o crucificados fueron 
cambiando. De hecho en Avila, las devociones principales de las cofradías experi­
mentaron ciettos cambios que respondían a modas espirituales. En los siglos XV y 
XVI, la devoción principal se dirigió a los santos, que eran titulares de nueve 
cofradías, seguidos de la devoción a Cristo. En el siglo XVII cambia el panorama, 
con el ascenso de las cofradías cristocéntticas y, sobre todo, de las marianas. El pro­
ceso culmina en el XVIll, con el incremento de las devociones a la Virgen, la con­
servación de las de Cristo y retroceso de las de santos. En muchos casos, las 
cofradías irán cambiando su título principal, que desde una primitiva devoción a 
algún santo irá transformándose en devoción mariana tras un breve período de coe­
xistencia de ambos títulos. 

Las cofradías establecen con la ciudad de Á vila un mundo de relaciones amplias 
e intensas. La geografía local de los lugares de culto permite observar una ciudad de 
marcado carácter religioso. La acumulación de sedes de cofradías en la parte exter­
na de la muralla obedecía a varios motivos: por un lado, la mayor parte de las igle­
sias se situaba en el extr<madio, pues allí vivía la mayor prute de la población; por 
otra prute la mayoría de las cofradías florecieron en panoquias y banios de los ana­
bales al estar formadas por gente de baja extracción social . Se acumulaban también 
gran número de cofradías en la cuadtilla o barrio de San Pedro, donde las iglesias y 
el clero eran muy abundantes. A juzgar por todos estos elementos, la relación del 
abulense con su espacio sagrado era cercana y fluida. 

Cuantitativamente, podemos afirmar que gran parte de la población abulense per­
tenecía a alguna cofradía. Aunque se hace muy difícil recabar datos sobre el núme­
ro de cofrades de cada hermandad en un momento dado, se han podido obtener algu­
nas cifras. En el siglo XVI al menos un 25% de los cabezas de familia pertenecían 
a una cofradía. Este porcentaje se eleva mucho en el siglo XVII, alcanzando prácti­
camente a la totalidad de las familias pecheras. 

Respecto a su composición social, mas de un 70% de sus miembros son peche­
ros, y en mucha menor medida hay clérigos y nobles. Se trata fundamentalmente de 
organizaciones de cmte popular, y por lo tanto, formadas por el pueblo llano. El arte­
sanado y los, trabajadores de servicios son los principales componentes de las 
cofradías de A vila. 

Los cofrades tienen como seña de identidad su intento de ser independientes de 
todo control externo. Sus esfuerzos para no depender más que de sí mismos se enca­
minarán a escapar del control que constantemente el clero y la jerarquía eclesiásti ­
ca intentarán realizru·. También se defenderán de injerencias de corregidores o auto­
ridades urban as, aunque en bastantes ocasiones colaboran con la ciudad en la orga­
nización de fiestas. 

La oposición cofradías-obispos fue constante. Cuanto más importante era la 
cofradía y más privilegios tenía que salvaguardar, más patente era esa oposición. Los 
cofrades pretendían, entt·e otras cosas, tener posesión y control absoluto sobre sus igle­
sias o ermitas. En varios casos obtuvieron Bulas que reafirmaron y aumentaron sus 
privilegios, quedando exentas de la autoridad episcopal y de las visitas que se efec­
tuaban periódicamente. Podtiam os decir, por lo tanto, que las cofradías son manifes­
taciones del poder de los laicos, con aspiraciones clru·amente independentistas. 

Las cofradías ejercían diversas actividades caritativas o benéficas, aunque de 
manera asombrosa esta caridad tiene su momento álgido en el siglo XV, tendiendo 
después a disminuir. Parece como si las cofradías fueran desanollando sus facetas 

332 



preferidas de cara a sus propios miembros, abandonando las formas de caridad hacia 
el exterior. El siglo XV asistió al nacimiento y desaparición de varios hospitales per­
tenecientes a cofradías. En los albores del quinientos no quedará prácticamente nin­
guno. Otras cofradías ejercieron su caridad asistiendo a los ajusticiados y enterran­
do a pobre s y enfermos. Algunas daban pequeñas limosna s a los pobres. Este repa­
so por la caridad cofradiera confirma que no eran en absoluto instituciones benéfi­
cas, como muchas veces se las ha considerado . Actúan preferentemente con sus pro­
pios miembros más que hacia el exterior. 

Las cofradías son las instituciones que más fuertemente aglutinap a la población, 
convirtiéndose en los principale s organismos asociativos, tanto en Avila como fuera 
de ella. El prestigio personal que aportaba al cofrade la pertenencia a una herman­
dad con solera era uno de los motivos que movía a muchas personas a ingresar en 
ellas. Esto era importante en una sociedad donde la honra era patrimonio exclusivo 
de la nobleza. En cierta manera, formar parte de una cofradía dignificaba y enno­
blecía a estas gentes, que defienden su honor colectivo frente a autoridades ecle­
siásticas o civiles que osan atentar contra sus derechos o costumbres. 

Otra causa del ingreso masivo de la población ~n las cofradías era la ayuda que 
éstas proporcionaban en caso de fallecimiento. En A vila no se han podido encontrar 
desarrollados los sistemas de previsión social que ya se daban en esta época entre 
las cofradías gremiales de la Corona de Aragón, pero al menos en los aspectos fune­
rarios su actuación era clara y eficaz, hasta el punto de poder decirse que muchas de 
ellas eran verdaderas compañías de pompas fúnebres. A cambio del pago de la cuota 
anual, la hermandad enterraba al cofrade y a su familia de manera honorable y con 
el añadido de oraciones y sufragios por su alma. Esto último no era una prestación 
desdeñable. Ser cofrade se consideraba casi un salvoconducto que aseguraba la sal­
vación eterna . En resumen, la muerte, y los temas funerarios eran la razón de ser de 
muchas cofradías . 

Las ordenanzas eran el mar·co legal que da consistencia a la vida cofradiera. Sue­
len ser documentos reiterativos y pesados, conservándose en Á vila cuatro ordenan­
zas antetridentinas y once posteriores. La mayoría tienen aprobación episcopal. 
Establecen las obligaciones de los hermanos, su sistema de gobierno, fiestas y 
demás actividades. 

Las fiestas son una de las facetas más desarrolladas y brillantes de las cofradías 
abulenses. La vida anual de los hombres se regía por el calendario cristiano. Las 
cofradías contribuían en gran manera a las celebraciones festivas organizando actos 
a nivel urbano y parroquial. Par·a los cofrades la visión del año estaba marcada por 
un hito fundamental: la fiesta principal de su cofradía. Las mayores devociones del 
pueblo eran mantenidas por las cofradías, que eran el alma impulsora de las fiestas 
locales. No solamente eran mantenidas sino aumentadas constantemente en número 
y calidad, pues estas celebraciones les proporcionaban fama y prestigio . En cuanto 
a los intercesores, la Vir·gen Mar·ía tiene 41 fiestas en su honor. A los santos se dedi­
can 34 fiestas, mientras que a Jesucristo se dedican 21. 

Las fiestas en Ávila fueron en progresivo aumento. En total, las cofradías estu­
diadas celebraban 117 funciones festivas repartidas en 57 días del año. El ciclo fes­
tivo de invierno no era muy propicio a las celebraciones cofradieras, pues ni el 
Adviento ni la Navidad eran proclives a fiestas de cofradías. La fiesta de la Cande­
laria, el 2 de febrero, apar·ece como la más importante de esta época del año. La Cua­
resma y Semana Santa son el punto culmi nante para las cofradías penitenciales y de 
Semana Santa. La primavera presenta un gran esplendor cofradiero de fiestas mar·ia-

333 



nas y cristocéntricas en mayo y junio. El verano trae de nuevo un descanso festivo 
que se interrumpe con la gran fiesta de la Asunción, el 15 de agosto y las fiestas 
marianas de septiem bre. El año cofradiero acaba en noviembre, mes de los difuntos, 
en que todas las cofradías celebran funciones por sus asociados muertos. 

Las actividades festivas se podrían dividir en dos vertientes: la religiosa y la pro­
fana. En la práctica aparecen indisolublemente unidas e imbricadas. La fiesta reli­
giosa se compone de vísperas y misa solemne con la intervención de la Capilla de 
música de la Catedral y adorno de la iglesia. La procesión es el culmen de la fiesta 
sacra . Procesiones de Semana Santa, de rogativas o festivas con la imagen titular y 
que incluyen danzas, cohetes y música son las más comunes en la ciudad. Por últi­
mo, en el siglo XVill se impondrá la costumbre de celebrar un sermón, contratando 
a tal efecto a un predicador con el mayor renombre posible . 

La fiesta profana es la que da a las cofradías su carácter de peñas o asociaciones 
festivas de sabor popular. Una de las principales expansiones festiva s era la cele­
bración de festejos de toros, celebrados por poca s cofradías debido a su elevado 
coste. Otro elemento festivo usado con gran profusión eran las danzas , que aparecen 
con múltiples variedades y denominaciones. Se hacen en las fiestas patronales de 
casi todas las cofradías. Las más curiosas hacen referencia a las minorías étnicas de 
la ciudad, como la llamada danza de los judíos o judiada, de moriscos o de gitanos. 

Los cohetes son elementos festivos que manifestaban la alegría y expansión en 
los días de fiesta. Los gastos en pólvora eran considerables pues se usaban la víspe­
ra y el día grande con gran abundancia. Por último, las romerías nocturnas se cele­
braban únicamente en la ermita de Sonsoles y fueron objeto de diversas prohibicio­
nes episcopales al ser fuente de excesos y promiscuidades. 

Para acabar de comentar los aspectos festivos, no podemos olvidar las comidas fra­
ternas, colaciones, meriendas, refrescos, agasajos y todo lo relacionado con las aficio­
nes culinarias de los cofrades. Casi todas celebraban en varias ocasiones al año algu­
na comida . La jerarquía intentó co1tar este fenómeno, tachado de gula y gasto excesi­
vo, sin conseguirlo. El comensalismo colectivo fue considerado por el clero como 
exponente de desviaciones profanas y ruina para los mayordomos que debían, en 
muchos casos, costearlo. Sin embargo, la desobediencia sistemática de los cofrades 
fue constante, aunque más o menos disimulada. También las autotidades civiles inter­
vendrán, pues los ilustrados acusaron gravemente a las cofradías por estos excesos. 

Como instituciones autónomas, las cofradías tenían total independencia en el 
manejo de sus propiedades y dineros. Así, escapaban a la voracidad eclesiástica y 
manejaban anualmente en A vila mas de 60.000 reales en algunos años del siglo 
XVII. La vida real de las cofradías se ve reflejada paso a paso en sus cuentas, que 
transparentan su vida con realismo. Conservan sus cuentas casi completas catorce 
cofradías, comenzando las más antiguas en 1578. 

Las propiedades de las cofradías consisten en sus sedes, bienes artísticos, bienes 
raíces urbanos o rústicos, rentas en dinero, fondo monetario líquido y pequeños 
objetos de uso habitual. Estas propiedades las habían ido adquiriendo gracias a 
donaciones, testamentos, compras, cuotas de los hermanos, limosnas, etc. Las ren­
tas de censos y casas junto a las limosnas que reciben suponen aproximadamente un 
40% de sus ingresos, que añadidas a lo que aportan los hermanos en forma de cuo­
tas o repartimientos hacen más del 60% del total de ingresos anuales. 

Los gastos se repartían principalmente entre las funciones religiosas y los feste­
jos profanos. El siglo XVII gastó más en estos últimos, invírtiéndose la tendencia en 

334 



el siglo siguiente. Además las cofradías pagaban unos sueldos a santeros, capella­
nes, muñidores o sacristanes, que resultaban ser más de un 15% del gasto anual. La 
cera era otro elemento muy usado y gravoso para sus economías: más de un 15% se 
iba en pagar la cera, velas, hachones, ... Otros gastos se ocasionaban por las compras 
de objetos sacros, mobiliario y ajuar, así como obras de ampliación o mantenimien­
to de sus sedes e instalaciones. En el siglo XVll estos conceptos sumarán un 25% 
de gasto al año. 

En general las cofradías abulenses gozaron de buena salud económica . Normal­
mente los ingresos superaron a los gastos, pues cuando sucedía lo contrario por largo 
tiempo la cofradía desaparecía. Entre 1625 y 1645 las cofradías sufrieron la crisis 
económica general de Castilla y los gastos superaron a los ingresos, recuperándose 
posteriormente. 

Para concluir no queremos dejar de expresar la emoción sentida al constatar la 
pervivencia de gran parte de los aspectos arriba indicados. Las cofradías actuales, 
herederas y continuadoras de cofradías históricas, están compuestas hoy por hom­
bres y mujeres cuyos sentimientos e ilusiones son enormemente parecidos a los de 
sus antecesores . 

335 





BffiLIOGRAFÍA 

AGUILAR PIÑAL, F., «Asociaciones piadosas madrileñas del siglo XVIII», en 
Separata del Instituto de estudios madrileños. Madrid, 1971. 

AJQ RAPARIEGOS, C. M.a, Inventario general de los archivos de la diócesis de 
Avila, 4 vols . Tomo I. Madrid, 1962. Tomo II: Fuentes y archivos de Avila. Tomo 
III: Documentación abulense en el AHN. Tomo XII: El siglo XV: Primer Siglo 
de Oro abulense. Salamanca, 1994. 

ALDEA, Q., Iglesia y estado en la España del siglo XVIII . Comillas, 1981. 
- Diccionario de historia eclesiástica de Espaiía. 4 vols . Madrid, 1972-87 . 

ALFÍN ESTÉVEZ, A., Historia de la apostólica imagen de la Virgen de la Sote­
rraño. Talleres gráficos de Torralba. Avila, 1956. 

ÁLVAREZ SANTALO, C., BUXO I REY, M., RODRÍGUEZ BECERRA, S.,(Dirs .) 
La religiosidad popular, !: Antropología e historia; II: Vida y muerte . La imagi­
nación religiosa; JI/: Hermandades, romerías y santuarios. Ed. Anthropos . Bar­
celona, 1989. 

ÁLVAREZ SANTALO, L. C., SÁNCHEZ HERRERO, J. y otros. Las cofradías de 
Sevilla en el siglo de las crisis . Universidad de Sevilla. Sevilla, 1991. 

ANDRÉS-GALLEGO, J. , «Bibliografía reciente sobre la historia religiosa de los 
últimos siglos», en Hispania Sacra, 39 (1987) Vol. 2. 
- «Las cofradías y hermandades en la España Contemporánea» en I Congreso 

Nacional de cofradías de Semana Santa . Zamora, 1987. 

ANES, G., El Antigüo Régimen . Los Barbones. Ed. Alianza . Madrid, 1975. 

ARIES, P., La muerte en Occidente . Argos Vergara. Barcelona, 1982. 
-El hombre ante la muerte. Taurus. Madrid, 1983. 

ARIES, P. y DUBY, G., Historia de la vida privada . Del Renacimiento a la Ilustra­
ción. Tomo 3. Taurus . Madrid, 1989. 

ARIZ, L., Historit} de las grandezas de la ciudad de Avila. Alcalá de Henare s, 1607. 
Ed. facsímil. Avila, 1978. 

ARNAIZ, M. J. y otros. Lt} iglesia y convento de la Santa en Avila. Ed. Institución 
Gran Duque de Alba . Avila, 1986 . 

ARTOLA, M., La hacienda del Antiguo Régim en. Ed. Alianza. Madrid, 1982. 

337 



AY ORA, G., Epz1ogo de algunas cosas dig_nas de memoria pertenecientes a la ilus­
tre e magnifica e muy noble ciudad de Avila . (13 Ed. Salamanca, 1519). 2a Ed. de 
Antonio del Riego . Mad.Iid, Imprenta de Andrés y Díaz. 

BALLESTEROS, E., Estudio histórico de Ávila y su territorio . Ávila, 1896. 

BARRIOS GARCÍA, A., Estructuras agrarias y de poder en Castilla. EL ejemplo de 
Ávila (1085-1320), 2 vols. Ávila, 1984. , 
-Documentación del Archivo Municipal de Avila . (1256-1474) . Institución Gran 

Duque de Alba. Ávila, 1988. , 
-Documentación medieval de la Catedral de Avila . Salamanca, 1981. 
-La Catedral de Ávila en la Edad Media: Estructura socio-jurídica y económica. 
1971. 

BARRIOS GARCÍA , A. (Ed.) Libro de los veros valores del Obispado de Avila. 
( 1458 ). Colección Fuentes históricas abulenses. Institución Gran Duque de Alba. 
Á vila, 1991. 

BELMONTE DÍAZ, J., Judíos e Inquisición en Ávila. Caja de Ahorros de Ávila. 
Ávila, 1989. 
-La ciudad de Ávila. Estudio histórico. Caja de Ahonos de Ávila. Ávila, 1987. 
-Leyendas de Ávila. Talleres Viuda de E. Martín. Ávila, 1947. 

BENNASSAR, B., La España del Siglo de Oro. Crítica. Barcelona , 1983. 
-Los españoles: actitudes y mentalidad. Desde el XVI al XIX. Argos Vergara. 

Barcelona, 1976. 
-Valladolid en el Siglo de Oro. 

BENNASSAR, B. (Ed.), Historia de los españoles. Tomo l. Ed. Crítica. Barcelona, 
1989. 

BLÁZQUEZ CHAMORRO, J., «Expolio de la platería de las iglesias de Ávila en 
los años 1808-1812» en Cuadernos abulenses n° JO. Julio-diciembre, 1988. 

BORJA Y TARRIUS, B., Estadística territorial de la provincia de Avila. Imprenta 
Real. Madrid, 1804. 

BORREGO CALDERÓN, T., La organización contable en Los pósitos, gremios y 
cofradías de pescadores . Escalier. Madrid, 1946. 

BOUZ A ÁLVAREZ, J. L., Religiosidad contrarreformista y cultura simbólica del 
Barroco. CSIC. Madrid, 1990. 

BURGOS, A., Folklore de las cofradías de Sevilla: acercamiento a una tradición 
popular. Universidad de Sevilla. Sevilla, 1973. 

CHRISTIAN, W. A., Jr., Religiosidad local en la España de Felipe ll. Ed. Nerea. 
Madrid, 1991. 

CALLARAN, W., La Santa Hermandad del Refugio y Piedad de Madrid . 1618-
1832. Instituto de Estudios Madrileños. Madrid, 1980. 

CARO BAROJA, J., Las formas complejas de la vida religiosa. Akal . Madrid , 1978. 
-Algunos mitos españoles . Editora Nacional. Madrid, 1974. 
-Los pueblos de España. Barna S.A. Barcelona, 1978. 
- Ritos y mitos equívocos . Ed. Itsmo. Madrid, 1974. 
-Baile, familia, trabajo. Estudios Vascos. VII. Ed. Thettoa . San Sebastián, 1976. 

338 



CATASTRO DE ENSENADA, Ávila, 1751. Introducción de N. Sánchez Albornoz. 
Madrid, 1993. 

CÁTEDRA TOMÁS, M., Un Santo para una ciudad. Ed. Ariel. Barcelona, 1997. 

CAVERO DOMÍNGUEZ, G., Las cofradías de Astorga durante la Edad Media. 
Universidad de León. León, 1992. 
-Las fiestas de las cofradías astorganas. 

CEA GUTIÉRREZ, A., ~<Las cofradías de la Pasión en la Sierra de Francia (Sala­
manca): vida y religiosidad popular» en I Congreso Nacional de cofradías de 
Semana Santa, Zamora, 1987. 

CEPEDA ADÁN, J., La sociedad española en la época de los Reyes Católicos. 
Madrid, 1950. 
-Sociedad, vida y política en la época de Carlos III. Madrid, 1973. 

CEPEDA ADÁN, J. y otros, Antropología de San Juan de la Cruz. Institución Gran 
Duque de Alba. Avila, 1988. 

CIANCA, A. de, Historia de la vida, invención y milagros y traslado de San Segun­
do, obispo de Á vila y recopilación de los obispos sucesores suyos, hasta Don 
Gerónimo Manrique de Lara, Inquisidor General de España. Maqnd L. Sán­
chez, 1595. Ed. de Jesús Arribas. Institución Gran Duque de Alba. Avila, 1993. 

I CONGRESO NACIONAL DE COFRADIAS DE SEMANA SANTA. Actas. 
Zamora, 1987. 

CORTÉS PEÑA, A. L., La política religiosa de Carlos Ill. Universidad de Grana­
da. Granada, 1989. 

COVARRUBIAS, Thesoro de la lengua. Tuner. Madrid, 1977. 

CRÓNICA DE LA POBLACIÓN DE ÁVILA, Ed. Amparo Hemández Segura. 
Valencia, 1966. 

CRUZ VAQUERO, A. Y BELMONTE DÍAZ L., Guía de Ávila. Vda. de E. Martín. 
Á vila, 1946. 

DÁ VILA Y SANVITORES, G. M., El rayo de la guerra, hechos de Sancho Dávi­
la: sucesos de aquellos tiempos, llenos de admiración. A. de Figeroa. Valladolid, 
1713. 

DELEITO Y PIÑUELA, F., La vida religiosa bajo el cuarto Felipe. Espasa Calpe. 
Madlid, 1963. 
-La mala vida en la España de Felipe IV. Espasa Calpe. Madrid, 1959. 

DÍAZ VIANA, L., (Coordinador) Etnología y folklore en Castilla León. Junta de 
Castilla León. Valladolid, 1986. 

DICCIONARIO DE AUTORIDADES. Gredos . Madrid, 1976. 

DOMÍNGUEZ ORTIZ, A. «Campomanes, los jesuitas y dos hermandades madri­
leñas» en Separata del Instituto de Estudios Madrileños, 1966. 
-Sociedad y Estado en el siglo XVIII español . Aiiel, Barcelona, 1976. 
-«Aspectos sociales de la vida eclesiástica en los siglos XVIT y XVIll» en His-

toria de la Iglesia en España. Tomo IV: «La Iglesia en la España de los siglos 
XVII y XVill» BAC. Madrid, 1979. 

339 



-Política fiscal y cambio social en la España del siglo XVII. Instituto de estudios 
fiscales . Madrid, 1984. 

- La sociedad española en el siglo XVII. El estamento eclesiástico. CSIC. 
Madrid, 1970. 

-Las clases privilegiadas del Antiguo Régimen. 3° Ed. Istmo. Machi d, 1985. 
- El Antiguo Régimen de los Reyes Católicos y los Austrias . Alianza . Madrid, 

1988. 

DOMINIQUE JULIA, La religión : historia religiosa, en «Hacer la Historia» Dir. J. 
Le Goff y P. Nora. Vol. ill . Barcelona, 1985. 

DUBY, G. y ARIES, P. (Dirs) Historia de la vida privada. Tauros. Barcelona, 1987. 

EGIDO, T., Comportamiento de los castellanos en los tiempos modernos. en A. 
García Simón (Ed.). 
- «Los Yepes, una familia de pobres» en ,j.spectos históricos de San Juan de la 

Cruz . Institución Gran Duque de Alba. Avi la, 1990. 

ERKOREA GERVASIO, J. 1., Análisis histórico-institucional de las cofradías de 
mareantes del País Vasco. Servicio de publicaciones del Gobierno Vasco. Vito­
ria-Gasteiz, 1991. 

FERNÁNDEZ ÁLVAREZ, M., La sociedad española en el siglo de Oro. Ed. Gre­
dos. Machid, 1989. 
-«El entorno histórico de Santa Teresa» en Studia Zamorensia, 3 . 1982. 
- La España del siglo XVI. Economía , sociedad e instituciones . Vol. X.IX de la 
«Histol"ia de España» dirigida por R. Menéndez Pidal . Espasa Calpe . Machid, 
1989. 
- La ciudad de Burgos. Actas del Congreso de Historia de Burgos. Junta de Cas­

tilla y León. León, 1985. 

FERNÁNDEZ CONDE, J., «Religiosidad popular y piedad culta» en Historia de la 
Iglesia en España . Tomo ll-2°: «La Iglesia en la España de los siglos Vill -XIV», 
Madrid, 1979. 

FERNÁNDEZ DE PAZ, E., Los talleres de bordado de las cofradías . Editora Nacio­
nal . Madrid, 1982. 

FERNÁNDEZ DE PINEDO, 1., Religiosidad popular, su problemática y su anéc ­
dota. Bilbao, 1977. 

FERNÁNDEZ YALENCIA, B., Historia de la apostólica imagen de la Virgen de la 
Soterraña . A vila. 
-Historia de San Vicente y Grande zas de Ávila . 1676. Ed . de Tomás Sobrino 

Chomón. Fuentes históricas abulenses . Institución Gran Duque de Alba. Á vila, 
1992. 

-Historia de la Divina Serrana de Sonsoles . 1686. Versión manuscrita. 

FLÓREZ, E., «Tratado de la Iglesia abulense» en España Sagrada . Tomo XIV. 

FORONDA, Marqués de la, Ordenanzas de Ávíla . B.R.A.H. LXXI. (1917) y LXII. 
pp. 25-47 y 225-326. 
- Crónica inédita de Ávila . B.R.A.H. LXIII (1913) . pp. 110-143. 

GARCÉS GONZÁLEZ . V., Guía histórico descriptiva de la ciudad de Ávila y sus 
arrabales. Ávila, 1863. 

340 



GARCÍA DA CARRETE, S., Cosas de Á vi/a. Jirones de su historia. Valladolid, 
1928. 

GARCÍA FERNÁNDEZ, M., Los castellanos y la muerte. Religiosidad y compor­
tamientos colectivos. Junta de Castilla y León. Valladolid, 1996. 

GARCÍA OVIEDO, J. M"., Heráldica abulense. Ávila. 
-«El hospital de Santa Escolástica de Á vila» en Estudios Abulenses n° 11 enero­
junio, 1993. 

GARCÍA SIMÓN, A., (Ed) Historia de una cultura. La singularidad de Castilla. 
Junta de Castilla y León, 1995. 

GARCÍA VILLOSLADA, R. (Dir.) Historia de la Iglesia en España, 5 vols. BAC. 
Madrid, 1979. 

GÓMEZ MONTERO, :F--·· Por tierra de cantos y santos. Estampas de costumbres. 
Vda. de E. Martín. Avila, 1946. 

GÓMEZ MORENO, M., Catálogo Monumental de La Provincia de Ávila, Institu­
ción Gran Duque de Alba. Ávila, 1983. 
-Crónica de la población. de Á vila. B. R.A.H. CXIJII, 1943. pp. 11-56. 

GONZÁLEZ DÁ VILA, GIL, Teatro eclesiástico de la Santa Iglesia Apostólica de 
Ávila y vida de sus hombres ilustres. 1" Ed. 1618. Ed. Facsímil de Caja de Aho­
rros de Ávila . Ávila, 1681. 

GONZÁLEZ GONZÁLEZ, N., Historia del Monasterio de la Encamación de 
Ávila. Ed. de espiritualidad. Ávila, 1995. 

GONZÁLEZ, T., Censo de población de las provincias y partidos de la Corona de 
Castilla. Madrid, 1829. 

GONZÁLEZ NOVALÍN, J. L., «Religiosidad y reforma del pueblo cristiano» en 
Historia de la Iglesia en España, Tomo III-1°: «La Iglesia en la España de los 
siglos XV y XVI», Madrid , 1980. 

GRANDE MARTÍN, J., Á vila, emoción de La ciudad y reportaje de los obispos de 
Ávila. Diputación provincial. Ávila, 1972. 

GUTIÉRREZ ROBLEDO , J. L., Iglesias románicas de La ciudad de Ávila. Ávila, 
1982. 

HAMILTON, El tesoro americano y La revolución de los precios en España. 

HERAS HERNÁNDEZ, F. de, La Semana Santa de Ávila. Junta de Semana Santa. 
Ávila, 1995. 
- La Iglesia de San Vicente de Ávila. Memorias de un templo cristiano. Ávila, 

1971. 
-El Santuario de Ntra. Sra. de Sonsoles. Á vila, 1998. 

HERRÁEZ HERNÁNDEZ, J. M"., Universidad y universitarios en Á vila durante el 
siglo XVI//. Análisis y cuantificación. Á vila, 1994. 

HERRERA PUGA, P., Sociedad y delincuencia en el Siglo de Oro, BAC. Madrid, 
1974. 

HERRERO GARCÍA, M., Ideas de los españoles del siglo XVII. Madrid, 1927. 

341 



JIMÉNEZ DUQUE, B., «Espiritualidad y apostolado» en Historia de la Iglesia en 
España, Tomo V: «La Iglesia en la Esyaña Contemporánea» BAC. Madrid, 1979. 
-A vila mística. Caja de Ahorros de A vila . 
-La escuela sacerdotal de Avila del siglo XVI. Universidad Pontificia de Sala-

manca-FUE. Madrid, 1981. 
-Maridíaz . La santa de Ávila en el siglo XVI. Ed. TAU. Ávila, 1989. 

JIMÉNEZ SALAS, M., Historia de la asistencia social en España en la Edad Moder­
na. CSIC. Madrid, 1950. 

KAMEN, H., La España de Carlos II. Ed. Crítica, 1980. 

LAGUZZI, M. P., «Ávila a comienzos del siglo XVI». Cuadernos de Historia de 
España. n° XIII. Buenos Aires, 1949-50. 

LARRETA, E., La gloria de Don Ramiro. Madrid, 1908. 

LEÓN TELLO, Ma. P., Judíos en Ávila. Ávila, 1963. 

LINAGE CONDE, A., Las cofradías de Sepúlveda. Caja de Ahorros de Segovia . 
Segovia, 1986. 
-«En tomo a una visita del obispo benedictino de Segovia fray Rodligo Eche­

varría y Bliones a las cofradías de Sepúlveda» en Berceo, 35 (1980) pp. 3-29. 
-«La cofradía del Carmen de Sepúlveda: sobre el sentimiento religioso del Anti­

guo al Nuevo Régimen» en Naturaleza y Gracia, 31 (1984). 

LÓPEZ, T., Mapa de la provincia de Ávila, dividido en sus territorios y sexmos. 
Madrid, 1769. 

LÓPEZ AREVALO, J. R., Un cabildo catedral de la vieja Castilla: Ávila . Su estruc­
tura jurídica (siglos XIII-XX). CSIC. Madlid, 1966. 

LÓPEZ FERNÁNDEZ, M3
• T., «Algunas notas acerca de Francis~o Martín y su 

intervención en la Capilla Mayor de Ntra . Sra. de las Vacas en Avila». Cuader­
nos abulenses. Enero-junio 1984. pp. 139-142. 
-«La plaza mayor de Bonilla de la Siena y los toros». Cuadernos abulenses. 
Julio-diciembre , 1987. pp. 183-188. 
-Arquitectura civil del siglo XVI en Ávila. Ávila, 1984. 

LÓPEZ GONZÁLEZ, V., Santuario, imagen, milagros, festividades, patronato y 
cofradías de JVtra. Sra. de Sonsoles. Memoria editada por el Patronato. Impren­
ta Torralba. A vila, 1962. 

LÓPEZ GUTIÉRREZ, A., Los archivos de las Hermandades religiosas: manual de 
organización de fondos. G.E.A. Sevilla, 1993. 

LÓPEZ HERNÁNDEZ, F., Ermita y cofradía de los Santos Mártires: La Horcaja­
da (Ávila). Avila, 1980. 

LÓPEZ MARTÍNEZ, C., Hermandades y cofradías de la gente del mar en Sevilla 
en los siglos XVI y XVII. Sevilla, 1947. 

LÓPEZ MUÑOZ, M. L., Las cofradías de la parroquia de Santa María Magdalena 
en Granada en los siglos XVII y XVIII. Universidad de Granada. Granada, 1992. 

LORENZO PINAR. F. J., Muerte y ritual en la Edad Moderna . El caso de Zamora . 
(1500-1800). Ed. Universidad de Salamanca. Salamanca, 1991. 

342 



LUIS LÓPEZ, C. y DEL SER QUIJANO, G., Docul]U!ntación medieval del Asocio 
de la Extinguida Universidad y Tierra de Ávila. Avila, 1990. 2 vols. 

MADOZ, P., Diccionario Geográfico histórico estadístico de España, (Ávila), 
Madrid, 1845-50. Edición facsímil. 

MANTECÓN MOVELLÁN, T., Contrarreforma y religiosidad popular en Canta­
bria: las cofradías religiosas. Universidad de Cantabria. Santander, 1990. 

MARAVALL, J. A., La cultura del Barroco . Ariel. Madrid, 1975. 
-Poder, honor y élites en el siglo XVII. Siglo XXI. Madrid, 1969. 

MARTÍN CARRAMO LINO , J. M., Historia de Ávila, su provincia y obispado. 
Madrid, 1872-73. 3 vols. 

MARTÍN CEA, J. C., El mundo rural castellano afines de la Edad Media. El ejem­
plo de Paredes de Nava en el siglo XV. Junta de Castilla y León . Valladolid, 
1991. 

MARTÍN GARCÍA, G., Nacimiento de una industria textil en Ávila en el siglo 
XVIII: la Real fábrica de Algodón. (1787-1792). Ávila, 1983. 
-La industria textil en Áyila durante la etapa final del Antiguo Régimen. La Real 

Fábrica de Algodón. Avila, 1989. 
-El Ayuntamiento de Ávila en el siglo XVIII. Ávila , 1995. 

MARTÍN GRANIZO, L., Apuntes para la historia del trabajo en España. Madrid, 
1950. 

MARTÍNEZ ALBIACH, Religiosidad hispana y sociedad borbónica. Burgos, 1969. 

MARTÍNEZ DÍEZ, G., Las Comunidades de Villa y Tierra de la Extremadura Cas­
tellana. Editora Nacional. Madrid, 1983. 

MARTÍNEZ LLORENTE, F. J. Régimen jurídico de la Extremadura Castellana 
Medieval. Las Comunidades de Villa y Tierra. Universidad de Valladolid. Valla­
dolid, 1990. 

MAYORAL FERNÁNDEZ, J., El municipio de Ávila. Estudio histórico. Ávila, 
1958. 
-Grandezas de Ávila. Ávila, 1888. 
-Los viejos cosos de Ávila. Ávila, 1927. 

MERINO ÁLVAREZ, A., La sociedad abulense durante el siglo XVI. Madrid, 1926. 

MESTRE SANCHÍS, A., «Religiosidad y cultura en el siglo XVID español» en His­
toria de la Iglesia en España. Tomo IV: «La Iglesia en la España de los siglos 
XVII y XVIII» BAC. Madrid, 1979. 

MIGUEL CABEZA, M" C. de y APARICIO MOURELO, A. J., «Restauracjón de 
siete cuadros (óleos y temples) de la ermita de Ntra. Sra. de las Vacas, de Avila». 
Estudios abulenses n° 10. Enero-junio 1992. 

MOLINERO FERNÁNDEZ, J., Estudio histórico del Asocio de la Extinguida Uni­
versidad y tierra de Ávila. Ávila, 1919. 

MONSALVO ANTÓN, J. M., El sistema político concejil. El ejemplo del señorío 
medieval de Alba de Tormes Y. su concejo de Vzjla y Tierra. Salamanca, 1988. 
- Ordenanzas medievales ele Avila y su tierra. Avila, 1990. 

343 



MORENO GUIJARRO, J., Historia de la célebre y antigua imagen de Ntra. Sra. de 
las Vacas. Imprenta de la revista histórica latina. Barcelona, 1876. 

MORENO NAVARRO, 1., Cofradías y hermandades andaluzas: estructura, simbo­
lismo e identidad. Ediciones Andaluzas Unidas. Sevilla, 1985. 
-lAs hermandades andaluzas. Una aproximación desde la antropología. Sevilla, 

1974. 

MORENO NÚÑEZ , J.l., Ávila y su tierra en la Baja Edad Media. Ávila, 1992. 

MORRELL BAQUERO , B., «Las hermandades en la sociedad sevillana del siglo 
XVI» en Étnica n° 13. Barcelona, 1977. 

NADAL, J., La pobla ción española. Siglos XV-XX. 

NAVARRO MIRALLES , L., «La Igle sia» en Historia General de España y Améri­
ca. Tomo X-2: La España de las reformas. Rialp. Madrid, 1984. 

NIETO CALDEIRO, A., Ávila, su historia y sus monumentos. 

OFFICIA peculiarium festorum abulensis Eclessia et diocesis. Josephi Doblado . 
Matriti, 1790. 

PATRONATO DE NTRA. SRA. DE LA MISERICORDIA , Reforma hecha en el 
Reglam ento ... establecida en La ermita de San Martín. Tipografía y encuaderna­
ción de A. Jiménez. Año 1912. 

PATRONATO DE LA SANTA VERACRUZ, Reglamento. Imprenta Vda. de E. 
Martín. Ávila, 1958. 

PEDRO DE LA ASUNCIÓN, Hemwsa Puerta del Cielo ... lA milagrosísima ima­
gen de Ntra. Sra. de la Portería que se venera en el convento de San Antonio. 
Alfonso Balvas. Madrid, 1739. 

PICATOSTE, V., Tradiciones de Ávila. Miguel Romero . Madrid, 1888. 
- Descripción e historia política, eclesiást ica y monumental de Á vila. Librería de 

Remando y Cía. Madrid, 1900. 

PUYOL Y ALONSO, J. F., lAs hermandades de Castilla y León: estudio histórico 
seguido de las ordenanzas de Castronuño, hasta ahora inéditas. León, 1982. 

QUADRADO J. M3
. , España, sus monumentos y artes. Salamanca, Ávila, Segovia. 

Barcelona, 1884. 

RAMIREZ Ma del P., Cultura y religiosidad popular en el siglo XVIII . Ciudad Real, 
1986. 

REQUENA , A., ,Razón de alguna s cosas de las muchas que hay en el obispado de 
la ciudad de Avila. Año 1663. 

RODRÍGUEZ ALl\1EIDA, E., El cáliz de San. Segundo. Ávila, 1998. 
-Áv ila romana. Avila, 1981. 

RODRÍGUEZ DÍAZ, L., Reforma e Ilustración en la España del siglo XVIII: Pedro 
Rodríguez de Campomanes. FUE. Madrid, 1975. 

RODRÍGUEZ GARCÍA , H., Cofradías toledanas. Tesis doctoral. Madrid , 1982. 

ROJO VEGA, A., El siglo de Oro. Inventario de una época. Salamanca, 1986. 

344 



ROMERO SAMPER, M., Las cofradías en el reformismo de Carlos !JI. Fragua. 
Madrid, 1991 

ROTGER VALLÉS, Ma. A. y SÁNCHEZ MARTÍN, J., Síntesis histórica de la ciu­
dad de Ávila. Junta de Castilla y León y Caja de Ahorros de Ávila. Ávila, 1986. 

RUIZ-AYÚCAR, E., Carlos 1 y la historia de Ávila. 
- El municipio de Ávila ante la fundación de San José. Ávila, 1982. 

RUIZ-AYÚCAR ZURDO, l., El proceso desamortizador en la provincia de Ávila 
(1836-1883) . Ávila, 1990. 2 vols. 

RUIZ-AYÚCAR ZURDO M3 J., La capilla Mayor del monast erio de Gracia. Á vila, 
1982. 
-La ermita de Ntra. Sra. de las Vacas de Ávila y la restauración de su retablo. 

Ávila, 1987. 

RUIZ LAGOS, M., Liberales enÁvila. La crisis del Antiguo Régimen. (1790-1840) 
Cuesta, Tapia, Larra. Diputación Provincial de Ávila-CSIC. Ávila, 1967. 

RUMEU DE ARMAS, A., Historia de la previsión social en España. Cofradías, 
gremios, hermandades y montepíos. Madrid, 1944. 

SAMPEDRO MORO, J., Calendarium abulense. Sucesores de A. Jiménez. Ávila, 
1909. 

SÁNCHEZ HERRERO, J., Las cofra días de Sevilla, Sevilla. 
-«Las cofradías de Semana Santa durante la modernidad. Siglos XV al XVlli » 

en 1 Congreso Nacional de cofrad ías de Semana Santa. Zamora, 1987. 
- Las Diócesis del Reino de León. Siglos XIV y XV. León, 1978. 
-«El origen religioso de las cofradías de Pasión» en La Semana Santa en Casti-

lla y León. Edilesa . León, 1993. 
-Cofradías, Hospitales y beneficencia en algunas diócesis del Valle del Duero. 

Siglo XIV-XV. Año 1974. 
- Crisis y permanencia. Religiosidad de las cofradías de Senuma Santa ele Sevilla, 
1750-1874. Sevilla, 1991. 

SÁNCHEZ LORA, J. L., Mujeres, conventos y formas de religiosidad barroca. 
FUE. Madrid, 1989. 

SÁNCHEZ SÁNCHEZ, A., Resumen de actas del Cabildo catedralicio de Á vila 
(1511-1521). Fuentes históricas abulenses no 23. Ávila, 1995. 

SANZ, M" J., Una hermandad gremial: S. Eloy de los Plateros ( 1341 -1914). Sevi­
lla, 1996. 

SARRAILH, J., La España ilustrada en la segunda mitad del siglo XVIII . Méjico, 
1957. 

SOBRINO CHOMÓN, T., Artículo «Ávila» en Diccionario de Historia Eclesiásti­
ca de España, dirigido por Q.ALDEA. Tomo l. CSIC. Madrid , 1972. 
- Documentos de antiguos cabildos, cofradías y hermandades abulenses. Institu­

ción Gran Duque de Alba. Á vil a, 1988. 
-Episcopado abulense. Siglos XVI-XV/JI. Ávila, 1983. 
-«El monasterio premostratense de Sancti Spiritus». Cuadernos abulenses n° 19. 

Enero-junio 1993. pp. 11-40. 

345 



SUÁREZ FERNÁNDEZ, L., «La renovación religiosa del siglo XV: la aparición de 
las cofradías» en 1 Congreso Nacional de cofradías de Semana Santa. Zamora , 
1987. 

SYNODICUM HISPANUM. Tomo VI: Á vila y Segovia . Ed. crítica dirigida por A. 
García García. BAC. Madtid, 1993. 

TAMAYO Y SALAZAR, J., Catálogo de los obispos de Ávila. Año 1652. 

TAPIA SÁNCHEZ, S., «Las fuentes demográficas y el potencial humano de Ávila 
en el siglo XVI» en Cuadernos abulenses n° 2 J~lio-diciembre 1984. 
-«Los factore s de la evolución demográfica de A vila en el siglo XVI» en Cua­

dernos abulenses no 5 Enero-junio 1986. pp. 113-200. 
-«Estructura ocupacional de A vila en el siglo XVI» en EL pasado histórico de 

Castilla y León. Vol. II. Edad Moderna. Junta de Castilla y León. Burgos, 1983. 
pp. 201-223. 

-lA comunidad morisca de Ávila. Salamanca, 1991. 

TEJERO DE LA CUESTA, J.~., Análisis del medio físico de Ávila: delimitación 
de unidades y estudio territoria. Junta de Castilla y León. Valladolid, 1988. 

TEJERO ROBLEDO, E. Toponimia de Ávila. Institución Gran Duque de Alba. 
Á vila, 1983. 

TELLO GIMÉNEZ, J., Hermandades y cofradías establecidas en Madrid. Madrid , 
1942. 

ULLOA , M., lA Hacienda Real de Castilla en el reinado de Felipe JI. FUE. Madrid , 
1977. 

VARIOS AUTORES, lAs cofradías de Sevilla. Historia, antropología, arte. Uni­
versidad de Sevilla. Sevilla, 1985. 

VARIOS AUTORES, Geografía de Castilla y León: las comarcas tradicionales. 
Vol. ill, Ambito. Valladolid, 1990. 

VARIOS AUTORES, Cofradías, gremios y solidaridad en la Europa medieva.l. 
Semana de Estudios Medievales. Estella, 1983. 

VARIOS AUTORES, Gremios, hermandades y cofradías . Actas de los VII Encuen­
tros de Historia y Arqueología. San Fernando, 1992. 

VARIOS AUTORES, La Semana Santa en Castilla y León. Edilesa. León, 1993. 

VAJ310S AUTORES, Documentos para la Historia de Ávila (1085-1985). UNED. 
Avila, 1985. 

V ÁZQUEZ GARCÍA, F., «Aportación documental para el estudio de las obras de 
cantería, carpintería, orfebrería, bordados y escritura de Á vila durante la segunda 
mitad del siglo XVI» en Cuadernos abulenses n° 7 Enero-junio 1987. pp 23-51. 
-«Escultores, ensambladores, entalladores, maestros de cantería, etc.» en Cua-

dernos abulenses n° 16. Julio-diciembre 1991. pp. 41-130. 
-«Doradore s, pintores, etc.» en Cuadernos abulenses n° 17 Enero-junio 1992. 

pp. 111-176. 

VECINDARIO DE ENSENADA. 1759: Ávila, Bilbao, Córdoba, Cuenca, Extrema ­
dura. Prólogo de A. Domínguez Ortiz. Centro de Gestión Catastral. Madrid, 
1991. 

346 



VERDÚ RUIZ, M., «La advocación de Ntra. Sra. de la Portería y la Capilla cons­
truida en su honor dentro del convento abulense de San Antonio» en Cuadernos 
abulenses fl 0 8 Julio-diciembre 1987. pp. 11-92. 

VEREDAS RODRÍGUEZ, A., Ávila de los Caballeros. Imprenta Nicasio Medrana. 
Ávila, 1935. 

VERGARA MARTÍN, G., Estudio histórico de Ávila y su tierra desde su población 
hasta la muerte de Santa Teresa de Jesús . Madrid, 1896. 

VICENS VIVES, J., Historia económica de España. Vicens Vives. Barcelona, 1972. 

VICENTE A. de, «Ávila de curas, fiestas y carnavales» en Revista de Folklore, LIX. 
1985. pp. 147-152. 

VOVELLE, M., Ideologías y mentalidades. Aliel. Barcelona, 1985. 
- La muerte en Occidente de 1300 a nuestros días. 

347 











ISBN 84-89518 

788489 518667 

j 

lnst. 

941 


	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356
	SG 064_001
	SG 064_002
	SG 064_003
	SG 064_004
	SG 064_005
	SG 064_006
	SG 064_007
	SG 064_008
	SG 064_009
	SG 064_010
	SG 064_011
	SG 064_012
	SG 064_013
	SG 064_014
	SG 064_015
	SG 064_016
	SG 064_017
	SG 064_018
	SG 064_019
	SG 064_020
	SG 064_021
	SG 064_022
	SG 064_023
	SG 064_024
	SG 064_025
	SG 064_026
	SG 064_027
	SG 064_028
	SG 064_029
	SG 064_030
	SG 064_031
	SG 064_032
	SG 064_033
	SG 064_034
	SG 064_035
	SG 064_036
	SG 064_037
	SG 064_038
	SG 064_039
	SG 064_040
	SG 064_041
	SG 064_042
	SG 064_043
	SG 064_044
	SG 064_045
	SG 064_046
	SG 064_047
	SG 064_048
	SG 064_049
	SG 064_050
	SG 064_051
	SG 064_052
	SG 064_053
	SG 064_054
	SG 064_055
	SG 064_056
	SG 064_057
	SG 064_058
	SG 064_059
	SG 064_060
	SG 064_061
	SG 064_062
	SG 064_063
	SG 064_064
	SG 064_065
	SG 064_066
	SG 064_067
	SG 064_068
	SG 064_069
	SG 064_070
	SG 064_071
	SG 064_072
	SG 064_073
	SG 064_074
	SG 064_075
	SG 064_076
	SG 064_077
	SG 064_078
	SG 064_079
	SG 064_080
	SG 064_081
	SG 064_082
	SG 064_083
	SG 064_084
	SG 064_085
	SG 064_086
	SG 064_087
	SG 064_088
	SG 064_089
	SG 064_090
	SG 064_091
	SG 064_092
	SG 064_093
	SG 064_094
	SG 064_095
	SG 064_096
	SG 064_097
	SG 064_098
	SG 064_099
	SG 064_100
	SG 064_101
	SG 064_102
	SG 064_103
	SG 064_104
	SG 064_105
	SG 064_106
	SG 064_107
	SG 064_108
	SG 064_109
	SG 064_110
	SG 064_111
	SG 064_112
	SG 064_113
	SG 064_114
	SG 064_115
	SG 064_116
	SG 064_117
	SG 064_118
	SG 064_119
	SG 064_120
	SG 064_121
	SG 064_122
	SG 064_123
	SG 064_124
	SG 064_125
	SG 064_126
	SG 064_127
	SG 064_128
	SG 064_129
	SG 064_130
	SG 064_131
	SG 064_132
	SG 064_133
	SG 064_134
	SG 064_135
	SG 064_136
	SG 064_137
	SG 064_138
	SG 064_139
	SG 064_140
	SG 064_141
	SG 064_142
	SG 064_143
	SG 064_144
	SG 064_145
	SG 064_146
	SG 064_147
	SG 064_148
	SG 064_149
	SG 064_150
	SG 064_151
	SG 064_152
	SG 064_153
	SG 064_154
	SG 064_155
	SG 064_156
	SG 064_157
	SG 064_158
	SG 064_159
	SG 064_160
	SG 064_161
	SG 064_162
	SG 064_163
	SG 064_164
	SG 064_165
	SG 064_166
	SG 064_167
	SG 064_168
	SG 064_169
	SG 064_170
	SG 064_171
	SG 064_172
	SG 064_173
	SG 064_174
	SG 064_175
	SG 064_176
	SG 064_177
	SG 064_178
	SG 064_179
	SG 064_180
	SG 064_181
	SG 064_182
	SG 064_183
	SG 064_184
	SG 064_185
	SG 064_186
	SG 064_187
	SG 064_188
	SG 064_189
	SG 064_190
	SG 064_191
	SG 064_192
	SG 064_193
	SG 064_194
	SG 064_195
	SG 064_196
	SG 064_197
	SG 064_198
	SG 064_199
	SG 064_200
	SG 064_201
	SG 064_202
	SG 064_203
	SG 064_204
	SG 064_205
	SG 064_206
	SG 064_207
	SG 064_208
	SG 064_209
	SG 064_210
	SG 064_211
	SG 064_212
	SG 064_213
	SG 064_214
	SG 064_215
	SG 064_216
	SG 064_217
	SG 064_218
	SG 064_219
	SG 064_220
	SG 064_221
	SG 064_222
	SG 064_223
	SG 064_224
	SG 064_225
	SG 064_226
	SG 064_227
	SG 064_228
	SG 064_229
	SG 064_230
	SG 064_231
	SG 064_232
	SG 064_233
	SG 064_234
	SG 064_235
	SG 064_236
	SG 064_237
	SG 064_238
	SG 064_239
	SG 064_240
	SG 064_241
	SG 064_242
	SG 064_243
	SG 064_244
	SG 064_245
	SG 064_246
	SG 064_247
	SG 064_248
	SG 064_249
	SG 064_250
	SG 064_251
	SG 064_252
	SG 064_253
	SG 064_254
	SG 064_255
	SG 064_256
	SG 064_257
	SG 064_258
	SG 064_259
	SG 064_260
	SG 064_261
	SG 064_262
	SG 064_263
	SG 064_264
	SG 064_265
	SG 064_266
	SG 064_267
	SG 064_268
	SG 064_269
	SG 064_270
	SG 064_271
	SG 064_272
	SG 064_273
	SG 064_274
	SG 064_275
	SG 064_276
	SG 064_277
	SG 064_278
	SG 064_279
	SG 064_280
	SG 064_281
	SG 064_282
	SG 064_283
	SG 064_284
	SG 064_285
	SG 064_286
	SG 064_287
	SG 064_288
	SG 064_289
	SG 064_290
	SG 064_291
	SG 064_292
	SG 064_293
	SG 064_294
	SG 064_295
	SG 064_296
	SG 064_297
	SG 064_298
	SG 064_299
	SG 064_300
	SG 064_301
	SG 064_302
	SG 064_303
	SG 064_304
	SG 064_305
	SG 064_306
	SG 064_307
	SG 064_308
	SG 064_309
	SG 064_310
	SG 064_311
	SG 064_312
	SG 064_313
	SG 064_314
	SG 064_315
	SG 064_316
	SG 064_317
	SG 064_318
	SG 064_319
	SG 064_320
	SG 064_321
	SG 064_322
	SG 064_323
	SG 064_324
	SG 064_325
	SG 064_326
	SG 064_327
	SG 064_328
	SG 064_329
	SG 064_330
	SG 064_331
	SG 064_332
	SG 064_333
	SG 064_334
	SG 064_335
	SG 064_336
	SG 064_337
	SG 064_338
	SG 064_339
	SG 064_340
	SG 064_341
	SG 064_342
	SG 064_343
	SG 064_344
	SG 064_345
	SG 064_346
	SG 064_347
	SG 064_348
	SG 064_349
	SG 064_350
	SG 064_351
	SG 064_352
	SG 064_353
	SG 064_354
	SG 064_355
	SG 064_356



