
LA INVENCIÓN 
DE LA IGLESIA DE SAN SEGUNDO

Félix A. Ferrer García

82

Fé
lix

A
.F

er
re
r
G
ar
cí
a

LA
IN

V
EN

C
IÓ

N
D
E
LA

IG
LE

SI
A
D
E
SA

N
SE

G
U
N
D
O

DIPUTACIÓN PROVINCIAL DE ÁVILA
INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA

ISBN 978-84-96433-38-

9 7 88496 43338



Félix A. Ferrer García

LA INVENCIÓN DE LA 
IGLESIA DE SAN SEGUNDO

COFRADES Y FRAILES ABULENSES 
EN LOS SIGLOS XVI Y XVII

ÁVILA 2006



Fotografía portada: Ermita de San Segundo.
Félix A. Ferrer García

I.S.B.N: 978-84-96433-38-0
Depósito Legal: AV-178-2006
Imprime: Miján, Industrias Gráficas Abulenses



A mis hermanos David, Pilar y Jesús





ÍNDICE

PRESENTACIÓN ............................................................................................................... 7
INTRODUCCIÓN ............................................................................................................ 9

Capítulo I. 
CULTOS Y DEVOCIONES EN LA IGLESIA DE SAN SEBASTIÁN ...................... 13

Capítulo II.
LA IGLESIA DE SAN SEGUNDO DE ADAJA ........................................................... 51

Capítulo III.
EL TRASLADO DE SAN SEGUNDO A LA CATEDRAL......................................... 77

Capítulo IV.
LA FUNDACIÓN DE LOS CARMELITAS DESCALZOS 
EN SAN SEGUNDO DE ADAJA................................................................................... 97

Capítulo V.
LA OTRA HISTORIA DE SAN SEGUNDO: 
LA COFRADÍA DE SAN SEBASTIÁN.......................................................................... 133
Pleitos sobre los molinos en el siglo XVI .................................................................. 135
Las funciones de los cofrades de San Sebastián y San Segundo ....................... 141
El relicario de la periferia urbana ................................................................................ 155
De nuevo la cofradía de San Segundo...................................................................... 164
Una mirada al interior de la iglesia en el siglo XVII............................................... 169
Relación de hermanos de la cofradía ........................................................................ 188

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................................................................ 197

5





PRESENTACIÓN

La ermita de San Segundo, como sabrán casi todos los lectores, es un edifi-
cio emblemático en la historia de la ciudad de Ávila, cuajado de tradiciones y
relatos inmemoriales, arquitecturas sencillas aunque sugerentes y, por otra parte,
ausencias historiográficas que restaban por analizar. Así pues, era necesaria la
publicación de este estudio sobre el templo y sus avatares históricos a lo largo de
los siglos. La Institución «Gran Duque de Alba», dependiente de la Diputación
Provincial de Ávila, ha tratado siempre de resaltar y dar a conocer el patrimonio
histórico-artístico de nuestra Provincia.

El estudio que ahora presentamos es fundamentalmente fruto de una tarea
investigadora a partir de los documentos de varios archivos, sin que falte, por otra
parte, la mirada detenida en la ermita conocida en la Edad Media bajo la advo-
cación de San Sebastián y Santa Lucía. Este libro analiza y, sobre todo, relata una
historia interna que se desarrolla fundamentalmente desde la irrupción del romá-
nico hasta los últimos momentos de la Edad Moderna, un escrito ameno y crítico
en ocasiones sobre nombres concretos (san Segundo, santa Paula de Cardeñosa,
san Sebastián y el obispo Manrique de Lara) y algunos un tanto anónimos, como
los propios artistas y artesanos, los cofrades, los molineros y los frailes carmelitas
descalzos.

Sobre este conjunto de itinerarios historiográficos (la arquitectura y sus imá-
genes, la fundación carmelitana y la cofradía, las leyendas y las formas económicas,
etc.), el autor ha construido un singular análisis necesario para el conocimiento
puntual y objetivo de la historia de Ávila, evidentemente a partir de datos con-
cretos, pero con interpretaciones sobre una iglesia alejada del núcleo central
urbano que acercará a los lectores a un edificio reconocido por los abulenses gra-
cias, sobre todo, a la festividad de nuestro patrón, San Segundo, el 2 de mayo. El
autor, Félix Alfredo Ferrer García, es Miembro de Número de la Institución «Gran
Duque de Alba», donde ya ha colaborado con otras investigaciones ya publica-
das; es asimismo doctor en Historia, profesor de Historia en el IES «Isabel de Cas-
tilla» de nuestra capital y profesor-tutor de Arqueología en el Centro Asociado de
la UNED de Ávila. La invención de la iglesia de San Segundo. Cofrades y frailes

7



abulenses en los siglos XVI y XVII viene a llenar, pues, un hueco en la historia de
la ciudad, un vacío que trata de superar los relatos legendarios, las noticias apó-
crifas y las interpretaciones sumamente heroicas y laudatorias de los cronistas y
escritores interesados por los avatares de la ciudad abulense desde los momentos
finales de la Edad Media.

Por estas razones, nos felicitamos por la oportuna publicación de esta obra
gracias a la Institución «Gran Duque de Alba».

AGUSTÍN GONZÁLEZ GONZÁLEZ,
Presidente de la Diputación de Ávila

8



INTRODUCCIÓN

¿A dónde iba Segundo? ¿Dó vas Segundo?, se preguntaba el anónimo autor
de un corpus de poesía mural en el año 1594. La respuesta resultaba evidente,
no así la procedencia del recreado primer obispo de Ávila. La dualidad, la dupli-
cidad, la ambivalencia mantenida en torno a dos santos en una misma persona,
o dos personajes para un mismo santo, y un par de espacios físicos y litúrgicos me
sorprendía desde hacía años, uno el san Segundo de la catedral, el alto, el de una
espléndida capilla barroca junto a la antigua calle de la Albardería; el otro, más
bajo en su ubicación y relativamente popular, con matices supersticiosos, desco-
nocido también para los ciudadanos en la ermita románica junto al río Adaja. En
ambos casos, imágenes, mitos e historias reales resultaban poderosamente atrac-
tivas y, a la vez, limitadas por unas escenografías particulares.

Evidentemente la tentación no vivía arriba, sino en los arrabales del Puente
Adaja. Conocía la ermita antigua de San Sebastián, su cambio de titularidad, su
escasa repercusión sobre las conciencias, disposiciones y culturas medias de los
ciudadanos abulenses. El patrón de Ávila pasaba y permanece desapercibido,
lógico en una ciudad en la que santa Teresa adquiere un papel estelar y un domi-
nio absoluto en el pueblo de los santos. Me llamaba también la atención la esca-
sa relevancia que adquiría la celebración del santo el día 2 de mayo de cada año,
coincidiendo habitualmente con algún puente laboral, deslucida pese a la insis-
tencia en los últimos cursos anuales por el cabildo y el ayuntamiento para que los
vecinos asistieran a la misa, procesión y festejos en el barrio del poniente. Sin
embargo, los intentos resultaban vanos. Algún turista accidental se encontraba de
sopetón con la comitiva en el Mercado Chico, varios moradores acompañaban la
imagen en andas del escultor y profesor Antonio Arenas en su recorrido hacia el
templo del Adaja, escasos estandartes eran portados por los miembros de las
cofradías y pocos niños esperaban entusiasmados la salida de gigantes, cabezu-
dos, la tarasca, ogros, brujas y hasta Blancanieves y sus enanos, convirtiendo por
unos instantes las calles en un parque temático del incorrupto Disney. Se barrun-
taba ya la escasa presencia de público alegando la acumulación de festividades

9



en los dos primeros días de mayo. Reconozcamos que la excusa puede ser tam-
bién válida para la procesión de carácter civil, festivo y reivindicativo que los sin-
dicatos de clase abulenses convocan para el primero de mayo. Una de cal y otra
de arena. Asisto a la manifestación para exigir y reivindicar los derechos de los tra-
bajadores, para protestar por las políticas sociales y económicas de los gobiernos
de turno. Al día siguiente, en un acto más de observador que de creyente, me
dirijo a la ermita de San Segundo tratando de meter la mano bajo el magnífico
sepulcro de Juan de Juni solicitando tres deseos para que se me conceda uno. La
pequeña Laura se niega a introducir la mano, Pablo ni siquiera intenta tocar la
caja de nogal bajo el monumento y Marta extrae un pañuelo de papel, un klee-
nex, ante la mirada sorprendida del santero. No vale la modernidad. Ha de ser
un pañuelo de tela. En ocasiones, el mismo santero nos ha prestado el suyo. 

Por otra parte, existía un interés por el urbanismo del barrio. Reconociendo
la rápida transformación urbana de Ávila, el arrabal del Puente ha sido el que más
ha sufrido –literalmente– los atropellos de una ciudad declarada «patrimonio de
la humanidad». Se quiso entender con esta proclamación que había que salva-
guardar aquellas iglesias, los monumentos y los edificios que destacaban por su
reconocimiento académico, su aparición en catálogos monumentales, guías turís-
ticas de sobrado prestigio, aquellas imágenes modélicas que habían sido consi-
deradas a finales del siglo XIX como objetos artísticos por una burguesía cargada
de tópicos culturales. Motivo suficiente para iniciar el desmantelamiento del arra-
bal del río: derribo nocturno y vigilado de la vieja fábrica de harinas, descompo-
sición de muros, abandono inmundo del Adaja… Y como alternativa, la creación
de un espacio escalonado ribereño para satisfacer la profunda curiosidad de los
vecinos por su ciudad. Se ha conseguido: los paseantes anónimos se preguntan
constantemente qué es eso, a qué tanta escalera, tanto nivel superpuesto, si algu-
na vedette nos sorprenderá con algún espectáculo, si el constante sube y baja es
un detalle de la Junta de Castilla y León para mejorar nuestro físico… Afortuna-
damente, en el otro lado del puente, una intervención urbanística y unas remo-
delaciones arquitectónicas muy ajustadas han permitido adecentar los alrededo-
res del atrio de San Segundo a partir de los proyectos de los arquitectos Jesús Gas-
cón Bernal y Santiago Herráez Hernández.

La ocasión para iniciar este trabajo se me presentó con la realización de la
Tesis Doctoral sobre la basílica de San Vicente. En un legajo del Archivo Diocesa-
no localicé unos manuscritos originales sobre un pleito entre el convento del Car-
men de San Segundo de Adaja y las parroquias de la ciudad, luego otros en los
que el concejo, con todos sus regidores en el año 1600, establecía unas cláusu-
las para conceder el permiso a varios frailes carmelitas en su asentamiento junto
al río. La fundación de los carmelitas en el antiguo templo de San Sebastián era
conocida por medio de los escritos de Fernández Valencia, Tello Martínez, Mar-
tín Carramolino, Ballesteros y otros historiadores. Sin embargo, las noticias histó-
ricas eran sumamente parcas y fragmentarias. Así que decidí estudiar ese período
(1600-1610), pero forzosamente había que analizar qué resortes, qué enfrenta-
mientos y condiciones se pudieron dar para que los del Carmen Descalzo mos-

10



traran tanto interés por instalarse en un barrio desprotegido y escasamente con-
siderado desde el año 1519 (descubrimiento de san Segundo), cómo actuó la
vieja cofradía de San Sebastián, qué papel desempeñó el cabildo, qué proceso
cultual se inicia con el cambio de titularidad de la iglesia del río. En este sentido,
no quedaba más remedio que indagar acerca de las religiosidades (populares y
locales) que se daban en la ermita, su aceptación por unos vecinos industriosos y
su decadencia ante la recreación del primer prelado. Todo esto suponía recorrer
visualmente el interior del edificio, mostrar sus retablos e imágenes, ubicarlos en
un marco arquitectónico preciso.

Las dificultades de este trabajo se han planteado, sobre todo, por la escasa
documentación existente sobre la ermita del Adaja. Contrasta la abundancia de
manuscritos, códices y libros de la capilla de San Segundo con la menguada, inse-
gura, aleatoria y difusa documentación de la ermita. Papeles sueltos (cartas de
obligación, borradores de censos, escrituras de arrendamiento, etc.) y libros
incompletos (cuentas de los mayordomos de la cofradía) indican el azaroso cami-
no que en los siglos XVI y XVII tuvieron que soportar los hermanos de San Sebas-
tián, con constantes presiones recibidas y menores esperanzas ofrecidas para con-
vertirse en un espacio simbólico digno de la primera catedral de Ávila. Es la his-
toria de un edificio apartado en todos los sentidos, el relato sobre unos persona-
jes anónimos que fueron incapaces de convertirse en una burguesía industriosa y
activa políticamente a lo largo de los siglos. No pudieron.

Los cinco capítulos de este libro tratan, pues, de los cultos en la iglesia de
San Sebastián, la invención de un nuevo templo, San Segundo, el estado en que
queda la ermita del Adaja tras el abandono del cuerpo santo por mediación del
obispo Manrique de Lara, la llegada de los carmelitas descalzos y su constante
deambular por la ciudad extramuros hasta ubicarse definitivamente en el solar
natal de la Santa, las funciones de los cofrades de San Sebastián, sus pleitos, con-
tabilidades y necesidades litúrgicas, sus niveles de solidaridad y, por último, sus
posesiones artísticas.

Si bien la documentación no es muy abundante, aparece reseñada en las
notas a pie de página, siendo manuscritos sueltos, códices y papeles impresos que
marcan una evolución no tanto diacrónica como referida a la sucesión de los dife-
rentes capítulos: una bula del papa Pío V, un breve del nuncio Campegio, los
acuerdos de los frailes carmelitas con el concejo abulense, la concordia entre el
convento del Carmen y las parroquias*, los dos primeros capítulos del Libro de la
fundación del convento depositado en el Archivo de La Santa, además de otra
documentación procedente de los archivos catedalicio, diocesano e histórico pro-
vincial. La inclusión de fotografías ofrece al lector una colección de imágenes rela-
cionadas con los avatares de la ermita y la figura de San Segundo, imágenes que,
salvo indicación contraria, han sido realizadas por el autor (las del interior de la
ermita de San Segundo con el correspondiente permiso de la vicaría general del

11

* Vid. F.A. Ferrer García, «Documentos sobre los cofrades de San Sebastián y los carmelitas
descalzos de Ávila (siglos XVI-XVII)». Cuadernos Abulenses, 33 (2004), pp. 153-186.



obispado de Ávila). Las notas a pie de página remiten al interesado a la docu-
mentación consultada, señalando la procedencia y la signatura precisa, mientras
que en el cuerpo del libro se podrán encontrar entre paréntesis aquellas citas pro-
cedentes de otros autores, indicando el año de edición de la fuente consultada y
la página que se intertextualiza. Por último, se agregan al final de esta obra las
referencias bibliográficas que permiten un acercamiento a este olvidado edificio
de la ciudad de Ávila.

Félix A. Ferrer García
Ávila, 14 de octubre de 2006 

12



Capítulo I
CULTOS Y DEVOCIONES EN LA IGLESIA 

DE SAN SEBASTIÁN





Por una Real Orden de 23 de junio de 1923 se declaró monumento arqui-
tectónico-artístico a uno de los espacios menos conocidos y más controvertidos
de la ciudad de Ávila, la ermita de San Segundo, considerada por numerosos cro-
nistas e historiadores locales como la primera iglesia del episcopado. Fundada
por san Segundo, supuesto primer obispo según las fuentes más tradicionales,
sobrevivió durante varias centurias a partir de los mitos abulenses creados desde
el siglo XVI. La vinculación entre la época evangélica («Siete Varones Apostóli-
cos») y el resurgir de las relaciones de mártires, santos y santas, beatos y beatas
en el Quinientos se estrecha a medida que el obispado se consolida ajustándose
con la monarquía autoritaria y el unitarismo religioso. Al menos desde finales del
siglo XV se iba preparando el camino para acumular, más tarde, un amplio reper-
torio hagiográfico destinado a la sociedad abulense de los caballeros, clérigos y
pecheros.

Coincidiendo con la repoblación del valle de Amblés, los constructores abu-
lenses inician una profusa misión arquitectónica, levantándose, desde finales del
siglo XI hasta mediados del XII, las iglesias de San Andrés, San Vicente y San
Pedro, luego San Sebastián (San Segundo), San Pelayo (San Isidoro) y San Este-
ban; por último, al final del románico, San Nicolás, la Magdalena, Santo Tomé el
Viejo, Santo Domingo de Silos y San Bartolomé (Santa María de la Cabeza). Pos-
teriormente numerosas iglesias, ermitas y humilladeros llenarán el territorio de la
ciudad extramuros. La que será luego la iglesia de San Segundo formaba parte
esencial de la leyenda abulense desde el instante en que se estimaba un antiguo
lugar de culto. Antonio de Cianca, a finales del siglo XVI, identificaba la pequeña
ermita del Adaja con la primera construcción episcopal respaldada por el conde
Fernán González tras la victoria de Simancas, hipótesis que, como sostiene Ángel
Barrios, no sólo es atrevida y de su propia cosecha, sino indemostrable. Estable-
cida la noticia legendaria, se asentará en el resto de los autores abulenses, en Tello
Martínez por ejemplo: el conde Fernán González logra una victoria junto a la villa
de Simancas «contra los mismos mahometanos o moros, en que murieron 70.000
de ellos…; y el conde los hizo [los votos] también a san Millán, en cuyo monas-
terio de la Cogolla se halla el privilegio en que consta aver edificado la yglesia
maior de Ávila, dándola de nuevo el título del Santísimo Salvador, cuya vocación
trahía desde el primer obispo san Segundo, que se tiene averlo dado a su antigua

15



yglesia de Adaxa» (Tello Martínez, 1778: 41). «Y entrando san Segundo en la ven-
turosa Áuila, hizo su asiento en vna humilde casilla, poniéndola nombre de igle-
sia al título del Saluador, a las orillas del río Adaja» (Ariz, 1607: I, 28 v.). Al menos
desde el año 1142 la ermita junto al Adaja poseería un santo titular (Sebastián) o
una santa (Lucía), pues es en esa fecha cuando el rey Alfonso VII dona a la cate-
dral abulense y a su obispo Eneco (Egerón) una tierra próxima a otra perteneciente
a la misma sede episcopal1. Coincidiendo con la fase intermedia del románico se
estaría construyendo la futura ermita de San Segundo sobre un territorio perte-
neciente jurídicamente al obispo Íñigo (1113-1158). 

16

Capitel románico: grifos afrontados.

1 Doc 4 bis. 1142, septiembre, 27. Ávila. Á. Barrios García, Documentación medieval de la
Catedral de Ávila, Salamanca, Universidad, 1981. Ea propter ego Adefonsus Hispaniae Imperator una
cum uxore mea Berengaria, grato animo, voluntate spontanea, nemine cogente, pro mea parentumque,
dono iure hereditatio Ecclesiae Sancti Salvatoris Pontificali in Avila fundatae, dominoque Enegoni, eius-
dem loci episcopo, suisque successoribus et canonicis Deo ibidem servientibus, illam meam terram
quam tenuit Enego Garsiez quae scilicet iacet iuxta Adagiam fluvium, habens ex una parte quandam
terram Sancti Salvatoris et ex altera rivus supranominatus. Á. Barrios García, La Catedral de Ávila en la
Edad Media: estructura socio-jurídica y económica, Ávila, Caja Central de Ahorros, 1973, pp. 99-100.
Traducción: «Por todo ello, yo Alfonso, Emperador de España, juntamente con mi esposa Berengue-
la, hago de buen grado y voluntariamente, para remisión de nuestros pecados, donación con derecho
hereditario, a la iglesia pontifical de San Salvador fundada en Ávila, a don Iñigo, obispo de la misma
y a sus sucesores y canónigos que allí sirven a Dios, de aquella tierra mía que posee Iñigo García, a
saber, la que está situada junto al río Adaja…», según F. de las Heras Hernández, La Catedral de Ávila,
Ávila, 1981, p. 9. 



La iglesia del Adaja obedece a una sencilla tipología, resaltando su aspecto
tosco que induce a pensar en una primera construcción románica dentro de la
ciudad, si bien marca un momento intermedio entre los años 1130 y 1160 (Gutié-
rrez Robledo, 2000: 540). Una planta de inspiración basilical de tres naves con
cabecera tripartita, desviada de su eje hacia el nordeste por una simbología cris-
tológica (que se repite en otros templos: San Miguel de Almazán, por ejemplo, o
en numerosas iglesias peninsulares y francesas), por un error en la primera cimen-
tación o por la pervivencia y mantenimiento de un anterior lugar de culto de la
etapa prerromana o del mismo Imperio. La aparición de un ara votiva en una
escalera colmatada a los pies de la ermita, además del mantenimiento de una
necrópolis medieval y el hallazgo de numerosas cerámicas pintadas de tradición
indígena induce a los arqueólogos J.F. Fabián y M.ª Mariné a plantear «la posibili-
dad de considerar una evolución diacrónica como lugar cultual desde la época
romana hasta la construcción de la actual iglesia románica» (Fabián y Mariné,
2000: 121). Volviendo a la construcción, ábsides y paramentos obedecen a la
fábrica románica, los primeros cerrados con bóvedas de cañón y horno en los tra-
mos recto y curvo de las capillas respectivamente, los segundos escasamente arti-
culados, con una portada al mediodía formada por cinco arquivoltas sobre colum-
nas y jambas relacionada con los canteros que habían trabajado en la basílica de
San Vicente, mientras que la puerta del norte, posiblemente con las mismas
características formales, se suprimió en la segunda mitad del siglo XVI al adosarse

17

Ara votiva romana en el lienzo del poniente de San Segundo.



un edificio de uso conventual (a partir del año 1600). Un tercer acceso en el flan-
co oeste, también románico, fue sustituido por una entrada con arco carpanel a
principios del siglo XVII. El interior del edificio se cubriría con una sencilla arma-
dura de madera hasta que fue cambiada por otra, de clara influencia mudéjar, en
1521, realizada por Rodrigo Matienzo.

Estructura arquitectónica sumamente sencilla, sin transepto ni otro elemen-
to que delate una mayor complejidad, la iglesia de San Sebastián se relacionaría
estilísticamente con San Esteban y San Andrés de Ávila y con algunos edificios
más alejados como Santa Marina de Aguas Santas (Orense), Santa Cruz de la
Serós y Santa María de Iguacel en la provincia de Huesca, San Esteban en Sos del
Rey Católico, Castañeda en Cantabria y San Pedro de Cervatos, iglesias de tres
naves en su mayoría (excepto la de Cervatos y Serós) y con dimensiones muy
similares al monumento del río Adaja. El análisis de la planimetría del templo
abulense, a partir de los resultados métricos, muestra ciertas afinidades con otras
iglesias como San Andrés de Ávila, la pequeña construcción de Santa Marina y
los edificios de Santa María de Arbás, San Millán de Segovia y Santa Cruz de la
Serós. Independientemente del número de naves, las medidas en centímetros se
expresan para San Sebastián en 1.037 para la altura, 2.224 para la longitud y 543
para el ancho de la nave central, traduciéndose en «pies castellanos» (27.86 cms.)
en 37.22, 79.82 y 19.49 respectivamente. Mediante un modelo matemático-

18

Planta de la iglesia de San Sebastián en la segunda década del siglo XVI, con la estructura románica
y las remodelaciones iniciadas en el año 1519 (arcos formeros, sustentos toscanos, derribo de los
muros interabsidiales), antes de los añadidos posteriores (sacristía, convento, etc.).

Diseño gráfico: Jesús Ferrer García, arquitecto técnico (a partir de una planta de la Dirección 
General de Patrimonio y Promoción Cultural. Junta de Castilla y León, 1995).

0 5 10 m



estadístico (Plot of Fifted Model) se observa precisamente la adecuación de los
resultados logarítmicos al análisis metrológico, destacando la catedral de Santiago
de Compostela y alejándose de la diagonal las iglesias abulenses de San Vicente y
San Pedro. El resto de los edificios (San Isidoro de León, San Millán de Segovia, San
Pedro de Tejada, San Martín de Frómista, además de los anteriormente reseñados)
se adecuan coherentemente a las variables longitud y altura, es decir, existe una
relación precisa, si no matemática, entre la anchura de la nave central y el desa-
rrollo altitudinal del edificio, independientemente de la planimetría de cada igle-
sia. Dejando a un lado los templos de nave única (San Pedro de Tejada, Santa Cruz
de la Serós o San Pedro de Cervatos), el resto se aglutinan linealmente a partir de
las variables estimadas con algunas excepciones como Santiago de Compostela,
San Vicente y San Pedro, edificios de grandes dimensiones en contrapunto con
algunas iglesias de reducidas proporciones como Santa Marta de Tera (Zamora), de
nave única y escasa altura (22.07 pies castellanos), una anomalía similar a la de San
Pedro de las Dueñas (León) con tres naves y 24.04 pies de altura en su nave prin-
cipal. Sin ser estrictamente original, el templo de San Sebastián ofrece algunas
peculiaridades dignas de resaltar. En primer lugar, el cuerpo de la iglesia (excep-
tuando la cabecera triabsidial) se inscribe en una planta cuadrangular de 15,738 m.
(este-oeste) y 15,410 m. (norte-sur). Considerando que los paramentos románicos
se levantan a mediados del siglo XII, ya desde la primera campaña constructiva los
canteros y maestros se alejan de cualquier principio de simetría cuando poco a
poco va estrechándose la nave septentrional, mostrando una acusada desviación
de 1,20 metros desde el arranque del muro a los pies de la iglesia hasta su llegada
al ábside septentrional. La asimetría se confirma, además, al observar las medidas
de las tres naves en su zona media (tomando como línea transversal la que proce-
de de la puerta abocinada del mediodía). Así, la nave sur tiene una anchura de
4,279 m., la principal de 5,439 m. y la última de 5,252 m., aunque, como ya se
ha indicado, ésta se estrecha a medida que avanza hacia el oriente. La altura de la
nave central, desde el pavimento hasta la hilera de la armadura, es de 10,377
metros. Similar anómala construcción se repite en la cabecera. La longitud de la
nave central, desde su arranque en el poniente hasta el muro del ábside principal,
es de 22,245 m., muy cercana a la de San Andrés de Ávila (21,75 m. o 78.06 pies
castellanos). Como se ha insistido anteriormente, la cabecera de San Sebastián /
San Segundo muestra una desviación nororiental respecto al teórico eje de cons-
trucción, de manera que el camino direccional que marca cualquier iglesia romá-
nica se ve descompensado de manera clara y tangible. Esta circunstancia referida a
la inicial construcción desorientada de los ábsides, fundamentalmente el central y
el septentrional, condicionaría el resto de la obra posterior, es decir, el levanta-
miento de los paramentos, su irregular disposición y, tal vez, la aparición de algu-
nos problemas constructivos que tratan de ser disimulados a principios del siglo
XVI. En definitiva, la asimetría se refleja también en los ábsides: el central, con una
anchura en su tramo recto de 6,037 m. y una altura de 7,401 m.; el meridional,
con 4,370 y 6,811 respectivamente, y, por último, el septentrional, el más irregu-
lar con unas medidas de 4,250 m. de ancho y 7,091 de altura, resultando aislada-
mente el más estilizado, pero, a la par, el más extraño por su acusada desviación. 

19



La escasa y tosca iconografía de la escultura románica de la iglesia se refiere
a unos capiteles con decoración vegetal (en la cabecera un capitel con helechos
y pomas, otro con helechos y volutas en la puerta sur), otros figurativos (tres hom-
bres con túnica, una dama con su séquito) y algunos de carácter fantástico (caba-
llero y grifo, leones y áspid, sirenas aladas, leones enfrentados, león y grifo), mien-
tras que se elaboran algunas impostas en la cabecera con palmetas en cercos ani-
llados y unas arquivoltas, en el lateral del mediodía, con rosáceas octopétalas.
Estilísticamente, la iglesia de San Segundo se relaciona con la de San Pedro «por
repetir algunas de sus impostas y mostrar el mismo estilo algunos de sus capite-
les; a lo anterior hay que añadir un fuerte componente cántabro, siendo irrefuta-
bles las relaciones con Santillana, Elines o Cervatos» (Vila, 1999 y 2000: 125 y
590), indicándose que el ayudante del primer taller de San Pedro se desplaza a
la arquitectura de San Sebastián alcanzando el grado de maestro en la decoración
de la cabecera. 

20

Desde la tribuna, interior de la ermita de San Segundo.



21

Planta de la cabecera de San Segundo, según J.L. Gutiérrez Robledo.

Ábsides de la ermita de San Sebastián.



22

Capitel románico de la puerta meridional: sirenas aladas.

Capitel románico del ábside central: dama con séquito.



23

La ubicación de San Segundo es peculiar, pues se levanta en un rehundi-
miento topográfico de difícil acceso, únicamente explicable por la inicial acumu-
lación de pobladores fuera de la ciudad, junto al Adaja, «por gozar del río –dice
el benedictino Luis Ariz–, a falta de no auer otras fuentes descubiertas en aquel
tiempo y por estar más en el paso de las poblaciones» (I, 52 r.), un territorio sobre
el que camina el torrente «entre peñas, pesqueras y mimbrerales: en esta parte se
hallan muchas yervas medicinales y olorosas» (González Dávila, 1647: 192). Que
ese torrente denominado Guadaxa (¿Azdâya?) actuara como defensa natural en
esta zona del poniente abulense explicaría la continuidad morfológica de las
murallas respecto al lienzo septentrional, pero, al mismo tiempo, el aislamiento y
alejamiento del templo sobre el núcleo central en todos los sentidos. La dificul-
tad de comunicación de esta iglesia con el resto de la ciudad, y particularmente
con la ciudad alta, justifica en gran medida los avatares de su ocupación desde el
siglo XVI. Antes, la iglesia, bajo la advocación de san Sebastián, formó el núcleo
de un barrio escasamente poblado, pero muy activo desde el sector industrial.
Abundantes molinos hidráulicos, batanes, tintes y curtidos llenaban los arrabales
del Puente, con una población que moraba en los alrededores del río y en el
barrio de San Esteban. «Otrosí ante la puerta del rrío e ante la puente y en con-
torno de la puente se pobló bien el burgo y arrabal nombrado de la Puente por
homes que habían las artes de tinturales, molineros, cortidores, bataneros y algu-
nos homes albardoneros»: (Segunda leyenda... de Ávila, Tít. 59). En cualquier
caso, el carácter marginal –geográfico e instrumental– de la población del Adaja
insistía en la condición contaminante de las actividades económicas y de los pro-
pios vecinos. El asentamiento social localizado junto a las riberas del río, en el
exterior occidental de la muralla medieval, acentúa el localismo de los poblado-
res, incide en el carácter un tanto marginal de los moradores al mismo tiempo
que la propia cercanía a los muros defensivos sirve como referente sagrado para
las élites caballerescas y eclesiásticas. La muralla en sí adquiere un matiz religio-
so: «Santas cosas son llamadas los muros et las puertas de las cibdades e de las
villa» (Tercera Partida, Ley XV, Título XXVIII). Sorprendentemente, será en este
barrio donde aparezcan los restos del primer obispo de la diócesis. «La capilla de
San Segundo, cathedral primitiva que tubo el título del Salvador y después fue
parrochia de San Sevastián» (Tello Martínez, 1788: 49). Ahora bien, la preemi-
nencia de esta iglesia no se refleja en su oscuro pasado. Las primeras noticias son
muy escuetas en una nómina del cardenal Gil Torres, desde la ciudad de Lyon,
en 1250, julio, 62, en la que la iglesia debía contribuir con seis morabetinos a la
mesa capitular. La titularidad de san Sebastián está confirmada por los cronistas e

2 Doc. nº 77. 1250, julio, 6. «El cardenal Gil Torres establece la nómina detallada de lo que
deben pagar cada uno de los lugares de la diócesis abulense a las mesas episcopal y capitular». Á.
Barrios García, Documentación medieval…, op. cit., 1250, julio, 6. Lyon. «Consignación de rentas
ordenada por el cardenal Gil Torres a la Iglesia y obispo de Ávila». La mayores rentas se registran en
la parroquial de San Pedro, con 100 morabetinos. «(…) Sant Sabastian VI mor. (…) In istis XVI prece-
dentibus medie tercie decimarum». Vid. J. González, «La Extremadura castellana al mediar el siglo XIII».
Hispania, 127 (1974), p. 419. Vid. Á. Barrios García (ed.), Segunda Leyenda de la Muy Noble, Leal y
Antigua Ciudad de Ávila, Ávila, Institución «Gran Duque de Alba», 2005.



24

historiadores abulenses, desde Gonzalo de Ayora hasta José Tello Martínez, aun-
que hay autores, como Bartolomé Fernández Valencia, que especifican una doble
advocación al mismo santo y a santa Lucía, mientras que, más recientemente,
Dionisio Ridruejo e Isidro Bango Torviso señalan la primera titularidad de la santa
presumiblemente a partir de la lectura de un texto del capitán y comunero Gon-
zalo de Ayora de Córdova: «agora llaman de San Sebastián…, la qual iglesia aún
primero fue dicha Santa Lucía…» (Ayora, 1519: 5 r). «Ha tenido tres advocacio-
nes: la primera, de San Salvador, que conservó desde el tiempo de su fundación
por más de trescientos años; la segunda, de San Sebastián y Santa Lucía, márti-
res, hasta el año de 1519 en que se manifestó milagrosamente el cuerpo de su
pastor y fundador…» (Fernández Valencia, 1676: 90). 

En cualquier caso, se trata de un largo y tortuoso recorrido que implicará la
sustitución de unos cultos por otros. Bajo estas circunstancias –la tradición frente
a una narración emergente–, el discurso ideológico se falsifica en los documen-
tos, repitiéndose los mismos tópicos, señalándose ciertos estereotipos biográficos
en un doble sentido, el erudito, pensado para los medios dominantes y para com-
pensar la imagen que de sí misma tenía la ciudad, y el popular, en tanto que cada
personaje marca un modelo de comportamiento, unas pautas de conducta en la
vida terrenal y en la esfera sobrenatural. Un ejemplo se encuentra en las actas
capitulares cuando en una sesión de 30 de enero de 1518 se establece una con-
cesión a la ermita de San Sebastián, añadiéndose posteriormente «e Sant Segun-
do» en un claro intento de presentar alguna documentación anterior a la inven-
ción del cuerpo episcopal3. Lo mismo ocurre con los documentos arqueológicos.
Se invierten devociones, se trasladan mitos, adecentándose espacios urbanos caí-
dos en cierto olvido institucional. A medida que crece la intolerancia (expulsión
de los judíos en 1492, conversión de los mudéjares en 1502, control más o
menos riguroso de los moriscos), los atributos cristianos se intensifican, de forma
que se va configurando una nueva sociedad plagada de personajes de pasado un
tanto oscuro o, al menos, problemático, Segundo, Pedro del Barco, Paula Barba-
da, Pascasio o Pascual Arnugo, en detrimento de otras tradiciones relacionadas
con los momentos repobladores (Vicente y sus hermanas Sabina y Cristeta, san
Sebastián, san Isidoro, san Martín, san Cebrián) o de leyendas estrictamente loca-
les (los héroes civiles se igualan a los santos en la Crónica de la población de Ávila
y en otros relatos de carácter apologético, nobiliario y moralizante: Gonzalo de
Ayora y Luis Ariz, por ejemplo).

Desde un punto de vista estrictamente formal, la eclosión hagiográfica que
se produce en el siglo XVI delimita claramente una nueva sacralidad, reconvierte
espacios urbanos (San Vicente, San Segundo, La Antigua) y sirve para configurar

3 Archivo de la Catedral de Ávila (A.C.A). Actas capitulares. Libro 2 (1518-1519), fol. 10 r.
Parecida manipulación documental se observa en el Libro de Aniversarios Antiguos (1447-1488) de la
catedral abulense, en una relación de las dieciocho fiestas del calendario viejo, añadiéndose con un
tipo de letra bastante posterior la anotación «San Segundo». Vid. C. Luis López, Estatutos y ordenan-
zas de la iglesia catedral de Ávila (1250-1510), Ávila, Institución «Gran Duque de Alba». 2004, pp.
193-215.



25

algunas prácticas litúrgicas en medios rurales (El Barco de Ávila, Tormellas, Son-
soles, etc.) o con las numerosas ermitas con advocación a la Virgen en el territo-
rio episcopal desde el siglo XVI: ermitas de Nuestra Señora de las Fuentes (San
Juan del Olmo, Grajos), Nuestra Señora de la Estrella (Martínez), de la Fuente
Santa (Medinilla), del Cristo del Berrocal (Cardeñosa) y otras más. Muchas de
estas prácticas procuran asimilar primitivos cultos indígenas relacionados con el
agua, las rocas, la luna y el sol. Incluso se puede presumir que algunas interpre-
taciones no demasiado lejanas tratan de asegurar una visión culta o clásica (la
añoranza de una romanización intensa) en algunos santuarios: Fons Solis, «Fuen-
te de los Soles», derivará en Sonsoles, en detrimento de versiones más eclesiásti-
cas (¿menos creíbles?) relacionadas con la presencia de san Zoilo (san Zoles > san
Soles > «son soles» > Sonsoles) en el paraje cercano al despoblado de San Pedro
de Linares. A menudo, la nueva sacralización de un entorno urbano provocaba
la aparición de una casta eclesiástica, al menos en la delimitación de un barrio
con su poblamiento, casas, huertas y huertos, y la estratificación de los vecinos.
Las cuadrillas parroquiales, por ejemplo, están ya perfectamente establecidas en
el siglo XVI, y únicamente la población morisca resiste el impulso eclesiástico cen-
trado en el culto a una determinada imagen al tiempo que la población cristiana
tiende a agruparse en las cofradías, en unos movimientos asociativos de fieles que
constituyen una representación destacada de la religiosidad popular. Aquellas
áreas, no descristianizadas pero sí alejadas geográfica e institucionalmente de los
centros de poder, serán las que ofrezcan una mayor resistencia, por parte de los
vecinos, a la imposición de un nuevo culto. La persistencia de viejos rituales rela-
cionados con una religión de procedencia rural, indiferente a los dogmas y a las
ceremonias oficiales, ligada al ritmo de la naturaleza, fundamentalmente precris-
tiana, explicaría la dificultad del estamento eclesiástico por consolidar nuevas cre-
encias (Ginzburg, 1974: 130). Razón suficiente para que las estrategias eclesiás-
tica y concejil se centraran en algunas pequeñas ermitas que se encontraban en
los arrabales de la ciudad. Algunos templos solitarios que no eran parroquias y,
por tanto, se apartaban de los hábitos de control litúrgico y piadoso, mantenían
su vinculación con el vecindario por medio de unos santos reconocidos popular-
mente. El distanciamiento físico respecto al centro urbano de los pequeños edi-
ficios religiosos ubicados en las cercanías del río Adaja acredita su azarosa histo-
ria: la ermita de San Lorenzo (conocida también como San Llorente, o San Loren-
cio), junto a la Peña de Santa Barbada de la que escribe el beneficiado Bartolo-
mé Fernández Valencia4 (la «Cruz Milagrosa» que menciona Juan Martín Carra-
molino), se arruinó en 1835 durante la primera guerra carlista; sus sillares sirvie-
ron para fortificar aún más la ciudad; la de San Lázaro, antiguo hospital, relacio-
nada con la huida de santa Teresa y su hermano Rodrigo de la ciudad en busca

4 «Y también se halla la memoria de su milagrosa vida en la iglesia de San Lorenzo, y junto a
ella hay una peña de cuyas vetas está formada una perfectísima cruz adonde según tradición la santa se
arrodillaba y hacía oración a Dios» (Tratado III). «Ninguna particularidad ofrece la piedra de la cruz mila-
grosa; es una simple cruz formada por dos vetas de cuarzo, cortadas perpendicularmente, y que la fe
de un pueblo religioso ha hecho brotar de la roca, y la considera como testigo del prodigio verificado
en aquel sitio, en obsequio de su venerada paisana, la aldeana de Cardeñosa» (Picatoste, 1888: 112).



26

de los sarracenos (ya en África), la de San Mateo, de los templarios, junto al río
Adaja, y la de San Julián siguieron el mismo camino de abandono, con otras ape-
nas identificadas como la de San Cebrián (Sant Cebrian, 1250), desaparecida antes
del siglo XIX. El fin de la empresa reconquistadora contra el islam sirve de pistole-
tazo de salida para una nueva hagiografía en los territorios peninsulares, hasta ese
momento más dependientes de las hazañas bélicas y de la organización territorial
y repobladora que de sus fuentes doradas inspiradoras de santos y santas que se
impulsarán definitivamente desde los Reyes Católicos hasta la conclusión del con-
cilio tridentino. Al mismo tiempo, en ese tránsito del Medioevo a la modernidad,
el asociacionismo de carácter religioso (cofradías, hermandades) se relanza tanto en
la vida cotidiana como en su finalidad salvadora de cara a un incierto más allá a
partir de unos objetivos comunes, religiosos, profesionales, defensivos y benéficos,
encuadrados en la devoción a un santo protector, unas fiestas y celebraciones y
unas normas o estatutos conservados en la memoria transmitida de padres a hijos.

* * *

La ermita de San Sebastián (y Santa Lucía) se enmarca en ese contexto de la
devoción popular. Es precisamente san Sebastián (fiesta, 20 de enero) un recurso
hagiográfico plenamente difundido en la Edad Media y especialmente en zonas
de repoblación. Conocido como mártir en la última persecución de Diocleciano,
protege a los vecinos de las plagas y epidemias, destruye ídolos para conceder la
salud, ocupa la ciudad baja aspirando a llegar a la ciudad que está encima. Su
muerte y deposición en la Cloaca Máxima, con numerosas flechas, amoratado su
cuerpo por las barras de hierro, excita los ánimos, desvela sentimientos de dolor
físico e impacta al espectador de la imagen. En el Barroco se convertirá en un ele-
mento iconográfíco espectacular cuando pintores y escultores reflejen su martirio
asaetado y atado a un árbol por orden de Maximiano. Reconozcamos su emoti-
vidad incluso en estos tiempos: «manan arroyos de sangre de su carne despeda-
zada, tiembla su cuerpo estremecido por el dolor, oprimido por los nudosos cor-
deles» (Pérez de Urbel, 1940: I, 110).

La relación del edificio del Adaja con santa Lucía es más dudosa. En ciertos
textos hagiográficos surge una trabazón entre san Sebastián y santa Lucía cuando
en una aparición el primero, un militar romano, indica a la patrona de Siracusa
su lugar de enterramiento. Algunos autores (Ayora, Fernández Valencia) admiten
la titularidad de Lucía desde los tiempos de la repoblación, pero es segura la cele-
bración de su festividad (13 de diciembre, según la tradición romana)5 a partir
del siglo XVI y la existencia de una talla policromada desde finales de la misma

5 La festividad de santa Lucía se situaría el 12 de diciembre, según los calendarios mozára-
bes. Aunque su culto se extendió rápidamente por Italia, a la Península Ibérica parece ser que no llega
hasta la segunda mitad del siglo XI. En la provincia de Ávila existía la ermita de Santa Lucía, proba-
blemente del sigo XIV, en El Barco de Ávila, además de un hagiotopónimo con su correspondiente
iglesia parroquial (Santa Lucía de la Sierra) y una festividad celebrada en Rasueros.



27

centuria. Esta virgen siciliana de Siracusa, en la época de Constantino el Grande,
que se corresponde asimismo con santa Águeda, defiende la virginidad arran-
cándose los ojos en la interpretación más exagerada a partir del siglo XIV (como
Lucía «la Casta» ante un acoso sexual), actúa como el «camino de luz» en los
tiempos oscuros. Lucía, junto con santa Águeda más tarde, sirve como un refe-
rente femenino desde el sentido hagiográfico a la iglesia de San Sebastián. La últi-
ma, la «santa de Dios», o la «diosa sin tierra», rechaza la concupiscencia de un
romano, convive con meretrices, anhela el martirio y es privada por el mismo
cónsul Quintiliano «de un órgano semejante al que de niño succionaste reclina-
do en el regazo de tu madre» (Leyenda Dorada). El placer del torturador se tras-
lada a la piedad cristiana cuando se sienten los «cuchillos que tronchan las blan-
cas azucenas de sus pechos» (Pérez de Urbel, 1940: I, 212). Su festividad (5 de
febrero) se sitúa en un segundo plano en el arrabal del Puente6. Águeda (> Aga-
tha, bonus, probus, justus, integer) es un símbolo femenino relacionado con la
maternidad más que con la virginidad, pues muestra el camino que debe seguir
una mujer para que sea socialmente aceptada (Valencia, 1998: 358)7. Sin embar-
go, en el ambiente religioso y social abulense será fundamentalmente santa Mari-
na (18 de junio) la protectora de las embarazadas, la imagen santa de la materni-
dad, cuyo culto se centraba desde finales del siglo XV en una capilla de la basíli-
ca de los Santos Mártires Vicente, Sabina y Cristeta8. Según el relato de Santiago
de la Vorágine, la niña Marina es disfrazada de varón por su padre, creciendo y
convirtiéndose en fray Marino (Marín). En una intrincada historia, una mujer, que
ya estaba embarazada, acusa al supuesto clérigo de violación, con el resultado de
que a los pocos meses Marino/a se tiene que hacer cargo del recién nacido como
si fuera su propio padre (madre), falleciendo el presunto clérigo unos años des-
pués ante la mirada atónita de los demás frailes de la comunidad, que, admira-
dos, limpiarán el cuerpo y le venerarán en un noble lugar del templo monacal. Se
trata del disfraz que adopta y adapta una mujer (parece que instigada por el
padre) para entrar en un convento, un recurso ampliamente utilizado en Egipto
en relación con las santas Eugenia, Eufrósima, Marina y Pelagia, que «pasan des-
apercibidas hasta el día en que son falsamente acusadas de haber violado a una
persona de su mismo sexo y haber tenido de ella un hijo: ellas aceptan la acusa-
ción sin decir nada, como una penitencia, hasta el día en que la muerte revelará
su inocencia, a no ser que se justifiquen entreabriendo su hábito ante el juez para
mostrar sus senos» (Réau, 2000: 415)9. Representación del futuro sentido materno,

6 Una ermita dedicada a Santa Águeda se encontraba en El Tiemblo, mientras que su festi-
vidad se conserva en los pueblos de Urraca-Miguel y Solana de Rioalmar.

7 «Es precisamente [santa Águeda] la patrona de las mujeres y se la representa con los más
obvios atributos femeninos: dos pechos en un plato, lo que parece una reafirmación rotunda de la
feminidad. Esta lucha simbólica contra la ambigüedad no favorece a la mujer, ya que fabrica enormes
murallas entre los sexos, coloca a la mujer-mujer en su lugar, no le permite cruzar fronteras de poder»
(Cátedra, 2002: 43). 

8 A una Santa Marina dos advocaciones parroquiales se registran en la provincia de Ávila, en
Gilbuena y Villar de Corneja.

9 La legendaria historia de santa Marina, recogida en la Leyenda Dorada, aparece también
en la Patrología Latina, ed. J.P. Migne, París, 1844-1864, T. 73, pp. 691-694.



28

las mujeres abulenses acudían a los cultos y ofrecían limosnas a la santa, a su altar
asistían «con mucha devoçión las preñadas desta çiudad»10. El culto a santa Mari-
na está confirmado, al menos, desde el año 149311 cuando se realiza un inven-
tario de la basílica en el que se menciona que un título sobre las vasijas de los
olleros de Ávila «está escripto en el pilar de la capilla de señora santa Marina, tras
el altar en un letrero de piedra…». Tal vez su dedicación se pueda adelantar
hasta el siglo XIII, puesto que en una bula del papa Bonifacio VIII (II nonas
februarii milesimo trezentessimo) se encuentra una referencia a la iglesia de San
Vicente et capella Beate Marine, manteniéndose la duda en torno a la adjudica-
ción de la capilla bien a santa Marina (seu Margarita), bien a la Marina de Gali-
cia, cuyo culto parece más tardío. Algo más de tres siglos después, la capilla de
Santa Marina cuenta con un altar con ara y retablo de pincel, «muy viejo, con la
imagen de la santa de talla entera en el tablero de en medio»12. La obra había
sido realizada, probablemente, en las dos primeras décadas del XVII, con la ima-
gen pintada de la santa y un «retablo que contiene su martirio», primera sospe-
cha de un cambio no en la titularidad de la capilla, pero sí de la historia sobre
Marina. Esta santa, como se sabe ya, no fue martirizada, aunque en el retablo
(desaparecido o no localizado) se representaba a la mujer torturada en un horno
y con una espada, al lado de tres manantiales que brotarán tras la muerte, según
la iconografía tradicional de la figura nacida en Amphiloquia (Aguas Santas,
Orense), mezclando en un mismo personaje una titularidad (protección a las
embarazadas de la imagen de fray Marino), un modelo visual en el retablo (horno
y manantiales de la gallega) y una talla barroca identificada con santa Margarita
(protectora de las parturientas) y el dragón a sus pies. ¿Una alegoría del Leviatán?
Al ser unas confusiones importantes sobre el exceso de santas en la hagiografía
barroca, tanto el patrocinador como el artista del retablo confunden las historias
de santa Marina (fray Marino), Marina de Aguas Santas (Orense) y Marina (18 de
julio), esta última hermana crucificada de santa Liberada. Por otra parte, en las
devociones populares de finales de la Edad Media y de los siglos XVI y XVII se
mantiene el desorden entre santa Marina y santa Margarita de Antioquía (Ferran-
do, 1950: 190), probablemente porque ambas se consideran santas protectoras
de las mujeres fecundadas a partir de las ocho versiones procedentes de textos
latinos sobre la vida de la oriunda de Pisidia13, desarrollándose varios relatos
sobre la «virgen mártir» que afectaría a las santas Cristina, Dorotea, Marina, Libe-
rada y, probablemente, Barbada o Bárbara14. La difusión de un culto a la mater-

10 Archivo Diocesano de Ávila (A.D.A.). San Vicente. Libro de inventarios, 1562-1682, fol. 59
r. (Inventario de 1649). Sign 29, 141/1/3.

11 A.D.A. San Vicente. Libro de cuentas e inventarios de la fábrica de San Vicente, 1493-1545,
fol. 5 r. Sign. 21, 141/1/2.

12 A.D.A. San Vicente. Libro de inventarios, 1562-1682, fols. 36 r. y 80 v. Sign. 29, 141/1/3.
13 Vid. M.A. Stouck (ed.), Medieval sainst. A Reader, Letchworth, Broadview Press, 1988, pp.

579-591 («An old french Life of St. Margaret of Antioch»).
14 El padre de Bárbara murió carbonizado por un rayo tras cortar la cabeza de su hija. Sus

pechos fueron cortados y su culto se extendió rápidamente por el Occidente europeo. Vid. S. de la
Vorágine, Legendi di Sancti vulgari Storiado (La leyenda dorada), Madrid, 1997, II, pp. 896-903.



29

nidad arranca, al menos, del siglo XV en la península Ibérica, cuando se difunde
internacionalmente la leyenda de la santa italiana travestida en un hombre. Las
primeras versiones aparecieron en torno a los años 450-500, extendiéndose en
los tiempos medios y haciendo hincapié en la huida de la tentación sexual y el
cuidado del niño15. Si la tradición hablara y permitiera establecer qué Marina es
la inspiradora de la capilla, retablo e imagen, acaso se pudiera fijar una relación
directa en la aparición de unos cultos dedicados a dos hermanas, la Marina de
San Vicente (¿santa Margarita?) y santa Liberada (luego santa Paula Barbada) de
la ermita de San Segundo, convertida esta última en un sustitutivo tardío de la
virgen de Antioquía con la historia de huida ante el acoso masculino, aunque en
la hagiografía hispánica pesará más este último elemento que su transmutación
transitoria en un aparente varón. La acumulación de relatos hagiográficos de
variada procedencia es un rasgo característico de la sociedad barroca. Realmen-
te se trata de una doble o triple duplicación de personajes a partir del relato
difundido por Jacobo de Varazze sobre la monaco partenia: la transmutación de
fray Marino (Marín) en santa Margarita de Pisidia o de Antioquía, que pasa a
España como Marina de Aguas Santas y patrona de las parturientas, asumiendo
–como señala Louis Réau– el papel de la diosa pagana de los partos Juno Luci-
na: Miserere, quaeso, illorum qui mei memoria egerint et mulieribus me in parti-
bus invocantibus succure clementer. Venitque vos de coelo dicens petitiones suas
esse exauditas. 

El espacio del templo de San Vicente se encuentra bajo la torre septentrio-
nal, conocido también como capilla de la Purificación, de la Luna, de los Peni-
tentes, la legendaria capilla de los Palomeques, defensores de la iglesia desde el
siglo XII16, aunque la primera dotación de esta familia abulense es del año 1503
según el Libro Becerro (dotación de Diego Palomeque)17. En el interior se con-
servan pinturas y escudos del siglo XV, el epitafio de Catalina Rodríguez (siglo XVI)
y una inscripción de la era 1321 (año 1283) sobre unas misas pro anima dni. iohis
quonda clici. ipsius ecce… Luego, a lo largo del siglo XVII y principios del siguien-
te, la Virgen asume el papel de «madre» que antes había recaído sobre otras
mujeres. La fundación, en 1711, en la iglesia de San Nicolás, de la cofradía de

15 Vid. M.A. Stouck (ed.), Medieval saints…, op. cit., pp. 127-134 («A transvetite saint:
Mary/Marina»).

16 «En las torres de esta yglesia se hizieron fuertes contra los moros, quando poseyeron Ávila,
los esforzados caualleros Orejones y Palomeques; defendieron este templo porque no fuese profana-
do; después, en agradezimiento, les donó la yglesia las dos capillas que están deuajo de sus dos torres
para sus entierros y de sus sucesores, que oy las poseen». Archivo Parroquial de San Vicente, Ávila.
Resumen y notizias avreviadas de la fundación y grandezas de este insigne templo y basílica de San
Vizente de Áuila, conforme a notizias y papeles de sus archiuos. Hízose este cuaderno siendo cura desta
yglesia el licenciado Juan de Nájera, año de 1683.

17 A.D.A. San Vicente. Quaderno y becerro de las casas y heredamientos… de la yglesia de
señor San Veceynte… , 1499-1551. Sign. nº 20. «Yten son obligados cura e beneficiados e capellanes
servientes por los benefiçiados absentes de decir en la capilla de Sancta Marina en la dicha yglesia de
señor Sant Veceynte quatro missas, martes e jueves e viernes y sábado, por el ánima de Diego Palo-
meque, su muger e sus finados…», fol. 15. Vid. Índice del Becerro antiguo de San Vicente de Ávila,
Sign. nº 19, 141/1/2. 



30

Retablo de Santa Marina (siglo XVII). Básilica de San Vicente, Ávila.

Nuestra Señora del Buen Parto18, aunque con fines eminentemente funerarios, es
uno de los ejemplos que podrían citarse en este continuo reciclaje de cultos y
argumentos antropológicos dentro del impulso cofradiero avalado por el clero
abulense en contraste con los matices netamente populares de las asociaciones
devocionales del siglo XVII.

18 A.D.A. Parroquia de Santiago. Libro de actas y cuentas de la cofradía de Nuestra Señora del
Buen Parto, desde 1711, en la iglesia de San Nicolás. Doc. nº 48. Vid. Sabe (2000: 189-196).



31

Nota: Sospecho, sólo sospecho, que la ermita del Cristo de las Embarazadas
que describe el pintor y ácido escritor José Gutiérrez-Solana19 hacia el año 1920
a partir de un viaje realizado veinte años antes es la capilla de los Palomeques
(Santa Marina). De manera bronca, el autor describe su llegada a Ávila atrave-
sando el arrabal del Puente, observando los ganados y las gentes, dirigiéndose
hacia la Plaza del Alcázar, comiendo y bebiendo, parando en algunos comercios
y deteniéndose en una farmacia. Podían ser dos: la del licenciado Vinuesa (calle
Reyes Católicos) o la Oficina de Farmacia del Dr. La Puente, en el Mercado Gran-
de. En las cercanías entra en una ermita o capilla con un pórtico, con una pila de
agua bendita y un reloj de sol, un ataúd y un Cristo muy tosco. «Este Cristo esta-
ba rodeado de ex votos: pechos de mujer, vientres hinchados y niños muy peque-
ños de cera y muchos cuadritos con quintillas dedicadas por las mujeres embara-
zadas». Éstas empezaban «a gemir y suspirar y quedaban sentadas de culo en las
baldosas de piedra…, todas estaban encinta».

De tiempos del emperador Decio es otra imagen relacionada con la ermita
del poniente al menos desde el siglo XVII, santa Apolonia, joven virgen en la ima-
gen barroca, pero mujer anciana de Alejandría en el instante del martirio cuando
los impíos rompieron todos sus dientes con satánica crueldad. El suceso (9 de
febrero de 249) servirá para que en su iconografía se la represente con un fórceps
en la mano. Tanta presencia femenina provoca ciertas incertitudes. Exceptuando
a san Sebastián, durante los siglos medievales no aparece ningún otro varón hasta
el año 1519 (san Segundo) y más tardíamente san Blas (celebrado el 3 de febre-
ro), el obispo mártir de Capadocia que antes de morir procuró –cuenta el domi-
nico Jacques de Varazze– a «todos cuantos tuvieran cualquier mal de garganta, o
padecieran alguna enfermedad, obtuvieran su curación si se encomendaban a él
y solicitaban su intercesión» (I, 164-168). Era médico.

Santos y mártires desconocían las fronteras, se asimilaban en las regiones más
variadas como manifestaciones de un pensamiento único en la Edad Media. Pero
también pesaba el deseo de localizar, inventar o identificarse con un santo o una
santa local, un personaje de la patria chica que tratara de resaltar el valor sacro
de los lugareños, su ámbito de influencia y, sobre todo, su puesto destacado en
el pelotón eclesiástico en la salida oficial de la Edad Moderna, 1492, en los rei-
nos hispánicos. O bien, el anhelo eclesiástico por institucionalizar un confuso
culto de procedencia no demasiado clara. «Porque en las historias de los santos
hay muchas cosas escuras y enmarañadas que se han de desmarañar y esclarecer;
muchas dudosas, que se deben averiguar; algunas contrarias, que si es posible se
deben concordar; otras, por una parte, apócrifas y, por otra, tan recebidas y asen-
tadas en la común opinión que ni se pueden aprobar sin notable perjuicio de la
verdad ni desechar sin grave ofensión de la gente vulgar y común»20. Será el caso
de la nueva protagonista, íntimamente asociada al Varón Apostólico inventado en

19 J. Gutiérrez-Solana, La España negra (A. Trapiello, ed.), Granada, 1998.
20 P. de Ribadeneyra, Vidas de santos. Antología del «Flos sanctorum», ed. O. Aguirre y J.

Azpeitia, Madrid, Lengua de Trapo SL 2000, 2000, p. 7.



32

1519, del que luego se leerá. La nueva figura femenina, aunque no en su apa-
riencia tras el obligado milagro, es santa Paula Barbada21, una imagen retórica tar-
día que pretende sustituir en un marco político y religioso muy concreto a otros
personajes más tradicionales. Ahora bien, su culto pasa desapercibido en los
tiempos modernos para los vecinos. Su vida, convertida prácticamente en un rela-
to erudito de difícil acceso, sirve para marcar la vida retirada, a veces ascética, de
numerosas ciudadanas de Ávila, un reflejo del modelo imperante en las mentali-
dades dominantes del siglo XVI, sobre todo tras el Concilio de Trento: María Díaz,
María Vela («la mujer fuerte»), Guiomar de Ulloa, Ana Reyes, Catalina Dávila y
otras. La historia de esta aldeana tan ligada a dos ermitas, San Segundo y San Llo-
rente, se divulga hoy por la cofradía de San Segundo:

SANTA PAULA BARBADA. Nacida en Cardeñosa hacia el 535, era conocida en
Ávila tanto por su hermosura como por su piedad. Acostumbraba visitar la iglesia que
en el siglo VI ocupaba el lugar de la actual ermita de San Segundo, donde pasaba
largo tiempo en oración. Una tarde, estando arrodillada en actitud orante, percibió
cómo un joven caballero tenía los ojos fijos en ella, escena que se fue repitiendo en
los días sucesivos; en una de estas ocasiones oró al Señor para que transformara su
belleza y así evitar insinuaciones comprometidas. En esta transformación de su rostro
se fundamenta la inscripción dedicada a la beata en el lugar de su sepultura: «Sed-
nos buenos intercesora y abogada, gloriosa Paula Barbada».

Salvando las repugnancias físicas que conlleva la transformación milagrosa de
Paula de Cardeñosa (una espesa barba pobló su rostro alejando al mancebo), se
narra que las anteriores mujeres, beatas o venerables, imitarán sin querer el ejem-
plo espiritual, no el anatómico, se convertirán desde distintas posiciones sociales
y económicas en el estereotipo más característico de una comunidad que quiere
trocar la ciudad en un paisaje conventual: Mari Díaz, natural de Vita, «aldea de
corta vecindad»; María Vela, iletrada de Cardeñosa y padres conocidos (Diego
Álvarez de Cueto y Ana de Aguirre), llamada «la muger fuerte» a partir de un libro
de Miguel González Vaquero (1618)22; Ana Reyes, de la ciudad y de padres vir-
tuosos; Catalina Dávila, «ilustre y virtuosa señora»; Guiomar de Ulloa, hija del
regidor de Toro y casada con Francisco Dávila, de la casa de Villatoro23. De Paula

21 Desde el punto de vista antropológico, referido a santa Paula Barbada, véase el capítulo IV,
«Entre el campo y la ciudad», de María Cátedra (1997: 145-196) y la Tesis Doctoral de M.ª de los
Ángeles Valencia García, Simbólica femenina y producción de contextos culturales: el caso de santa
Barbada, Salamanca, 2002, editada en Ávila en 2004 por la Institución «Gran Duque de Alba».

22 Apunta acertadamente mi hermano David Ferrer (2004: 60) que «con las múltiples beatifi-
caciones y canonizaciones de la primera mitad del siglo XVII, durante los reinados de Felipe III y Felipe
IV, la literatura de contenido hagiográfico y milagroso sufre un aumento espectacular, y no dejan de darse
a la imprenta casos, relaciones y referencias sobre iguales modelos de santidad. Ávila daba esto y más».

23 Versión novelada: «En Ávila conectó con doña Guiomar de Ulloa, mujer de alcurnia, que,
de vez en cuando, celebraba tertulias cristianas en un palacio pegado a la muralla… Su actividad era
pequeña y no podía ser de otra manera: en la ciudad dominaba un catolicismo rutinario, decía, muy
poco reflexivo y abierto. A cambio, sus cenáculos tenían fama por su altura y calidad. Por su casa habían
pasado fray Pedro de Alcántara, fray Domingo de Rojas, Teresa de Cepeda y otra serie de personas
eminentes», Miguel Delibes, El hereje, Barcelona, Destino, 1998, p. 337.



33

se sabe –afirma Tello Martínez– que era rústica y sus padres labradores. Como no
podía ser de otra forma, la defensa de la virginidad es la constante en las advo-
caciones femeninas de la ermita de San Segundo de Adaja. En otros casos, como
en el de la venerable María Díaz, se sospecha una precoz anorexia en la historia
metafórica, «Enfermamos por comer, es menester ayunar», salvada por la Iglesia
(«Anda, ve a la iglesia y está en ella todo el día, que ella te dará de comer»). La
función de estas mujeres, y en particular de Paula Barbada, languidece ante la
intensa masculinización de la sociedad española, otro reflejo del papel de la
mujer, desde el sentido moral, que la aislaba como persona jurídica. De hecho,
la escasa repercusión del culto de santa Paula Barbada se vislumbra en su acci-
dentada historia: su festividad, que no aparece en los breviarios, apenas se cele-
bra, su sepultura queda relegada en un segundo plano en contraste con el ceno-
tafio de san Segundo, su imagen en un retablo es sustituida por la de santa Águe-
da, «… después (¡oh impropiedad!) pusieron otro inconsideradamente dedicado
a santa Águeda, virgen y mártir» (Tello Martínez, 1788: 163); un retablo que
narraba la historia de la hija de los campesinos de Cardeñosa desaparece de la
ermita de San Llorente, con unas pinturas en las que se veía, según Luis Ariz, «un
cauallero a cauallo hablando con vna doncella, asentada en una piedra, los cabe-
llos algo crecidos y la barba larga»; por último, la única muestra iconográfica, muy
tardía, de santa Paula se localiza en el ábside septentrional de la iglesia de San
Segundo, sin barba, con gestos de dulzura y súplica, y sin otro atributo identifi-
cativo de su aventura. Aparte de ese lienzo, sólo aparecía una referencia a santa
Paula Barbada en un reja de hierro sobre su supuesto sepulcro: «Esta rexa e reta-
blo mandó hacer la magnífica señora doña Isabel Rivera, hija del magnífico caba-
llero Francisco de Valderrábano, a honra de santa Barbada. Año 1547». 

En efecto, la festividad dedicada a Paula de Cardeñosa se manifiesta con
notable retraso, a finales del siglo XVI y primeras décadas del siguiente24. Pero
como modelo hagiográfico probablemente a finales del siglo XV. Una de las pri-
meras referencias documentales se encuentra, muy parcamente, en Gonzalo
Ayora de Córdoba: «Y en la iglesia de San Segundo extramuros está el cuerpo de
santa Barbacia virgen». Un oficio del rezo eclesiástico se localiza en la obra de
Juan Tamayo de Salazar25, un clérigo culto y «versado en fábulas» –dice José
Godoy Alcántara–, provisor y vicario general en el episcopado de don Diego Arce
Reinoso (1638-1640), durante el que, probablemente, redacta en latín el oficio de
la santa para incorporarlo luego a su redacción más destacada como una muestra
de la lealtad al prelado y de su crédula lectura del padre Jerónimo Román de la
Higuera. Luego hará lo mismo el beneficiado de San Vicente y capellán de Mosén
Rubí de Bracamonte José Tello Martínez, adjudicando la conmemoración al día 20
de febrero y desarrollando una antífona y tres lecciones en dicho oficio, parece

24 «Su culto en inmemorial, apoyado en antigua y constante tradición, sucedida de tiempo en
tiempo hasta nosotros, y además en algunos monumentos», J. Moreno Guijarro de Uzábal, La Azuce-
na del Adaja, Madrid, Imprenta de D. Eusebio Aguado, 1860, p. 52.

25 Anamnisis, sive commemoratio omnium sanctorum hispanorum, pontificum, martyrum,
confessorum, virginum…, I y III-VI, Philippo Borde, Laurentio Arnaud et Claudio Rigaud, Lyon, 1651
y 1655-1659.



34

que dudando acerca de la severidad y circunspección eclesiástica del texto que
traslada: Die XX februarii. In festo sanctae Paulae virginis cognomento Barbatae,
patrone civitatis Abulae. Commemoratio. Antiphona. Oratio. Ad matutinum. Lectio
IV. Lectio V. Lectio VI. Die februarii. Elogium sanctae Paulae Barbatae virginis.

Die XX februarii.
Elogium sanct[a]e Paulae Barbat[a]e virginis.

Abulae in Hispanis, in veteri Castella depositio beat[a]e Paul[a]e virginis cog-
nomento Barbat[a]e, qu[a]e cum illam amasius quidam ceco persecueretur
amore, a Domino propter custodiam virginitatis, quam ipsis celesti tradide-
rat sponso, suppliciter flagitavit, ut illi deformitatem aliquam concederet,
cuius horrore et ab amasis laqueis, et a mundi periculis liberata recederet. Et
annuens Deus votis supplicantis barbata effecta est. Et deinceps vitam in
pace exegit, mortemque consummavit.

Día 20 de febrero. Elogio de santa Paula Barbada virgen

En Ávila, en las Españas, en Castilla la Vieja, puesto el sobrenombre de
santa Paula Barbada virgen, la cual, al perseguirla con ciego amor cierto
galán, por la custodia de su virginidad que había entregado al celeste espo-
so, le pidió suplicante al Señor que le concediese algún tipo de deformidad,
por cuyo horror saliese librada tanto de los lazos del galán como de los peli-
gros del mundo. Y accediendo Dios a las oraciones de la suplicante se trans-
formó en barbada. Y después llevó una vida de paz y consumó la muerte26. 

Una advertencia casi inapreciable indica que el texto es posterior al siglo XIV,
al reinado de Juan I de Castilla, cuando en las Cortes de Segovia se anula el calen-
dario romano. En caso contrario, la redacción tendría que especificar, como era
habitual, unas fechas distintas basadas en los idus o kalendas de cada mes y en la
correspondiente «era» (aera). Por otra parte, la aparición ingenua –para un texto
que tanto Tamayo como Tello suponían remoto– de los términos «in veteri Caste-
lla» indica una elaboración tardía. En la «Tabla de ayunos de precepto y fiestas de
guardar» del episcopado abulense, recogida por el notario apostólico Tello Martí-
nez en 1788 y referida al siglo anterior, bajo el mandato del obispo Francisco de
Gamarra (1616-1626), no se menciona ningún acto, vigilia o fiesta referida a santa
Paula. En el santoral del siglo XX se mantiene la festividad de Paula virgen en el
mismo día 20 de febrero, siendo considerada por fray Justo Pérez de Urbel como
un personaje del siglo IV. La sepultura de la iglesia de San Segundo, que a finales
del siglo XVIII estaba cerrada con una buena reja y un friso cincelado, pasa des-
apercibida hoy día, mientras que su retablo fue sustituido por la imagen de la
santa italiana Águeda y más tarde por la de santa Apolonia. El retablo, «bastante
malo» (señala Enrique Ballesteros a finales del siglo XIX), que se encontraba pri-
mero en la ermita de San Llorente y luego en la del Adaja desaparece tras su paso
por la iglesia de San Andrés en las postrimerías decimonónicas.

26 Traducción del catedrático e intérprete jurado de Latín Dr. Francisco Ruiz de Pablos.



35

El temor hacia el equívoco sexual, el escaso atractivo de un modelo icono-
gráfico alejado de la realidad, un prodigio de la naturaleza, provoca el rechazo de
las feligresías masculina y femenina del arrabal del Puente. «La primera oposición
obvia es la de mujer / hombre. La santa encapsula características masculinas y
femeninas, aunque a través de las épocas y autores se pone más o menos énfasis
en unas u otras» (Cátedra, 1997: 164). En otros términos, la antítesis entre la vir-
gen fortis y el vir fortis que subyace permanentemente en numerosos textos hagio-
gráficos. Ni que decir tiene que el alejamiento físico y espiritual de los canónigos
e instituciones abulenses hacia la nueva santa es paralelo a la exaltación de otras
mujeres. En realidad, la imagen de Paula Barbada no podía prosperar en un
medio en que se asociaba la barba femenina con cierto desenfreno lujurioso:
«Existen unas mujeres llamadas barbudas, las quales haves de saber que son muy
lujuriosas por su caliente complexión, e por consiguiente son de fuerte natura e
de varonil condición»27. No es de extrañar, pues, la escasa aceptación y repre-
sentación de la puella pilosa en el arte español: ‘Retrato de Brígida del Río’, de
Sánchez Cotán, y ‘La mujer barbuda’ de Ribera.

Evidentemente la leyenda de santa Paula Barbada es tardía. Durante la Edad
Media sólo se mantiene una narración religiosa de carácter legendario-hagiográ-
fico, la de los mártires Vicente, Sabina y Cristeta28. Una apariencia, un modelo de
santa transmitido oralmente y procedente seguramente del norte de la Península,
se sustentaría en ciertos sectores abulenses desde finales del XV o principios del
XVI, una imagen legendaria a la que se da nombre (Paula) y se le asigna un ori-
gen (Cardeñosa), incluso un lugar de enterramiento (San Sebastián / San Segun-
do). Pero habrá que esperar unas décadas para que la biografía de la mujer bar-
buda se especifique. Un proceso similar al que aguantan otros personajes, sobre
todo Pedro del Barco. Desde el siglo XVII los autores dedicados a relatar y exal-
tar la historia eclesiástica de Ávila recurrirán tibiamente (González Dávila) o inten-
samente (Tamayo Salazar, Fernández Valencia, Tello Martínez) a un arcipreste
toledano del siglo XII llamado Julián Pérez, Iulianus Petri, para justificar, entre
otras, las vidas de Pedro del Barco, Pascasio Arnugo y Paula de Cardeñosa en la
diócesis abulense. Antonio de Cianca (II, VIII) relata las peripecias de la doncella
labradora de Cardeñosa, introduciendo unos versos en que asocia a la santa con
el primer obispo de Ávila y un soneto («Dulce redentor mío…») procedente del
Cancionero General de 1579. El benedictino fray Luis Ariz recopila asimismo las
noticias acerca de santa Paula en su Historia de las grandezas de la ciudad de
Ávila, reconociendo que en «ningún martirologio, ni leyenda, se haze mención
desta santa» (I, 15), una reseña muy ajustada a la realidad si tenemos en cuenta,
con Julio Caro Baroja (1992: 103), que Ariz «entra en una curiosa serie de per-

27 Anónimo, Compendio de la humana salud, Biblioteca Nacional, Incunable nº 51; citado
por F.R. de la Flor, «La puella pilosa: hacia una lectura iconológica del retrato de mujer barbuda en la
pintura española del Siglo de Oro: de Sánchez Cotán a José de Ribera (pasando por Sebastián de
Covarrubias)», en Actas del VIII Congreso de Historia del Arte, Salamanca, 1990, p. 767.

28 Vid. F.A. Ferrer García, Rupturas y continuidades históricas. El ejemplo de la basílica de San
Vicente de Ávila, siglos XII-XVII, Tesis Doctoral, Madrid, UNED (Facultad de Historia, Departamento de
Historia Medieval y Moderna y Ciencias y Técnicas Historiográficas), 2003.



36

sonas que, por motivos diferentes, falsificaron la historia de Ávila»29. Con el cro-
nista real Gil González Dávila (1647: 253) se inicia el recurso a Julián Pérez,
mientras que el beneficiado Fernández Valencia opta por el relato del falsario y
padre cisterciense Francisco de Bivar30. Serán, por tanto, Juan Tamayo y José
Tello, uno en el siglo XVII, otro a finales del XVIII, quienes asuman plenamente las
noticias apócrifas procedentes del arcipreste toledano de la iglesia de Santa Justa.
Personaje probablemente de ficción, Juliano Pedro31 se tiene que poner en rela-
ción con los Falsos Cronicones que escribe fray Jerónimo Román de la Higuera en
el año 1611, localizados en la abadía de Fulda, cerca de Worms. Las constantes
referencias de algunos historiadores a Juliano Pedro mencionan la obra De Vario-
rum Carminum Collectio, cuyo original se conserva en la citada abadía alemana.
Ahora bien, se puede establecer un relato a partir de informaciones apócrifas. La
figura del arcipreste de Toledo es especialmente oscura. Únicamente a partir del
siglo XVII surgen algunas anotaciones sobre este clérigo. Así, el cisterciense Bivar
menciona la existencia de Juliano: Addam egregium Iuliani Petri testimonium cui
refragari nemo forsam audebit (Super Maximum, fol. 337, núm. 89). Otras refe-
rencias aparecen en las obras de fray Jerónimo Román (de la Higuera)32, conoci-
do por la autoría de esos cronicones conservados en la Alta Baviera, redactados
por Flavio Lucio Dextro, Marco Maximino, Heleca y otros autores de época tar-
dorromana. El fraile del Císter sitúa a Paula de Cardeñosa en los tiempos del pre-
tor Daciano en unos versos latinos que están recogidos por Tello Martínez: De
sancta Paula virgine dicta Barbata, abulensi in Hispania: Quum mala gentiles cola-
rent abulensia viles, / tecta sub hispano (qui praeses tunc) Datiano. Los Cronico-
nes, aceptados unánimemente por ciertos sectores eruditos y eclesiásticos, fueron
duramente criticados por Nicolás Antonio en la Censura de historias fabulosas33,
redactada en Madrid en 1652, y, más tarde, por el agustino Enrique Flórez en la
España Sagrada (1758: XIV, 8). De esta forma, gran parte de los relatos que surgen

29 No podía sospechar Gonzalo de Ayora, el cronista de los Reyes Católicos, el repentino
engrandecimiento de la historia abulense a partir del benedictino Luis Ariz. «E pues Roma tiene en
tanta veneración a Marco Marcello porque peleó treinta y nueve veces e a Julio César porque peleó
en batallas campales cincuenta, bien se manifiesta haber sido Ávila una Roma pequeña si hubiera teni-
do buenos escritores» (Ayora, 1519: 19 v.). Sobre la vida, literatura y actuación política de Ayora, vid.,
F.A. Ferrer García, «El capitán, cronista y comunero Gonzalo Ayora de Córdoba (1466-1538) y el Epí-
logo… de la ciudad de Ávila». Diario de Ávila, 4, 11, 18 y 25 de julio de 2004.

30 F. de Bivar, Marci Maximi episcopi Caesaraugusani... continuatio chronicii Lucii Dextri una
cum additionibus apodicticis…, Madrid, 1652. Flavii Dextri barcinonensis… chronicorum omnimoda
historia commentarii apodicticis illustratum, Lyon, 1627. Biblioteca Nacional, Madrid.

31 «Último retoño de la familia ficúlnea fue el cronicón de Julián Pérez, personaje fantástico,
creado por Higuera a imitación del Julián Lucas de Ocampo», J. Godoy Alcántara (1868: 199).

32 Fragmentum Chronici, sive omnimodae Historiae Flavii Lucii Dextri Varcinonensis sancti Pan-
cianii filii, cum crónico Marci Maximi, Episcope Caesaraugustani… / in lucem editum… & labora P. Fr.
Ioannis Calderon, franciscanae familiae, Ioannem a Lanaja & Quartenet, Caesaraugustae, 1619. Biblio-
teca Nacional. Madrid. En otra obra, localizada asimismo en la B.N., aparece como autor secundario
Francisco de Bivar: Fl. Lucii Dextri… Chronicon omnimodae historiae… / nunc temum opera et studio
Fr. Francisci Bivarii… commentariis apodicticis illustratum…, Claudii Landry, Ludguni, 1627.

33 Bibliotheca Hispana vetus sive Hispanorum qui usquam scripto aliquid consignaverunt noti-
tia…: tomus primus, tomus secundus / auctore D. Nicolao Antonio…; opus postumum, Romae, Typo-
graphia Antonii de Rubeis, 1696. Biblioteca Nacional, Madrid.



37

durante la Contrarreforma tienen su origen en las narraciones apócrifas de Jeró-
nimo Román, en un intento de ensalzar la antigua historia eclesiástica de Espa-
ña. Es en este modelo literario y hagiográfico como hay que entender la repen-
tina aparición de Julián Pérez y su obra De Variorum Carminum Collectione.
Muchos relatos –dirá Flórez– proceden de los Falsos Cronicones y de las obras
escritas por los adversarios del padre Higuera, textos que han de entenderse
«como invenciones modernas, tan mal digeridas en el punto como confusos los
mismos que le siguen en otros, pues todo es pura contradicción, atribuyendo
a un lugar lo que le niega en otro, y así no merece más respuesta que el des-
precio». Una «paraliteratura» marginada ahora, marginal antes y extravagante
siempre. 

Aceptados entonces los argumentos establecidos por Pérez / Higuera, los
eclesiásticos abulenses se limitarán a ubicar en un tiempo remoto a santa Paula
Barbada. Alguno al tiempo de Diocleciano (Pérez), otro a la monarquía de los
godos, con Recesvinto (Fernández Valencia), mientras que Tello, al igual que el
anterior beneficiado de San Vicente, cítala en el parágrafo dedicado al obispo
Amanuro o Amanungo, reinando el mismo godo, aunque presume que la santa
no floreció antes del siglo XI, seguramente coincidiendo con otras figuras resalta-
das por Julián Pérez / Román de la Higuera: san Pedro del Barco y san Pascasio
(Pascual) Arnugo de Tormellas, el primero que trabaja en el campo, Paula que
decide trasladarse a la ciudad.

Es fácil imaginar a cuento de qué y para qué irrumpe en la escena hagio-
gráfica el arcipreste Pérez. Julio Caro Baroja (1992:170) nos cuenta algo intere-
sante: «Puede sospecharse que el padre Jerónimo Román de la Higuera tenía,
como va dicho, bastante de mitómano y mucho de grafómano de cierto tipo: el
“grafómano histórico”…, finalmente, forjó el [cronicón] de un arcipreste mozára-
be de Toledo al que llamó Julián Pérez». Otra visión sobre el falsario, esta vez de
1868 (José Godoy Alcántara): «hombre de mediana instrucción, de natural com-
placiente, curioso de antigüedades, de opinión movediza al compás de sus
impresiones». Un compositor de libros, mediocre en sus intenciones pero a veces
brillante en sus composiciones. Como muestra sirvan los versos dedicados a la
doncella de Cardeñosa que son luego recogidos por González Dávila, Tamayo
Salazar y Tello Martínez, en los que se puede apreciar que el latín barroco ocul-
ta la remota cronología referida al siglo IV, que el mantenimiento de numerosas
rimas internas enlaza más con el latín contrarreformista y del Siglo de Oro que
con el tardorromano34.

34 Se añade, además, una espléndida traducción de mi colega en el I.E.S. «Isabel de Castilla»,
Dr. Francisco Ruiz de Pablos, manteniendo las rimas internas que se registran también en el texto lati-
no. Otra traducción, con algunas modificaciones realizadas por el profesor L. Platón, se puede locali-
zar en el libro Simbólica femenina…, op. cit., p. 204.



38

De sancta Paula Virgine, dicta Barbata, abulensi in Hispania

Servat ovis caulam, quam dicunt nomine Paulam,
Nomine Barbatam compellat turba beatam.
Forma fuit talis, Catharina in virgine qualis:

Quum mala gentiles colarent abulensia viles,
Tecta sub hispano (qui praeses tunc) Datiano.

Hanc amat ardenter demens eques impacienter.
Qui dum venatum properat, sese iugulatum

Secernit: bella malesanus amore puellae.
Ibat per campos virgo peramabilis amplos,

Illam pervadit viator, sapienter evadit.
Illam, sed absque mora rogat admirabiles ora

Illa sibi dari barbam, nimiumque et ille recessit,
Quo pia virgo fugit, quae tunc ceu leo rugit.

Ipsa bene vixit et in sua vita revixit.

De santa Paula virgen, llamada Barbada, abulense en España

De ovejas el aprisco guarda la que llaman por nombre Paula,
A quien la multitud admirada hoy llama santa Barbada,
Su belleza fue así de fina como la de la virgen Catalina:
Al derramar los viles gentiles desgracias abulenses miles
Bajo Daciano protegidos (a la sazón por él presididos).

A ésta la ama ardorosamente impaciente un caballero demente.
Mientras él corre a la caza sin resuello, 
Se desvía para atraparla por el cuello:

Herido está de amor malsano por la bella jovencita en vano.
La virgen más amable que las rosas corría por campas anchurosas,

El jinete corta el paso con justeza, ella lo esquiva con destreza.
Pero ella, sin pensárselo un instante, ruega que aquel su rostro rutilante

Se pueble de barba boscosa y se note por su abundancia frondosa.
Y esto lo hizo Dios y él, amaravillado, seco se quedó,

Y así la piadosa virgen huyó que entonces cual fiero león rugió.
Ella bien vivió y en su vida revivió.

Poéticamente, los anteriores versos latinos exaltan la leyenda de manera eru-
dita a la vez que inocente, una muestra de Román de la Higuera para alcanzar
un relato que pretendía pasar por el barniz tardorromano. Para el pueblo, mien-
tras tanto, quedaba la apariencia de una barba en la mujer de la que no se sabía
si una vez acontecido el milagro terminó rasurada. Importaba más el efecto pro-
pagandístico, la escenografía casi teatral de un disfraz capaz de burlar al caballe-
ro perseguidor (Paula adquiere la apariencia de un «varón robusto»), aunque ato-
sigadores debían ser casi todos los hombres, de ahí las expresiones hombre
«entregado todo del mundo» y mujer «que estimaba más la hermosura interior del



39

alma que la exterior de su cuerpo», según los cronistas de los siglos barrocos, o lo
que es lo mismo, la dualidad violencia / mansedumbre en términos teológicos, al
estilo de Gonzalo de Berceo (Teófilo, el niño judío, el labrador avaro, etc.). 

Y bien, ¿quién es Paula (Barbada) de Cardeñosa? ¿Cuándo surge su vida en
sentido literario? Hay que presumir que, al igual que ocurre con san Segundo, flo-
taban entre los abulenses algunas narraciones legendarias de tradición oral y cier-
tos rumores desatinados a partir de homilías, oracionales, leccionarios o, simple-
mente, noticias ágrafas extendidas a partir del propio episcopado y de una
monarquía interesada en propagar ciertas devociones. Pero en los medios cultos
y eclesiásticos la imagen de santa Barbada seguía siendo confusa. De hecho,
cuando en 1565 un escribano copia la bula Aequum reputamus concedida por
Pío V, surge una vacilación entre santa Barbada y santa Bárbara. En las letras pro-
cesales35 el papa se dirige a los cofrades sub inuocatione sancti Secundi et sancte
Barbare…, cuyos cuerpos yacen sepultados en la iglesia del río, junto al hospital
de pobres peregrinos, concediendo a los cofrades la administración directa y el

35 A.C.A. Doc. nº 157. Caja 5, Sign. 8/6/6. Traslado de la bula ‘Aequum reputamus’ sobre el
litigio de la iglesia de San Segundo y el hospital. Año 1565: Datum Romae apud St. Petrum. Non. Sep-
tembris. Anno Secundo. Registrata Lib. 25, fol. 26. Vid. Ferrer (2006: 158-163).

Santa Paula Barbada de Cardeñosa (¿siglo XIX?).

Ermita de San Segundo de Adaja, Ávila.



40

gobierno tanto del templo como del hospital. Sobre Segundo existía una confu-
sión intencionada recogida en diversos documentos que confundían Abla y
Abula, sanctus y Sanctius. Acerca de la mujer barbuda, posiblemente una exten-
sa habladuría de matiz popular basada en un físico insólito a nuestros ojos36, tal
vez menos a las miradas de los hombres medievales que acaso no contemplaran
la abundancia capilar como un signo de fealdad. En cualquier caso, una de las
leyendas triunfa, la menos creíble, aunque la más respaldada por las instituciones,
mientras que la femenina fracasa popularmente al quedar recluida en una ermi-
ta con vecinos muy particulares y afirmar un milagro escasamente comprensible
en el mundo masculino de los siglos XVI y XVII. La mujer con barba, símbolo de
la virilidad (y del poder, la barba), revitalizando la función pilosa en la Edad Media
(Poema de Mío Cid), o como defensa ante una ultrajante belleza que tenía que
ser disimulada. Sebastián de Covarrubias, durante el reinado de Felipe III, identi-
ficaba la barba con la virilidad, la experiencia, la fortaleza y la prudencia: «Y par-
ticularmente devrían considerar esto los que las tienen canas, pues les obliga a
tratar las cosas con más prudencia, severidad y modestia, lo qual no milita en los
moços, y por esso es verdadero el refrán: A poca barba, poca vergüença». Al mar-
gen de otras acepciones, los pelos crecidos en el rostro femenino son tan extra-
ños y sorprendentes como las barbas de los lobos apropiadas y necesarias para
algunos hechizos y encantamientos (Utque lupi barbam variae cum dente colubre,
abdiderint furtim terris…), exclusivas las barbae de la masculinidad «porque a la
muger no le salen barbas, y si algunas las tienen, son de condición singular, como
en nuestros tiempos hemos visto la barbuda de Peñaranda y otras algunas; por
éstas dixo el proverbio: A la muger barbuda, de lexos la saluda»37. Los ejemplos
no se reducían al ámbito abulense, sino que merodeaban en otros territorios.
Veremos su procedencia a partir de una interpretación, en una larga nota, de José
Godoy Alcántara (1868: 216-217) unos meses antes del estallido de «la Gloriosa».

Esta última extraña santa [Paula Barbada] necesita alguna explicación. Antes del
siglo XVI era venerada en varias iglesias de España santa Liberata, especialmente en
la de Sigüenza, que se alababa de poseer el tesoro de sus reliquias desde el siglo XIV,
en que se lo había traído de Italia un obispo. Esta santa Liberata, según el lecciona-
rio de dicha iglesia, era una de nueve hermanas gemelas, hijas de un régulo gentil de
la España más occidental, cuya esposa, recelando de que aquella multitud de criatu-
ras fuesen ocasión de sospecha de incontinencia, mandó a la partera que las arroja-
se al río. Mas ésta, resistiéndose su corazón al cumplimiento de tal orden, entregó las
niñas a nodrizas cristianas, que las bautizaron. Criadas en su religión, luego que fue-

36 Recurro nuevamente a una versión novelada, esta vez en gallego, sobre santa Paula Bar-
bada: «Había unha santa paz sobre os campos nevados e aquela pureza da neve inspiroume a predi-
cación de Santa Paula Barbada, a dona casta que, sentíndose acosada por un poderoso señor que a
requiría de amores ilícitos, encerrouse a orar pedindo á Santísima Virxe intercesión ante o seu Divino
Fillo para que lle concedese atributos capaces de a converteren en espanto aos ollos dos varóns, e
obtivo por milagre unhas cumpridas barbas co efecto desexado», Xavier Alcalá, Alén da desventura,
Vigo, Xerais, 1998, p. 32. 

37 S. de Covarrubias, Tesoro de la Lengua Castellana o Española (1611), ed. M. de Riquer, Bar-
celona, 1998, p. 193 b.



41

ron perseguidos los cristianos confesaron su fe y sufrieron martirio. Pero en Alemania
y Flandes había otra santa Liberata, llamada más comúnmente Wilgefortis, hija de un
rey de Portugal, que estando en guerra con otro de Sicilia, asentaron paces, toman-
do éste a aquélla por esposa; mas Wilgefortis, que se había consagrado a Dios, le
pidió la desfigurara para hacerla repugnante a su prometido, lo que le otorgó, pro-
veyéndola de una espesa barba; chasco que irritó tanto a su padre y amante, que la
hicieron crucificar. Los cronicones colocaron la cuna de las nueve gemelas en Bayo-
na de Galicia; traspasaron a santa Liberata el nombre de Wilgefortis, el casamiento
forzoso y el suplicio de cruz, pero no las barbas. No obstante, la santa Liberata bar-
bada de los alemanes y flamencos se había introducido en España y establecídose en
las iglesias de Ávila, donde adquirió devotos y no tardó en aclimatarse su leyenda,
mudándole el nombre en el de Paula, y atribuyendo la barba que la cubría el rostro
a un medio que, a su ruego, le había proporcionado Dios para escapar a la persecu-
ción de un cazador con quien se había encontrado la virgen en medio de los cam-
pos. La santa Paula barbada de Ávila sería, pues, distinta de la Liberata lampiña de
Galicia y Sigüenza. Julián Pérez consagró su leyenda en unos versos que principian:

Servat ovis caulam, quam dicunt nomine Paulam,
nomine Barbatam compellat turba beatam, etc.

A la creación de esta santa, barbada, coronada y crucificada, créese que dieron
pie los crucifijos vestidos de la Edad Media. Permitiendo lo tosco del arte atribuirlos
a uno u otro sexo, la ropa talar hizo inclinar hacia el femenino; la corona real que lle-
vaban, pues la de espinas es posterior, dio la idea de princesa; y la barba se explicó
como milagrosamente nacida para la defensa del pudor. Vense todavía imágenes de
esta santa en iglesias de Ávila, Beauvais y de uno o dos pueblos de la Suiza alemana,
donde se la denomina Kummerniss. En la colección de objetos artísticos y curiosos de
Nadar, vendida a París a principios de 1866, figuraba una efigie de esta santa escul-
pida en madera y pintada, catalogada bajo la designación de Christ androgyne.

La publicación de la Historia crítica de Godoy Alcántara provocó la aireada
reacción de don Juan Martín Carramolino, que acusaba al primero de emplear un
tono sarcástico basándose en relatos de diversa procedencia y poniendo en rela-
ción varias santas con una misma tradición: «esas creencias a que tan dócil da cré-
dito, no cuadran al retrato de la santa Paula de Ávila» (Martín Carramolino, 1872:
I, 125). Luego, Valentín Picatoste, partiendo de los argumentos del historiador
decimonónico, sostendrá que «la semejanza entre los relatos no puede engendrar
la identidad en las personas, y menos en asuntos de esta naturaleza, de los que
hallamos repetidos ejemplos en las relaciones agiográficas y en las colecciones de
milagros» (Picatoste, 1888: 108), si bien este archivero relaciona la leyenda de
santa Barbada con «la tenacísima persecución que a la dama mallorquina hizo
Raimundo Lulio en su disipada juventud», una mujer con el pecho ulcerado, y
con la historia de la joven de la casa de Bengoa, en Arriola, perseguida por el
señor de Aramayona hasta que contempla a la perseguida con el rostro, los bra-
zos y los vestidos embadurnados de excremento de vaca38. Ya en tiempos de la

38 Vid. Ricardo Becerro de Bengoa, Antigüedades históricas y literarias de Álaba…, San Sebas-
tián, Tipografía de los Hijos de I.R. Baroja, 1882.



42

Segunda República, Antonio Veredas (1935: 122), argumentará certeramente
acerca de santa Paula Barbada, «una de las sabrosas leyendas avilesas» inventada
por un arcipreste y con semejanzas con otras semejantes, la de la joven Bengoa
de Arriola y la mallorquina de Llul.

Tras la larga nota de José Godoy, hagamos un recorrido virtual –tan de moda–
para confirmar, primero, los argumentos de Godoy Alcántara; segundo, la ampli-
ficación del culto, y, por último, la recomposición de la historia de la doncella bar-
buda en la diócesis abulense. La extensión de un culto al hermafrodita griego,
Hermafrodito, el hijo de Hermes y Afrodita (Graves, 1985: I, 81)39, parece que
estuvo más difundido de lo que pudiera pensarse a simple vista, mito que en los
tiempos iniciales del románico se trasladaría a la imagen de un Cristo andrógino,
con túnica larga hasta los tobillos, y que más tarde se incorporaría a unas narra-
ciones elaboradas en las que el varón es sustituido por la mujer santa. Un curio-
so proceso de totalidad o integración de los contrarios, como señalaba Juan
Eduardo Cirlot. En este sentido, uno de los casos más sorprendente será el de
santa Wilgefortis, una mujer cuyo nombre procede de Virgo fortis: «El origen de
su leyenda es el Volto Santo o Santo Vulto de Lucca, imagen popular de Cristo
representado en la cruz con una larga túnica ajustada a la cintura. Habituados a
ver a Cristo desnudo, los fieles de Occidente creyeron ingenuamente que se tra-
taba de una mujer crucificada y para explicar su barba se imaginaron que había
rogado a Dios que la desfigurase para escapar del asedio de un pretendiente
pagano. Así, santa Wilgefortis no es más que una variante del Cristo crucificado
nacida de una imagen mal comprendida… Santa Liberata (Liberada) o Wilgefor-
te (Wilgefortis) representada como una mujer barbuda atada a la cruz es fruto de
un error causado por la visión de los crucifijos bizantinos revestidos con larga túni-
ca (tunica manicata), cuyo ejemplo más conocido en Occidente era el Volto Santo
de Lucca. Es simplemente Cristo feminizado» (Réau, 2000: 409, 387). La imagen
de un Cristo románico tardío (transición del siglo XII al XIII), localizada en la cate-
dral de San Martino de Lucca, representado con larga túnica, no es única, sino
que las muestras son más abundantes, destacando (aunque no parece que su
impacto visual sobre los fieles fuera similar al que se produce en Italia) el Cristo
conocido como «Majestad Batlló» (mediados del siglo XII) del Museo de Arte de
Cataluña, MNAC. Una realización más estilizada, unos pliegues más acusados en
la túnica, un cabello aún más marcado y una barba realista, ¿sirvieron para con-
fundir la imagen de Cristo con un personaje andrógino? No se sabe, pero parece
cierto que la transmisión oral a partir de una imagen colectiva provocó en la Euro-
pa bajomedieval un espectacular desarrollo de algunas leyendas que trataban de
subrayar, precisamente, el equívoco sexual de Cristo hecho hombre y convertido
sorpresivamente en mujer. Fundamentalmente la leyenda sobre este matiz del
Cristo andrógino o la mujer equívoca (crucificada como un hombre, barbuda)
resurge en la Baja Edad Media ubicándola en los siglos iniciales del cristianismo.

39 El mito sobre Hermafrodito, fruto de una noche entre Hermes y Afrodita, es recogido por
Diodoro Sículo. Vid. C. Falcón Martínez y otros, Diccionario de la mitología clásica, Madrid, Alianza,
1986, I, p. 323 y Covarrubias (1998: 118-119, 503).



43

Las fuentes son muy escuetas y fragmentarias, sencillamente se basan en cultos de
la religiosidad popular de tradición no escrita asumidos luego por las instituciones
eclesiásticas. Por ejemplo, se supone que en Ávila y en sus alrededores circulaban
leyendas semejantes, como la de la joven Bengoa de Arriola o la «joven mallor-
quina» de Ramón Llull. Las historias sobre estos personajes fabulosos no constan
en los pasionarios, leccionarios, oracionales, antifonarios de épocas pasadas (tam-
poco en la Leyenda Dorada); sólo en algunos breviarios de carácter local a partir
de finales del siglo XV desarrollando el papel de la virgen fortis. En el Año cristia-
no de fray Justo Pérez de Urbel aparecen algunos detalles: santa Librada virgen,
martirizada en 581, se celebra el 18 de enero en la ciudad italiana de Como,
mientras que santa Vilgefortis, virgen y mártir en Portugal (20 de julio) se la iden-
tifica con santa Librada (Liberada, Liberata), martirizada ese mismo día en Tuy, en
el siglo II.

Fundamentalmente su culto se desarrolla en dos localidades peninsulares,
Bayona y Sigüenza. Con distintos nombres se celebra el día 20 de julio en diver-
sos lugares europeos, con una onomástica que se refiere a Librada, Liberata, Vil-
gefortis, Virgefortis, Wilgefortis, Munia y Kummernis, refiriéndose en todos los
casos la aparición milagrosa de una barba en el rostro, modificándose después
en una iconografía que insiste más en la crucifixión, real o aparente en las imá-
genes, y menos en su transmutación mujer-hombre. En la provincia de Ponteve-
dra, en Bayona, se cuenta que la santa nació en Baicaigia (Balchagia), identifica-
da en el siglo XVII por el arcipreste Julián Pérez (Román de la Higuera) con la
localidad gallega, siendo hija del gobernador Lucio Castelio Severo y Caliza.
Mientras Catelio (o Castelio) se encuentra en un largo viaje en el espacio y en el
tiempo, su mujer da a luz nueve niñas en el mismo día: Genívera, Librada, Vic-
toria, Eumelia, Germana, Gemma, Marcia, Basilia y Quiteria40; algunos autores
sustituyen una de las hermanas por santa Marina (18 de julio). Para evitar las sos-
pechas sobre infidelidad conyugal, la madre decide librarse de las niñas, orde-
nando a una sirvienta que las ahogara en el río Miño. Incumpliendo el manda-
to, la cristiana Sila deposita a las hermanas en casas de familias cristianas, más
tarde serán bautizadas por el obispo Ovidio. Una historia parcialmente paralela
a la de santa Fe de Conques. El presbítero Juan Troncoso desarrolla el resto de
la leyenda afirmando que el propio Castelio, convertido en un cruel tirano roma-
no, persigue a Librada ensalzando la belleza de la joven, prometiendo que si ella
y sus hermanas vuelven a abrazar la religión pagana de nuevo las nueve hijas
serán reconocidas como tales. Las jóvenes se separan. Librada se dirige al des-
ierto asediada por los esbirros paternos. «Entonces fue cuando volviéndose con-
tra ella los verdugos, ceban en su virgíneo cuerpo toda su ira»41. Es decapitada

40 J. Troncoso, «Elogio histórico-panegírico de santa Quiteria, virgen y mártir», en Glorias y
triunfos de la Iglesia de España, Madrid, Imprenta de D. Antonio Yenes, 1948, T. I, pp. 84-102. Anó-
nimo, Gozos a la ínclita virgen y mártir santa Quiteria, venerada en el término de la villa de Almazora,
Librería de Villalba, s.a. Anónimo, Vida de santa Quiteria, virgen y mártir, patrona de Corbins, Lérida,
Imprenta de Jaume Miró, 1919.

41 J. Troncoso, «Elogio histórico-panegírico de santa Librada, virgen y mártir, patrona de
Sigüenza», op. cit., T. I, p. 80.



44

según el antiguo legendario (Tandem, variis excruciata tormentorum generibus…,
capitis ab cissione martyrum consummavit) o crucificada según un breviario del
siglo XIX y la iconografía anterior. Troncoso se inclina más por la decapitación,
posiblemente para evitar, a mediados del siglo XIX, cualquier paralelismo con los
crucificados. 

La fiesta de santa Liberata se mantiene en Bayona el día 20 de julio, con
misa, procesión y baile popular (bandas de música, gaitas gallegas y salida de
gigantes y cabezudos). En la misma localidad se insiste en que Liberata fue la pri-
mera mujer crucificada, contando con una iglesia barroca iniciada en 1695, con
un retablo en su interior presidido por la escena de la crucifixión de la joven vir-
gen con túnica, manto y corona, imagen que se repite en una hornacina situada
entre las dos torres cuadrangulares del exterior. 

Hornacina central de la iglesia de Santa Liberata. (Bayona, Pontevedra).



45

En Sigüenza, por otra parte, se conmemora la festividad de santa Librada,
seguramente porque el desierto que se describe en la leyenda se identifica con la
localidad de la Sierra Ministra. Su celebración, el 20 de julio, se relaciona, según
la tradición popular, con el traslado de las reliquias desde la catedral de Sigüen-
za hasta Bayona en el año 151542. A partir de un diseño de Alonso de Covarru-
bias, el pintor Juan de Soreda realizará el altar de santa Librada, con el retablo
principal pintado hacia 1525-1526 en la misma catedral con una idealización cla-
sicista de la hagiografía y estética de la figura que queda enmarcada por la explí-
cita inspiración arquitectónica de la Stanza della Segnatura de Rafael de Urbino y
varias alusiones a la «bambalina teatral de la Antigüedad» (Checa, 1983: 130,
156). Su culto –según Troncoso– está ratificado por un antiguo legendario locali-
zado en el mismo templo, datado a finales del siglo XII (obispo don Rodrigo, año
1192), unas bulas papales de Inocencio IV (1251 y 1254), la veneración a la már-
tir en la Cámara Santa de Oviedo, en Córdoba, Bayona, Teruel, Almazán, Madrid
y Panamá. En este país (provincia Los Santos), su culto estaría más relacionado
con los gallegos: «Existe una polémica que se ha atenuado en los últimos años
sobre su presencia en el calendario litúrgico, porque algunos sectores alegaban
que la misma es una leyenda y que nunca existió. Los tableños (municipio de Las
Tablas) rechazan esta afirmación y siguen venerándola» (http: panamaride.com).
También en la catedral de Santa Cecilia, en Albi (Périgord-Tarn), se muestra en la
rojiza y ladrillosa nave central una tardía pintura de «sainte Livrada».

En un párrafo de la obra Glorias y triunfos de la Iglesia de España se mencio-
na un libro de D.E. González Chantos en que se hace una referencia al «mani-
fiesto error y supuesto falso de que por los años 1300 trajo de Italia el cuerpo de
la santa el obispo D. Simón…», hecho que obliga a plantear la difusión interna-
cional de Liberata / Librada. En efecto, la leyenda más divulgada hace referencia
a Wilgefortis, conocida en España como Liberata o Librada, Kummernis en Ale-
mania, Uncumber en Inglaterra, Ontcommer en Holanda y Livrada en Francia. Se
trata de una narración referida a la hija de un rey pagano de Portugal que termi-
na siendo crucificada y representada iconográficamente con barbas43, afirmán-
dose su culto a partir del siglo XV en varios territorios europeos y, sobre todo, a
partir del conocimiento del «crucifijo de Lucca», una imagen equívoca de hom-
bre / mujer (frecuentemente con barba) ampliamente difundida en las décadas
posteriores hasta el Concilio de Trento. 

En Italia, mientras tanto, se superpone otra leyenda sobre santa Liberata y su
hermana Faustina, hijas de un padre poderoso y rico por cuya educación se inte-
resó un monje llamado Marcelo. En la ciudad de Como las dos jóvenes son pro-
tagonistas de un suceso maravilloso: un noble de la ciudad, para satisfacer su ins-
tinto demoníaco (sexual), había crucificado a una de las mujeres. Cuando está a

42 Vid. J.A. Martínez Gómez-Gordo, Leyendas de tres personajes históricos de Sigüenza: Santa
Librada, virgen y mártir, Doña Blanca de Borbón, reina de Castilla, y el Doncel de Sigüenza, Sigüenza,
Centro de Iniciativas y Turismo, 1971.

43 Vid. J.A. Pires de Lima, «Uma santa barbada (A propósito da lenda de Santa Vilgeforte)».
Arquivos de História da Medicina, VII/1 (1916), separata, 14 pp.



46

punto de morir interviene Liberata, curándola de las graves heridas. Más tarde, en
el mismo lugar, se levantará un monasterio. La tradición italiana ubica a santa
Liberata en el siglo VI, mientras que sus reliquias se dispersan a otras ciudades
(por ejemplo, una tibia a la iglesia de Santa Eufemia del Campo, en Piazenza),
construyéndose varios edificios, la iglesia de Santa Liberata en Ciciliano o el san-
tuario de Santa Liberata en Cerreto Guidi. Al margen de los episodios italianos,
Louis Réau (1881-1961) considera que la leyenda de la mujer barbuda nació en
los Países Bajos en el siglo XV, amplificándose su narración a partir de un cuento
popular alemán que contaba la aventura del violinista ambulante a quien la santa
arroja una de sus zapatillas de oro, «Das Geigerwunder der heiligen Kümmernis».
La Wilgefortis barbata se reproduce hagiográficamente a partir del siglo XV, mos-
trando tres acepciones, una referida a Wilgefortis o Virgo fortis, otra Librada, la
liberada de Dios; la última, Kümmernis, la Virgen apenada: «Esta leyenda fabulo-
sa es sólo una trama de tópicos hagiográficos… La génesis de esta leyenda es uno
de los casos más curiosos y típicos de malformación hagiográfica, engendrada por
una falsa interpretación de una imagen de devoción. El origen de la leyenda ha
sido la propia iconografía mal comprendida… Las mujeres también la invocaban
contra la esterilidad y colgaban bajo su estatua úteros votivos con forma de sapo»
(Réau, 1998: 348-350).

En definitiva, con Paula de Cardeñosa, santa Barbada, se trata de oficializar
un culto extendido desde épocas relativamente recientes (finales del siglo XV) en
los sectores populares de la ciudad de Ávila, adaptando una historia genérica e
internacional a un medio urbano más preciso (ermitas de San Llorente y San
Segundo, visitas de Paula a las sepulturas del primer obispo y de los mártires abu-
lenses Vicente, Sabina y Cristeta), es decir, suprimiendo la atemporalidad de un
relato primario para situarlo en un marco histórico más preciso (aparición del
joven caballero, relaciones entre el lugar de Cardeñosa y la ciudad ya dominada
por los Reyes Católicos, momentos previos a la invención de san Segundo),
pesando más la función de la virtud (defensa de la virginidad, vida retirada) que
la imagen de una santa masculinizada, una santa barbada. La creación de lo que
será luego una tradición de tiempos inmemoriales surge definitivamente en tiem-
pos de Isabel I y Fernando II, reciclando, ahora sí, tradiciones internacionales
ampliamente difundidas y pretendiendo (es una hipótesis tan válida como la que
afirma la existencia real de Paula), primero, relanzar la imagen de un pueblo (Car-
deñosa) hasta entonces relacionado con la repentina y trágica desaparición del
príncipe Alfonso, hermano de Isabel I, fallecido sorpresivamente por medio de
una incorrecta muerte en el sentido político e histórico debido a un episodio pes-
tífero, al envenamiento al comer una trucha…; segundo, sacralizar una pequeña
ermita enlazada con una roca y con la legendaria «casa de las emparedadas» que
acogía a mujeres arrepentidas de su vida licenciosa; por último, se tratará de
identificar a santa Barbada con otro lugar de valor cultual, la iglesia de San Sebas-
tián, luego convertida en San Segundo de Adaja. La génesis del relato hagiográfi-
co abulense se tendría que relacionar con la influencia que a finales del siglo XV
ejerce el mundo flamenco sobre el arte, los intereses políticos, la situación inter-



47

na de obispado de Ávila y la necesidad de re-sacralizar una ermita y anular una
especie de maldición que sobre la muerte del príncipe Alfonso recaía sobre la
pequeña localidad de Cardeñosa. Como santa invocante, también como santa
protectora, su culto muestra ciertas afinidades con los de santa Marina y santa
Margarita de Pisidia, todas ellas mujeres que reclaman un anhelo por consolidar
la descendencia santificada a partir de una deseada castidad. Una pura contra-
dicción en términos filosóficos y fisiológicos. El ejemplo de una «virgen fuerte»
parece predominar sobre otras consideraciones referidas a una barba que provo-
caría, sin duda, la risa entre algunos vecinos no demasiado crédulos, versión lite-
raria que resulta coincidente en algunas narraciones sobre esta anómala y esca-
samente simbólica mujer santa, mientras que varios relatos parecen oscilar entre
la violencia (la «ocasión propicia que la fortuna le ofrecía») o la mansedumbre
(promesas para «reducir su voluntad») del caballero seductor o entre el destino
final de Paula (comprometida en su pureza, como la Virgen), además de una pre-
sencia temporal o permanente en la ermita de San Lorenzo o en la ermita de San
Segundo (San Sebastián).

Una interpretación exclusivamente antropológica tiende a presentar a Paula
Barbada, nacida en Cardeñosa, como un procedimiento de oposición entre el
campo y la ciudad en un medio lleno de tensiones precisamente en el marco
urbano, un contraste entre el rusticus y el urbanus. El intento de alcanzar el esta-
tuto urbano, la condición jurídica de ciudadano o ciudadana en un ambiente de
desarrollo nobiliario y eclesiástico, es un reflejo comprensible en el mundo de la
repoblación, no en el marco relativamente cohesionado del urbanismo abulense
del siglo XVI desde la mirada oficialista. Cuando surge la historieta de Paula de
Cardeñosa, la ciudad necesitaba, precisamente, una población procedente del
medio rural, no entendiéndose, por tanto, un rechazo directo al saltus, al medio
rústico alejado de los palacios, casonas, calles y entramados de caseríos, huertos
y solares agrarios y artesanales. Al menos las dos terceras partes de la ciudad
(incluyendo la ciudad intramuros en su corte perpendicular con la antigua Rúa de
los Zapateros y la calle de las Tres Tazas) mantienen una dedicación agraria e
industrial, desde el arrabal del Puente (molineros, tejedores, tundidores, batane-
ros) hasta el área meridional de San Nicolás y Santiago (huertas, eras, población
industrial) o la zona septentrional (Ajates y San Andrés, el barrio más pobre), ade-
más del propio territorio de la ciudad dedicado a la economía pecuaria. Tanto la
ciudad como el campo quedaban asolados continuamente, desde finales del siglo
XV, por las malas cosechas, epidemias y mortandades: toda la población se veía
afectada. Y es singularmente en el mundo rural donde las condiciones de super-
vivencia se mantienen con cierta estabilidad. ¿Se pretendía, por parte del cam-
pesino, llegar a la ciudad? Seguramente se trataba de falsificar, por el concejo y el
cabildo catedralicio, una situación negativa, una coyuntura claramente regresiva
que se arrastraba desde finales del siglo XV (expulsión de los judíos) y primeros
años del XVI (conversión de los mudéjares, malas cosechas en la primera década,
epidemias desde 1507). En Cardeñosa, donde la iglesia de San Vicente de Ávila
poseía numerosos censos enfitéuticos y arrendamientos, al igual que en los cam-



48

pos cercanos (Peñalba, Las Berlanas, Viñegra, Villaflor, Fontiveros, Cantiveros,
Narros de Saldueña, etc.), los contratos jurídicos se mantienen, las cláusulas se
cumplen, mientras que en la ciudad abundan los pleitos por el impago de censos
y arrendamientos de solares, casas, molinos y huertas. La ciudad, en este caso,
pretende oficiar una tarea propia desde su fundación, crear la artificialidad, pro-
vocar el espejismo, proyectar en el medio rural una imagen mitificada de sí misma
a partir de una redefinición de intereses hagiográficos y una intervención sobre
las sensibilidades de los distintos grupos que en ella habitan. Las autoridades recu-
rren a santos, leyendas y tradiciones orales: se inventa a san Segundo, se atrae a
Paula de Cardeñosa, Pedro del Barco rotura las tierras junto al Tormes y tras su
muerte viene a Ávila, multiplicándose los actos hagiográficos que reclaman una
mayor presencia de pobladores en una casco urbano repleto de tensiones (moris-
cos, luchas nobiliarias, manifestaciones comuneras, situación de los pecheros,
conflictos entre la ciudad y el Asocio, abundancia de población clerical). Desde
el poder se extiende la pasión por los acontecimientos extraordiarios, los fenó-
menos extraños, la santidad inventada e inexorable, noticias inquietantes que
recurren a una necesidad más material que espiritual. Ciertamente, la santa, en
un sentido literario-pseudohagiográfico, representa a una colectividad (¿ficticia?),
planteándose una antítesis entre la libertad individual y el orden colectivo, sugi-
riéndose una resolución entre «el hombre alienado y su alternativa concretada en
el hombre plenamente realizado» (Valencia, 2004: 144-145). La santa Paula de
Cardeñosa pone en relación dos lugares cultuales de la ciudad. Según las narra-
ciones legendarias, la campesina acostumbraba a visitar dos tumbas, la del obis-
po san Segundo y la de los mártires Vicente, Sabina y Cristeta, ambas con unas
remodelaciones tardías tras unos períodos de confusión en torno al depósito de
las reliquias o cuerpos santos, la primera con la intervención de Juan de Juni en
1573 y la segunda con el levantamiento de un aparatoso baldaquino flamígero
hacia 1469 realizado por Sansón Florentín, dos monumentos funerarios que se
enlazarán exclusivamente en la segunda década del siglo XVI cuando una monja
abulense, Ana de San Jerónimo, «del segundo áuito de Sant Bernaldo en el
monasterio de Sancta Ana», se aficione a salir de su convento «para yr a Señor
San Segundo y a Señor Sant Vicente para tener nouenas para pedir a Dios
salud»44. La recompensa llegará cuando recobre no sólo la vista, sino cuando se
cure de las numerosas enfermedades que le afectaban. 

Creada por los medios dominantes de la ciudad a partir de una tradición oral
y, acaso, un culto popular, la leyenda de Paula de Cardeñosa no quiere ser ni una
antítesis ni la expresión de una confrontación entre el campo y la ciudad, sino un
atractivo o un estímulo para crear unos vínculos urbanos en un medio descom-
puesto a principios del siglo XVI. Su invención se relaciona más con el intento de
crear una seducción urbana –aparentemente laboral y espiritual– que con el
deseo de establecer una oposición campo-ciudad, pues la propia urbe que surge

44 Archivo Parroquial de San Vicente. Pedimento del cura de San Viçente sobre la comproba-
çión del milagro de la çiega en la Soterraña, fol. 28 v., ms. original, 1570-1571, sin. enc., num. (fols.
24-48).

48



49

en los discursos de los patrocinadores no era más que un campo amurallado
rodeado de huertas, ganados y heredades de pan. El culto a santa Paula Barbada
(y su leyenda) tendrá una corta vida. A partir de la Contrarreforma se inicia una
limpieza de la iconografía y la hagiografía medievales, tratando de evitar, sobre
todo en el terreno de la religiosidad popular, aquellos santos y aquellas santas que
planteaban un equívoco hagiográfico, una confusión sexual o, simplemente, una
mofa, un escarnio dentro de las supervivencias festivas de una cultura popular.
Será el caso de Paula de Cardeñosa. En contraste, otras figuras hagiográficas
expresamente presentes iconográficamente en la ermita de San Sebastián / San
Segundo, tanto en los tiempos medievales y modernos como a partir de la indus-
trialización, empiezan a acumular algunos patronazgos generales e intemporales.
«¡Que santa Lucía te conserve la vista!» sirvió para adjudicar a la patrona de Sira-
cusa la protección de escribanos y papeleros, fotógrafos y oculistas, relojeros,
herreros y cerrajeros, electricistas, bordadoras y modistas, conserjes, cuchilleros y
cocheros, oficios y profesiones en las que la pérdida parcial o total de la visión
incapacitaba al más afortunado y habilidoso de los profesionales, convirtiéndose
la santa en protectora de ciegos y enfermedades de los ojos e invocadora contra
el dolor de los ojos, para conservar la vista y para que las modistas vieran lúcida-
mente su labor sobre los paños. «Haré que te lleven a un lupanar, serás violada y
dejarás de ser templo de ese Espíritu divino» (Leyenda Dorada). Como vergonzo-
samente fue llevada a una casa de citas, se convirtió también (en Ávila) en la
patrona de las prostitutas arrepentidas y, no sé por qué, o sí, de los colchoneros,
pero también de niños y nodrizas, un sentimiento maternal que procede de la
temprana pérdida del padre protector y acaudalado. Al ser martirizada con pez y
azufre, rociada con orina y quemada, su cuerpo se convirtió también en una invo-
cación contra la disentería por la aparición de pujos o deposiciones sanguinolen-
tas de mocos y sangre, aunque no se logra atisbar la razón por la que esta santa
Lucía se convierte asimismo en patrona de agricultores y labradores en algunos
lugares, asociándose con los santos Benito de Nursia, Bernardo de Claraval y, en
Castilla, Isidro Labrador para los primeros y con san Eloy, san Bernardo o san Isi-
dro para los labriegos. Otra santa presente en la ermita de San Segundo de Adaja,
Águeda (Ágata), se personifica como patrona de Catania, de las mujeres (con
santa Margarita) y de los fundidores de campanas (con santa Bárbara), dato este
último incomprensible a no ser que se considere que sus pechos fueron cortados,
según Santiago de la Vorágine, con un aparato similar en su forma a la adormi-
dera, la planta del opio con hojas abrazadoras, semejante a una campana. Que-
mada también, es la santa invocante contra el fuego, el rayo, la desgracia, obvia-
mente contra las enfermedades de los pechos y contra las grietas volcánicas. Más
escuetamente, santa Apolonia de Alejandría sufre unos tormentos tales que sus
dientes quedan esparcidos por el suelo. A ella se encomendarán los dentistas y
seguramente más quienes padecen el dolor de muelas para ser forzados a una
visita médica inexorable. Por último, al margen del obispo Segundo, las otras imá-
genes masculinas de la ermita del río Adaja reúnen también algunos patronazgos
y ciertas invocaciones. Al salvar a un joven que se había atragantado con la espi-
na de un pescado, san Blas se convierte en patrón de los laringólogos, pero tam-



bién de yesistas y tejedores. Al obispo de Capadocia (o Armenia) se le invoca con-
tra el dolor de garganta, contra las amígdalas, contra los lobos, vientos y huraca-
nes, sirviendo también para que las mujeres encuentren marido. Y el asaetado san
Sebastián, uno de los más populares en la Edad Media, se convertirá lógicamen-
te en el patrón de arqueros y ballesteros, más tarde de vigilantes y agentes de poli-
cia, incluyendo asimismo el amparo de calceteros y tapiceros. Invocado interna-
cionalmente contra la peste y las enfermedades contagiosas, se le atribuye tam-
bién cierto poder contra la herejía, otro tipo de contagio social y enfermizo, con-
tra la poliomelitis más recientemente, siendo una figura taumatúrgica en el caso
de guerra. Tres de la figuras hagiográficas citadas, Sebastián, Blas y Águeda, guar-
dan una relación genérica con las celebraciones carnavalescas, asociándose la pri-
mera, según ciertas interpretaciones antropológicas, con una cristianización de
cultos paganos de Roma para celebrar el comienzo del año, las kalendas.

* * *

La iglesia de San Sebastián, como otras de menor entidad situadas en las leja-
nías del centro urbano, pasa desapercibida a lo largo de los siglos medievales. La
decadencia parece evidente frente a los nuevos asentamientos de órdenes reli-
giosas: Santa Ana, Las Gordillas, convento de Gracia, La Encarnación, Santo
Tomás, San Francisco y otros monasterios ocupan los territorios propiamente
extraurbanos, encajando en espacios reducidos a los antiguos templos de la repo-
blación. La zona más industriosa de la ciudad, el barrio de San Esteban y el arra-
bal del Puente, ante esta avalancha, quedaba excluida, marginada y contamina-
da respecto a la ciudad conventual. Era necesario un revulsivo para el obispado.

5050



Capítulo II
LA IGLESIA DE SAN SEGUNDO DE ADAJA





53

Será en la segunda década del siglo XVI cuando se produzca la necesaria
transformación del territorio del río Adaja y del espacio social y laboral de los
molineros, bataneros, tundidores, curtidores y zapateros. En el año 1519 la
cofradía de San Sebastián contrata a Pedro de Huelmes (Guelmes) y Lázaro de
la Peña, maestros de cantería, para derribar los pilares románicos y ejecutar otras
obras en el interior del edificio1. Los gastos ascienden a 56.000 maravedises. Las
tres naves se refuerzan con columnas de tipo toscano y unos arcos de división de
inspiración gótica que soportan una armadura de raíz mudéjar realizada por el
maestro carpintero Rodrigo de Matienzo por 60.000 maravedíes2. Al derribar los
muros que separaban los tres ábsides, el oficial Francisco Arroyo descubre una
sepultura en un tramo cercano al absidiolo del sur. Al lado de la Epístola encuen-
tra una tumba, el parroquiano de la iglesia de Santa Cruz contempla «un vaso
grande de piedra berroqueña con su cubridor de lo mismo», encontrándose unos
huesos, un cáliz, su patena y un anillo. Este relato aparece en gran parte de los
historiadores abulenses, desde Cianca, fundamentalmente, y el benedictino Ariz
(I, 15) hasta Tello Martínez y los autores del siglo XIX (Martín Carramolino, Balles-
teros, etc.), y con un sentido más crítico en Antonio Veredas en su obra Ávila de
los Caballeros…, publicada en 1935: «¿Es suficiente fundamento para creer que

1 El contrato, firmado el 26 de junio de 1519 entre Pedro de Huelmes y Lázaro de la Peña
y los cofrades Jerónimo Gallego y Juan Dávila del Barco, establece la construcción de «seis arcos en
la iglesia de Señor San Sebastián e San Segundo de la dicha ciudad…, dos arcos se han de hacer den-
tro de la capilla de la dicha iglesia… hasta ser complidos los dichos cincuenta y seis mil mrs.». A.H.P.
Ávila. Protocolo 1536, escribano Juan de Mirueña. Vid. E. Ruiz-Ayúcar, Sepulcros artísticos de Ávila,
Ávila, Institución «Gran Duque de Alba», 1985, Anexo nº 3. Las condiciones establecidas entre las par-
tes están sumamente detalladas en lo que se refiere al derribo de los muros internos entre las tres capi-
llas absidiales y su posterior reforma. Al margen de problemas constructivos, ¿se sospechaba acerca de
la ubicación de alguna tumba en el interior de San Sebastián? Sobre el primer cantero, Pedro de Guel-
mes, se sabe de su participación en un juicio contra otro cantero, Juan Campero, vecino de Retuer-
to, por unas obras inconclusas en las iglesia parroquiales de San Juan y Santiago, contando con los tes-
timonios aportados por Vasco de la Zarza. Doc. 5 Z/A. Vasco de la Zarza (1515, s.d. Ávila). Vid. M.ª
J. Ruiz-Ayúcar, Vasco de la Zarza y su escuela. Documentos, Ávila, Institución «Gran Duque de Alba»,
1998.

2 «Contrato para la armadura de la iglesia de San Sebastián entre el maestro de carpintería
Rodrigo de Matienzo y Vicente de San Andrés». A.H.P. Ávila. Protocolo 1521, escribano Juan de
Mirueña. Vid. E. Ruiz-Ayúcar, Sepulcros…, op. cit., Anexo nº 4.



los huesos encontrados en la iglesia de San Sebastián perteneciesen a san Segun-
do, el solo hecho de figurar entre ellos un letrero con el nombre del santo obis-
po, siendo así, además, que con los huesos y el letrero se hallaban varios obje-
tos de los siglos XIV y XV? (…) ¿Cómo fueron capaces de cometer con el santo
que nos ocupa, la irreverencia de ocultarlo de cualquier manera, en un simple
nicho anónimo, aquellos buenos abulenses que, por el solo hecho de ser márti-
res del cristianismo, erigían a la sazón en memoria de Vicente, Sabina y Cristeta,
no solamente un mausoleo soberbio, sino una espléndida basílica?» (Veredas,
1935: 16-17).

Apuntaba antes una lejana tradición a partir del deseo abulense de contar
con un prelado mítico, reseñado ya en un probable añadido de un acta capitular
del año 1518 y en la celebración de una fiesta litúrgica detallada en las Constitu-
ciones Sinodales de 1481 (Secundi et Iohannis apostoli, quod divina, ut supra).
Que existía el afán por establecer un origen remoto, es decir, apostólico, al obis-
pado parece indudable, no en vano clérigos, cronistas y escritores conocerían con
cierta profundidad la existencia de pasionarios, legendarios, oracionales, calen-
darios y otros libros de carácter litúrgico. De hecho, los clérigos, aun sin noticias

Puerta meridional de la ermita de San Segundo.

54



muy fundadas sobre el santo, habían dedicado un altar a Segundo antes del año
13273, pero se trataba simplemente de un recurso propagandístico y hagiográfi-
co de carácter genérico en espera de tiempos mejores, más adecuados para esta-
blecer arqueológica y epigráficamente una solución totalizadora a partir del
hallazgo en la iglesia de San Sebastián de una inscripción, Sanct[i]us Secundus
Eps. El sacristán de la catedral, hacia el año 1513, estaba obligado a colocar los
frontales en los altares de los santos Segundo, Domingo, Toribio y ante el de santa
Catalina, comprometiéndose los capellanes «cada día del mundo para siempre
jamás dezir la misa de Nuño del Águila en el altar de Sant Segundo de la dicha
iglesia». 

Tradicionalmente se han considerado las figuras de los Varones Apostólicos
en el contexto de una rápida y casi repentina cristianización de la península Ibé-
rica, entroncando a estos personajes casi legendarios con la presencia de San-
tiago, Pablo de Tarso y la aparición milagrosa de la Virgen del Pilar. Ahora bien,
los primeros testimonios escritos acerca de la madre y discípulos de Cristo son
tardíos, preferentemente conectados con una cultura visigótica retardada (San-
tiago, con documentación de finales del siglo VII) o mozárabe (a partir del siglo
IX se inicia la redacción y posterior difusión sobre el sepulcro de Santiago y las
referencias a «la Pilarica»). Un caso similar se plantea con «la misión de los Siete
Varones Apostólicos» (García Villada, 1929: 147-168). «Esta tradición tiene en
su apoyo los calendarios mozárabes, conservados en copias que no son ante-
riores a la primera mitad del siglo XI, pero cuya redacción originaria puede
remontarse más allá del siglo VI» (Valdeavellano, 1967: I, 244). En realidad no
interesa tanto una presunta existencia de los discípulos de san Pablo como inda-
gar cómo, dónde y cuándo empezaron a producirse manifestaciones externas y
tangibles de su culto (Vives, 1964: 508). Noticias sobre san Segundo aparecen
en el Oracional Visigótico4 con fiesta propia y diversas oraciones, antífonas y
responsorios: … nostrorum presulum memoriam facientes… Torquati, Secundi,
Indaleci, Tisefontis, Eufrasii, Cecilii et Esicii; qui eorum discipulos miro pontis frag-
mine liberavit, considerados como mártires en algunos fragmentos que se repi-
ten también en el manuscrito ‘Add. 30.852’ del British Museum y en el Brevia-
rium de Cisneros del año 1502. La formación de un Pasionario sobre estos siete
personajes se inicia a partir del siglo IX, con testimonios en el Martirologio de
Lyon y en el Oracional de Silos. Como fuente común se emplearía un himno
compuesto en el siglo VIII («Urbis romulae iam toga candida») que junto a los
manuscritos de Cardeña y Silos servirían para elaborar una Pasión –como indi-
ca Fábrega Grau (1953: 125-130)– llena de incongruencias (evangelización de
una ciudad inaccesible en Sierra Nevada, ahogamiento de una turba de genti-

55

3 «Sepan quantos esta carta vieren cónmo nos, los clérigos de San Benito de Ávila, estando
ayuntados en la eglesia cathedral de Sant Salvador de Ávila antel altar de Sant Segundo…». Doc. nº
21 (1327, septiembre, 4. Ávila). Vid. T. Sobrino Chomón, Documentación medieval del Cabildo de San
Benito de Ávila, Ávila, Institución «Gran Duque de Alba», 1991, p. 45. Vid. C. Luis López, Libro de
Estatutos de la iglesia catedral de Ávila de 1513, Ávila, Institución «Gran Duque de Alba», 2005, pp.
63 y148.

4 J. Vives (ed.), Oracional Visigótico, Monumenta Hispaniae Sacra I, Barcelona, 1946.



les, conversión de la senatrix Luparia, fundación de un baptisterio dedicado a
san Juan Baustista). El autor pudo ser un individuo poco escrupuloso refugiado
en el norte peninsular5.

Otros detalles sobre la celebración de los Varones Apostólicos surgen en el
Antifonario de la catedral de León, Officium in diem sancti Torquati6, en el Oficio
Mozárabe7, indicándose que con oficio y fiesta propia se encontraban algunos
santos dentro del ciclo litúrgico de las principales celebraciones (Natividad, Cir-
cuncisión, Epifanía, Pascua, etc.), incluyendo con oficio propio a Torcuato y sus
compañeros con varias antífonas (Septem pastores erant…, qui resurrectionem
tuam ac natale martyrum tuorum…, Versus exultate Deo… in honorem martyrum
tuorum Torquati et sociorum eius…), algunos responsorios y la bendición final,
según el manuscrito ‘Add. 30.852’ del British Museum (626), el Breviario Gótico
(1.113) y el Breviarium de Cisneros (1.113) en la edición de 1502. Agrupados bajo
el título genérico de Sancti Torquati et comitum eius, estos Varones serían preci-
samente los encargados de difundir la liturgia hispánica desde la evangelización
realizada por Pedro, Pablo y Santiago, ampliándose el cristianismo por la misión
de dichos discípulos según el Martirologio Lionés de mediados del siglo IX, el Ora-
cional de Silos, el Martirologio Romano8 y Prudencio de Sandoval en el libro Fun-
dationibus monasteriuorum S. Benedicti (Primera parte de las fundaciones de los
monasterios del glorioso Padre San Benito…): Igitur cum apud urbem Romam bea-
tissimi confesores Torcuatus, Tisefon, Indalecius, Secundus, Eufrasius, Caecilius &
Isicius, a sanctis apostolis Petro & Paulo sacerdotium suscepissent, & ad trasden-
dam Hispaniae Catholicam fidem, quae adhuc gentili errore detenta, idolorum
superstitione pollebat, profecti fuissent divino gubernaculo comitante, & ad civita-
tem Accitanam se utrique converterent: deinde non mente segregantes, nec fide;
sed pro dispensanda Dei gratia per diversas urbes dividuntur: Torcuatus Acci, Tise-
fon Bergii, Esicius Carcesae, Indalecius Urci, Secundus Abulae, Eufrasius Eliturgi,
Caecilius Eliberri. «Porque san Pedro y san Pablo, príncipes de los apóstoles, en
viniendo a Roma ordenaron a san Segundo obispo y a otros sus compañeros en
la misma dignidad episcopal para que viniesen en España a destruir la idolatría,
los quales venidos en Galicia bautizaron a la lova reyna de aquella provincia, la

56

5 «Passio Torquati et comitum. Vita vel obitus sanctorum Torquatus, Tisefons, Isicius, Indale-
cius, Eufrasius, Secundus, Cecilius, quod est ipsas kalendas maias». Vid. Pasionario Hispánico (A. Fábre-
ga Grau, ed.), Monumenta Hispaniae Sacra 4, Madrid-Barcelona, 1955, II, pp. 125-130. Como se
sabe, los Varones se reparten por diversas ciudades: … per diversis urbibus dividuntur…, Secundus,
Abula, 8, 3.

6 Antifonario visigótico mozárabe de la catedral de León, ed. facsimilar, Madrid-Barcelona-
León, C.S.I.C., 1953, fol. 195.

7 «Caput IX. Officii Mozarabici, ac singularum eius partium notitia. Quaedam peculiaria offi-
cio missae ac festis mozarabicis referuntur» (p. LXXVII). Liturgia antiqua hispanica gotica, isidoriana,
mozarabica, toletana, mixta, illustrata. Cum additionibus, Scholiis, & variantibus lectionibus. Tomus pri-
mus, Romae, Typis et Sumptibus Hieronymi Mainardi, MDCCXLVI.

8 Liturgia mozarabica. Tratactus historico-chronologicus de Liturgia antiqua hispanica, gotica,
isidoriana, mozarabica, toletatana, mixta…, collegit, digessit et illustravit Joannes Pinius, Romae, Typis
Hieronymi Mainardi in Platea Agonali ad Vicum Cuccaniae, MDCCXL.



57

qual después recibió el cuerpo de Santiago, donde parece la misma antigüedad
que adelante más largamente se dirá» (Ayora, 1519: 4 r.). Avisos similares al últi-
mo texto latino se localizan en la obra de Teodoro Ruinart a finales del siglo XVII9.

Informaciones muy escuetas sobre los Varones Apostólicos surgen en los
calendarios anteriores al siglo XIII (Vives y Fábrega, 1949). En el «Calendario pri-
mero de Silos», redactado a fines del siglo X: Klds. maias. D(ies) XXX. 1. K.
Scor(um) torquati et cm; en el segundo de la misma abadía, copiado en el año
1052: M(ensis) D(ies) XXXI. 1. K. Scor(um) torquati et cm. Textos similares se loca-
lizan en los calendarios de Compostela, León, en el silense de París y en el silen-
se segundo de la Biblioteca Nacional francesa, este último escrito en 1072: MIS
M D XXXI. 1. Klds. mis. Scor(um) torquati tisefons ysicius yndalecius secund(us)
eufrasius cecilius <mr?> [martyrum] xpi. 

La confusión intencionada que a partir del Pasionario y otros textos se crea
en torno al destino de san Segundo se relanza a partir de la repoblación de la ciu-
dad abulense y, especialmente, en las últimas décadas del siglo XV, cuando se ini-
cia más tarde documental y arqueológicamente (actas capitulares, obras en la
iglesia de San Sebastián) una supuesta estancia del Varón en Ávila, «aunque san
Segundo no estuvo en Ávila de los Caballeros ni la Abula del texto primitivo da
Ávila, sino Abla, aun hoy día existente cerca de Guadix…10. Las únicas discuti-
bles son Abla y Ávila. A favor de ésta, de Ávila, realmente no existen más razones
que la semejanza de nombres y el poseer unas reliquias consideradas tradicio-
nalmente como auténticas de san Segundo; aunque hay muchos que dudan ya
seriamente sean del Segundo Apostólico. La semejanza de nombres no es más
que aparente. Cierto que en los Calendarios españoles se emplea la grafía Abula,
al hablar de san Vicente y de santa Sabina y Cristeta. Pero en los autores clásicos,
en los manuscritos más antiguos se escribe constantemente Abila…, se repite
incesantemente el nombre de Abela o Abila, rarísima vez Abula… Se situaron [las
sillas episcopales] en torno a Acci o Guadix y en las vías romanas que partían de
esta ciudad, y hallándose no lejos de ella la ciudad de Abula, consignada por Pli-
nio, Ptolomeo y el Itinerario de Antonino, y cuyo nombre actual es Abla, situada
en la vía romana litoral de Cartagena a Cádiz, es evidente que ésta y no Ávila de
los Caballeros, es la sede de san Segundo» (Vega, 1964: 76).

«Donde bien a lo luengo se mostró la gran antigüedad y nobreza del pobra-
dor. Donde se dijeron las cosas que falló Nestorino hasta la venida de el sancto
home Segundo, obispo primero de Ávila, y en qué tiempos arribó ende, y cómo
este sancto home fue compañero de el sancto apóstol Santiago, caudillo de la

9 Th. Ruinart, Acta primorum martyrum sincera & selecta, Amstelaedami, Ex Officina Wets-
teniana, 1714, 2ª ed. (1689).

10 Se encuentra este municipio andaluz entre Guadix y Almería, en una depresión formada
por Sierra Nevada, al sur, y las estribaciones de la Sierra de Baza y el arranque de Los Filabres al norte.
Pueblo que con vínculos espirituales tan estrechos bien podría hermanarse con la ciudad castellana
en estos tiempos tan propicios para los viajes (institucionales) poco onerosos. El resto de los Varones
Apostólicos se situarían en Acci (Guadix), Illiberis (Elvira, en Granada), Illiturgis (entre Bailén y Andu-
jar), Urci (Vera, en Almería), Vergi (en Jaén o en Berja, Almería) y Carcesa (Cazorla).



espada rroxa de las Spañas e su ayudador, que fue este sancto Segundo grande
home, como quedó pendolado en su vida» (Segunda Leyenda… de Ávila, Tít. I).
La invención de san Segundo en la antigua sede de Prisciliano relanzará el papel
globalizador del episcopado abulense desde el siglo XVI. Una tendencia natural
si se consideran las condiciones de la Iglesia abulense desde los instantes finales
de la Edad Media. Una vez localizados los restos humanos y materiales en la igle-
sia de San Sebastián, apercibidos los cofrades y patronos, extendida la noticia en
la ciudad, interesa más la propia difusión que el hallazgo, más la escenografía de
la aparición que el propio reconocimiento del cuerpo. En realidad, la invención
de san Segundo junto a la ribera del Adaja plantea desde el primer momento un
conflicto de intereses dentro de una «tradición inventada» que se especifica en
un conjunto de prácticas con reglas tácitamente aceptadas y un ritual simbólico
que pretender inculcar unos valores y unas normas que implican la continuidad
con el pasado (Hobsbawm y Ranger: 1983: 7-21). Evidentemente no es casual el
descubrimiento, pues las obras en el interior del templo ya estaban contratadas,
pero sí es causal el momento elegido por el cabildo catedralicio para proclamar
la invención del primer obispo de Ávila. La Iglesia abulense inicia con don Fran-
cisco Ruiz (1514-1528) en la silla episcopal (y en estrecha unión con el cardenal
Cisneros) una amplia labor regeneradora de los cultos. Había reparado las iglesias
de San Juan y Santiago, financiado algunas obras en el monasterio de San Fran-
cisco y en el hospital de San Lázaro y solicitado licencia para trasladar el cuerpo
de «El Tostado», Alonso de Madrigal o Alonso Tostado y Ribera (1452-1455),
desde su sepultura inicial hasta la girola de la catedral, tras el altar mayor11. Desde
el tiempo político, tanto el hallazgo de san Segundo como las contiendas entre el
cabildo y la cofradía sobre la ubicación de los restos, se localizan en unos instan-
tes tensos entre los comuneros y la monarquía del emperador Carlos V cuando
éste intentaba extender el absolutismo regio frente a otras instituciones12. «El
santo de la invención encapsuló algunos de los ideales de los comuneros» (Cáte-
dra, 1997: 204). Por otra parte, consideraba el cabildo que la permanencia del
cuerpo del obispo en los límites urbanos, en un territorio profundamente degra-
dado para la institución eclesiástica, no beneficiaba de ninguna manera la respe-
tabilidad del obispado en una oportunidad en que se trataba de institucionalizar
de manera acentuada la silla episcopal con numerosas reformas en la catedral y
la creación de un escudo catedralicio. No hay que olvidar que la localización de
la caja de piedra caleña se produce en una zona conflictiva del entramado urba-
no, unos barrios (San Nicolás, San Esteban, Puente Adaja) en donde habitaban

58

11 Ya alertaba el obispo abulense Alonso de Madrigal (1454-1455) en el Confesional, impre-
so en Alcalá en 1516, acerca de ciertos excesos relacionados con el culto popular y la sorprendente
aparición de sepulturas, «ca puesto que algunas imágenes por revelación de Dios fuesen halladas en
peñas o fonsaduras de tierra…, en lo cual hay muchas mentiras y muy pocas verdades». Vid. Caro
Baroja (1978: 114-115). 

12 Parece ser que el obispo Ruiz permanece al margen del movimiento comunero. Sin embar-
go, el cabildo catedralicio cede algunos espacios eclesiásticos para la formación y reuniones de la
Santa Junta: «y en los más alto del promontorio, la catedral, lugar marcado para sede de la Junta cuyo
cabildo seguía constituyendo un destacado poder hegemónico desde el siglo XIII». Vid. Belmonte
(1986: 28-37).



moriscos y artesanos, molineros, tintoreros y curtidores, que cerca se encontraba
el «hospital de la lepra» (San Lázaro), que también en las proximidades abría sus
puertas la casa de las mujeres públicas, la mancebía, y que enfrente radicaba la
maqbara morisca recientemente descubierta y rápidamente desaparecida. «Estos
barrios debían ser inmundos», señala Enrique Ballesteros (1896: 332).

La historia del descubrimiento de san Segundo está relacionada con el ori-
gen de otros cultos y otras apariciones de reliquias en la península Ibérica, obe-
deciendo a un esquema previamente establecido a partir de un hallazgo fortuito
que, como tal, será difícilmente controlable por los primeros interesados en
explotar la invención, los patrocinadores de la obra, los cofrades de San Sebas-
tián. Las dificultades para ratificar el encontronazo con las reliquias, con imáge-
nes de la Virgen, con descubrimientos sorprendentes de variado signo, se salva-
ban con relativa facilidad en el siglo XVI. Téngase presente siempre la frecuencia
en la invención de restos corpóreos y objetos litúrgicos posteriormente sacraliza-
dos en esta centuria. Sin embargo, la ciudad de Ávila será la afortunada al locali-
zar el cuerpo del Varón Apostólico, «donde se manifiesta la ventaja que esta ciu-
dad tubiese en levantar primero las vanderas de Cristo y sostenerlas con más
deboción» (Ayora, 1519: 4 v.): «El capitán Gonçalo de Ayora, natural de Córdoua,
chonista de los Reyes Católicos don Fernando y doña Ysabel, en el año de 1515
a ynstancia desta çiudad en lo que escriuió della, que anda ympreso, pone por
sanctos y sus patronos a sant Segundo, sancta Barbaçia o Baruada, cuyo cuerpo
sancto se entiende estar en su sepulcro debajo de su altar y çercado con su reja
en la yglesia monasterio de Sant Segundo, de frayles descalzos carmelitas de la
reformaçión de la beatificada virgen Teresa de Jhesús, cuya historia desta santa
está de pinçel en la hermita de San Lorençio desta çiudad; y a los sanctos márty-
res san Viçente y sancta Sauina y sancta Christeta, sus hermanas, y a san Pedro
del Varco, del qual diçe que fue nasçido y criado en otras tierras y traýdo su cuer-
po a esta çiudad de Áuila por manera marauillosa»13. La explicación de la extra-
ña manifestación de una tumba del siglo XIV, intencionadamente relacionada con
el obispo de Abula (Abla) del siglo I se argumenta, autor tras autor desde el comu-
nero y cronista Gonzalo de Ayora, por el oscuro paréntesis de la invasión musul-
mana. Juan Martín Carramolino resumía lo que ya habían planteado otros escri-
tores, es decir, que los cristianos abulenses, temerosos de alguna profanación y de
las repetidas invasiones sarracenas, ocultaron los restos del Varón Apostólico en
una pared de la primera catedral de Ávila. 

El hallazgo de la sepultura se debe a Francisco Arroyo, oficial albañil de la
parroquia de Santa Cruz, un hombre seguramente sencillo que padecía una her-
nia; tal vez procediera de una familia cristiana de toda la vida, sin restos de con-
taminación musulmana a pesar de su lugar de residencia. Es el «inventor del acon-
tecimiento» cuando levanta el pavimento y observa, no lee, una inscripción en

59

13 Discurso sobre la ynuençión del cuerpo de sant Pedro del Varco, cuyas sanctas reliquias fue-
ron halladas en su santo sepulcro en San Vizeinte de Áuila, juebes, 12 de agosto, año de 1610, fol. 5
r. (2º códice). Archivo Parroquial de San Vicente, ms. original de 1612, cuya autoría se deba proba-
blemente al regidor Luis Pacheco de Espinosa.



latín que decía Sanct[i]us Secundus Eps. El cantero es un artesano más de la ciu-
dad, nunca comparable a los descendientes de los «serranos» que viven en las
zonas altas. Su escasa relevancia estamental provoca una extensión social de la
nueva creencia, una alarma urbana (ligera, si se sospechaba algo sobre el descu-
brimiento) en las instituciones implicadas directa o indirectamente (cofradía,
cabildo, obispo, concejo, parroquias, monasterios). La extensión de ese hallazgo,
la creación de un culto de carácter vertical, como afirman los antropólogos, desde
las capas más bajas a las más altas, «aumentando la dificultad en la aceptación del
culto a medida que ascendemos en las capas sociales» (Gómez Hernández, 1998:
219) no se cumple en el caso de san Segundo. Al contrario, se originan rápida-
mente unos deseos de institucionalizar el culto al primer obispo de la ciudad fren-
te a la pretensión de los cofrades de San Sebastián de mantener los restos en su
lugar original. Una vez que se alcance esa instauración y apropiación del cuerpo
por parte del cabildo, convertido en patrón de la diócesis y reverenciado como
primer prelado, los poderes dominantes de la ciudad tratarán de ampliar la devo-
ción hacia los sectores populares. Sin embargo, la difusión de lo alto hacia lo bajo
no siempre se logra, pues en una cultura fundamentalmente oral (que apenas
deja restos), como la de los sectores artesanales de Ávila, no se elabora ninguna
tradición, sino que se impone hasta lograr una imagen inmóvil del pasado: las
sucesivas secuencias de san Segundo terminan convirtiéndole en un puro espacio
litúrgico (la capilla que fundará el obispo Manrique de Lara), un rezo canónico
desde el año 159414 («Die XI septembris. Oratio. In secundo nocturno. Lectio IV.
Lectio V. Lectio VI»), una fiesta oficial aunque popularizada relativamente a partir
del siglo XVII («Forma codicis peculiarium festorum Ecclesiae Abulensis. Maius, die
2: In festo sancti Secundi, episcopi et mart., patron., dupl. 1, clas. cum octav.») y
una tradición limitada a un barrio a pesar del intento del obispo Francisco de
Gamarra (1616-1626) por extender la conmemoración a toda la diócesis: «Mayo.
Día 2. San Segundo, primer obispo de esta santa Yglesia y mártir patrono de toda
la diócesis. En toda ella se guarda. No precede vigilia por la causa dicha». En el
calendario eclesiástico se estableció que la vigilia consistía en «no comer carne y
no comer más que una vez, y declara la sínodo que pueden comerse huebos y
cosas de leche en los días que no son de ayuno de precepto», indicándose en
abril de 1617 que la fiesta del patrón no sea de vigilia. Celébrase con más pena
que gloria la festividad en la ciudad y, únicamente, en un pueblo de la provincia,
Cabezas de Alambre, mientras que en la localidad vallisoletana de Olmedo, per-
teneciente antes a la diócesis avilense, la cofradía del Pino conmemora a san
Segundo el 1 de mayo dentro de una tradición que enlaza al Varón Apostólico
con la Virgen de la Soterraña depositada en el interior de la iglesia de San Miguel,
cuya talla, procedente del siglo XIII, fue donada por el primer obispo abulense. Al
margen de la cronología, se narra que esa misma imagen fue soterrada hasta que
el aceite que brotaba del suelo sirvió para que los vecinos sospecharan, tras la
retirada de los moros, la existencia de la misma, iniciándose una devoción local

60

14 Cuatro años antes se había establecido el oficio propio de san Torcuato en la Iglesia de
Guadix.



que, en realidad, queda perfectamente marcada a principios del siglo XVII (dona-
ción de Margarita de Austria de un vestido blanco y oro), siendo considerada
Nuestra Señora de la Soterraña como patrona de la comunidad y villa de Olme-
do. Posteriormente, en 1746, don José de Alaiza y Zuazo, jefe de la Real Tapice-
ría, financia la construcción de la capilla y camarín de la Virgen, con dos pinturas
atribuidas a Lucas Jordán, «San Jerónimo» y «Santa Paula», procedentes del con-
vento desamortizado de la Mejorada. 

Entre los años 1519 y 1543 se mantienen las disputas sobre el territorio y la
santidad del hallazgo. Las informaciones recibidas por el obispo de Ávila ratifican
la sacralidad del lugar, dando paso a las ceremonias litúrgicas habituales una vez
que el vicario general de la diócesis respalda la petición del prelado abulense. En
los meses comprendidos entre los años 1519 y 1521 el deán Cristóbal de Medi-
na supervisa la nueva sepultura y controla la actividad de la cofradía de San
Sebastián. No obstante, los restos descubiertos en el primer año no se estudiarán,
o no se emitirá un informe, hasta el año 1574, unos meses después de la dona-
ción por doña María de Mendoza de la estatua de alabastro de Juan de Juni y cin-
cuenta y cinco años más tarde del suceso de Arroyo. La tardanza, dice Balleste-
ros (1896: 260), «pudo originar alguna confusión o alguna inexactitud», sobre
todo porque se barruntaba algo acerca de la identidad de los restos depositados
unas décadas antes. En contrapartida, el cabildo ofrecerá a la cofradía –y al
barrio– una nueva santa, Paula de Cardeñosa, que ya aparece como titular de la
iglesia en la narración de Gonzalo de Ayora del año 1519, martirizada como
Segundo según el relato del cronista de los Reyes Católicos. Un mecanismo de
compensación social y hagiográfica parece establecerse al sustituir a san Sebastián
(¿y santa Lucía?) por san Segundo y santa Barbada. Dirigidos a lectores y oyentes
no demasiado anónimos, los discursos elaborados por Ayora y Cianca, en los
extremos del siglo XVI, parecen narrar las vidas y muertes, o espacios físicos
(sepulturas, lugares de culto), de personajes intemporales dentro de un relato de
sucesos efímeros y extraordinarios, transmitiendo una información subjetiva y
dirigida a los sectores más altos de la sociedad, en el caso de san Segundo, y a los
sectores populares en la ocasión de la campesina de Cardeñosa. 

La ubicación de la sepultura con el epitafio Sanct[i]us Secundus es descu-
bierta ocasionalmente por Francisco Arroyo. No coincide con el presbiterio, sino
con un lateral de la capilla central junto a la Epístola, un lugar de enterramiento
más característico de los obispos que espacio destinado a las apariciones mila-
grosas de la Virgen. Previamente se había localizado un sepulcro de piedra berro-
queña con una inscripción sobre la lápida, Q[uinto] Coron[io] Q[Cinti] Verni Fi[lio]
Quir[ina] Bar[bae] Avel[ico] An[forum] LXX Veranius. Veranii Verni F[ilius] M[onu-
mentum] H[eres] F[ecit] H[ic] S[itus] E[st]. S[it] T[ibi] T[erra] L[veis], copiada a
mediados del siglo XVI por Alejandro Bassiano y más tarde por E. Hübner y F. Fita
(Ballesteros, 1896: 79). Rodríguez Almeida (1997: 75-77) considera que el error
de lectura de Sanctus por Sanctius, si no deliberado, sí contradice las circunstan-
cias y ornamentos del descubrimiento, hasta tal punto que el benedictino Luis
Ariz mostraba cierta turbación al referir el hallazgo, indicando, además, que era

61



«cosa maravillosa que por aquellos campos circumbezinos a esta iglesia de San
Segundo, hallamos cuerpos enterrados». Esta hipótesis acerca del letrero Sanctus
Secundus es considerada ingeniosa y brillante, pero bastante artificial, por el doc-
tor Carmelo Luis López (2006: 468), que apunta, por otra parte, el conocimien-
to más o menos profundo del latín por los clérigos del cabildo catedralicio. Por las
noticias transmitidas y los restos ornamentales localizados (cáliz de san Segundo,
patena, anillo) es probable que el enterramiento correspondiera al obispo Sancho
II (1312-1355)15. El problema se plantea en la sucesión de los obispos abulenses,
muy confusa hasta mediados del siglo XV y localizándose, según Tello Martínez,
hasta cinco prelados con el nombre de Sancho anteriores a dicho siglo.

Tras el descubrimiento del cuerpo aparecen algunas señales que vienen a
confirmar su santidad. El milagro es prueba esencial para ratificar el tipo de hallaz-
go. Como se ha escrito anteriormente, el vecino Arroyo, herniado, súbitamente
se recupera tras rezar encima de la caja («Quiérome poner aquí encima de este
cuerpo santo a ver si Dios, nuestro Señor, fuese servido de me sanar de esta enfer-
medad»). Antonio de Cianca recoge en su obra una relación de devotos sanados
por la intercesión del Varón Apostólico: vecinos de Ávila, gentes de León, alguno
de Zaragoza, tullidos, mancos y mudos son sanados milagrosamente. Sabiendo
que la extensión del culto inicial a san Segundo no sobrepasaba los límites pura-
mente locales, habría que deducir que algunos de los curados tal vez se alojaran
en el hospital cercano a la iglesia del Adaja, mientras que otros (Inés de Henao,
por ejemplo) están emparentados, como señala María Cátedra, con alguno de los
cofrades más activos de la hermandad de San Sebastián. Una vez que se reve-
renció como tal el sagrado cuerpo se origina el conflicto sobre la apropiación de
la tumba y los restos. El obispo y el cabildo insistían sobre su propiedad, alegan-
do que el primer prelado de Ávila tenía que descansar en la catedral. Los cofra-
des responden que la providencia divina ha querido, tras muchos años, que el
santo cuerpo permanezca en la ribera del Adaja. Esta situación tardará décadas
en resolverse. Como en una tediosa partida de ajedrez las posiciones quedarán
en tablas, si bien se llega a una solución de compromiso: el cuerpo se envuelve
en una sábana de lienzo, se deposita en una caja de nogal con tres llaves y se
coloca en su caja de piedra; las llaves se reparten entre el cabildo, el ayunta-
miento y la cofradía; los ornamentos episcopales se trasladan a la catedral. La
resistencia de los cofrades y patronos de San Sebastián ha logrado acentuar el
valor de lugar de culto de la ermita, con restos santos, con una relato hagiográfi-
co muy confuso y escasamente difundido, sin imágenes aún ni rezo canónico pro-
pio (habrá que esperar al mandato del obispo Manrique de Lara). Los actos litúr-

62

15 Una interpretación del agustino E. Flórez (1758: XIV, 42, 2) acerca del controvertido cáliz:
«… pues al tiempo que pudo estar en Bastinania el cáliz hecho por Petruci pudo estar también en la
vetona, y ponerle en el sepulcro del santo en alguna traslación hecha en Ábila de un sitio a otro, para
resguardarle de los moros en alguna persecución…». Más reciente y acertadamente: «El ambiente
artístico en que nace esta obra es el de la Siena de finales del ‘Duecento’; una Siena renovada que
era marginal a las grandes corrientes artísticas del gótico hasta la aparición de Duccio di Boninsegna
(activo entre 1278 y 1318), el verdadero creador de la escuela pictórica del pre-renacimiento en
Siena». Vid. Rodríguez Almeida (1997: 29).



gicos en torno a Segundo parecen ser muy reducidos a lo largo del siglo XVI. Úni-
camente su vida, el carácter episcopal y su antigüedad se reconocerán tras la pro-
cesión que conduce al primer obispo de la ciudad baja a la iglesia mayor. A cam-
bio, la iglesia de San Sebastián –y desde 1519 también de San Segundo– se verá
recompensada y pasará de ser un espacio territorial y social desapercibido a un
punto neurálgico de la ciudad, apetecido por el cabildo, el obispo, algunos
monasterios y, evidentemente, por la propia cofradía. También las repercusiones
económicas resaltan respecto a los siglos anteriores: la ubicación de la iglesia
junto al Adaja, con la ampliación de su territorialidad, permite el acceso al río, el
dominio de una ribera estratégica y el control más o menos directo de los moli-
nos de La Puente y de La Losa. Aunque relegado respecto a otros templos de
Ávila, San Segundo / San Sebastián adquiere un prestigio eclesiástico pasajero por
parte de la alta sociedad, demasiado abundante, repleta de hombres en aparien-
cia caudalosos y con grandes haciendas, entendiendo, como escribía Ariz, que en
la ciudad «no teniendo más que quatro mil vecinos, se hallan en ella tresçientos
treynta linages de gente noble». A estos vecinos se destinará el culto alto, lleno de
matices, pues el cabildo, en el fondo, pretendía la institucionalización hegemóni-
ca del culto de san Segundo en la catedral del Salvador, mientras que los feligre-
ses y cofrades del río mantienen los cultos a su santo titular desde la repoblación.
El descubrimiento de una caja con la inscripción Sanct[i]us Secundus tendrá unas
profundas repercusiones en la ciudad. Desde el cabildo de canónigos se apunta
un primer interés por el cuerpo santo recién descubierto. En una sesión de 1520
se encomienda al deán y al maestrescuela para que «entiendan en las cosas que
les pareciere sobre lo del cuerpo de San Segundo»16, iniciando negociaciones con
el provisor del obispado y los cofrades del Adaja para establecer tanto un nuevo
culto como un espacio relacionado con la fundación de la diócesis en la vieja igle-
sia de San Sebastián. Al año siguiente el obispo concede la «ynpetra» (impetra) a
los cofrades de San Segundo, un beneficio económico un tanto dudoso proce-
dente del cabildo, sin especificar ni la cuantía ni su administración17, encomen-
dándose a los cofrades que «vean lo que se debe hazer en ello, así para con su
señoría como para con los cofrades e que en ello hagan todo lo que les parecie-
re que sea servyçio de Dios e honra desta Iglesia» (Actas Capitulares, 3, 84 v.), si
bien en otra sesión del cabildo celebrada en 12 de junio de 1521 se establece el
cuarto como gratificación, es decir, cuatro maravedíes de vellón, unas monedas
de cobre que se recogerían a partir de los padrones parroquiales de la ciudad.

* * *

63

16 A.C.A. Actas Capitulares, T. 3, fol 4 (1520, febrero, 1. Ávila). Vid. A. Sánchez Sánchez,
Resumen de Actas del Cabildo Catedralicio de Ávila (1511-1521) I, Ávila, Institución «Gran Duque de
Alba», 1995, Doc. 419. 

17 Sebastián de Covarrubias, en 1611, consideraba que la acción de impetrar era lograr una
gracia que se alcanzaba gracias al Romano Pontífice: «Impetrar a otro el beneficio, pedirle a Su San-
tidad, como por vaco, presuponiendo que el que le tiene no es legítimo poseedor» (p. 733).



La primera consecuencia visible del portentoso descubrimiento, aunque no
material, será la vinculación de la diócesis de Ávila con los tiempos del primer
cristianismo. Si no era suficiente entroncar a la Iglesia con la época de las grandes
persecuciones de Diocleciano (mártires Vicente, Sabina y Cristeta), ahora se enla-
za directamente con la etapa apostólica18. En segundo lugar, una repercusión sim-
bólica que se manifestará profusamente a lo largo del siglo XVI mediante la crea-
ción del escudo catedralicio, la instalación de altares en la catedral, intervencio-
nes para crear una capilla, incluso cambios en las denominaciones de ciertos
espacios urbanos (la calle de la Albardería se convertirá en la de San Segundo, la
ermita del río modifica la titularidad). No hay que olvidar tampoco los impactos
estrictamente económicos sobre el cabildo, pero tampoco que una de las pre-
tensiones del obispo Ruiz será la creación de un sistema heráldico que reivindi-
que el valor testimonial, espiritual y material de la sede episcopal, que ya cuenta
con un mítico fundador, equiparable, por tanto, a las más rancias sedes episco-
pales de Hispania (Toledo, Sevilla, Tarragona, Sevilla, Braga, Mérida).

De fuerte personalidad, el franciscano Francisco Ruiz trató de allanar el des-
orden existente en las Indias descubiertas unos años antes. Hijo de un vendedor
de aceite de oliva en Toledo, acompañó a Cristóbal Colón en su viaje de vuelta
a Castilla en el año 1500, manteniendo luego unas posturas similares a las de
Bartolomé de Las Casas en cuanto al trato a los indios y la incoveniencia de
enviar inquisidores a los nuevos territorios. Tras su regreso de esos países «toda-
vía bárbaros, traxo dos cosas raras: un grano de oro de oro de más de mil duca-
dos de peso y una arca llena de horribles figuras de ýdolos que presentó al car-
denal Cisneros» (Tello Martínez, 1788: 188). Como buen lector y extraordinario
letrado, además de cantor y secretario de Cisneros, inmerso en el ambiente
humanístico renacentista, propició la construcción del monumento al obispo
Alonso de Madrigal, «El Tostado», y la recreación del escudo catedralicio en el
año 1520. En efecto, desde los momentos iniciales del Renacimiento, en el caso
abulense desde las primeras décadas del siglo XVI, instituciones, familias nobi-
liarias y obispos pretenden marcar un discurso simbólico por medio de las imá-
genes, desarrollando, gracias a la emblemática, una determinada visión del
mundo19. El simbolismo visual de todo emblema supone un mensaje de carác-
ter aparentemente universal –quiere ser entendido por toda la comunidad– para
establecer la esencia del patrocinador (el obispo, la catedral, el concejo, etc.). En
este sentido ha de entenderse el escudo catedralicio de Ávila, un blasón que se
configura hacia la segunda década del siglo XVI bajo el episcopado de fray Fran-
cisco Ruiz, coincidiendo con la generalización y adopción de escudos o insignias

64

18 «¿Quién sentenciará por ésta [la ciudad de Bastitania], condenando a la que tiene a su favor
la fama de Ciudad, el honor de Mitra, la Provincia en que se menciona la Sede, la duración del Pue-
blo, la posesión de la Sede, la constancia del nombre, y, finalmente, el carácter del cuerpo del Apos-
tólico que estableció la Cátedra Abulense?», Flórez (1758: XIV, 42, 2).

19 Sobre la heráldica abulense, véase A. Merino Álvarez, La sociedad abulense durante el siglo
XVI. La nobleza, Madrid, Patronato de Huérfanos de Intendencia, 1926, pp. 111-117, y J. García-
Oviedo Tapia, Heráldica abulense, Ávila, Caja de Ávila, 1992.



por parte de los obispos. Éstos, independientemente del desarrollo icónico de la
catedral, crearon blasones que se acomodaban a un modelo concreto repetido
con algunas variantes a lo largo de los siglos: «Los obispos timbran su escudo con
un sombrero forrado de sinople y cordones de los mismo de 6 borlas cada uno,
dispuestas: una, dos y tres. Añaden a esto la mitra puesta de frente sobre el can-
tón diestro del gefe y el báculo por detrás del escudo sobre el siniestro, miran-
do azia afuera»20.

A partir de un emblema anterior formado por el cordero con la bandera
(Melgar, 1930: 74), los autores avilenses Antonio de Cianca, Luis Ariz, Gil Gon-
zález Dávila y José Tello Martínez coinciden, en líneas generales, en la descrip-
ción del blasón: «escudo roxo y en medio vn cordero blanco con diadema de
oro y pendón con la santa Cruz…, vn castillo de oro y vn león, con el sol por
lo alto del cordero y media luna a los pies» (Ariz). Únicamente varían estos
escritores en el sol o la estrella (Norte). Así, Cianca menciona la estrella, mien-
tras que los demás se inclinan por el sol, tal y como se representa en el Teatro
eclesiástico de Gil González Dávila. Como lema, aunque posterior a la insignia,
se utiliza un tercero: «El león hecho cordero / baxó de su fortaleza / a nuestra
naturaleza».

65

20 Anónimo, Breve compendio de la heráldica o arte del blasón, Valencia, Benito Monfort,
1764, p. 28.

Escudo catedralicio según la edición
de Gil González Dávila.



Toda figura posee intrínsecamente un significado que aspira a ser claro –la
exaltación de la catedral–, pero al mismo tiempo oculto, esotérico para gran parte
de los feligreses. Ninguna utilización de la figura es casual. Cualquier representa-
ción arranca de una tradición reconocida en las culturas anteriores, intentando
dotar al conjunto iconográfico de una imagen simbólica que ha de ser leída en
sus justos términos. El escudo catedralicio abulense muestra como figura central
un cordero, un animal que recibe múltiples significados desde el Antiguo Testa-
mento como comida en la fiesta de Pascua (Ex. 12, 5-14). Sin embargo, en el bla-
són de Ávila se interpreta de acuerdo con las palabras de san Juan: «Este es el Cor-
dero de Dios» (Jn. 1, 29, 36). Como emblema, el cordero se utiliza a partir del
siglo XVI para representar a la Iglesia (Bernat y Cull, 1999: 235), con un lema
constante, Agna immaculata («Cordera inmaculada»), asociada a la cruz, símbolo
cristológico por excelencia, relacionándose la figura de Cristo con la de la Virgen.
Representa asimismo, siguiendo la narración apocalíptica de san Juan (Ap. 5, 6-
12), la muerte y resurrección, tal y como se entiende en Antonio de Cianca y Luis
Ariz:

IN AGNUM

Crimina multuorum nullius [criminis] agnus,
Conscius, ipse sua simplicitate luit.

El Cordero de Dios, sin ser culpado,
Pagó y lleuó por nos nuestros pecados.

A menudo, el cordero está asociado al león o a los leones, tanto en la emble-
mática como en la iconografía románica, una inversión simbólica característica de
la literatura renacentista y barroca: «el divino león –escribe Cianca– baxó de su
altura hecho un manso cordero». Representación del Salvador, reflejo de manse-
dumbre y del sacrificio, el cordero se relaciona, según un texto anónimo utiliza-
do por José Tello Martínez (1788: 42), con la piedad, «que suena entre los hom-
bres y para con ellos misericordia».

En un ángulo del escudo de campo rojo aparece la figura del león, un ani-
mal rampante inclinado hacia delante. Emblema de la fortaleza, de la fidelidad,
fuerza, potencia, el león tradicionalmente se identifica con el sol, que surge a la
derecha en el blasón catedralicio. El león ante el sol constituye un emblema repe-
tido en numerosas ocasiones, significando la fortaleza de los mansos por la Gra-
cia de Dios. Su lema, A Domino virtus, «Del Señor procede el valor», indica el
triunfo sobre la muerte (Ariz):

IN LEONEM

Dum periit, perimit [mundi] peccata ferendo
In qua ipsam mortem suscitat arma leo.

Murió como león el Hijo eterno,
Matando nuestra muerte, culpa, infierno.

66



67

La interpretación, con algún significado secundario, se ajusta a la tradición
medieval reflejada en el Bestiario, con múltiples propiedades que están señaladas
por Philippe de Thaün en Le Bestiare21: 

El león significa el Hijo de la Virgen María; es, sin duda alguna, el rey de todos
los hombres; por su propia naturaleza, tiene poder sobre todas las criaturas. Con fiera
actitud y terrible venganza se aparecerá a los judíos cuando los juzgue, porque obra-
ron mal cuando lo calvaron en la cruz, y debido a esta acción perversa no tienen rey
propio. (…) Por el león atendemos a Jesucristo, y nosotros somos su tierra en figura
humana; entonces, cuando nos castiga con alguna desgracia sin que hayamos come-
tido fechoría ni tengamos mala voluntad, esto significa su ira, y el patearnos de tal
manera. (…) Sabed que esto representa al Hijo de la Virgen María, mientras velaba
en su muerte, y dijo que se quería su muerte, su destrucción y nuestro descanso. Y
en su muerte veló, cuando encadenó al demonio; mediante su muerte, venció a
Satanás, nuestro enemigo.

En el Cathálogo de Tello Martínez, el león se identifica con la misma religión,
la figura de Cristo, de la tribu de Judá y familia de David, vencedor de la muerte,
del mundo y del demonio. El sol ocupa también una posición central, al lado del
león y por encima de la diagonal de la cruz que corta en dos mitades las realida-
des trascendente (el sol, el león) e inmanente (la tierra bajo el cordero, el castillo,
o la luna en alguna de sus acepciones). El sol, en la narración bíblica, es la lum-
brera mayor que preside el día, deteniéndose por orden de la divinidad («¡Sol,
detente sobre Gabaón! ¡Y tú, luna, sobre el valle de Ayalón!», Jos. 10, 12), des-
aparece cuando muere el héroe («Desde el mediodía toda la región quedó sumi-
da en las tinieblas hasta las tres», Mt. 27, 45). Identificado con el sol, Cristo es su
gobernante, la «estrella radiante de la mañana» (Ap. 22, 16) o el «sol que nace de
lo alto» (Lc. 1, 78).

IN SOLEM

Lumine phabeo panduntur lumina coeli:
Ex actis tenebris, omnia fulgor habet.

Con los rayos del sol se alumbra el cielo,
Y es con ellos el sol, Señor del suelo.

En la emblemática, el sol es un icono constante. Suele brillar, da luz incluso
a los indignos (Et indignis oritur), simbolizando también el gobierno y la justicia.
Fuente de vida y energía, está asociado al culto a los antepasados, pues la des-
aparición diaria del sol implica necesariamente su resurrección. Es el «celo santo»
o la salud eterna en los escritos del sacerdote Tello Martínez, representación de
la estrella o símbolo del espíritu.

Al lado del cordero, bajo la cruz y el pendón, surge el castillo, símbolo com-
plejo que se identifica con el refugio sagrado, como mansión del más allá o puer-

21 Ph. de Thaün, Le Bestiaire, Paris-Lund, E. Walberg-H. Möller, 1900, en Bestiario medieval,
ed. I. Malaxecheverría, Madrid, Siruela, 1999, pp. 90-94.



ta de acceso al otro mundo. Emblema de la ciudad, de la casa o de Castilla, en el
blasón catedralicio ha de identificarse con la propia sede episcopal, ciudadela o
fortaleza, arx, la propia ciudad, lugar seguro contra los dragones: refugio sagrado,
fuerte de los abulenses.

IN ARCEM

Arcem amans Christus pugnantes arcet dracones:
Arcem nam merito dixeris esse crucem.

Ahuyenta Iesu Christo con su cruz
Los dragones contrarios a su luz.

Por último, la representación de la luna menguante, media luna a los pies del
campo rojo, es una figura inferior natural (como el sol), satélite que preside la
noche conciliando en un mismo icono los dos astros, sol y luna, en un acto de
devoción.

IN LUNAM

Noctu luna viget, tenebroso in crimine Christus.
Haec tenebras vincit crimina Christi laus.

En la noche de luna se pareze,
Y Christo en nuestras culpas resplandece.

Rige la noche la luna, señala el Génesis: «Hizo Dios dos lumbreras grandes,
la mayor para regir el día y la menor para regir la noche, y también las estrellas»
(Gn. 1, 16). Ilumina a los cristianos cuando surge la devoción: «Si repartes tu pan
al hambriento y satisfaces al desfallecido, entonces surgirá la luz en las tinieblas y
tu oscuridad se volverá mediodía» (Is. 58, 10). O representa a la Virgen en con-
traposición al Cristo / Sol a partir de la interpretación del Eclesiástico: «Era como
el lucero del alba en medio de las nubes, como la luna en su plenilunio» (Eclo.
50, 6). En cualquier caso el satélite está vinculado a una evidencia cósmica (mis-
terio de la resurrección: primavera tras el invierno) y al mito de la creación y
recreación periódica del universo. La luna es la duplicación del sol minimizada,
que interviene sólo en la Tierra cuando el sol actúa en el resto del sistema plane-
tario. La representación de la luna en el escudo catedralicio, luna menguante dis-
puesta al revés (los cuernos del satélite hacia abajo), pudiera indicar, como apun-
ta Cirlot (1997: 291), una ejemplificación mítica y simbólica: el mundo inferior,
mundo de las tinieblas, está representado por la luna agonizante. Símbolo múlti-
ple, la luna puede ser morada de los muertos, símbolo de protección sobrenatu-
ral y esperanza en el más allá, o la «menguada naturaleza» del hombre que se
encuentra a los pies de los demás emblemas.

El sistema heráldico creado por la catedral avilense y el obispo Francisco Ruiz
era preciso, sus imágenes delataban las aspiraciones del cabildo y del propio pre-
lado, un universo que representa, dice Cianca, «la fortaleza de aquel alto y diui-

68



no león, cómo por la salud y vida fija y perpetua del hombre, baxó de su altura
hecho un manso cordero a se humanar con nuestra menguada naturaleza para la
leuantar y dar noble ser…» (1595: 192).

* * *

Una vez establecido el referente icónico del obispado, tendidas las redes
hacia un tiempo mítico y dorado, asentado el obispo en una ciudad que empie-
za a estar cohesionada desde la perspectiva religiosa, se inicia en los años cuarenta
del siglo XVI el intento de extender las creencias en torno al primer obispo de
Ávila. Como sucede en otras ocasiones, tampoco interesa tanto la liturgia especí-
fica en torno al santo –que es tardía–, como la adscripción de los restos a la sede
episcopal y no a una ermita alejada del núcleo del poder. En los años 1547 y 1548
Isidro de Villoldo, discípulo de Berruguete, labró por 700 ducados un retablo de
san Segundo en alabastro, localizado en el crucero de la catedral22. En una parte

69

Emblema catedralicio de Ávila, entre las alegorías de la Fe y la Justicia, en la fachada del poniente
de la iglesia mayor, obra de Ceferino Enríquez de la Serna (1779).

22 «El retablo deste altar es de muy fino y blanquíssimo alabastro, labrado con mucho arte de
arquitectura en medio sesmo, que haze apariencia a tres partes en la principal en el intercolunio de
enmedio está la figura del bienauenturado san Segundo labrado de bulto del mismo alabastro en 



del retablo, de acuerdo con Gómez-Moreno (1983: 103-104), se representan
algunos pasajes de la vida del supuesto obispo de Ávila cuando viaja desde Roma
hacia el sur peninsular y, luego, al centro (la procesión de los Varones Apostólicos
a San Juan de Letrán, el hundimiento del puente de Cádiz, el bautizo de los gadi-
tanos, un busto del santo), mientras que sus seis compañeros, también varones
apostólicos, permanecen en el sureste de Hispania: Idibus maii in Hispania sanc-
torum Torquati, Thesiphonti, Secundi, Indaletii, Caecilii, Hersichii et Euphrasii, qui
Romae a sanctis apostolis episcopi ordinati, et cum praedicandum Verbum Dei in
Hispaniam directi sunt. Cumque variis urbibus evangelizassent et innumeras multi-
tudinae Christi fidei subjugassent in ea provintia diversi locis quieverunt, Torquatus
Acci, Thesiphon Vergii, Secundus Abulae, Indaletius Urci, Caecilius Illiberri, Hesi-
chius Carteyae et Euphrasius Illiturgi. La obra está situada al lado del Evangelio
catedralicio, realizada con la intervención del taller de Vasco de la Zarza en las tra-
zas y concluida por Villoldo. El altar procede de la mano del maestro Llorente
siguiendo el bosquejo del autor del sepulcro de don Alonso de Madrigal. El reta-
blo se realiza, apunta Parrado del Olmo (1981: 214), con la técnica de relieve del
schiacciato, insistiendo en la tenue profundización paisajística en la perspectiva
utilizada en los edificios, siempre con una labor muy sucinta y uniforme.

De manera casi inaudita, pese a las presiones recibidas tras el nuevo encie-
rro del santo en la caja de nogal, sus restos permanecen prácticamente ocultos en
la iglesia del Adaja hasta el año 1574. Sólo un colmillo del patrón pudo deposi-
tarse en las casas episcopales bajo el mandato del obispo don Álvaro de Mendo-
za en 156223. Más tarde, el obispo de Jaén Sancho Dávila afirmará que en su ora-
torio, junto a otras reliquias, conservará un «huesso y vna muela, y de sus vesti-
duras» del santo24. Los inventarios de la ermita apenas reseñan modificaciones
importantes en los bienes, alhajas y ornamentos. Por otra parte, el lugar del río,
aunque desprovisto de cualquier riqueza material, empieza a ser apetecido por
los estamentos eclesiásticos, en particular por los frailes terceros de la orden de
San Francisco y, tal vez, según José Belmonte, por los jesuitas. La fundación de la
Compañía de Jesús se produce bajo el mandato del obispo Álava y Esquivel
(1548-1558) gracias al noble, y luego jesuita, Hernán Álvarez del Águila («Her-
nandálvarez», en las historias locales). Belmonte (1985: 234) insiste en que antes
de trasladarse los jesuitas a la iglesia de San Gil habían ocupado provisionalmen-

70

forma Pontifical, y la mitra y capa enriquecidas, y la çanefa de la capa historiada de medio relieue,
con perfiles de oro: las historias de la qual cenefa son, el bautismo del Iordán, la disputa con los sabios
en el templo, la entrada de los Ramos en Ierusalem, y algunos passos de la pasión de Christo», Cian-
ca (1595: 191). Aunque en los relieves renacentistas no se representa la ciudad de Ávila, en ocasio-
nes se ha tomado la entrada de los Varones en Jerusalén como la llegada de Segundo a la ciudad cas-
tellana, «motivo que será copiado en una de las pinturas de la capilla de San Segundo», vid. Heras
(1981: 44). 

23 A.C.A. Doc. nº 153. Pergamino, 155 x 212, 2 hoj. Traslado autorizado en 1555, julio, 12,
de un inventario de las reliquias de la ermita de San Segundo realizado en 1543, mayo, 22. En una nota
con rúbrica se menciona que el obispo Mendoza se había llevado (12 de febrero de 1562) un colmi-
llo como reliquia.

24 S. Dávila, De la veneración que se deve a los cuerpos sanctos y a sus reliquias y de la sin-
gular con que se a de adorar el cuerpo de Iesu Christo…, Madrid, Luis Sánchez, 1611, Prólogo, fol. 5.



te la iglesia y hospital de San Sebastián (y San Segundo). «Por el año y mes de
enero de 1550 un temporal de ventiscas de nieve detenía en Ávila a cuatro jóve-
nes jesuitas que de Portugal se dirigían a Alcalá y Gandía» (Hernández, 1956: 3).
Años después, avalados por el obispo Álava y Esquivel, los miembros de la Com-
pañía toman posesión de la iglesia de San Gil, parece que con cierta oposición de
los frailes de San Francisco, fundando poco después el hospital de San Gil. 

Por la documentación existente en el Archivo Catedralicio se puede com-
probar que en los años cuarenta del XVI el obispo de Ávila donó la ermita de San
Segundo a los frailes menores de la tercera orden de San Francisco. Inmediata-
mente se inicia un pleito promovido por los patronos de la cofradía de San Sebas-
tián y respaldados por el cabildo de la catedral, alegando que tal donación care-
cía de legalidad al pertenecer la ermita de San Segundo de Adaja al cabildo y no
al obispo de la ciudad castellana. El litigio se traslada a Salamanca25, en donde el
juez y vicario general de la provincia metropolitana de Santiago dicta sentencia el
19 de abril de 1549 contra la pretensión de los frailes de San Francisco de ocu-
par las moradas de la iglesia de San Segundo, tras la donación realizada por el
obispo de Ávila, estableciéndose que queda sin ningún valor y efecto tal cesión y
otorgando sentencia favorable al deán, cabildo y consortes de la iglesia del Adaja.
Al no aceptar la sentencia del juez de Salamanca, los frailes mínimos elevan su
pretensión a Roma, pero los tropiezos de los franciscanos se mantienen cuando
el 7 de noviembre de 1558 el auditor Fabius Acorumbonus dicta un auto a favor
de la cofradía. Mes y medio después será el papa Paulo IV quien transmita una
bula apostólica al arzobispo de Santiago de Compostela para que el obispo y el
oficial de la curia salmantinos «determinen –se lee en una nota añadida al texto
latino– el pleito seguido en Roma entre el cabildo y los cofrades de la iglesia de
San Segundo, extramuros de Ávila (que antiguamente fue catedral), de la una
parte, y de la otra los frailes menores de la tercera orden de San Francisco sobre
que habiéndoles dado el ordinario [de Ávila] a dichos frailes la referida iglesia para
su habitación, reclamó el cabildo diciendo no lo pudo hacer por ser aquella igle-
sia y hospital conjunto a ella, de la jurisdicción de dicho cabildo, el cual estaba
en posesión y superioridad de visitarla, y no el ordinario, y que se le amparase en
dicha posesión y se conservase a los dichos cofrades en su cofradía y se pusiese
perpetuo silencio a dichos frailes; y el pontífice cometió a dicho obispo y metro-
politano que, oídas las partes, diese sentencia haciéndola cumplir remota apela-
tione; su data en Roma, apud S. Petrus, a 25 de diciembre de 1558»26.

Solucionado el caso, la ermita de San Segundo y la cofradía de San Sebas-
tián conservan su autonomía, aunque siempre bajo la atenta mirada de la mesa

71

25 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5, documento manuscrito sin catalogar. 1549, marzo, 26 / abril,
19. Ávila.

26 A.C.A. Doc. nº 155. Pergamino, 350 x 500, sello de plomo con las efigies de san Pedro y
san Pablo y la inscripción Paulus IIII PP en el anverso. 1558, diciembre, 25. Roma. Bula del papa Paulo
IV dirigida al arzobispo compostelano, obispo y oficial de la curia salmantinos para resolver un pleito
entre el cabildo catedralicio y los cofrades de San Segundo, de una parte, con los frailes menores de
San Francisco, de la otra, sobre la jurisdicción de la iglesia y hospital en la ribera del Adaja, extramuros
de la ciudad de Ávila.



capitular, pues la primera era realmente filial del cabildo. En este sentido, la
misma institución beneficiará a la cofradía con la cesión de algunas ruedas del
molino del Puente. Pero de esto se leerá luego. En la bula del papa Paulo IV se
mencionaba el hospital de San Segundo, una institución benéfica como tantas
otras en la ciudad controlada por el cabildo en su dominio directo y conservada
por la propia cofradía. Su origen se tiene que relacionar con el auge del territorio
de San Sebastián, tal vez como una compensación a la cofradía ante los constan-
tes intentos por parte de la catedral de institucionalizar en su sede al primer obis-
po de la ciudad. Por otra parte, la función del hospital pudo estar relacionada con
la recogida de niños expósitos, pues desde el siglo XVII se observa que el apelli-
do «San Segundo», relativamente abundante en Ávila, está entroncado con los
niños y niñas abandonados en las cercanías del río o en algunas parroquias, al
igual que desde el año 1521 es frecuente la onomástica vinculada con el primer
obispo en el caso de niños expósitos recogidos por el cabildo. Una hipótesis que
hay que comprobar documentalmente es la fundación de un hospital en las cer-
canías de San Sebastián en la primera mitad del siglo XIV por el obispo don San-
cho III Blázquez Dávila. Aunque la documentación es muy escasa, según anota el
canónigo catedralicio Andrés Sánchez (2000: 47-48), el obispo pudiera haber
patrocinado la fundación de una obra benéfica en las cercanías de la iglesia de
San Vicente, en las «casas e viñas e tierras e guertas e prados e enzinas que fue
de Gonzalo… que lo aya el nuestro hospital que fecimos en Ávila para reparam-
yento e mantenencia de los pobres del dicho ospital». En otro manuscrito poste-
rior (‘Testamento del obispo don Sancho’, 1400, junio, 17) se hace una referen-
cia al hospital del obispo Sancho, señalando que se encuentra en los arrabales de
la ciudad, «que es al varrio de San Vicente». En términos generales se pueden
hacer dos consideraciones, planteamientos hipotéticos que necesitan ser corro-
borados. Cuando los documentos de los siglos XIV y XV se refieren a dichos arra-
bales parecen expresar el conjunto urbano campesino-artesanal situado en las
zonas del mediodía y del poniente de la ciudad, es decir, los barrios que se loca-
lizaban en las cercanías de las parroquias de Santiago, San Nicolás, la Trinidad y
arrabal del Puente. La proximidad respecto a San Vicente viene dada, probable-
mente, por la propia jurisdicción parroquial, por la colación, o por un ámbito de
influencia urbana más amplia de lo que se pueda deducir de la lejanía o acerca-
miento al templo de los mártires. En segundo lugar, una referencia expresa a la
titularidad individual de un prelado puede encerrar la existencia de una denomi-
nación más genérica para dicha obra de beneficencia, el «hospital de San Sebas-
tián», luego el de San Segundo desde las primeras décadas del siglo XVI. La fun-
dación del hospital, o la compensación al barrio del Adaja por la reducción del
monasterio de San Clemente, cercano a la ermita de San Mateo y posteriormen-
te convertido en el de Santa Ana27, en beneficio de la orden del Císter, pudo pro-
vocar la inhumación del mencionado obispo en la iglesia de San Sebastián. Una

72

27 En el monasterio de San Clemente se produce, en 1331, un «desplazamiento de corto
radio de la actividad monástica» hasta que finalmente desaparece esta casa cisterciense situada al otro
lado del río Adaja. Vid. Á. Barrios García, «Documentación medieval del monasterio de San Clemen-
te de Adaja (siglos XIII-XIV)». Cuadernos Abulenses, 1 (1984), pp. 91-135.



explicación coherente si se considera que gran parte de los obispos abulenses fue-
ron enterrados en su sede catedralicia, exceptuando algún caso anómalo (Sanc-
tius Secundus) o aquellos que al ser originarios y mantener estrechas vinculacio-
nes con sus lugares de residencia o de procedencia episcopal descartaron ser
enterrados en Ávila. No será este el caso de uno de los pocos obispos oriundos
de la diócesis castellana. 

La vida de este prelado es relativamente conocida. Antonio de Cianca men-
ciona al obispo Sancho Dávila, natural de la ciudad, hijo de Blasco Jimeno Dávi-
la. Luis Ariz se refiere a Sancho Blázquez, hijo de Blasco Jimeno, y Gil González
Dávila a Sancho Dávila, «hijo de Blasco Jimeno, poblador de Navamorquende,
descendiente de los primeros pobladores de Ávila». José Tello Martínez describe,
en el parágrafo 48, sus acciones episcopales, reseñando que sirvió al rey Alfonso
XI, al infante don Juan Manuel, aprobando las constituciones de la cofradía de
San Vicente y reformando el crucero de la catedral abulense. Su obra más desta-
cada consistió en la fundación del monasterio de Santa Ana, de la orden del Cís-
ter, y su aspecto más polémico se centró en los trámites de divorcio entre el rey
Pedro I y Blanca de Borbón en el año 1354. El obispo Sancho murió en Vallado-
lid, en el año 1355, o en el 1353 (según González Dávila), enterrándose su cuer-
po en la capilla de San Blas de la catedral abulense. Sin embargo, cuando fallece
el obispo el crucero de la iglesia mayor se encuentra en plena reforma, pues esta-
ba prácticamente en ruina tanto en los muros como en el ábside, remodelándo-
se también el cimorro; únicamente una hornacina situada junto al sepulcro de
Sancho Dávila muestra un leve indicio de un supuesto enterramiento, aunque
Ruiz-Ayúcar aseguraba que la sepultura del noble se encontraba a la derecha del
sepulcro don Sancho II, en la referida capilla de San Blas. Es probable, pero no
seguro, que el obispo don Sancho (Sancho V para Tello, Sancho II para otros auto-
res; en realidad Sancho III) fuera enterrado provisionalmente al lado de la Epísto-
la de la iglesia de San Sebastián, bajo un túmulo con una sencilla inscripción,
Sanctius Secundus Eps., identificada ciento sesenta y cuatro años después como
el primitivo enterramiento de san Segundo, obispo. Los prelados posteriores,
algunos con escasa documentación (Gonzalo de la Torre, Alonso I, Alonso II,
Diego de Roeles), dudosos (Alonso III de Córdoba), o prácticamente ausentes de
la silla episcopal (cardenal Juan de Cervantes, fray Lope de Barrientos), pudieron
perfectamente despreocuparse del traslado de los restos del obispo Sancho a su
sede catedralicia, deteriorándose su sepultura y recuerdo hasta la invención del
obispo Segundo bajo el fraile don Francisco Ruiz.

Desde el pleito con los frailes menores hasta el año 1565, los cofrades de San
Segundo mantienen una lucha seguramente oscura sobre el mantenimiento y
prerrogativas de la hermandad, centrándose en particular en la custodia de los
cuerpos de san Segundo y de santa Barbada y manteniendo el hospital en donde
eran recibidos los peregrinos pobres que allí se refugiaban, además de celebrar
misas y oficios divinos. Sin embargo, ciertas disputas jurídicas y económicas
enfrentaban a los cofrades con algunos clérigos que consideraban el hospital
estrictamente como un beneficio eclesiástico, mientras que para los hermanos de

73



74

San Sebastián pesaba más la avaricia y la usurpación de las limosnas y otros bien-
es por parte de los sacerdotes: Nihilominus dubitabant ne imposterum aliqui aua-
ritia ducti ecclesiam et hospitale prefata in titulum beneficii eclesiastici…. Final-
mente, el 16 de febrero del mencionado año los patronos consiguen una bula
papal de Pío V, Aequum reputamus, que confirma las gracias concedidas por sus
antecesores28. Por este documento se concede a los hermanos de la cofradía,
situada extramuros de Ávila y poseedora de los cuerpos de Segundo y Paula Bar-
bada con el hospital construido para los peregrinos, la administración y gobierno
de la ermita, con los capellanes, ofreciendo las misas y oficios establecidos por el
capítulo abulense, dándose licencia a los cofrades «para regir, administrar y gober-
nar la iglesia y el hospital correspondiente y sus limosnas, oblaciones, legados
relictos y demás cosas y bienes, y para hacer que se celebren misas y otros oficios
en la dicha iglesia por mediación del capellán o de los capellanes que se nom-
brarán o removerán a su voluntad, y de que no puedan los cofrades de ellos ser
removidos y además amonestados respecto al cuidado, régimen y administración,
ni que tampoco puedan ser concedidos a nadie la iglesia ni el hospital citado en

28 A.C.A. Doc. nº 156. Bula ‘Aeqvum retutamus’ de Pío V confirmando las gracias y privilegios
concedidos por sus predecesores a la cofradía de San Segundo, extramuros de la ciudad de Ávila, 1565,
febrero, 16. Roma. Pergamino, siglo XVI, 800 x 665, con sello de plomo. Vid. Ferrer (2006: 158-163).

Bula «Aequum reputamus» (1565). Archivo Catedral de Ávila.



título o encomienda o administración, ni ser regidos o gobernados por otros que
los propios cofrades». Nulli ergo omnino hominum liceat hanc paginam nostrae
voluntatis et decreti infringere vel ei ausu temerario contraire. Si quis autem hoc
affare presumpserit indignationem omnipotentis Dei ac beatorum Petri et Pauli
apostolorum eius se nouerit incursurum. El cabildo calla ante la bula que estable-
ce la legitimidad de los intereses de la cofradía de San Sebastián. Luego, con el
obispo Manrique, cambiará de bando.

Asentados los escasos feligreses de la ermita, beneficiada la cofradía con
algunas concesiones materiales y caída en el olvido la pretensión del episcopado
de Ávila sobre la institucionalización del culto y el traslado del cuerpo de san
Segundo, el territorio del río Adaja parece vivir en una relativa tranquilidad.
Como edificio, la ermita se mantiene en pie, casi languidece, exceptuando algu-
nas obras interiores: la armadura de madera se contrata en el año 1521, com-
prometiéndose el carpintero Rodrigo de Matienzo a concluir la obra en cinco
meses por 60.000 mrs. Intentando resaltar el primitivo sepulcro, el abad de Alca-
lá la Real y Burgohondo, don Juan Dávila, donó al templo una reja que poste-
riormente sería pintada por Juan del Águila y Cristóbal del Portillo por 15 duca-
dos de oro en el año 154429.

Exceptuando los pleitos con los frailes terceros de San Francisco, la calma es
aparente. El obispo don Álvaro de Mendoza (1560-1577) está más preocupado
por el resurgir de la espiritualidad de su diócesis que por asuntos un tanto leja-
nos. Es la época de Teresa de Jesús, Juan de la Cruz, Pedro de Alcántara, María
Díaz, Catalina Dávila, Francisco de Guzmán, Guiomar de Ulloa y otros beatos,
venerables y santos abulenses. Un exceso de santidad para preocuparse de las
ocupaciones más materiales. Sólo la hermana del obispo y esposa de Francisco de
los Cobos, doña María de Mendoza, marquesa de Camarasa, se interesó por la
iglesia de San Segundo de Adaja donando 200 ducados para hacer una estatua al
primer obispo de la ciudad30. En el año 1573 está concluida la obra de alabastro
del francés Juan de Juni, transportada desde Valladolid a la ermita del santo y
colocada sobre el primitivo sepulcro de piedra, en la Epístola, después de trasla-
dar la caja al altar mayor, colocarla de nuevo en su lugar original y situar encima
«la imagen de nuestro santo patrono, que lo representa vestido de pontífice y
puesto en oración, elevadas al cielo las manos, como hoy se ve con afecto, ter-
nura y devoción de los que miran» (Tello Martínez, 1788: 214). 

75

29 A.H.P. Ávila. Protocolo 207, escribano García de Cardeñosa. Contrato para pintar la reja del
sepulcro de san Segundo, 1544, junio, 25. Ávila. Vid. E. Ruiz-Ayúcar, Sepulcros…, op. cit., Anexo nº
1. Entre otras obras, Juan del Águila se encargó de dorar los pilares redondos de la sillería catedrali-
cia. Tanto este artesano analfabeto como Cristóbal del Portillo aparecen trabajando en algunas obras
de Pedro de Salamanca, como se advierte en torno al retablo de Papatrigo. Vid. Parrado (1981: 56,
259).

30 Cianca (1595: II, XIV, 125 v.), Ariz (1607: I, 16, 15 v.), Fernández Valencia (1676: 91), Tello
Martínez (1788: 214).





Capítulo III.
EL TRASLADO DE SAN SEGUNDO 

A LA CATEDRAL





79

En la relación del obispo Pedro Fernández Temiño de 1590 se menciona que
el cuerpo de san Segundo se conserva todavía en la antigua iglesia de San Sebas-
tián y que su fiesta es celebrada con gran ceremonia del pueblo: et illius dies tes-
tus 2 mensis maii magno populi concursu et deuotione duplicis confessoris officio
celebratur (Sobrino, 1983: 30-31). Sin embargo, la fiesta del santo no se conme-
morará hasta bien entrado el siglo XVII según los libros de la cofradía depositados
en el Archivo de la Catedral. Sin imagen del santo (exceptuando las de Juni,
inamovible, y Villoldo, en un retablo), los cofrades carecerán de un referente ico-
nográfico movible hasta finales del siglo XVI, cuando se coloque una estatua del
prelado en un altar mayor con retablo que ya se había realizado a finales del siglo
XV y primeros años del siguiente. Antes, hacia la tercera década del XVI, Villoldo
y Rodríguez plasmaron en la sillería alta del coro de canónigos de la catedral abu-
lense la imagen central del primer obispo al lado de san Pedro y los mártires y
patronos de la ciudad Vicente, Sabina y Cristeta, representados asimismo en sus
martirios en las correspondientes sillas bajas. Al fallecer el obispo don Pedro Fer-
nández (1590, Bonilla de la Sierra) tras autorizar el traslado del cuerpo de san
Pedro de Alcántara desde la ermita de San Andrés del Monte, su sucesor dioce-
sano, don Jerónimo Manrique de Lara, se convertirá en el verdadero protagonis-
ta en los últimos años del siglo XVI y, por extensión y causalidad, de las siguien-
tes décadas. Sus acciones episcopales se encuentran recogidas por Antonio de
Cianca, Luis Ariz, Gil González Dávila y José Tello Martínez. Este último indica
que llegó a Ávila después de su estancia en Cartagena, siendo nombrado más
tarde, en 1594, inquisidor general. Su paso por el obispado castellano está mar-
cado por la traslación del cuerpo del primer obispo, motivado, como señalan los
autores antes citados, por el temor de los enemigos, la incomodidad del lugar, el
peligro del río, la escasa presencia de fieles por el alejamiento de la iglesia del
Adaja, la ausencia de sacrificios y rituales, el peligro de robo y la falta de autori-
dad en los oficios divinos y de sacerdotes, la escasa decencia, respeto y custodia
en que se encontraban la iglesia y el sepulcro del santo.

La descripción del barrio del Puente Adaja es sumamente significativa a par-
tir de las alegaciones utilizadas a finales del siglo XVI. La mala fama del arrabal
se mantendrá en los años sucesivos, por lo que los obispos tratarán de remediar
la situación primero con el traslado procesional del cuerpo santo, luego con la



fundación de un convento de carmelitas descalzos. De hecho, en los momentos
del traslado se produjeron tensiones y revueltas por parte de los cofrades y veci-
nos del arrabal del Puente. En palabras de Ariz, «sobre el caso vbo dares y toma-
res entre los patrones de la yglesia de San Segundo y el consistorio y cabildo…».
Se omite en este estudio de la pormenorizada, larga y ceremoniosa traslación de
las reliquias del obispo Segundo desde la ermita del río hasta la catedral (realiza-
da en septiembre de 1594), relato perfectamente detallado por Antonio de Cian-
ca y repetido con mayor o menor minuciosidad por otros escritores, destacando,
particularmente, el reciente estudio de antropología urbana elaborado por María
Cátedra y la Tesis Doctoral de Jesús Arribas publicada en 20021. El beneficiado
de la parroquial de San Vicente José Tello Martínez añade, como novedad, la tras-
cripción del rezo canónico del santo, las lecciones del Segundo Nocturno que se
celebran el 11 de septiembre (fecha de la traslación). Interesa más conocer ahora
el proceso detallado de la fundación de la nueva capilla en la catedral y la situa-
ción en que queda la vieja ermita de San Sebastián y Santa Lucía tras la desapa-
rición del cuerpo episcopal.

80

Capilla de San Segundo, en la antigua Albardería.

1 J. Arribas, Historia, literatura y fiesta en torno a san Segundo (Ávila, 1519-1594), Ávila, Ins-
titución «Gran Duque de Alba», 2002.



El fervoroso obispo Manrique de Lara, durante una penosa enfermedad y
antes de desplazarse a Madrid como inquisidor general, decide el traspaso del
prelado Segundo a la catedral del Salvador. Antes de llegar a Ávila trabajó en el
Oficio de la Inquisición y como autoridad eclesiástica (juez eclesiástico) en la flota
dirigida por don Juan de Austria en la batalla de Lepanto. Los historiadores abu-
lenses destacan sobre todo su enfermedad, su aparente y transitoria sanación de
una dolencia vascular, su admiración por la Virgen de la Soterraña, la devoción
hacia el Varón Apostólico Segundo y el traslado del cuerpo de este último orga-
nizado por el propio prelado. Se da por supuesto que la milagrosa curación se
debió a san Segundo, colaborando también la Soterraña, cuando tras un viaje a
la Real Chancillería de Valladolid, «estando en sus casas obispales de Ávila, le tocó
esta enfermedad reciamente el día 9 de septiembre del año 1593, le apretó y
reduxo a tal extremo que los médicos le desauciaron de la medicina y orden de
curación natural» (Tello Martínez, 1788: 220). Ordena entonces el obispo una
procesión general a la ermita de San Segundo y a la basílica de los Santos Márti-
res Vicente, Sabina y Cristeta, aparte de recoger en sus dependencias episcopa-

81

Procesión de la Virgen de la Soterraña a las dependencias episcopales 
de don Jerónimo Manrique de Lara.

Cripta de la basílica de San Vicente de Ávila.



les las reliquias del santo y la talla tardorrománica de la Virgen de la iglesia de los
hermanos oriundos de Ebora fallecidos en Ávila a principios del conflictivo siglo
IV. La sorprendente y momentánea reanimación de don Jerónimo tendrá unas
profundas consecuencias en la ciudad: el traslado de un cuerpo santo, la cons-
trucción de una capilla, el abandono de una ermita, la publicación del libro de
Antonio de Cianca, la aproximación al rey Felipe II, la sacralización definitiva del
entorno catedralicio, el repentino interés del cabildo por el santo… La compen-
sación por la milagrosa curación se materializará unos años después en la cons-
trucción de la capilla de San Segundo, en la calle de la Albardería, y en la dona-
ción de una lámpara de plata y dos coronas de plata, una de «2 marcos, 3 ocha-
vas», la otra de «5 onzas y 7 ochavas»2, para la capilla de la Virgen de la Soterra-
ña en la basílica abulense.

Milagro del obispo Manrique. Boluió a salir esta sancta ymagen fuera de su
casa en el año de 1593, que estando don Hyerónimo Manrique de Lara, obispo meri-
tísimo que fue de Áuila, enfermo de vna peligrosa enfermedad de pulmonías, y des-
ahuziado de su salud, viéndose sin remedio humano, buscó el fauor diuino por
medio de los que con Dios pueden, y espezialmente tomó por abogada esta dibina
señora, que como Madre suya puede con él tanto. Y uiéndose ympedido de poder
yr a visitar su sancta ymagen de la Soterraña, de quien fue deuotísimo, con biua fe y
zelo sancto ordenó que con solene prozesión se la trajesen a su casa para la uer antes
de morirse y consolarse, ponyendo su vida y salud en las manos de quien tiene a Dios
en las suyas.

Hízose la proçesión trayendo esta diuina ymagen desde su sancta casa hasta la
del obispo, que ya más muerto que biuo le juzgauan. E viéndola entrar en su apo-
sento el santo perlado, la fuerça de la ençendida devoçión le dio tanto ánimo que sin
ayuda de nadie se leuantó sobre la cama el medio cuerpo, y sin arrimarse a nada
estuuo puestas las manos muy grande espaçio adorando esta sanctísima ymagen,
como a médico del çielo en quien estaua el remedio de su salud. Y diósela tan cum-
plida que desde aquel ynstante se sintió con tanta mejoría que al punto estuuo
bueno. Y para mostrarse agradeçido y porque quedase memoria de esta marauilla,
dio vna gran corona de plata dorada para la Virgen y otra para el hijo preçioso que
en sus manos tiene. E a costa suya hizo blanquear toda la capilla de la Soterraña,
bóueda y paredes, poniendo en ella los escudos de sus armas. E dentro de la reja,
junto al altar al lado del euangelio, hizo pintar este milagro donde oy se ve, con el
retrato suyo, puestas las manos y leuantado el medio cuerpo sobre la cama, adoran-
do esta santa ymagen que delante de él está pintada sobre hombros de los quatro
sazerdotes que en la proçesión la lleuaron; y más adelante está el concurso de gente,
clérigos y seglares que fueron acompañando esta santa ymagen3.

En el informe enviado por el obispo a Roma en 1594 se insiste en la inten-
ción de desplazar el cuerpo del santo por encontrarse con poco honor en las
afueras de la ciudad (cum in quodam heremitorio extra civitatem esset minus

82

2 A.D.A. San Vicente. Libro de inventarios, 1565-1682, fol. 80 r. Sign. 29, 141/1/3. 
3 Archivo Parroquial de San Vicente. Título de la ynsigne parrochia de señor Sant Viçente de

Áuila, reliquias y cuerpos sanctos que ay en ella…, fol. 11, ca. 1612, ms. original.



honorifice asservatum), destinando a la fundación de la nueva capilla en la cate-
dral 30.000 ducados, con 2.000 de renta perpetua. Los preparativos son minu-
ciosos, no sólo en lo que se refiere a la larga procesión y actos litúrgicos y festi-
vos que acompañan los restos, sino también a las disposiciones legales y testa-
mentarias del mencionado obispo, aunque las fuentes oficiales, procedentes del
cabildo, Antonio de Cianca y otros autores, olvidan las pretensiones de los her-
manos de San Sebastián. Previamente, el rey Felipe II había emitido desde San
Lorenzo de El Escorial una cédula real acerca de la entrega del cuerpo del primer
obispo, recalcando asimismo que las fiestas en su honor estuvieran encaminadas
a la veneración y exaltación del santo y no a profanidades4. Tan meticulosos fue-
ron los arreglos procesionales que, hasta literariamente, hay que reconocer su
valor con la incorporación de un motete del maestro de capilla Sebastián de
Vivanco, vinculado al cabildo desde finales del XVI y durante la primera década
del XVII, un villancico cantado en la iglesia de San Esteban («Pues fuiste luz deste
suelo, / Segundo subí a la cumbre…»), otro villancico («Celebre esta fiesta el
mundo / para ganar por tercero…») ante las casas de don Vicente de Contreras,
en la Rúa de los Zapateros; otro más («Dessa gloria que traéis, / tanto repartien-
do vais…») en la plazuela del conde de Uceda. Frente a la parroquial de San
Juan, los jesuitas encargaron otro («Áuila, Christiana, madre, / bien a tus hijos
adiestras…»), típicamente ignaciano y alabando, sin castigo ni rigor, las excelen-
cias de la ciudad. El último ante las puertas de la catedral («Pues ganastes con tal
gloria, / Segundo, aquesta ciudad,…»), para concluir con un reconocimiento ver-
dadero, pues el primer obispo regresaba a su querida Seo («Dó vas Segundo? A
mi posada cara. / Y gustas dello? No sé dezir quánto…»). Tanto las fiestas como
la procesión son organizadas y financiadas por el cabildo y el ayuntamiento. Para
asumir los elevados gastos, el licenciado Luis de Vitoria, vecino de la ciudad,
otorgó un censo al quitar en 1596 valorado en 550.800 maravedíes a favor del
concejo, sobre sus propios bienes, para pagar con ellos a las personas que dos
años antes habían prestado el dinero para el traslado de san Segundo5. Un mes
antes del traslado, el 12 de agosto de 1594, en el corral de comedias del hospi-
tal de la Magdalena, se había estrenado una de las numerosas «comedias de san-
tos» que en esos tiempos se representaban. Se trata del Auto del bienaventurado
San Segundo, de Lope de Vega, con toda una tramoya protagonizada por Santia-
go apóstol guiado por san Segundo, la aparición de Diana como oráculo, la de la
idolatría, la discusión de los tres demonios mayores y un exceso de músicas y bai-
les. «Lope escenifica desde las tradiciones apócrifas de los padres apostólicos
hasta la vida de santa Teresa. Pero el que escribía todo esto se lamentaba de los
efectos del “tramoyismo” y reconocía que las comedias escritas por él bajo su
influencia podían desmerecer y aún tenía escrúpulos en publicarlas» (Caro Baro-
ja, 1978: 105).

Antes y en primer lugar, don Jerónimo acordó un memorial de capítulos
sobre la traslación que tendrá que cumplirse por el obispado y el concejo de la

83

4 A.H.P. Ávila. Ayuntamiento. Caja 14. Legajo 2, núm. 2 (1594, septiembre, 3. San Lorenzo).
5 A.H.P. Ávila. Ayuntamiento. Caja 17. Legajo 15, núm. 5.



ciudad6. Estas condiciones dictadas por el obispo son aceptadas por los regidores
don Alonso Navarro y don Sancho Cimbrón, comisarios nombrados por la ciudad
de Ávila. Las diez disposiciones son particularmente minuciosas, refiriéndose
sobre todo a la nueva capilla y al estado de la ermita de San Segundo de Adaja.
Inicialmente se considera la distribución de los 2.000 ducados que el obispo
Manrique dona a la capilla de la catedral. En 1594 había concedido esa renta
anual, a razón de 16.000 maravedíes el millar, sobre unos censos en la villa de La
Roda, en el obispado de Cuenca, otro censo en Ceclavín (obispado de Coria) y
otro más contra Pedro Rodríguez Navarro, vecino de Villena. El primer censo,
contra el concejo y los vecinos de Ceclavín, era de 12.900 ducados de principal,
a razón de dieciséis el millar; el segundo, contra vecinos y concejo de La Roda,
de 5.500 ducados a razón de once reales cada ducado, mientras que el único
contrato individual era contra el morador del Alto Vinalopó. Además, había otros
censos a favor de la capilla de San Segundo, por ejemplo uno contra el arcedia-
no de Olmedo (562.500 mrs.) y otro contra el marqués de Las Navas por 290.000
maravedíes. 

El capítulo dedicado al enterramiento del propio obispo Manrique es aún
más explícito: «Iten que si fuere nuestro Señor de nos llevar desta presente vida
para así antes de aver acabado el hedifiçio de la dicha capilla y poner el cuerpo
santo en el lugar a donde a de estar con la magestad, hornato y deçençia que
deseamos, teniéndolo dichos señores deán y cabildo por bien enterrar nuestro
cuerpo, dejando el nuestro con la humildad de sepultura que diversas uezes les
e pedido como indigno de tal sombra, sean seruidos en tal caso los dichos seño-
res deán y cabildo de darme el lugar que por bien tubieren en su yglesia, como
del amor que sus merçedes nos an tenido y tienen. Fío de sus merçedes lo harán
para que esté depositado mi cuerpo en él, entre tanto que la dicha capilla y tras-
laçión se haga y se pase a nuestra sepultura». El obispo murió poco después en
Madrid, el 1 de septiembre de 1595, siendo enterrado luego en la catedral abu-
lense, en la capilla que había dotado bajo un epitafio en latín que recuerda su
estancia episcopal en la diócesis de Cartagena, su nombramiento como diocesa-
no de Ávila, el cargo de inquisidor general y la construcción de la capilla de San
Segundo:

D.D. Hieronymus Manrique de Lara.
Olim [Novae] Carthaginensis in Hispania,

Postea vero abulensis episcopus,
Ac tandem in regnis Hispaniae

Generalis inquisitor. Hoc sacellum
Propiis impensis [sumptibus] religionis

84

6 A.C.A. Libro de la razón de la hacienda, bienes y rentas del obispo don Jerónimo Manrique
de Lara, fundación de la capilla y capellanías de nuestro ínclito mártir y patrón san Segundo, por el ilus-
trísimo señor don Jerónimo Manrique de Lara, sacada para poner en su particular archibo por Antonio
Francisco de la Puente, escribano de S.M., notario apostólico, en 2 de septiembre de 1776, siendo
patrono de dicha capilla el señor don Manuel Galán y Campeche, canónigo de esta Santa Yglesia Apos-
tólica Catedral. Libro de cuentas de la capilla de San Segundo, 1594-1642, 96 fol., numerados.



Ergo construxit, et beato Secundo,
Primo abulensi episcopo sacravit.

Obiit [Madriti] pridie kalendas septembris,
Anno Domini MDXCV

Los capítulos tercero y cuarto del memorial se refieren al funcionamiento del
patronazgo y el número y origen de los capellanes. En cuanto al primer punto
dedicado a la obra del patrono se considera que su mantenimiento dependerá de
los 2.000 ducados de renta sobre los censos mencionados antes, posibilitando,
además, la creación de dos nuevas capellanías con doscientos ducados cada una
si se consigue una autorización papal para anexionar unos préstamos en Mam-
blas, Villar de Matacabras y Narros de Saldueña. Los capellanes serán originarios
de la diócesis de Ávila, nombrándose (aunque la capilla aún no está construida)
al camarero del obispo, Pedro de Heusa, capellán mayor, y como capellanes
menores a Hernando Ramírez, secretario episcopal, a Pedro Osorio, capellán de
las casas episcopales, y a los canónigos Diego Fernández, Jerónimo de Mendoza
y Juan de Ibarra. En realidad, estos cargos son meramente testimoniales, pues los
censos se empiezan a cobrar el día 1 de enero de 1605, cuando se nombra a
Vicente Calderón como capellán mayor por cuatro años (1605-1608), con un

85

Escudo episcopal de don Jerónimo Manrique de Lara, en el exterior de la capilla de San Segundo,
en la Albardería.



salario de 30 ducados anuales, y cinco capellanes menores. Los patronos de la
cofradía de San Segundo son, desde el 19 de marzo de 1603, el deán Diego de
Bracamonte y el arcediano Pedro de Tablares, que aceptan los cargos ante el
notario del número Juan González.

El capítulo quinto se dedica íntegramente a la iglesia de San Segundo, antes
llamada de San Sebastián y Santa Lucía, estableciendo los cultos ordinarios debi-
do a que fue la sede del primer obispo, su lugar de enterramiento y donde, ade-
más, se encuentra el cuerpo de santa Paula Barbada. «Lo quinto, que en la igle-
sia que al presente es del bienaventurado San Segundo, que horden y forma deja
su señoría para la custodia y adorno y guardia y administración del Santísimo
Sacramento y confesiones que se ofresçerán para que esté con deçençia y auto-
ridad la dicha yglesia, pues estuuo el cuerpo santo tantos años allí y quedan sus
reliquias y el cuerpo de santa Baruada». En efecto, a pesar del traslado, perma-
necerán en la ermita del Adaja algunas reliquias del santo. Unos años después, en
el muro septentrional del templo, se colocará una lápida que recuerda a los fie-
les y visitantes la autoridad y el supuesto esplendor del edificio: «A onze dyas del
mes de setyembre, año de 1594, governando la Yglesia de Dios el papa Clemen-
te octavo y reynando en España el cathólico rey don Phelype segundo deste nom-
bre y syendo obyspo de Ávyla don Hyerónimo Manrryque de Lara, se trasladó
desta yglesia a la cathedral desta zyudad el santo cverpo del gloryoso S. Segundo,
sv primero obispo y mártyr, dejando aquí en sv sepulcro la ara donde fue allado
y mucha parte de svs santas zenyzas y relyquias». En los inventarios de reliquias
realizados con posterioridad al traslado se mencionan un hueso grande, uno
pequeño, otro hueso menor en un relicario, un colmillo y una muela; en una caja
de alabastro se conservaban también las cenizas del santo obispo.

86



La sexta disposición ordena el mantenimiento de las procesiones ordinarias en
la iglesia de San Segundo, cuyo clérigo –se lee en el siguiente capítulo– «ha de que-
dar perpetuado y ha de administrar los sacramentos y confesar a las personas que se
ofrecieren». Los últimos mandatos hacen hincapié en la nueva capilla de la catedral,
indicándose que se abrirá «una puerta que salga a la calle de Aluardería y vn quar-
to arrimado a la dicha capilla para los forasteros que vinieren a novenas». Los repre-
sentantes de la ciudad tendrán también una llave del arca donde se deposite el cuer-
po de san Segundo. Por último, el concejo se tiene que comprometer a cumplir las
anteriores condiciones, que, como se ha escrito antes, son aceptadas por los regi-
dores Cimbrón y Navarro. Al admitirse las determinaciones anteriores por el obispo
y el concejo, en el fondo se está iniciando una nueva historia sobre la territorialidad
urbana, pues la acrópolis quedará resaltada frente a los barrios bajos del Adaja. «No
en vano la propia disposición sobre un promontorio permitía la comparación con el
monte calvario, teniendo en cuenta además que se trasladaban unos restos desde
los arrabales hasta la catedral, centro de la magnificencia católica» (D. Ferrer, 2004:
26). En realidad parece como si alguna de las etimologías del antiguo santo titular de
la iglesia, san Sebastián, Sebastianus, sequens beatitudo astin ana, («el que quiere
conseguir la felicidad de vivir en la ciudad que está encima») se hubiera consegui-
do. La construcción de un nuevo edificio, limitando al cimorro de la catedral, junto
a la Albardería, es un elemento más que establece una organización espacial y polí-
tica y una relación del episcopado con los abulenses. La invitación al rey Felipe II
para que asistiera a la procesión y traslación de los restos se muestra como un sín-
toma más de resolver un conflicto de intereses entre los habitantes de la ciudad des-
pués de unos años bastante tormentosos para Ávila: en 1592 había sido decapitado
don Diego de Bracamonte en el Mercado Chico como presunto autor de unos pas-
quines difamatorios contra el propio monarca7. En el marco procesional relaciona-
do con el primer prelado, por un lado aparecen el obispo, el cabildo y el concejo,
instituciones representativas del poder urbano y clerical, el simbolismo mediático de
la hegemonía aristocrática de una ciudad que empezaba a languidecer8; por otro,

87

7 Entre otras afirmaciones, denuncias y atrevimientos contra el monarca Felipe II se escribía:
«… Vuelve en ti y defiende tu libertad, pues con la justicia que tienes será fácil, y tú, Felipe, contén-
tate con lo que es tuyo y no pretendas lo ajeno y dudoso…». Citado por A. Merino Alvárez, La socie-
dad abulense…, op. cit., p. 99. Una versión novelada, conocida por gran parte de los abulenses, al
menos por el nombre del autor localizado en el callejero abulense, es la de Enrique Larreta, La gloria
de don Ramiro. Una vida en tiempos de Felipe II, con varias y desiguales ediciones.

8 «La procesión del traslado del cuerpo de san Segundo en Ávila, nos sitúa ya en una fecha
de indudable auge de las corrientes ortodoxas. En ella, uno de los elementos decorativos fundamenta-
les fueron los tapices que las distintas casas de la nobleza exhibieron en esta ocasión: el duque del
Infantado sacó, entre otras, la historia moral de los Trionfi de Petrarca, el conde Oropesa, la de los
hechos de Alejandro Magno, la de los trabajos de Hércules ‘y otras pinturas poéticas’ [A. de Cianca], el
duque del Infantado, la de la conquista por el rey de Portugal don Alonso V de las ciudades de Arcilla
y Tánger, el de Alba la de la conquista de Túnez y con Pedro de Medici la de los hechos de Sansón. Se
trata de una buena prueba del sentido de ostentación con que la nobleza concebía todavía cualquier
celebración aunque fuera religiosa, y que se confirma por la presencia masiva de sus escudos y blaso-
nes en el principal adorno de la fiesta: el dosel para el altar levantado en la plaza del Mercado Chico,
que se decoraba con las armas de los Villena, Pachecos, Acuñas, Toledos y Enríquez, marco de un bor-
dado con el nombre de Jesús, sobre el que había un gran cuadro del Salvador», Checa (1983: 331).



las diversas facciones de cofrades y patronos (una burguesía anómala en una ciu-
dad caballeresca), posiblemente relacionados con actividades degradantes y
viviendas marginales respecto al casco urbano, que pretendían mantener un sen-
tido polisémico (san Segundo como primer obispo, como reliquia, institución,
fuente de ingresos monetarios, factor de cohesión vecinal, etc.) en un ambiente
claramente marcado por las apetencias de instituciones eclesiásticas firmemente
consolidadas en el episcopado (cabildo, monasterios, parroquias, jesuitas). Como
se sabe, la invitación al rey por los regidores Navarro y Cimbrón es educadamente
rechazada por las indisposiciones de Felipe II, «por no estar del todo tan libre
dellas como es menester, no puedo por agora asegurar lo que podré hazer en
esto». El resultado final será equilibrado, aunque toda mesura tienda a la auto-
complacencia del sector oficial y a la resignación y pérdida de valores por los sec-
tores más bajos de la escala social.

Ausentes o silenciosos tras la procesión de san Segundo por el arrabal del
Puente, Rúa de los Zapateros, Mercado Chico, iglesia de San Juan Bautista, «cal
de Andrín» e iglesia mayor, los cofrades de San Sebastián se someterán a las nue-
vas intenciones del cabildo y concejo, aguantarán más tarde con sus antiguos
rituales (procesiones de san Sebastián y santa Lucía), recordarán lo que pudo
haber sido la iglesia y, al final, aceptarán la institucionalización de la festividad de
san Segundo como mal menor. En realidad, el obispo Manrique se limitó a hacer
efectivo un supuesto breve del papa León X, un documento desaparecido (Gar-
cía Villada, 1929: I, 164), inexistente, que ratificaría la pretensión del complejo
catedralicio «para transladar su santo cuerpo del lugar y sitio menos decente en
que estava a otro más decente» (Cianca, 1595: III, IIII; Tello Martínez, 1788: 220). 

Siendo primer obispo de Ávila, mártir según el ciclo hagiográfico del Barro-
co, protector de la ciudad y patrón, la conmemoración quedará reducida a un
ámbito estrictamente marginal, el arrabal del Puente, el barrio más desprotegido
de la ciudad antes y ahora. Quedan los cofrades compuestos y sin santo: «Adaxa
y dulze ribera, / quedaos a Dios, que me voy, / aunque con vos siempre soy / y
seré quien antes era» (Sebastián de Vivanco).

* * *

La construcción oficial de la capilla de San Segundo se inicia ante la presen-
cia del obispo Manrique de Lara. Las obras son todavía lentas y era necesario bus-
car un cobijo al cuerpo de san Segundo. Debido a estas circunstancias el cuerpo
del prelado se coloca en el altar mayor, al lado del evangelio catedralicio, como
se apunta en el Libro de la razón de la hacienda… del obispo Manrique de Lara,
1594-1606, donde se encontraban las tablas con las figuras de san Gregorio y san
Jerónimo. Enfermo don Jerónimo, alejado de Ávila por su nombramiento como
inquisidor general, presencia ocasionalmente en abril de 1595 la colocación de
la primera piedra de la futura capilla según las trazas de Francisco de Mora (que
se iniciaron realmente en el año 1598) y la ejecución directa de Francisco Martín

88



89

y Cristóbal Jiménez. Mora, discípulo de Juan de Herrera, conocía ya la ciudad,
pues unos años antes había levantado la iglesia de Las Madres, primera fundación
de santa Teresa de Jesús, y participado en la remodelación de la puerta del Obis-
po de las murallas, además de realizar algunas obras en la fortaleza, el alcázar y
en la casa de las Carnicerías (Cervera, 1987: 401-417). Había sido necesario
derribar uno de los torreones del lienzo oriental con el permiso del monarca Feli-
pe II. Unos años después, Mora diseñará la nueva capilla destinada a san Pedro
del Barco en el transepto de la basílica de San Vicente. Las obras de la capilla,
junto a la calle Albardería, concluyen en el año 1615, cuando en el mes de julio
fueron trasladados los restos desde el altar mayor hasta la capilla recién termina-
da. Los trabajos, sin embargo, se habían interrumpido unos meses, poco tiempo
después de la muerte de don Jerónimo Manrique, al intentarse un embargo de
sus bienes. Más tarde, gracias a la intervención del doctoral catedralicio Beltrán
de Guevara, proseguirán las construcciones. El cabildo consideró que se podía
proceder a esta segunda traslación, aunque todavía no se hubiera abierto la puer-
ta a la Albardería ni adecentado una cámara para los visitantes. Desde el año
1600 son los arcedianos de Arévalo y Olmedo quienes supervisan la capilla dota-
da por el anterior prelado9. Los documentos catedralicios refieren cómo el arce-
diano de Olmedo y el racionero Suárez Dávila proponen al obispo Juan Álvarez
de Caldas el cortejo procesional hacia la urna instalada en la capilla10. Manifes-
tado el interés del cabildo por la construcción del nuevo espacio, los problemas,
sin embargo, se acumulan desde el año 1602: los pleitos sobre el censo de Cecla-
vín, las negociaciones con el concejo acerca de la construcción de una escalera
en la calle Albardería (rematada años después por Juan Velázquez), los compro-
misos incumplidos con los oficiales, albañiles, pintores y escultores, un nuevo
pleito de la villa de La Roda desde febrero de 1615… A partir del siglo XVII las
cuentas de la fábrica de la capilla crecen de una forma desmesurada en contras-
te con otras fundaciones, capillas y parroquias. Los novecientos mil o el millón y
medio de maravedíes que por término medio se recaudan anualmente contras-
tan especialmente con los escasos dineros que recoge la fábrica de San Segundo
de Adaja. Una cuestión de prioridades. Los reales recogidos, procedentes de
donaciones, censos, arrendamientos, limosnas, testamentos, etc. servirán para
ampliar la decoración y boato del lugar catedralicio, elaborar más detalladamen-
te todo un sistema de creencias en los grupos sociales dominantes y crear, en defi-
nitiva, un mito que actuará como referencia para un conjunto clerical cada vez
más numeroso simbólicamente en el siglo XVII, en contraste con la decadencia
de la población civil.

En los libros de fábrica de la capilla de San Segundo se anotan detenida-
mente gastos e ingresos. Las datas mencionan con detalle la ampliación del
depósito episcopal: Cristóbal Jiménez y Juan Vela trabajan en la sepultura del
obispo Manrique de Lara, realizada más tarde por el segundo maestro. El escul-
tor Vela, feligrés de la basílica de San Vicente, trabajará después en la capilla

9 A.C.A. Actas capitulares. Libro 33, s. num., 1600, mayo, 24. Ávila.
10 A.C.A. Actas capitulares. Libro 39, fol. 262, 1615, marzo, 2. Ávila.



dedicada a san Pedro del Barco en la iglesia de los mártires Vicente, Sabina y
Cristeta. Doradores, carpinteros y escultores, como Andrés López y Juan Sán-
chez, ejecutarán el retablo mayor y las imágenes para la portada de la capilla a
principios del XVII. El retablo había sido planteado previamente por Juan Munia-
tegui, mientras que Cerezo, Cubas, Gutiérrez y Helguera colaborarán también
en el retablo mayor y en otras obras menores. Y Joaquín Benito Churriguera rea-
lizará el tabernáculo para la urna de san Segundo. Los trabajos sobre el retablo
de la capilla provocaron ciertos desvelos en los miembros del cabildo, pues ini-
cialmente, a principios de 1601, se había apalabrado la conclusión de dicha
obra con un oficial de Segovia que exigía 6.000 reales. Unos meses más tarde,
el arcediano de Ávila don Pedro de Tablares propone terminar el retablo para la
capilla pagando a unos oficiales de la ciudad 450 ducados, encargándose final-
mente a los escultores Juan Sánchez y Andrés López, vecinos de Ávila, previo
pago de 150 ducados11. La definitiva construcción de la capilla del santo real-
zará la victoria del cabildo catedralicio sobre una parte de la sociedad abulense.
Capilla desconocida, pese a su ubicación central en la ciudad, por gran parte de
los abulenses, su historia a veces se reduce a comentar anecdóticamente que
uno de sus capellanes fue Lope de Vega desde el año 1626, según el estudio de
Fernando Delgado, Ávila en la vida de Lope de Vega: «Capellanía de la capilla del
glorioso Sant Segundo que vacó por muerte del canónigo Gil Álbarez Triuiño se
proveyó a Lope de Vega Carpio».

Sin terminar las obras de la capilla de la Albardería, el cabildo se apresura a
trasladar nuevamente los restos del primer obispo en el interior de la catedral. En
31 de marzo de 1606 se encomienda a los arcedianos de Ávila, Olmedo y Aré-
valo y a los canónigos Diego Suárez Cimbrón y Chacón, además de los racione-
ros Lucas Suárez y Gaspar Gutiérrez, para que traten cuándo y cómo se tiene que
hacer una ceremonia para depositar el cuerpo del santo, indicándose unos días
después que «todo se haga en la dominica después de Sant Juan y que este día
comiençen los capellanes a seruir sus capellanías, y a de deçir las misas, y que asi-
mismo les abía pareçido que se dé quenta dello a la çiudad y a su señoría el señor
obispo y su magestad, para que con su acuerdo y pareçer de todos se haga y para
que el cabildo ni la capilla no hagan costa…». Finalmente, el cuerpo está dis-
puesto a ser movido en noviembre de 1607, disponiéndose una procesión desde
la catedral hasta la basílica de San Vicente, con asistencia de los caballeros, los
regidores y el cabildo de la ciudad, con música de fuera y licencia para que los
frailes de los conventos asistan a la comitiva, teniendo que ayudar en la capilla los
frailes franciscanos y carmelitas12. Como era habitual en las procesiones barrocas
–sucesos extraordinarios–, el común en el año 1615, fecha definitiva de la muda
del cuerpo, asistía desde los laterales, algún intrépido se introducía en el desfile y
los demás tras el séquito. 

90

11 A.C.A. Actas capitulares. Libro 33, s. num., 1601, octubre, 24 / noviembre, 7. Ávila.
12 A.C.A. Actas capitulares. Libro 36 (1605-1607), fols. 145 v., 148 v. y 206 v.; otras noticias

en los fols. 154 v., 155 r., 163 v. y 172 v.



91

Queda por establecer su repercusión real sobre los grupos urbanos, si la capi-
lla se convierte en una referencia aceptada o ignorada por la comunidad ciuda-
dana, si el conocimiento del obispo, primero, ¿mártir?, patrón de la ciudad, se
transforma en un modelo de aceptación litúrgica e institucional en un momento
en que está a punto de estallar la eclosión de la espiritualidad del Concilio de
Trento representada por santa Teresa de Jesús, si la excepcionalidad de contar con
un primer obispo «Varón Apostólico» afecta ejemplarmente a la colectividad. Por
último, si las instituciones eclesiásticas fueron conscientes de la creación de un
mito escasamente difundido, venerado y aceptado por la sociedad abulense en
los tiempos posteriores. De hecho, el conocimiento de san Segundo, como ha
demostrado María Cátedra (1997: 87-95), no es que fuera superficial; era casi
inexistente. (Por ejemplo, la imagen que yo tenía de san Segundo –sin que sirva
como un individual trabajo de campo–, transmitida hace muchos años por mi
abuelo Félix García, Patas, «hombre de cocina honesta, despensa saludable,
bodega vieja y digestiva conversación» –que escribía Camilo José Cela en Judíos,
moros y cristianos–, era enormemente confusa, atemporal y heroica, en el senti-
do más exclusivista del término: san Segundo, enfrentado a los romanos o a los
moros que poblaban la ciudad, es martirizado y arrojado desde el torreón extre-
mo de la cerca medieval; su cuerpo cae, rodando, hasta el lugar de su posterior
enterramiento en la antigua ermita de San Sebastián. Aunque su cuerpo se con-
servaba en la capilla de la catedral, los abulenses del barrio del Puente acudían y
van el 2 de mayo a repetir un ritual supersticioso y lleno de expectativas. Señalo,
de paso, que en dos templos de la ciudad se mantenían costumbres y rituales
similares relacionados con la introducción de la mano del feligrés en un agujero.
En la basílica de San Vicente, los fieles hundían objetos por la katarakta situada
sobre el pozo-manantial de la cripta; más tarde, en un proceso de sustitución cul-
tual en la segunda mitad del siglo XV, la mano en el agujero de juras del cenota-
fio tardorrománico. En San Segundo, en la festividad del 2 de mayo, largas filas
de devotos están empeñados en meter su mano con un pañuelo por un agujero
bajo la imagen orante de Juni hasta tocar madera, la caja en la que supuesta-
mente estuvieron los restos del obispo hasta su viaje a la catedral. A cambio de la
concesión de algún deseo. Ya sólo falta localizar un ritual similar en el monaste-
rio de Nuestra Señora La Antigua).

Tras la «palpitaçión de coraçón» (Ariz) que sufría desde un año antes, el obis-
po don Jerónimo Manrique de Lara muere en Madrid el 1 de septiembre de
1595. En ese mismo día se hace un traslado testamentario que se localiza en el
Archivo de la Catedral Abulense (Libro de la razón de la hacienda…). El testa-
mento original se redactó en Ávila, el 26 de mayo de 1594, ante el escribano del
número Pedro Téllez. Una de las primeras cláusulas que establece el obispo se
refiere a su lugar de enterramiento, indicando que sea cerca de la puerta de la
capilla que se va a edificar: «Soy tan gran pecador que no merezco honra ningu-
na y en esto de mi enterramiento y cómo a de ser les suplico y ruego se haga todo
con comunicaçión de mosén Pedro de Heusa, con quien tengo convenido esto.
(…) Y quiero y es mi voluntad que en el día de mi enterramiento se digan todas



las misas que se pudieren deçir y por tres días siguientes, y se uistan los pobres
que pareçiere a mis albaçeas y al dicho mosén Pedro». Las demás cláusulas tes-
tamentarias aluden a aspectos diversos, puntualizaciones sobre los 2.000 ducados
de renta para la capilla de San Segundo, el luto de los criados del prelado, etc.
Las donaciones y ornamentos de plata, las imágenes, alfombras y tapicerías que
Manrique de Lara poseía en sus casas episcopales se ceden a la nueva capilla,
mientras que los conventos de la ciudad son gratificados con 20 ducados cada
uno. Por consejo de su confesor manda otras dos mil misas para algunos perso-
najes, además de mil quinientas misas que se dirán en los monasterios por los
padres del prelado fallecido y otras ocho mil por algunas personas con las que
don Jerónimo había contraído ciertas obligaciones. Don Jerónimo era hijo ilegíti-
mo de don Alonso Manrique, cardenal de Sevilla. Aparte de las anteriores cele-
braciones, se insiste en el testamento en la obligación de oficiar otras misas «por
los fallecidos en la batalla naval» (se refiere a Lepanto), por don Juan de Austria,
el arzobispo de Sevilla don Hernando Valdés y por el cardenal don Diego de Espi-
nosa. A Pablo de Heusa, camarero, se le concede el «pectoral de diamantes con
su cadenilla de oro» y una cama de damasco nueva; el resto de los bienes se
reparten entre familiares y allegados del obispo. En otra cláusula se reconocen
ciertas deudas contraídas por el prelado (por ejemplo, 4.000 rs. al rey). «Pagado

92

Orificio lateral en el cenotafio de san Segundo, en la ermita del Adaja.



93

y cumplido este mi testamento con todo lo en él contenido, dejo e instituyo por
mi heredero universal a mi alma, y ruego y suplico a los señores mis albaceas y al
dicho Pedro de Heusa, mi camarero, se convierta en todo en lo más hútil para
ello y para que nuestro Señor me perdone mis pecados». Como en otros testa-
mentos del alto clero abulense y castellano, dos rasgos parecen comunes a través
de las diferentes cláusulas. Primero, el elevado número de misas demandadas
para la salvación del alma propia y de las almas ajenas, una práctica solidaria
unida bien a una devoción común entre los finados, bien a un acusado sentido
familiar de la muerte donde se integraba el deseo de gloria, la perpetuación de la
memoria y, evidentemente, un afán por mostrar el poder económico del difunto,
pues a más misas mayor hacienda. La amplia oferta de sufragios en los siglos XVI
y XVII estratificaba la diversidad de las almas. Como en un mercado espiritual,
Alejo Venegas enumeraba las misas, indulgencias, limosnas, hachas sobre las
sepulturas, limosnas a los sacerdotes y otros medios para alcanzar la salvación,
haciendo constar el valor superior de la misa individual, «la missa dicha por uno
o por pocos aprouecha más a uno o a pocos que si se dixesse por muchos, por-
que el fructo limitado repartido por muchos menos cubra a cada uno que si se
dixera por uno a quien entero todo el mérito le cupiere» (Agonía del tránsito de
la muerte, con los auisos y consuelos que cerca della son prouechosos, Toledo,
1553, fols. 104-105). En segundo lugar, el obispo Manrique de Lara nombra here-
dera universal a su alma, una práctica generalizada sobre todo en el estamento
clerical que vinculaba directamente la hacienda del finado a la Iglesia. 

Unos meses más tarde, en Madrid, 23 de agosto de 1595, el obispo había
redactado un codicilio en que, sin variar lo sustancial del anterior testamento, ins-
tituía seis capellanías en San Segundo con una renta de 400 ducados para el
capellán mayor y 200 ducados para cada uno de los capellanes menores. Uno de
estos asumirá sus funciones propias en la ermita del río.

Las obras realizadas en la sepultura del obispo Manrique de Lara, en el sitio
indicado en su testamento, alcanzan los 44.312 maravedíes en el descargo dado
por Vicente Calderón, mayordomo de los réditos de censos y censos de la capi-
lla de San Segundo13: «Entierro del señor obispo don Gerónimo Manrique. Mas
se le hazen buenos quarenta y quatro mil y tresçientos y doçe mrs. que pagó a
Christóual Ximénez a quenta de mayordumía que se le deuía conforme a la tha-
saçión de Pedro del Carpio por la piedra, manos y mudança de puerta de la
sacristía y dos pilas de agua vendita y piedra colorada con que se cerró el entie-
rro del dicho señor obispo don Gerónimo, que montó por tasaçión tres mil y tres-
çientos y setenta reales, que con ciertas vajas quedaron en tres mil y ciento y
nouenta, y a quenta desto pagó el dicho Viçente Calderón al dicho Christóual
Ximénez mil y tresçientos y tres reales que aquí se le hacen buenos».

La imagen triunfal de san Segundo obispo se marcará acentuadamente a par-
tir de la capilla en la antigua Albardería. Ya en el siglo XVIII, Salvador Galván y

13 A.C.A. Libro de cuentas de la capilla de San Segundo, 1605-1644, fol. 7 v.



Grados, maestro pintor y dorador, profesor de pintura, dorar y estofar, fundador
de una amplia familia de pintores y doradores (Vázquez, 1992: 132), mostrará a
los canónigos una notable litografía que, inspirada en la contemplación del ceno-
tafio de Juan de Juni, indica la concesión de indulgencias a los fieles del primer
prelado y primer mártir de la ciudad.

94

Altar y urna del Varón Apostólico, en la capilla de San Segundo.



95

Litografía «Sanctus Secvndus martir, primvus episcopvs abvlensis», de Salbator
Galban et Grados, año 1729.
Archivo Catedral de Ávila.





Capítulo IV
LA FUNDACIÓN DE LOS CARMELITAS 

DESCALZOS EN SAN SEGUNDO DE ADAJA





Si a principios del siglo XVI los clérigos y los caballeros abulenses evidencia-
ron su admiración y autocomplacencia por el descubrimiento del primer obispo
de Ávila en la vieja iglesia románica de San Sebastián, unas décadas después, a
finales de la centuria, el cabildo se muestra inquieto y temeroso, disconforme con
la ubicación del templo con la advocación de san Segundo en un barrio, el arra-
bal de La Puente, un tanto marginal y marginado en la historia oficial de la ciu-
dad. Así pues, desde la invención del cuerpo de san Segundo hasta la traslación
a la catedral abulense, relatada por el escribano Antonio de Cianca, transcurren
unas décadas llenas de tensiones unas veces y aparente calma en otras. Subyacía
siempre la pretensión de los obispos por ofrecer al fundador de la diócesis un
lugar en la acrópolis, lo que agravó la tensión entre el propio cabildo y los patro-
nos y cofrades de la iglesia del Adaja. Una vez trasladado el cuerpo, el barrio del
río queda desprotegido: las cenizas, los escasos huesos y el cenotafio levantado
por Juan de Juni no son elementos suficientes para marcar el ritmo litúrgico de la
vida cotidiana. Sus pobladores, industriosos y activos frente a la apariencia social
y profesional de otros barrios, pierden con el traslado un referente sagrado que
les situaba, hasta el momento, en igualdad de condiciones con las colaciones
parroquiales más destacadas. Lugar habitado por artesanos, molineros y batane-
ros, situado junto al río y cerca del «hospital de la lepra», con vecinos moriscos
en esas décadas, parecía ser el entorno menos adecuado para lo que había sido
el solar de la primera catedral abulense. Por estas razones no es casual la ubica-
ción de un monasterio en la abandonada –institucionalmente– iglesia de San
Segundo a partir del año 1600.

Los historiadores abulenses, desde el benedictino Ariz hasta Martín Carra-
molino y Ballesteros, o ya en el siglo XX Mayoral, Belmonte o las antropólogas
María Cátedra y M.ª de los Ángeles Valencia, apenas hacen referencia a esta pri-
mera fundación. Bartolomé Fernández Valencia, en el siglo XVII, es más explícito
cuando escribe sobre los carmelitas descalzos, pero, en líneas generales, se repi-
te continuamente una breve historia que se inicia con la protección al Carmen
Descalzo por parte del obispo Otaduy, la concesión de la iglesia de San Segundo,
su abandono tras una década y la marcha de los carmelitas al barrio de Las Vacas
(1610-1614), luego a la calle Empedrada (protegidos por el duque de Lerma) y,
finalmente, con el amparo del conde-duque de Olivares, al edificio construido
sobre la casa natal de santa Teresa (año 1636).

99



100

¿Cuál era la situación religiosa de la ciudad? ¿Cuántos los clérigos? ¿Cómo se
distribuían? Son aspectos interesantes para conocer la relación ciudad-Iglesia y la
problemática fundación de los carmelitas descalzos en San Segundo. La última
relación del siglo XVI corresponde a don Jerónimo Manrique de Lara en el año
1594 (Ávila. 1594, octubre, 24), en la que se menciona que la diócesis es una de
la más antiguas de España, con numerosas dignidades (deán, arcedianos de Ávila,
Olmedo, Arévalo y Oropesa, un tesorero y un chantre, con una renta de 800
ducados el primero y 400 ducados los restantes), veinte canónigos, dos capella-
nes mayores, dos sochantres, un organista y once músicos; treinta capellanías
sacerdotales, un sacristán mayor y dos menores, sesenta mozos de coro con su
correspondiente maestro. Un seminario, un colegio de la Doctrina, fundaciones
y hospitales llenaban el marco urbano abulense; en el conjunto de la diócesis,
una abadía (Burgohondo), cuatrocientos cincuenta lugares con pila bautismal con
sus párrocos respectivos según los decretos del Concilio de Trento. Hay que aña-
dir los numerosos conventos repartidos en la ciudad y en la diócesis (órdenes de
Santo Domingo, San Francisco, San Agustín, carmelitas calzados y carmelitas des-
calzas, mercedarios, presmonstratenses, trinitarios, jerónimos, benedictinos y tres
colegios de jesuitas; las monjas ocupaban veinticinco monasterios). Las parro-
quias urbanas, junto con ermitas, capillas, humilladeros, hospitales y otros edifi-

Ábside, con decoración carmelitana.



101

cios clericales, definirían todo el entramado urbano a finales del siglo XVI. El obis-
pado abulense estaba formado por los arciprestazgos de Ávila, Arévalo, Arenas, El
Barco de Ávila, Bonilla, Piedrahíta, Pinares, Olmedo y las vicarías de Madrigal,
Mombeltrán y Oropesa, abarcando la diócesis 349 pueblos, 462 pilas bautisma-
les y 41.425 vecinos.

Para los años finales del siglo XVI, Serafín de Tapia ofrece para la ciudad una
población de 2.781 vecinos, de los cuales 122 son clérigos (el 4’8 por ciento de
la población). Un exceso clerical si se considera que en Castilla, en el año 1591,
se contabilizaban 74.000 personas eclesiásticas, incluidas los clérigos seculares,
los regulares y las monjas, el 1’1 por ciento sobre una población total de
6.500.000 habitantes (Ruiz Martín, 1972: 683). Aunque la población clerical
había disminuido respecto a los anteriores años, el cómputo global muestra un
claro mantenimiento de curas, beneficiados, frailes y monjas. Si añadiéramos la
población dependiente directamente del estamento eclesiástico como sacrista-
nes, cereros y cereras, organistas, mozos de coro, etc., el resultado seguramente
sería sorprendente en una ciudad marcada desde la repoblación por los condi-
cionamientos militar y religioso. Únicamente a partir de mediados del siglo XVIII
se inicia un descenso tímido de la población no civil respecto a la centuria ante-
rior. Sin embargo, hay que tener en cuenta que los 122 clérigos de fines del XVI
no incluyen a los habitadores de los numerosos conventos masculinos y femeni-
nos que existían en la ciudad de santa Teresa. Así pues, cuando en el siglo XVIII
se apunta un ligero declive de la población clerical, 369 religiosos y 159 religio-
sas1, además de canónigos, curas y beneficiados (el clero secular llegaba a los 128
individuos), la población de Ávila había quedado reducida a 1.250 vecinos, casi
5.000 habitantes frente a los 9.000 o 10.000 del siglo XVI. 

* * *

Los frailes del Monte Carmelo (Hermanos de la Orden de la Bienaventurada
Virgen María del Monte Carmelo), los frailes de la Virgen, habían llegado a la ciu-
dad en 1378, acomodándose en la iglesia de San Silvestre después de una expan-
sión conventual y territorial que desde Aragón y Cataluña se afianzó en los terri-
torios castellanos a partir del siglo XIV, eligiendo una vida intermedia entre los
estilos eremítico y mendicante. Tras la reforma de la orden iniciada por Teresa de
Jesús y Juan de la Cruz (Segunda Orden), los primeros carmelitas descalzos arri-
ban a Ávila en 1600 protegidos por el obispo Lorenzo Otaduy. Ya en 1597 los des-
calzos habían intentado trasladarse desde Mancera a la ciudad de Ávila, acu-
diendo al consistorio fray Tomás de Jesús, provincial de los carmelitas descalzos
(o fray Elías de San Martín, según Fernández Valencia, que en realidad era el
general de la orden desde el año 1594), proponiendo que los frailes que proce-
dían de una primera fundación en Duruelo se mudaran a la ciudad «por la poca
salud que conseruan los religiosos» y «por ser la primera casa que fundó la santa

1 A.H.P. Ávila. Ayuntamiento. Catastro de Ensenada, 1750, fol. 5.



102

madre Teresa de Jesús, que era natural desta cibdad». Efectivamente, Juan de
Yepes había fundado en Duruelo, en 28 de noviembre de 1568, un pequeño con-
vento formado por tres frailes, entre ellos fray Antonio de Heredia. Esta primera
fundación sufrió un continuo deterioro material, obligando a los frailes, a pesar de
su ilusión por mantenerse, a un rápido cambio domiciliario. La propia Teresa de
Jesús describía el lugar de Duruelo en el Libro de las Fundaciones (13, 3): «Ansí lle-
gamos poco antes de la noche. Como entramos en la casa, estava de tal suerte,
que no nos atrevimos a quedar allí aquella noche por causa de la demasiada poca
limpieza que tenía y mucha gente del agosto. Tenía un portal razonable y una
cámara doblada con su desván y una cocinilla. Este edificio todo tenía nuestro
monasterio. Yo consideré que en el portal se podía hacer iglesia, y en el desván,
coro –que venía bien– y dormir en la cámara»2. Dos años después (1570, junio,
11), la fundación se cambia a Mancera de Abajo, a una casa ofrecida por don Luis
de Toledo, señor de las Cinco Villas y pariente del duque de Alba, que será aban-
donada una vez que se resuelvan ciertos problemas planteados en Ávila, con unas
condiciones muy similares a las del monasterio de Duruelo: «Aunque no tenía
nengún agua de pozo, ni de ninguna manera parecía la podían tener allí, labróles
este cavallero un monesterio conforme a su profesión, pequeño, y dio ornamen-
tos; hízolo muy bien» (Fundaciones, 14, 8). Mientras tanto, Juan de Yepes –san
Juan de la Cruz– es confesor en Alcalá de Henares y en el monasterio de La Encar-
nación de Ávila donde coincide un par de años con santa Teresa, viaja a Segovia
con la reformadora del Carmelo, a Almodóvar y a otros lugares, siendo secuestra-
do en Ávila, en 1577, por los frailes del Carmen Calzado, «los del paño», huyen-
do de la cárcel: «Ve levantarse una conjuración horrible de émulos que le acechan,
de falsos hermanos que le calumnian, de fiscales severos que espían sus acciones
y las pintan con los más negros coloridos para desacreditarle ante la opinión públi-
ca» (Troncoso, 1849: IV, 305)3. Luego marcha a Andalucía (Jaén, Baeza, Granada
y Úbeda). En 1591 muere en el pueblo jienense tras una penosa enfermedad. 

En la ciudad de Ávila la primera oposición a la próxima fundación carmeli-
tana surge de los frailes de San Francisco, que aducen el excesivo número de clé-
rigos regulares y seculares que permanecen en su territorio. Fray Tomás de Jesús

2 Vid. M. de la Foronda, La Santa de Ávila. Datos históricos acerca de la Santa Imagen, con-
vento de la Santa y su cofradía y patronato, Ávila, 1908 (2ª ed.), pp. 5-8.

3 «Y justamente ese día o al siguiente [2 de diciembre de 1577], el furioso P. Maldonado vuel-
ve a la Encarnación pero no al locutorio de las monjas, sino a la casa de la Torrecilla [vivienda de san
Juan de la Cruz en los últimos cinco años]. Esta vez va en busca de los confesores fray Juan de la Cruz
y fray Germán de San Matías. De noche, para no ser visto. Cuando todo el barrio estaba en silencio,
un pequeño grupo de frailes calzados y seglares bien armados, bajaron a la Torrecilla, la descerraja-
ron violentamente y apresaron a los dos confesores. Los maniataron con cadenas, y los condujeron
hasta el convento del Carmen, que estaba frente por frente a unos trescientos pasos. Fray Juan no
pone resistencia. Le dicen que el vicario general, P. Tostado, ha dado la orden de apresarlos, y fray
Juan responde: “Enhorabuena, vamos”. El atropello fue cruel. La Madre Teresa, escribiendo pocos días
después a la M. María de San José, de Sevilla, relata lo sucedido con palabras impresionantes: “El día
que los prendieron dicen que los azotaron dos veces…, y que [fray Germán] iva echando sangre por
la boca”. Parece que los tuvieron en el Convento del Carmen de Ávila un día o dos», González (1973:
58).



contesta a estas alegaciones insistiendo en que los carmelitas descalzos no com-
petirían con otras instituciones conventuales, que contarían con sus propios ingre-
sos y que como alojamiento utilizarían la casa cedida por el canónigo don Juan
Beltrán de Guevara (luego obispo de Patti, arzobispo de Salerno y arzobispo de
Santiago de Compostela). Gil González Dávila, refiriéndose al obispo Otaduy
(1599-1611), señala cómo una de sus principales acciones la nueva utilización de
la vieja iglesia de San Sebastián: «Fundó el convento de San Segundo, dando esta
hermita a los padres descalços carmelitas, edificóles la casa y dióles quinientos
ducados de renta para que los religiosos no mendigasen». José Tello Martínez, a
finales del siglo XVIII, hace una descripción similar: «En tiempo de este prelado
vinieron y se le presentaron en la ciudad los frailes carmelitas descalzos. Recibi-
dos con grandísima benevolencia, los amparó y defendió mucho para que fun-
daran casa regular de su orden, nuebamente reformado por santa Theresa en las
monjas y por san Juan de la Cruz en los frailes. Dioles la antigua yglesia de San
Segundo, sita a la rivera del torrente Adaxa, para que por entonzes habitasen, con
más de 500 ducados de limosna cada año con protexto de que no mendigasen
entonzes y de que era pobre la ciudad. En el año 1614 era prior de la pobre y
nueba casa el padre fray Andrés de la Madre de Dios. Allí estubieron hasta que
el mismo obispo los mudó de casa u hospital de la advocación de la Misericordia
de Nuestra Señora, sita a la calle Empedrada. Y de allí, por dirección del obispo
Lorenzo Otaduy, pasaron a morar el sitio que se dice aver sido de la casa de los
padres de santa Theresa de Ávila, que tiempo después hizo levantar con hermo-
sa fábrica el conde duque de Olivares, llamado don Gaspar de Guzmán, privado
del rey don Philipo quarto. Y hoy es uno de los principales y mejores monasterios
y edificios sagrados de la ciudad» (Tello Martínez, 1788: 240-241). 

La fundación de San Segundo parece haber estado prevista por el mismo
Otaduy antes de ser obispo de Ávila. Bartolomé Fernández Valencia refiere que
siendo Otaduy Avendaño catedrático en Alcalá de Henares, ante la petición de
un fraile descalzo, vaticinó la próxima creación de una casa: «Cuando vuestra
merced sea obispo, háganos una casa», dice el fraile al catedrático de Prima, que
responde: «Yo, padre, no trato más que de mis libros y mis lecciones: dadme vos
el antecedente, que yo os daré el consecuente». Siendo obispo de Lugo trató de
fundar el convento carmelitano junto al río Miño, que no es aceptado por los frai-
les pues pretendían acercarse a Ávila. Circunstancias todas estas que se recogen
en alguna sesión del cabildo catedralicio4, planteando abiertamente el interés de
obispo don Lorenzo por acoger a los frailes, por un lado, y las suspicacias y rece-
los de la ciudad de Ávila ante una nueva fundación monástica por otro: «Así
mesmo propuso y dixo su señoría que siendo catedrático en Alcalá le pidieron
ciertos padres descalços carmelitas que quando fuese obispo les abía de fundar
vna casa de su orden, y que aunque por entonçes no les prometió ni dio palabra
dello, que en el obispado de Lugo les quiso fundar la dicha casa y que no lo hizo
por ciertas causas. Que viniendo a visitar el monasterio de las descalças desta çiu-
dad los días pasados, el prouincial de la dicha orden le boluió a tratar el dicho

103

4 A.C.A. Actas capitulares. Libro 33, s. num., 1600, julio, 17. Ávila.



104

negoçio y le dixo que antes de aora se abía intentado fundar aquí el dicho monas-
terio y que no abía surtido efecto porque respondió la çiudad que abía muchos
monesterios que se sustentauan de limosnas, y que la çiudad está tan pobre que
no puede acudir a todos y que visto la relaçión que se le abía hecho y cumplir su
señoría con lo que se le abía pedido para vencer las dificultades que la çiudad
abía puesto, ofreció al dicho comisario que ayudaría con diez mil ducados para
comprar quinientos ducados al dicho monesterio, a razón de a veinte, con con-
diçión que su señoría no abía de quedar obligado a sacar licençia ni consenti-
miento de la çiudad ni del cabildo, sino que el dicho comisario lo hiziese, y que
el dicho comisario abía aceptado la dicha manda y acordado con la çiudad que
le dejasen fundar el dicho monasterio en la yglesia de señor Sant Segundo y que
su señoría a dado consentimiento para ello».

Los carmelitas residentes en Mancera insistirán en su pretensión, ya que en
el convento las incomodidades eran cada vez mayores. El padre provincial fray
Tomás de Jesús llega a Ávila en el año 1597 alentado y alertado por un extraño
suceso que tuvo como protagonista a fray Tomás de San Pablo. Este fraile gallego,
alojándose en el convento de los carmelitas calzados y luego en las casas del
canónigo Chacón, se convierte en la señal –a los ojos del Carmelo Descalzo– para
acelerar la traslación a la ciudad natal de Teresa de Jesús. El milagro acaecido
señala la repentina enfermedad del fraile, su posterior estado cataléptico, su lucha
con el demonio («¿Yo modorro?», repite constantemente el carmelita) y, por fin,
su muerte en olor a santidad (Christi bonus odor sumus): «la noche que llegó le
dio vna gran calentura con accidentes tan recios que a todos les puso en cuida-
do… Apenas llegó [el licenciado Chacón] quando le dio vn frenesí tan recio que
no abía fuerza a que le pudiesen sujetar. Pasada esta furia le dio vn parasismo tan
grande que todos le juzgaron por muerto; la falta de respiración, los ojos vndidos
i el color ya de difunto eran indicios al parecer ya de haber espirado». Feo como
era el fraile, aparece hermoso tras la muerte. Su entierro se convirtió, según las
fuentes carmelitanas5, en una muestra más que indicaba el deseo de la provi-
dencia por levantar el primer convento de carmelitas descalzos en la ciudad,
argumento que con regularidad se repetirá por parte de los frailes ante el conce-
jo abulense, «por quanto Dios Nuestro Señor a sido serbido de que mediante su
diuina gracia y voluntad, auiendo deseado con todo coraçón se edificase en esta
dicha ciudad vna casa y monesterio de la horden de carmelitas descalços». Con
anterioridad, las disputas entre «los del paño» y los carmelitas descalzos fueron
frecuentes. Primero por la actividad sacramental de los últimos en el monasterio
de La Encarnación actuando como confesores y posiblemente poniendo en entre-
dicho una renta de cien fanegas anuales que los frailes de San Silvestre recogían
por medio de una capellanía; en segundo lugar, por la llegada en enero de 1573
de tres frailes descalzos al convento del Carmen para que fuera gobernado de
acuerdo a las constituciones reformadas (Steggink, 1993: 231).

5 Archivo del Convento de La Santa (A.C.S.), Libro de la fundación del convento de los car-
melitas descalzos, 1667 (Becerro I), ms. original, siglo XVII, 220-310, fols. 1-4 (Capítulos I y II). Sign.
Archivo B-3.



Tras la muerte del dominico Juan Velázquez de las Cuevas (1598), es nom-
brado don Lorenzo Otaduy obispo de Ávila. El proceso de creación del conven-
to parece acelerarse ante las crecientes sospechas de los monasterios, las parro-
quias y los cofrades de San Segundo. La rápida instalación de los carmelitas des-
calzos esconde tal vez una oculta maniobra. El caso es que el cabildo catedrali-
cio, en los años 1599 y 1600, está más atento a otras cuestiones (patronazgos,
hospital de Dios Padre, obras en la capilla de la Albardería, fiestas del Corpus,
niños expósitos, el silencio en el coro, pleitos diversos, asuntos internos, etc.) que
a la arribada de los insistentes frailes. A finales del otoño de 1599 había brotado
un episodio pestífero en la ciudad, así que en las actas capitulares de finales de
este año se recoge la preocupación del arcediano de Olmedo, don Fernando de
Escobar, sobre la extensión repentina y la remisión luego de la epidemia, seña-
lando que «el ospital donde se curaban los enfermos apestados se había ya des-
hecho y no abía en él ningún enfermo» en el día de los Santos Inocentes. Al igual
que había sucedido en Madrid, un mes más tarde se exige que se «recoxa la ropa
de todos los que an estado enfermos de peste y que se queme». Claramente, la
situación no era la más deseada para la aparición de un nuevo convento. Ade-
más, desde el mes de abril de 1600 el cabildo dedica algunas de sus sesiones a
preparar la visita de los reyes, Felipe III y Margarita de Austria, prevista para el día
12 de junio, reuniéndose algunos miembros del capítulo con los regidores San-
cho Cimbrón y Luis Pacheco de Espinosa (1600, mayo, 26), ordenándose todo un
ceremonial para una visita que luego, en la cronística general, se convertirá en
una relación de sucesos. Así, los clérigos beneficiados de la ciudad tendrán que
asistir «vestidos con sus lobas» (vestiduras talares), mientras que los mozos de coro
irían con sobrepellices, instando a los frailes de la ciudad a que no asistieran al
coro catedralicio y disponiendo la decoración de la capilla mayor con tafetanes y
tapicerías, aderezando los altares con sus frontales y sábanas en las peanas. Por
fin se produce la visita real, con cierto retraso respecto a la fecha prevista, el 15
de junio. Hospedada en el monasterio de Santa Ana, durante tres días la pareja
real asiste a los actos organizados por el consistorio, visita el monasterio de Santo
Tomás, la basílica de los Santos Mártires Vicente, Sabina y Cristeta y la sede epis-
copal. Luego emprenderá viaje a Salamanca. No llegará la calma, sin embargo,
para el cabildo, pues tras la misa en la iglesia mayor los reyes deciden visitar el
«cuerpo del glorioso sant Segundo, que abían dicho tenían deseo de verlo. Abrió-
se la caja y el obispo sacó de ella un hueso del glorioso sancto y le tocó a los reyes
y a los cardenales y a los grandes…». Esta es la relación que surge en las actas
capitulares, aunque una páginas más adelante se podrá leer en el mismo códice
(1660, junio, 21) que las dificultades se presentaron cuando al abrir el arca se
comprobó que faltaba una de las tres llaves, «la que se dio al señor don Geróni-
mo Manrique, y que siendo esto así no se podía abrir si no era descerrajando el
arca otra», encargándose precipitadamente un oficial de abrir la caja. Sin querer,
el cuerpo del primer obispo seguía dando problemas a la mesa capitular.

Tras estos sucesos, de repente aparece la petición de los frailes carmelitas
solicitando el permiso para instalarse en la ribera del Adaja (1600, julio, 17).

105



106

Acaso sea la primera noticia oficial, no oficiosa, de la instalación del nuevo con-
vento, pues antes se habían emprendido y prácticamente concluido negociacio-
nes entre el concejo y los frailes en dos sesiones celebradas en el ayuntamiento
los días 1 y 8 de julio. La intervención del concejo, con todos sus regidores, es
determinante en la conclusión de la nueva adscripción territorial de la ermita del
Adaja. Antes de la fundación, los frailes descalzos son sometidos a un amplio y
riguroso interrogatorio por parte de algún miembro del cabildo catedralicio y de
los cofrades de San Sebastián y San Segundo6, obligándose a contestar acerca de
la ermita como primera sede episcopal de Ávila, que cuenta como patronos al
deán y cabildo de la iglesia mayor, que tiene, además, la capacidad de nombrar
un capellán para dicha ermita, celebrando la fiesta en el mes de mayo con oficios
divinos, si conocen el antiguo pleito con los frailes mínimos promovido por una
concesión del obispo Álava a los mencionados frailes de San Francisco sin tener
el consentimiento del cabildo catedralicio y si saben (se menciona en una nota
añadida) que los ornamentos proceden de las limosnas de las gentes devotas.

Por las preguntas siguientes, sean preguntados los testigos que fueren presenta-
dos por parte de los señores deán y cabildo de la Santa Yglesia de Áuila sobre el artí-
culo posesorio del ynterín en el pleito que tratan con los cofrades del señor San
Sigundo.

Primeramente sean preguntados si conocen a los dichos señores deán y cabildo
y a los dichos cofrades, y si tienen notiçia de la dicha yglesia del señor San Sigundo
y de la obra nueua que los dichos cofrades yntentan haçer y haçen en la dicha ygle-
sia de señor San Sigundo.

Yten si saben que es muy público y notorio en esta ciudad de Áuila y su tierra,
y es pública voz y común fama, que la dicha yglesia de seños San Sigundo fue ygle-
sia catredal de la dicha cibdad hasta que se hiço la yglesia que agora es y se transfi-
rió al lugar donde está por la mijor comodidad y sitio del lugar para que los vezinos
y moradores de la dicha cibdad pudiesen y puedan con más façilidad y comididad yr
a oir los diuinos ofiçios a la dicha yglesia, y en la dicha yglesia de señor San Sigundo
estaua y estuuo la silla obispal de la dicha çibdad; y ansí es pública voz y fama y
común opinión en toda la çibdad y su tierra y obispado; digan que lo saben.

Yten si saben que los dichos señor deán y cabildo como patrones y protectores
de la yglesia de señor San Sigundo, en reconocimiento de lo contenido en la pregunta
antes desta, que el señor san Sigundo fue obispo y perlado de esta dicha çibdad de
Áuila, tiniendo por suia y como suya la dicha yglesia de señor San Sigundo y por
anexa e yncorporada e vnida en la dicha yglesia catredal, y como miembro della an
hecho y hazen de diez, veinte, quarenta, sesenta, cien años e de más tiempo que
memoria de honbres no es en contario en cada vn año dos proçesiones generales
desde la yglesia catredal a la dicha yglesia de señor San Sigundo, que cae por el mes
de mayo, y la otra es vn día de las tres proçesiones de las letanías; y en los dichos días
haçen y çelebran los diuinos ofiçios en la dicha yglesia del señor San Sigundo por las

6 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5. San Segundo, ms. original (sin catalogar). Siglo XVI (¿1599?,
¿1600?), 220 x 310, 1 fol. + 1 en blanco. Se trata de un borrador de preguntas en un folio, más otro
en blanco, que aparece junto a otros documentos sobre la ermita del río Adaja (pleitos, relación de
juros, concierto entre el convento de La Santa y los cofrades, escrituras de venta real, etc.).



dichas razones y causas, y como tales patrones y protectores an estado y están en esta
posesión vel casi de hazer las dichas proçesiones por las dichas raçones, causa y títu-
lo susodicho, y ansí es pública voz y fama y común opinión.

Yten si saben que como tales patrones y protetores de la dicha yglesia fueron
admitidos en çierto pleyto y causa que se trató en esta audiençia episcopal y en la
metropolitana, oponiéndose como se opusieron a çierta donaçión y conçesión quel
obispo don Diego Dálava, de buena memoria, auía hecho sin su consentimiento y
voluntad como tales patrones y protetores, y fue reuocada la dicha donaçión y con-
çesión y dada por ninguna por la dicha razón y causa, como es público y notorio y
común opinión y fama en la dicha çibdad; digan que lo saben.

Yten si saben quen continuaçión de la dicha posesión vel casi que tienen los
dichos señores deán y cabildo de ser patrones y protetores de la dicha yglesia del
señor San Sigundo an eligido y eligen y nombran de tiempo ynmemorial a esta parte
cada año en su cabildo un benefiçiado de la dicha yglesia por patrón y protetor de la
dicha yglesia de señor San Sigundo, y este año presente, en confirmaçión de lo suso-
dicho, nombraron al señor don Juan Vázquez, deán de la dicha yglesia por tal patrón
y protetor della. 

Yten su saben que todo lo susodicho es pública voz y fama.

[Nota añadida de otra mano] Iten si saben que si algunas obras se han hecho en
la dicha yglesia de San Segundo y si algunos ornamentos y otras cosas se an adquiri-
do para la dicha yglesia an sido de las limosnas que an dado a la dicha iglesia, ansí
por mandas que las gentes deuotas an dado y no de los bienes de los dichos cofra-
des, y ansí es público y notorio y pública voz y fama.

En una ciudad marcada por las pestes de los últimos años del siglo XVI, las
inflaciones en los precios de los granos y el deterioro progresivo tanto de la eco-
nomía urbana como agraria llegan los carmelitas descalzos a ocupar la ribera del
Adaja. Paralelamente el obispo Otaduy había donado al monasterio de San José
(Las Madres) 10.000 ducados para que de ellos se compraran quinientos de
renta, a razón de veinte el millar, para que el prior y religiosos del nuevo con-
vento del Adaja no se vieran obligados a pedir limosna, consolidaran la fábrica
de la iglesia y no disputaran las escasas mandas al resto de los conventos de la
ciudad. En principio ocupan el solar del río siete frailes profesos: Jorge de la
Madre de Dios, Francisco de la Madre de Dios, Diego de San Alberto, Diego de
San Bartolomé, Diego de Cristo, Lucas de San José y Tomás de San Elíseo. En rea-
lidad son seis frailes los nuevos moradores de San Segundo, pues el segundo,
fray Francisco de la Madre de Dios, interviene en el proceso como general de la
orden y no como residente del monasterio. Este fraile era general de la orden
carmelitana desde el año 1600, indicando a sus religiosos que guardaran las obli-
gaciones del fundador Juan de la Cruz y, sobre todo, de cara a otras nuevas fun-
daciones, que ejecutaran una arquitectura moderada en los conventos, con una
gran severidad y sin grandes gastos7. En dos sesiones celebradas por el concejo

107

7 Era lo que venía a decir san Juan de la Cruz en el capítulo segundo de las nuevas consti-
tuciones de la Orden (1581): «Mandamos que nuestras casas no se labren con edificios suntuosos,
sino humildes, y las celdas no sean mayores de doce pies en cuadro», en contraste con la polvareda
que levantará el nuevo convento de La Santa (1636). Vid. Martín González (1976: 317).



108

de Ávila, los días 1 y 8 de julio de 16008, se reúnen el corregidor don Pedro
Ortiz Ponce de León y los regidores Ochoa de Aguirre, Sancho Cimbrón, Luis
Pacheco de Espinosa, Juan Serrano y otros ante el escribano del consistorio Jeró-
nimo Calderón. En la primera sesión, los patronos de la cofradía de San Segun-
do y San Sebastián aceptan la fundación del convento siempre que se cumplan
las capitulaciones entre el provincial y la hermandad referidas a la devoción al
santo, las reparaciones de la iglesia tanto en su estructura principal como en la
capilla donde están las reliquias. Las alusiones a la falta de piedad, oficios y
sacramentos, a la escasa devoción al primer obispo, etc., son frecuentes en los
documentos, «desto hesperamos que sea de según primeramente que la devo-
ción del santo, que paresce que está ya caída, se renuebe, ansí en su yglesia
principal como en la capilla donde están sus reliquias… También porque con la
uenida de estos padres relixiosos estará aquella parte de la ciudad remediada,
pues en ella a ueces ay tanta falta de doctrina, y ansí de misa y confesiones, que
apenas ay quien la diga. Y con estar todo lo demás de la ciudad poblado de
monesterios, aquellos varrios están tan depositados como V.S.ª saue. Y final-
mente, parece que metido heste negocio, hefeto se satisface en algo las prendas
de las reliquias que de aquella yglesia se an sacado, quedando en ella esta reli-
xión para que perpetuamente honre aquellas sagradas cenizas y reliquias que allí
hestán». Como se puede leer en la petición de los cofrades Diego Rodríguez y
otros siete comisarios más, la ventaja de la fundación para el barrio vendrá por
la asistencia que los frailes darán a sus moradores, pues hay «falta de doctrina, y
ansí de misas y confesiones». En líneas generales, estos son los argumentos que
plantean los cofrades Francisco de la Puente, Diego de la Puente, Agustín de las
Navas, Diego Rodríguez, Roque Dávila y Jerónimo de Santiago. Hay que supo-
ner que la inicial negativa de los cofrades al asentamiento de los frailes estaría
expresada también por el recuerdo de la bula de Pío V (año 1565), en la que se
mencionaba (si es que los hermanos de San Sebastián conocían los privilegios)
que «la iglesia y hospital de la misma no podrían ser concedidos a nadie en títu-
lo ni encomienda o administración». Los regidores aceptan asimismo las peti-
ciones de los cofrades, añadiendo el regidor Diego de Rivera la lectura de la
donación del obispo de 500 ducados a los frailes. El ayuntamiento, para seguir
todo el proceso de la fundación del primer monasterio de carmelitas descalzos
en Ávila, nombró comisarios a Juan Serrano Zapata y Francisco Núñez Vela. El
resto de los miembros del concejo expresan su respaldo a dicha fundación, mati-
zando el cumplimiento exacto de las capitulaciones, el cuidado de las reliquias
del obispo y del «cuerpo santo de santa Barbada, de cuyas reliquias ansimismo
la ciudad es patrón» (Luis Pacheco), el interés que ofrece un nuevo convento por
ser Ávila la cuna de santa Teresa y que cualquier modificación en las condicio-
nes expresadas se trate con la ciudad y sus regidores. Nuevamente, Diego de

8 A.D.A. San Vicente. Caja 12. Legajo 11. Doc. 11 A. ms. original, siglo XVII (Ávila, 1600,
julio, 1 / octubre, 17), 220 x 310, 12 fols. numerados. Cartas de obligación, acuerdos del concejo y
condiciones de la cofradía de San Sebastián sobre la fundación del convento de carmelitas descalzos
en la iglesia de San Segundo, extramuros de la ciudad de Ávila. Traslado de 1612, enero, 2, Ávila, por
el escribano público Vicente del Hierro. Vid. Ferrer (2004: 164-177).



109

Rivera insiste en la necesidad de contar con un grupo de clérigos en un barrio
en que la gente tenía necesidad de buena doctrina. Unos días después, el 8 de
julio del mismo año, en una nueva sesión en el consistorio y ante el mismo escri-
bano, los comisarios Serrano y Núñez Vela transmiten a los regidores las condi-
ciones que tendrán que aceptar los frailes descalzos para iniciar la ocupación de
la iglesia de San Segundo. En primer lugar, se persevera que la caja con las reli-
quias del santo, en el sepulcro de alabastro, tenga tres llaves, una para el obis-
po, otra para el consistorio y otra para el prior del monasterio, «para que los vnos
sin los otros no puedan abrir», quedando la cofradía al margen de la custodia de
los restos santos. La segunda condición establece que si se hiciera alguna obra
en la iglesia, el sepulcro no se modificaría de su emplazamiento original; en cual-
quier caso, habrá que contar con la autorización del concejo. Sospechando,
como el benedictino Ariz, que en los territorios cercanos a la iglesia, hospital y
cementerio pudiera haber alguna otra reliquia, se menciona que si apareciera
alguna se colocaría en el templo «en lugar y hornato decente, haciéndose en
todo y qualquier parte dello con acuerdo y consentimiento desta ciudad»; las
reliquias, depositadas en una caja, tendrán que guardarse también con tres lla-
ves. La cuarta cláusula, a medio plazo, será la más polémica, provocando con el
abandono de los carmelitas una sucesión de litigios entre los cofrades y el con-
vento del Carmelo Descalzo. Los regidores abulenses señalan que si los frailes
dejan las casas del Adaja, todo lo perteneciente a la iglesia de San Segundo se
mantendrá como bien de la cofradía, imposibilitando a los clérigos vender, supri-
mir o enajenar todo aquello que se encuentre en la iglesia y hospital, incluyen-
do también las pertenencias relacionadas con los servicios religiosos, tratándose,
por lo tanto, de una cesión a tiempo indefinido y sometida a los privilegios con-
cedidos aparentemente por la bula de 1565. Al contar con su propio cemente-
rio –se indica en la siguiente condición–, los frailes por respeto a san Segundo,
no podrán utilizar como enterramientos las capillas colaterales, los arcos, los luci-
llos ni otros espacios; sólo se admitirá el enterramiento del obispo Otaduy Aven-
daño si así lo indicara, por el «tanto vien [que] hace a los dichos frailes y merced
a esta ciudad en ayudar tan de ueras a su fundación». Aunque don Lorenzo Ota-
duy hubiera deseado ser enterrado en San Segundo, este lugar ya no sería el
monasterio definitivo de los carmelitas por él protegido. Muere el 4 de diciem-
bre de 1611, siendo enterrado en la capilla mayor de la catedral con el epitafio
siguiente: D.D. Laurentius Otaduy et Avendaño, Episcopus Abulensis, quondam
Lucensis, regius consiliarius frequentissimus, vere sapientissimus, pater pauperum
et patriae. Obiit IV decembris, anno MDCXI. 

Los siguientes apartados, 6, 7 y 8, se relacionan con los aspectos litúrgicos y
el mantenimiento del culto en la iglesia y en el barrio del Puente. Así, se afirma
que las misas y oficios divinos, con la participación de la justicia y ayuntamiento
de Ávila, se destinen a las almas de los cofrades, que el convento esté obligado a
salir en las procesiones generales con las demás órdenes religiosas de la ciudad;
por último, los regidores indican que en la nueva fundación no pueden vivir más
que un prior, doce frailes de misas y tres o cuatro legos, «de suerte que en todos



no esceda el número de diez y seis o diez y siete religiosos, sin que pueda auer
más por ser suficiente número y auer muchas causas para que en esta ciudad,
como ay otros monesterios, no se puedan cómodamente sustentar más». Como
se había insistido en la primera reunión del concejo, la novena cláusula obligaba
a los frailes descalzos a permanecer continuamente en la iglesia de San Segundo,
evitando el mudarse a otra casa de la ciudad o de sus arrabales, pues está «el
barrio y parte desta ciudad muy desamparado y falto de parroquias, monesterios,
y hestar muy necesitado de que aya alguno en el dicho barrio por la necesidad
que en él se pasa de misas, sermones y quien administre los santos sacramentos
de la confesión y comunión». Por último, en la décima condición, se obliga a los
frailes al mantenimiento (¿provisional?) de cinco o seis religiosos únicamente,
pues los 500 ducados de renta que el obispo concedió a las religiosas descalzas
de San José se gastarán en los pobres y en edificar la iglesia y monasterio de San
Segundo, razón por la que para sustentarse los frailes su número nunca podrá ser
superior al marcado, a no ser que se llegara a otro acuerdo con la ciudad.

Aceptadas las condiciones por el concejo, los cofrades de San Segundo y los
frailes descalzos, el general de la orden, fray Francisco de la Madre de Dios, el 18
de septiembre de 1600, autoriza la fundación. Unos días antes, el 20 de agosto,
el padre provincial había conseguido la licencia del rey Felipe III para la creación
monástica, que tiene lugar el 31 de agosto. Los carmelitas descalzos firman una
escritura de obligación (1600, octubre, 12) ante el escribano Pedro Téllez com-
prometiéndose con las condiciones antes expuestas y renunciando a «todas y
qualesquier leyes, fueros y derechos y hordenamientos escriptos y non escriptos,
alualaes y preuilegios, ferias y mercados francos y por franquear, y en especial la
ley del derecho que diçe que general renunciación de leyes fechas nómbrala». En
el mismo mes de octubre, el concejo aprobó y aceptó la fundación carmelitana,
«hestando en consistorio junta la ciudad de Áuila como lo a uso y costumbre,
especialmente el licenciado Triuiño, alcalde mayor en Áuila y su Tierra, por don
Pedro Hortiz Ponce de León, corregidor en Áuila y su Tierra por el rey nuestro
señor, Ochoa de Aguirre, don Sancho Cimbrón, don Pedro de Henao, don Fran-
cisco Núñez Vela, regidores de la dicha ciudad, por ante mí Pedro Téllez, escriua-
no del dicho consistorio».

Se conoce el lenguaje oficial procedente de los carmelitas, el cabildo y el
concejo de la ciudad, no el de los cofrades de San Sebastián, que probable-
mente siguieron esgrimiendo sus argumentos contra la fundación hasta que no
tuvieron más remedio que aceptar una política de hechos consumados, una
nueva territorialidad promocionada por las primeras instituciones urbanas. El
nuevo culto –con todo lo que supone– impuesto a una hermandad más bien
escasamente considerada en la ciudad del rey, de los caballeros y los santos era
una clara exigencia de las instancias jerárquicas que se ubicaban en la ciudad
central. No queda más remedio que estudiar (como indicó Ginzburg) la situa-
ción y cultura de las clases populares, o no caballerescas o no eclesiásticas, por
medio de un análisis fragmentario de los documentos deformados por las fuen-
tes oficiales, recurriendo constantemente a una lectura de un archivi della repre-

110



111

sione. Constantemente se insiste en los documentos oficiales, siempre escritos y
parcialmente conservados, en la conveniencia e inexorabilidad de crear el con-
vento «en la primeramente llamada iglesia del convento de San Segundo de los
hermanos descalzos de esta orden por el peculiar afecto de devoción que man-
tenía [el obispo] a la orden citada y a san Segundo, primer obispo de la misma
ciudad, y para que no disminuyese la devoción al mismo a consecuencia del
traslado efectuado en otro tiempo del cuerpo del mismo santo desde la misma
iglesia dicha al principio hasta la capilla de la iglesia catedral, y también para que
en la iglesia se celebrasen misas y se administrasen sacramentos por los religio-
sos de la misma orden a los parroquianos de la iglesia de San Segundo nombra-
da al principio», como se lee en el breve del nuncio Lorenzo Campegio dado en
Madrid en 1636.

La creación del nuevo monasterio, avalada por el obispo Otaduy, venía a
sumarse a las numerosas edificaciones conventuales, parroquiales, a las capillas y
ermitas, a los humilladeros y hospitales de la ciudad abulense. En la primera rela-
ción de este prelado se numeran siete iglesias parroquiales, aunque sólo se nom-
bran seis (San Pedro, San Vicente, San Juan, Santiago, Santo Domingo y San
Andrés), la iglesia de Mosén Rubí de Bracamonte, de patronato laico, cinco hos-
pitales, una casa de niños huérfanos, un seminario en construcción, siete monas-
terios de frailes (benedictinos, predicadores, franciscanos del paño y descalzos,
carmelitas calzados, premonstratenses y carmelitas descalzos) y cinco monasterios
de monjas. Durante diez años, o algo más, los frailes descalzos habitarán en las
cercanías del río. Tanto desde el punto de vista documental como desde el
arqueológico, las noticias sobre esta década son muy escasas. En primer lugar hay
que destacar la reutilización, por parte de los carmelitas, de una antigua iglesia
románica reformada en el siglo XVI, llamando la atención la misma ocupación de
un conjunto de edificios controlado por el obispado y la cofradía de San Segun-
do. Habitualmente las fundaciones de frailes del Carmelo reformado tendían a
situarse en las cercanías de los conventos femeninos o en lugares inhóspitos o
conflictivos desde el punto de vista litúrgico. Este último será el caso de San
Segundo, una posesión que se pretende similar a la parroquial desde su actividad
pública y litúrgica, con un carácter más amplio, dinámico y urbano, más concre-
to que la primera fundación de San José. Precisamente esta eficacia parroquial,
sin ser parroquia San Segundo durante la ocupación inicial de los frailes, provo-
cará la aparición de tensiones notables entre las iglesias parroquiales de la ciudad
y el monasterio de Nuestra Señora del Carmen de San Segundo. También es cier-
to que los mismos carmelitas aspiraban a la conversión del conjunto conventual
en sede parroquial. De ahí que, luego, el benedictino fray Luis Ariz recupere que
la iglesia de San Sebastián ya era parroquia en el año 1258, avalada, además, por
la presencia del crismón constantiniano: «E Iuan, clérigo de San Sebastián que oy
es la yglesia de San Segundo, monasterio de frayles carmelitas descalços, confir-
mo tiene el lábaro de Constantino» (Ariz, 1607: I, P. 10, 36 v.). 

Los frailes vivirán en un edificio de planta rectangular e irregular de dos plan-
tas junto al lienzo norte de la iglesia y adosado a la pequeña sacristía. La comu-



112

nicación del convento con el templo se hacía mediante una puerta adintelada
abierta en el mismo muro. Las intervenciones de los religiosos descalzos en la igle-
sia son mínimas. Se respeta en su integridad el monumento, tanto la cubierta de
madera de tradición mudéjar como capillas, elementos sustentantes, arcos y otros
componentes. Tal vez se abriera un arco carpanel y un óculo en la fachada oeste.
Es segura la intervención de los carmelitas en la decoración de las bóvedas de los
tres ábsides, unos frescos mediocres que representan a algunos personajes del
Carmen Descalzo, con los escudos de tres estrellas y el lema de la orden funda-
da por santa Teresa (Viderunt Gloriam Domini). Aunque M.ª Margarita Vila Da Vila
supone que el coro se edificó en el año 1519, es casi seguro que fuera una obra
de los frailes descalzos, entre otras razones porque la estrechez del presbiterio y
la acumulación de monjes hizo necesario levantar un rudimentario coro alto
sobre dos columnas de granito para las funciones celebradas entre los años 1600
y 1610. Otras edificaciones pudieron construirse al tratar de mantener el hospital
de San Segundo, casas situadas probablemente en la zona del mediodía, junto a
los huertos que poseerían los frailes en las cercanías del viejo palomar musulmán.
Enfrente de la puerta abocinada de la ermita, al lado meridional, se levantó un
edificio de planta rectangular, con dos niveles y una galería adintelada que mira-
ba al sur, utilizándose algunas dependencias como hospital de peregrinos y otras

Bóveda de cascarón con la decoración alegórica de la Eucaristía (años 1600-1610).



como corrales, almacenes y caballerizas a lo largo del siglo XVII. En esta centuria,
acaso coincidiendo con el asentamiento de los frailes, se construiría asimismo una
pequeña casa adosada a los muros orientales de la iglesia, destinándose al cape-
llán más tarde o al mullidor de la cofradía o al sacristán del templo. Paulatina-
mente se iría formando y consolidando el «atrio de San Segundo» o la plazuela
del arrabal del Puente (que ya aparece en la panorámica del holandés Anton Van
der Wyngaerde), añadiéndose hacia el este otro edificio de dos plantas que ser-
viría como posada. Al norte del monasterio estaban unas tenerías cercanas al río.
Las cercas de todos estos lugares debieron ser sumamente rudimentarias, pues los
cofrades, cuando recobran la posesión de la iglesia, se ven obligados a reformar
gran parte del caserío y construir unos muros limitando las huertas y zonas adya-
centes a la ermita (tenerías, batanes). Estas paredes de mampostería y remate en
ladrillo separaban el territorio del monasterio de las curtidurías junto al río, cono-
ciéndose el muro en la tradición popular, según Serafín de Tapia, como «cercado
de Inquisición», pared que se dirigiría directamente hacia el puente romano sobre
el Adaja formando parte del camino occidental de la muralla para encauzar toda
la ribera del río, dejando a un lado la maqbara morisca y dirigiéndose hacia las
eras de la ciudad y a la Dehesa del Brasero, lugar donde eran quemados los reos
ofrecidos al poder civil por el Tribunal del Santo Oficio (el «brasero de la dehe-
sa», en las cercanías del puente de Sancti Spiritus). Otras obras menores en la igle-
sia, como un pequeño óculo abierto en el muro del mediodía que coincide con
el cenotafio de Juan de Juni, a manera de rudimentario transparente, tal vez sean
posteriores, al igual que la remodelación del cementerio carmelita que, ubicado
junto a la portería del convento o al lado del arco carpanel del poniente, se tras-
ladaría más tarde al propio atrio, en donde todavía se conservan, aunque segura-
mente transportadas, algunas lápidas de vecinos y cofrades de la hermandad (tin-
toreros, bataneros, molineros, mercaderes, etc.).

La insistencia que desde 1597 hasta 1600 habían mostrado los carmelitas
descalzos por su desplazamiento desde Mancera a Ávila, la abierta acogida del
obispo Otaduy a estos frailes, los largos acuerdos, las continuas reuniones y los
trámites entre el concejo, el convento y la cofradía quedan en el olvido cuando
los frailes toman posesión del lugar del Adaja. El impacto sobre la ubicación y vida
cotidiana del nuevo convento debió ser tal que a los pocos días los seis carmeli-
tas perdieron cualquier esperanza de poder mantenerse en el lugar. Alegaban, en
primer lugar, la continua humedad del río, el frío viento gallego que soplaba del
norte y las numerosas enfermedades que padecían los frailes. A continuación se
quejaban de la escasa habitabilidad del lugar, cómo junto a las celdas, en el muro
norte del convento, constantemente, tenían que soportar «cosas muy indecentes»
(¿por la cercana «estancia de las emparedadas» mencionada por Ariz?) y, por últi-
mo, cómo todos los moradores permanecían en un persistente desasosiego. Las
mismas razones sociales y morales que justificaron, para el obispo Manrique de
Lara, el traslado del cuerpo de san Segundo a la catedral, se repiten por parte de
los carmelitas descalzos. Sin embargo, el proceso para iniciar un nuevo cambio
de domicilio será largo. En primer lugar por el compromiso moral adquirido con

113



114



115



116

Monasterio del Carmen de San Segundo (1600-1610).

Diseño gráfico: Jesús Ferrer García.

A

A

C

B

D

Convento

B Sacristía

C Hospital, Caballerizas, Almacenes (s.XVI - XVII)

D Vivienda Capellán, Mullidor, Sacristán (s.XVII)



117



118

el obispo Otaduy, que siendo patrón y fundador del convento persistía en su
mantenimiento. En segundo orden, las amplias y estrictas capitulaciones que el
prior y los demás frailes tuvieron que firmar con los regidores, por un lado, y los
patronos de la cofradía del Adaja. Además, los hermanos de San Sebastián y San
Segundo estrechaban su seguimiento ante la nueva fundación carmelitana,
haciendo hincapié en que los frailes habían ocupado el hospital y construido
algunas celdas, contraviniendo los acuerdos sobre el número de descalzos y la
jurisdicción sobre el hospital, todavía disputada entre el cabildo y la propia her-
mandad, instando el capítulo catedralicio al doctor Chacón y al licenciado Fran-
cisco de Salamanca para que determinaran lo más conveniente. «El señor racio-
nero Gaspar Dávila de la Peña, patrón de San Segundo, dixo que los frayles, que
están en la yglesia de Sant Segundo, se an entrado en el ospital y an hecho algu-
nas celdas sin licencia suya ni del cabildo, que da quenta dello a sus mercedes
para que determinen lo que conbenga»9. 

A los pocos días (15 de noviembre), se ordena al maestrescuela del cabildo
que investigue en los archivos para localizar algunos papeles sobre el patronazgo
de San Segundo y solucionar el caso interpuesto por el racionero Dávila. De paso
se pondrían en orden todos los documentos referentes a los patronazgos del
cabildo catedralicio (1600, diciembre, 1). Una vez vencida la resistencia de don
Lorenzo Otaduy, que había visitado el monasterio del Carmen en San Segundo,
los frailes inician las gestiones para mudarse a otro lugar, si bien el mencionado
nuncio Campegio insistirá veintiséis años después que el cambio del convento
desde la iglesia de San Segundo al barrio de Las Vacas fue «efectuado sin licencia
del citado obispo». 

A los escasos meses de su estancia junto al río se acopian los problemas para
los frailes descalzos. No sólo se trata de un ambiente enrarecido y extraño para
los carmelitas en un barrio escasamente respetado por las instituciones de Ávila;
también se apreciaba un malestar generalizado por parte del convento de San
Francisco, primero, y de las parroquias abulenses. La incidencia de la crisis eco-
nómica sobre la subsistencia ciudadana hace mella en las organizaciones, rela-
ciones y vinculaciones eclesiásticas. No era nueva esta situación, pues desde
mediados del siglo XVI se habían precipitado los pleitos y litigios sobre los ani-
versarios, enterramientos, cabos de año, cuartas de funeral, testamentos y matrí-
culas de feligreses entre parroquias y monasterios urbanos. A medida que avan-
za la crisis material, agravada la situación de la ciudad por el malestar social e ins-
titucional por la presencia de numerosos moriscos, recelosos los abulenses de los
barrios altos por la abundante población activa, artesana e industrial en los
barrios periféricos, era normal, en el marco de inactividad productiva y aparien-
cia social de los grupos dominantes, la abundancia de intrigas y disputas en torno
a los feligreses fallecidos, enfrentamientos jurídicos y competencias económicas
entre unas instituciones y otras, particularmente entre las organizaciones ecle-
siásticas seculares y regulares. En este sentido se tiene que entender el pleito y la

9 A.C.A. Actas capitulares. Libro 33, s. num., 1600, noviembre, 3. Ávila.



posterior concordia entre el monasterio de Nuestra Señora del Carmen y las
parroquias de la ciudad10. En 2 de marzo de 1601 se había planteado en el cabil-
do un primer informe acerca de este problema entre el convento y las otras ins-
tituciones eclesiásticas. De acuerdo con las actas capitulares, «leyóse en este
cabildo una carta del señor obispo escripta en Arenas a los veinte y seis días de
febrero pasado con otra carta que abía escripto a su señoría el convento de Sant
Segundo desta ciudad, en razón de las quartas de funeral de los que se entierran
en la dicha yglesia de Sant Segundo, y abriéndola, oýdo y entendido, trataron y
confirieron, y abiendo dado sus votos que si los dichos frayles no se hallan azer
a dar las dichas quartas a los curas y beneficiados de las parroquias desta çiudad,
que se siga el pleyto y el cabildo ayuda a los beneficiados; y cometieron al señor
canónigo Diego Suárez Cimbrón que dé quenta desto al presidente del cabildo
de San Benito y que se le entreguen las dichas cartas para que luego se les ponga
el pleyto». El canónigo Camargo insistirá en otra sesión capitular (19 de marzo)
en que alcanzara alguna composición razonable y justa entre los beneficiados y
los frailes descalzos. La escritura de concordia referida está avalada por el pro-
vincial de Castilla fray Alonso de los Ángeles y los frailes Eutropio del Carmelo,
prior, y Francisco de la Madre de Dios, Andrés de la Concepción, Jerónimo de
San Eliseo, Sebastián de la Encarnación, Diego de San Bartolomé, Antonio de San
Alberto, Alberto de la Concepción, Francisco de San Pablo, Cristóbal de Santa
María y Antonio de la Madre de Dios, cinco frailes más que en el mes de agosto
de 1600 cuando se fundó el convento, si se incluye en el listado a fray Francisco
de la Madre de Dios, que, aunque aparece en numerosos documentos del Car-
men Descalzo, es probable que asistiera como general de la orden a la firma de
la concordia. A pesar de las quejas e incomodidades alegadas por los frailes des-
calzos desde el primer momento de su estancia en la ciudad, el convento crece.
De los iniciales fundadores vive todavía junto al Adaja fray Diego de San Barto-
lomé, mientras que los demás o murieron con el paso del tiempo o fueron tras-
ladados a otras fundaciones de Teresa de Jesús y Juan de la Cruz. Las ocho parro-
quias abulenses habían presentado una protesta sobre la apropiación de las
ofrendas funerales de los parroquianos de la iglesia de San Segundo –probable-
mente la categoría de parroquia estaba recientemente adquirida– de acuerdo
con un privilegio papal de Clemente VIII. Asumiendo la oposición al manteni-
miento del pleito y reconociendo los derechos parroquiales a administrar los
sacramentos, asistir a los muertos en sus procesiones y sepulturas, los frailes de
San Segundo renuncian a percibir cualquier derecho íntegro de pan, vino y cual-
quier otra ofrenda funeral, indicándose asimismo la renunciación a recibir otro
bien procedente de la cuarta funeral, novenas y cabos de año, excepto aquellos
bienes establecidos para los monasterios de frailes y monjas de la ciudad (Santo
Tomás, San Francisco, etc.). El problema estribaba en que las parroquias urbanas
ya habían ganado los suficientes pleitos sobre la percepción de los derechos de

119

10 A.D.A. San Vicente. Caja 12. Legajo 11. Docs. 1 B y 1 C (copia de Vicente del Hierro).
Pap., siglo XVII (1602, junio, 20. Ávila), 220 x 315, 4 fols. Concordia entre el monasterio de Nuestra
Señora del Carmen de San Segundo de Ávila y las ocho parroquias de la ciudad sobre los derechos de
funerales, ofrendas y cuartas de los feligreses abulenses. Vid. Ferrer (2004: 177-180).



enterramientos, funerales y aniversarios. En la empobrecida economía abulense,
las disputas entre los monasterios y parroquias, y entre las ocho iglesias parro-
quiales entre sí, empezaron a ser frecuentes. Los cepos vacíos, las mezquinas
limosnas en las festividades, contadas mandas y aniversarios, menores dotacio-
nes, junto con el severo control institucional sobre parroquias, cofradías, cape-
llanías y obras benéficas –consecuencia del Concilio de Trento– provocaron un
deterioro material cotidiano de las organizaciones clericales. La concordia entre
el convento de carmelitas y las parroquias se alcanza el día 20 de julio de 1602
ante el escribano Vicente del Hierro. 

Evidentemente, tras dos años escasos de permanencia de los frailes en el río
Adaja las cosas no podían ir peor para la nueva fundación: desórdenes vergon-
zantes en los arrabales del Puente, mediocre aceptación por parte de los vecinos,
inclemencias físicas, enfrentamientos con las parroquias. No será la única sorpre-
sa en las primeras décadas del Carmelo Descalzo. Mientras tanto, los frailes deci-
den celebrar la fiesta de san Segundo en los primeros días del mes de mayo de
1601, tal vez fuera una imposición para unos clérigos regulares más preocupados
en esos momentos por la propia subsistencia. De hecho, algunos frailes se aleja-
ron de la vida conventual al ocupar otros cargos. Será el caso de un nuevo miem-
bro del Carmen, fray Francisco de Santiago, que por orden del provisor empieza
a servir el beneficio y vicaría de Cebreros desde el mes de febrero de 1606, per-
cibiendo 3 reales de salario al día11. De la lectura del acta capitular del 27 de abril
de 1601 se deduce que el cabildo, por medio del arcediano de Ávila y los canó-
nigos Suárez y Chacón, instaron a los frailes a celebrar la fiesta con vísperas, misa
y sermón; éste sería predicado por el prior del monasterio, «sin que por ello pre-
tendan [los frailes] tener derecho a predicar al dicho señor quando fuese allá en
procesión el cabildo», sino que en adelante predicara quien fuera designado por
el obispo. Los carmelitas aceptan las condiciones. De ahí que a los pocos días se
reúna el racionero García de Mena con el superior del monasterio para garanti-
zar la festividad del 2 de mayo y negociar sobre otros asuntos tratados en la sesión
del cabildo. No sé si como una decidida colaboración y con el consentimiento
del obispo, los frailes resuelven de nuevo ocupar unos espacios no adjudicados
inicialmente (habían hecho lo mismo unos meses antes al habilitar unas depen-
dencias para celdas en el hospital). La ausencia de una gran propiedad monásti-
ca, la diferente territorialidad entre los conventos de Santo Tomás, Sancti Spiritus,
San Francisco y otros, provocó la posesión inmediata, aunque no jurídica, «de
todo lo que cae junto al dicho monasterio», es decir, un huerto que había sido
encensuado por el canónigo de Segovia Pedro de Guemes, conocido luego como
el «huerto de los capellanes», y otra huerta del cabildo de San Benito12. Aunque

120

11 A.C.A. Actas capitulares. Libro 36, fols. 173 v.-174 r., 1606, julio, 5. Ávila.
12 A.C.A. Actas capitulares. Libro 33, s. num., 1601, julio, 4 / julio, 27 / agosto, 8. Probable-

mente se trate del mismo huerto que en el año 1525 el entallador Cornieles de Holanda vende a Álva-
ro de Henao, «un huerto que yo he e tengo en los arrabales desta dicha çibdad, ques sito cabe la igle-
sia de señor San Segundo desta dicha çibdad, el qual dicho huerto ha linderos, de la una parte, con una
çerca de Cristóbal Hidalgo, clérigo desta çibdad, e de la otra parte linda con un huerto de Diego de Due-
ñas, clérigo». Vid. M.ª J. Ruiz-Ayúcar, Vasco de la Zarza…, op. cit., Doc. 13 F (1525, abril, 11. Ávila).



el hecho fue denunciado ante el cabildo por el doctor Jerónimo Ruiz de Camar-
go, presidente de los capellanes, solicitando justicia y que le «ayuden los letrados
y agentes del cabildo», en otras sesiones se especifica que por el primer terreno,
donado a los capellanes con algunas cargas, los frailes tendrían que pagar un
censo, concretándose que a los cuatro años, en agosto de 1605, los carmelitas
depositarían «comprados otros quinientos y veinte y siete mrs. que rentaua el
dicho guerto, comprados y situados de censo al quitar cada año en esta ciudad».
Si se incumpliera este concierto estarían obligados a pagar 18.000 maravedíes.
Del otro huerto no se sabe nada, únicamente que los frailes no encontraron
demasiados obstáculos en su usufructo. Los descalzos habían recurrido de nuevo
al obispo don Lorenzo Otaduy, solicitando que hiciera lo más conveniente por
medio de una santa visita. Aparentemente, las consecuencias fueron favorables
para el Carmen Descalzo. Sólo la protección y el tesón del obispo parecen obli-
gar a los frailes a permanecer en la vieja iglesia de San Sebastián. A pesar de cier-
tos incumplimientos de las cláusulas de los días 1 y 8 de julio de 1600, no es de
extrañar, pues, que la fisonomía del barrio apenas variara en estos años del Seis-
cientos. 

Lo más sorprendente –aunque algo característico de las sociedades institu-
cionales del Antiguo Régimen– es la permanencia del pleito, o, mejor, el recuer-
do de un derecho aparentemente perdido o rechazado por los frailes carmelitas.
Al igual que otros litigios que se mantienen durante varios años (un pleito entre
el monasterio de Santo Tomás y la basílica de San Vicente sobre la cuarta funeral
de una familia ocupa varias décadas del siglo XVI), los padres carmelitas de Santa
Teresa insisten en 1780 en presentar un recurso sobre los derechos de funerales
denegados a la orden del Carmen ciento setenta y ocho años antes. En 1780, el
9 de diciembre, el licenciado don Fernando Moreno, abogado defensor del clero
y obispado de Ávila, emite un dictamen sobre la cuarta funeral13, en que men-
ciona la presentación de una instancia, por parte del prior del convento de La
Santa, sobre la cuarta funeral. El pleito viene de largo, pues en los años 1627 y
1633 el Tribunal de la Nunciatura había emitido una sentencia y una ejecutoria
respectivamente. Por otra parte, el tribunal eclesiástico de Ávila también se había
pronunciado sobre este asunto en el día 20 de febrero del año 1623. Según esta
documentación, las parroquias abulenses podían percibir la cuarta funeral de
todos los feligreses que se enterraran en los conventos de Santa Teresa y San José,
ambos del Carmelo Descalzo de Ávila. El licenciado Moreno trata de rebatir los
derechos adquiridos por los curas párrocos de Ávila, alegando un problema de
procedimiento en la concordia anteriormente mencionada (de los frailes carme-
litas) y una ejecutoria a favor de las parroquias del 20 de mayo de 1602. No satis-
fecho con todo esto, el abogado hace concebir a los frailes algún atisbo de triun-
fo al tener, de acuerdo con el propio Fernando Moreno, un as en la manga. Con-
sidera como un documento esencial el testimonio dado y firmado por Juan Gon-

121

13 A.D.A. San Vicente. Caja 12. Legajo 12. Doc. 12 D (1780, diciembre, 9. Ávila). Dictamen
del licenciado don Fernando Moreno, abogado defensor del clero, sobre la satisfacción de la cuarta
funeral del convento del Carmen de Ávila.



122

zález, en 8 de julio de 1623, referente a una carta de pago dada por don Pablo
Verdugo de la Cueva, cura rector de San Vicente, a favor del prior y religiosos del
convento del Carmen Descalzo (en ese momento ubicado en la calle Empedra-
da) por valor de 392 reales de vellón, «que confió –el párroco– hauer reciuido de
los curas y beneficiados como correspondientes a diferentes quartas funerales de
los entierros que se hauían hecho en el citado combento». Fiado en su victoria, si
los curas parroquiales no presentan otros documentos para oponerse a la preten-
sión de los religiosos de La Santa, el licenciado Moreno asegura el efectivo cum-
plimiento a partir del dictamen elaborado, reseñando que el escrito presentado
hace años por el sacerdote Verdugo «lejos de producir este documento ventaja
alguna a los curas, les perjudica no poco, puesto que del mismo hicieron uso los
religiosos en un recurso de propiedad para acreditar que en conformidad del auto
de amparo de posesión que aquellos obtuvieron, auían satisfecho las quartas
funerales debengadas asta entonces, sin cuio requisito no les era facultativo para
oponer la demanda de propiedad referida en el mismo auto». No fue el único
pleito que tuvieron que afrontar los frailes de santa Teresa.

Los diez años pasados junto al río Adaja debieron ser interminables para los
frailes carmelitas. Para subsistir vendieron, con permiso del provincial, unas casas
«de poco precio, de cuya retención no se sigue el provecho y utilidad que se le
seguiría de venderlas y emplear su precio en renta»14. Todavía bajo la mitra de su
protector inician el alejamiento de las indecencias del arrabal del Puente, buscan
casas, se justifican ante el concejo y persiguen, tras varias gestiones, un lugar más
cómodo, unas viviendas en el barrio de Las Vacas: directamente a la boca de uno
de los monasterios más poderosos de la ciudad, el de los dominicos de Santo
Tomás. No obstante, deduzco que el proceso fue más largo que el reseñado por
los cronistas abulenses y el Libro de la fundación. En 1610, aparentemente, se ini-
cia una etapa eufórica de cara a la galería para el convento de Nuestra Señora del
Carmen de San Segundo. En el día 18 de marzo de 1610, el notario apostólico
Agustín Suárez cita a los frailes del Carmen para discutir acerca de un breve pro-
cedente de Salamanca. Cuarenta días después, llega al cabildo el prior del con-
vento para informar a sus miembros sobre un escrito para esclarecer la vida,
muerte y milagros de Teresa de Jesús: «El padre prior del conbento de los carme-
litas descalços de Sant Segundo, desta çiudad, entró en este cabildo y dixo que
con la satisfaçión que toda su orden tiene de la merced que este cabildo les haze,
le a mouido dalles quenta cómo an llegado las últimas letras remisoriales para
aberiguar la vida, muerte y milagros de la esclarecida virgen madre Theresa de
Jhesús, fundadora de la religión y reformación de los carmelitas descalços; las
quales letras vienen cometidas por la congregación de cardenales descritos a su
señoría, el señor don Laurençio Otaduy Abendaño, obispo desta sancta Iglesia, y
su señoría gusta que la presentación destas letras se haga públicamente y auién-
dose de hazer sin el fauor de sus mercedes, a quien suplica honren este acto que

14 Archivo Histórico Nacional. Madrid. Legajo 305. Doc. nº 391, Ávila. Convento de San
Segundo, 1608, julio, 3; en T. Sobrino Chomón, San José de Ávila. Historia de su fundación, Ávila, Ins-
titución «Gran Duque de Alba», 1997, p. 314.



rescibirán mucha merced,en razón de lo qual hizo un razonamiento muy cum-
plido el señor deán por todo el cabildo, y le respondió que su petición era muy
justa y se mirará por sus mercedes como es razón. Y con este fin se fue el dicho
padre prior»15. Algunas conclusiones se pueden extraer de esta sesión. En primer
lugar, el efecto propagandístico y disuasorio que buscan los carmelitas sobre el
cabildo y, sobre todo, el obispo. Segundo, aparentemente la pérdida de confian-
za de don Lorenzo de Otaduy sobre su fundación del Carmen en el Adaja, tal vez
por las certidumbres que tenía acerca de la búsqueda de una nueva ubicación del
convento por parte de los frailes, acaso por la aparición de los primeros síntomas
de una larga enfermedad. Y por último, el recurso a una inmediata beatificación
de Teresa de Jesús para aplacar y disimular un traslado domiciliario. Al final, el
cabildo determinará que al día siguiente, el 29 de abril, repiquen las campanas
de la catedral y de todas las parroquias para leer en la capilla mayor las letras de
las bulas sobre Teresa por el señor obispo, que entraría en la iglesia con música
de los ministriles. Todo el tiempo estarían sonando las esquilas; por la noche,
durante las oraciones, se pondrían hachones y luminarias en las cercanías del
templo mayor y en los alrededores de la ermita de San Segundo. A los pocos
meses, el convento del Carmen pide prestado al cabildo, no se sabe para qué,
unos brocados y un brasero de plata16. 

Volviendo al desplazamiento de los carmelitas de su lugar original, las fuen-
tes (Fernández Valencia y documentos del Archivo de La Santa, fundamental-
mente) insisten en un posible traslado en el año 1610. Ahora bien, se pueden
destacar otros procesos. En primer término la larga enfermedad del obispo, pues
desde diciembre de 1610 los miembros del cabildo muestran su preocupación
por la salud de prelado, buscan médicos, anulan sus visitas a la diócesis. Es en este
momento cuando los frailes indagan y localizan nuevos aposentos. Marchan al
nuevo edificio, entre los barrios de Las Vacas y La Trinidad, pero a los pocos días
las bravuconerías de los estudiantes de Santo Tomás les obligan a abandonar la
nueva fundación, regresando a San Segundo, junto al denostado río. En octubre
de 1612 aún permanecen junto a la ribera cuando el prior, fray Andrés de la
Madre de Dios, insta al cabildo para que redacte una carta destinada al proceso
de beatificación de la fundadora17. Aprovechando la ausencia del obispo (el obis-
po electo era el de la diócesis de Oviedo durante unos meses), o bien en los
momentos iniciales del mandato definitivo de Juan Álvarez de Caldas (1612-
1615), el mismo electo anterior, los frailes carmelitas se trasladan al otro barrio

123

15 A.C.A. Actas capitulares. Libro 37 (1608-1610), fols. 252 r. y 288.
16 A.C.A. Ibíd.., fol. 285 v.: «El señor chantre suplicó a sus mercedes le hiziesen merced de

prestar al convento del Carmen los brocados y el brasero, y le hizieron la merced de los brocados; en
quanto al brasero de plata contradixeron el señor Hernando Ramírez, canónigo, Juan Gutiérrez y
Mena, raçioneros».

17 A.C.A. Actas capitulares. Libro 38 (1611-1612), s. num., 1612, octubre, 12. Ávila: «Con-
bento de San Segundo. Por parte del prior y conbento de San Segundo desta çiudad entraron en este
cabildo dos padres deste conbento de San Segundo y pidieron una carta para que se sirua de beati-
ficar la madre Theresa de Jesús; cometieron cometieron [sic] al señor canónigo Hernando Ramírez
que ordene y despache luego».



124

durante dos años, momento que coincide con la reanudación de la contabilidad
de la cofradía de San Sebastián y San Segundo por el mayordomo Juan López. Sin
embargo, se trata de una ocupación momentánea, es decir, durante cuatro años
(1610-1614) los carmelitas parecen oscilar entre su residencia inicial junto al río
y la estancia esporádica en el barrio de Las Vacas. Durante estos cursos la cofra-
día retoma las cuentas de la iglesia, las abandona de nuevo y, finalmente, las
asume ya sin interrupción desde 1615 hasta el definitivo alojamiento de los frai-
les en la calle Empedrada.

Se desconoce con exactitud la ubicación del segundo convento carmelita-
no, aunque no sería de extrañar que se situara en las cercanías de la iglesia de la
Santa Trinidad, en las ruinas de un hospital que, según Bartolomé Fernández
Valencia, se destinaba a recoger pobres peregrinos y pasajeros. El mismo sitio
pudo estar ocupado por moriscos antes de la expulsión del año 1611, en unas
barriadas (Las Vacas, La Trinidad) densamente habitadas por los moros de origen
granadino desde 1570. Precisamente en estos lugares se localizó desde 1482 el
almagid nuevo o de la Morería del Berrocal. El sitio les debió parecer cómodo a
los frailes, sin humedades, con una buena orientación al sur y al este y alejado
de los malos e intensos olores provocados por las curtidurías del torrente Adaja.
A pesar de las reducidas dimensiones que ocupan los carmelitas en el barrio de
Las Vacas, a unas 481 varas del monasterio de Santo Tomás, los frailes contaban
con un pequeño huerto y unos aires relativamente impolutos. Llegaron a estas
habitaciones siete frailes, con Martín de la Madre de Dios como prior. Se cono-
ce por la documentación existente en el Archivo de La Santa que estos siete pro-
fesos no llegaron a colocar el Santísimo Sacramento en las recién adquiridas
viviendas: «pudo ser que temiesen alguna indecencia; i si ésta fue la ocasión, la
experiencia enseñó quán acertado fue el consejo». Transcurridos cuatro días, al
siguiente se forma la primera algarada cuando por la mañana los estudiantes
seglares de la universidad de Santo Tomás atacaron la casa del Carmelo, derri-
bando las puertas, abriendo los portillos y asaltando los tejados. Las rivalidades
monásticas y los recelos vecinales explican el incómodo tránsito de los carmeli-
tas descalzos en este barrio cercano a la zona de influencia de los dominicos.
Aunque ya protegidos por las altas jerarquías del Estado (el duque de Lerma pri-
mero, luego el conde-duque de Olivares), los frailes no encontraron la acogida
necesaria en las colaciones abulenses. Al año de los sucesos citados protagoniza-
dos por los frailes y los estudiantes, los primeros ocupan de nuevo las moradas
abandonadas. Pocos años después, en 1614, los frailes, con fray Andrés de la
Madre de Dios como prior (según el Libro de la fundación y J. Tello Martínez; o
el prior era fray Juan de San Elíseo, en la versión del beneficiado de San Vicente
B. Fernández Valencia) el obispo Álvarez de Caldas muda el convento a la calle
Empedrada, al hospital de Nuestra Señora de la Misericordia, en las cercanías del
cementerio que allí existía, mencionado en 1607 por el benedictino Ariz e iden-
tificado por Serafín de Tapia como el «honsario que fue de los moros» en la pri-
mera década del siglo XVI. «Habían estado en el mismo sitio algunos de los
moriscos antes de su expulsión; y en estas casas, derribando unos tabiques, se



halló una carta de la santa madre Teresa, y sobre tan buen principio se hizo esta
fundación. Fue este el primer convento de la religión que tuvo por titular a la
santa» (B. Fernández Valencia, «Tratado segundo. De las fundaciones»)18. De
nuevo, en las cercanías de las casas carmelitanas había surgido un antiguo alma-
gid, la mezquita de la Alquibla, en la calle Empedrada, durante los siglos XIV y
XV. Veintidós años se mantienen en esta zona urbana los frailes descalzos, posi-
blemente dedicados a las labores hospitalarias, la dirección y supervisión del
nuevo monasterio por fray Alonso de San José en la casa natal de Teresa de Jesús,
adquirido el solar en 1630, y la construcción de una pequeña capilla en el mismo
lugar de la Empedrada.

La llegada de los frailes a la Empedrada está marcada por la beatificación de
Teresa de Jesús. A medio camino entre varios lugares (el río, el barrio de Las
Vacas, la calle Empedrada), el cabildo asume ya la definitiva huida de los carme-
litas del arrabal del Puente, tratando de buscar un nuevo patrón para San Segun-

125

Capilla del convento carmelitano de la Empedrada, Ávila.

18 Las casas fueron vendidas por el vecino Cristóbal López a los carmelitas descalzos, dirigi-
dos por el prior fray Martín de la Madre de Dios, que «eligió unas casas pequeñas que habían deja-
do unos moriscos en la calle Empedrada, y sitio tan penoso que era un derrumbadero, que el querer
bajar a él ponía horror». A.C.S. Caja IV (1614).



126



127

do19. Luego, la noticia de la beatificación de la madre Teresa de Jesús servirá para
marcar el inicio del esplendor carmelitano, aunque, a la par, reflejará la azarosa
relación entre la comunidad urbana, el cabildo y el concejo y la comunidad mas-
culina del Carmelo20. El capítulo catedralicio recibe la notificación en 27 de mayo
de 1614, proponiendo una visita a los lugares de los carmelitas en la ciudad (des-
calzas de Las Madres y descalzos de San Segundo (oficialmente los frailes siguen
residiendo junto al río, ocasionalmente en Las Vacas e intentando acomodarse
definitivamente en la Empedrada). Mientras, los representantes concejiles deci-
den enviar una embajada al cabildo para que «se determine de hazer una gran
demostración celebrándola con mucho regocijo…». «Luego entró el padre prior
del conbento de Sant Segundo descalços desta çiudad y dio las gracias al cabildo
de la merced que les auía hecho de besitar a su conbento y auerles dado la nor-
abuena de la beatificación de la madre Theresa de Jesús, de que estauan tan con-
tentos que quisieran poder hazer vna gran demostración de regocijo, y suplica a
sus mercedes que por su parte ayuden a esta causa que por su parte quede ofre-
çer en su combento y el de las madres descalças desta ciudad, que reconocidas
de las mercedes que el cabildo les haze en todas ocasiones y otras palabras de
mucho reconocimiento. El señor deán le dio las gracias de su venida y ofreció que
todo lo que el cabildo pudiere hazer de su parte lo haría». A continuación inter-
vinieron los arcedianos y los representantes urbanos para contestar a los conven-
tos de frailes y monjas del Carmen e iniciar los trámites para preparar las fiestas
de Teresa Sánchez de Cepeda y Ahumada por su beatificación. Comienzan el día
19 de agosto de 1614 por la noche, «con ynbenciones de fuego, y a los veinte la
procesión y otro día toros y cañas en el Mercado Chico, y otro día en el Merca-
do Grande, y comedias en esta sancta yglesia y en la plaça del Mercado Chico, y
que para la procesión se coloquen los curas de los lugares de tres leguas alrede-
dor desta ciudad…». A instancias de los carmelitas descalzos se decide «no se
hagan comedias en esta sancta yglesia…, que se hagan en la plaça donde la ciu-
dad determinare». Además se especifica que con «la furia del agosto» (eran fre-
cuentes las suspensiones de sesiones del cabildo por el calor) no se desplacen los
curas a la ciudad. Por el contrario, se aprueban luminarias, un par de danzas, una
corrida de doce toros y la música de los ministriles, además de una comedia de
la Santa «por una compañía de comediantes» y para los señores (caballeros) «una
colazión muy espléndida a costa de la ciudad». Pero los carmelitas descalzos, en
medio de las tensiones con el cabildo a raíz del abandono de los edificios junto
al Adaja, no llegan a participar en las fiestas en honor a Teresa de Jesús, pues en
principio «no concurrieron por guardar el orden que el padre general avía pues-
to de no exceder el tenor del breve de la beatificación de la Madre Santa Teresa,
ni quanto al tiempo de celebrarla, ni quanto a lo que en el breve no venía expre-
sado, y assí se guardó con toda puntualidad». 

19 A.C.A. Actas capitulares. Libro 39 (1613-1615), fol. 113 r.: «Sant Segundo. Propúsose en este
cabildo que los frayles de Sant Segundo, carmelitas descalços, se an mudado a otra parte y quando
entraron allí el cabildo tenía el patronazgo de Sant Segundo, pues ahora se han ydo conviene que se
buelua a nombrar patrón, determinaron que se mire en los archiuos qué razón hubo para nombrarle». 

20 A.C.A. Ibíd.., fols. 132 v., 133, 134, 156, 159 r., 167 v. y 168 r.



128

Tira y afloja en esta ciudad, tensiones esporádicas entre los poderes concejil
y eclesiástico, hablando de 1614 y no de épocas actuales, el cabildo decide tras la
celebración de las fiestas, en una sesión del 23 de agosto, que ningún miembro de
dicho cabildo asista a otras fiestas, que «no se tome enfado con la ciudad» debido
a que con la asistencia de tantos forasteros «la ciudad tubo tan mala orden en guar-
dar el lugar que se deue al cabildo que no se baya oy allá…». Continuarán los fes-
tejos un mes y medio más tarde, según el acta del 23 de septiembre de 1614:

Procesión general por la santa madre Theresa de Jesús que a de salir desde las
madres descalzas hasta los descalzos. Los señores maestrescuela y Hernando Ramí-
rez, canónigos comisarios para dar quenta al señor obispo de la enbajada que hizo al
prior de los descalzos carmelitas desta çiudad acerca de celebrar la fiesta de la cano-
niçación de la santa madre Theresa de Jesús refirieron cómo abían estado con su
señoría y que el padre prior pretendía se celebrase la fiesta con su octaua conforme
al breue y liçençia que tienen de su señoría en esta manera: que el domingo cinco
del mes de octubre el cabildo fuese en proçesión a la yglesia y monasterio de las des-
calças por ser el primero que fundó la santa y allí tenían la ymagen de la sancta, y se
dixe misa y sermón, y luego los días de la semana fuesen haziendo la fiesta las órde-
nes en la forma y como cuando está aquí nuestra Señora de Sant Soles. Y que el
domingo siguiente estubiesen conbocados en esta ciudad los curas de los lugares de
seis leguas a la redonda con las cruzes de sus iglesias y todos los clérigos de orden
sacro y que avisen a la ciudad y las órdenes y cofradías y con el cabildo se hiziese
una procesión muy solemne y llebasen la sancta desde las descalças al combento de
los descalços. Y que a esto auía respondido su señoría que en quanto a conbocar los
curas que en ninguna manera daría liçençia para ello, porque sería de mucha costa
a las yglesias y que en lo demás pareçia que hera salir muchas vezes el cabildo y que
a lo menos segunda vez que un señoría no yría, que diesen quenta dello al cabildo.
Y abiendo oýdo y entendido lo susodicho, sus mercedes trataron y confirieron y les
pareçió que respecto de las muchas fiestas que en otros cabos se hazen en orden de
la sancta y por ser natural desta çiudad y donde se hizo la primera fundaçión y casa
que sucederá pocas vezes, que no es razón que el cabildo repare en salir dos vezes,
que se suplica a sus señorías vengan en ello y que se sirua de honrar la dicha proce-
sión con su persona y que haciéndola su señoría el cabildo saldrá, y tornaron a come-
ter a los dichos señores maestrescuela y Hernando Ramírez que lo traten con su seño-
ría y ordenen pon donde a de yr la proçesión.

A los tres días responde el obispo Juan Álvarez de Caldas al prior de San
Segundo negando la licencia para una procesión general, manteniendo solo la del
primer día. En 1636 se establecen los carmelitas en el convento de La Santa de
Ávila, un rico edificio que destacó desde el primer momento por su aparatosidad
en un conjunto urbano casi desornamentado. Precisamente esta característica
provoca de nuevo la acumulación de pleitos. Por un lado, sobre la profusión artís-
tica del templo y el exceso de barroquización21; por otro, algo más mundano, las
viejas cuentas pendientes entre los carmelitas y los cofrades de San Segundo

21 El largo pleito, según Muñoz Jiménez (1990: 227), se mantiene entre los años 1637 y 1655,
criticándose por una de las partes las ventanas y puertas, los lazos de la bóveda de la iglesia, el pavi-
mento enlosado en blanco y negro, el tripórtico y almohadillado de la fachada, el tamaño de la esca-
lera, prácticamente toda la obra de fray Alonso de San José. 



129

desde el año 1600. En el marco de la rivalidad entre la santa de Ávila y Santiago
apóstol, la suntuosidad del nuevo edificio estaba avalada por don Gaspar de Guz-
mán a partir de su devoción por la figura de Teresa de Jesús y su confianza en los
carmelitas descalzos. «Luego que se publicó que el obispo de Ávila fundaba con-
vento de religiosos en las casas donde había nacido Ntra. M. Santa Teresa, hubo
muchos envidiosos de una joya de tanta estima. Entre ellos fue uno el Excmo. Sr.
D. Gaspar de Guzmán, Duque de San Lucar la Mayor, cuya devoción para con la
Santa, al paso que era grande y singular, deseaba hacer mayores demostraciones
en su servicio. Dio a entender al Sr. Obispo [que le] gustaría poner en ejecución
sus santos y piadosos intentos fundando el convento a su costa, … a cuyos pia-
dosos ruegos no se pudo negar su Ilma., por ceder en honra de la Santa y más
cumplida veneración de su solar, que era lo que deseaba»22. Sin embargo, ocul-
tas luchas políticas, intereses hagiográficos y económicos, y soluciones étnicas en
la España de la pureza de sangre se sumarán a la nueva fundación23. El malestar
se reflejará en la sociedad abulense del siglo XVII.

Los cofrades de San Sebastián plantearon un recurso sobre la adjudicación
de 500 ducados de un juro asentado sobre una capellanía de Luis López de la
Madrid y su mujer Mariana de Salazar. En un documento conservado en el Archi-
vo Catedralicio24 se plantea el asunto del pleito:

El concierto que se hizo entre el monesterio de Santa Teresa con los patronos
de la cofradía de San Sevastián, sita en la yglesia de San Segundo, en el pleyto que
tratan con el juro de quinientos ducados, vna de las condiciones fue que la capilla
que fundó doña María de Salazar, que adjudicó el doctor Luis López de la Madriz al
dicho monesterio con cargo de vna misa cada día, se huuiese de pasar a la dicha ygle-
sia de señor San Segundo para que el capellán que nombren los patronos lo fuese de
la dicha capilla y gozase su renta cumpliendo con la carga como se contiene en la
escriptura otorgada en esta razón, en cuya conformidad está sacado breve del señor
nuncio en que aprueva el dicho concierto y dispensa para que se pueda mudar la
dicha capellanía.

La aprovación del padre general y difinitorio dize que el dicho monesterio no
[ha] azetado ni quiere azetar la dicha capellanía y que el testamentario del dicho doc-
tor Luis López de la Madrid la aplique a donde quisiere. Esto es contrario a lo tratado
en la dicha escritura y al breue del señor nunzio; ase de enmendar la dicha aproua-
zión y aberse en la dicha conformidad de la dicha escritura y breue del señor nunzio.

22 A.C.S. Libro de la fundación del convento (Becerro I), fol. 7. Un estudio acerca de la fun-
dación del nuevo convento, con su arquitectura y ornamentos variados (retablos, esculturas, vidrie-
ras), véase en M.ª J. Arnáiz, J. Cantera, C. Clemente y J.L. Gutiérrez Robledo, La iglesia y convento de
la Santa en Ávila, Ávila, Institución «Gran Duque de Alba», 1986. 

23 «Santa Teresa era, sin duda, una santa verdaderamente castellana, pero su sexo la incapa-
citaba para la ardua tarea de defender a España de sus enemigos. (…) Las familias conversas, por su
parte, tendrían un aliciente natural a la hora de apoyar la presentación de santa Teresa, por conside-
rarla una de ellos», Elliott (1990: 328). Siglos después, la Santa se convertirá en la patrona de la Inten-
dencia militar, pero también de la Sección Femenina de la Falange en una utilización descarada por
parte del franquismo de los símbolos y aparatos sacrales. Vid. G. di Febo, La Santa de la Raza. Un culto
barroco en la España franquista, Barcelona, Icaria, 1988.

24 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5. Documento sin catalogar, 1 fol., sin fecha.



130

La concordia entre los cofrades y los frailes carmelitas se alcanza el 16 de
julio de 1635 ante el escribano Sebastián de Morales, cuando los segundos toda-
vía residían en el convento de la calle Empedrada. Unos meses después, el 6 de
marzo de 1636, el nuncio Lorenzo Campegio, legado del papa Urbano VIII en los
reinos de España, dicta un breve25 en Madrid por el que restituye el censo de 500
ducados a la cofradía de San Sebastián. La razón que se esgrime es el abandono,
por parte de los carmelitas, del convento donado por el obispo Otaduy en la igle-
sia de San Segundo de Adaja; además se declara que, dado el abandono de los
frailes, los posesores del mayorazgo son los cofrades y don Juan de Zarauz y doña
Mariana Garin Otaduy a través del fallecido obispo Otaduy Avendaño, cuyo usu-
fructo y posesión serán efectivos desde el 1 de enero de 1637. La construcción
de un edificio sobre el solar natal de santa Teresa incumplía tanto el mandato del
obispo Otaduy como el acuerdo alcanzado con los cofrades de San Sebastián:
Postmodum facta per dictos religiosos absque dicti episcopi translatione, primo
dictam ecclesiam Sancti Secundi derelinquerunt, et ad presens in dicto vico et
domo in qua mater Theresia eiusdem ordinis reformationis fundatrix ad uitam venit
novum conuentum edificari et construi faciunt. Paralelamente se reconoce un
mayorazgo de cien ducados de rédito anual sobre una capilla fundada por el obis-
po por medio del doctor Luis López de la Madrid y su esposa Mariana de Sala-
zar. A partir del año 1637 se tiene que hacer efectivo el censo a la cofradía. Con
cierto retraso por el convento de La Santa, los frailes empiezan a pagar a la cofra-
día los 500 ducados. En el libro de cuentas de la hermandad se anota por Diego
de Velchos, familiar del Santo Oficio y patrón de la cofradía, un cargo de 1.169
reales que «pagó el padre fray Gerónimo de la Encarnación, carmelita descalço,
de lo que restaua de quatro años asta Nauidad del año de mill y seiscientos y
treinta y nueue de los quarenta ducados que el conbento de la santa madre da a
la fábrica de la dicha yglesia» 26. En el mismo cargo se anotan también 1.100 rea-
les de vellón de los años 1639-1642. El resto del dinero, hasta los 500 ducados
asignados, es percibido por el capellán de la iglesia de San Segundo, tal y como
se había establecido en el breve del nuncio legado. La demora en la percepción
de los 500 ducados se debe a que todavía en el mes de marzo de 1637 no se ha
firmado una nueva concordia entre las parte implicadas27 reclamándose para los
cofrades los 500 ducados donados por el obispo Otaduy, juro «que tocaua a la
dicha yglesia de San Segundo, a cuya contemplaçión se auía fundado el dicho
monesterio en la dicha yglesia por aver estado en ella el cuerpo del glorioso san
Segundo y porque fuese más benerada y los vecinos más bien administrados, e

25 A.C.A. Doc. nº 172. Bulas. Pap., siglo XVII (1636, marzo, 6. Madrid), 370 x 405, sello en
plomo. Breve de Lorenzo Campegio, nuncio legado del papa Urbano VIII, confirmando y ratificando los
cambios en la capellanía de la ermita de San Segundo de Adaja, refiriéndose a la fundación avalada por
el obispo Otaduy de los carmelitas descalzos y el traslado del convento del Carmen a la casa donde
naciera santa Teresa de Jesús. Vid. Ferrer (2004: 181-186).

26 A.C.A. Libro de cuentas de la hermandad de San Sebastián y San Segundo, 1612-1689, fols.
46-49.

27 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5. Documento sin catalogar, 2 fols. 1637, marzo, 7. Ávila. Escritu-
ra de concierto entre el convento de Santa Teresa y los patronos de la iglesia de San Segundo de Adaja.



que los dichos quinientos ducados se auían de convertir en capillas y obras pías
en la dicha yglesia, y que el dicho juro se les auía de dar con los réditos desde el
día que salieren...»; en la misma escritura los patronos solicitan también la cesión
a la iglesia del Adaja de la capellanía fundada por doña Mariana de Salazar, mujer
de López de la Madrid, con un censo de 2.000 ducados de principal, junto con
otras rentas por juros y capellanías que se habían adjudicado a los frailes duran-
te su residencia en San Segundo entre 1600 y 1610.

Los agitados años pasados por los carmelitas descalzos tanto en San Segun-
do como en el barrio de la ermita de Santa María de las Vacas se verán notable-
mente compensados con la creación del convento de La Santa. Unas décadas
después de esta fundación, el Carmen Descalzo ha pasado de los siete frailes del
año 1600 a los setenta religiosos que aparecen en la relación ad limina del obis-
po Rojas (1663-1673), convirtiéndose en el convento masculino más poblado de
la ciudad, adelantando al monasterio de Santo Tomás (sesenta frailes) e igualan-
do a las fundaciones femeninas más poderosas e influyentes, las setenta bernar-
das de Santa Ana o las sesenta y cuatro carmelitas observantes de La Encarnación.
Hasta la definitiva instalación de los carmelitas en el solar natal de Teresa de Jesús,
éstos tuvieron que recorrer las zonas más conflictivas de la ciudad. Con escasos
recursos económicos, asediados por las parroquias y las órdenes religiosas, convi-
viendo en vecindarios con pobladores alejados de las prácticas litúrgicas elemen-
tales y con una fuerte presencia de población morisca, la labor de los carmelitas
estuvo siempre condicionada por el anhelo de alejarse de esas zonas, la búsque-
da de algún patrocinador (el conde-duque de Olivares) y el intento de ser admi-
tidos y asimilados por una ciudad que sufría un fuerte retroceso económico y una
acumulación hagiográfica. A partir de ese momento, con la creación de los edifi-
cios de La Santa, el papel triunfante de Teresa de Jesús invadirá todo el entrama-
do urbano, las apariencias espirituales de los abulenses, su lanzamiento hacia el
star-system de la santidad barroca, aunque, por otra parte, gracias a la Santa, la
ciudad será conocida en términos internacionales.

131





Capítulo V
LA OTRA HISTORIA DE SAN SEGUNDO: 

LA COFRADÍA DE SAN SEBASTIÁN





PLEITOS SOBRE LOS MOLINOS DEL ADAJA 
EN EL SIGLO XVI

El desarrollo de las cofradías y hermandades a partir del siglo XVI, su gran
eclosión en el marco abulense y castellano, indica la aparición de un tipo carac-
terístico de articulación social, económica y religiosa. Aprobadas por el obispado
y sometidas a un control más o menos riguroso de cada prelado, las cofradías
señalan una diferente religiosidad entre los grupos caballerescos y los ruanos. Los
últimos ocuparán gran parte de las hermandades creadas en la ciudad, mientras
que los primeros se centran en la dotación de las numerosas capellanías y obras
pías que surgen tanto en las iglesias parroquiales como en los monasterios de
Ávila. Los grupos artesanales sentían una especial predilección por las cofradías.
Agrupados en barrios, pretendían también establecer una relación solidaria y
ritual a partir de las hermandades: sastres, zapateros, pasteleros, tejedores, veci-
nos de una misma colación, devotos de una imagen, supersticiosos ante un acon-
tecimiento sorprendente se reúnen durante el año en función de rituales de paso
(la muerte, el entierro, el aniversario), mantenimiento de capillas y altares, con-
trol económico sobre casas y solares, censos y rentas, actos festivos y culto en
torno a un santo. Cada cofradía expresaba, además, su propia territorialidad, su
grado de autonomía respecto a la institución eclesiástica y su nivel de solidaridad
entre los hermanos que, en buen número de ocasiones, formaban una incipien-
te, desorganizada y sometida burguesía frente a las rígidas normas caballerescas
de la ciudad del siglo XVI. Sobre el espacio cofradiero se especifica una determi-
nada religiosidad, con un marcado carácter asociativo, casi gremial, como mani-
festación de «una vida de piedad y reflejo de una sociedad que va transforman-
do su imagen, aun cuando perviven los elementos de épocas anteriores» (Fábre-
ga, 2003: 5). 

Cianca y Fernández Valencia mencionan la antigüedad de la cofradía de San
Sebastián, relatando su existencia en los tiempos repobladores del conde don
Ramón y la huida de un escuadrón de moros al contemplar la procesión de esta
hermandad hacia la iglesia de San Leonardo. La cofradía de San Segundo, o
cofradía de San Sebastián, existía ya desde principios del siglo XVI, cuando se
contratan las obras de la iglesia en los años 1519 y 1521 y se inicia luego el pro-

135



ceso seguido contra la donación realizada por el obispo Álava y Esquivel a los frai-
les mínimos de San Francisco. Procedente probablemente del siglo XIII, la cofra-
día en su existencia medieval se identificaría con las actividades gremiales (moli-
neros, bataneros, tintoreros, curtidores, etc.) para ir adquiriendo, desde el siglo
XVI, una forma jurídica y una neta diferenciación con los gremios al tiempo que
se especifican los elementos religiosos (la devoción a san Sebastián), sociales (la
cofradía en su papel «socializador») y políticos, estos últimos enlazados con una
genérica autonomía respecto a la ciudad y una concreta actuación en la revuelta
comunera. La invención de san Segundo junto a la ribera del Adaja provocará,
entre otras cosas, la aparición documental de la cofradía, conociéndose los nom-
bres y apellidos de algunos de los hermanos. Así, en 1519, actúan como repre-
sentantes Jerónimo Gallego y Juan Dávila del Barco, mientras que Cristóbal del
Barco y los hermanos Lope y Silvestre (Fernández) Gallego son conocidos –seña-
la M.ª Cátedra– por su participación en la revuelta comunera; el pechero Pedro
de las Navas era vecino de la cuadrilla de San Esteban. Dos años después, al fir-
marse el contrato para la armadura de la iglesia, firman el protocolo notarial Juan
Lorenzo, mayordomo de la cofradía, Silvestre Gallego, Juan de San Pedro,
Domingo Hernández, Álvar Gómez, Alonso Rodríguez de Logroño, Alonso de
Valverde y Alonso de las Navas. 

136



Como se ha visto anteriormente, los privilegios y gracias concedidos a la
cofradía son ratificados por la bula Aequum reputamus de Pío V en el año 1565,
concediendo a los cofrades la pacífica posesión de los cuerpos de san Segundo y
santa Barbada, el control del hospital para los peregrinos pobres, la administra-
ción de los bienes de la fábrica y la participación en el nombramiento del cape-
llán de la iglesia. Durante el último tercio del siglo XVI los cofrades mantendrán
un triple frente de actuaciones. Primero, la administración de los escasos recursos
económicos, fundamentalmente los molinos; segundo, el dominio sobre el cuer-
po del primer obispo y las reliquias de Paula de Cardeñosa junto con la continui-
dad del culto a san Sebastián y la titularidad jurídica del hospital de San Segun-
do; tercero, los enfrentamientos con el obispado por la traslación del santo en el
año 1594 y con los carmelitas descalzos por la pretensión de crear un convento
del Carmen Descalzo. 

El descubrimiento de los restos de Sanct[i]us Secundus supuso el control de
la iglesia de San Sebastián por parte del cabildo. Desde este momento los moli-
neros se hacen presentes en la historia interna de la iglesia atribuida al primer
obispo. Las informaciones sobre esos molineros son, obviamente, escasas e
incompletas, contrastando –cuando se habla o escribe de molineros– con la
amplia documentación disponible sobre el molinero Menocchio de Friuli en la
segunda mitad del siglo XVI, cuyo estudio sirvió para que Carlo Ginzburg ofre-
ciera a los historiadores una ejemplar narración sobre las creencias populares, el
radicalismo religioso y los instrumentos lingüísticos y conceptuales que usaba el
mundo artesanal para conocer una tradición cultural. No es el caso de los indus-
triales abulenses. Desde 1519, con la invención del cuerpo de san Segundo, se
plantea otra historia y en compensación parece que el propio cabildo cedió algu-
nos derechos a la iglesia y cofradía sobre algunos molinos del río Adaja. La con-
traprestación no debió ser tan legal como se suponía, pues desde los años seten-
ta se suceden los pleitos entre los cofrades y molineros sobre el pago de ciertas
rentas. La posesión de algunas ruedas harineras por la cofradía de San Sebastián
y San Segundo procedía, al menos, del año 1549, pero, como se ha dicho antes,
ese dominio no llegó a ser tan efectivo como reclamaban los cofrades. Un pro-
ceso bien documentado se inicia en 1589 entre los patronos y hermanos, por una
parte, y dos molineros abulenses1. El 15 de junio el vecino Juan de Rehoyo, moli-
nero en La Losa, otorga una carta de poder a los procuradores Pedro Hernández
y Gabriel Díaz sobre el pleito con la iglesia, capellán y patronos de San Segundo
de Adaja, ante el notario del número Agustín Suárez Dávila. Al día siguiente, otro
molinero de La Losa, Juan de la Cruz, hace lo mismo ante el notario Alonso Gutié-
rrez. Una vez iniciado el proceso, el mayordomo de la fábrica de San Segundo,
por un lado, y los cofrades de la iglesia y hospital de San Segundo y San Sebas-

137

1 A.C.A. Pleitos entre la cofradía e iglesia de San Segundo y los molineros del Puente del Adaja
y La Losa, 1579-1632. Escrituras sobre los pleitos y procesos originados entre la cofradía de San Segun-
do y los molineros del Puente y La Losa, 1579-1590. Esta colección documental se recoge en un cua-
derno con folios y hojas de diferentes tamaños, sin demasiado orden y con algunos manuscritos suel-
tos. Vid. Ferrer (2006: 417-465).



tián, junto con el capellán don Álvaro de Santamaría y el sacristán Francisco
Gómez, dan su poder a los procuradores ante el escribano Antonio Díaz. Se ha-
bían reunido gran parte de los cofrades: Pedro Hernández, portero y mullidor,
Mateo de las Piñuelas, Diego de la Puente, Diego Rodríguez, Francisco de las
Navas, Francisco de Santiago, Francisco de Fontiveros, Gregorio de Medina, Juan
de Manzaneros, Francisco Juan Melchor Gutiérrez, Francisco López, Gaspar Mar-
tín, Pedro Galán, Pedro Coquero (¿Zoquero?), Bernabé de Fontiveros y Alberto
Gómez. Al menos dos cofrades pertenecían al grupo morisco de la ciudad: Fran-
cisco de las Navas, cordonero de 29 años, y Francisco de Fontiveros, vecino de la
calle Empedrada y tío de un morisco arriero que aparece en el listado de «con-
vertidos» realizado hacia el año 1580. Por otra parte resulta curioso que ocho de
los cofrades mencionados tengan un apellido relacionado con algún topónimo
(Puente, Navas, Medina, Fontiveros), indicando en anteriores generaciones una
procedencia extraurbana, en el peso de una comunidad morisca convertida y
colaboradora de algunas cofradías de Ávila, fundamentalmente en las situadas en
las barriadas de La Trinidad, San Nicolás y San Esteban. Hay que suponer, por otra
parte, que la especialización profesional de estos barrios, con abundantes arrie-
ros, zapateros, tenderos, caldereros, mercaderes, tundidores, molineros, tintore-
ros, además de labradores, hortelanos y pobres, se reflejaría en la organización
interna de la cofradía, ocupando las posiciones preeminentes aquellos hermanos
que destacaban profesional, social y, sobre todo, económicamente, con aporta-
ciones fiscales superiores a los 200 o 300 maravedíes, con conocimientos rudi-
mentarios de aritmética y de escritura (para el caso de los mayordomos) y una
probaba fidelidad al santoral de la parroquia o ermita (para el sacristán, el mulli-
dor). Se reproduciría así el encuadramiento dentro de cada cofradía de una mino-
ría dominante y una masa anónima de hermanos sumisos a los dictados de los
miembros más relevantes, eso sí, manteniendo ciertos residuos solidarios ante los
rituales característicos de las cofradías abulenses y perdiéndose paulatinamente
ese rasgo de coto cerrado gremial tan característico de algunas asociaciones devo-
cionales, penitenciales y funerarias de los últimos siglos medievales. De cara a la
galería, la imagen del «buen cofrade» relanzaba a determinados individuos a
papeles sociales, profesionales y políticos reservados hasta ese momento al con-
junto caballeresco de la ciudad.

El conflicto sobre las ruedas harineras se había iniciado al recurrir los moli-
neros unas primera sentencia dada por don Juan de Porres, provisor general en la
ciudad y obispado de Ávila, ante el notario A. Suárez Dávila, el 3 de junio, por la
que se obligaba a pagar tres fanegas de trigo cada año a los vecinos Alonso Teje-
dor de Mingorría (que tendría que pagar en total veintitrés fanegas), Pedro Ygual
(seis fanegas), morador en Cardeñosa y molinero de La Puente, y Juan de la Cruz
(veintiséis fanegas) y Alonso Sánchez (tres fanegas), estos últimos vecinos de la ciu-
dad y molineros de La Losa. Entre los días 14 y 28 de junio, las partes implicadas
reciben las notificaciones del proceso, iniciándose nuevos autos con varias pre-
guntas a Francisco del Cantón, procurador de San Segundo, que responde que la
iglesia tiene la posesión de los molinos desde hace más de cuarenta años, cobrán-

138



dose a cada arrendatario tres fanegas de trigo cada año, lo que no han hecho los
molineros citados en los últimos cursos, acusándose a éstos de rebeldía ante el
provisor Porres. El 30 de junio el notario público Suárez Dávila tomó declaración
a los molineros. Alonso Sánchez «el Viejo» reconoce que disfruta del arrenda-
miento del molino de La Losa desde el día de San Miguel de 1588, y que antes
había tenido arrendado el molino de La Aceña, en el Adaja, en el término de
Pedrosillo, indicando, además, que desconocía que hubiera que pagar tres fane-
gas a la iglesia de San Segundo. El molinero Juan de la Cruz afirma que es moli-
nero de La Losa desde hace ocho años, que desde el día de San Juan de 1587
hasta el pasado de 1589 lo ha sido en Fuentes Claras, en un molino propiedad
de Hernando Guillamas, regidor de Ávila, negando que la iglesia le pidiera tres
fanegas de trigo por las cuartas de los arrendamientos. El 1 de julio declara Juan
de Rehoyo, contestando en los mismos términos que los anteriores molineros. La
sentencia, favorable a la cofradía e iglesia de San Segundo, se dicta el 21 de mayo
de 1590.

Un pleito similar se había seguido en el año 1579 contra Juan Marcos y Juan
Sánchez, molineros, dándose sentencia amparando «a la iglesia de señor San
Segundo, y a su mayordomo en su nombre, en la posesión pacífica, huso y cos-
tumbre que an tenido y tienen de hauer y cobrar de los molineros y arrendado-
res de los molinos del Puente y de La Losa, que están en la ribera del Adaja de la
dicha ciudad de Ávila, tres fanegas de trigo en cada un año de los dichos moli-
nos» (1579, agosto, 21).

Por último, y ante un nuevo recurso presentado por los molineros Rehoyo,
Sánchez y Cruz por medio de sus procuradores, el rey Felipe II envía a Ávila una
Real Provisión absolviendo a los molineros y decretando la ilicitud de cobrar, por
parte del cabildo o de cualquier persona eclesiástica, el diezmo de la renta de las
hierbas, pan y otras cosas, dada en Madrid, 1590, agosto, 9. Tras el paréntesis de
la ocupación de San Segundo por los carmelitas descalzos, de nuevo, a partir del
año 1632, se inician los pleitos sobre los molinos del Puente y La Losa, con simi-
lares características.

Los molinos constituían en la ciudad abulense del siglo XVI uno de los moto-
res económicos de los grupos urbanos. Controlados por las clases dominantes
(caballeros, cabildo, parroquias), los numerosos pleitos durante los siglos XVI y
XVII ratifican el valor de un mecanismo de producción esencial en una tierra de
tradición cerealista. Casi todos ellos eran molineros harineros de dos, tres, hasta
cinco ruedas, arrendadas o encensadas a particulares por parte de los propieta-
rios. Se conocen numerosos molinos en las cercanías de la ciudad: Estanque o
Estanco (propiedad de la fábrica y comunes de la basílica de San Vicente), Alba-
res, Marqués, Guillamas, Don Sancho Jiménez, Órdenes, Quiñones, Cuernajo,
Aceña («Leña», «Ceña» o «Cena», según J. Belmonte), Pedrosillo, Yonte, La Puen-
te, La Losa, Izquierdo, Bullón, Santo Tomás, el de en Medio, Pedro Cojo, Sancti
Spiritus y Arroyo del Obispo. Tanto en el arrabal del Puente como desde la barria-
da de San Nicolás hasta la aldea de Perocojo se concentraba gran parte de la
población activa abulense, circunstancia que, evidentemente, provocaba dos

139



reacciones contrarias por parte de las instituciones eclesiásticas. Por un lado, el
alejamiento de iglesias y monasterios de aquellas áreas contaminantes, pobladas
por tintoreros, pelaires, batidores, bataneros, tejedores, curtidores, pellejeros,
peleteros, molineros, etc., unas gentes escasamente proclives a las adulaciones
monástica y parroquial. Por otro, los sucesivos intentos por mantener los rituales
eclesiásticos y el unitarismo religioso, este último punto centrado, sobre todo, en
la población morisca, muy abundante en la ciudad a lo largo del siglo y especial-
mente tras llegada de los moriscos de Las Alpujarras en 1570. Al menos dos ter-
ceras partes de la población de Ávila se dedicaban a actividades industriales o
artesanales sobre una población total de 3.150 vecinos pecheros en 1571 y 2.743
en 1590. 

140



LAS FUNCIONES DE LOS COFRADES DE SAN SEBASTIÁN
Y SAN SEGUNDO

A pesar del remoto origen de la cofradía, los datos concretos coinciden con
la invención del cuerpo de san Segundo. Será entonces, año 1519, cuando se
hagan públicos algunos nombres de los cofrades (Gallego, Pedro de las Navas, los
hermanos comuneros Lope y Silvestre Fernández Gallego, Dávila del Barco, etc.),
para iniciar luego de manera esporádica un salpicado documental a partir de acti-
vidades constructivas (reformas en las cubiertas, pintura de la reja…) y aconteci-
mientos más trascendentales (traslación del cuerpo, fundación carmelitana, plei-
tos). Los documentos que pudieran mostrar una historia interna lineal de la cofra-
día son inexistentes, desconociéndose libros de contaduría, actas de la herman-
dad o relatos acerca de las festividades celebradas. No deja de ser una historia
parcial a partir de la cual se puede, no obstante, extraer una conclusión de carác-
ter general. Una historia oscura que se supone, en el siglo XVI, llena de ciertas
tensiones entre los cofrades y el obispo, por un lado, los hermanos y el cabildo
más tarde, y los patronos y el concejo desde el año 1600. Previamente, la pre-
sencia de la cofradía se manifiesta en algunos documentos de carácter jurídico
que ratifican ciertas reformas interiores del templo. Coincidiendo con la ola cons-
tructora de sacristías en templos románicos (San Vicente y San Pedro a finales del
siglo XV, otras iglesias en el XVI), el cabildo abulense plantea a mediados del siglo
XVI el levantamiento de un cuarto adosado a la ermita del río para que sirva de
guarda de ornamentos y objetos litúrgicos y, a la par, como estancia para los cofra-
des en sus sesiones. En apariencia es el cabildo el promotor (directamente el pro-
visor y vicario de Ávila Francisco de Soto), si bien los cofrades, mediante una carta
de obligación se comprometen a pagar 4.000 maravedíes a la fábrica de la igle-
sia mayor de Ávila por «el quarto nuevo de la dicha yglesia» de San Segundo. La
escritura se firma en Ávila el 30 de noviembre de 1548 con los regidores de la
hermandad Alonso López y Francisco de Santiago, los tomadores Francisco López
de Ávila y Alonso de Robledo y los cofrades Francisco Gómez de Santisteban,

141



Juan de Almeida, Cristóbal de Salazar, Hernando Álvarez, Juan de la Torre, Juan
de San Martín, Lázaro Gómez y Francisco de las Navas, comprometiéndose a
pagar por unas obras, iniciadas en 1547, 2.000 maravedíes en el día de San
Miguel de 1549 y el resto en el día de Año Nuevo de 1550. Al retrasarse la cons-
trucción, nuevamente los cofrades Francisco de las Navas y Alonso de Robledo
firman una carta de obligación (1553, febrero, 14) a favor del racionero Pedro
Vázquez, en nombre de la fábrica de la catedral, para pagar los 4.000 mrs. que
«son por razón del quarto de la yglesia de señor San Segundo desta ciudad reali-
zada entre 1552 y el día de Navidad de 1553»2. 

Territorial y financieramente, la ermita del río aumenta sus recursos, siempre
en una pertinaz modestia entre los años medianos del XVI y la llegada de los frai-
les del Carmen Descalzo. Así, la iglesia adquiere unas casas en el Cucadero (año
1564), lindando con otras de Diego Merchán y Andrés García y la calle pública,
por delante de las viviendas censuales del convento de Nuestra Señora del Car-
men, donadas por testamento de la vecina María de las Torres con un censo de
real y medio por cuatro misas rezadas. Otro censo se cumple el 2 de marzo de
1586 contra el curtidor Juan de Bonilla y Agustina Rodríguez, su mujer, por valor
de 21 reales a cambio de una misa cada mes por el alma de Catalina Gutiérrez y
sus difuntos. Y un año antes de la llegada de los carmelitas, en 1599, un censo de
dos cuartales de pan cocido y dos reales por tres misas (en las fiestas de la Purifi-
cación, Concepción y Difuntos) por Francisca Gutiérrez sobre unas casas en las
Losillas cercanas al Puente Adaja. El testamento de esta última vecina se firma en

142

Dibujo de D. Manuel Gómez-Moreno.

2 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5. Documentos sin catalogar.



Ávila, 1599, octubre, 8, con unas cláusulas que insisten en que sea enterrada en
la iglesia de San Segundo, en la sepultura de sus padres y marido, con una misa
rezada el día de San Cebrián cada año, con diáconos, además de otras misas en
San Vicente, en el Carmen y en San Francisco, donando al templo del Adaja un
frontal y una casa en las Losillas. (Mucho después, el solar –las casas estaban arrui-
nadas– se vendió a Francisco Alonso de la Espina por la cantidad de 342 reales y
17 mrs, en 1813, mayo, 22). Otras disposiciones testamentarias, si bien de esca-
sa cuantía, coinciden con algunas remodelaciones en el interior de la iglesia, par-
ticularmente en la sepultura del santo. A finales de 1543, meses después de sus-
tituirse la vieja reja de hierro por otra donada por el «abad de Alcalá la Real e el
Burgo el Hondo», Juana Hernández, hermana del entallador Blas Hernández,
«manda que me digan una misa en la iglesia de señor San Segundo por mi ánima
e den medio real de pitança e más del un quarto de azeite para la lámpara de la
dicha iglesia» (1543, diciembre, 25. Ávila).

Otros beneficios económicos respaldan cierta supervivencia de la cofradía y
curato de San Segundo de Adaja, siempre de manera raquítica, en el borde de la
ruina y alejada del envidiado esplendor, para una economía paupérrima, de otros
espacios eclesiásticos (San Nicolás, Santo Tomé, San Andrés…). En 1550 los veci-
nos Juan Suárez y Francisco López se obligan a dar, por medio de la catedral,
1.000 maravedíes para la iglesia de San Segundo. Como en otras cofradías, sus
ingresos procedían de las cuotas de los hermanos, el cobro de multas o la adqui-
sición de bienes raíces para su autofinanciación. Obligados a guardar los estatu-
tos, los cofrades se beneficiaban de unas honras fúnebres de carácter gratuito y,
horas antes del óbito, de algunas prestaciones solidarias en función del estado
económico del cofrade (velar al enfermo, asistencia sanitaria, socorro en la
vejez…), mientras que, desde un punto de vista artístico, la corporación realiza
algunos encargos (escultóricos, pictóricos, de orfebrería) que reflejaban los senti-
mientos religiosos, impuestos o no, de una época determinada. 

Dos conclusiones se pueden extraer de este panorama del siglo XVI. A falta
de otras fuentes, la situación de la contaduría de San Segundo no pasa de ser de
tercera división en el ámbito eclesiástico de la ciudad de Ávila. El tímido resurgir
de algunos reales acumulados no permitía el optimismo para los cofrades y los
clérigos. De ahí que la apropiación de la ermita de San Segundo de Adaja por
parte de los carmelitas descalzos, a partir de 1600, se presente no tanto como una
apetencia económica, sino más bien como una ocupación simbólica, con todo lo
que implica para los cofrades, los miembros del cabildo, el obispo y algunos frai-
les. Para los primeros, el abandono momentáneo de la ribera del torrente supo-
nía el olvido de un espacio industrioso, un lugar sacralizado, la renuncia a san
Sebastián y la imposición de un nuevo culto (san Segundo primero, luego los
«santos» carmelitanos: aún no está beatificada santa Teresa, aunque entren en
escena otros personajes, los profetas Elías y Elíseo), al mismo tiempo que se pro-
cede a un cambio (oficial, no real) en la titularidad de una santo por otro, Sebas-
tián por Segundo, al igual que, ya en el siglo XVII, otras cofradías soportarán el
retroceso de la devoción a los santos por las nuevas advocaciones marianas (San

143



Bartolomé por Santa María de la Cabeza, La Trinidad por Virgen de las Vacas, San
Roque será la Virgen de la Paz, San Lázaro la Virgen de la Caridad, San Martín la
cofradía de Nuestra Señora de la Misericordia), salvándose únicamente la cofra-
día de los santos Crispín y Crispiniano, relacionada con los zapateros avilenses,
sobre la antigua titularidad de Nuestra Señora de la Soterraña, localizada en la
basílica de los Santos Mártires de Ávila. Por parte de los canónigos del cabildo
pasan de un aparente apoyo inicial a la cofradía de San Sebastián (año 1519 y
siguientes) a respaldar la política totalitaria (se entiende que eclesiástica y simbó-
licamente) del obispo Manrique de Lara. Al prelado le dejaremos con su devo-
ción al santo y la confianza en su curación: una muestra de gratitud. Por último,
los frailes aspiraban a ocupar –daba lo mismo el lugar– algún territorio en la ciu-
dad natal de Teresa Sánchez de Cepeda y Ahumada. ¿Y el concejo? Como se ha
leído antes, es capaz de aceptar la nueva fundación, pero al mismo tiempo esta-
blecer ciertas cláusulas muy claras y problemáticas para el futuro en un afán por
nadar y no mojarse.

La llegada de los carmelitas descalzos a San Segundo en el año 1600 supu-
so la desaparición parcial de la cofradía. O mejor, la paralización de sus funcio-
nes. Dependiente del cabildo, la asunción de las nuevas tareas por parte del con-
vento de Nuestra Señora del Carmen de San Segundo provoca el abandono ins-
titucional y organizativo de la hermandad de los dos santos. Los pleitos continuos
contra los molineros, las tensiones con el cabildo, los carmelitas y el concejo, el
anterior traslado del cuerpo del patrón a la catedral o el lógico abandono de la
resistencia por parte de los cofrades ante tantos frentes tuvieron que provocar
necesariamente una sensación de vacío, una desarticulación casi espontánea de
la institución del río Adaja. Ahora bien, los cofrades recordarán exactamente, tras
el año 1610 (abandono momentáneo de los carmelitas descalzos) sus viejas capi-
tulaciones, tradiciones y relaciones institucionales. Aunque se ha apuntado que
sobre la cofradía se pierde la pista en el 1600 con la fundación de los carmelitas
descalzos (Sabe, 2000: 135), en un afán de resistencia frente a la alta sociedad,
los grupos caballerescos y el clero, la hermandad mantiene su organización inter-
na, a varios de sus cofrades, ciertas costumbres y algunos débiles vínculos econó-
micos con el arrabal del Puente. Cuando los carmelitas malamente se han asen-
tado en el barrio de Las Vacas, los cofrades de San Sebastián –se mantiene esta
denominación, en segundo lugar San Segundo– inician la contabilidad de la fábri-
ca en el año 16123, haciendo referencia a los cuatro reales que hay aún en la caja
de la hermandad según el mayordomo Juan López. En el período comprendido
entre el día 6 de enero (día de Reyes) de 1611 y un año después, el cajero Juan
Bautista de la Cruz da cuenta de un cargo de 1.675 reales y unos gastos, sin espe-
cificar, de 1.481 reales. La proporción entre el cargo y la data disminuye en los
años siguientes (por ejemplo, en 1617-1618: 13.889 mrs. contra 13.328 mara-
vedíes). La situación material de la fábrica, y de la propia cofradía, indica un claro
retroceso respecto a la capilla de San Segundo, en la catedral, con unos cargos

144

3 A.C.A. Libro de cuentas de la hermandad de San Sebastián y San Segundo, 1612-1689,
códice manuscrito de 169 fols., sin num.



elevados desde el momento de su fundación material a principios del siglo XVII,
una verdadera dicotomía material, litúrgica y social entre la ciudad alta, destina-
da a un culto oficial, y los arrabales extramuros que insisten, fundamentalmente,
en la veneración a sus tradicionales santos Sebastián y Lucía. 

Aparentemente, desde el año 1615, la hermandad trata de recuperar un
olvidado prestigio, iniciando una labor centrada en la percepción de limosnas, el
cobro de algunos censos (contra Diego Sánchez, tejedor en el Cucadero, contra
Juan Gutiérrez, zapatero, etc.), la compra de algunos objetos o la reparación de
otros (imagen de santa Lucía) y la organización de fiestas y desfiles procesionales.
Se siguen celebrando dos procesiones, una dedicada a san Sebastián, otra a santa
Lucía, mientras que la ceremonia lúdica, litúrgica y pública dedicada a san Segun-
do no tiene lugar o solo surge esporádicamente. Los festejos se realizan con el
predicador, danzas, gastos e insignias, cera, andas y otros gastos menudos, rese-
ñando Mariana A. Fábrega (2003: 87) la preferencia de las cofradías abulenses
por contratar como predicadores a los frailes de las órdenes mendicantes, fran-
ciscanos y dominicos, para comunicar a los fieles las virtudes y milagros del santo
celebrado. En total los gastos anuales de esta segunda década del XVII oscilan
entre los 6.000 y 7.000 maravedíes. Desde la instalación de los carmelitas en la

145

Interior de la ermita de San Segundo.



Empedrada, los cofrades aspiran a establecer un ritmo cotidiano. Así, los herma-
nos Diego Rodríguez y Gregorio de Medina, patronos de la cofradía, mediante
una escritura de obligación y concierto (Ávila. 1615, octubre, 31) se muestran de
acuerdo para que el beneficiado Vicente de Bonilla sea el capellán de la iglesia
de San Segundo, con ciertas obligaciones, misa diaria, misas cantadas en domin-
gos y festivos, vísperas en las fiestas de Pascua Florida y San Miguel, aceptando
que el clérigo se pueda llevar «la limosna que llegare a las reliquias» y obligándo-
se a poner la cera y el vino; además, se celebrará una misa por los hermanos
difuntos en el día de Todos los Santos, asistirá a la procesión de san Sebastián
desde la iglesia a la parroquial de San Juan, acompañando posteriormente a los
clérigos del templo del Mercado Chico en la comitiva hasta la ermita de San
Mateo. Por último, los beneficios de las sepulturas serán para la hermandad de
San Sebastián y San Segundo, procurándose al capellán una morada que tiene en
la iglesia del río. A los pocos meses en nombrado un nuevo capellán, el canóni-
go Hernando Ramírez4.

En los siguientes años, las cuentas ofrecidas por los mayordomos (Juan Bau-
tista de la Cruz, Diego Velayos, Diego de la Puente, Jerónimo de Santiago, Diego
de Velchos, etc.) apenas sufren fluctuaciones significativas. Subsiste la cofradía
con recursos limitados, con pocos cofrades, escaso apoyo institucional por parte
del cabildo y limitados actos litúrgicos para conmemorar las festividades más sig-
nificativas. Éstas se centraban fundamentalmente en la fiesta de san Sebastián (20
de enero), san Blas (3 de febrero) a partir de mediados del siglo XVII, la octava de
san Segundo el 9 de mayo, santa Lucía y otras celebraciones menores. Además,
los cofrades asistían junto a otras hermandades a las procesiones más espectacu-
lares relacionadas con la Semana Santa, Corpus Christi o Asunción. Toda fiesta
litúrgica estaba precedida por las vísperas, luego la misa solemne en el día festi-
vo, el sermón contratado (dependiendo de la disponibilidad de maravedíes por
parte de los mayordomos), músicas, cantos populares, cohetes y danzas. La cofra-
día de San Sebastián nunca organizaba festejos taurinos, demasiados caros para
una economía empobrecida, a diferencia de otras entidades urbanas y parro-
quiales que, por el contrario, centraban buena parte de su actuación en la orga-
nización de una lidia de ocho, nueve o doce toros a lo largo de un fin de sema-
na (Ferrer, 1998: 133-182). En cualquier caso, no se podía acusar a la cofradía del
río Adaja de despilfarro. Evidentemente, los gastos de una ciudad y de una cofra-
día en las que el número de pobres iba en aumento, paralelamente al crecimiento
o al menos al mantenimiento de los grupos clericales, no podían compararse con
los presupuestos destinados al arte fingido característico del Barroco, con una
arquitectura y una ornamentación efímeras, una abundancia, por otra parte, de

146

4 A.C.A. Actas capitulares. Libro 40 (1616-1617), fol. 9 r., 1616, febrero, 16. Ávila: «El señor
thesorero propuso y dixo que a su notiçia es venido que en la yglesia de señor Sant Segundo ban ente-
rrando algunas personas y que su merced como prouisor mandó a los patrones de la cofradía de Sant
Sevastián y al clérigo que allí está, y aunque dan sus disculpas no le an pareçido suficientes, que dá
cuenta dello a sus mercedes para que ordenen y determinen lo que les parezca, en razón de lo qual
determinaron que se llame para el viernes para nombrar patrón de la dicha yglesia de San Segundo,
y nombrado patrón se berá y aberiguará lo que se deue hazer».



los gastos superfluos. Aparatosos carros, gigantescos arcos triunfales, revestimien-
tos de fachadas, alardes en las calles de la ciudad reflejaban el sentimiento con-
trarreformista (Iglesia, monarquía, limpieza de sangre, gastos suntuarios, necesi-
dad de la apariencia) de la sociedad de finales del siglo XVI y de la centuria
siguiente. En un ambiente marcado por el retroceso demográfico, la paralización
económica y las crisis agrarias, el estancamiento de la producción lanera, la expul-
sión de los moriscos, la presión fiscal y la ausencia de una realidad inmediata
próspera, se pretendía cultivar los sentidos, la mirada, el tacto, el olor, mediante
la creación de un ambiente artificial, una parafernalia de tapices, carrozas y orna-
mentos que contrastaban con la pobreza de la vida cotidiana de los abulenses.
Todo entraba dentro de lo imaginario colectivo, desde la celebración de misas
para evitar pestes y otras calamidades hasta los actos solemnes con alguna finali-
dad política. Si en Ávila los festejos oficiales y populares eran sumamente parcos,
muy alejados de la fiesta barroca, menos costosos y espectaculares eran los cele-
brados por los cofrades de San Sebastián y San Segundo.

CUENTAS DE LOS MAYORDOMOS DE SAN SEGUNDO (1618-1646)

Años Cargo Data Alcance
1618 408’5 rs. 392 rs. 16’5 rs.
1619 306’5 194 112’5
1620 302 368 - 66
1621 915 868 47

1622-1623 486 334 152
1624 479 200’5 278’5
1625 2.120 355’5 1.764’5
1626 2.021 1.916’5 104’5
1627 6.324 197’5 6.126’5
1628 9.106 2.979 6.127
1629 602 441 161
1630 310’5 2.458’5 52
1631 437 185’5 251’5
1632 507 211 296
1633 — — —

1634-1635 3.812 2.934 878
1636-1641 4.923 3.150 1.773
1642-1645 3.428 2.187 1.241

1646 5.056 3.159 1.897

147



En estos veintiocho años transcurridos, la cofradía de San Segundo ha recau-
dado 41.543,5 reales (1.412.479 mrs.) por término medio, con un descargo equi-
valente a 20.031 reales (681.054 mrs.) y unos alcances siempre favorables a la
fábrica (excepto en el año 1620). El cargo medio anual fue de 1.483 reales y la
data algo más de 715 reales, lo que indica que los gastos fueron muy escasos en
todos los sentidos. En la mayor parte de los años, las cuentas de la cofradía apa-
recen un tanto confusas, sin especificar los cargos y descargos por parte de los
mayordomos. Hay que suponer que los reales ingresados procedían, en gran
medida, de la percepción de algunos censos y arrendamientos, dinero recogido
en el cepo de la iglesia, otras limosnas, mandas y aniversarios, etc. Similar situa-
ción se da en la data anual, anotándose ocasionalmente algún gasto extraordina-
rio o urgente (reparaciones, obras, procesiones) y contabilizando con poco rigor
los gastos menudos de la iglesia. En realidad se aprecia cierta dejadez por parte
de mayordomos y cofrades, una circunstancia paralela al olvido institucional que
soporta la ermita del Adaja por parte del cabildo catedralicio. Hay que indicar
que la primera «santa visita» efectuada por algún provisor o canónigo de la cate-
dral se produce en el año 1649, todo un síntoma del claro abandono eclesiásti-
co que se mantiene en el siglo XVII. Las diversas fluctuaciones monetarias son, en
la mayoría de los casos, claramente explicables. Aisladamente no muestran nin-
gún indicio de pujanza monetaria o pobreza material, pero si se tienen en consi-
deración los cargos de la capilla de San Segundo junto a la Albardería o los ingre-
sos parroquiales en la celebración de las «fiestas grandes» de la ciudad, o las per-
cepciones en reales de algunas cofradías, se puede entender el deterioro econó-
mico de la iglesia de San Segundo de Adaja. La capilla fundada en la catedral por
el obispo Manrique de Lara tenía unos ingresos y descargos realmente especta-
culares5:

Comparando las cuentas de fábrica de las iglesias parroquiales de la ciudad
o de algunas cofradías (cofradías de La Minerva, del Santo Cristo, de los sastres,
zapateros, pasteleros, etc.) se aprecia, en la mayoría de los casos, casi una extre-
ma pobreza de San Segundo, teniendo en cuenta la imagen colectiva que de sí
mismos tenían los abulenses, un pueblo decididamente volcado en gastos con-
suntivos más que productivos, unos vecinos más dispuestos a los rituales iniciáti-
cos, a menudo onerosos, que en las actividades empresariales, señalándose sobre
la propia ciudad el silencio material e ideológico de una burguesía emprendedo-

148

5 A.C.A. Libro de cuentas de la capilla de San Segundo, 1605-1646, códice sin numerar.

Años Cargo Data

1605-1608 2.768.029 mrs. 2.375.385 mrs.

1617-1618 3.238.367 mrs. 3.246.323 mrs.

1625-1626 5.490.078 mrs. 5.382.879 mrs.



ra. Por otra parte, hay que apreciar que en las cuentas de los cofrades no apare-
cen los gastos extraordinarios originados por algunas obras y reparos; tampoco la
adquisición de objetos de plata, ornamentos, casullas, mangas, albas, tafetanes,
ropa blanca, cálices, patenas, que corría a cargo del capellán y, posiblemente, del
cabildo catedralicio. De esta manera se explica que los 306,5 reales recaudados
por el mayordomo Juan Bautista de la Cruz, en el año 1619, no puedan alcanzar
los más de 3.000 ducados que se liquidaron por algunas datas. En este año, mes
de septiembre, ante el escribano Diego del Toro, el capellán Bartolomé Muñoz
de Burgos llega a un acuerdo con Domingo Yañez, maestro de albañilería y veci-
no de Caminha en Portugal6, para ejecutar unas obras cerca de la iglesia de San
Llorente, con las condiciones siguientes: se harán dos «paredoncillos» dentro de
los cercados de la iglesia de San Segundo, uno con el antepecho que cae y otro
«donde estaua la portería quando era conuento»; se encarga también, en nom-
bre de la cofradía, sacar la piedra de sus cimientos, derribar unas tapias que eran
de un palomar, llevar la piedra a la obra, derribar y sacar la calleja o tránsito de
arriba hacia el río, junto con otras obras menores. Prácticamente se está configu-
rando la plazuela o el «atrio de San Segundo». Poco antes la cofradía había com-
prado una tierra situada junto a la iglesia, en el flanco norte, conocida como el
«prado de San Segundo», encargándose al mismo maestro de albañilería cercar la
nueva tierra adquirida, levantando la tapia ocho pies de largo y cuatro de alto
«con muros gruesos de mampostería, gastando la mejor piedra de afuera, asenta-
da con barro»; la pared tenía que llegar en su esquina hasta el río, siguiendo hacia
la ermita de San Bartolomé. Las herramientas y otros instrumentos los pondría el
autor de la obra, que tenía que estar concluida en el mes de marzo del año 1620;
la cerca –se especifica en el documento– tenía que estar finalizada en el día de
Todos los Santos de 1619, y toda la piedra nueva para la obra se bajaría desde La
Canaleja en las carretas de los albañiles. El coste total de las obras asciende a
3.000 ducados y 57 reales. 

Como en otras iglesias, gran parte de los gastos se dirigían al adecentamien-
to del edificio, reparaciones, ampliaciones de los caseríos colindantes, adquisi-
ción de ornamentos e imágenes, fiestas y pagos a particulares. Aunque poco a
poco el cargo de la iglesia del Adaja se incrementa, las percepciones no son muy
numerosas. En mayo de 1621 la iglesia extiende sus heredades con once peda-
zos de tierra, dos prados y tres aranzadas de viñas en el término de Aveinte y en
el despoblado de Valseca por una cuantía de 1.600 reales7. En enero de 1625 el
mayordomo Jerónimo de Santiago rinde cuentas del pasado año; con un cargo de
16.296 maravedises, los reales se invierten fundamentalmente en algunas obras
menores en la sacristía, tejados y puerta del templo, pues todo estaba bastante

149

6 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5. 1619, septiembre, 1 / 1620, febrero, 14. Ávila. Escrituras sobre
obras y reparaciones en la iglesia de San Segundo de Adaja.

7 A.C.A. Documento sin catalogar. 1621, mayo, 21. Ávila. Escritura de venta real otorgada
por Juan Gutiérrez Ríos, vecino de Santo Tomé de Zabarcos, para el beneficio y capellanía de la iglesia
de San Segundo, extramuros de Ávila, de once pedazos de tierra, dos prados y tres aranzadas de viñas
en el término del lugar de Aveinte y en el despoblado de Valseca, por una cuantía de 1.600 reales, ante
Jerónimo López, escribano real.



deteriorado por la humedad de la zona, gastándose 36 reales en cal, para el ade-
rezo de la sacristía, «por la parte de fuera se echaron unas losas guarnecidas de cal
para la defensa del agua y dos maçiços que se hiçieron en el tejado de la yglesia
a la parte de abajo y rebocar las paredes de la entrada de la yglesia y otros remien-
dos y reparos». En arena de consumen 3 reales, 9 en tejas y ladrillos, 30 para el
maestro de obra, a razón de cinco reales al día, y 16,5 para un peón por seis jor-
nadas. Otros desembolsos se registran con motivo de las dos fiestas que celebra la
cofradía en el año 1624; la de san Sebastián, con la Virgen del Carmen, tiene lugar
a finales del mes de abril, gastándose 22 reales en danzas, 11 rs. en una colación
dada a once personas que llevaron en procesión al santo, el pendón y los blan-
dones o candeleros de las hachas, 3 reales a los «tanedores» de la procesión y un
real gastado en vino para los danzantes. La procesión salía de la ermita del Adaja
para dirigirse a la cercana de San Mateo, al otro lado del río, donde acudía no sólo
la cofradía de San Sebastián, sino también las del Carmen y Nuestra Señora de la
Soterraña. El edificio adjudicado a San Mateo, cuenta Fernández Valencia, fue
una construcción templaria antes de su paso a la Orden de Santiago. En el año
1626 sufrió inundaciones y daños considerables en el día de San Policarpo, «en
que sucedió la venida grande y casi general en todos los ríos de España». Al pre-
dicador se le dieron 8 reales en dinero, pues antes había consumido una colación
por valor de 4 reales, relativamente frugal para el sermoneador, seguramente un
vino, una pieza de carnero y un pastel según los precios de la época. Al mullidor
de la cofradía se le abonan 4 reales por llevar el cajón de la procesión de abril.
Los gastos en la fiesta de santa Lucía son menores, anotándose solo 28 reales paga-
dos a Gregorio Ramos, cerero, «por treçientos pares de ojos y seis figuras que se
gastaron el día de sancta Lucía deste año de 1624». El resto de la data se reparte
en gastos diversos, el subsidio a Juan Díaz (8 reales), 4 reales a Marcos, el mulli-
dor o criado de la cofradía que tenía que avisar a los hermanos de las fiestas, entie-
rros y otros actos, otro real al muñidor en el día de Reyes, seguramente por avisar
a los patronos para su asistencia a una sesión de aprobación de las cuentas, y 12
reales a Cristóbal Gutiérrez, escribano de la hermandad. 

Los gastos eran sumamente reducidos en la iglesia de San Segundo. Asigna-
da en una aparente contradicción semántica, la voluntaria obligación de celebrar
algunos cultos, el intento de reformar una iglesia seguramente deteriorada, la
escasez de recursos materiales, la pobreza de la feligresía, otras presiones ya rese-
ñadas, explican un curso económico caracterizado por la pobreza, no extrema
pero sí ineludiblemente marcada por una devoción, tradición o imposición redu-
cida a un marco geográfico menor de una hectárea y demográfica y económica-
mente paupérrima. Una contabilidad que recuerda, en nuestros días, a la de las
viejas cofradías abulenses de los arrabales de la ciudad: cofrades vendiendo pape-
letas para rifas, sacerdotes o diáconos aguantando gaitillas y tamboriles, corrien-
do al paso de miradas anónimas que no llegan a identificar la imagen de la Vir-
gen, sorteando estampidos coheteros, solicitud de las mujeres de los hermanos
para vender estampas, subastas con pujas casi inferiores al precio real del obje-
to... y festividades que tratan de competir en su espectáculo con las cofradías riva-

150



les. ¿Permanecía, en el siglo XVII, alguna festividad carnavalesca, lúdica, con valor
ritual, en las celebraciones de la iglesia de San Segundo? ¿Existía algún tipo de
rechazo, por parte de la cofradía, a la celebración del día de san Segundo? ¿Y
santa Paula Barbada?

Dos conclusiones se pueden extraer de este panorama limitado a un año. Por
una parte, ni san Segundo ni Paula de Cardeñosa aparecen como imágenes vir-
tuosas para los vecinos de La Puente. El primero, al menos, se conserva en el títu-
lo de la cofradía. De manera esporádica, pues no hay constancia de su manteni-
miento, el cabildo decide en 1606 la celebración del patrón de la diócesis con
una misa mayor –que se preservará– y una procesión hasta la ermita del Adaja8.
Es cierto que al menos desde el año 1523, coincidiendo con la obtención de cier-
tos beneficios económicos para la iglesia de San Sebastián, se celebraba una pro-
cesión a San Marcos y San Segundo. En una sesión del cabildo catedralicio del día
12 de junio de 1528 (Actas Capitulares, T. 5, fol. 11) se insta al canónigo mayor-
domo para que abone los maravedíes correspondientes «que se gastaron en las
çinco proçesiones de Sant Marcos e Sant Segundo e las letanías». Sobre San Mar-
cos se sabe que existía una vieja ermita en el barrio de Santa Cruz, totalmente
arruinada a mediados del siglo XVII, conmemorándose la festividad del evange-
lista con una letanía mayor por parte de algún miembro del cabildo. Acerca de la
segunda, la aldeana de Cardeñosa, ni siquiera un mínimo recuerdo a pesar de las
numerosas observaciones de los escritores y obispos abulenses en sus relaciones
ad limina, memoriales, crónicas y libros sobre esta paisana de las cercanías de la
ciudad, apenas una reseña, un gasto, un objeto dedicado a Paula Barbada, ni
misas o aniversarios, ni andas ni procesiones. Con este recorrido habrá que dedu-
cir que la cultura escrita y erudita ni siquiera había intentado penetrar en las pro-
fundidades de una cultura popular, evidentemente ágrafa. Tampoco en el pueblo
natal de la puella pilosa se mantenía una conmemoración. Sólo a partir de la pos-
tguerra de 1936-9, el cura párroco trató de resucitar su festividad, acentuada por
los veraneantes de Cardeñosa en los últimos años, un motivo –señala Ángeles
Valencia– «para que sus vecinos se reúnan dos veces al año y así hacer cosas jun-
tos». Una anotación de don Cándido Ajo, en su volumen I, me infundió alguna
certeza sobre esta mujer, cuando se refiere a un pleito de los años 1580-1592
sobre unas obras en la ermita de Santa Barbada en Ávila, pero el documento se
refería a una ermita de Santa Bárbara en la Tierra de Pinares. En cualquier caso,
las devociones populares invertidas que tienen lugar en el arrabal del Puente
Adaja parecen manifestar algunas anomalías. Como santo protector, Sebastián
sigue actuando entre su feligresía cuando los episodios pestíferos se asoman a la
ciudad de Ávila, al igual que Lucía es invocada por la población femenina. La
nueva titularidad de la ermita –San Segundo– es una imposición de las jerarquías
eclesiásticas desde la segunda década del siglo XVI, un contrasentido en una
época en que los cambios en los cánones de santos en iglesias y ermitas obede-
cían más a las peticiones populares que a los deseos de las instituciones eclesiás-

151

8 A.C.A. Actas capitulares. Libro 36, fol. 153 v., 1606, abril, 28. Ávila.



ticas más altas, una irregularidad que suponía el abandono de la devoción a un
santo (Sebastián) y la creación de un culto de carácter episcopal. El amplio lista-
do que Antonio de Cianca ofrece acerca de los milagros de San Segundo se
enmarca en este contexto, en el intento por mostrar unos prodigios relacionados
con las curaciones personales y reduciendo los milagros comunitarios de san
Sebastián enlazados con la supervivencia material de un colectivo atacado por las
tormentas, las inundaciones, las plagas y enfermedades catastróficas. Como sím-
bolos ideológicos, los santos Sebastián y Segundo representarán la dualidad de la
ciudad en los siglos XVI y XVII, el enfrentamiento entre los arrabales del río y la
acrópolis dominada por la catedral, una disfunción que suponía la subida de uno,
Segundo, y la caída conflictiva de un Sebastián convertido en una figura estricta-
mente arrabalera. «El santo local confería a la comunidad local no sólo un nexo
directo y sin paralelo con el cielo, liberándolo así hasta cierto punto del aparato
de la Iglesia institucional, sino que le proporcionaba un centro en el que las acti-
vidades sociales, los ritos agrarios y la identidad política de la comunidad podían
converger» (Kamen, 1998: 123).

En segundo lugar, los gastos de la cofradía se reparten de acuerdo con las
necesidades materiales del entorno eclesiástico de San Segundo. La data de las
obras supuso el 47’1 por ciento del total, las procesiones y fiestas el 42’3 ; los gas-

152



tos menores (escribano, mullidor) el 10’6 por ciento. Los santos despojos huma-
nos seguían siendo los bienes más preciados por la cofradía. Sin embargo, con el
transcurrir del tiempo esos restos van desapareciendo paulatinamente. Las pri-
meras noticias sobre las huellas físicas dejadas por los santos se leen en la obra del
beneficiado Bartolomé Fernández Valencia (1676: 118), que hace constar que en
un testimonio de 1543, signado por Francisco de Guillamas, se encontraban en la
iglesia de San Sebastián «primeramente en un relicario de plata que tiene el pie
como de cáliz y el relicario hecho de red como triángulo, está una canilla entera
de la señora santa Barbada y un pedazo de otra canilla, y un colmillo de señor
san Segundo: que son tres reliquias las cuales están dentro del dicho relicario de
plata. Y habiendo abierto después un cofrecito de marfil tumbado que se halló un
pedazo de Lignum Crucis entre otras reliquias que menciona esta segunda cláu-
sula. Otrosí están en el dicho cofrecito tres güesos de la señora santa Barbada, los
dos mayores y otro pequeño del cuerpo glorioso de señora santa Barbada». Se
trata de un inventario de reliquias, realizado en 1543, mayo, 22, mencionado
páginas atrás como el Documento nº 153 del Archivo de la Catedral de Ávila. El
6 de enero de 1625, el mayordomo Jerónimo de Santiago hace un inventario de
las reliquias que se encuentran en la sacristía de San Segundo, indicando que
todas se encuentran en una caja de nogal con su llave en la que aparecen un

153

La catedral, en lo alto, y la ermita junto al río.



pedazo de lignum crucis, un hueso grande de san Segundo guarnecido en plata,
otro más pequeño guarnecido en plata, un hueso de san Blas, un colmillo y una
muela del primer obispo, un relicario pequeño con un trozo de la cruz y un hueso
pequeño del santo titular, un bote pequeño con las reliquias de san Benito y san
Martín, una canilla de santa Barbada, un pedazo del casco de la misma santa; una
caja con otras reliquias (sin especificar) y una cajita de alabastro con unas cenizas
de san Segundo. Además de estos residuos depositados junto al río, recordemos
que en la catedral se localizaba el supuesto cuerpo descuartizado del Varón Apos-
tólico, que otro colmillo fue poseído por el obispo Álvaro de Mendoza y que don
Sancho Dávila, obispo de Jaén a principios del siglo XVII, se vanagloriaba de tener
un hueso, una muela y algunas vestiduras del santo. Y antes, el cabildo catedrali-
cio, cuando «se hallaron los huesos envueltos en un alba de lienzo y las cenizas
en una sábana, sin corrupción y muy limpio», decidió enviar al rey Felipe II el más
notable hueso como reliquia. Sabiendo que Segundo no fue mártir ni nada pare-
cido, se puede vislumbrar que la violencia se ejercía, ante todo, sobre el cuerpo
muerto. ¿A qué tanto interés por la división del santo? ¿Por qué la osadía de repar-
tir restos humanos? Explicables estas circunstancias en épocas pretéritas, su com-
presión se aleja en tiempos más recientes. O es el afán propagandístico, político
y religioso, incluso pasmoso, que se quería utilizar con uno de los brazos de santa
Teresa en manos de un mediocre político y longevo y tiránico general.

154



155

EL RELICARIO DE LA PERIFERIA URBANA

Las anteriores reliquias constituían una mínima parte del tesoro santo de la
ciudad de Ávila. Las referencias a los huesos, despojos y objetos de santos y san-
tas son constantes en los cronistas e historiadores de los siglos XVI y XVII. También
en la Edad Media la obsesión por localizar y atesorar reliquias se convirtió en un
mecanismo mental y económico de gran envergadura. Pero coincidiendo con el
esplendor de la cultura barroca, en la primera mitad del siglo XVII, los obispos tra-
tan de asegurar el número de reliquias, localizar su culto y catalogar las existen-
cias. Los prelados, cuando realizaban las «santas visitas» en las iglesias de su dió-
cesis, se dirigían primero al Santísimo Sacramento, luego a la pila bautismal y des-
pués a la sacristía o a la capilla donde se veneraban las reliquias conservadas. Su
cuidado recaía sobre la fábrica parroquial. En 1631 el obispo Francisco Márquez
pretendió conocer qué cuerpos santos se encontraban en el episcopado. Sin
cumplir su propósito, será su sucesor Pedro Cifuentes (1632-1636) quien conclu-
ya, orientado por la Universidad de Salamanca, la visita a las imágenes sagradas,
huesos, reliquias y sepulturas de santos y personas venerables. Atendiendo exclu-
sivamente a las reliquias, llama poderosamente la atención la situación, la distri-
bución periférica, marginal o extramuros de todos los objetos sagrados en la ciu-
dad de Ávila. El catálogo del obispo Cifuentes coincide con las relaciones que
presentan Gil González Dávila y otros autores (Ariz, Fernández Valencia). Aunque
las iglesias intramuros son muy escasas en el siglo XVII (Santo Domingo, San Este-
ban, San Juan, San Silvestre), no parecen poseer ningún resto santo digno de lla-
mar la atención a cronistas y obispos. El centro urbano intramuros es un despo-
blado en este sentido, mientras que los edificios que rodean la cerca medieval
están repletos o bien representados de reliquias. La parroquia de San Juan, por
ejemplo, se vanagloriaba a mediados del siglo XVII de poseer «como preciosa reli-
quia la sagrada bautismal pila» de Teresa de Jesús y el cuerpo del cronista y sacer-
dote venerable Gil González Dávila. Pero hablamos, sobre todo, de aquellas reli-
quias y restos humanos, objetos de valor procedentes de las épocas apostólicas,
de los siglos bajoimperiales, sobre todo, y de la Edad Media reciente, de épocas
muy remotas para la memoria colectiva y, por tanto, desmesuradamente mitifica-
das.



156

La catedral, fundamentalmente, mantiene su papel estelar también en este
punto: los cuerpos de san Segundo y san Vidal (trasladado por don Sancho Dávi-
la, obispo de Jaén)9, el cuerpo de uno de los Niños Inocentes, cabezas de márti-
res o de las Once Mil Vírgenes, una espina de la corona de Cristo, otras reliquias
como los huesos de los mártires Justo y Crescencio, la cabeza del obispo san Dio-
nisio, el cáliz de san Segundo realizado por Andrea Petrucci, un hueso de san
Judas Tadeo o, anota Tello Martínez, seguramente por error, «el cuerpo de san
Vicente mártir». La basílica de los Santos Mártires Vicente, Sabina y Cristeta com-
petía directamente con la iglesia del Salvador, atesorando –se aseguraba– los
cuerpos de los mártires Vicente, Sabina y Cristeta, el del anacoreta Pedro del
Barco, una sandalia de santo Domingo de Guzmán, corporales, escritos, un misal,
otras reliquias particulares y numerosas otras localizadas en la cripta de la Sote-
rraña, ampliándose el informe en los manuscritos de los beneficiados Fernádez
Valencia y Tello Martínez («la camisa de Nuestra Señora…, leche de los virginales
pechos…»). Otros objetos aparecían en las cercanías, en la iglesia de San Millán
(venerable María Díaz), o en los arrabales del poniente (cuerpo de santa Barba-
da). En la iglesia de San Pedro, junto al Mercado Grande, una cabeza de los már-
tires Macabeos, un cíngulo de san Pedro, una canilla de san Lorenzo... La rela-
ción está notablemente detallada, mencionando no sólo las reliquias sino, ade-
más, las imágenes de valor que poseía cada iglesia. El obispo visita también las
iglesias de San Martín (en el año 1542, reliquias de los santos Justo, Cosme,
Damián, Benito, Pablo, etc.) y Santiago (el antiguo sepulcro de Nalvillos Blázquez,
héroe santificado por los cronistas), la capilla de Nuestra Señora de Las Vacas, la
ermita de Sonsoles, el monasterio de Santo Tomás (Santísimo Sacramento, en la
capilla de los herejes), monasterio de los premonstratenses (cabeza de san Lucio,
la de san Aniceto, una cruz de san Pedro de Alcántara, etc.), monasterios de San
José (cuerpo de san Mauricio) y Santa Ana (dos canillas de san Andrés...). En la
iglesia de los jesuitas, extramuros de la ciudad hasta el año 1623 (más tarde se
trasladan a San Ignacio / Santo Tomás o Santo Tomé el Nuevo), se encontraba el
cuerpo de san Fortunato, un hueso de san Pedro de Alcántara en el convento de
San Antonio. 

Como puede observarse las reliquias se localizan siempre en ámbitos sagra-
dos ubicados extramuros de la ciudad, circunstancia que merece, al menos, dos
breves comentarios, uno sobre el juego de las reliquias en las épocas preindus-
triales y otro sobre la conversión de la ciudad de Ávila en un claro entramado de
reliquias en los barrios extramuros, alejado del centro urbano amurallado y con
unas pretensiones culturales y cultuales relativamente claras. El primer aspecto se
centra en el papel que desempeñaron las reliquias a lo largo de la historia y en el

9 Las reliquias de san Vidal son recibidas por el cabildo en junio de 1613: «… propuso el
señor deán cómo después de el cabildo se vio la caja en que venía el cuerpo de sant Vidal estaba en
buena guarda y muy deçente para ponerle en el altar mayor a uno de los ángulos…». A.C.A. Actas
capitulares. Libro 39, fols. 46 v.-47 r. Otras informaciones en los fols. 63 v., 64 r. y 66 r. Un completo
listado de las reliquias enviadas por el obispo jienense se puede leer en el artículo de M.ª J. Ruiz-Ayú-
car Zurdo, «Relicarios y reliquias. El legado de don Sancho Dávila y Toledo», en Homenaje a Sonso-
les Paradinas, Ávila, Asociación de Amigos del Museo de Ávila, 1998, pp. 231-245.



157

seno de la religión cristiana. Santos, milagros y reliquias contribuían al incremen-
to de las prácticas religiosas, en ocasiones teñidas de caracteres paganizantes,
supersticiosos o carnavalescos. Constituían las reliquias un objeto de veneración
y salvación. Eran compradas, fabricadas, vendidas y robadas en un afán más eco-
nómico que religioso. La reciprocidad que se daba entre el mundo urbano (y
rural) abulense y las fluctuaciones económicas, climáticas o epidémicas, la mani-
festación de un prestigio social y la celebración de fiestas litúrgicas, la existencia
de un intercambio oblatorio, sagrado y profano, y unas violencias producidas
tanto por hechos reales u objetivos como por las trampas maliciosas de la natu-
raleza y de las potencias sobrenaturales, todo esto expresaba una antropología,
una forma de vida y unas actitudes y comportamientos en torno a cualquier prác-
tica supersticiosa o prelógica de una religiosidad. Un intercambio de reliquias que
aparece con cierta frecuencia en la ciudad medieval y barroca: reliquias invero-
símiles, manipuladas alrededor de un intercambio forzoso o de un prestigio
social, pero también como síntomas de una religiosidad. En ocasiones, el presti-
gio militar, o la heroicidad del soldado, se expresaba no tanto por las conquistas
territoriales, el número de muertos o las ocasiones de supervivencia como por las
posesiones simbólicas que se alcanzaban precisamente un unos instantes (paso de
los Austrias Mayores a Felipe III) en que la soldadesca se caracterizaba por su
inmoralidad y corrupción (deudas, juegos, malas mujeres, etc.). Sorprende cómo
los Tercios de Flandes, en la segunda mitad del siglo XVI, almacenaban estos teso-
ros. Don Fernando Álvarez de Toledo, duque de Alba, lugarteniente, gobernador
y capitán general dictionum Inferioris Germaniae patrimonialium de Felipe II reci-
be del obispo de Leydem unas reliquias de san Vicente (o para la basílica de San
Vicente, de manera más acertada), trasladadas luego a la Península por el mismo
duque10. Se buscan con afán los restos de los mártires de la Legión Tebana para
ser enviadas desde Colonia a la condesa de Uceda11, reliquias formadas por dos
cráneos de los santos tebanos y un fémur de una de las Once Mil Vírgenes que
llegarían más tarde a la cripta de la basílica de San Vicente. O se hacían pros-
pecciones arqueológicas para localizar restos santos en las catacumbas de San
Calixto en Roma. 

Cualquier veneración a una reliquia ofrecía una contrapartida, pues la
inmortalidad se podía expresar en los huesos, cabezas, restos humanos, reliquias
que habían estado inanimadas (libros, folios, sandalias, etc.) y que en el interior
de la iglesia adquirían otro significante, cuando se insertaban en una antropo-
cosmología: la resurrección de la carne, reformada por la muerte, señala no el
destino autónomo del hombre, sino su dependencia con la divinidad. Indicaba
Georges Duby (1976: 286) que cualquier deseo de sobrevivir en la sepultura
manifestaba, en contra del espíritu cristiano de la resignación, la extensión de

10 A.C.A. Doc. nº 158. Pergamino, 150 x 188, sello de cera roja. Carta del obispo G. de Grois-
beck, de la diócesis de Leydem, donando unas reliquias de san Vicente al duque de Alba don Fernan-
do Álvarez de Toledo, 1560, agosto, 30. Leydem. Doc. nº 163. Informe sobre el traslado de las reli-
quias concedidas al duque de Alba, 1574, junio, 17. Alba de Tormes (Salamanca).

11 A.C.A. Doc. nº 169. Informe sobre las reliquias de los mártires de la Legión Tebea enviadas
a la duquesa de Uceda, 1601, mayo, 28. Colonia.



158

una tendencia del espíritu profano, el deseo de vencer el aniquilamiento corpo-
ral y el anhelo por asociarse en una misma estructura con los muertos, con las
almas de los ancestros que retornaban a la tierra. En definitiva, se venía a esta-
blecer a través de las reliquias una forma de religiosidad que aproximaba el más
allá al más acá, los santos a los hombres que, destinados inevitablemente a la
muerte, deseaban un contacto más estrecho con Cristo y la Virgen. Al mismo
tiempo, el miedo a los muertos era asumido por las reliquias, que simbolizaban
en cierto sentido una buena muerte, una muerte aceptada que en la práctica
cotidiana se reflejaba en el dominio del inconsciente: discursos eclesiásticos y
discursos literarios –orales y escritos– que relanzaban las reliquias hacia su papel
de recreadoras de vida, de potencia de los santos, pero subrayando también el
drama de la vida corporal, pues la muerte cristiana era ante todo una muerte
subordinada a un fin.

El culto a las reliquias era impulsado, naturalmente, por la Iglesia, aunque
también se daban falsificaciones en abundancia. Tras la muerte, cuando los difun-
tos surgían como soberanos del «sieglo mayor» (Libro de Alexandre, v. 2067 d), las
reliquias adquirían forma de divinidad en cuanto que, fomentando su culto, la
Iglesia y el pueblo experimentaban el apaciguamiento del temor a la muerte y a
los propios difuntos. No obstante, las reliquias, dada su diversidad y abundancia,
subrayaban también algunos aspectos de unas categorías más chocantes o extra-
vagantes. Las reliquias podían ser motivo de una descripción anatómica del cuer-
po puramente grotesca (Bajtin, 1974: 315): la renovación de las categorías abs-
tractas y de los conceptos filosóficos abstractos por medio de la transposición
cuerpo-alteraciones anatómicas-reliquias era, por lo general, un rasgo caracterís-
tico de las literaturas recreativas medievales, renacentistas y barrocas. La influen-
cia ejercida por las reliquias fue considerablemente importante y significativa en
estos momentos históricos, particularmente en la etapa de la repoblación y en la
sociedad barroca de finales del siglo XVI en adelante. Aunque en algunos
momentos se expresaron serias dudas y certeras críticas sobre el asunto, la popu-
laridad y la instrumentalización de esa notoriedad de las reliquias permitieron
tanto su culto como la oficialización del mismo a partir de una «catequesis del
miedo» (D. Ferrer, 2004: 102).

La vertiente grotesca viene dada porque al lado del culto a las reliquias está
la «carnicería», el descuartizamiento del cuerpo humano, la lección anatómica
con una significación ambivalente: se mata, se descuartiza y se da una nueva
vida; el tabú de la sangre que ante todo se ejerce contra el carnicero. Como ocu-
rría en la Edad Media, estamos en una sociedad que parece oscilar –indica Jac-
ques Le Goff (1977: 55)– entre el deleite y el horror a la sangre vertida.

Más allá de las desorientadas informaciones aportadas por los escritores abu-
lenses de los siglos XVII y XVIII, reliquias, restos humanos de diversa procedencia
y útiles varios se recopilaban en las iglesias de la ciudad. Algunos objetos ya no se
localizan, otros, sin embargo, aparecen sorpresivamente en los rincones más ocul-
tos y disimulados. Hace algunos años, en el curso académico 1998-9, visitando
con los alumnos de C.O.U. del Instituto de Bachillerato «Isabel de Castilla» la basí-



159

lica de San Vicente, fisgando y curioseando, me encontré en la cripta, en una
cajonera del altar barroco, con unos huesos que no estaban catalogados en los
inventarios episcopales, tampoco en los pormenorizados relatos de González
Dávila, Fernández Valencia o Tello Martínez, mucho menos en las líneas de los
escritores de los tiempos contemporáneos. La aparatosa historia de algunas reli-
quias abulenses tiene un final merecido por lo sorprendente. En octubre del año
2000, el obispo había anunciado el traslado de las reliquias de los hermanos már-
tires Vicente, Sabina y Cristeta desde Burgos a la basílica abulense, al mismo tiem-
po que se recuperaba la antigua festividad del 27 de octubre. Tras unos meses de
espera, moseñor Adolfo González Montes autoriza el transporte de unos huesos
sobre los que un dictamen científico emitido por expertos en medicina y antro-
pología forense afirma que «parece desprenderse una duda razonable sobre la
plena identidad de estas reliquias con la descripción personal que la crónica his-
tórica atribuye a los hermanos mártires Vicente, Sabina y Cristeta»12. Sin descar-
tarse el valor religioso de los restos procedentes de la catedral burgalesa, las ano-
malías registradas impulsan al prelado a situar las reliquias no bajo la mesa del
altar, sino en la nave lateral en la que la tradición aseguraba la existencia del pri-
mitivo sepulcro (cenotafio) de las santas. Las tres cajas realizan así un desfile en el
interior de la basílica que recuerda la medieval procesión a los sepulcros, cada
una de ellas con una inscripción latina identificativa (Reliquae que in cronica his-
paniarum regum martyrum abulense…). Enterradas bajo el pavimento de la nave
de la Epístola, se ocultaron las cajas por una lápida de granito con otra inscrip-
ción: Reliquae quae sanctis martyribus Vicentio ac Sabinae et Christetae sororibus
eius in cronica hispaniarum regum tribuntur. La ceremonia del 6 de abril de 2002
deparó alguna otra sorpresa. Primero, la sustitución de los restos de los hermanos
por otras reliquias en el presbiterio. Segundo, la sorprendente aparición de otros
restos humanos escasamente vinculados con la basílica de los mártires, precisa-
mente aquéllos que ocultos tras el retablo barroco de la cripta de la Soterraña,
ignorados en el paso del tiempo, se rescatan repentinamente para rellenar el
vacío dejado por los mártires tardorromanos. Se trata de varias reliquias, dos
cabezas pertenecientes a los santos de la Legión Tebana de san Mauricio, víctimas
en las Galias de las persecuciones del emperador Maximiano, y el fragmento de
un largo hueso de una de las Once Mil Vírgenes, las que sufrieron los tormentos
por los hunos en el siglo V, representadas particularmente por la princesa Úrsula,
restos todos estos prácticamente desconocidos y de los cuales poco se sabía,
exceptuando aquellos que conociamos los dos pergaminos depositados en la casa
parroquial de San Vicente y los propios huesos en los que en tinta se especifica-
ba que las cabezas correspondían a los mártires tebanos y el hueso a una de las
vírgenes. Agigantado el acontecimiento, al día siguiente las anónimas reliquias se
han convertido en las de san Mauricio y santa Úrsula13.

12 Traslado de los restos de los santos mártires. Comunicado oficial del Obispado de Ávila
sobre el retorno y autenticidad de las reliquias de los santos mártires Vicente, Sabina y Cristeta, Ávila,
6 de abril de 2002.

13 Vid. El Diario de Ávila, 7 de abril de 2002.



160

La transcripción de los citados pergaminos despeja algunas dudas14. Unas inter-
veniones o peticiones de Gonzalo de Henao, mayordomo de artillería, y Gonzalo
Guerra de Vega, contador en Flandes del rey Felipe III, en nombre de doña Juana
de Lunar, azafata de la infanta, permitió la llegada a Ávila de los restos tebanos y
otros con autorización de Wilhemus Aberencastelet, obispo de Tréveris y decano de
la colegiata de San Pablo. El notario Liberto Melyn dio fe en 1609 de la cesión de
unas piezas mayores y menores de las Once Mil Vírgenes, además de unos restos
cortados en una sesión celebrada el 5 de septiembre del mismo año de los santos
Ambrosio y Gregorio, depositados hasta ese momento en el monasterio del Huerto
de Wesssalia, monasterii sancti moniarum Horti Beatae Marie Virginis, in ciuitate
Wesaliensi, ducatus Cluaniaec, cuya abadesa era Cunegunda de Rhee. En 1611 se
entregan las otras reliquias, las cabezas de los tebanos, si bien en el documento en
pergamino se menciona unum caput et duo ossa ex societate sanctorum thebano-
rum… En definitiva, a falta de triunfos militares de los famosos Tercios de Flandes,
gozos espirituales por la apropiación de reliquias para los castellanos. Por otra parte,
los inventarios de la basílica de los siglos XVII y XVIII ignoran las anteriores reliquias,
si bien en otros documentos surgen algunas noticias muy fragmentarias. Tanto en la
obra de Gil González Dávila como en la más tardía de José Tello Martínez se con-
signan algunos restos relacionados con los anteriores mártires, las dos cabezas de las
Once Mil Vírgenes y «el cuerpo de san Mauricio, soldado, mártyr, en el monasterio
de monjas carmelitas descalzas del título de San Joseph», depositado en la capilla de
la Asunción por Francisco Guillamas Velázquez, maestro de cámara de Felipe III,
según anota Fernández Valencia. No ha de extrañar la presencia a veces abusiva de
las vírgenes si se considera que en el ciclo hagiográfico medieval se amplifican algu-
nos sucesos legendarios. Once mil daban para rellenar numerosas arquetas15. 

Para acompañar a las anteriores reliquias bajo la mesa de altar diseñada por
el arquitecto Pedro Feduchi, aprovechando algunos capiteles románicos, se depo-
sitaron algunos restos de san Paciente de Lyon y san Máximo de Turín, retenidos
antes en la iglesia de Santo Tomé el Nuevo (San Ignacio de Loyola), el último falle-
cido hacia el año 465 tras asistir a un concilio en Roma. Panciano de Lyon se
registra en la segunda mitad del siglo V como obispo, santo y admirador de Sido-
ro Apolinar, según el Año cristiano de fray Justo Pérez de Urbel. Poco más. Úni-

14 Archivo Parroquial de San Vicente. Copia del notario Liberto Melyn sobre la donación de la
abadesa del monasterio del Huerto, Wesalia, a Gonzalo de Henao de algunas reliquias de san Ambro-
sio, san Gregorio y las Once Mil Vírgenes. Confirmación de la donación a doña Juana Lunar (1609, sep-
tiembre, 5 / 1618, septiembre, 5. Wessaliae), pergamino, 280 x 330, latín, sello de papel sobre cera
verde. Copia del notario Liberto Melyn sobre la donación hecha por el deán de San Paulino de Tréve-
ris de la cabeza y huesos de los mártires de la Legión Tebea, con atestación del mismo escribano reali-
zada a doña Juana de Lunar en Bruselas (1611, octubre / 1614, abril, 14. Tréveris), pergamino, 2 hoj.
in fol., sello de cera verde pendiente.

15 «Este desmesurado número se atribuye a un error de un copista que a la cifra XI añadió
una M como abreviatura de ‘mártires’ y dio lugar a que se leyera once mil» (Monreal y Tejada, 2000:
418). A finales del siglo XV se produce la lectura errónea de la abreviatura ‘XI M V’, «once mártires y
vírgenes». El descubrimiento en 1155 en Colonia de una gran cantidad de osamentas (atribuidas a
Úrsula y sus compañeras), confirmó la leyenda. Vid. G. de Tervarent, La lègende de sainte Ursule dans
la littérature et dans l’art du Moyen Âge, París, 1930.



161

camente resaltar algunas reflexiones del obispo González Montes en torno a la
consagración del altar y traslación de los restos atribuidos a los santos mártires: la
valoración de los testigos primigenios de la Iglesia y protectores de la ciudad de
Ávila y el significado histórico, avalado por la defensa de los reyes, de las reliquias
de Vicente, Sabina y Cristeta.

Si la reliquia en particular pudo representar en el marco urbano del siglo XVII
el orden y la protección, la custodia de las reliquias abulenses era aún más lla-
mativa. Considerando que el elemento definitivo y organizador en la ciudad era
la muralla, apreciando también la distribución de las parroquias y otros edificios
religiosos (ermitas, monasterios, humilladeros) en la misma centuria, se puede
asegurar que no es casual el encierro de los restos santos en determinados luga-
res. Cuando el obispo Cifuentes, y antes el coronista Gil González Dávila, elabo-
ran un catálogo de reliquias (posteriormente recogido por Tello Martínez en el
«Parágrafo I. Apéndice» del Cathálogo sagrado de los obispos… de Ávila), la ciu-
dad contaba con un elevado número de espacios eclesiásticos. Ciertamente, la
muralla dominaba el entramado urbano, con un evidente carácter militar en su
función defensiva, actuaba como cinturón sanitario frente a pestes y epidemias,
marcaba la territorialidad del poblamiento (diferencias en la ubicación de los
caseríos de serranos y ruanos, caballeros y pecheros), organizaba profesional-
mente a los grupos sociales (rentistas, comerciantes, artesanos, albañiles, labrado-
res...) y distribuía las colaciones parroquiales. El carácter amurallado de la ciudad
delataba, asimismo, una frontera religiosa, la estrategia para señalar los cultos
admitidos por la jerarquía y los no contemplados, la diferencia institucional entre
unas parroquias y otras, las fronteras «amuralladas» de las mentalidades abulen-
ses. La lejanía o cercanía de una iglesia parroquial respecto al centro urbano amu-
rallado es un síntoma (una realidad también) del sistema eclesiástico. Unos edifi-
cios ocupan la posición preeminente (catedral, San Pedro, San Vicente y San
Juan), otros se reparten las tareas litúrgicas de cara a los pobladores menos nota-
bles de la ciudad (Santiago, San Nicolás, San Segundo, San Bartolomé, San Isido-
ro, etc.). La propia dualidad en el siglo XVII entre la ermita de San Segundo, en
el arrabal del Puente, y la capilla de San Segundo, en la antigua calle de la Albar-
dería, marca bien la diferencia entre lo alto y lo bajo. Claro que también resulta
evidente, en el caso abulense, la distribución de iglesias fuera de los muros y den-
tro de la cerca. En este ultimo caso únicamente aparecen los edificios cuyos titu-
lares son san Juan, santo Domingo, san Esteban y san Silvestre; la nueva funda-
ción de La Santa es del año 1636 y los numerosos conventos se reparten en la
ciudad extramuros. Gutiérrez Robledo (1982: 30) apunta algunas posibilidades
que explican, primero, la escasa distribución de iglesias intramuros y, segundo, la
aparición de un doble cinturón defensivo: la falta material de espacio en la zona
alta de la ciudad; «el enraizamiento en las parroquias extramuros de gentes de
una misma natura que no podían sentarse en la media villa de los serranos», el
interés de los grupos caballerescos por evitar un gran edificio en el interior de la
cerca, el escaso agrado del concejo por contemplar la construcción de unos edi-
ficios parroquiales que no tributaban. En cualquier caso parece que a partir del



162

siglo XVII (o antes, con el Concilio de Trento) se da un intento por concretar una
simbología religiosa a cualquier acto, objeto o costumbre de la vida cotidiana,
incluyendo el recinto amurallado, pues la portada que ofrece Luis Ariz en su obra
publicada en Alcalá de Henares en 1607 destaca la muralla (símbolo de la vida
protegida en comunidad) con la cúpula (símbolo de la divinidad), manifestación
de un poder real sacralizado cuando ya en los siglos medievales se configuraban
los muros como un edificio cristiano en un período de avances irreversibles del
proceso colonizador y de clara consolidación de las instancias locales de poder
en un espacio decidamente fronterizo (Barrios, 2003: 28). La nobleza se repre-
senta en la puerta adovelada de los muros, y «el rey o emperador –dice Alicia
Cámara (1981: 261)–, que ha convertido a la antigua Ávila de los Caballeros en
esta Ávila del Rey, encuentra su poder justificado tanto por su antigüedad históri-
ca –figuras de reyes asimiladas a la muralla– como por la dos figuras que, a modo
de guardianes, flanquean el eje. El coronado Hércules, fundador de la ciudad,
remite a la antigüedad mítica de la realeza peninsular, y el obispo a la Iglesia cató-
lica cuyo poder espiritual se encuentra, en la España de los Austrias, indefecti-
blemente unido a la trayectoria de la monarquía». Ciertamente no es una nove-
dad la presencia emblemática de la muralla, pues desde mediados del siglo XVI,
coincidiendo con la Contrarreforma tridentina y el auge de la monarquía autori-
taria, numerosos enclaves urbanos de origen medieval tratan de manifestar icóni-
camente su situación material: la urbs fortitudinis pretende ser una elaboración
sobre la ciudad de Dios, sobre la función salvadora de la propia ciudad a partir
de las escrituras sagradas para los cristianos: «Tenemos una ciudad fuerte; Dios la
ha protegido con fortificaciones y murallas. ¡Abrid las puertas, para que entre el
pueblo justo, que se ha mantenido fiel!» (Is. 26, 1-2), siendo abundantes los ejem-
plos de emblemas que relacionan la ciudad con el recinto amurallado.

No un doble cinturón, sino un triple corredor material (y otro espiritual) apa-
recía en la ciudad abulense. En primer lugar las murallas, luego las iglesias distri-
buidas alrededor del perímetro murado, más o menos cercanas en función de la
topografía y el asentamiento de los pobladores. Entre estos edificios religiosos
habría que distinguir las parroquias urbanas (San Pedro, San Vicente, Santiago,
San Juan, Santo Domingo, Santo Tomé, San Andrés y San Nicolás) y las ermitas:
San Segundo, San Lorenzo, San Bartolomé, San Martín, San Lázaro, San Julián,
San Mateo, San Isidoro, Santa Cruz, San Benito, San Cristóbal, La Trinidad, Nues-
tra Señora de las Vacas, San Roque, humilladeros del Santo Cristo de la Luz, Vera
Cruz y Pradillo, otros templos bajo la advocación de San Esteban, San Miguel, Los
Remedios, Nuestra Señora de las Aguas y Nuestra Señora de Sonsoles, habiendo
desaparecido en el siglo XVII la de San Marcos y la dedicada a San Román, con-
servándose malamente la dedicada a San Cebrián Por último, una amplia super-
ficie que rodeaba al segundo cinturón con mayores o menores estrecheces y que
estaba formado por los conjuntos conventuales de Santo Tomás, Las Gordillas,
Santa Ana, San Francisco, San Jerónimo, Santa Catalina, La Antigua, San José, San
Antonio, Sancti Spiritus, Nuestra Señora de La Antigua, Nuestra Señora de Gra-
cia, etc. El cinturón «espiritual», fundamentado en la posesión de reliquias, se ini-



163

ciaba en la catedral, continuando en la basílica de San Vicente e iglesias de San
Pedro, Santo Tomé, San Andrés, San Martín, San Bartolomé, ermita de San Segun-
do, iglesias de Santiago y San Nicolás, capillas o ermitas de Las Vacas y Sonsoles,
y algunos monasterios arriba citados. Numerosos restos sacralizados se ubicaban
en el «valle de los santos» mencionado por Juan Martín Carramolino, el incierto
«valle de San Vicente» del siglo XIV en la vertiente septentrional de la ciudad, pro-
bablemente adjudicado por el historiador a partir de la lectura del Epílogo de
algunas cosas dignas… de la ciudad de Ávila16. En la relación del obispo Pedro
Cifuentes únicamente se menciona una visita a la parroquial de Santo Domingo
de Silos, en el interior de la muralla, aunque sin especificar qué reliquia encon-
tró en su interior. En cualquier caso conviene insistir en que la presencia de reli-
quias en lugares alejados de los centros de poder (catedral-Mercado Chico) acen-
tuaba la sacralidad del lugar, defendía a los vecinos de los valores e intereses
opuestos y enriquecía a la fábrica eclesiástica con limosnas, dotaciones, capella-
nías y obras pías. Aparentemente, pues la custodia de reliquias implicaba también
el gasto económico, por parte de cada fábrica y feligresía, para dotar al hueso,
canilla, cabeza, libro, etc. de un envoltorio relativamente rico de plata, un altar
dorado o una pequeña caja de nogal en que depositar las cenizas.

16 «Venérase también (según tradición) en una hermita, junto al río, el cuerpo de santa Bar-
bada. Y aseguran los historiadores que desde la yglesia de San Segundo sub urbe hasta la de San
Vicente, fuera de los muros, está todo el campo lleno de cuerpos de santos mártires, llamado anti-
guamente Campo Santo; y por eso proverbio antiguo Ábila, santos y cantos» (Ayora, 1519: 56 v.).

Iglesias parroquiales, ermitas y capillas de Ávila en el siglo XVI.



164

DE NUEVO LA COFRADÍA DE SAN SEGUNDO 
(SAN SEBASTIÁN)

El año 1625, cuando se realiza el primer inventario de reliquias en la iglesia
del Adaja, parece marcar un cambio de orientación en dos sentidos, el litúrgico y
el económico. La situación material del lugar no parecía ser del todo estable, ya
que los patronos de la hermandad se quejan ante el capellán Bartolomé Muñoz
acerca del deterioro de algunos edificios, instándole a que repare los tejados de
la casa y paredes de los corrales y huertas. Los reales recaudados no son sufi-
cientes para tales obras, de manera que se especifica que se pongan al día algu-
nos censos pertenecientes a la ermita. Solicitan también los cofrades que se adop-
ten algunas disposiciones (sin especificar) sobre las fiestas de san Segundo, santa
Lucía y san Sebastián. Entre los años 1624 y 1625 se señala una diferencia nota-
ble a favor del último, el 22’5 por ciento, pasando el cargo de 16.296 a 72.087
maravedises. La diferencia entre un año y otro (55.791 mrs. o 1.641 reales) se
debe a que los patronos de la cofradía insisten en el cobro de las sepulturas (seis
reales cada una), la ejecución de algunos censos (a Francisco Álvarez, Sebastián
Dávila, Marcos López, etc.), añadiéndose veinte reales por la venta de una casu-
lla vieja y otros diez por la venta de un censo.

El cargo acumulado, o el alcance a favor de la cofradía, desde ese año de
1625 se va ampliando progresivamente. No se trata solo de una mayor recauda-
ción, sino de un menor descargo en los años siguientes. En 1627, por ejemplo, el
patrón de la cofradía Diego de Velchos rinde cuentas de un cargo de 215.027
maravedíes y una data de 6.712 mrs., gastándose los hermanos de San Segundo
únicamente el 3’1 por ciento del total recaudado en 11 reales por llevar al santo
en la procesión con su pendón, 4 reales al mullidor de la hermandad, 2 ducados
a los escribanos, 46 reales en reparaciones de las casas y otros gastos menudos. El
cargo, por el contrario, se incrementa respecto a los años anteriores debido, fun-
damentalmente, al alcance anterior (65.160 mrs.), las limosnas en el día de santa
Lucía, un censo sobre el zapatero Juan Gutiérrez (26,5 reales), otro censo sobre
unas casas en el barrio del Cucadero (312 mrs.), o unos censos perpetuos sobre
unas tenerías del tendero Francisco Álvarez (60 mrs.) o contra Sebastián Dávila
por otra curtiduría (35 mrs.); además se añaden otros censos, uno redimido por



165

Bautista de la Cruz (138 mrs.) y otro enfitéutico sobre unas casas de Pedro Jimé-
nez (46 reales). Los cepos, donativos, sepulturas, cuotas y mandas completan los
6.324 reales del año. Los años siguientes no muestran unas características reseña-
bles en las fluctuaciones económicas de la cofradía del arrabal del Puente. El des-
cargo suele ser escaso en función de diversas reparaciones, obras menores, pagos
a mullidores, escribanos, anderos, cera, la compra de algún objeto, etc. La evolu-
ción del cargo en los últimos cinco años, desde 1629 hasta 1633, indica un rela-
jamiento por parte del capellán y mayordomo en la percepción de los ingresos
(censos, limosnas...), hecho que repercute en la escasa celebración de las fiestas
de san Sebastián y santa Lucía. La conmemoración de san Segundo o es práctica-
mente nula o cae en el olvido del patrón de la cofradía. Lo mismo ocurre con
santa Paula Barbada: ninguna reseña a la sepultura, imágenes, ornamentos y alha-
jas, fiestas y actos litúrgicos. El día de Reyes de 1643, el mayordomo Diego de Vel-
chos registra en sus anotaciones un nuevo cargo: «1.169 reales que pagó el padre
fray Gerónimo de la Encarnación, carmelita descalço, de lo que restaua de qua-
tro años asta Nauidad del año de mill y seiscientos y treinta y nueue de los qua-
renta ducados que el combento de la santa madre da a la fábrica de la dicha ygle-
sia», sumándose 1.100 reales de vellón de los años 1639-1642. En estos años se
está aplicando la sentencia sobre el pleito entre la cofradía y los carmelitas des-
calzos, instalados ya en La Santa, a favor de los hermanos de San Segundo. La per-
cepción del carmelita Jerónimo supone el 46 por ciento del cargo total de esos
años (2.269 reales), invirtiéndose el 63’9 por ciento (3.150 reales) en velas para el
día de santa Lucía, su procesión hasta la ermita de San Mateo, salarios del predi-
cador y mullidor, pagos por las procesiones de los santos Sebastián y Lucía, cera
para el primero, una guarnición para el roquete, gastos del escribano y 267 reales
gastados en reparaciones de la iglesia, concretamente en el campanario (espada-
ña), los tejados y obras menores en la sacristía. La procesión del mes de abril se
hace desde la ermita de San Segundo hasta la de San Mateo, sin mencionarse la
celebración de festejos, danzas, cohetes o toros, unas celebraciones sumamente
restrictivas. Pero llama la atención, al igual que en las fiestas de otras cofradías y
parroquias o ermitas, el descargo oneroso que se realiza constantemente en cera
y velas para la conmemoración, tal vez escondiendo unos gastos destinados a las
colaciones de los cofrades, capellanes y predicadores. Por ejemplo, la famosa
cofradía de La Minerva empleó nada más y nada menos que 41.854 maravedíes
en cera para las fiestas de primavera del año 163517, es decir el equivalente a
treinta y seis comidas para ocho o diez personas (que repitieron) compuestas por
pan, vino y carnero, valorada cada pitanza en 1.138 mrs. del año 1636.

Los mayordomos se van sucediendo en la cofradía de San Sebastián y San
Segundo: A. de Santiago y Agustín Gutiérrez. Dadas las cuentas aportadas por los
mayordomos, no parece que la hermandad fuera ni numerosa ni potente econó-
micamente. Se puede destacar cómo el cabildo decide derribar unas casas cen-
suales que existían frente a la antigua puerta del convento carmelitano con el fin

17 A.D.A. San Juan. Libro de cuentas de la cofradía de la Minerva o del Santísimo Sacramento
de la iglesia de San Juan, 1631-1716, s. num.



166

de ensanchar la plazuela, hecho que se produce gracias a una cesión del Carmen
Calzado de un censo de 60 maravedíes «sobre las thenerías en el río de la rivera
de Adaja junto a la yglesia de San Segundo», ante el escribano A. de Berdeja18.
Por otra parte, los cálculos de la hermandad continúan con similares característi-
cas respecto a los años pasados, excepto la novedad de la aplicación y percepción
de unos juros de los años 1648 a 1653. En este año, el mayordomo Juan Martín
ofrece a los patronos una relación de juros, seis en total, todos ellos valorados en
14.860 maravedíes (437 reales y 2 mrs.) sobre los millones de la ciudad y provin-
cia. Se anota también un juro nuevo: «Más diez mill quinientos y ochenta mrs. del
juro que cumplió su primera paga y goçó en fin de septiembre pasado de sei-
cientos y cinquenta y tres del juro que se compró para la luz y lámpara de la dicha
yglesia de veinte y vn mill ciento y sesenta mrs. de renta en cada un año sobre
millones de dicha ciudad y su prouincia. Los doce mill docientos y nouenta mrs.
en la terzera situación en caueza de la dica fábrica por priuilegio de Su Magestad
despachado en treinta y uno de julio de mill y seiscientos y cinquenta y tres». La
fábrica de la cofradía recibe del juro la cantidad de 4.912 maravedíes19. Unos
años antes, el rey había concedido el primer juro de 14.860 mrs. y renta anual de
297.200 mrs., pagados en reales de plata al contado por don Pedro Vaca de
Herrero, tesorero general, a razón de veinte mil el millar, para que se le sitúen en
las sisas del vino, vinagre, aceite y carnes que se paga el dicho servicio de millo-
nes de la ciudad de Ávila y su provincia20. La real provisión concediendo el juro
de 21.160 maravedíes se ha puesto en relación (Vila, 1999: 127) con el arreglo
de la fachada occidental de la iglesia, con una puerta con arco carpanel y un
óculo. Sin embargo, estas remodelaciones barrocas tal vez se deban a la estancia

18 A.C.A. Doc. nº 173. Escritura de cesión y traspaso por el convento de Nuestra Señora del
Carmen calzado de un censo de 60 mrs. para derribar las casas censuales junto a San Segundo, 1647,
agosto, 5. Ávila.

19 A.C.A. Doc. nº 174. 1653, julio, 31. Madrid. Real provisión de Felipe IV mediante el Real
Consejo de Hacienda por la que sitúa a la fábrica de San Segundo y San Sebastián extramuros 21.160
mrs. de juro al quitar con renta anual de veinte mil el millar en el servicio de millones de la ciudad de
Ávila y provincia por cuenta de la tercera situación. «(...) Y desde el dicho día [1653, marzo, 17] en
adelante lo a de goçar y goce la dicha fábrica de la dicha yglesia de S. Segundo y S. Seuastián, estra-
muros de la dicha ciudad de Ábila, de los dichos veinte y un mil e ciento e sesenta mrs. de juro en
cada un año para siempre xamás o hasta que se quiten, rediman, paguen y depositen los dichos qua-
trocientos y veinte y tres mil y ducientos mrs. de su principal que por ella pagaron como dicho queda;
y la tengan con la condición que durante el tiempo que el reyno no redimiere y pagare y depositare
los dichos mrs. de su principal al dicho precio de ante mil el millar, puedan llevar y goçar para alum-
brar la dicha lámpara del Santísimo Sacramento los dichos veinte y vn mil ciento y sesenta mrs. de
juro sin desquento alguno.... (...) Alonso Ortiz de Zúñiga y Leiua, caballero de la Orden de Santiago
y tesorero del rey. Tomó la razón Antonio Sánchez de Taylo. (...) Y tengo por bien que la dicha fábri-
ca de la dicha yglesia tenga de mí en cada un año los dichos veinte y un mil ciento y sesenta mrs. de
juro por heredad para gastarlos en alumbrar la lámpara del Santísimo Sacramento de la dicha yglesia
para siempre xamás o hasta que el reyno quite y redima el dicho juro y censo y se paguen y deposi-
ten los mrs. que en ellos montan al dichp recio de a veinte mil el millar, situados en las dichas sisas
[del vino, vinagre, aceite y carnes] de millones de la dicha ciudad de Áuila y su provincia...».

20 A.C.A. Documento sin catalogar, 1644, abril, 19. Madrid. La fábrica de la yglesia de San
Segundo de la ciudad de Áuila: XIIII D CCC LX mrs. de juro al quitar, situados en millones de la dicha
ciudad, por quenta de los quinientos mill ducados de la primera situación.



167

de los carmelitas en la ribera del río Adaja. Es más probable que parte de los
maravedises recogidos se invirtiera en la construcción de un óculo en el muro
meridional de la ermita, entre un contrafuerte y el tramo recto del ábside, per-
mitiendo una mayor claridad en el cenotafio levantado por Juan de Juni en 1573.

En el año 1653 los gastos se repiten de la manera habitual. Las celebracio-
nes y procesiones se siguen centrando en san Sebastián y santa Lucía, adquirién-
dose por parte de la cofradía unas vinajeras, colocándose el monumento y aco-
metiendo varias reformas y obras en las ventanas de la iglesia (16 reales) y en la
capilla mayor, desglosándose los 42 reales por la reparación del retablo y los gas-
tos originados por la compra de tejas y clavos (36 reales). Además se limpió el
cementerio por 4 reales, se colocaron unas tapias en el huerto por 62 rs. y se pagó
al platero Damián de la Traba, vecino de Ávila, 6 rs. por la reparación de una cus-
todia. La procesión en honor a san Segundo se había celebrado en 1650 con unos
gastos escasos (44 rs.), sin concretar la data de la procesión, sermón del predica-
dor, cera, etc. En estos años adquiere la ermita del Adaja una casa en los arraba-
les del río, junto a la casa de Juan López, fabricante, cerca de la calle y cemente-
rio de San Lázaro, pagándose al mercader Jerónimo de Santiago 1.150 reales21.

21 A.C.A. Documento sin catalogar, ¿1654?, diciembre, 21. Ávila. Carta de venta real ante el
escribano del número Andrés Martín.

Óculo meridional de San Segundo (ca. 1655).



168

La primera «santa visita» registrada en el libro de 1612-1689 es la del visita-
dor general apostólico don Tomás de Robles y Licana. Otra visita anotada por el
libro de la cofradía data del año 1656, agosto, 20, realizada por el canónigo Anto-
nio Bautista de la Cruz Piña, estando vacante la silla episcopal, entre los obispa-
dos de don Bernardo de Ataide y don Martín Bonilla. En realidad, la vida coti-
diana, material, solidaria y litúrgica de la cofradía resulta muy monótona de
acuerdo con la documentación existente. En 1660 se gastan 8.160 maravedíes,
pagados a Juan Martín, maestro de albañilería, por levantar «el portal que está
junto a la fuente, porque se estaba hundiendo»; se añaden otras tapias al huerto,
se repara una ventana, quitándose unas goteras. Hay otros arreglos menores. Dos
años después se invierten 68 reales en arreglar varias puertas y desperfectos de
las caballerizas, la cocina y el sobrado. 7 de abril de 1673: una nueva visita es
realizada por el provisor don Diego de Prado. Veinte años después, los cofrades
rinden cuentas para los cursos 1692, 1693 y 1694, con un cargo de 39.666 mara-
vedises y una data de 39.012 mrs.

Caja de nogal en la que estuvieron depositados los restos del primer obispo entre los años 
1519-1594, bajo el cenotafio realizado por Juan de Juni.



169

UNA MIRADA AL INTERIOR DE LA ERMITA DE SAN
SEGUNDO EN EL SIGLO XVII

A mediados del siglo XVII, en 24 de noviembre de 1654, se da cuenta de un
inventario de los bienes de la iglesia de San Segundo. Se anota en primer lugar
«un retablo antiguo en tabla en el altar mayor», una obra que, como escribía
Gómez-Moreno, «es un lastimoso concierto de tallas barrocas, pegotes y frag-
mentos de uno bien notable o, mejor dicho de dos diferentes». El estado del con-
junto del ábside central sigue siendo deplorable. Probablemente, las figuras del
banco correspondan a la última década del siglo XV, con figuras góticas al temple
sobre fondo de oro grabado que representan a los santos Antonio de Padua y Bar-
tolomé, Antonio Abad y Pedro, Pablo y Gregorio y Francisco de Asís y Bernardi-
no, tal vez relacionadas con el taller de Sansón Florentín, morador de Ávila y
autor del baldaquino gótico flamígero de la basílica de San Vicente, un artista en
que las figuras de sus cuadros, en palabras del autor del Catálogo monumental de
la provincia de Ávila, «no alcanzaron la beatitud por el candor y la inocencia que
retrató Fray Angélico, sino a fuerza de lucha, cerrando los ojos al mundo y apre-
tando el gesto a sus seducciones; el pintor no quiso recrearnos al contemplarlos,
sino imponer miedo, subyugar con su austero continente, sus cabezas pensativas
y ensimismadas, su tono sombrío, sus durezas de factura» (1983: I, 159). El resto
del retablo está ocupado por unas obras más tardías, de los inicios del siglo XVI,
representando en seis tablas a un obispo, «Santiago Matamoros», san Miguel, san
Ambrosio y san Agustín, san Gregorio Magno y san Jerónimo. Posteriormente se
añadiría en la calle central del retablo una imagen de san Segundo sobre una
pequeña custodia adornada por una talla de la Virgen y a los lados las imágenes
de santa Águeda y san Blas.

Continúa el inventario de 1654 con la mención de una custodia, una figura
de san Sebastián, de bulto con sus andas viejas, otras de san Blas, aparte de santa
Lucía y santa Águeda. Además del retablo mayor, la iglesia contaba con el altar de
Nuestra Señora del Buen Suceso, con el niño en los brazos y la corona de plata,
otro altar de san Segundo, uno más dedicado a santa Polonia (Apolonia), el dedi-
cado a Cristo en la cruz y un altar con un cuadro de san Antonio. La relación de
objetos ornamentales, alhajas y útiles litúrgicos es muy breve: una custodia gran-



170

de, otra de plata pequeña para el viático de los enfermos, dos campanas en la
espadaña, un estradillo, tres atriles viejos, un facistol, tres cálices de plata, cuatro
aras grandes, un arca, un cofre viejo con la ropa blanca, roquetes, sábanas, cín-
gulos, amitos, tafetanes, casullas, capas, palias, ternos, frontales y frontaleras,
mangas, lámparas y otros objetos. Las reliquias de la iglesia se guardaban en un
relicario de plata, en la sacristía, con un pedazo del lignum crucis, una chueca de
san Segundo con su asa y título de plata, «otro como media chueca de san Segun-
do guarnecida en plata de la misma forma», un colmillo del primer obispo, un
pedazo de casco de santa Barbada sin guarnecer, una canilla de dicha santa guar-
necida en plata y otro pedacito pequeño de la misma Paula de Cardeñosa guar-
necido en plata. Se cuenta también un hueso de san Blas y una cajita de plata en
que están las reliquias con unas letras que dicen «San Martín y San Benito».

Dos décadas después del inventario anterior, los cofrades de San Segundo
elaboran una nueva relación del tesoro22 (1677, febrero, 21/ 1679, noviembre,
18), mucho más completa y detallada que la de 1654. En primer lugar se men-
ciona un retablo «con la pintura de san Sebastián en su martirio, con la corona-
ción de la Virgen a los lados diferentes pinturas de santos». Se trata del retablo
principal reseñado antes por Gómez-Moreno, aunque la imagen del santo estaba
oculta. Luego una imagen de san Blas y otra de san Sebastián con sus flechas;
«otra hechura de bulto de santa Lucía con su plato en que tiene los ojos en la
mano derecha y en la yzquierda vna palma de madera», «otra hechura de bulto
de santa Águeda con las tetas en vn plato de madera en la mano derecha y en la
yzquierda una palma», la imagen de la Virgen con el niño en brazos. A continua-
ción se alude, en el ábside del mediodía, a «otro altar de nuestro patrón san
Segundo con su efixie de bulto, colateral de la epístola, en la capilla donde está
su santo sepulcro cerrado con rexa de yerro curiosa y dentro la echura de este
santo patrón de alabastro muy primorosa, bestido de pontifical». Aunque el ceno-
tafio de alabastro pasa desapercibido en otros inventarios, en el de estos años del
XVII se menciona con mayor detalle, tratándose de la obra atribuida por don
Manuel Gómez-Moreno al taller de Juan de Juni en Valladolid: «Sobre dicho
sepulcro se colocó en 1573 una estatua en alabastro, de tamaño mayor que el
natural, figurando a S. Segundo arrodillado en traje de obispo, pieza verdadera-
mente notable, de gran desenfado y maestría. Para ella dio 200 ducados doña
María de Mendoza, marquesa de Camarasa y hermana del obispo don Álvaro, y
consta que fue hecha en Valladolid, pero aunque siguiendo a Ponz y con invero-
similitud notoria se atribuye a Berruguete, la creo sin duda obra de Juan de Juni.
Sería plausible librarla de la fea verja que la ciñe». Gracias a la generosidad de
don Juan Dávila en 1544, esta reja había sido encargada por la cofradía de San
Sebastián a los pintores Juan del Águila y Cristóbal del Portillo a cambio de 15
ducados de oro para que pintaran, doraran y platearan los remates de los barro-
tes situados alrededor del antiguo sepulcro del santo, artesanos que desarrollan
una intensa actividad artística en la diócesis abulense a menudo en colaboración
con el escultor Pedro de Salamanca. Por otra parte, como una de las mejores

22 A.C.A. Libro de la iglesia de San Segundo, extramuros de la ciudad de Ávila, 1677-1771, fols. 1-8.



171

obras de la escultura del siglo XVI, Juan de Juni (Jean de Joigny), en los últimos
años de su vida, ofrece la figura de un san Segundo orante dentro de la tradicio-
nal tipología del sepulcro castellano23. Para conmemorar la magnificencia fune-
raria dedicada al primer prelado abulense, el 23 de abril de 1573, pocos días des-
pués de montarse la obra de Juni, el racionero Gaspar Daza es encargado por el
cabildo para que negocie con los cofrades de San Segundo acerca de una proce-
sión con las reliquias del santo (Actas Capitulares, 24, 30 v.). La caja de nogal que
contenía las mencionadas reliquias es custodiada en el interior de la iglesia duran-
te un día con su noche. Antonio de Cianca (1595: I, 125) es uno de los testigos
del acontecimiento que sirve para enclaustrar aún más los huesos y las cenizas del
santo bajo la imagen de alabastro tras desarmar el antiguo vaso de piedra los
maestros de cantería Diego Martín, Cristóbal Jiménez y Matías Vázquez. La apa-
riencia de un triunfo simbólico para la iglesia, hermandad y hospital de San
Segundo (la antigua cofradía de San Sebastián) permite que los propios cofrades
organicen una procesión con algunas reliquias del santo al centro elevado de la
ciudad, a la parroquia de San Juan, junto al Mercado Chico, y a la misma cate-
dral. Un viaje de ida y vuelta con los preciados tesoros humanos, en contraste con
el itinerario de único sentido de 1594 organizado por el obispo Manrique de
Lara. Al año siguiente del desfile, en 1574, se iniciará el proceso para indagar
acerca de los milagros sucedidos, la invención del santo y otros detalles, interro-
gándose por parte del Consejo de la Santa Cruzada a los vecinos Francisco
Gómez de Santisteban, Mateo Panza y Antonio Dávila. «Lo interesante de estas
declaraciones es la similaridad de los datos que se aportan, en algunos respectos
con idénticas palabras. Todos ellos señalan, por ejemplo, la característica del olor,
signo de santidad por excelencia… Tiene también interés anotar el contexto de
esta averiguación: la percepción de las limosnas de la ermita por parte del Obis-
pado» (Cátedra, 1997: 54). A pesar de ciertas contradicciones y desavenencias, la
capilla queda realzada en su variante estética y hagiográfica gracias a la obra de
Juan de Juni. Las suspicacias de los cofrades del Adaja se mantendrán consciente
y fundadamente. En 1594 se procederá a la desarticulación hagiográfica de la
iglesia de San Sebastián.

En la misma capilla de la Epístola, sobre la tumba de santa Paula Barbada,
aparece el «altar de santa Polonia, echura de bulto, con su reja, frente al sepulcro
del santo». El resto de los muros se decoran con diversos altares y cuadros: un
retablo de madera y crucifijo, un altar con un cuadro pintado en lienzo de san
Antonio donde está una cruz verde para las procesiones, una pintura de san
Segundo (en la sacristía) y un cuadro de Nuestra Señora de la Concepción. El
resto de los objetos del inventario se refieren a una custodia grande de plata con
un crucifijo pequeño, ornamentos de plata como tres cálices, una custodia
pequeña, cuatro aras para los altares y un arca. La biblioteca estaba formada por

23 Vid. J.J. Martín González, Juan de Juni. Vida y obra, Madrid, C.S.I.C., 1974. En el mismo
sentido que Ponz, otros escritores atribuyeron el magnífico cenotafio a Alonso Berruguete. Vid. Pica-
toste (1890: 116).



172

cuatro misales y un manual con el oficio nuevo y seis hojas de pergamino con el
oficio de santa Lucía. Se anotan, así mismo, «dos campanas en el torreón que
mira por el poniente al río Adaja y molino de La Losa», un estradillo, tres atriles
de pino, un facistol de pino, un cofre para la ropa blanca, cuatro roquetes, dos
sábanas nuevas y seis más, variadas y muy usadas, cuatro sabanillas viejas, ocho
amitos de lienzo y ruán, tres corporales, siete aderezos, nueve corporales y otros
tantos tafetanes; además una cajita, una cajonera de nogal, una casulla de damas-
co blanco, otras casullas variadas, capas, ternos, frontales y mangas, lámparas,
esquilas, siete bancos viejos, tarimas, hacheros, hierros, cruces viejas y una cruz
de hierro para mangas. En el relicario permanecen los huesos, canillas y restos
anotados en el inventario anterior.

La última descripción de la ermita de San Segundo coincide prácticamente
con la situación actual, anotándose sólo, en los últimos años de este siglo, la des-
aparición de unas rejas de hierro entre las capillas y el cuerpo del templo y el tras-
lado de algunos altares y retablos, manteniéndose la decoración del ábside cen-
tral (retablo mayor con la figura del santo titular), un altar barroco del siglo XVIII
en el absidiolo del mediodía, con la incorporación de un cuadro de santa Teresa
de Jesús y una talla reciente del primer obispo realizada por el escultor Antonio
Arenas. En el último ábside, la capilla de la Virgen del Buen Suceso con un cua-
dro superior representando a santa Paula Barbada. Los muros se recubren par-
cialmente con pequeños altares e imágenes de santa Apolonia, santa Lucía, san
Sebastián y el Cristo de la Buena Muerte, la última talla con una calavera y un
fémur a los pies del crucificado dentro de la simbología manierista de la resu-
rrección relacionada con los huesos y la sepultura de Adán, el primer hombre de
los Apócrifos.

A finales del siglo XVII la cofradía de San Segundo mantiene su curso coti-
diano sin sobresaltos, con escasos ingresos y reducidos gastos. En 1679, Gaspar
Ibáñez de Segovia, presbítero y mayordomo de la fábrica, da cuenta de un cargo
de 40.927 mrs. y una data de 28.250 maravedíes. El día 4 de noviembre de 1680
se celebra una junta de la cofradía acordándose que el capellán diga una misa
todos los días en la iglesia, que el Jueves Santo haga los oficios divinos y ponga un
«monumento decente», que se recojan las limosnas de los vecinos y que admi-
nistre los sacramentos; por último se solicita que el capellán viva en la casa con-
tigua a la iglesia. El último inventario elaborado por y para los cofrades data del
año 176024. De una manera escueta se reseña un relicario de plata con una
peana y once reliquias en el interior, un lignum crucis con vidrieras de cristal,
«veintisiete pares de ojos de plata, chicos y grandes, y dos pares de pechos de lo
mismo». En la sacristía se localizaban algunos misales y un cuaderno con las vís-

24 Procedentes del siglo XIX existen otros inventarios, aunque de carácter parcial. Así, a
mediados dicho siglo se realiza uno sobre la «plata de San Segundo del Puente: Un relicario de plata,
contiene reliquias de san Segundo y varios santos. Un cáliz de plata antiguo muy deteriorado y sin uso
para celebrar. Dos cajas de plata portaviático. Varios adornos estropeados de plata sueltos, que per-
tenecen al frontal y a las águilas; y además tres pares de ojos, su chapa de plata, que pertenecen a
santa Lucía. Un cruz de cristal pequeña con adornos de plata. Una tablilla de madera con imágenes,
un papel que sirve para pedir». A.C.A. Caja 5. Sign. 8/6/6.



173

peras de santa Águeda y santa Lucía, y repartidos por la iglesia siete cuadros de
diferentes pinturas, incluyendo una de san Segundo con su marco dorado, una
tabla con la vida del obispo, y las imágenes de Nuestra Señora del Buen Suceso,
santa Águeda, san Segundo, santa Lucía, san Blas, san Juan Nepomuceno (dona-
da por el deán don Francisco Mosquera), santa Apolonia, un crucifijo y «otra de
alabastro de san Segundo que está sobre su sepulcro».

* * *

Si exceptuamos la pétrea iconografía románica, la reja de hierro dorada y
pintada en el año 1544 y, por último, el espléndido cenotafio del taller de Juan
de Juni, el lector podrá retener que gran parte de las obras iconográficas de la
ermita se adquieren en las primeras décadas del siglo XVII. Hay que añadir con
anterioridad a esta centuria las tablas del retablo central de finales del XV y pri-
meros años del siguiente y, bajo el mandato de los carmelitas, las pinturas de dos
de los tres ábsides representando una alegoría de la Eucaristía. En efecto, como
señaló Gómez-Moreno, el retablo mayor es un laberinto de personajes, tablas e
imágenes. El cuerpo del retablo dorado se corresponde parcialmente con alguna
restauración barroca del siglo XVII, mientras que la ornamentación pictórica data

Retablo mayor de la ermita de San Segundo de Adaja.



174

de los últimos momentos góticos, finales del siglo XV y primer tercio del Qui-
nientos, relacionada con algunos retablos de la catedral abulense como el de la
capilla de Nuestra Señora de Gracia y, sobre todo, el altar de San Marcial en una
de las capillas de la girola. En esta última obra retablística se representa una tabla
central de san Marcial con similares características formales que las encontradas
en las tablas de las calles y entrecalles del retablo de San Segundo, suprimiendo
los fondos dorados y otorgando una mayor realce a los pliegues de las vestiduras
pontificales, una mejor elaboración del báculo y añadiendo una decoración
arquitectónica a cada tabla. Tal vez, trabajos procedentes del taller de Fernando
Gallego, de algún discípulo mediocre o del maestro Juan Pinilla, a finales del XV
y primeros años del siglo XVI. Incluso se ha apuntado la autoría de Pedro Berru-
guete. Posiblemente, las cuatro tablas de la predela se puedan y deban relacionar
con el taller de Sansón Florentín, que actúa en la ciudad entre los años 1459 y
1490. Después de ejecutar el baldaquino sobre el cenotafio de Vicente, Sabina y
Cristeta en la basílica abulense y la decoración pictórica de un lucillo en el monas-
terio de San Francisco, además de otras obras en la ciudad y algunos retablos en
Jaraíces y Rágama, se desplaza a la ermita de San Sebastián tardíamente, pues
uno de los personajes representados (san Bernardino) adquiere su canonización
en la segunda mitad del siglo XV; la divulgación de su vida y posterior canoniza-
ción llegaría con cierto retraso a la ciudad. Los personajes, sobre fondo dorado,
son fáciles de identificar. En la primera tabla, san Antonio de Padua y san Barto-
lomé, el franciscano con el hábito de su orden, un libro y en la mano derecha el
Niño Jesús; el apóstol Bartolomé con el cuchillo en la mano derecha como herra-
mienta de su martirio y el arranque de una cadena que, bajo el medio cuerpo,
tendría que sujetar al demonio. Como modelo iconográfico surge en el texto de
Santiago de la Vorágine: «cabellos negros, rostro blanco, ojos grandes, nariz recta,
barba que empieza a blanquear» (1997: II, 523-531). La siguiente tabla muestra
al anacoreta san Antonio abad, un anciano con hábito y capa sobre la que apa-
rece la letra tau, y un libro, sin otros elementos (la campanilla, el cerdo) que le
identifiquen con el popular san Antón que curaba el «mal de los ardientes». A su
lado, un viejo apóstol, san Pedro, con barba redonda y gris, con los cabellos alre-
dedor de una gran calva, con túnica verde y manto dorado y las llaves del Cielo. 

Al otro lado del banco del retablo se localizan las imágenes de san Pablo y
san Gregorio, el primero con una iconografía muy precisa que se repite constan-
temente a partir de su barba puntiaguda y negra, su calvicie, la túnica dorada en
el caso de San Segundo, el manto de los apóstoles y su principal atributo, la espa-
da del martirio, símbolo así mismo «de su acerada palabra y de su acción apolo-
gética». Junto a él, san Gregorio Magno con los ornamentos pontificales. La últi-
ma tabla muestra a san Francisco de Asís, con hábito pardo, un libro y una de las
cinco llagas en la mano izquierda, y a san Bernardino de Siena, un franciscano
con el hábito de su orden, un libro abierto con un texto («Pater, manifestavi
nomem tuum omnibus hominibus») y su atributo más característico en la icono-
grafía, como apunta Monreal y Tejada, un disco solar que sostiene con la mano
izquierda, con el monograma de Cristo, JHS. Con tanto franciscano pintado a



175

finales del siglo XV no es de extrañar el repentino interés de los frailes menores,
cincuenta años después, por apropiarse material y simbólicamente de un espacio
que acaso consideraran propio. Realizado en tiempos de los Reyes Católicos, el
retablo de la iglesia de San Sebastián, y particularmente su predela, parece asu-
mir una exagerada proliferación de santos que pretendía atraer tanto la curiosi-
dad como la devoción sentimental del espectador. La relación iconográfica no es
demasiado precisa, pues a finales del siglo XV todavía no está globalmente codi-
ficada la simbología de algunos santos. Las mismas consideraciones son aplicables
a las tablas localizadas en las calles y entrecalles del mismo retablo.

El resto del retablo está organizado en una calle central (custodia, talla de san
Segundo) rematada por un ático, dos calles laterales y dos entrecalles, divididas
todas en dos pisos. La imagen del santo titular de la iglesia desde el año 1519 es
tardía, seguramente adquirida entre los años 1654 y 1677, cuando se sustituye
una tabla de principios del XVI dedicada a san Sebastián, con su martirio, y la
coronación de la Virgen, por la estatua del primer prelado. Del resto de las pin-
turas, sólo dos permiten ser identificadas con exactitud. San Miguel Arcángel, en
una de las entrecalles, representado con vestidura talar y capa roja, sosteniendo
en su mano derecha una lanza rematada con banderola, las alas a su espalda, el
demonio (como dragón) a sus pies. Y la imagen del hijo de Zebedeo, Santiago el

Santos Antonio de Padua, Bartolomé, Antonio Abad y Pedro.



176

Mayor, «matamoros», jinete con caballo blanco, con sombrero de peregrino y la
espada para derribar a los musulmanes. Sobre el resto de las imágenes caben mul-
titud de interpretaciones (san Jerónimo, san Ambrosio, obispos, san Gregorio,
etc.), fundamentalmente porque no se perciben aquellos elementos icónicos o
simbólicos que permitan una identificación segura. Como hipótesis se puede
plantear que la pintura de una de las calles laterales, un obispo negro con bácu-
lo y libro en la mano, puede ser san Agustín de Hipona, descartando, por las ves-
tiduras pontificales, a otros santos negros como Benito de Palermo, Gregorio el
Moro y Mauricio. ¿El anónimo pintor representó a Agustín «el africano» como tal?
¿Una extravagancia? ¿Una imagen colectiva de un obispo demasiado lejano en el
tiempo y en la geografía? En el otro extremo, segundo piso, otro obispo, éste con
el hábito de los benedictinos. Y en el primer piso, en las entrecalles, nuevamen-
te dos prelados, blancos y santos, aparentemente sin ningún atributo individuali-
zado que permita su conocimiento. ¿Imágenes de san Segundo? ¿De dos Varones
Apostólicos? Juan Grande (1976: 220) identificaba las imágenes del segundo piso
con un san Ambrosio duplicado en las calles laterales; las del piso inferior con san
Gregorio Magno y san Jerónimo, los tres doctores de la Iglesia latina, a falta de
alguno, acaso porque antes de la definitiva llegada profunda del Renacimiento se
desconocía cualquier emblema, símbolo u objeto icónico que permitiera asociar

Santos Pablo, Gregorio Magno, Francisco de Asís y Bernardino de Siena.



177

Calle y entrecalle del retablo de San Segundo (principios del siglo XVI), con la imagen de santa
Águeda.



178

una pintura con un personaje real o legendario, reproduciéndose constantemen-
te un estereotipo para todos aquellos personajes –obispos, papas, padres de la
Iglesia, incluso abades– demasiado lejanos para las mentes de artistas y patroci-
nadores. Posiblemente el cuerpo del retablo proceda de los primeros años del
siglo XVI, cuando el clérigo Francisco de Pajares, tal vez vinculado a la iglesia de
San Sebastián, llega a un acuerdo con el entallador Juan del Águila para que rea-
lizara un retablo de once varas de medir y seis piezas, con tres calles y dos entre-
calles, «del romano todos y sus pilares del romano», donde posteriormente se
colocarían las tablas del Martirio de San Sebastián (sobre la custodia) y las otras
seis con las imágenes de Santiago, san Miguel, san Agustín, san Gregorio Magno,
san Ambrosio y san Jerónimo. En las décadas siguientes la obra, seguramente no
rematada del todo, se rellenaría con las imágenes de bulto de otros personajes,
remozándose poco a poco el retablo y transmutándose los espacios al ser adjudi-
cados a otros santos: san Segundo sustituye a san Sebastián y san Blas a santa
Lucía. El estado actual del retablo, con un carácter más barroquizante que pro-
cedente de la primera mitad del Quinientos, obedece a la reparación y reforma
que tiene lugar en el año 1653, cuando la cofradía desembolsa 42 reales a un
artesano anónimo, período en que se confirma asimismo la reparación de la cus-
todia por 6 reales ejecutada por el platero Damián de la Traba.

La imagen de la encargada de curar los tumores de pecho, santa Águeda, sea
posiblemente de 1630-1650, representada con los senos cortados sobre una ban-
deja en la mano izquierda y la palma del martirio en la derecha, con una rica ves-
tidura de manto rojo y túnica dorada a la usanza romana. Por otra parte, santa
Lucía, como suele ser habitual en la imaginería del Barroco, está caracterizada por
la palma y un plato con sus ojos, exagerando hasta lo insospechado una creencia
popular que evitaba el simbolismo y consideraba que la doncella de Siracusa
había sido así martirizada, incluso alejándose del fantástico relato de la Leyenda
Dorada para asegurar que la misma santa se había mutilado. La imagen de Lucía,
como puede apreciarse en una fotografía de Gómez-Moreno de 1900-1901, se
encontraba en el retablo mayor, siendo sustituida luego por la talla mediocre de
san Blas. La figura de esta santa se realizó en la última década del siglo XVI, pues
unos años más tarde, en 1615, tuvo que ser reparada por la cofradía de San
Sebastián. La figura de la patrona de Siracusa alcanzó una gran popularidad en el
barrio del Adaja, con frecuentes procesiones y probablemente con una feligresía
amplia, acaso relacionada con el patronazgo de la santa sobre las prostitutas arre-
pentidas, abundantes –como se sabe– en las cercanías de San Segundo y San Llo-
rente. El posterior retablo, ubicado en la nave del mediodía, fue donado por el
escultor y vecino de Ávila Bartolomé Sánchez, incorporando algunas pequeñas
tablas con escenas de la Virgen María (Anunciación, abrazo de san Joaquín y santa
Ana, Juan el Bautista, etc.).

El altar de santa Apolonia data, probablemente, de mediados del siglo XVII,
añadiéndose la mejor imagen (aunque de escasas dimensiones) del barroco cas-
tellano en la ermita del río en la década de los sesenta de dicha centuria, mos-
trando a la mujer mártir de Alejandría con unos espléndidos pliegues en el ropa-



179

Calle y entrecalle del retablo de San Segundo (principios del siglo XVI), con la imagen de san Blas
obispo.



180

je, con una estilización de la figura dada por la curvatura del cuerpo, sin la palma
y con unas tenazas en la mano izquierda.

Obras anteriores a esta última serían las de San Sebastián y San Blas, el pri-
mero asaetado dentro del ritmo de una barroquización cada vez más eficaz para
el espectador, a pesar de su baja calidad y alta fealdad, y el segundo, obispo y
anacoreta (Leyenda Dorada), con atributos episcopales y sin mostrar los elemen-
tos icónicos que pudieran identificarle, es decir, una mano en el cuello y un ras-
trillo o peine de hierro a sus pies (en el martirio sus carnes son desgarradas). La
última imagen se puede datar en las últimas décadas del siglo XVI («Dio este san
Blas Bartolomé Sánchez, escultor», se lee en el pedestal), siendo realizada por el
escultor Sánchez, identificado por Vázquez García (1992: 114) por la autoría en
1570 de una talla de la Virgen para la ermita de la Vega en Cantiveros. De media-
dos del siglo XVI debe ser el Cristo de la Buena Muerte, ubicado en la nave del
aquilón de la ermita, obra atribuida a Isidro de Villoldo (Parrado, 1981: 227), un
escultor perteneciente a la escuela de Berruguete en Ávila que trabaja tanto en su
catedral como en la cartuja de Las Cuevas de Sevilla. Su canon alargado y estric-
tamente lineal, la estilización profunda y el sentido del movimiento son aspectos

Altar de Santa Lucía (s. XVII).



181

formales que se aprecian en el Crucificado de San Segundo, una talla relaciona-
da con el Calvario de la capilla de San Bernabé, en la catedral avilense, con la
barba y los cabellos repintados con posterioridad, y con un ritmo que viene mar-
cado por los paños ondeantes.

Otras obras se reparten en el interior del la ermita de San Segundo: el altar
de Nuestra Señora del Buen Suceso (año 1616), retablos con varias tablas, un
cuadro de Nuestra Señora de la Concepción, otro de san Segundo (en la sacris-
tía), otros de san Antonio y san Juan Nepomuceno (además de, al menos, otros
cinco sin especificar) y otro cuadro dedicado a santa Paula Barbada, obra esta últi-
ma tardía, probablemente de finales del siglo XVIII o principios del XIX, incluso
habría que retrasar tal lienzo. Una obra retardada es también el cuadro dedicado
a santa Teresa en el ábside meridional. Posiblemente se adquirió el lienzo en el
año 1704, momento que coincide con el repintado de la bóveda de horno.
Muchos de estos objetos han desaparecido. La sacristía en la actualidad se mues-
tra totalmente vacía y únicamente en el sobreelevado coro se recogen apartada-
mente dos lienzos en un pésimo estado de conservación, uno dedicado a san
Cristóbal (?) y otro no identificado. Los restos epigráficos del interior de la ermita
son asimismo muy escasos, uno que recuerda la traslación del santo bajo el man-
dato del obispo Manrique y otro por el que se obliga a los curas a decir unas vís-

Altar de Santa Apolonia (s. XVII).



182

peras y misas por el alma de Gaspar Corral: «Los capellanes desta yglesia son obli-
gados a dezir perpetuamente vísperas i misa cantada, día de Nuestra Señora de
la Asunción, por Gaspar Corral e sus defuntos; dotó para ello XV de censo».

Cabe destacar algunas consideraciones. En primer lugar, la abundancia de
imágenes un tanto vulgares procedentes de la imaginería barroca sobre los márti-
res de la «era de las persecuciones». Segundo, el desapercibimiento que por parte
de los cofrades se da a la imagen de Juan de Juni, prestando más atención a las
reliquias o a las obras recién adquiridas. Por último, la problemática aldeana de
Cardeñosa, por su representación iconográfica tras el Concilio de Trento, apenas
es destacada por los cofrades en sus simulacros de imágenes, pinturas o retablos,
sí, en cambio, por las escasas reliquias y su misterioso paso por la ermita del río. 

La indigencia económica de la iglesia de San Segundo (y de las iglesias parro-
quiales, capillas y cofradías de la ciudad) no permitía unos gastos excesivos ni
para el mantenimiento de la fábrica ni para las celebraciones litúrgicas. La acu-
mulación de santos (Segundo, Lucía, Sebastián, Águeda y Paula Barbada) tuvo
que provocar necesariamente el olvido institucional de alguno de ellos (santa Bar-
bada), mientras que los otros habían perdido el valor de los siglos XVI y XVII. La
iglesia, eso sí, aparece bajo la única advocación del obispo Segundo, cuando en

Cristo de la Buena Muerte, atribuido a Isidro de Villoldo.



183

San Sebastián.



184

los años anteriores la titularidad era doble o triplemente compartida. Desde fina-
les del siglo XVII, la fábrica de San Segundo percibía en algunos años unas rentas
por el «prado de San Segundo» (junto a la misma iglesia) y por unas tierras situa-
das y encensadas en los términos de Aveinte, Gotarrendura, Hernansancho,
Narros de Saldueña y Muñomer del Peco25. Las propiedades referidas en el docu-
mento entregado al cura párroco Francisco Manzano eran las siguientes: una
aranzada de viña en el despoblado de Berrendilla (término de Muñomer), otra
viña de tres aranzadas en el despoblado de Blasco Pascual, en el camino de Fon-
tiveros, una tierra de pan llevar en el sitio de Riohondo, dos obradas y media de
tierra en el término del lugar de Muñogrande, un pedazo de tierras de tres cuar-
tas en Ortigosa, otros en Blasco Pascual y Viñegra de Moraña (paraje de Salmo-
ral), y unas viñas en Narros de Saldueña, más dos aranzadas en el camino de
Muñomer a Fontiveros. Los ingresos de la cofradía se incrementaron en 1694 por
una escritura de venta otorgada por el escribano de Aveinte, Álvaro del Pino, de
unas tierras, prados y viñas en Aveinte y Valseca. Por otra parte, la fábrica de la
capilla de San Segundo, en la catedral, pagaba a la ermita del Adaja 500 reales
anuales. Cifras empequeñecidas para una coyuntura económica claramente
regresiva en la ciudad de Ávila. La decadencia se mostraba asimismo en otras igle-
sias y ermitas. Entre los años 1764 y 1771 los mayordomos recaudan 4.468 rea-
les y 24 maravedíes, gastándose 3.093 reales y 33 mrs. En los años siguientes se
acentuará la tendencia ahorradora por parte de la cofradía, es decir, tratando los
hermanos de mantener unos alcances beneficiosos para la fábrica tal vez a la
espera de tiempos aún peores, pero justo en unos años en los que la actividad de
las cofradías abulenses, particularmente las devocionales, parecen aguantar un
nuevo impulso, con quinientas ochenta y cuatro hermandades cuyos gastos anua-
les ascendían a los 198.204 reales, generando un gasto medio de 339,39 rs. fren-
te a los 433,50 rs. del gasto promedio de Castilla (Arias y López, 1997: 429). A
finales del siglo XVIII, el provisor don Miguel Canales ofrece unas cuentas referi-
das al año 178126 similares a las de centurias anteriores. El cargo supuso 5.432
reales y 13 maravedíes, procedentes del alcance del curso anterior (4.772 rs.) y
derivados del alquiler de la casa de Santa Lucía y la venta de una cerca en la calle
de Cardeñosa, 180 reales de limosnas de santa Lucía, santa Águeda, santa Apo-
lonia y san Blas, 50 rs. de la limosna del aceite y otros ingresos. Por el contrario,
la data alcanza solo los 1.427 reales por una inversiones en el trastejo de la igle-
sia, una lámpara, compra de cera (41 rs. y 26 mrs.), una cerradura, pago de 24
rs. al sacristán, 30 reales «por el refresco dado por mí en los días que han vajado
el Ilmo. Cavildo a la fiesta del santo y letanías» y demás gastos. Antes de las des-
amortizaciones del siglo XIX, en el año 1817 la ermita seguía percibiendo las ren-
tas del prado y de las tierras anteriormente citadas, además de los 500 reales.

25 A.C.A. Apeo de las heredades pertenecientes al beneficio curado de la iglesia de San Segun-
do, extramuros de Ávila, practicado a instancias de don Francisco Manzano, cura propio, ante el nota-
rio don Sancho Fernández de Maruri, 1765.

26 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5.



185

Retablo del ábside septentrional: Nuestra Señora del Buen Suceso y santa Paula Barbada.



186

Retablo del ábside meridional, con un lienzo de santa Teresa (año 1704) y la talla procesional 
de san Segundo realizada, a mediados del siglo XX, por el escultor Antonio Arenas.



187



188

RELACIÓN DE HERMANOS DE LA COFRADÍA DE 
SAN SEBASTIÁN Y SAN SEGUNDO, SIGLOS XVI-XVII

AÑOS HERMANOS
[1258] [Juan, clérigo]
[1360] [Martín Ferrandi, clérigo]
[1448] [Juan González, peraile, mayordomo de San Sebastián]
1519 Cristóbal del Barco, mercader, origen judeoconverso
1519 Juan Dávila del Barco
1519 Jerónimo Gallego
1519 Cristóbal de Henao, propietario agrícola, capitán comunero
1519 [Inés de Henao, sanada por San Segundo, 

mujer de C. del Barco]
1519 Pedro de las Navas, mercader, pechero de San Esteban
1519 Lope Fernández Gallego, mercader, comunero

1519-1521 Silvestre Fernández Gallego, mercader, comunero
1519-1523 Cristóbal Álvarez, propietario agrícola, comunero

1520 Gabriel Verdugo, clérigo de San Sebastián
1521 Álvaro (Álvar) Gómez
1521 Domingo Hernández
1521 Juan Lorenzo, mayordomo de la cofradía
1521 Alonso de las Navas
1521 Alonso Rodríguez de Logroño
1521 Juan de San Pedro
1521 Alonso de Valverde
1544 Cristóbal de Muñohierro, camarero
1544 Alonso Núñez



189

AÑOS HERMANOS

1544 Francisco González
1544 Cristóbal Dávila
1548 Juan de Almeida
1548 Hernando Álvarez
1548 Lázaro Gómez
1548 Francisco Gómez de Santisteban, hospitalario
1548 Alonso López, regidor de la hermandad
1548 ¿Francisco López?
1548 Francisco de las Navas, tabernero
1548 Alonso de Robledo
1548 Cristóbal de Salazar
1548 Juan de San Martín
1548 Francisco de Santiago, regidor de la hermandad
1548 Juan de la Torre

1548-1550 Juan Suárez
1550 [Francisca López]
1564 [María de las Torres, vecina del Cucadero]
1573 Antonio Dávila, zapatero, 80 años
1573 Roque Dávila, mayordomo de la ciudad
1573 Vicente Dávila
1573 Mateo Panza, barbero, 67 años
1573 Juan Díaz, patrón de la cofradía
1573 Antonio Gómez, procurador general del Común
1573 Francisco Gómez de Santisteban, «hospitalero», 73 años
1573 Francisco de las Navas, mercader
1573 Francisco de las Navas, tabernero
1573 Juan de las Navas, patrón de la cofradía
1573 Francisco de Santiago, patrón de la cofradía
1573 Diego Sánchez, capellán
1573 Evangelista de Santiago, capellán
1586 Juan de Bonilla, curtidor
1586 [Agustina Rodríguez, mujer de J. de Bonilla]
1589 Bernabé de Fontiveros, mayordomo de la fábrica
1589 Pedro Coquero [¿Zoquero?]



190

AÑOS HERMANOS

1589 Francisco de Fontiveros, morisco, vecino de la c. Empedrada, 
tío de un morisco arriero convertido

1589 Pedro Galán
1589 Alberto Gómez, sacristán
1589 Francisco Gómez, sacristán
1589 Pedro Hernández, portero y mullidor
1589 Francisco López
1589 Juan de Manzaneros
1589 Gaspar Martín
1589 Gregorio de Medina, diputado de la cuadrilla de San Esteban
1589 Francisco Juan Melchor Gutiérrez
1589 Francisco de las Navas, cordonero, 

morisco, vecino de San Esteban
1589 Francisco de las Navas, tabernero, vecino de San Andrés
1594 Antonio Gómez Vela
1594 Gregorio de Medina
1594 Francisco de Santiago, vecino de Santiago, 

hermano del clérigo Diego
1594 Agustín de las Navas Adrada
1598 Juan de Almeida
1598 Hernando Álvarez
1598 Lázaro Gómez
1598 ¿Melchor Gómez?
1598 Francisco Gómez de Salazar
1598 Francisco López de Ávila
1598 Francisco de las Navas
1598 Alonso de Robledo
1598 Cristóbal de Salazar
1598 Juan de San Martín
1598 Juan de la Torre
1599 [Francisca Gutiérrez, vecina de las Losillas, en el Puente Adaja] 
1600 Cristóbal de Carrión
1600 Juan Bautista de la Cruz
1600 Gaspar Dávila de la Peña, racionero, patrón de la cofradía
1600 Juan Dávila



191

AÑOS HERMANOS

1600 Roque Dávila
1600 Agustín de las Navas
1600 Mateo de las Piñuelas
1600 Diego de la Puente
1600 Francisco de la Puente
1600 Diego Rodríguez
1600 Jerónimo de Santiago
1603 Diego de Bracamonte, deán, patrón de la cofradía
1603 Pedro de Tablares, arcediano, patrón de la cofradía
1611 Juan Bautista de la Cruz, mayordomo
1612 Juan López, mayordomo
1612 Bartolomé Sánchez, escultor
1615 Vicente de Bonilla, capellán
1615 Juan Bautista de la Cruz, mayordomo
1615 Juan Gutiérrez, zapatero
1615 Diego Rodríguez, patrón de la cofradía
1615 Gregorio de Medina, patrón de la cofradía, 

procurador general del Común en 1607
1615 Diego Sánchez, tejedor en el Cucadero
1616 Hernando Ramírez, capellán
1619 Juan Bautista de la Cruz, mayordomo
1619 Bartolomé Muñoz de Burgos, capellán

1619-1621 Diego de la Puente, mayordomo
1619-1622 Diego Velayos, mayordomo
1622-1632 Jerónimo de Santiago, mercader, mayordomo

1624 Francisco Álvarez, tendero
1624 Juan Bautista de la Cruz
1624 Juan Díaz
1624 Pedro González
1624 Cristóbal Gutiérrez, escribano de la cofradía
1624 Juan Gutiérrez, zapatero
1624 Pedro Jiménez
1624 Marcos, mullidor
1624 Bartolomé Muñoz de Burgos, capellán
1624 Gregorio Ramos, cerero



192

AÑOS HERMANOS

1629-1630 Pedro González, mayordomo
1630-1633 Juan Bautista de la Cruz, mayordomo

1634 Agustín Gutiérrez, mayordomo
1634-1643 Diego de Velchos, mayordomo y patrón, familiar de la 

Inquisición
1643 Francisco Álvarez, curtidor
1643 Sebastián Dávila
1643 Agustín Gutiérrez
1643 Marcos López

1643-1646 A. de Santiago, mayordomo
1647 Agustín Gutiérrez, mayordomo
1653 Juan López, fabricante de paños
1653 Juan Martín, maestro de albañilería, mayordomo
1653 Jerónimo de Santiago, mercader
1679 Gaspar Ibáñez de Segovia, presbítero y mayordomo



193

El arrabal del Puente Adaja en el siglo XVI (según F.A. Ferrer García)

Diseño gráfico: J. Ferrer García.



194

La trama urbana de Ávila en los siglos XVI y XVII era bien distinta de la actual.
La barriada de San Esteban estaba formada por casas con huertos y corrales.
Desde el eje de la puerta de Montenegro con la del Carmen, hacia el río, los
espacios desocupados con dedicación agraria (huertos) o artesanal (hornos, meta-
les y cerámicas, tejidos) eran dominantes. El lienzo amurallado del oeste formaba
también una continuidad artesanal desde la aceña de La Losa hasta la del Puen-
te. En la proximidades del puente de los «malatos» se encontraban San Lázaro a
un lado y el molino harinero de cinco ruedas sobre el que se levantará, a fines del
XVIII, la fábrica de tejidos. En la misma ribera de San Sebastián y San Segundo,
hacia el norte, la pequeña construcción dedicada a San Llorente. El doble cintu-
rón formado por iglesias continuaba con San Bartolomé, San Martín y San Andrés.
A la otra orilla del Adaja, las ermitas de San Julián y San Mateo y probablemente
las ruinas del convento cisterciense de San Clemente. En la panorámica de la ciu-
dad que en 1570 realiza el holandés Anton Van der Wyngaerde se observa el
caserío acumulado al lado de la ermita de San Segundo, los muros de separación
de la iglesia y los edificios asociados a la misma. Aunque se habían realizado

El arrabal del Puente, según la panorámica de Antón Van Wyngaerde o Antonio de las Viñas en 1570.



195



196

reformas interiores en los años 1519 y 1520, la ermita todavía conservaba su ori-
ginal puerta occidental, románica, que luego será sustituida por una con arco car-
panel y un óculo en el mismo muro. Adosado al edifico del primer obispo se vis-
lumbra la construcción de dos plantas que entre 1600 y 1610 será utilizada por
los carmelitas descalzos. En el siglo XVII las intervenciones arquitectónicas son
mínimas. Los cofrades se preocupan por construir una nueva tapia hacia la igle-
sia de San Llorente y unas paredes junto al «prado de San Segundo», situado entre
las dos pequeñas iglesias (ocuparía buena parte del antiguo mercado de ganados,
o las instalaciones de la policía local y del palacio de congresos); además se
comunica directamente la ermita del obispo con el palomar y se facilita el acce-
so hacia la calleja que comunica el río con el camino al lado de las murallas. La
plazuela de San Segundo se convirtió en el punto de referencia de un arrabal emi-
nentemente industrioso, delimitando las tenerías, aljibes, batanes y molinos tan
abundantes en las cercanías del río. En el siglo XVIII se produce la intervención
directa en el arrabal con la creación de la Real Fábrica de Algodón27. 

Dos siglos después, la transformación total se ha completado: espacios des-
urbanizados, casas adosadas y acosadas, derribo de viejos muros, creación de
conjuntos panorámicos atemporales listos para ser fotografiados por los escasos
turistas que se acercan a la zona, eliminación de uno de los pocos barrios que,
aunque contaminante en muchos sentidos, respondía a las características urbanas
e históricas de los siglos modernos.

Mártires y santos, devociones y ceremonias establecidas, héroes glorificados
y ciudadanos anónimos y silenciosos definen la historia de la ciudad castellana.
La ausencia y la omisión parece que han caracterizado a los abulenses. Tras tan-
tos avatares, largas disputas, numerosas confusiones y extremas unanimidades
entre los cronistas de Ávila, la ciudad cree haber conseguido en los siglos XVI y
XVII su propia identidad, una equivalencia sostenida aún entre algunos sectores
ciudadanos. Una autosuficiencia basada en un esplendor pasado y pasajero. Al
final, escribía Cela, el viajero lo que percibe es que «sin entrar ni salir en el tema,
se le hacen siempre muy sospechosos y cuesta arriba estos patriotismos, de arri-
mar cada cual el ascua a su pez y, cortando por lo sano, se limita a no creer a nin-
guno y dejar las cosas en paz y como están» (Camilo J. Cela, Judíos, moros y cris-
tianos, 1956). O un tópico difícil de erradicar, el de una ciudad «tan de iglesia y
rezo, o de tanta armadura, caballería y nobleza, que es mortalmente aburrida y
está mortalmente muerta, o al menos atacada de una tan profunda acedía pro-
vinciana, que nada ha podido remediar» (José Jiménez Lozano, Ávila, 1988). 

27 La Real Fábrica de Algodón se transmutó tiempo después en una Fábrica de Harinas, obje-
to de polémica entre ciertos sectores abulenses: «La Fábrica se ha convertido en un asunto candente
que hay que suprimir cuanto antes porque mina también la moral de sus detractores, plantea contra-
dicciones y acusaciones de ignorancia, suscita críticas a la gestión municipal y se ha convertido en
bandera y tótem de otros grupos que quieren intervenir –otra Ávila en definitiva», p. 111. Vid. M.ª
Cátedra, «La manipulación del patrimonio cultural: la Fábrica de Harinas de Ávila», Política y Socie-
dad, 27 (1998), pp. 89-116.



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS





199

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ARIAS DE SAAVEDRA, Inmaculada y LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Luis M.,
«Debate político y control estatal de las cofradías españolas en el siglo XVIII».
Bulletin Hispanique, 99/2 (1997), pp. 421-450. 

ARIZ, Luis, Historia de las grandezas de la ciudad de Ávila, Alcalá de Henares,
1607 (edición facsímil), Ávila, Caja General de Ahorros, 1978.

AYORA DE CÓRDOVA, Gonzalo de, Epílogo de algunas cosas dignas de memoria
pertenecientes a la illustre y muy magnífica e muy noble e muy leal ciudad de
Ávila, Salamanca, Lorenzo de Liom de Dei, 1519; copia manuscrita de 1810,
Biblioteca del Archivo Diocesano de Ávila.

BAJTIN, Mijail, La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El con-
texto de François Rabelais, Barcelona, Barral, 1974.

BALLESTEROS, Enrique, Estudio histórico de Ávila y su territorio, Ávila, Manuel
Sarachaga, 1896.

BANGO TORVISO, Isidro, El románico en Castilla y León, Madrid, Banco de San-
tander, 1997.

BARRIOS GARCÍA, Ángel (coord.), Historia de Ávila. II. Edad Media (siglos VIII-
XIII), Ávila, Institución «Gran Duque de Alba»-Caja de Ahorros, 2000.

BARRIOS GARCÍA, Ángel y otros, La Muralla de Ávila, Madrid, Fundación Caja
Madrid, 2003.

BELMONTE DÍAZ, José, La ciudad de Ávila: estudio histórico, Ávila, Caja de Aho-
rros, 1985.

BELMONTE DÍAZ, José, Los comuneros de la Santa Junta. La «Constitución de
Ávila», Ávila, Caja de Ahorros, 1986.

BENITO DOMÍNGUEZ, Ignacio de, «Ermita y sepulcro de San Segundo». Boletín
de la Sociedad Española de Excursiones, 1893, pp. 23-27.

BERNAT VISTARINI, Antonio y CULL, John T., Enciclopedia de los emblemas espa-
ñoles ilustrados, Madrid, Akal, 1999.

CÁMARA MUÑOZ, Alicia, «La fortificación de la monarquía de Felipe II». Espa-
cio, Tiempo y Forma, VII, 2 (Madrid, UNED, 1989), pp. 73-78.

CÁMARA MUÑOZ, Alicia, «La arquitectura militar y los ingenieros de la monar-
quía española: aspectos de una profesión (1530-1650)». Revista de la Universi-
dad Complutense, 3 (1981), pp. 255-269.



200

CARO BAROJA, Julio, Las formas complejas de la vida religiosa. Religión, sociedad
y carácter en la España de los siglos XVI y XVII, Madrid, Akal, 1978.

CARO BAROJA, Julio, Las falsificaciones de la Historia (en relación con la de Espa-
ña), Barcelona, Seix Barral, 1992.

CÁTEDRA, María, Un santo para una ciudad. Ensayo de antropología urbana, Bar-
celona, Ariel, 1997.

CÁTEDRA, María, La construcción simbólica de las ciudades y los sexos. Hombres
y mujeres en la génesis de Ávila y Évora, Evora, Artigos e Publicaçòes, 2002. 

CERVERA VERA, Luis, «Las obras y trabajos de Francisco de Mora en Ávila». Archi-
vo Español de Arte, 240 (1987), pp. 401-417). 

CIANCA, Antonio de, Historia de la vida, invención, milagros y translación de San
Segundo, primero obispo de Ávila, y recopilación de los obispos sucessores
suyos…, Madrid, 1595 (edición J. Arribas, Ávila, Institución «Gran Duque de
Alba», 1933).

CIRLOT, Juan Eduardo, Diccionario de símbolos, Madrid, Siruela, 1997.
COVARRUBIAS, Sebastián de, Tesoro de la lengua castellana o española (1611),

ed. M. de Riquer, Barcelona, Alta Fulla, 1998.
CHECA, Fernando, Pintura y escultura del Renacimiento en España, 1450-1600,

Madrid, Cátedra, 1983.
DUBY, Georges, Le temps des catedrales. L’art et la société, 980-1420, Paris, Galli-

mard, 1976.
ELLIOTT, John H., El conde-duque de Olivares, Barcelona, Crítica, 1990.
FABIÁN, J. Francisco y MARINÉ, María, «Novedades de epigrafía latina abulense».

Cuadernos Abulenses, 29 (2000), pp. 119-132.
FÁBREGA, Mariana A., «Asociacionismo y religiosidad. Una mirada en torno al

espacio cofradiero abulense en el tránsito de la modernidad». Cuadernos de
Historia de España, 78/1 (2003), pp. 67-102.

FÁBREGA GRAU, Ángel, Pasionario Hispánico. Estudio, Madrid-Barcelona, CSIC,
1953.

FERNÁNDEZ VALENCIA, Bartolomé, Historia de San Vicente y grandezas de Ávila
(1676), edición T. Sobrino Chomón, Ávila, Institución «Gran Duque de Alba»,
1992.

FERRANDO ROIG, Juan, Iconografía de los santos, Barcelona, Omega, 1950.
FERRER GARCÍA, David, Ávila y la literatura del Barroco, Ávila, Institución «Gran

Duque de Alba» (Monografías Literarias, 4), 2004.
FERRER GARCÍA, Félix A., «Las funciones perdidas de los mártires. El culto a los

santos Vicente, Sabina y Cristeta de Ávila», en Antropología en Castilla y León e
Iberoamérica. Aspectos generales y religiosidades populares, Salamanca, Junta
de Castilla y León, 1998, pp. 437-447.

FERRER GARCIA, Félix A., «Religión y festejos taurinos en Ávila, siglos XVII-XVIII».
Cuadernos Abulenses, 27 (1998), pp. 133-182.

FERRER GARCÍA, Félix A.,«Documentros sobre los cofrades de San Sebastián y los
carmelitas calzados (siglos XVI-XVII)». Cuadernos Abulenses, 33 (2005), pp. 153-
186.



201

FERRER GARCÍA, Félix A., «Tecnología hidráulica y división enfitéutica de la pro-
piedad. Los molinos abulenses del Adaja entre los siglos XIV y XVIII», en Home-
naje a Ángel Barrios García, 3 vols., Ávila, Institución «Gran Duque de Alba»,
2006, pp. 417-465. 

FLÓREZ, Enrique, España sagrada. Theatro geográphico-histórico de la Iglesia de
España, T. XIV, Madrid, Antonio Marín, 1758.

GARCÍA VILLADA, Zacarías, Historia eclesiástica de España. I. El cristianismo
durante la dominación romana, Madrid, Compañía Íbero-Americana de Publi-
caciones, 1929.

GINZBURG, Carlo, Il formaggio e i vermi. Il cosmo di un mugnaio dell’500, Tori-
no, Einaudi, 1974.

GODOY ALCÁNTARA, José, Historia crítica de los ‘Falsos cronicones’, Madrid,
Imprenta de M. Rivadeneyra, 1868.

GÓMEZ-MORENO, Manuel, Catálogo monumental de Ávila, 3 vols., Ávila, Insti-
tución «Gran Duque de Alba», 1983.

GÓMEZ HERNÁNDEZ, Alfonso, «El culto a la Virgen como manifestación de con-
flictos intracomunales», en Antropología en Castilla y León…, pp. 215-230.

GONZÁLEZ DÁVILA, Gil, «Teatro eclesiástico de la Santa Iglesia Apostólica de
Ávila y vida de sus hombres ilustres». Teatro eclesiástico de las Iglesias metropo-
litanas de los reynos de las dos Castillas, II, Madrid, Pedro de Horma Villanue-
va, 1647, pp. 187-319.

GONZÁLEZ Y GONZÁLEZ, Nicolás, San Juan de la Cruz en Ávila, Ávila, Caja Cen-
tral de Ahorros, 1972.

GRANDE MARTÍN, Juan, Castillos en la tierra de Ávila y emoción de la ciudad,
Ávila, Excma. Diputación de Ávila, 1976.

GRAVES, Robert, Los mitos griegos, 2 vols., Madrid, Alianza, 1985.
GUTIÉRREZ ROBLEDO, José Luis, Las iglesias románicas de la ciudad de Ávila,

Ávila, Caja General de Ahorros, 1982.
GUTIÉRREZ ROBLEDO, José Luis, «Arquitectura románica y mudéjar en Ávila»,

en Historia de Ávila…, pp. 517-584.
HERAS HERNÁNDEZ, Félix de las, La Catedral de Ávila, Ávila, 1981.
HERNÁNDEZ, Ferreol, «Los hijos de san Ignacio en Ávila». El Diario de Ávila,

1956, julio, 31, p. 3.
HOBSBAWM, Eric J. y RANGER, Terence (eds.), La invención de la tradición, Bar-

celona, Crítica, 2002.
KAMEN, Henri, Cambio cultural en la sociedad del Siglo de Oro. Cataluña y Cas-

tilla, siglos XVI-XVII, Madrid, Siglo XXI, 1998.
LE GOFF, Jacques, «Mestieri leciti e mestieri illeciti nell’Occidente medievale», en

Tempo della Chiesa e tempo del mercante, Torino, Einaudi, 1977.
LUIS LÓPEZ,Carmelo, «Mitos, leyendas, tradiciones y hazañas», en Historia de

Ávila. III Edad Media (siglos XIV-XV), Ávila, Institución «Gran Duque de Ávila»-
Caja de Ahorros, 2006, pp. 457-531.

MARTÍN CARRAMOLINO, Juan, Historia de Ávila, su provincia y obispado, 3
vols., Madrid, Juan Aguado, 1872-1873.



202

MARTÍN GONZÁLEZ, Juan José, «El convento de Santa Teresa de Ávila». Boletín
del Seminario de Arte y Arqueología, XLII (1976), pp. 317-340.

MARTÍN GONZÁLEZ, Juan José, Escultura barroca en España, 1600-1770,
Madrid, Cátedra, 1998.

MAYORAL FERNÁNDEZ, José, El municipio de Ávila. Estudio histórico, Ávila, Ins-
tituto «Alonso de Madrigal», 1958.

MELGAR Y ÁLVAREZ DE ABREU, Juan N., Guía descriptiva de Ávila del Rey, Ávila,
Imprenta de Senén Martín, 1930.

MONREAL Y TEJADA, Luis, Iconografía del cristianismo, Barcelona, El Acantilado,
2000. 

MUÑOZ JIMÉNEZ, José Miguel, Arquitectura carmelitana (1562-1800), Ávila, Ins-
titución «Gran Duque de Alba», 1990.

PAJARES, José Luis, Redescubrir Ávila, Ávila, Miján, 1998.
PARRADO DEL OLMO, José María, Los escultores seguidores de Berruguete en

Ávila, Ávila, Caja Central de Ahorros, 1981.
PÉREZ DE URBEL, Justo, Año cristiano I, Madrid, Fax, 1940.
PICATOSTE, Valentín, Tradiciones de Ávila, Madrid, Miguel Romero, 1888.
PICATOSTE, Valentín, Descripción e historia política, eclesiástica y monumental

de España para uso de la juventud. Provincia de Ávila, Madrid, Librería de la
Viuda de Hernando y C.ª, 1890.

RÉAU, Louis, Iconografía del arte cristiano. Iconografía de los santos. Repertorios,
Barcelona, Serbal, 1998.

RÉAU, Louis, Iconografía del arte cristiano. Introducción general, Barcelona, Ser-
bal, 2000. 

RODRÍGUEZ ALMEIDA, Emilio, El cáliz de San Segundo de la catedral de Ávila,
Ávila, Institución «Gran Duque de Alba», 1997.

RUIZ AYÚCAR, Eduardo, Sepulcros artísticos de Ávila. Pequeña historia local,
Ávila, Institución «Gran Duque de Alba», 1985.

RUIZ MARTÍN, Fernando, «Demografía eclesiástica de España», en Diccionario de
historia eclesiástica de España, T. 1, Madrid, BAC, 1972.

SABE ANDREU, Ana Mª, Las cofradías de Ávila en la Edad Moderna, Ávila, Insti-
tución «Gran Duque de Alba», 2000.

SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Andrés, La beneficencia en Ávila. Actividad hospitalaria del
cabildo catedralicio (siglos XVI-XIX), Ávila, Institución «Gran Duque de Alba»,
2000.

SILVA MAROTO, Pilar, «Nuevos datos para la biografía de Sansón Florentín».
Archivo Español de Arqueología, 44 (1971), pp. 155-163. 

SOBRINO CHOMÓN, Tomás, Episcopado abulense, siglos XVI-XVIII, Ávila, Insti-
tución «Gran Duque de Alba», 1983.

STEGGINK, Otto, La reforma del Carmelo español. La visita canónica del general
Rubeo y su encuentro con santa Teresa (1566-1567), Ávila, Institución «Gran
Duque de Alba», 1993.

TAPIA SÁNCHEZ, Serafín de, «Estructura ocupacional de Ávila en el siglo XVI», en
Actas. El pasado histórico de Castilla y León, vol. II, Valladolid, Junta de Castilla
y León, 1984, pp. 201-223.



203

TAPIA SÁNCHEZ, Serafín de, «Los factores de la evolución demográfica de Ávila
en el siglo XVI». Cuadernos Abulenses, 5 (1986), pp. 113-200.

TAPIA SÁNCHEZ, Serafín de, La comunidad morisca de Ávila, Ávila, Institución
«Gran Duque de Alba», 1991.

TELLO MARTÍNEZ, José, Cathálogo sagrado de los obispos… de Ávila (1778), edi-
ción F.A. Ferrer García, Ávila, Institución «Gran Duque de Alba», 2001.

TRONCOSO, Juan, Glorias y triunfos de la Iglesia de España, 5 vols., Madrid,
Viuda de D. Antonio Yenes, 1949.

VALDEAVELLANO, Luis G. de, Historia de España. De los orígenes a la Baja Edad
Media, 2 vols., Madrid, Revista de Occidente, 1967.

VALENCIA GARCÍA, M.ª de los Ángeles, «Santa Paula Barbada o el precio de la
emancipación», en Antropología en Castilla y León…, pp. 347-363.

VALENCIA GARCÍA, M.ª de los Ángeles, Simbólica femenina y producción de con-
textos culturales. El caso de la Santa Barbada, Ávila, Institución «Gran Duque de
Alba», 2004.

VÁZQUEZ GARCÍA, Francisco, «Escultores, ensambladores, entalladores, maes-
tros de cantería, etc.». Cuadernos Abulenses, 17 (1992), pp. 111-176.

VEGA, Ángel C., «La venida de san Pablo a España y los Varones Apostólicos».
Boletín de la Real Academia de la Historia, CLIV (1964), pp. 7-78.

VEREDAS RODRÍGUEZ, Antonio, Ávila de los Caballeros. Descripción artístico-
histórica de la capital y pueblos más interesantes de la provincia, Ávila, Adrián
Medrano, 1935.

VILA DA VILA, M.ª Margarita, Ávila románica: talleres escultóricos de filiación his-
pano-languedociana, Ávila, Institución «Gran Duque de Alba», 1999.

VILA DA VILA, M.ª Margarita, «La escultura románica en Ávila», en Historia de
Ávila…, pp. 587-630.

VIVES, José, «Tradición y leyenda en la hagiografía hispánica». Hispania Sacra,
XVII (1964), pp. 495-508.

VIVES, José y FÁBREGA, Ángel, «Calendarios hispánicos anteriores al siglo XII».
Hispania Sacra, II (1949), pp. 119-146.

VORÁGINE, Santiago de la, La leyenda dorada, 2 vols., Madrid, Alianza, 1996.
VV.AA., Catálogo monumental de Castilla y León. Bienes inmuebles declarados I,

Salamanca, Junta de Castilla y León, 1995.





LIBROS PUBLICADOS EN ESTA COLECCIÓN

1 LUIS LÓPEZ, Carmelo y otros. Guía del Románico de Ávila y primer Mudéjar
de La Moraña. 1982. ISBN 84-00051-83-1.

2 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Toponimia de Ávila. 1983. ISBN 84-00053-06-0.
3 ROBLES DÉGANO, Felipe. Peri-Hermenías. 1983. ISBN 84-00054-54-7.
4 GÓMEZ MORENO, Manuel. Catálogo Monumental de Ávila. 2003. 

ISBN 84-00054-70-9.
5 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, Mª Jesús. La Capilla Mayor del Monasterio de Gracia.

1982. ISBN 84-00052-56-0.
6 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Abulense, Siglos XVI-XVIII. 1983.

ISBN 84-00055-58-6.
7 HEDO, Jesús. Antología de Nicasio Hernández Luquero. 1985. 

ISBN 84-39852-58-4.
8 GONZÁLEZ HONTORIA, Guadalupe y otros. El Arte Popular en Ávila. 1985.

ISBN 84-39852-56-8.
9 GARZÓN GARZÓN, Juan María. El Real Hospital de Madrigal. 1985. 

ISBN 84-39852-57-6.
10 MARTÍN MARTÍN, Victoriano y otros. Estructura Socioeconómica de la Pro-

vincia de Ávila. 1985. ISBN 84-39853-55-X.
11 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, María Jesús y otros. El Retablo de la Iglesia de San

Miguel de Arévalo y su restauración. 1985. ISBN 84-00061-02-0.
12 RUIZ-AYÚCAR, Eduardo. Sepulcros artísticos de Ávila. 1985. 

ISBN 84-00060-94-6.
13 CABEZA SÁNCHEZ-ALBORNOZ, María Cruz. La Tierra Llana de Ávila en los

siglos XV-XVI. Análisis de la documentación del Mayorazgo de La Serna (Ávila).
1985. ISBN 84-39855-76-1.

14 ARNÁIZ GORROÑO, María José y otros. La Iglesia y Convento de la Santa en
Ávila. 1986. ISBN 84-50534-23-2.

15 SOMOZA ZAZO, Juan José y otros. Itinerarios Geológicos. 1986. 
ISBN 84-00063-50-3.

16 ARIAS CABEZUDO, Pilar; LÓPEZ VÁZQUEZ, Miguel; y SÁNCHEZ SASTRE,
José. Catálogo de la escultura zoomorfa, protohistórica y romana de tradición
indígena de la Provincia de Ávila. 1986. ISBN 84-00063-72-4.

205



17 FERNÁNDEZ GÓMEZ, Fernando. Excavaciones arqueológicas en El Raso de
Candeleda. 1986. ISBN 84-50547-50-4.

18 PABLO MAROTO, Daniel de y otros. Introducción a San Juan de la Cruz. 1987.
ISBN 84-00065-65-4.

19 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, María Jesús y otros. La Ermita de Nuestra Señora de
las Vacas de Ávila y la restauración de su retablo. 1987. ISBN 84-50554-55-1.

20 LUIS LÓPEZ, Carmelo. La Comunidad de Villa y Tierra de Piedrahíta en el trán-
sito de la Edad Media a la Moderna. 1987. ISBN 84-60050-94-7.

21 MORALES MUÑIZ, María Dolores. Alfonso de Ávila, Rey de Castilla. 1988.
ISBN 84-00067-85-1.

22 DESCALZO LORENZO, Amalia. Aldeavieja y su Santuario de la Virgen del
Cubillo. 1988. ISBN 84-86930-00-6.

23 GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. El reportaje gráfico abulense. 1988. 
ISBN 84-86930-04-9.

24 CEPEDA ADÁN, José y otros. Antropología de San Juan de la Cruz. 1988.
ISBN 84-86930-06-5.

25 SÁNCHEZ MATA, Daniel. Flora y vegetación del Macizo Oriental de la Sierra
de Gredos. 1989. ISBN 84-86930-17-0.

26 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. La industria textil en Ávila durante la etapa final
del Antiguo Régimen. La Real Fábrica de Algodón. 1989. ISBN 84-86930-13-8.

27 GARCÍA MARTÍN, Pedro. El substrato abulense de Jorge Santayana. 1990.
ISBN 84-86930-23-5.

28 MARTÍN JIMÉNEZ, María Isabel. El paisaje cerealista y pinariego de la tierra
llana de Ávila. El interfluvio Adaja-Arevalillo. 1990. ISBN 84-86930-27-8.

29 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Abulense. Siglo XIX. 1990. 
ISBN 84-86930-30-8.

30 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, Irene. El proceso desamortizador en la Provincia de
Ávila (1836-1883). 1990. ISBN 84-86930-16-2.

31 RODRÍGUEZ, José Vicente y otros. Aspectos históricos de San Juan de la Cruz.
1990. ISBN 84-86930-33-2.

32 VÁZQUEZ GARCÍA, Francisco. El Infante don Luis A. de Borbón y Farnesio.
1990. ISBN 84-86930-35-9.

33 MUÑOZ JIMÉNEZ, José Miguel. Arquitectura Carmelitana (1562-1800).
1990. ISBN 84-86930-37-5

34 DOMÍNGUEZ GONZÁLEZ, Pedro; y MUÑOZ MARTÍN, Carmen. Opiniones
y actitudes sobre la enfermedad mental en Ávila y la locura en el refranero.
1990. ISBN 84-86930-41-3.

35 TAPIA SÁNCHEZ, Serafín de. La Comunidad Morisca de Ávila. 1991. 
ISBN 84-7481-643-2.

36 MARTÍNEZ RUIZ, Enrique. Acabemos con los incendios forestales en España.
1991. ISBN 84-86930-42-1.

37 ROLLÁN ROLLÁN, María del Sagrario. Éxtasis y purificación del deseo. 1991.
ISBN 84-86930-47-2.

38 GONZÁLEZ GONZÁLEZ, Nicolás; y CRUZ VAQUERO, Antonio de la. La
Custodia del Corpus de Ávila. 1993. ISBN 84-86930-79-0.

206



39 CASTILLO DE LA LASTRA, Agustín del. Molinos de la zona de Piedrahíta y El
Barco de Ávila. 1992. ISBN 84-86930-60-X.

40 MARTÍN JIMÉNEZ, Ana. Geografía del equipamiento sanitario de Ávila. Mapa
Sanitario. 1993. ISBN 84-86930-74-X.

41 IZQUIERDO SORLI, Monserrat. Teresa de Jesús, una aventura interior. 1993.
ISBN 84-86930-80-4.

42 MAS ARRONDO, Antonio. Teresa de Jesús en el matrimonio espiritual. 1993.
ISBN 84-86930-81-2.

43 STEGGINK, Otger. La Reforma del Carmelo Español. 1993. 
ISBN 84-86930-82-0.

44 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Literatura de tradición oral en Ávila. 1994.
ISBN 84-86930-94-4.

45 GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. Ávila y el cine: historia, documentos y filmo-
grafía. 1995. ISBN 84-86930-96-0.

46 HERRÁEZ HERNÁNDEZ, José María. Universidad y universitarios en Ávila
durante el siglo XVII. 1994. ISBN 84-86930-92-8.

47 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. El Ayuntamiento de Ávila en el siglo XVIII. La elec-
ción de los Regidores Trienales. 1995. ISBN 84-89518-01-7.

48 VILA DA VILA, Margarita. Ávila Románica: talleres escultóricos de filiación
Hispano-Languedociana. 1999. ISBN 84-89518-53-X.

49 SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Teresa y otros. Estudio Socioeconómico de la Provincia
de Ávila. 1996. ISBN 84-86930-24-3.

50 HERRERO DE MATÍAS, Miguel. La Sierra de Ávila. 1996. ISBN 84-89518-16-5.
51 TOMÉ MARTÍN, Pedro. Antropología Ecológica. 1996. ISBN 84-89518-17-3.
52 GONZÁLEZ DE POSADA, Francisco; y BRU VILLASECA, Luis. Arturo Dupe-

rier: mártir y mito de la Ciencia Española. 2005. ISBN 84-89518-22-X.
53 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. San José de Ávila. Historia de su fundación.

1997. ISBN 84-89518-26-2.
54 SERRANO ÁLVAREZ, José Manuel. Un periódico al servicio de una provincia:

El Diario de Ávila. 1997. ISBN 84-89518-31-9.
55 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. La villa de Arenas de San Pedro en el siglo XVIII.

El tiempo del infante don Luis (1727-1785). 1998. ISBN 84-89518-30-0.
56 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. Mombeltrán en su Historia. 1997. 

ISBN 84-89518-32-7.
57 CHAVARRÍA VARGAS, Juan Antonio. Toponimia del Estado de La Adrada

según el texto de Ordenanzas (1500). 1998. ISBN 84-89158-33-5.
58 MARTÍNEZ PÉREZ, Jesús. Fray Juan Pobre de Zamora. Historia de la pérdida y

descubrimiento del galeón San Felipe. 1997. ISBN 84-89518-34-3.
59 BERNALDO DE QUIRÓS, José Antonio. Teatro y actividades afines en la ciu-

dad de Ávila (siglos XVII, XVIII y XIX). 1998. ISBN 84-89518-40-8.
60 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Prensa y comunicación en Ávila

(siglos XVI-XIX). 1998. ISBN 84-89158-44-0.
61 TROITIÑO VINUESA, Miguel Ángel. Evolución Histórica y cambios en la orga-

nización del territorio del Valle del Tiétar abulense. 1999.
ISBN 84-89518-47-5.

207



62 ANDRADE, Antonia y otros. Recursos naturales de las Sierras de Gredos.
2002. ISBN 84-89518-57-2.

63 SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Andrés. La Beneficencia en Ávila. 2000. 
ISBN 84-89158-64-5.

64 SABE ANDREU, Ana Mª. Las Cofradías de Ávila en la Edad Moderna. 2000.
ISBN 84-89518-66-1.

65 BARRENA SÁNCHEZ, Jesús. Teresa de Jesús una mujer educadora. 2000.
ISBN 84-89518-67-X.

66 CANELO BARRADO, Carlos. La Escuela de Policía de Ávila. 2001. 
ISBN 84-89518-68-8.

67 NIETO CALDEIRO, Sonsoles. Paseos y jardines públicos de Ávila. 2001.
ISBN 84-89518-72-6.

68 SÁNCHEZ MUÑOZ, Mª Jesús. La Cuenca Alta del Adaja (Ávila). 2002. 
ISBN 84-89158-79-3.

69 ARRIBAS CANALES, Jesús. Historia, Literatura y fiesta en torno a San Segundo.
2002. ISBN 84-89518-81-5.

70 GONZÁLEZ CALLE, Jesús Antonio. Despoblados en la comarca de El Barco de
Ávila. 2002. ISBN 84-89518-83-1.

71 ANDRÉS ORDAX, Salvador. Arte e iconografía de San Pedro de Alcántara.
2002. ISBN 84-89518-85-8.

72 RICO CAMPS, Daniel. El románico de San Vicente de Ávila. 2002. 
ISBN 84-95459-92-5.

73 NAVARRO BARBA, José Antonio. Arquitectura popular en la provincia de
Ávila. 2004. ISBN 84-89518-92-0.

74 VALENCIA GARCÍA, Mª de los Ángeles. Simbólica femenina y producción de
contextos culturales. El caso de la Santa Barbada. 2004. ISBN 84-89518-89-0.

75 LÓPEZ FERNÁNDEZ, Mª Isabel. La arquitectura mudéjar en Ávila. 2004.
ISBN 84-89518-93-9.

76 GONZÁLEZ MARRERO, Mª del Cristo. La Casa de Isabel la Católica. Espacios
domésticos y vida cotidiana. 2005. ISBN 84-89518-94-7.

77 GARCÍA GARCIMARTÍN, Hugo J. El valle del Alberche en la Baja Edad Media
(siglos XII-XV). 2005. ISBN 84-89518-95-5.

78 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Elecciones en la provincia de Ávila,
1977-2000: comportamiento político y evolución de las corporaciones demo-
cráticas. 2006. ISBN 84-96433-22-6.

79 CAMPDERÁ GUTIÉRREZ, Beatriz I. Santo Tomás de Ávila: historia de un pro-
ceso crono-constructivo. 2006. ISBN 84-96433-26-9.

80 CHAVARRÍA VARGAS, Juan Antonio; GARCÍA MARTÍN, Pedro; y GONZÁ-
LEZ MUÑOZ, José María. Ávila en los viajeros extranjeros del siglo XIX. 2006.
ISBN 84-96433-30-7.

81 CABALLERO ESCAMILLA, Sonia. La escultura gótica funeraria de la Catedral
de Ávila. 2006. ISBN 978 -84-96433-37-3.

208


