LA INVENCION
DE LA IGLESIA DE SAN SEGUNDO

Félix A. Ferrer Garcia

Félix A. Ferrer Garcia

LA INVENCION DE LA IGLESIA DE SAN SEGUNDO

ISBN 978-84-96433-38-

788496 43338

DIPUTACION PROVINCIAL DE AVILA
INSTITUCION GRAN DUQUE DE ALBA

9

*
(\9)



Félix A. Ferrer Garcia

LA INVENCION DE LA
IGLESIA DE SAN SEGUNDO

COFRADES Y FRAILES ABULENSES
EN LOS SIGLOS XVI Y XVII

\°0°7

D|puta0|onAvI | a

INSTITUCION
GRAN DUQUE DE ALBA

AVILA 2006



Fotografia portada: Ermita de San Segundo.
Félix A. Ferrer Garcia

I.S.B.N: 978-84-96433-38-0
Depésito Legal: AV-178-2006
Imprime: Mijan, Industrias Graficas Abulenses



A mis hermanos David, Pilar y Jesus






INDICE

PRESENTACION ...t 7
INTRODUGCCION ..o 9

Capitulo 1. )
CULTOS Y DEVOCIONES EN LA IGLESIA DE SAN SEBASTIAN ........ccccocoouce. 13

Capitulo 1.
LA IGLESIA DE SAN SEGUNDO DE ADAJA .....cccoviiiiiiiiiinceencceneees 51

Capitulo III.
EL TRASLADO DE SAN SEGUNDO A LA CATEDRAL.......ccccccoovvviviirns 77

Capitulo V.
LA FUNDACION DE LOS CARMELITAS DESCALZOS
EN SAN SEGUNDO DE ADAJA ......cooiiiinieiieree et 97

Capitulo V.
LA OTRA HISTORIA DE SAN SEGUNDO:

LA COFRADIA DE SAN SEBASTIAN ......ccoocovoomierniinnsicoseeesseesseessons s 133
Pleitos sobre los molinos en el siglo XVI ... 135
Las funciones de los cofrades de San Sebastian y San Segundo....................... 141
El relicario de la periferia urbana ..., 155
De nuevo la cofradia de San Segundo..............ccccccvoviiinriiineriinnenenceeeceneens 164
Una mirada al interior de la iglesia en el siglo XVIl..........ccccocooiininnninnnnnn, 169
Relacion de hermanos de la cofradia ..., 188
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS .......oococcooooeoeeeseeseeeseeseeesoee e 197






PRESENTACION

La ermita de San Segundo, como sabran casi todos los lectores, es un edifi-
cio emblemético en la historia de la ciudad de Avila, cuajado de tradiciones y
relatos inmemoriales, arquitecturas sencillas aunque sugerentes y, por otra parte,
ausencias historiograficas que restaban por analizar. Asi pues, era necesaria la
publicacién de este estudio sobre el templo y sus avatares histéricos a lo largo de
los siglos. La Institucion «Gran Duque de Alba», dependiente de la Diputacién
Provincial de Avila, ha tratado siempre de resaltar y dar a conocer el patrimonio
histérico-artistico de nuestra Provincia.

El estudio que ahora presentamos es fundamentalmente fruto de una tarea
investigadora a partir de los documentos de varios archivos, sin que falte, por otra
parte, la mirada detenida en la ermita conocida en la Edad Media bajo la advo-
cacion de San Sebastian y Santa Lucia. Este libro analiza y, sobre todo, relata una
historia interna que se desarrolla fundamentalmente desde la irrupcién del roma-
nico hasta los dltimos momentos de la Edad Moderna, un escrito ameno y critico
en ocasiones sobre nombres concretos (san Segundo, santa Paula de Cardefosa,
san Sebastian y el obispo Manrique de Lara) y algunos un tanto anénimos, como
los propios artistas y artesanos, los cofrades, los molineros y los frailes carmelitas
descalzos.

Sobre este conjunto de itinerarios historiograficos (la arquitectura y sus ima-
genes, la fundacion carmelitana y la cofradia, las leyendas y las formas econémicas,
etc.), el autor ha construido un singular analisis necesario para el conocimiento
puntual y objetivo de la historia de Avila, evidentemente a partir de datos con-
cretos, pero con interpretaciones sobre una iglesia alejada del nicleo central
urbano que acercara a los lectores a un edificio reconocido por los abulenses gra-
cias, sobre todo, a la festividad de nuestro patrén, San Segundo, el 2 de mayo. El
autor, Félix Alfredo Ferrer Garcia, es Miembro de Ntimero de la Institucién «Gran
Duque de Alba», donde ya ha colaborado con otras investigaciones ya publica-
das; es asimismo doctor en Historia, profesor de Historia en el IES «Isabel de Cas-
tilla» de nuestra capital y profesor-tutor de Arqueologia en el Centro Asociado de
la UNED de Avila. La invencién de la iglesia de San Segundo. Cofrades y frailes

7



abulenses en los siglos XVI y XVII viene a llenar, pues, un hueco en la historia de
la ciudad, un vacio que trata de superar los relatos legendarios, las noticias apo-
crifas y las interpretaciones sumamente heroicas y laudatorias de los cronistas y
escritores interesados por los avatares de la ciudad abulense desde los momentos
finales de la Edad Media.

Por estas razones, nos felicitamos por la oportuna publicacion de esta obra
gracias a la Institucion «Gran Duque de Albay.

AGUSTIN GONZALEZ GONZALEZ,
Presidente de la Diputacién de Avila



INTRODUCCION

¢A dénde iba Segundo? ¢D6 vas Segundo?, se preguntaba el anénimo autor
de un corpus de poesia mural en el afo 1594. La respuesta resultaba evidente,
no asf la procedencia del recreado primer obispo de Avila. La dualidad, la dupli-
cidad, la ambivalencia mantenida en torno a dos santos en una misma persona,
o dos personajes para un mismo santo, y un par de espacios fisicos y litdrgicos me
sorprendia desde hacfa anos, uno el san Segundo de la catedral, el alto, el de una
espléndida capilla barroca junto a la antigua calle de la Albarderia; el otro, mas
bajo en su ubicacion y relativamente popular, con matices supersticiosos, desco-
nocido también para los ciudadanos en la ermita romanica junto al rio Adaja. En
ambos casos, imagenes, mitos e historias reales resultaban poderosamente atrac-
tivas y, a la vez, limitadas por unas escenografias particulares.

Evidentemente la tentacién no vivia arriba, sino en los arrabales del Puente
Adaja. Conocia la ermita antigua de San Sebastian, su cambio de titularidad, su
escasa repercusion sobre las conciencias, disposiciones y culturas medias de los
ciudadanos abulenses. El patrén de Avila pasaba y permanece desapercibido,
l6gico en una ciudad en la que santa Teresa adquiere un papel estelar y un domi-
nio absoluto en el pueblo de los santos. Me llamaba también la atencién la esca-
sa relevancia que adquirfa la celebracion del santo el dia 2 de mayo de cada ano,
coincidiendo habitualmente con alglin puente laboral, deslucida pese a la insis-
tencia en los Gltimos cursos anuales por el cabildo y el ayuntamiento para que los
vecinos asistieran a la misa, procesion y festejos en el barrio del poniente. Sin
embargo, los intentos resultaban vanos. Algtn turista accidental se encontraba de
sopet6n con la comitiva en el Mercado Chico, varios moradores acompanaban la
imagen en andas del escultor y profesor Antonio Arenas en su recorrido hacia el
templo del Adaja, escasos estandartes eran portados por los miembros de las
cofradias y pocos nifios esperaban entusiasmados la salida de gigantes, cabezu-
dos, la tarasca, ogros, brujas y hasta Blancanieves y sus enanos, convirtiendo por
unos instantes las calles en un parque temético del incorrupto Disney. Se barrun-
taba ya la escasa presencia de puiblico alegando la acumulacion de festividades

9



en los dos primeros dias de mayo. Reconozcamos que la excusa puede ser tam-
bién valida para la procesién de caracter civil, festivo y reivindicativo que los sin-
dicatos de clase abulenses convocan para el primero de mayo. Una de cal y otra
de arena. Asisto a la manifestacion para exigir y reivindicar los derechos de los tra-
bajadores, para protestar por las politicas sociales y econémicas de los gobiernos
de turno. Al dia siguiente, en un acto mas de observador que de creyente, me
dirijo a la ermita de San Segundo tratando de meter la mano bajo el magnifico
sepulcro de Juan de Juni solicitando tres deseos para que se me conceda uno. La
pequena Laura se niega a introducir la mano, Pablo ni siquiera intenta tocar la
caja de nogal bajo el monumento y Marta extrae un panuelo de papel, un klee-
nex, ante la mirada sorprendida del santero. No vale la modernidad. Ha de ser
un panuelo de tela. En ocasiones, el mismo santero nos ha prestado el suyo.

Por otra parte, existia un interés por el urbanismo del barrio. Reconociendo
la rapida transformacién urbana de Avila, el arrabal del Puente ha sido el que mas
ha sufrido —literalmente— los atropellos de una ciudad declarada «patrimonio de
la humanidad». Se quiso entender con esta proclamacién que habia que salva-
guardar aquellas iglesias, los monumentos y los edificios que destacaban por su
reconocimiento académico, su aparicion en catdlogos monumentales, guias turfs-
ticas de sobrado prestigio, aquellas imagenes modélicas que habian sido consi-
deradas a finales del siglo XIX como objetos artisticos por una burguesia cargada
de tépicos culturales. Motivo suficiente para iniciar el desmantelamiento del arra-
bal del rio: derribo nocturno y vigilado de la vieja fabrica de harinas, descompo-
sicion de muros, abandono inmundo del Adaja... Y como alternativa, la creacion
de un espacio escalonado riberefio para satisfacer la profunda curiosidad de los
vecinos por su ciudad. Se ha conseguido: los paseantes anénimos se preguntan
constantemente qué es eso, a qué tanta escalera, tanto nivel superpuesto, si algu-
na vedette nos sorprenderd con algln espectaculo, si el constante sube y baja es
un detalle de la Junta de Castilla y Le6n para mejorar nuestro fisico... Afortuna-
damente, en el otro lado del puente, una intervencién urbanistica y unas remo-
delaciones arquitecténicas muy ajustadas han permitido adecentar los alrededo-
res del atrio de San Segundo a partir de los proyectos de los arquitectos Jests Gas-
c6n Bernal y Santiago Herrdez Hernandez.

La ocasién para iniciar este trabajo se me present6 con la realizacion de la
Tesis Doctoral sobre la basilica de San Vicente. En un legajo del Archivo Diocesa-
no localicé unos manuscritos originales sobre un pleito entre el convento del Car-
men de San Segundo de Adaja y las parroquias de la ciudad, luego otros en los
que el concejo, con todos sus regidores en el afo 1600, establecia unas clausu-
las para conceder el permiso a varios frailes carmelitas en su asentamiento junto
al rio. La fundacion de los carmelitas en el antiguo templo de San Sebastian era
conocida por medio de los escritos de Fernandez Valencia, Tello Martinez, Mar-
tin Carramolino, Ballesteros y otros historiadores. Sin embargo, las noticias hist6-
ricas eran sumamente parcas y fragmentarias. Asi que decidi estudiar ese periodo
(1600-1610), pero forzosamente habia que analizar qué resortes, qué enfrenta-
mientos y condiciones se pudieron dar para que los del Carmen Descalzo mos-

10



traran tanto interés por instalarse en un barrio desprotegido y escasamente con-
siderado desde el affo 1519 (descubrimiento de san Segundo), cémo actud la
vieja cofradia de San Sebastian, qué papel desempend el cabildo, qué proceso
cultual se inicia con el cambio de titularidad de la iglesia del rio. En este sentido,
no quedaba mas remedio que indagar acerca de las religiosidades (populares y
locales) que se daban en la ermita, su aceptacion por unos vecinos industriosos y
su decadencia ante la recreacion del primer prelado. Todo esto suponia recorrer
visualmente el interior del edificio, mostrar sus retablos e imagenes, ubicarlos en
un marco arquitectoénico preciso.

Las dificultades de este trabajo se han planteado, sobre todo, por la escasa
documentacién existente sobre la ermita del Adaja. Contrasta la abundancia de
manuscritos, codices y libros de la capilla de San Segundo con la menguada, inse-
gura, aleatoria y difusa documentacién de la ermita. Papeles sueltos (cartas de
obligacion, borradores de censos, escrituras de arrendamiento, etc.) y libros
incompletos (cuentas de los mayordomos de la cofradia) indican el azaroso cami-
no que en los siglos XVI 'y XVII tuvieron que soportar los hermanos de San Sebas-
tidn, con constantes presiones recibidas y menores esperanzas ofrecidas para con-
vertirse en un espacio simbélico digno de la primera catedral de Avila. Es la his-
toria de un edificio apartado en todos los sentidos, el relato sobre unos persona-
jes anénimos que fueron incapaces de convertirse en una burguesia industriosa y
activa politicamente a lo largo de los siglos. No pudieron.

Los cinco capitulos de este libro tratan, pues, de los cultos en la iglesia de
San Sebastidn, la invencién de un nuevo templo, San Segundo, el estado en que
queda la ermita del Adaja tras el abandono del cuerpo santo por mediacién del
obispo Manrique de Lara, la llegada de los carmelitas descalzos y su constante
deambular por la ciudad extramuros hasta ubicarse definitivamente en el solar
natal de la Santa, las funciones de los cofrades de San Sebastian, sus pleitos, con-
tabilidades y necesidades litirgicas, sus niveles de solidaridad y, por dltimo, sus
posesiones artisticas.

Si bien la documentacién no es muy abundante, aparece resenada en las
notas a pie de pagina, siendo manuscritos sueltos, cédices y papeles impresos que
marcan una evolucién no tanto diacrénica como referida a la sucesién de los dife-
rentes capitulos: una bula del papa Pio V, un breve del nuncio Campegio, los
acuerdos de los frailes carmelitas con el concejo abulense, la concordia entre el
convento del Carmen vy las parroquias*, los dos primeros capitulos del Libro de la
fundacién del convento depositado en el Archivo de La Santa, ademés de otra
documentacién procedente de los archivos catedalicio, diocesano e histérico pro-
vincial. La inclusion de fotografias ofrece al lector una coleccién de imagenes rela-
cionadas con los avatares de la ermita y la figura de San Segundo, imagenes que,
salvo indicacion contraria, han sido realizadas por el autor (las del interior de la
ermita de San Segundo con el correspondiente permiso de la vicaria general del

*  Vid. EA. Ferrer Garcfa, «Documentos sobre los cofrades de San Sebastian y los carmelitas
descalzos de Avila (siglos XVI-XVII)». Cuadernos Abulenses, 33 (2004), pp. 153-186.

11



obispado de Avila). Las notas a pie de pagina remiten al interesado a la docu-
mentacion consultada, sefialando la procedencia y la signatura precisa, mientras
que en el cuerpo del libro se podran encontrar entre paréntesis aquellas citas pro-
cedentes de otros autores, indicando el afio de edicion de la fuente consultada y
la pagina que se intertextualiza. Por Gltimo, se agregan al final de esta obra las
referencias bibliogréficas que permiten un acercamiento a este olvidado edificio
de la ciudad de Avila.

Félix A. Ferrer Garcia
Avila, 14 de octubre de 2006

12



Capitulo |

CULTOS Y DEVOCIONES EN LA IGLESIA
DE SAN SEBASTIAN






Por una Real Orden de 23 de junio de 1923 se declar6 monumento arqui-
tectonico-artistico a uno de los espacios menos conocidos y mas controvertidos
de la ciudad de Avila, la ermita de San Segundo, considerada por numerosos cro-
nistas e historiadores locales como la primera iglesia del episcopado. Fundada
por san Segundo, supuesto primer obispo segln las fuentes mas tradicionales,
sobrevivié durante varias centurias a partir de los mitos abulenses creados desde
el siglo XVI. La vinculacién entre la época evangélica («Siete Varones Apostoli-
cos») y el resurgir de las relaciones de martires, santos y santas, beatos y beatas
en el Quinientos se estrecha a medida que el obispado se consolida ajustandose
con la monarquia autoritaria y el unitarismo religioso. Al menos desde finales del
siglo XV se iba preparando el camino para acumular, mas tarde, un amplio reper-
torio hagiografico destinado a la sociedad abulense de los caballeros, clérigos y
pecheros.

Coincidiendo con la repoblacién del valle de Amblés, los constructores abu-
lenses inician una profusa misién arquitecténica, levantandose, desde finales del
siglo XI hasta mediados del XII, las iglesias de San Andrés, San Vicente y San
Pedro, luego San Sebastian (San Segundo), San Pelayo (San Isidoro) y San Este-
ban; por Gltimo, al final del roméanico, San Nicolas, la Magdalena, Santo Tomé el
Viejo, Santo Domingo de Silos y San Bartolomé (Santa Maria de la Cabeza). Pos-
teriormente numerosas iglesias, ermitas y humilladeros llenaran el territorio de la
ciudad extramuros. La que serd luego la iglesia de San Segundo formaba parte
esencial de la leyenda abulense desde el instante en que se estimaba un antiguo
lugar de culto. Antonio de Cianca, a finales del siglo XVI, identificaba la pequena
ermita del Adaja con la primera construccién episcopal respaldada por el conde
Fernan Gonzalez tras la victoria de Simancas, hipétesis que, como sostiene Angel
Barrios, no s6lo es atrevida y de su propia cosecha, sino indemostrable. Estable-
cida la noticia legendaria, se asentara en el resto de los autores abulenses, en Tello
Martinez por ejemplo: el conde Fernan Gonzalez logra una victoria junto a la villa
de Simancas «contra los mismos mahometanos o moros, en que murieron 70.000
de ellos...; y el conde los hizo [los votos] también a san Millan, en cuyo monas-
terio de la Cogolla se halla el privilegio en que consta aver edificado la yglesia
maior de Avila, dandola de nuevo el titulo del Santisimo Salvador, cuya vocacion
trahfa desde el primer obispo san Segundo, que se tiene averlo dado a su antigua

15



Capitel romdnico: grifos afrontados.

yglesia de Adaxa» (Tello Martinez, 1778: 41). «Y entrando san Segundo en la ven-
turosa Auila, hizo su asiento en vna humilde casilla, poniéndola nombre de igle-
sia al titulo del Saluador, a las orillas del rio Adaja» (Ariz, 1607: 1, 28 v.). Al menos
desde el afio 1142 la ermita junto al Adaja poseerfa un santo titular (Sebastidn) o
una santa (Lucfa), pues es en esa fecha cuando el rey Alfonso VII dona a la cate-
dral abulense y a su obispo Eneco (Egerdn) una tierra proxima a otra perteneciente
a la misma sede episcopal’. Coincidiendo con la fase intermedia del romanico se
estarfa construyendo la futura ermita de San Segundo sobre un territorio perte-
neciente juridicamente al obispo Ifigo (1113-1158).

1 Doc 4 bis. 1142, septiembre, 27. Avila. A. Barrios Garcia, Documentacion medieval de la
Catedral de Avila, Salamanca, Universidad, 1981. Ea propter ego Adefonsus Hispaniae Imperator una
cum uxore mea Berengaria, grato animo, voluntate spontanea, nemine cogente, pro mea parentumque,
dono iure hereditatio Ecclesiae Sancti Salvatoris Pontificali in Avila fundatae, dominoque Enegoni, eius-
dem loci episcopo, suisque successoribus et canonicis Deo ibidem servientibus, illam meam terram
quam tenuit Enego Garsiez quae scilicet iacet iuxta Adagiam fluvium, habens ex una parte quandam
terram Sancti Salvatoris et ex altera rivus supranominatus. A. Barrios Garcia, La Catedral de Avila en la
Edad Media: estructura socio-juridica y econémica, Avila, Caja Central de Ahorros, 1973, pp. 99-100.
Traduccién: «Por todo ello, yo Alfonso, Emperador de Espafa, juntamente con mi esposa Berengue-
la, hago de buen grado y voluntariamente, para remisién de nuestros pecados, donacién con derecho
hereditario, a la iglesia pontifical de San Salvador fundada en Avila, a don Iigo, obispo de la misma
y a sus sucesores y canénigos que allf sirven a Dios, de aquella tierra mia que posee liigo Garcfa, a
saber, la que estd situada junto al rio Adaja...», segin F. de las Heras Hernandez, La Catedral de Avila,
Avila, 1981, p. 9.

16



Ara votiva romana en el lienzo del poniente de San Segundo.

La iglesia del Adaja obedece a una sencilla tipologia, resaltando su aspecto
tosco que induce a pensar en una primera construccién romdnica dentro de la
ciudad, si bien marca un momento intermedio entre los aflos 1130y 1160 (Gutié-
rrez Robledo, 2000: 540). Una planta de inspiracién basilical de tres naves con
cabecera tripartita, desviada de su eje hacia el nordeste por una simbologia cris-
tolégica (que se repite en otros templos: San Miguel de Almazan, por ejemplo, o
en numerosas iglesias peninsulares y francesas), por un error en la primera cimen-
tacién o por la pervivencia y mantenimiento de un anterior lugar de culto de la
etapa prerromana o del mismo Imperio. La aparicién de un ara votiva en una
escalera colmatada a los pies de la ermita, ademds del mantenimiento de una
necrépolis medieval y el hallazgo de numerosas ceramicas pintadas de tradicién
indigena induce a los arquedlogos J.F. Fabidn y M.2 Mariné a plantear «la posibili-
dad de considerar una evolucién diacrénica como lugar cultual desde la época
romana hasta la construccion de la actual iglesia roménica» (Fabian y Mariné,
2000: 121). Volviendo a la construccién, dbsides y paramentos obedecen a la
fabrica romanica, los primeros cerrados con bévedas de canén y horno en los tra-
mos recto y curvo de las capillas respectivamente, los segundos escasamente arti-
culados, con una portada al mediodia formada por cinco arquivoltas sobre colum-
nas y jambas relacionada con los canteros que habian trabajado en la basilica de
San Vicente, mientras que la puerta del norte, posiblemente con las mismas
caracteristicas formales, se suprimi6 en la segunda mitad del siglo XVI al adosarse

17



3 10 m

Planta de la iglesia de San Sebastian en la segunda década del siglo XVI, con la estructura roménica
y las remodelaciones iniciadas en el ano 1519 (arcos formeros, sustentos toscanos, derribo de los
muros interabsidiales), antes de los anadidos posteriores (sacristia, convento, etc.).

Disefo gréfico: Jests Ferrer Garcfa, arquitecto técnico (a partir de una planta de la Direccién
General de Patrimonio y Promocién Cultural. Junta de Castilla y Le6n, 1995).

un edificio de uso conventual (a partir del afo 1600). Un tercer acceso en el flan-
co oeste, también romanico, fue sustituido por una entrada con arco carpanel a
principios del siglo XVII. El interior del edificio se cubrirfa con una sencilla arma-
dura de madera hasta que fue cambiada por otra, de clara influencia mudéjar, en
1521, realizada por Rodrigo Matienzo.

Estructura arquitecténica sumamente sencilla, sin transepto ni otro elemen-
to que delate una mayor complejidad, la iglesia de San Sebastian se relacionaria
estilisticamente con San Esteban y San Andrés de Avila y con algunos edificios
mas alejados como Santa Marina de Aguas Santas (Orense), Santa Cruz de la
Serds y Santa Maria de Iguacel en la provincia de Huesca, San Esteban en Sos del
Rey Catdlico, Castaneda en Cantabria y San Pedro de Cervatos, iglesias de tres
naves en su mayoria (excepto la de Cervatos y Serds) y con dimensiones muy
similares al monumento del rio Adaja. El andlisis de la planimetria del templo
abulense, a partir de los resultados métricos, muestra ciertas afinidades con otras
iglesias como San Andrés de Avila, la pequefa construccién de Santa Marina y
los edificios de Santa Maria de Arbdas, San Millan de Segovia y Santa Cruz de la
Serés. Independientemente del nimero de naves, las medidas en centimetros se
expresan para San Sebastian en 1.037 para la altura, 2.224 para la longitud y 543
para el ancho de la nave central, traduciéndose en «pies castellanos» (27.86 cms.)
en 37.22, 79.82 y 19.49 respectivamente. Mediante un modelo matematico-

18



estadistico (Plot of Fifted Model) se observa precisamente la adecuacién de los
resultados logaritmicos al andlisis metrolégico, destacando la catedral de Santiago
de Compostela y alejandose de la diagonal las iglesias abulenses de San Vicente y
San Pedro. El resto de los edificios (San Isidoro de Ledn, San Millan de Segovia, San
Pedro de Tejada, San Martin de Frémista, ademds de los anteriormente resefados)
se adecuan coherentemente a las variables longitud y altura, es decir, existe una
relacion precisa, si no matematica, entre la anchura de la nave central y el desa-
rrollo altitudinal del edificio, independientemente de la planimetria de cada igle-
sia. Dejando a un lado los templos de nave (nica (San Pedro de Tejada, Santa Cruz
de la Ser6s o San Pedro de Cervatos), el resto se aglutinan linealmente a partir de
las variables estimadas con algunas excepciones como Santiago de Compostela,
San Vicente y San Pedro, edificios de grandes dimensiones en contrapunto con
algunas iglesias de reducidas proporciones como Santa Marta de Tera (Zamora), de
nave Unica y escasa altura (22.07 pies castellanos), una anomalia similar a la de San
Pedro de las Duefas (Le6n) con tres naves y 24.04 pies de altura en su nave prin-
cipal. Sin ser estrictamente original, el templo de San Sebastidn ofrece algunas
peculiaridades dignas de resaltar. En primer lugar, el cuerpo de la iglesia (excep-
tuando la cabecera triabsidial) se inscribe en una planta cuadrangular de 15,738 m.
(este-oeste) y 15,410 m. (norte-sur). Considerando que los paramentos romanicos
se levantan a mediados del siglo XII, ya desde la primera campana constructiva los
canteros y maestros se alejan de cualquier principio de simetria cuando poco a
poco va estrechandose la nave septentrional, mostrando una acusada desviacion
de 1,20 metros desde el arranque del muro a los pies de la iglesia hasta su llegada
al abside septentrional. La asimetria se confirma, ademas, al observar las medidas
de las tres naves en su zona media (tomando como linea transversal la que proce-
de de la puerta abocinada del mediodia). Asi, la nave sur tiene una anchura de
4,279 m., la principal de 5,439 m. y la dltima de 5,252 m., aunque, como ya se
ha indicado, ésta se estrecha a medida que avanza hacia el oriente. La altura de la
nave central, desde el pavimento hasta la hilera de la armadura, es de 10,377
metros. Similar anémala construccion se repite en la cabecera. La longitud de la
nave central, desde su arranque en el poniente hasta el muro del bside principal,
es de 22,245 m., muy cercana a la de San Andrés de Avila (21,75 m. 0 78.06 pies
castellanos). Como se ha insistido anteriormente, la cabecera de San Sebastian /
San Segundo muestra una desviacion nororiental respecto al teérico eje de cons-
truccién, de manera que el camino direccional que marca cualquier iglesia roma-
nica se ve descompensado de manera clara y tangible. Esta circunstancia referida a
la inicial construccién desorientada de los absides, fundamentalmente el central y
el septentrional, condicionarfa el resto de la obra posterior, es decir, el levanta-
miento de los paramentos, su irregular disposicion vy, tal vez, la aparicién de algu-
nos problemas constructivos que tratan de ser disimulados a principios del siglo
XVI. En definitiva, la asimetria se refleja también en los absides: el central, con una
anchura en su tramo recto de 6,037 m. y una altura de 7,401 m.; el meridional,
con 4,370y 6,811 respectivamente, y, por Gltimo, el septentrional, el mas irregu-
lar con unas medidas de 4,250 m. de ancho y 7,091 de altura, resultando aislada-
mente el mas estilizado, pero, a la par, el mas extrafio por su acusada desviacién.

19



Desde la tribuna, interior de la ermita de San Segundo.

La escasa y tosca iconografia de la escultura romanica de la iglesia se refiere
a unos capiteles con decoracién vegetal (en la cabecera un capitel con helechos
y pomas, otro con helechos y volutas en la puerta sur), otros figurativos (tres hom-
bres con tlinica, una dama con su séquito) y algunos de caracter fantastico (caba-
llero y grifo, leones y aspid, sirenas aladas, leones enfrentados, le6n y grifo), mien-
tras que se elaboran algunas impostas en la cabecera con palmetas en cercos ani-
llados y unas arquivoltas, en el lateral del mediodia, con rosaceas octopétalas.
Estilisticamente, la iglesia de San Segundo se relaciona con la de San Pedro «por
repetir algunas de sus impostas y mostrar el mismo estilo algunos de sus capite-
les; a lo anterior hay que afadir un fuerte componente cantabro, siendo irrefuta-
bles las relaciones con Santillana, Elines o Cervatos» (Vila, 1999 y 2000: 125 y
590), indicandose que el ayudante del primer taller de San Pedro se desplaza a
la arquitectura de San Sebastidn alcanzando el grado de maestro en la decoracién
de la cabecera.

20



Planta de la cabecera de San Segundo, segtn J.L. Gutiérrez Robledo.

Absides de la ermita de San Sebastian.

21



Capitel romanico de la puerta meridional: sirenas aladas.

Capitel roménico del dbside central: dama con séquito.

22



La ubicacion de San Segundo es peculiar, pues se levanta en un rehundi-
miento topografico de dificil acceso, tinicamente explicable por la inicial acumu-
lacion de pobladores fuera de la ciudad, junto al Adaja, «por gozar del rio —dice
el benedictino Luis Ariz—, a falta de no auer otras fuentes descubiertas en aquel
tiempo y por estar mas en el paso de las poblacionesy (I, 52 r.), un territorio sobre
el que camina el torrente «entre pefas, pesqueras y mimbrerales: en esta parte se
hallan muchas yervas medicinales y olorosas» (Gonzalez Davila, 1647: 192). Que
ese torrente denominado Guadaxa (¢Azddya?) actuara como defensa natural en
esta zona del poniente abulense explicaria la continuidad morfolégica de las
murallas respecto al lienzo septentrional, pero, al mismo tiempo, el aislamiento y
alejamiento del templo sobre el nicleo central en todos los sentidos. La dificul-
tad de comunicacién de esta iglesia con el resto de la ciudad, y particularmente
con la ciudad alta, justifica en gran medida los avatares de su ocupacion desde el
siglo XVI. Antes, la iglesia, bajo la advocacion de san Sebastian, formé el nicleo
de un barrio escasamente poblado, pero muy activo desde el sector industrial.
Abundantes molinos hidrdulicos, batanes, tintes y curtidos llenaban los arrabales
del Puente, con una poblacién que moraba en los alrededores del rio y en el
barrio de San Esteban. «Otrosi ante la puerta del rrio e ante la puente y en con-
torno de la puente se poblé bien el burgo y arrabal nombrado de la Puente por
homes que habian las artes de tinturales, molineros, cortidores, bataneros y algu-
nos homes albardonerosy: (Segunda leyenda... de Avila, Tit. 59). En cualquier
caso, el caracter marginal —geografico e instrumental- de la poblacién del Adaja
insistia en la condicion contaminante de las actividades econémicas y de los pro-
pios vecinos. El asentamiento social localizado junto a las riberas del rio, en el
exterior occidental de la muralla medieval, acentia el localismo de los poblado-
res, incide en el cardcter un tanto marginal de los moradores al mismo tiempo
que la propia cercania a los muros defensivos sirve como referente sagrado para
las élites caballerescas y eclesiasticas. La muralla en si adquiere un matiz religio-
so: «Santas cosas son llamadas los muros et las puertas de las cibdades e de las
villa» (Tercera Partida, Ley XV, Titulo XXVIII). Sorprendentemente, sera en este
barrio donde aparezcan los restos del primer obispo de la diécesis. «La capilla de
San Segundo, cathedral primitiva que tubo el titulo del Salvador y después fue
parrochia de San Sevastian» (Tello Martinez, 1788: 49). Ahora bien, la preemi-
nencia de esta iglesia no se refleja en su oscuro pasado. Las primeras noticias son
muy escuetas en una némina del cardenal Gil Torres, desde la ciudad de Lyon,
en 1250, julio, 62, en la que la iglesia debia contribuir con seis morabetinos a la
mesa capitular. La titularidad de san Sebastidn estd confirmada por los cronistas e

2 Doc. n?77.1250, julio, 6. «El cardenal Gil Torres establece la némina detallada de lo que
deben pagar cada uno de los lugares de la diécesis abulense a las mesas episcopal y capitular. A.
Barrios Garcfa, Documentacion medieval..., op. cit., 1250, julio, 6. Lyon. «Consignacién de rentas
ordenada por el cardenal Gil Torres a la Iglesia y obispo de Avila». La mayores rentas se registran en
la parroquial de San Pedro, con 100 morabetinos. «(...) Sant Sabastian VI mor. (...) In istis XVI prece-
dentibus medie tercie decimarumy. Vid. J. Gonzélez, «La Extremadura castellana al mediar el siglo XlI».
Hispania, 127 (1974), p. 419. Vid. A. Barrios Garcia (ed.), Segunda Leyenda de la Muy Noble, Leal y
Antigua Ciudad de Avila, Avila, Institucién «Gran Duque de Albay, 2005.

23



historiadores abulenses, desde Gonzalo de Ayora hasta José Tello Martinez, aun-
que hay autores, como Bartolomé Fernandez Valencia, que especifican una doble
advocacion al mismo santo y a santa Lucia, mientras que, mas recientemente,
Dionisio Ridruejo e Isidro Bango Torviso sefialan la primera titularidad de la santa
presumiblemente a partir de la lectura de un texto del capitdn y comunero Gon-
zalo de Ayora de Cérdova: «agora llaman de San Sebastidn..., la qual iglesia atn
primero fue dicha Santa Lucfa...» (Ayora, 1519: 5 r). «Ha tenido tres advocacio-
nes: la primera, de San Salvador, que conservé desde el tiempo de su fundacién
por mas de trescientos afios; la segunda, de San Sebastidn y Santa Lucfa, marti-
res, hasta el ano de 1519 en que se manifesté6 milagrosamente el cuerpo de su
pastor y fundador...» (Ferndndez Valencia, 1676: 90).

En cualquier caso, se trata de un largo y tortuoso recorrido que implicard la
sustitucién de unos cultos por otros. Bajo estas circunstancias —la tradicién frente
a una narracién emergente—, el discurso ideolégico se falsifica en los documen-
tos, repitiéndose los mismos tépicos, senalandose ciertos estereotipos biograficos
en un doble sentido, el erudito, pensado para los medios dominantes y para com-
pensar la imagen que de si misma tenfa la ciudad, y el popular, en tanto que cada
personaje marca un modelo de comportamiento, unas pautas de conducta en la
vida terrenal y en la esfera sobrenatural. Un ejemplo se encuentra en las actas
capitulares cuando en una sesion de 30 de enero de 1518 se establece una con-
cesion a la ermita de San Sebastidn, anadiéndose posteriormente «e Sant Segun-
do» en un claro intento de presentar alguna documentacién anterior a la inven-
cién del cuerpo episcopal3. Lo mismo ocurre con los documentos arqueoldgicos.
Se invierten devociones, se trasladan mitos, adecentandose espacios urbanos cai-
dos en cierto olvido institucional. A medida que crece la intolerancia (expulsién
de los judios en 1492, conversion de los mudéjares en 1502, control més o
menos riguroso de los moriscos), los atributos cristianos se intensifican, de forma
que se va configurando una nueva sociedad plagada de personajes de pasado un
tanto oscuro o, al menos, problematico, Segundo, Pedro del Barco, Paula Barba-
da, Pascasio o Pascual Arnugo, en detrimento de otras tradiciones relacionadas
con los momentos repobladores (Vicente y sus hermanas Sabina y Cristeta, san
Sebastian, san Isidoro, san Martin, san Cebridn) o de leyendas estrictamente loca-
les (los héroes civiles se igualan a los santos en la Crénica de la poblacién de Avila
y en otros relatos de caracter apologético, nobiliario y moralizante: Gonzalo de
Ayora y Luis Ariz, por ejemplo).

Desde un punto de vista estrictamente formal, la eclosién hagiografica que
se produce en el siglo XVI delimita claramente una nueva sacralidad, reconvierte
espacios urbanos (San Vicente, San Segundo, La Antigua) y sirve para configurar

3 Archivo de la Catedral de Avila (A.C.A). Actas capitulares. Libro 2 (1518-1519), fol. 10 r.
Parecida manipulacién documental se observa en el Libro de Aniversarios Antiguos (1447-1488) de la
catedral abulense, en una relacién de las dieciocho fiestas del calendario viejo, anadiéndose con un
tipo de letra bastante posterior la anotacién «San Segundoy. Vid. C. Luis Lépez, Estatutos y ordenan-
zas de la iglesia catedral de Avila (1250-1510), Avila, Institucién «Gran Duque de Alba». 2004, pp.
193-215.

24



algunas précticas litdrgicas en medios rurales (El Barco de Avila, Tormellas, Son-
soles, etc.) o con las numerosas ermitas con advocacién a la Virgen en el territo-
rio episcopal desde el siglo XVI: ermitas de Nuestra Sefiora de las Fuentes (San
Juan del Olmo, Grajos), Nuestra Sefiora de la Estrella (Martinez), de la Fuente
Santa (Medinilla), del Cristo del Berrocal (Cardefosa) y otras mas. Muchas de
estas practicas procuran asimilar primitivos cultos indigenas relacionados con el
agua, las rocas, la luna y el sol. Incluso se puede presumir que algunas interpre-
taciones no demasiado lejanas tratan de asegurar una vision culta o clasica (la
aforanza de una romanizacion intensa) en algunos santuarios: Fons Solis, «Fuen-
te de los Solesy, derivard en Sonsoles, en detrimento de versiones mas eclesiasti-
cas (¢émenos creibles?) relacionadas con la presencia de san Zoilo (san Zoles > san
Soles > «son soles» > Sonsoles) en el paraje cercano al despoblado de San Pedro
de Linares. A menudo, la nueva sacralizacién de un entorno urbano provocaba
la aparicion de una casta eclesiastica, al menos en la delimitacién de un barrio
con su poblamiento, casas, huertas y huertos, y la estratificacién de los vecinos.
Las cuadrillas parroquiales, por ejemplo, estan ya perfectamente establecidas en
el siglo XVI, y Ginicamente la poblaciéon morisca resiste el impulso eclesiastico cen-
trado en el culto a una determinada imagen al tiempo que la poblacién cristiana
tiende a agruparse en las cofradias, en unos movimientos asociativos de fieles que
constituyen una representacién destacada de la religiosidad popular. Aquellas
areas, no descristianizadas pero si alejadas geogréfica e institucionalmente de los
centros de poder, serdn las que ofrezcan una mayor resistencia, por parte de los
vecinos, a la imposicion de un nuevo culto. La persistencia de viejos rituales rela-
cionados con una religién de procedencia rural, indiferente a los dogmas vy a las
ceremonias oficiales, ligada al ritmo de la naturaleza, fundamentalmente precris-
tiana, explicaria la dificultad del estamento eclesidstico por consolidar nuevas cre-
encias (Ginzburg, 1974: 130). Razén suficiente para que las estrategias eclesias-
tica y concejil se centraran en algunas pequenas ermitas que se encontraban en
los arrabales de la ciudad. Algunos templos solitarios que no eran parroquias vy,
por tanto, se apartaban de los hédbitos de control litdrgico y piadoso, mantenian
su vinculacién con el vecindario por medio de unos santos reconocidos popular-
mente. El distanciamiento fisico respecto al centro urbano de los pequefos edi-
ficios religiosos ubicados en las cercanias del rio Adaja acredita su azarosa histo-
ria: la ermita de San Lorenzo (conocida también como San Llorente, o San Loren-
cio), junto a la Pefia de Santa Barbada de la que escribe el beneficiado Bartolo-
mé Fernandez Valencia* (la «Cruz Milagrosa» que menciona Juan Martin Carra-
molino), se arruiné en 1835 durante la primera guerra carlista; sus sillares sirvie-
ron para fortificar aiin mas la ciudad; la de San Lazaro, antiguo hospital, relacio-
nada con la huida de santa Teresa y su hermano Rodrigo de la ciudad en busca

4 «Y también se halla la memoria de su milagrosa vida en la iglesia de San Lorenzo, y junto a
ella hay una pefia de cuyas vetas estd formada una perfectisima cruz adonde segtin tradicion la santa se
arrodillaba y hacfa oracién a Dios» (Tratado Il1). «Ninguna particularidad ofrece la piedra de la cruz mila-
grosa; es una simple cruz formada por dos vetas de cuarzo, cortadas perpendicularmente, y que la fe
de un pueblo religioso ha hecho brotar de la roca, y la considera como testigo del prodigio verificado
en aquel sitio, en obsequio de su venerada paisana, la aldeana de Carderiosa» (Picatoste, 1888: 112).

25



de los sarracenos (ya en Africa), la de San Mateo, de los templarios, junto al rio
Adaja, y la de San Julidn siguieron el mismo camino de abandono, con otras ape-
nas identificadas como la de San Cebrian (Sant Cebrian, 1250), desaparecida antes
del siglo XIX. El fin de la empresa reconquistadora contra el islam sirve de pistole-
tazo de salida para una nueva hagiografia en los territorios peninsulares, hasta ese
momento mas dependientes de las hazafas bélicas y de la organizacién territorial
y repobladora que de sus fuentes doradas inspiradoras de santos y santas que se
impulsaran definitivamente desde los Reyes Catdlicos hasta la conclusién del con-
cilio tridentino. Al mismo tiempo, en ese transito del Medioevo a la modernidad,
el asociacionismo de cardcter religioso (cofradias, hermandades) se relanza tanto en
la vida cotidiana como en su finalidad salvadora de cara a un incierto mas alld a
partir de unos objetivos comunes, religiosos, profesionales, defensivos y benéficos,
encuadrados en la devocién a un santo protector, unas fiestas y celebraciones y
unas normas o estatutos conservados en la memoria transmitida de padres a hijos.

La ermita de San Sebastidn (y Santa Lucia) se enmarca en ese contexto de la
devocion popular. Es precisamente san Sebastidn (fiesta, 20 de enero) un recurso
hagiogréfico plenamente difundido en la Edad Media y especialmente en zonas
de repoblacion. Conocido como martir en la tGltima persecucién de Diocleciano,
protege a los vecinos de las plagas y epidemias, destruye idolos para conceder la
salud, ocupa la ciudad baja aspirando a llegar a la ciudad que estd encima. Su
muerte y deposicion en la Cloaca Maxima, con numerosas flechas, amoratado su
cuerpo por las barras de hierro, excita los animos, desvela sentimientos de dolor
fisico e impacta al espectador de la imagen. En el Barroco se convertira en un ele-
mento iconografico espectacular cuando pintores y escultores reflejen su martirio
asaetado y atado a un arbol por orden de Maximiano. Reconozcamos su emoti-
vidad incluso en estos tiempos: «manan arroyos de sangre de su carne despeda-
zada, tiembla su cuerpo estremecido por el dolor, oprimido por los nudosos cor-
deles» (Pérez de Urbel, 1940: 1, 110).

La relacion del edificio del Adaja con santa Lucia es mas dudosa. En ciertos
textos hagiogréficos surge una trabazon entre san Sebastian y santa Lucfa cuando
en una apariciéon el primero, un militar romano, indica a la patrona de Siracusa
su lugar de enterramiento. Algunos autores (Ayora, Fernandez Valencia) admiten
la titularidad de Lucfa desde los tiempos de la repoblacién, pero es segura la cele-
bracién de su festividad (13 de diciembre, segin la tradicién romana)> a partir
del siglo XVI y la existencia de una talla policromada desde finales de la misma

5  La festividad de santa Lucia se situarfa el 12 de diciembre, segln los calendarios mozara-
bes. Aunque su culto se extendié rdpidamente por Italia, a la Peninsula Ibérica parece ser que no llega
hasta la segunda mitad del siglo XI. En la provincia de Avila existia la ermita de Santa Lucfa, proba-
blemente del sigo XIV, en El Barco de Avila, ademas de un hagiotopénimo con su correspondiente
iglesia parroquial (Santa Lucfa de la Sierra) y una festividad celebrada en Rasueros.

26



centuria. Esta virgen siciliana de Siracusa, en la época de Constantino el Grande,
que se corresponde asimismo con santa Agueda, defiende la virginidad arran-
candose los ojos en la interpretacién mas exagerada a partir del siglo XIV (como
Lucia «la Casta» ante un acoso sexual), actGa como el «camino de luz» en los
tiempos oscuros. Lucfa, junto con santa Agueda mas tarde, sirve como un refe-
rente femenino desde el sentido hagiografico a la iglesia de San Sebastian. La dlti-
ma, la «santa de Dios», o la «diosa sin tierra», rechaza la concupiscencia de un
romano, convive con meretrices, anhela el martirio y es privada por el mismo
consul Quintiliano «de un 6rgano semejante al que de nifo succionaste reclina-
do en el regazo de tu madre» (Leyenda Dorada). El placer del torturador se tras-
lada a la piedad cristiana cuando se sienten los «cuchillos que tronchan las blan-
cas azucenas de sus pechos» (Pérez de Urbel, 1940: 1, 212). Su festividad (5 de
febrero) se sitGia en un segundo plano en el arrabal del Puente®. Agueda (> Aga-
tha, bonus, probus, justus, integer) es un simbolo femenino relacionado con la
maternidad mas que con la virginidad, pues muestra el camino que debe seguir
una mujer para que sea socialmente aceptada (Valencia, 1998: 358)7. Sin embar-
go, en el ambiente religioso y social abulense serd fundamentalmente santa Mari-
na (18 de junio) la protectora de las embarazadas, la imagen santa de la materni-
dad, cuyo culto se centraba desde finales del siglo XV en una capilla de la basili-
ca de los Santos Martires Vicente, Sabina y Cristeta®. Segtin el relato de Santiago
de la Voragine, la nifia Marina es disfrazada de varén por su padre, creciendo y
convirtiéndose en fray Marino (Marin). En una intrincada historia, una mujer, que
ya estaba embarazada, acusa al supuesto clérigo de violacion, con el resultado de
que a los pocos meses Marino/a se tiene que hacer cargo del recién nacido como
si fuera su propio padre (madre), falleciendo el presunto clérigo unos afos des-
pués ante la mirada aténita de los demas frailes de la comunidad, que, admira-
dos, limpiaran el cuerpo y le veneraran en un noble lugar del templo monacal. Se
trata del disfraz que adopta y adapta una mujer (parece que instigada por el
padre) para entrar en un convento, un recurso ampliamente utilizado en Egipto
en relacion con las santas Eugenia, Eufrésima, Marina y Pelagia, que «pasan des-
apercibidas hasta el dia en que son falsamente acusadas de haber violado a una
persona de su mismo sexo y haber tenido de ella un hijo: ellas aceptan la acusa-
cién sin decir nada, como una penitencia, hasta el dia en que la muerte revelara
su inocencia, a no ser que se justifiquen entreabriendo su habito ante el juez para
mostrar sus senos» (Réau, 2000: 415)?. Representacién del futuro sentido materno,

6  Una ermita dedicada a Santa Agueda se encontraba en El Tiemblo, mientras que su festi-
vidad se conserva en los pueblos de Urraca-Miguel y Solana de Rioalmar.

7 «Es precisamente [santa Aguedal la patrona de las mujeres y se la representa con los mas
obvios atributos femeninos: dos pechos en un plato, lo que parece una reafirmacién rotunda de la
feminidad. Esta lucha simbélica contra la ambigtiedad no favorece a la mujer, ya que fabrica enormes
murallas entre los sexos, coloca a la mujer-mujer en su lugar, no le permite cruzar fronteras de poder»
(Cétedra, 2002: 43).

8 A una Santa Marina dos advocaciones parroquiales se registran en la provincia de Avila, en
Gilbuena y Villar de Corneja.

9  La legendaria historia de santa Marina, recogida en la Leyenda Dorada, aparece también
en la Patrologia Latina, ed. ).P. Migne, Paris, 1844-1864, T. 73, pp. 691-694.

27



las mujeres abulenses acudian a los cultos y ofrecian limosnas a la santa, a su altar
asistian «con mucha devogién las prefiadas desta giudad»10. El culto a santa Mari-
na esta confirmado, al menos, desde el afno 149311 cuando se realiza un inven-
tario de la basilica en el que se menciona que un titulo sobre las vasijas de los
olleros de Avila «estd escripto en el pilar de la capilla de sefora santa Marina, tras
el altar en un letrero de piedra...». Tal vez su dedicacién se pueda adelantar
hasta el siglo XIll, puesto que en una bula del papa Bonifacio VIII (Il nonas
februarii milesimo trezentessimo) se encuentra una referencia a la iglesia de San
Vicente et capella Beate Marine, manteniéndose la duda en torno a la adjudica-
ci6n de la capilla bien a santa Marina (seu Margarita), bien a la Marina de Gali-
cia, cuyo culto parece mas tardio. Algo mas de tres siglos después, la capilla de
Santa Marina cuenta con un altar con ara y retablo de pincel, «<muy viejo, con la
imagen de la santa de talla entera en el tablero de en medio»'2. La obra habia
sido realizada, probablemente, en las dos primeras décadas del XVII, con la ima-
gen pintada de la santa y un «retablo que contiene su martirio», primera sospe-
cha de un cambio no en la titularidad de la capilla, pero si de la historia sobre
Marina. Esta santa, como se sabe ya, no fue martirizada, aunque en el retablo
(desaparecido o no localizado) se representaba a la mujer torturada en un horno
y con una espada, al lado de tres manantiales que brotaran tras la muerte, segin
la iconografia tradicional de la figura nacida en Amphiloquia (Aguas Santas,
Orense), mezclando en un mismo personaje una titularidad (proteccién a las
embarazadas de la imagen de fray Marino), un modelo visual en el retablo (horno
y manantiales de la gallega) y una talla barroca identificada con santa Margarita
(protectora de las parturientas) y el dragon a sus pies. ¢Una alegorfa del Leviatan?
Al ser unas confusiones importantes sobre el exceso de santas en la hagiograffa
barroca, tanto el patrocinador como el artista del retablo confunden las historias
de santa Marina (fray Marino), Marina de Aguas Santas (Orense) y Marina (18 de
julio), esta Gltima hermana crucificada de santa Liberada. Por otra parte, en las
devociones populares de finales de la Edad Media y de los siglos XVI y XVII se
mantiene el desorden entre santa Marina y santa Margarita de Antioquia (Ferran-
do, 1950: 190), probablemente porque ambas se consideran santas protectoras
de las mujeres fecundadas a partir de las ocho versiones procedentes de textos
latinos sobre la vida de la oriunda de Pisidial3, desarrollandose varios relatos
sobre la «virgen martir» que afectarfa a las santas Cristina, Dorotea, Marina, Libe-
rada y, probablemente, Barbada o Barbaral4. La difusion de un culto a la mater-

10  Archivo Diocesano de Avila (A.D.A.). San Vicente. Libro de inventarios, 1562-1682, fol. 59
r. (Inventario de 1649). Sign 29, 141/1/3.

11  A.D.A. San Vicente. Libro de cuentas e inventarios de la fabrica de San Vicente, 1493-1545,
fol. 5 r. Sign. 21, 141/1/2.

12 A.D.A. San Vicente. Libro de inventarios, 1562-1682, fols. 36 r. y 80 v. Sign. 29, 141/1/3.

13 Vid. M.A. Stouck (ed.), Medieval sainst. A Reader, Letchworth, Broadview Press, 1988, pp.
579-591 («An old french Life of St. Margaret of Antiochy).

14 El padre de Barbara muri6 carbonizado por un rayo tras cortar la cabeza de su hija. Sus
pechos fueron cortados y su culto se extendi6 rapidamente por el Occidente europeo. Vid. S. de la
Voragine, Legendi di Sancti vulgari Storiado (La leyenda dorada), Madrid, 1997, II, pp. 896-903.

28



nidad arranca, al menos, del siglo XV en la peninsula Ibérica, cuando se difunde
internacionalmente la leyenda de la santa italiana travestida en un hombre. Las
primeras versiones aparecieron en torno a los anos 450-500, extendiéndose en
los tiempos medios y haciendo hincapié en la huida de la tentacién sexual y el
cuidado del nino™>. Si la tradicién hablara y permitiera establecer qué Marina es
la inspiradora de la capilla, retablo e imagen, acaso se pudiera fijar una relacion
directa en la aparicién de unos cultos dedicados a dos hermanas, la Marina de
San Vicente (ésanta Margarita?) y santa Liberada (luego santa Paula Barbada) de
la ermita de San Segundo, convertida esta Gltima en un sustitutivo tardio de la
virgen de Antioquia con la historia de huida ante el acoso masculino, aunque en
la hagiografia hispanica pesara mas este (ltimo elemento que su transmutacién
transitoria en un aparente varén. La acumulacion de relatos hagiogréficos de
variada procedencia es un rasgo caracteristico de la sociedad barroca. Realmen-
te se trata de una doble o triple duplicacion de personajes a partir del relato
difundido por Jacobo de Varazze sobre la monaco partenia: la transmutacion de
fray Marino (Marin) en santa Margarita de Pisidia o de Antioquia, que pasa a
Espafia como Marina de Aguas Santas y patrona de las parturientas, asumiendo
—como sefnala Louis Réau— el papel de la diosa pagana de los partos Juno Luci-
na: Miserere, quaeso, illorum qui mei memoria egerint et mulieribus me in parti-
bus invocantibus succure clementer. Venitque vos de coelo dicens petitiones suas
esse exauditas.

El espacio del templo de San Vicente se encuentra bajo la torre septentrio-
nal, conocido también como capilla de la Purificacién, de la Luna, de los Peni-
tentes, la legendaria capilla de los Palomeques, defensores de la iglesia desde el
siglo XI1'6, aunque la primera dotacién de esta familia abulense es del afo 1503
segln el Libro Becerro (dotacién de Diego Palomeque)'’. En el interior se con-
servan pinturas y escudos del siglo XV, el epitafio de Catalina Rodriguez (siglo XVI)
y una inscripcion de la era 1321 (afio 1283) sobre unas misas pro anima dni. iohis
quonda clici. ipsius ecce... Luego, a lo largo del siglo XVII y principios del siguien-
te, la Virgen asume el papel de «madre» que antes habia recaido sobre otras
mujeres. La fundacién, en 1711, en la iglesia de San Nicolas, de la cofradia de

15 Vid. M.A. Stouck (ed.), Medieval saints..., op. cit., pp. 127-134 («A transvetite saint:
Mary/Marinay).

16  «En las torres de esta yglesia se hizieron fuertes contra los moros, quando poseyeron Avila,
los esforzados caualleros Orejones y Palomeques; defendieron este templo porque no fuese profana-
do; después, en agradezimiento, les doné la yglesia las dos capillas que estan deuajo de sus dos torres
para sus entierros y de sus sucesores, que oy las poseen». Archivo Parroquial de San Vicente, Avila.
Resumen y notizias avreviadas de la fundacidn y grandezas de este insigne templo y basilica de San
Vizente de Auila, conforme a notizias y papeles de sus archiuos. Hizose este cuaderno siendo cura desta
yglesia el licenciado Juan de Ndjera, afio de 1683.

17 A.D.A. San Vicente. Quaderno y becerro de las casas y heredamientos... de la yglesia de
sefor San Veceynte... , 1499-1551. Sign. n2 20. «Yten son obligados cura e beneficiados e capellanes
servientes por los beneficiados absentes de decir en la capilla de Sancta Marina en la dicha yglesia de
sefor Sant Veceynte quatro missas, martes e jueves e viernes y sdbado, por el dnima de Diego Palo-
meque, su muger e sus finados...», fol. 15. Vid. indice del Becerro antiguo de San Vicente de Avila,
Sign. n2 19, 141/1/2.

29



Retablo de Santa Marina (siglo XVII). Basilica de San Vicente, Avila.

Nuestra Sefiora del Buen Parto'8, aunque con fines eminentemente funerarios, es
uno de los ejemplos que podrian citarse en este continuo reciclaje de cultos y
argumentos antropolégicos dentro del impulso cofradiero avalado por el clero
abulense en contraste con los matices netamente populares de las asociaciones
devocionales del siglo XVII.

18 A.D.A. Parroquia de Santiago. Libro de actas y cuentas de la cofradia de Nuestra Sefiora del
Buen Parto, desde 1711, en la iglesia de San Nicolds. Doc. n? 48. Vid. Sabe (2000: 189-196).

30



Nota: Sospecho, sélo sospecho, que la ermita del Cristo de las Embarazadas
que describe el pintor y acido escritor José Gutiérrez-Solana'? hacia el afo 1920
a partir de un viaje realizado veinte afos antes es la capilla de los Palomeques
(Santa Marina). De manera bronca, el autor describe su llegada a Avila atrave-
sando el arrabal del Puente, observando los ganados y las gentes, dirigiéndose
hacia la Plaza del Alcazar, comiendo y bebiendo, parando en algunos comercios
y deteniéndose en una farmacia. Podian ser dos: la del licenciado Vinuesa (calle
Reyes Catdlicos) o la Oficina de Farmacia del Dr. La Puente, en el Mercado Gran-
de. En las cercanias entra en una ermita o capilla con un pértico, con una pila de
agua bendita y un reloj de sol, un atadd y un Cristo muy tosco. «Este Cristo esta-
ba rodeado de ex votos: pechos de mujer, vientres hinchados y niflos muy peque-
fios de cera y muchos cuadritos con quintillas dedicadas por las mujeres embara-
zadas». Estas empezaban «a gemir y suspirar y quedaban sentadas de culo en las
baldosas de piedra..., todas estaban encinta».

De tiempos del emperador Decio es otra imagen relacionada con la ermita
del poniente al menos desde el siglo XVII, santa Apolonia, joven virgen en la ima-
gen barroca, pero mujer anciana de Alejandria en el instante del martirio cuando
los impios rompieron todos sus dientes con satdnica crueldad. El suceso (9 de
febrero de 249) servird para que en su iconografia se la represente con un férceps
en la mano. Tanta presencia femenina provoca ciertas incertitudes. Exceptuando
a san Sebastian, durante los siglos medievales no aparece ninglin otro varén hasta
el afo 1519 (san Segundo) y mas tardiamente san Blas (celebrado el 3 de febre-
ro), el obispo martir de Capadocia que antes de morir procuré —cuenta el domi-
nico Jacques de Varazze- a «todos cuantos tuvieran cualquier mal de garganta, o
padecieran alguna enfermedad, obtuvieran su curacion si se encomendaban a él
y solicitaban su intercesion» (I, 164-168). Era médico.

Santos y martires desconocian las fronteras, se asimilaban en las regiones mas
variadas como manifestaciones de un pensamiento Gnico en la Edad Media. Pero
también pesaba el deseo de localizar, inventar o identificarse con un santo o una
santa local, un personaje de la patria chica que tratara de resaltar el valor sacro
de los lugarenos, su dambito de influencia y, sobre todo, su puesto destacado en
el pelotén eclesiastico en la salida oficial de la Edad Moderna, 1492, en los rei-
nos hispanicos. O bien, el anhelo eclesidstico por institucionalizar un confuso
culto de procedencia no demasiado clara. «Porque en las historias de los santos
hay muchas cosas escuras y enmaranadas que se han de desmarafar y esclarecer;
muchas dudosas, que se deben averiguar; algunas contrarias, que si es posible se
deben concordar; otras, por una parte, apécrifas y, por otra, tan recebidas y asen-
tadas en la comun opinién que ni se pueden aprobar sin notable perjuicio de la
verdad ni desechar sin grave ofensién de la gente vulgar y com(in»20. Serd el caso
de la nueva protagonista, intimamente asociada al Varén Apostélico inventado en

19 ). Gutiérrez-Solana, La Espana negra (A. Trapiello, ed.), Granada, 1998.
20 P de Ribadeneyra, Vidas de santos. Antologia del «Flos sanctorumy, ed. O. Aguirre vy J.
Azpeitia, Madrid, Lengua de Trapo SL 2000, 2000, p. 7.

31



1519, del que luego se leera. La nueva figura femenina, aunque no en su apa-
riencia tras el obligado milagro, es santa Paula Barbada2', una imagen retérica tar-
dia que pretende sustituir en un marco politico y religioso muy concreto a otros
personajes mas tradicionales. Ahora bien, su culto pasa desapercibido en los
tiempos modernos para los vecinos. Su vida, convertida practicamente en un rela-
to erudito de dificil acceso, sirve para marcar la vida retirada, a veces ascética, de
numerosas ciudadanas de Avila, un reflejo del modelo imperante en las mentali-
dades dominantes del siglo XVI, sobre todo tras el Concilio de Trento: Maria Diaz,
Maria Vela («la mujer fuerte»), Guiomar de Ulloa, Ana Reyes, Catalina Davila y
otras. La historia de esta aldeana tan ligada a dos ermitas, San Segundo y San Llo-
rente, se divulga hoy por la cofradia de San Segundo:

SANTA PAULA BARBADA. Nacida en Cardenosa hacia el 535, era conocida en
Avila tanto por su hermosura como por su piedad. Acostumbraba visitar la iglesia que
en el siglo VI ocupaba el lugar de la actual ermita de San Segundo, donde pasaba
largo tiempo en oracién. Una tarde, estando arrodillada en actitud orante, percibio
cdémo un joven caballero tenfa los ojos fijos en ella, escena que se fue repitiendo en
los dias sucesivos; en una de estas ocasiones oré al Sefor para que transformara su
belleza y asf evitar insinuaciones comprometidas. En esta transformacion de su rostro
se fundamenta la inscripciéon dedicada a la beata en el lugar de su sepultura: «Sed-
nos buenos intercesora y abogada, gloriosa Paula Barbada».

Salvando las repugnancias fisicas que conlleva la transformacién milagrosa de
Paula de Cardenosa (una espesa barba poblé su rostro alejando al mancebo), se
narra que las anteriores mujeres, beatas o venerables, imitaran sin querer el ejem-
plo espiritual, no el anatémico, se convertiran desde distintas posiciones sociales
y econémicas en el estereotipo mds caracteristico de una comunidad que quiere
trocar la ciudad en un paisaje conventual: Mari Diaz, natural de Vita, «aldea de
corta vecindad»; Marfa Vela, iletrada de Cardenosa y padres conocidos (Diego
Alvarez de Cueto y Ana de Aguirre), llamada «la muger fuerte» a partir de un libro
de Miguel Gonzalez Vaquero (1618)22; Ana Reyes, de la ciudad y de padres vir-
tuosos; Catalina Davila, «ilustre y virtuosa sefiora»; Guiomar de Ulloa, hija del
regidor de Toro y casada con Francisco Ddvila, de la casa de Villatoro?3. De Paula

21 Desde el punto de vista antropoldgico, referido a santa Paula Barbada, véase el capitulo 1V,
«Entre el campo y la ciudad», de Maria Catedra (1997: 145-196) y la Tesis Doctoral de M.2 de los
Angeles Valencia Garcfa, Simbdlica femenina y produccién de contextos culturales: el caso de santa
Barbada, Salamanca, 2002, editada en Avila en 2004 por la Institucién «Gran Duque de Albay.

22 Apunta acertadamente mi hermano David Ferrer (2004: 60) que «con las mdiltiples beatifi-
caciones y canonizaciones de la primera mitad del siglo XVII, durante los reinados de Felipe Ill y Felipe
IV, la literatura de contenido hagiografico y milagroso sufre un aumento espectacular, y no dejan de darse
a la imprenta casos, relaciones y referencias sobre iguales modelos de santidad. Avila daba esto y més».

23 Versién novelada: «En Avila conecté con dofia Guiomar de Ulloa, mujer de alcurnia, que,
de vez en cuando, celebraba tertulias cristianas en un palacio pegado a la muralla... Su actividad era
pequena y no podia ser de otra manera: en la ciudad dominaba un catolicismo rutinario, decfa, muy
poco reflexivo y abierto. A cambio, sus cenaculos tenfan fama por su altura y calidad. Por su casa habfan
pasado fray Pedro de Alcantara, fray Domingo de Rojas, Teresa de Cepeda y otra serie de personas
eminentes», Miguel Delibes, EI hereje, Barcelona, Destino, 1998, p. 337.

32



se sabe —afirma Tello Martinez— que era rdstica y sus padres labradores. Como no
podia ser de otra forma, la defensa de la virginidad es la constante en las advo-
caciones femeninas de la ermita de San Segundo de Adaja. En otros casos, como
en el de la venerable Marfa Diaz, se sospecha una precoz anorexia en la historia
metaférica, «Enfermamos por comer, es menester ayunary, salvada por la Iglesia
(«Anda, ve a la iglesia y esta en ella todo el dia, que ella te dard de comer). La
funcién de estas mujeres, y en particular de Paula Barbada, languidece ante la
intensa masculinizacién de la sociedad espanola, otro reflejo del papel de la
mujer, desde el sentido moral, que la aislaba como persona juridica. De hecho,
la escasa repercusion del culto de santa Paula Barbada se vislumbra en su acci-
dentada historia: su festividad, que no aparece en los breviarios, apenas se cele-
bra, su sepultura queda relegada en un segundo plano en contraste con el ceno-
tafio de san Segundo, su imagen en un retablo es sustituida por la de santa Ague-
da, «... después (ioh impropiedad!) pusieron otro inconsideradamente dedicado
a santa Agueda, virgen y mértiry (Tello Martinez, 1788: 163); un retablo que
narraba la historia de la hija de los campesinos de Cardefiosa desaparece de la
ermita de San Llorente, con unas pinturas en las que se vefa, seglin Luis Ariz, «un
cauallero a cauallo hablando con vna doncella, asentada en una piedra, los cabe-
llos algo crecidos y la barba largay; por Gltimo, la Ginica muestra iconografica, muy
tardia, de santa Paula se localiza en el dbside septentrional de la iglesia de San
Segundo, sin barba, con gestos de dulzura y suplica, y sin otro atributo identifi-
cativo de su aventura. Aparte de ese lienzo, sélo aparecia una referencia a santa
Paula Barbada en un reja de hierro sobre su supuesto sepulcro: «Esta rexa e reta-
blo mandé hacer la magnifica sefiora dona Isabel Rivera, hija del magnifico caba-
llero Francisco de Valderrdbano, a honra de santa Barbada. Aho 1547».

En efecto, la festividad dedicada a Paula de Cardenosa se manifiesta con
notable retraso, a finales del siglo XVI y primeras décadas del siguiente24. Pero
como modelo hagiogréfico probablemente a finales del siglo XV. Una de las pri-
meras referencias documentales se encuentra, muy parcamente, en Gonzalo
Ayora de Cérdoba: «Y en la iglesia de San Segundo extramuros esta el cuerpo de
santa Barbacia virgen». Un oficio del rezo eclesiastico se localiza en la obra de
Juan Tamayo de Salazar?>, un clérigo culto y «versado en fabulasy —dice José
Godoy Alcéantara—, provisor y vicario general en el episcopado de don Diego Arce
Reinoso (1638-1640), durante el que, probablemente, redacta en latin el oficio de
la santa para incorporarlo luego a su redaccién mas destacada como una muestra
de la lealtad al prelado y de su crédula lectura del padre Jerénimo Roman de la
Higuera. Luego hara lo mismo el beneficiado de San Vicente y capelldn de Mosén
Rubfi de Bracamonte José Tello Martinez, adjudicando la conmemoracion al dia 20
de febrero y desarrollando una antifona y tres lecciones en dicho oficio, parece

24 «Su culto en inmemorial, apoyado en antigua y constante tradicién, sucedida de tiempo en
tiempo hasta nosotros, y ademds en algunos monumentosy, J. Moreno Guijarro de Uzabal, La Azuce-
na del Adaja, Madrid, Imprenta de D. Eusebio Aguado, 1860, p. 52.

25 Anamnisis, sive commemoratio omnium sanctorum hispanorum, pontificum, martyrum,
confessorum, virginum..., Iy lll-VI, Philippo Borde, Laurentio Arnaud et Claudio Rigaud, Lyon, 1651
y 1655-1659.

33



que dudando acerca de la severidad y circunspeccién eclesidstica del texto que
traslada: Die XX februarii. In festo sanctae Paulae virginis cognomento Barbatae,
patrone civitatis Abulae. Commemoratio. Antiphona. Oratio. Ad matutinum. Lectio
IV. Lectio V. Lectio VI. Die februarii. Elogium sanctae Paulae Barbatae virginis.

Die XX februarii.
Elogium sanct/ale Paulae Barbat/ale virginis.

Abulae in Hispanis, in veteri Castella depositio beat[ale Paullale virginis cog-
nomento Barbatlale, qulale cum illam amasius quidam ceco persecueretur
amore, a Domino propter custodiam virginitatis, quam ipsis celesti tradide-
rat sponso, suppliciter flagitavit, ut illi deformitatem aliquam concederet,
cuius horrore et ab amasis laqueis, et a mundi periculis liberata recederet. Et
annuens Deus votis supplicantis barbata effecta est. Et deinceps vitam in
pace exegit, mortemque consummavit.

Dia 20 de febrero. Elogio de santa Paula Barbada virgen
En Avila, en las Espafias, en Castilla la Vieja, puesto el sobrenombre de
santa Paula Barbada virgen, la cual, al perseguirla con ciego amor cierto
galan, por la custodia de su virginidad que habfa entregado al celeste espo-
so, le pidi6 suplicante al Seior que le concediese algtn tipo de deformidad,
por cuyo horror saliese librada tanto de los lazos del galan como de los peli-
gros del mundo. Y accediendo Dios a las oraciones de la suplicante se trans-
formo en barbada. Y después llevé una vida de paz y consumé la muerte26.

Una advertencia casi inapreciable indica que el texto es posterior al siglo XIV,
al reinado de Juan | de Castilla, cuando en las Cortes de Segovia se anula el calen-
dario romano. En caso contrario, la redaccion tendria que especificar, como era
habitual, unas fechas distintas basadas en los idus o kalendas de cada mes y en la
correspondiente «era» (aera). Por otra parte, la aparicion ingenua —para un texto
que tanto Tamayo como Tello suponian remoto- de los términos «in veteri Caste-
lla» indica una elaboracién tardia. En la «Tabla de ayunos de precepto vy fiestas de
guardar» del episcopado abulense, recogida por el notario apostélico Tello Marti-
nez en 1788 vy referida al siglo anterior, bajo el mandato del obispo Francisco de
Gamarra (1616-1626), no se menciona ningln acto, vigilia o fiesta referida a santa
Paula. En el santoral del siglo XX se mantiene la festividad de Paula virgen en el
mismo dia 20 de febrero, siendo considerada por fray Justo Pérez de Urbel como
un personaje del siglo IV. La sepultura de la iglesia de San Segundo, que a finales
del siglo XVIII estaba cerrada con una buena reja y un friso cincelado, pasa des-
apercibida hoy dia, mientras que su retablo fue sustituido por la imagen de la
santa italiana Agueda y més tarde por la de santa Apolonia. El retablo, «bastante
malo» (sefiala Enrique Ballesteros a finales del siglo XIX), que se encontraba pri-
mero en la ermita de San Llorente y luego en la del Adaja desaparece tras su paso
por la iglesia de San Andrés en las postrimerfas decimonénicas.

26 Traduccién del catedrético e intérprete jurado de Latin Dr. Francisco Ruiz de Pablos.

34



El temor hacia el equivoco sexual, el escaso atractivo de un modelo icono-
grafico alejado de la realidad, un prodigio de la naturaleza, provoca el rechazo de
las feligresias masculina y femenina del arrabal del Puente. «La primera oposicién
obvia es la de mujer / hombre. La santa encapsula caracteristicas masculinas y
femeninas, aunque a través de las épocas y autores se pone mds o menos énfasis
en unas u otrasy (Catedra, 1997: 164). En otros términos, la antitesis entre la vir-
gen fortis y el vir fortis que subyace permanentemente en numerosos textos hagio-
graficos. Ni que decir tiene que el alejamiento fisico y espiritual de los canénigos
e instituciones abulenses hacia la nueva santa es paralelo a la exaltacién de otras
mujeres. En realidad, la imagen de Paula Barbada no podia prosperar en un
medio en que se asociaba la barba femenina con cierto desenfreno lujurioso:
«Existen unas mujeres llamadas barbudas, las quales haves de saber que son muy
lujuriosas por su caliente complexién, e por consiguiente son de fuerte natura e
de varonil condicién»?’. No es de extraiar, pues, la escasa aceptacion y repre-
sentacion de la puella pilosa en el arte espafol: ‘Retrato de Brigida del Rio’, de
Sanchez Cotdan, y ‘La mujer barbuda’ de Ribera.

Evidentemente la leyenda de santa Paula Barbada es tardia. Durante la Edad
Media sélo se mantiene una narracion religiosa de caracter legendario-hagiogra-
fico, la de los martires Vicente, Sabina y Cristeta28. Una apariencia, un modelo de
santa transmitido oralmente y procedente seguramente del norte de la Peninsula,
se sustentaria en ciertos sectores abulenses desde finales del XV o principios del
XVI, una imagen legendaria a la que se da nombre (Paula) y se le asigna un ori-
gen (Cardefosa), incluso un lugar de enterramiento (San Sebastian / San Segun-
do). Pero habrd que esperar unas décadas para que la biografia de la mujer bar-
buda se especifique. Un proceso similar al que aguantan otros personajes, sobre
todo Pedro del Barco. Desde el siglo XVII los autores dedicados a relatar y exal-
tar la historia eclesiastica de Avila recurriran tibiamente (Gonzalez Davila) o inten-
samente (Tamayo Salazar, Fernandez Valencia, Tello Martinez) a un arcipreste
toledano del siglo XII llamado Julidn Pérez, lulianus Petri, para justificar, entre
otras, las vidas de Pedro del Barco, Pascasio Arnugo y Paula de Cardefiosa en la
diocesis abulense. Antonio de Cianca (ll, VIII) relata las peripecias de la doncella
labradora de Cardefiosa, introduciendo unos versos en que asocia a la santa con
el primer obispo de Avila y un soneto («Dulce redentor mio...») procedente del
Cancionero Ceneral de 1579. El benedictino fray Luis Ariz recopila asimismo las
noticias acerca de santa Paula en su Historia de las grandezas de la ciudad de
Avila, reconociendo que en «ningn martirologio, ni leyenda, se haze menci6n
desta santa» (I, 15), una resefia muy ajustada a la realidad si tenemos en cuenta,
con Julio Caro Baroja (1992: 103), que Ariz «entra en una curiosa serie de per-

27 Anénimo, Compendio de la humana salud, Biblioteca Nacional, Incunable n? 51; citado
por ER. de la Flor, «La puella pilosa: hacia una lectura iconoldgica del retrato de mujer barbuda en la
pintura espanola del Siglo de Oro: de Sanchez Cotén a José de Ribera (pasando por Sebastian de
Covarrubias)», en Actas del VIII Congreso de Historia del Arte, Salamanca, 1990, p. 767.

28 Vid. FA. Ferrer Garcia, Rupturas y continuidades histéricas. El ejemplo de la basilica de San
Vicente de Avila, siglos XII-XVII, Tesis Doctoral, Madrid, UNED (Facultad de Historia, Departamento de
Historia Medieval y Moderna y Ciencias y Técnicas Historiogréficas), 2003.

35



sonas que, por motivos diferentes, falsificaron la historia de Avila»29. Con el cro-
nista real Gil Gonzalez Davila (1647: 253) se inicia el recurso a Julidn Pérez,
mientras que el beneficiado Ferndndez Valencia opta por el relato del falsario y
padre cisterciense Francisco de Bivar30. Seran, por tanto, Juan Tamayo y José
Tello, uno en el siglo XVII, otro a finales del XVIII, quienes asuman plenamente las
noticias apécrifas procedentes del arcipreste toledano de la iglesia de Santa Justa.
Personaje probablemente de ficcién, Juliano Pedro3? se tiene que poner en rela-
cion con los Falsos Cronicones que escribe fray Jerénimo Roman de la Higuera en
el afno 1611, localizados en la abadia de Fulda, cerca de Worms. Las constantes
referencias de algunos historiadores a Juliano Pedro mencionan la obra De Vario-
rum Carminum Collectio, cuyo original se conserva en la citada abadia alemana.
Ahora bien, se puede establecer un relato a partir de informaciones apdcrifas. La
figura del arcipreste de Toledo es especialmente oscura. Unicamente a partir del
siglo XVII surgen algunas anotaciones sobre este clérigo. Asi, el cisterciense Bivar
menciona la existencia de Juliano: Addam egregium luliani Petri testimonium cui
refragari nemo forsam audebit (Super Maximum, fol. 337, nim. 89). Otras refe-
rencias aparecen en las obras de fray Jerénimo Romén (de la Higuera)32, conoci-
do por la autoria de esos cronicones conservados en la Alta Baviera, redactados
por Flavio Lucio Dextro, Marco Maximino, Heleca y otros autores de época tar-
dorromana. El fraile del Cister sitGa a Paula de Cardefosa en los tiempos del pre-
tor Daciano en unos versos latinos que estan recogidos por Tello Martinez: De
sancta Paula virgine dicta Barbata, abulensi in Hispania: Quum mala gentiles cola-
rent abulensia viles, / tecta sub hispano (qui praeses tunc) Datiano. Los Cronico-
nes, aceptados unanimemente por ciertos sectores eruditos y eclesiasticos, fueron
duramente criticados por Nicolds Antonio en la Censura de historias fabulosas33,
redactada en Madrid en 1652, y, més tarde, por el agustino Enrique Flérez en la
Espana Sagrada (1758: X1V, 8). De esta forma, gran parte de los relatos que surgen

29 No podia sospechar Gonzalo de Ayora, el cronista de los Reyes Catélicos, el repentino
engrandecimiento de la historia abulense a partir del benedictino Luis Ariz. «E pues Roma tiene en
tanta veneracion a Marco Marcello porque peleé treinta y nueve veces e a Julio César porque peled
en batallas campales cincuenta, bien se manifiesta haber sido Avila una Roma pequena si hubiera teni-
do buenos escritores» (Ayora, 1519: 19 v.). Sobre la vida, literatura y actuacién politica de Ayora, vid.,
FA. Ferrer Garcia, «El capitén, cronista y comunero Gonzalo Ayora de Cérdoba (1466-1538) y el Epi-
logo... de la ciudad de Avila». Diario de Avila, 4, 11, 18 y 25 de julio de 2004.

30 F de Bivar, Marci Maximi episcopi Caesaraugusani... continuatio chronicii Lucii Dextri una
cum additionibus apodicticis..., Madrid, 1652. Flavii Dextri barcinonensis... chronicorum omnimoda
historia commentarii apodicticis illustratum, Lyon, 1627. Biblioteca Nacional, Madrid.

31 «Ultimo retoo de la familia fictlnea fue el cronicén de Julian Pérez, personaje fantastico,
creado por Higuera a imitacién del Julidn Lucas de Ocampoy, ). Godoy Alcantara (1868: 199).

32 Fragmentum Chronici, sive omnimodae Historiae Flavii Lucii Dextri Varcinonensis sancti Pan-
cianii filii, cum crénico Marci Maximi, Episcope Caesaraugustani... / in lucem editum... & labora P. fr.
loannis Calderon, franciscanae familiae, loannem a Lanaja & Quartenet, Caesaraugustae, 1619. Biblio-
teca Nacional. Madrid. En otra obra, localizada asimismo en la B.N., aparece como autor secundario
Francisco de Bivar: Fl. Lucii Dextri... Chronicon omnimodae historiae... / nunc temum opera et studio
Fr. Francisci Bivarii... commentariis apodicticis illustratum..., Claudii Landry, Ludguni, 1627.

33 Bibliotheca Hispana vetus sive Hispanorum qui usquam scripto aliquid consignaverunt noti-
tia...: tomus primus, tomus secundus / auctore D. Nicolao Antonio...; opus postumum, Romae, Typo-
graphia Antonii de Rubeis, 1696. Biblioteca Nacional, Madrid.

36



durante la Contrarreforma tienen su origen en las narraciones apécrifas de Jeré-
nimo Roman, en un intento de ensalzar la antigua historia eclesiastica de Espa-
fa. Es en este modelo literario y hagiografico como hay que entender la repen-
tina aparicion de Julidn Pérez y su obra De Variorum Carminum Collectione.
Muchos relatos —dira Flérez— proceden de los Falsos Cronicones y de las obras
escritas por los adversarios del padre Higuera, textos que han de entenderse
«como invenciones modernas, tan mal digeridas en el punto como confusos los
mismos que le siguen en otros, pues todo es pura contradiccién, atribuyendo
a un lugar lo que le niega en otro, y asi no merece mdas respuesta que el des-
precio». Una «paraliteratura» marginada ahora, marginal antes y extravagante
siempre.

Aceptados entonces los argumentos establecidos por Pérez / Higuera, los
eclesidsticos abulenses se limitaran a ubicar en un tiempo remoto a santa Paula
Barbada. Alguno al tiempo de Diocleciano (Pérez), otro a la monarquia de los
godos, con Recesvinto (Fernandez Valencia), mientras que Tello, al igual que el
anterior beneficiado de San Vicente, citala en el pardgrafo dedicado al obispo
Amanuro o Amanungo, reinando el mismo godo, aunque presume que la santa
no florecié antes del siglo XI, seguramente coincidiendo con otras figuras resalta-
das por Julian Pérez / Roméan de la Higuera: san Pedro del Barco y san Pascasio
(Pascual) Arnugo de Tormellas, el primero que trabaja en el campo, Paula que
decide trasladarse a la ciudad.

Es facil imaginar a cuento de qué y para qué irrumpe en la escena hagio-
grafica el arcipreste Pérez. Julio Caro Baroja (1992:170) nos cuenta algo intere-
sante: «Puede sospecharse que el padre Jer6nimo Roman de la Higuera tenta,
como va dicho, bastante de mitémano y mucho de grafémano de cierto tipo: el
“grafémano histérico”..., finalmente, forj6 el [cronicon] de un arcipreste mozara-
be de Toledo al que llamé Julidn Pérez». Otra vision sobre el falsario, esta vez de
1868 (José Godoy Alcantara): «hombre de mediana instruccion, de natural com-
placiente, curioso de antigliedades, de opinién movediza al compés de sus
impresiones». Un compositor de libros, mediocre en sus intenciones pero a veces
brillante en sus composiciones. Como muestra sirvan los versos dedicados a la
doncella de Cardefiosa que son luego recogidos por Gonzalez Davila, Tamayo
Salazar y Tello Martinez, en los que se puede apreciar que el latin barroco ocul-
ta la remota cronologfa referida al siglo IV, que el mantenimiento de numerosas
rimas internas enlaza mas con el latin contrarreformista y del Siglo de Oro que
con el tardorromano34.

34 Se afade, ademds, una espléndida traduccién de mi colega en el I.E.S. «Isabel de Castilla»,
Dr. Francisco Ruiz de Pablos, manteniendo las rimas internas que se registran también en el texto lati-
no. Otra traduccién, con algunas modificaciones realizadas por el profesor L. Platén, se puede locali-
zar en el libro Simbdlica femenina..., op. cit., p. 204.

37



De sancta Paula Virgine, dicta Barbata, abulensi in Hispania

Servat ovis caulam, quam dicunt nomine Paulam,
Nomine Barbatam compellat turba beatam.
Forma fuit talis, Catharina in virgine qualis:
Quum mala gentiles colarent abulensia viles,

Tecta sub hispano (qui praeses tunc) Datiano.
Hanc amat ardenter demens eques impacienter.
Qui dum venatum properat, sese iugulatum
Secernit: bella malesanus amore puellae.
Ibat per campos virgo peramabilis amplos,
lllam pervadit viator, sapienter evadit.
lllam, sed absque mora rogat admirabiles ora
Illa sibi dari barbam, nimiumque et ille recessit,
Quo pia virgo fugit, quae tunc ceu leo rugit.
Ipsa bene vixit et in sua vita revixit.

De santa Paula virgen, llamada Barbada, abulense en Espana

De ovejas el aprisco guarda la que llaman por nombre Paula,
A quien la multitud admirada hoy llama santa Barbada,
Su belleza fue asi de fina como la de la virgen Catalina:
Al derramar los viles gentiles desgracias abulenses miles
Bajo Daciano protegidos (a la sazén por él presididos).
A ésta la ama ardorosamente impaciente un caballero demente.
Mientras él corre a la caza sin resuello,
Se desvia para atraparla por el cuello:
Herido estd de amor malsano por la bella jovencita en vano.

La virgen mas amable que las rosas corria por campas anchurosas,
El jinete corta el paso con justeza, ella lo esquiva con destreza.
Pero ella, sin pensérselo un instante, ruega que aquel su rostro rutilante
Se pueble de barba boscosa y se note por su abundancia frondosa.
Y esto lo hizo Dios y él, amaravillado, seco se quedo,

Y asi la piadosa virgen huyé que entonces cual fiero ledn rugié.
Ella bien vivié y en su vida revivié.

Poéticamente, los anteriores versos latinos exaltan la leyenda de manera eru-
dita a la vez que inocente, una muestra de Roman de la Higuera para alcanzar
un relato que pretendia pasar por el barniz tardorromano. Para el pueblo, mien-
tras tanto, quedaba la apariencia de una barba en la mujer de la que no se sabia
si una vez acontecido el milagro terminé rasurada. Importaba més el efecto pro-
pagandistico, la escenografia casi teatral de un disfraz capaz de burlar al caballe-
ro perseguidor (Paula adquiere la apariencia de un «varén robusto»), aunque ato-
sigadores debian ser casi todos los hombres, de ahi las expresiones hombre
«entregado todo del mundo» y mujer «que estimaba més la hermosura interior del

38



Santa Paula Barbada de Cardefosa (¢siglo XIX?).

Ermita de San Segundo de Adaja, Avila.

alma que la exterior de su cuerpoy, segln los cronistas de los siglos barrocos, o lo
que es lo mismo, la dualidad violencia / mansedumbre en términos teoldgicos, al
estilo de Gonzalo de Berceo (Tedfilo, el nifo judio, el labrador avaro, etc.).

Y bien, ¢quién es Paula (Barbada) de Cardenosa? ¢Cuando surge su vida en
sentido literario? Hay que presumir que, al igual que ocurre con san Segundo, flo-
taban entre los abulenses algunas narraciones legendarias de tradicion oral y cier-
tos rumores desatinados a partir de homilias, oracionales, leccionarios o, simple-
mente, noticias agrafas extendidas a partir del propio episcopado y de una
monarquia interesada en propagar ciertas devociones. Pero en los medios cultos
y eclesiasticos la imagen de santa Barbada seguia siendo confusa. De hecho,
cuando en 1565 un escribano copia la bula Aequum reputamus concedida por
Pio V, surge una vacilacion entre santa Barbada y santa Barbara. En las letras pro-
cesales3> el papa se dirige a los cofrades sub inuocatione sancti Secundi et sancte
Barbare..., cuyos cuerpos yacen sepultados en la iglesia del rio, junto al hospital
de pobres peregrinos, concediendo a los cofrades la administracion directa y el

35 A.C.A. Doc. n? 157. Caja 5, Sign. 8/6/6. Traslado de la bula Aequum reputamus’ sobre el
litigio de la iglesia de San Segundo y el hospital. Ao 1565: Datum Romae apud St. Petrum. Non. Sep-
tembris. Anno Secundo. Registrata Lib. 25, fol. 26. Vid. Ferrer (2006: 158-163).

39



gobierno tanto del templo como del hospital. Sobre Segundo existia una confu-
si6n intencionada recogida en diversos documentos que confundian Abla vy
Abula, sanctus y Sanctius. Acerca de la mujer barbuda, posiblemente una exten-
sa habladurfa de matiz popular basada en un fisico insélito a nuestros 0jos36, tal
vez menos a las miradas de los hombres medievales que acaso no contemplaran
la abundancia capilar como un signo de fealdad. En cualquier caso, una de las
leyendas triunfa, la menos creible, aunque la mas respaldada por las instituciones,
mientras que la femenina fracasa popularmente al quedar recluida en una ermi-
ta con vecinos muy particulares y afirmar un milagro escasamente comprensible
en el mundo masculino de los siglos XVI y XVII. La mujer con barba, simbolo de
la virilidad (y del poder, la barba), revitalizando la funcién pilosa en la Edad Media
(Poema de Mio Cid), o como defensa ante una ultrajante belleza que tenfa que
ser disimulada. Sebastian de Covarrubias, durante el reinado de Felipe IlI, identi-
ficaba la barba con la virilidad, la experiencia, la fortaleza y la prudencia: «Y par-
ticularmente devrian considerar esto los que las tienen canas, pues les obliga a
tratar las cosas con mds prudencia, severidad y modestia, lo qual no milita en los
mogos, y por esso es verdadero el refran: A poca barba, poca vergtienca». Al mar-
gen de otras acepciones, los pelos crecidos en el rostro femenino son tan extra-
fos y sorprendentes como las barbas de los lobos apropiadas y necesarias para
algunos hechizos y encantamientos (Utque lupi barbam variae cum dente colubre,
abdiderint furtim terris...), exclusivas las barbae de la masculinidad «porque a la
muger no le salen barbas, y si algunas las tienen, son de condicion singular, como
en nuestros tiempos hemos visto la barbuda de Pefaranda y otras algunas; por
éstas dixo el proverbio: A la muger barbuda, de lexos la saluda»37. Los ejemplos
no se reducfan al dmbito abulense, sino que merodeaban en otros territorios.
Veremos su procedencia a partir de una interpretacién, en una larga nota, de José
Godoy Alcantara (1868: 216-217) unos meses antes del estallido de «la Gloriosay.

Esta Gltima extrafia santa [Paula Barbada] necesita alguna explicacion. Antes del
siglo XVI era venerada en varias iglesias de Espafa santa Liberata, especialmente en
la de Siglienza, que se alababa de poseer el tesoro de sus reliquias desde el siglo XV,
en que se lo habia traido de Italia un obispo. Esta santa Liberata, segtn el lecciona-
rio de dicha iglesia, era una de nueve hermanas gemelas, hijas de un régulo gentil de
la Espana mas occidental, cuya esposa, recelando de que aquella multitud de criatu-
ras fuesen ocasién de sospecha de incontinencia, mandé a la partera que las arroja-
se al rfo. Mas ésta, resistiéndose su corazén al cumplimiento de tal orden, entregé las
nifas a nodrizas cristianas, que las bautizaron. Criadas en su religion, luego que fue-

36 Recurro nuevamente a una version novelada, esta vez en gallego, sobre santa Paula Bar-
bada: «Habfa unha santa paz sobre os campos nevados e aquela pureza da neve inspiroume a predi-
cacién de Santa Paula Barbada, a dona casta que, sentindose acosada por un poderoso sefior que a
requirfa de amores ilicitos, encerrouse a orar pedindo a Santisima Virxe intercesién ante o seu Divino
Fillo para que lle concedese atributos capaces de a converteren en espanto aos ollos dos varéns, e
obtivo por milagre unhas cumpridas barbas co efecto desexado», Xavier Alcald, Alén da desventura,
Vigo, Xerais, 1998, p. 32.

37 S. de Covarrubias, Tesoro de la Lengua Castellana o Espariola (1611), ed. M. de Riquer, Bar-
celona, 1998, p. 193 b.

40



ron perseguidos los cristianos confesaron su fe y sufrieron martirio. Pero en Alemania
y Flandes habfa otra santa Liberata, llamada mas cominmente Wilgefortis, hija de un
rey de Portugal, que estando en guerra con otro de Sicilia, asentaron paces, toman-
do éste a aquélla por esposa; mas Wilgefortis, que se habfa consagrado a Dios, le
pidi6 la desfigurara para hacerla repugnante a su prometido, lo que le otorgd, pro-
veyéndola de una espesa barba; chasco que irrit6 tanto a su padre y amante, que la
hicieron crucificar. Los cronicones colocaron la cuna de las nueve gemelas en Bayo-
na de Galicia; traspasaron a santa Liberata el nombre de Wilgefortis, el casamiento
forzoso y el suplicio de cruz, pero no las barbas. No obstante, la santa Liberata bar-
bada de los alemanes y flamencos se habfa introducido en Espaia y establecidose en
las iglesias de Avila, donde adquirié devotos y no tardé en aclimatarse su leyenda,
mudandole el nombre en el de Paula, y atribuyendo la barba que la cubria el rostro
a un medio que, a su ruego, le habia proporcionado Dios para escapar a la persecu-
cién de un cazador con quien se habfa encontrado la virgen en medio de los cam-
pos. La santa Paula barbada de Avila serfa, pues, distinta de la Liberata lampifia de
Galicia y Sigtienza. Julidn Pérez consagré su leyenda en unos versos que principian:

Servat ovis caulam, quam dicunt nomine Paulam,
nomine Barbatam compellat turba beatam, etc.

A la creacion de esta santa, barbada, coronada y crucificada, créese que dieron
pie los crucifijos vestidos de la Edad Media. Permitiendo lo tosco del arte atribuirlos
a uno u otro sexo, la ropa talar hizo inclinar hacia el femenino; la corona real que lle-
vaban, pues la de espinas es posterior, dio la idea de princesa; y la barba se explicé
como milagrosamente nacida para la defensa del pudor. Vense todavia iméagenes de
esta santa en iglesias de Avila, Beauvais y de uno o dos pueblos de la Suiza alemana,
donde se la denomina Kummerniss. En la coleccion de objetos artisticos y curiosos de
Nadar, vendida a Parfs a principios de 1866, figuraba una efigie de esta santa escul-
pida en madera y pintada, catalogada bajo la designacién de Christ androgyne.

La publicacién de la Historia critica de Godoy Alcéntara provocé la aireada
reaccion de don Juan Martin Carramolino, que acusaba al primero de emplear un
tono sarcastico basdndose en relatos de diversa procedencia y poniendo en rela-
cién varias santas con una misma tradicion: «esas creencias a que tan docil da cré-
dito, no cuadran al retrato de la santa Paula de Avila» (Martin Carramolino, 1872:
I, 125). Luego, Valentin Picatoste, partiendo de los argumentos del historiador
decimonénico, sostendrd que «la semejanza entre los relatos no puede engendrar
la identidad en las personas, y menos en asuntos de esta naturaleza, de los que
hallamos repetidos ejemplos en las relaciones agiogréficas y en las colecciones de
milagros» (Picatoste, 1888: 108), si bien este archivero relaciona la leyenda de
santa Barbada con «la tenacisima persecucién que a la dama mallorquina hizo
Raimundo Lulio en su disipada juventud», una mujer con el pecho ulcerado, y
con la historia de la joven de la casa de Bengoa, en Arriola, perseguida por el
sefor de Aramayona hasta que contempla a la perseguida con el rostro, los bra-
zos y los vestidos embadurnados de excremento de vaca38. Ya en tiempos de la

38 Vid. Ricardo Becerro de Bengoa, Antigiiedades histéricas y literarias de Alaba..., San Sebas-
tidn, Tipografia de los Hijos de I.R. Baroja, 1882.

41



Segunda Republica, Antonio Veredas (1935: 122), argumentard certeramente
acerca de santa Paula Barbada, «una de las sabrosas leyendas avilesas» inventada
por un arcipreste y con semejanzas con otras semejantes, la de la joven Bengoa
de Arriola y la mallorquina de Llul.

Tras la larga nota de José Godoy, hagamos un recorrido virtual —tan de moda-
para confirmar, primero, los argumentos de Godoy Alcantara; segundo, la ampli-
ficacién del culto, y, por Gltimo, la recomposicién de la historia de la doncella bar-
buda en la didcesis abulense. La extension de un culto al hermafrodita griego,
Hermafrodito, el hijo de Hermes y Afrodita (Craves, 1985: I, 81)39, parece que
estuvo mds difundido de lo que pudiera pensarse a simple vista, mito que en los
tiempos iniciales del romanico se trasladaria a la imagen de un Cristo andrégino,
con tdnica larga hasta los tobillos, y que més tarde se incorporarfa a unas narra-
ciones elaboradas en las que el varén es sustituido por la mujer santa. Un curio-
so proceso de totalidad o integracion de los contrarios, como sefalaba Juan
Eduardo Cirlot. En este sentido, uno de los casos mas sorprendente sera el de
santa Wilgefortis, una mujer cuyo nombre procede de Virgo fortis: «El origen de
su leyenda es el Volto Santo o Santo Vulto de Lucca, imagen popular de Cristo
representado en la cruz con una larga tinica ajustada a la cintura. Habituados a
ver a Cristo desnudo, los fieles de Occidente creyeron ingenuamente que se tra-
taba de una mujer crucificada y para explicar su barba se imaginaron que habia
rogado a Dios que la desfigurase para escapar del asedio de un pretendiente
pagano. Asf, santa Wilgefortis no es mas que una variante del Cristo crucificado
nacida de una imagen mal comprendida... Santa Liberata (Liberada) o Wilgefor-
te (Wilgefortis) representada como una mujer barbuda atada a la cruz es fruto de
un error causado por la vision de los crucifijos bizantinos revestidos con larga tani-
ca (tunica manicata), cuyo ejemplo mas conocido en Occidente era el Volto Santo
de Lucca. Es simplemente Cristo feminizado» (Réau, 2000: 409, 387). La imagen
de un Cristo romdanico tardio (transicién del siglo XII al XI1I), localizada en la cate-
dral de San Martino de Lucca, representado con larga tdnica, no es Gnica, sino
que las muestras son mds abundantes, destacando (aunque no parece que su
impacto visual sobre los fieles fuera similar al que se produce en ltalia) el Cristo
conocido como «Majestad Batllé» (mediados del siglo XII) del Museo de Arte de
Cataluna, MNAC. Una realizacién mas estilizada, unos pliegues mas acusados en
la tdnica, un cabello atin mas marcado y una barba realista, ésirvieron para con-
fundir la imagen de Cristo con un personaje andrégino? No se sabe, pero parece
cierto que la transmision oral a partir de una imagen colectiva provocé en la Euro-
pa bajomedieval un espectacular desarrollo de algunas leyendas que trataban de
subrayar, precisamente, el equivoco sexual de Cristo hecho hombre y convertido
sorpresivamente en mujer. Fundamentalmente la leyenda sobre este matiz del
Cristo andrégino o la mujer equivoca (crucificada como un hombre, barbuda)
resurge en la Baja Edad Media ubicéndola en los siglos iniciales del cristianismo.

39 El mito sobre Hermafrodito, fruto de una noche entre Hermes y Afrodita, es recogido por
Diodoro Siculo. Vid. C. Falcon Martinez y otros, Diccionario de la mitologfa cldsica, Madrid, Alianza,
1986, 1, p. 323 y Covarrubias (1998: 118-119, 503).

42



Las fuentes son muy escuetas y fragmentarias, sencillamente se basan en cultos de
la religiosidad popular de tradicion no escrita asumidos luego por las instituciones
eclesiasticas. Por ejemplo, se supone que en Avila y en sus alrededores circulaban
leyendas semejantes, como la de la joven Bengoa de Arriola o la «joven mallor-
quina» de Ramén Llull. Las historias sobre estos personajes fabulosos no constan
en los pasionarios, leccionarios, oracionales, antifonarios de épocas pasadas (tam-
poco en la Leyenda Dorada); sélo en algunos breviarios de caracter local a partir
de finales del siglo XV desarrollando el papel de la virgen fortis. En el Ao cristia-
no de fray Justo Pérez de Urbel aparecen algunos detalles: santa Librada virgen,
martirizada en 581, se celebra el 18 de enero en la ciudad italiana de Como,
mientras que santa Vilgefortis, virgen y martir en Portugal (20 de julio) se la iden-
tifica con santa Librada (Liberada, Liberata), martirizada ese mismo dia en Tuy, en
el siglo II.

Fundamentalmente su culto se desarrolla en dos localidades peninsulares,
Bayona y Siglienza. Con distintos nombres se celebra el dia 20 de julio en diver-
sos lugares europeos, con una onomdstica que se refiere a Librada, Liberata, Vil-
gefortis, Virgefortis, Wilgefortis, Munia y Kummernis, refiriéndose en todos los
casos la apariciéon milagrosa de una barba en el rostro, modificindose después
en una iconografia que insiste mas en la crucifixion, real o aparente en las ima-
genes, y menos en su transmutacién mujer-hombre. En la provincia de Ponteve-
dra, en Bayona, se cuenta que la santa nacié en Baicaigia (Balchagia), identifica-
da en el siglo XVII por el arcipreste Julian Pérez (Romén de la Higuera) con la
localidad gallega, siendo hija del gobernador Lucio Castelio Severo y Caliza.
Mientras Catelio (o Castelio) se encuentra en un largo viaje en el espacio y en el
tiempo, su mujer da a luz nueve nifas en el mismo dia: Genivera, Librada, Vic-
toria, Eumelia, Germana, Gemma, Marcia, Basilia y Quiteria*?; algunos autores
sustituyen una de las hermanas por santa Marina (18 de julio). Para evitar las sos-
pechas sobre infidelidad conyugal, la madre decide librarse de las nifas, orde-
nando a una sirvienta que las ahogara en el rio Mifo. Incumpliendo el manda-
to, la cristiana Sila deposita a las hermanas en casas de familias cristianas, mas
tarde serdn bautizadas por el obispo Ovidio. Una historia parcialmente paralela
a la de santa Fe de Conques. El presbitero Juan Troncoso desarrolla el resto de
la leyenda afirmando que el propio Castelio, convertido en un cruel tirano roma-
no, persigue a Librada ensalzando la belleza de la joven, prometiendo que si ella
y sus hermanas vuelven a abrazar la religion pagana de nuevo las nueve hijas
seran reconocidas como tales. Las jovenes se separan. Librada se dirige al des-
ierto asediada por los esbirros paternos. «Entonces fue cuando volviéndose con-
tra ella los verdugos, ceban en su virgineo cuerpo toda su ira»*1. Es decapitada

40 J. Troncoso, «Elogio histérico-panegirico de santa Quiteria, virgen y martirs, en Glorias y
triunfos de la Iglesia de Espana, Madrid, Imprenta de D. Antonio Yenes, 1948, T. I, pp. 84-102. Ané-
nimo, Cozos a la inclita virgen y mdrtir santa Quiteria, venerada en el término de la villa de Almazora,
Librerfa de Villalba, s.a. Anénimo, Vida de santa Quiteria, virgen y mdrtir, patrona de Corbins, Lérida,
Imprenta de Jaume Mir6, 1919.

41 ). Troncoso, «Elogio histérico-panegirico de santa Librada, virgen y madrtir, patrona de
Siglienza», op. cit., T. 1, p. 80.

43



Hornacina central de la iglesia de Santa Liberata. (Bayona, Pontevedra).

segln el antiguo legendario (Tandem, variis excruciata tormentorum generibus...,
capitis ab cissione martyrum consummavit) o crucificada segln un breviario del
siglo XIX y la iconografia anterior. Troncoso se inclina mds por la decapitacion,
posiblemente para evitar, a mediados del siglo XIX, cualquier paralelismo con los
crucificados.

La fiesta de santa Liberata se mantiene en Bayona el dia 20 de julio, con
misa, procesion y baile popular (bandas de musica, gaitas gallegas y salida de
gigantes y cabezudos). En la misma localidad se insiste en que Liberata fue la pri-
mera mujer crucificada, contando con una iglesia barroca iniciada en 1695, con
un retablo en su interior presidido por la escena de la crucifixion de la joven vir-
gen con tdnica, manto y corona, imagen que se repite en una hornacina situada
entre las dos torres cuadrangulares del exterior.

44



En Siglienza, por otra parte, se conmemora la festividad de santa Librada,
seguramente porque el desierto que se describe en la leyenda se identifica con la
localidad de la Sierra Ministra. Su celebracién, el 20 de julio, se relaciona, segin
la tradicion popular, con el traslado de las reliquias desde la catedral de Siglien-
za hasta Bayona en el afno 151542, A partir de un disefio de Alonso de Covarru-
bias, el pintor Juan de Soreda realizara el altar de santa Librada, con el retablo
principal pintado hacia 1525-1526 en la misma catedral con una idealizacién cla-
sicista de la hagiografia y estética de la figura que queda enmarcada por la expli-
cita inspiracién arquitecténica de la Stanza della Segnatura de Rafael de Urbino y
varias alusiones a la «bambalina teatral de la Antigiedad» (Checa, 1983: 130,
156). Su culto —segtin Troncoso— esta ratificado por un antiguo legendario locali-
zado en el mismo templo, datado a finales del siglo Xl (obispo don Rodrigo, afio
1192), unas bulas papales de Inocencio IV (1251 y 1254), la veneracién a la mar-
tir en la Camara Santa de Oviedo, en Cérdoba, Bayona, Teruel, Almazén, Madrid
y Panama. En este pafs (provincia Los Santos), su culto estaria mas relacionado
con los gallegos: «Existe una polémica que se ha atenuado en los Gltimos afos
sobre su presencia en el calendario litdrgico, porque algunos sectores alegaban
que la misma es una leyenda y que nunca existid. Los tablefios (municipio de Las
Tablas) rechazan esta afirmacién y siguen venerandola» (http: panamaride.com).
También en la catedral de Santa Cecilia, en Albi (Périgord-Tarn), se muestra en la
rojiza y ladrillosa nave central una tardfa pintura de «sainte Livrada.

En un pérrafo de la obra Clorias y triunfos de la Iglesia de Espafia se mencio-
na un libro de D.E. Gonzélez Chantos en que se hace una referencia al «mani-
fiesto error y supuesto falso de que por los aflos 1300 trajo de Italia el cuerpo de
la santa el obispo D. Simén...», hecho que obliga a plantear la difusién interna-
cional de Liberata / Librada. En efecto, la leyenda méas divulgada hace referencia
a Wilgefortis, conocida en Espana como Liberata o Librada, Kummernis en Ale-
mania, Uncumber en Inglaterra, Ontcommer en Holanda y Livrada en Francia. Se
trata de una narracion referida a la hija de un rey pagano de Portugal que termi-
na siendo crucificada y representada iconograficamente con barbas*3, afirman-
dose su culto a partir del siglo XV en varios territorios europeos y, sobre todo, a
partir del conocimiento del «crucifijo de Lucca», una imagen equivoca de hom-
bre / mujer (frecuentemente con barba) ampliamente difundida en las décadas
posteriores hasta el Concilio de Trento.

En Italia, mientras tanto, se superpone otra leyenda sobre santa Liberata y su
hermana Faustina, hijas de un padre poderoso y rico por cuya educacion se inte-
res6 un monje llamado Marcelo. En la ciudad de Como las dos jévenes son pro-
tagonistas de un suceso maravilloso: un noble de la ciudad, para satisfacer su ins-
tinto demontiaco (sexual), habia crucificado a una de las mujeres. Cuando esta a

42 Vid. ).A. Martinez Gémez-Gordo, Leyendas de tres personajes histdricos de Siglienza: Santa
Librada, virgen y martir, Dofa Blanca de Borbén, reina de Castilla, y el Doncel de Sigtienza, Siglienza,
Centro de Iniciativas y Turismo, 1971.

43 Vid. J.A. Pires de Lima, «Uma santa barbada (A propésito da lenda de Santa Vilgeforte)».
Arquivos de Histéria da Medicina, VII/1 (1916), separata, 14 pp.

45



punto de morir interviene Liberata, curdndola de las graves heridas. Mas tarde, en
el mismo lugar, se levantard un monasterio. La tradicion italiana ubica a santa
Liberata en el siglo VI, mientras que sus reliquias se dispersan a otras ciudades
(por ejemplo, una tibia a la iglesia de Santa Eufemia del Campo, en Piazenza),
construyéndose varios edificios, la iglesia de Santa Liberata en Ciciliano o el san-
tuario de Santa Liberata en Cerreto Guidi. Al margen de los episodios italianos,
Louis Réau (1881-1961) considera que la leyenda de la mujer barbuda nacié en
los Paises Bajos en el siglo XV, amplificdindose su narracién a partir de un cuento
popular aleman que contaba la aventura del violinista ambulante a quien la santa
arroja una de sus zapatillas de oro, «Das Geigerwunder der heiligen Kimmernis.
La Wilgefortis barbata se reproduce hagiograficamente a partir del siglo XV, mos-
trando tres acepciones, una referida a Wilgefortis o Virgo fortis, otra Librada, la
liberada de Dios; la dltima, Kimmernis, la Virgen apenada: «Esta leyenda fabulo-
sa es solo una trama de t6picos hagiograficos... La génesis de esta leyenda es uno
de los casos mas curiosos y tipicos de malformacion hagiografica, engendrada por
una falsa interpretacion de una imagen de devocion. El origen de la leyenda ha
sido la propia iconografia mal comprendida... Las mujeres también la invocaban
contra la esterilidad y colgaban bajo su estatua Gteros votivos con forma de sapo»
(Réau, 1998: 348-350).

En definitiva, con Paula de Cardenosa, santa Barbada, se trata de oficializar
un culto extendido desde épocas relativamente recientes (finales del siglo XV) en
los sectores populares de la ciudad de Avila, adaptando una historia genérica e
internacional a un medio urbano mas preciso (ermitas de San Llorente y San
Segundo, visitas de Paula a las sepulturas del primer obispo y de los martires abu-
lenses Vicente, Sabina y Cristeta), es decir, suprimiendo la atemporalidad de un
relato primario para situarlo en un marco histérico mas preciso (aparicién del
joven caballero, relaciones entre el lugar de Cardefiosa y la ciudad ya dominada
por los Reyes Catélicos, momentos previos a la invenciéon de san Segundo),
pesando mds la funcion de la virtud (defensa de la virginidad, vida retirada) que
la imagen de una santa masculinizada, una santa barbada. La creacién de lo que
serd luego una tradicién de tiempos inmemoriales surge definitivamente en tiem-
pos de Isabel | y Fernando II, reciclando, ahora si, tradiciones internacionales
ampliamente difundidas y pretendiendo (es una hipétesis tan vélida como la que
afirma la existencia real de Paula), primero, relanzar la imagen de un pueblo (Car-
defosa) hasta entonces relacionado con la repentina y tragica desaparicion del
principe Alfonso, hermano de Isabel I, fallecido sorpresivamente por medio de
una incorrecta muerte en el sentido politico e histérico debido a un episodio pes-
tifero, al envenamiento al comer una trucha...; segundo, sacralizar una pequeia
ermita enlazada con una roca y con la legendaria «casa de las emparedadas» que
acogia a mujeres arrepentidas de su vida licenciosa; por dltimo, se tratara de
identificar a santa Barbada con otro lugar de valor cultual, la iglesia de San Sebas-
tidn, luego convertida en San Segundo de Adaja. La génesis del relato hagiogréfi-
co abulense se tendria que relacionar con la influencia que a finales del siglo XV
ejerce el mundo flamenco sobre el arte, los intereses politicos, la situacién inter-

46



na de obispado de Avila y la necesidad de re-sacralizar una ermita y anular una
especie de maldicién que sobre la muerte del principe Alfonso recaia sobre la
pequeia localidad de Cardenosa. Como santa invocante, también como santa
protectora, su culto muestra ciertas afinidades con los de santa Marina y santa
Margarita de Pisidia, todas ellas mujeres que reclaman un anhelo por consolidar
la descendencia santificada a partir de una deseada castidad. Una pura contra-
dicciéon en términos filoséficos y fisioldgicos. El ejemplo de una «virgen fuertey
parece predominar sobre otras consideraciones referidas a una barba que provo-
carfa, sin duda, la risa entre algunos vecinos no demasiado crédulos, version lite-
raria que resulta coincidente en algunas narraciones sobre esta anémala y esca-
samente simbodlica mujer santa, mientras que varios relatos parecen oscilar entre
la violencia (la «ocasién propicia que la fortuna le ofrecia») o la mansedumbre
(promesas para «reducir su voluntad») del caballero seductor o entre el destino
final de Paula (comprometida en su pureza, como la Virgen), ademas de una pre-
sencia temporal o permanente en la ermita de San Lorenzo o en la ermita de San
Segundo (San Sebastian).

Una interpretacién exclusivamente antropoldgica tiende a presentar a Paula
Barbada, nacida en Cardenosa, como un procedimiento de oposicién entre el
campo vy la ciudad en un medio lleno de tensiones precisamente en el marco
urbano, un contraste entre el rusticus y el urbanus. El intento de alcanzar el esta-
tuto urbano, la condicién juridica de ciudadano o ciudadana en un ambiente de
desarrollo nobiliario y eclesiastico, es un reflejo comprensible en el mundo de la
repoblacién, no en el marco relativamente cohesionado del urbanismo abulense
del siglo XVI desde la mirada oficialista. Cuando surge la historieta de Paula de
Cardefiosa, la ciudad necesitaba, precisamente, una poblacién procedente del
medio rural, no entendiéndose, por tanto, un rechazo directo al saltus, al medio
rastico alejado de los palacios, casonas, calles y entramados de caserios, huertos
y solares agrarios y artesanales. Al menos las dos terceras partes de la ciudad
(incluyendo la ciudad intramuros en su corte perpendicular con la antigua Rda de
los Zapateros y la calle de las Tres Tazas) mantienen una dedicacién agraria e
industrial, desde el arrabal del Puente (molineros, tejedores, tundidores, batane-
ros) hasta el area meridional de San Nicolds y Santiago (huertas, eras, poblacion
industrial) o la zona septentrional (Ajates y San Andrés, el barrio més pobre), ade-
mas del propio territorio de la ciudad dedicado a la economia pecuaria. Tanto la
ciudad como el campo quedaban asolados continuamente, desde finales del siglo
XV, por las malas cosechas, epidemias y mortandades: toda la poblacion se vefa
afectada. Y es singularmente en el mundo rural donde las condiciones de super-
vivencia se mantienen con cierta estabilidad. ¢Se pretendia, por parte del cam-
pesino, llegar a la ciudad? Seguramente se trataba de falsificar, por el concejo y el
cabildo catedralicio, una situacion negativa, una coyuntura claramente regresiva
que se arrastraba desde finales del siglo XV (expulsién de los judios) y primeros
afos del XVI (conversion de los mudéjares, malas cosechas en la primera década,
epidemias desde 1507). En Cardefosa, donde la iglesia de San Vicente de Avila
posefa numerosos censos enfitéuticos y arrendamientos, al igual que en los cam-

47



pos cercanos (Pefnalba, Las Berlanas, Vifegra, Villaflor, Fontiveros, Cantiveros,
Narros de Salduefia, etc.), los contratos juridicos se mantienen, las cldusulas se
cumplen, mientras que en la ciudad abundan los pleitos por el impago de censos
y arrendamientos de solares, casas, molinos y huertas. La ciudad, en este caso,
pretende oficiar una tarea propia desde su fundacion, crear la artificialidad, pro-
vocar el espejismo, proyectar en el medio rural una imagen mitificada de si misma
a partir de una redefinicion de intereses hagiograficos y una intervencién sobre
las sensibilidades de los distintos grupos que en ella habitan. Las autoridades recu-
rren a santos, leyendas y tradiciones orales: se inventa a san Segundo, se atrae a
Paula de Cardefiosa, Pedro del Barco rotura las tierras junto al Tormes y tras su
muerte viene a Avila, multiplicindose los actos hagiograficos que reclaman una
mayor presencia de pobladores en una casco urbano repleto de tensiones (moris-
cos, luchas nobiliarias, manifestaciones comuneras, situacién de los pecheros,
conflictos entre la ciudad y el Asocio, abundancia de poblacién clerical). Desde
el poder se extiende la pasién por los acontecimientos extraordiarios, los fené-
menos extranos, la santidad inventada e inexorable, noticias inquietantes que
recurren a una necesidad mas material que espiritual. Ciertamente, la santa, en
un sentido literario-pseudohagiografico, representa a una colectividad (¢ficticia?),
planteandose una antitesis entre la libertad individual y el orden colectivo, sugi-
riéndose una resolucién entre «el hombre alienado y su alternativa concretada en
el hombre plenamente realizado» (Valencia, 2004: 144-145). La santa Paula de
Cardefosa pone en relacién dos lugares cultuales de la ciudad. Segtn las narra-
ciones legendarias, la campesina acostumbraba a visitar dos tumbas, la del obis-
po san Segundo y la de los martires Vicente, Sabina y Cristeta, ambas con unas
remodelaciones tardias tras unos perfodos de confusién en torno al depésito de
las reliquias o cuerpos santos, la primera con la intervencién de Juan de Juni en
1573 y la segunda con el levantamiento de un aparatoso baldaquino flamigero
hacia 1469 realizado por Sansén Florentin, dos monumentos funerarios que se
enlazaran exclusivamente en la segunda década del siglo XVI cuando una monja
abulense, Ana de San Jerénimo, «del segundo duito de Sant Bernaldo en el
monasterio de Sancta Ana», se aficione a salir de su convento «para yr a Sefior
San Segundo y a Sefor Sant Vicente para tener nouenas para pedir a Dios
salud»#4. La recompensa llegard cuando recobre no sélo la vista, sino cuando se
cure de las numerosas enfermedades que le afectaban.

Creada por los medios dominantes de la ciudad a partir de una tradicién oral
y, acaso, un culto popular, la leyenda de Paula de Cardefiosa no quiere ser ni una
antitesis ni la expresién de una confrontacién entre el campo y la ciudad, sino un
atractivo o un estimulo para crear unos vinculos urbanos en un medio descom-
puesto a principios del siglo XVI. Su invencién se relaciona mas con el intento de
crear una seduccion urbana —aparentemente laboral y espiritual- que con el
deseo de establecer una oposicién campo-ciudad, pues la propia urbe que surge

44 Archivo Parroquial de San Vicente. Pedimento del cura de San Vigente sobre la comproba-
cion del milagro de la giega en la Soterrana, fol. 28 v., ms. original, 1570-1571, sin. enc., num. (fols.

24-48).

48



en los discursos de los patrocinadores no era mas que un campo amurallado
rodeado de huertas, ganados y heredades de pan. El culto a santa Paula Barbada
(y su leyenda) tendrd una corta vida. A partir de la Contrarreforma se inicia una
limpieza de la iconografia y la hagiografia medievales, tratando de evitar, sobre
todo en el terreno de la religiosidad popular, aquellos santos y aquellas santas que
planteaban un equivoco hagiografico, una confusién sexual o, simplemente, una
mofa, un escarnio dentro de las supervivencias festivas de una cultura popular.
Sera el caso de Paula de Cardenosa. En contraste, otras figuras hagiograficas
expresamente presentes iconogréficamente en la ermita de San Sebastidn / San
Segundo, tanto en los tiempos medievales y modernos como a partir de la indus-
trializacion, empiezan a acumular algunos patronazgos generales e intemporales.
«iQue santa Lucia te conserve la vistal» sirvié para adjudicar a la patrona de Sira-
cusa la proteccion de escribanos y papeleros, fotégrafos y oculistas, relojeros,
herreros y cerrajeros, electricistas, bordadoras y modistas, conserjes, cuchilleros y
cocheros, oficios y profesiones en las que la pérdida parcial o total de la visién
incapacitaba al mas afortunado y habilidoso de los profesionales, convirtiéndose
la santa en protectora de ciegos y enfermedades de los ojos e invocadora contra
el dolor de los ojos, para conservar la vista y para que las modistas vieran ltGcida-
mente su labor sobre los pafos. «<Haré que te lleven a un lupanar, seras violada y
dejaras de ser templo de ese Espiritu divino» (Leyenda Dorada). Como vergonzo-
samente fue llevada a una casa de citas, se convirti6 también (en Avila) en la
patrona de las prostitutas arrepentidas y, no sé por qué, o si, de los colchoneros,
pero también de nifos y nodrizas, un sentimiento maternal que procede de la
temprana pérdida del padre protector y acaudalado. Al ser martirizada con pez y
azufre, rociada con orina y quemada, su cuerpo se convirtié también en una invo-
cacion contra la disenteria por la apariciéon de pujos o deposiciones sanguinolen-
tas de mocos y sangre, aunque no se logra atisbar la razén por la que esta santa
Lucia se convierte asimismo en patrona de agricultores y labradores en algunos
lugares, asocidndose con los santos Benito de Nursia, Bernardo de Claraval y, en
Castilla, Isidro Labrador para los primeros y con san Eloy, san Bernardo o san Isi-
dro para los labriegos. Otra santa presente en la ermita de San Segundo de Adaja,
Agueda (Agata), se personifica como patrona de Catania, de las mujeres (con
santa Margarita) y de los fundidores de campanas (con santa Barbara), dato este
dltimo incomprensible a no ser que se considere que sus pechos fueron cortados,
seglin Santiago de la Vordgine, con un aparato similar en su forma a la adormi-
dera, la planta del opio con hojas abrazadoras, semejante a una campana. Que-
mada también, es la santa invocante contra el fuego, el rayo, la desgracia, obvia-
mente contra las enfermedades de los pechos y contra las grietas volcanicas. Mas
escuetamente, santa Apolonia de Alejandria sufre unos tormentos tales que sus
dientes quedan esparcidos por el suelo. A ella se encomendaran los dentistas y
seguramente mas quienes padecen el dolor de muelas para ser forzados a una
visita médica inexorable. Por Gltimo, al margen del obispo Segundo, las otras ima-
genes masculinas de la ermita del rio Adaja relinen también algunos patronazgos
y ciertas invocaciones. Al salvar a un joven que se habia atragantado con la espi-
na de un pescado, san Blas se convierte en patrén de los laring6logos, pero tam-

49



bién de yesistas y tejedores. Al obispo de Capadocia (o Armenia) se le invoca con-
tra el dolor de garganta, contra las amigdalas, contra los lobos, vientos y huraca-
nes, sirviendo también para que las mujeres encuentren marido. Y el asaetado san
Sebastian, uno de los mas populares en la Edad Media, se convertird logicamen-
te en el patrén de arqueros y ballesteros, més tarde de vigilantes y agentes de poli-
cia, incluyendo asimismo el amparo de calceteros y tapiceros. Invocado interna-
cionalmente contra la peste y las enfermedades contagiosas, se le atribuye tam-
bién cierto poder contra la herejfa, otro tipo de contagio social y enfermizo, con-
tra la poliomelitis mas recientemente, siendo una figura taumatdrgica en el caso
de guerra. Tres de la figuras hagiograficas citadas, Sebastian, Blas y Agueda, guar-
dan una relacién genérica con las celebraciones carnavalescas, asociandose la pri-
mera, segln ciertas interpretaciones antropolégicas, con una cristianizacién de
cultos paganos de Roma para celebrar el comienzo del ano, las kalendas.

La iglesia de San Sebastian, como otras de menor entidad situadas en las leja-
nias del centro urbano, pasa desapercibida a lo largo de los siglos medievales. La
decadencia parece evidente frente a los nuevos asentamientos de 6rdenes reli-
giosas: Santa Ana, Las Gordillas, convento de GCracia, La Encarnacién, Santo
Tomas, San Francisco y otros monasterios ocupan los territorios propiamente
extraurbanos, encajando en espacios reducidos a los antiguos templos de la repo-
blacion. La zona mas industriosa de la ciudad, el barrio de San Esteban y el arra-
bal del Puente, ante esta avalancha, quedaba excluida, marginada y contamina-
da respecto a la ciudad conventual. Era necesario un revulsivo para el obispado.

50



Capitulo 1l
LA IGLESIA DE SAN SEGUNDO DE ADAJA






Sera en la segunda década del siglo XVI cuando se produzca la necesaria
transformacion del territorio del rio Adaja y del espacio social y laboral de los
molineros, bataneros, tundidores, curtidores y zapateros. En el afo 1519 la
cofradia de San Sebastian contrata a Pedro de Huelmes (Guelmes) y Lazaro de
la Pena, maestros de canteria, para derribar los pilares roménicos y ejecutar otras
obras en el interior del edificio!. Los gastos ascienden a 56.000 maravedises. Las
tres naves se refuerzan con columnas de tipo toscano y unos arcos de divisién de
inspiracién gética que soportan una armadura de raiz mudéjar realizada por el
maestro carpintero Rodrigo de Matienzo por 60.000 maravedies2. Al derribar los
muros que separaban los tres absides, el oficial Francisco Arroyo descubre una
sepultura en un tramo cercano al absidiolo del sur. Al lado de la Epistola encuen-
tra una tumba, el parroquiano de la iglesia de Santa Cruz contempla «un vaso
grande de piedra berroquefia con su cubridor de lo mismo», encontrandose unos
huesos, un céliz, su patena y un anillo. Este relato aparece en gran parte de los
historiadores abulenses, desde Cianca, fundamentalmente, y el benedictino Ariz
(I, 15) hasta Tello Martinez y los autores del siglo XIX (Martin Carramolino, Balles-
teros, etc.), y con un sentido mas critico en Antonio Veredas en su obra Avila de
los Caballeros..., publicada en 1935: «Es suficiente fundamento para creer que

1 El contrato, firmado el 26 de junio de 1519 entre Pedro de Huelmes y Lézaro de la Pena
y los cofrades Jer6nimo Gallego y Juan Davila del Barco, establece la construccion de «seis arcos en
la iglesia de Sefior San Sebastidn e San Segundo de la dicha ciudad..., dos arcos se han de hacer den-
tro de la capilla de la dicha iglesia... hasta ser complidos los dichos cincuenta y seis mil mrs.». A.H.P.
Avila. Protocolo 1536, escribano Juan de Mirueda. Vid. E. Ruiz-Aylcar, Sepulcros artisticos de Avila,
Avila, Institucion «Gran Duque de Albay, 1985, Anexo n@ 3. Las condiciones establecidas entre las par-
tes estdn sumamente detalladas en lo que se refiere al derribo de los muros internos entre las tres capi-
llas absidiales y su posterior reforma. Al margen de problemas constructivos, ése sospechaba acerca de
la ubicacioén de alguna tumba en el interior de San Sebastidn? Sobre el primer cantero, Pedro de Guel-
mes, se sabe de su participaciéon en un juicio contra otro cantero, Juan Campero, vecino de Retuer-
to, por unas obras inconclusas en las iglesia parroquiales de San Juan y Santiago, contando con los tes-
timonios aportados por Vasco de la Zarza. Doc. 5 Z/A. Vasco de la Zarza (1515, s.d. Avila). Vid. M.2
J. Ruiz-Aydcar, Vasco de la Zarza y su escuela. Documentos, Avila, Institucién «Gran Duque de Alba,
1998.

2 «Contrato para la armadura de la iglesia de San Sebastidn entre el maestro de carpinteria
Rodrigo de Matienzo y Vicente de San Andrésy. A.H.P Avila. Protocolo 1521, escribano Juan de
Miruefia. Vid. E. Ruiz-Aytcar, Sepulcros..., op. cit., Anexo n2 4.

53



Puerta meridional de la ermita de San Segundo.

los huesos encontrados en la iglesia de San Sebastian perteneciesen a san Segun-
do, el solo hecho de figurar entre ellos un letrero con el nombre del santo obis-
po, siendo asi, ademds, que con los huesos y el letrero se hallaban varios obje-
tos de los siglos XIV y XV? (...) ¢Como fueron capaces de cometer con el santo
que nos ocupa, la irreverencia de ocultarlo de cualquier manera, en un simple
nicho anénimo, aquellos buenos abulenses que, por el solo hecho de ser marti-
res del cristianismo, erigfan a la saz6n en memoria de Vicente, Sabina y Cristeta,
no solamente un mausoleo soberbio, sino una espléndida basilica?» (Veredas,
1935: 16-17).

Apuntaba antes una lejana tradicién a partir del deseo abulense de contar
con un prelado mitico, resefado ya en un probable anadido de un acta capitular
del afio 1518 y en la celebracién de una fiesta litrgica detallada en las Constitu-
ciones Sinodales de 1481 (Secundi et lohannis apostoli, quod divina, ut supra).
Que existia el afén por establecer un origen remoto, es decir, apostélico, al obis-
pado parece indudable, no en vano clérigos, cronistas y escritores conocerian con
cierta profundidad la existencia de pasionarios, legendarios, oracionales, calen-
darios y otros libros de caracter litGrgico. De hecho, los clérigos, aun sin noticias

54



muy fundadas sobre el santo, habian dedicado un altar a Segundo antes del afio
13273, pero se trataba simplemente de un recurso propagandistico y hagiografi-
co de caracter genérico en espera de tiempos mejores, mas adecuados para esta-
blecer arqueolédgica y epigraficamente una solucién totalizadora a partir del
hallazgo en la iglesia de San Sebastian de una inscripcién, Sanctlilus Secundus
Eps. El sacristan de la catedral, hacia el ano 1513, estaba obligado a colocar los
frontales en los altares de los santos Segundo, Domingo, Toribio y ante el de santa
Catalina, comprometiéndose los capellanes «cada dia del mundo para siempre
jamés dezir la misa de Nufio del Aguila en el altar de Sant Segundo de la dicha
iglesia».

Tradicionalmente se han considerado las figuras de los Varones Apostélicos
en el contexto de una rapida y casi repentina cristianizacion de la peninsula Ibé-
rica, entroncando a estos personajes casi legendarios con la presencia de San-
tiago, Pablo de Tarso y la aparicién milagrosa de la Virgen del Pilar. Ahora bien,
los primeros testimonios escritos acerca de la madre y discipulos de Cristo son
tardios, preferentemente conectados con una cultura visigética retardada (San-
tiago, con documentacion de finales del siglo VII) o mozarabe (a partir del siglo
IX se inicia la redaccién y posterior difusion sobre el sepulcro de Santiago y las
referencias a «la Pilarica»). Un caso similar se plantea con «la misién de los Siete
Varones Apostdlicos» (Garcia Villada, 1929: 147-168). «Esta tradicion tiene en
su apoyo los calendarios mozarabes, conservados en copias que no son ante-
riores a la primera mitad del siglo XI, pero cuya redaccién originaria puede
remontarse mas alla del siglo VI» (Valdeavellano, 1967: 1, 244). En realidad no
interesa tanto una presunta existencia de los discipulos de san Pablo como inda-
gar como, dénde y cudndo empezaron a producirse manifestaciones externas y
tangibles de su culto (Vives, 1964: 508). Noticias sobre san Segundo aparecen
en el Oracional Visigético* con fiesta propia y diversas oraciones, antifonas y
responsorios: ... nostrorum presulum memoriam facientes... Torquati, Secundi,
Indaleci, Tisefontis, Eufrasii, Cecilii et Esicii; qui eorum discipulos miro pontis frag-
mine liberavit, considerados como martires en algunos fragmentos que se repi-
ten también en el manuscrito ‘Add. 30.852" del British Museum y en el Brevia-
rium de Cisneros del ano 1502. La formacién de un Pasionario sobre estos siete
personajes se inicia a partir del siglo IX, con testimonios en el Martirologio de
Lyon y en el Oracional de Silos. Como fuente comin se emplearia un himno
compuesto en el siglo VIII («Urbis romulae iam toga candida») que junto a los
manuscritos de Cardefa y Silos servirian para elaborar una Pasién —como indi-
ca Fabrega Grau (1953: 125-130)- llena de incongruencias (evangelizacién de
una ciudad inaccesible en Sierra Nevada, ahogamiento de una turba de genti-

3 «Sepan quantos esta carta vieren cénmo nos, los clérigos de San Benito de Avila, estando
ayuntados en la eglesia cathedral de Sant Salvador de Avila antel altar de Sant Segundo...». Doc. n2
21 (1327, septiembre, 4. Avila). Vid. T. Sobrino Chomén, Documentacién medieval del Cabildo de San
Benito de Avila, Avila, Institucién «Gran Duque de Alba», 1991, p. 45. Vid. C. Luis Lépez, Libro de
Estatutos de la iglesia catedral de Avila de 1573, Avila, Institucién «Gran Duque de Albay, 2005, pp.
63 y148.

4 J. Vives (ed.), Oracional Visigético, Monumenta Hispaniae Sacra |, Barcelona, 1946.

55



les, conversion de la senatrix Luparia, fundacion de un baptisterio dedicado a
san Juan Baustista). El autor pudo ser un individuo poco escrupuloso refugiado
en el norte peninsular>.

Otros detalles sobre la celebracién de los Varones Apostélicos surgen en el
Antifonario de la catedral de Leén, Officium in diem sancti Torquati®, en el Oficio
Mozérabe”, indicandose que con oficio y fiesta propia se encontraban algunos
santos dentro del ciclo litdrgico de las principales celebraciones (Natividad, Cir-
cuncision, Epifanfa, Pascua, etc.), incluyendo con oficio propio a Torcuato y sus
companeros con varias antifonas (Septem pastores erant..., qui resurrectionem
tuam ac natale martyrum tuorum..., Versus exultate Deo... in honorem martyrum
tuorum Torquati et sociorum eius...), algunos responsorios y la bendicién final,
seglin el manuscrito ‘Add. 30.852" del British Museum (626), el Breviario Gético
(1.113) y el Breviarium de Cisneros (1.113) en la edicion de 1502. Agrupados bajo
el titulo genérico de Sancti Torquati et comitum eius, estos Varones serfan preci-
samente los encargados de difundir la liturgia hispanica desde la evangelizacién
realizada por Pedro, Pablo y Santiago, ampliandose el cristianismo por la mision
de dichos discipulos segtin el Martirologio Lionés de mediados del siglo 1X, el Ora-
cional de Silos, el Martirologio Romano8 y Prudencio de Sandoval en el libro Fun-
dationibus monasteriuorum S. Benedicti (Primera parte de las fundaciones de los
monasterios del glorioso Padre San Benito...): Igitur cum apud urbem Romam bea-
tissimi confesores Torcuatus, Tisefon, Indalecius, Secundus, Eufrasius, Caecilius &
Isicius, a sanctis apostolis Petro & Paulo sacerdotium suscepissent, & ad trasden-
dam Hispaniae Catholicam fidem, quae adhuc gentili errore detenta, idolorum
superstitione pollebat, profecti fuissent divino gubernaculo comitante, & ad civita-
tem Accitanam se utrique converterent: deinde non mente segregantes, nec fide;
sed pro dispensanda Dei gratia per diversas urbes dividuntur: Torcuatus Acci, Tise-
fon Bergii, Esicius Carcesae, Indalecius Urci, Secundus Abulae, Eufrasius Eliturgi,
Caecilius Eliberri. «Porque san Pedro y san Pablo, principes de los apéstoles, en
viniendo a Roma ordenaron a san Segundo obispo y a otros sus compafneros en
la misma dignidad episcopal para que viniesen en Espafa a destruir la idolatria,
los quales venidos en Galicia bautizaron a la lova reyna de aquella provincia, la

5  «Passio Torquati et comitum. Vita vel obitus sanctorum Torquatus, Tisefons, Isicius, Indale-
cius, Eufrasius, Secundus, Cecilius, quod est ipsas kalendas maias». Vid. Pasionario Hispdnico (A. Fébre-
ga Grau, ed.), Monumenta Hispaniae Sacra 4, Madrid-Barcelona, 1955, II, pp. 125-130. Como se
sabe, los Varones se reparten por diversas ciudades: ... per diversis urbibus dividuntur..., Secundus,
Abula, 8, 3.

6  Antifonario visigbtico mozdrabe de la catedral de Leén, ed. facsimilar, Madrid-Barcelona-
Le6n, C.S.I.C., 1953, fol. 195.

7 «Caput IX. Officii Mozarabici, ac singularum eius partium notitia. Quaedam peculiaria offi-
cio missae ac festis mozarabicis referuntur» (p. LXXVII). Liturgia antiqua hispanica gotica, isidoriana,
mozarabica, toletana, mixta, illustrata. Cum additionibus, Scholiis, & variantibus lectionibus. Tomus pri-
mus, Romae, Typis et Sumptibus Hieronymi Mainardi, MDCCXLVI.

8  Liturgia mozarabica. Tratactus historico-chronologicus de Liturgia antiqua hispanica, gotica,
isidoriana, mozarabica, toletatana, mixta..., collegit, digessit et illustravit Joannes Pinius, Romae, Typis
Hieronymi Mainardi in Platea Agonali ad Vicum Cuccaniae, MDCCXL.

56



qual después recibié el cuerpo de Santiago, donde parece la misma antigtiedad
que adelante mas largamente se dird» (Ayora, 1519: 4 r.). Avisos similares al dlti-
mo texto latino se localizan en la obra de Teodoro Ruinart a finales del siglo XVI1.

Informaciones muy escuetas sobre los Varones Apostélicos surgen en los
calendarios anteriores al siglo XIII (Vives y Fabrega, 1949). En el «Calendario pri-
mero de Silos», redactado a fines del siglo X: Klds. maias. D(ies) XXX. 1. K.
Scor(um) torquati et cm; en el segundo de la misma abadia, copiado en el afio
1052: M(ensis) D(ies) XXXI. 1. K. Scor(um) torquati et cm. Textos similares se loca-
lizan en los calendarios de Compostela, Leén, en el silense de Paris y en el silen-
se segundo de la Biblioteca Nacional francesa, este dltimo escrito en 1072: MIS
M D XXXI. 1. Klds. mis. Scor(um) torquati tisefons ysicius yndalecius secund(us)
eufrasius cecilius <mr?> [martyrum] xpi.

La confusién intencionada que a partir del Pasionario y otros textos se crea
en torno al destino de san Segundo se relanza a partir de la repoblacion de la ciu-
dad abulense y, especialmente, en las dltimas décadas del siglo XV, cuando se ini-
cia mas tarde documental y arqueoldgicamente (actas capitulares, obras en la
iglesia de San Sebastidn) una supuesta estancia del Varén en Avila, «aunque san
Segundo no estuvo en Avila de los Caballeros ni la Abula del texto primitivo da
Avila, sino Abla, aun hoy dia existente cerca de Guadix...10. Las Gnicas discuti-
bles son Abla y Avila. A favor de ésta, de Avila, realmente no existen més razones
que la semejanza de nombres y el poseer unas reliquias consideradas tradicio-
nalmente como auténticas de san Segundo; aunque hay muchos que dudan ya
seriamente sean del Segundo Apostélico. La semejanza de nombres no es mas
que aparente. Cierto que en los Calendarios espafioles se emplea la grafia Abula,
al hablar de san Vicente y de santa Sabina y Cristeta. Pero en los autores clasicos,
en los manuscritos mas antiguos se escribe constantemente Abila..., se repite
incesantemente el nombre de Abela o Abila, rarisima vez Abula... Se situaron [las
sillas episcopales] en torno a Acci o Guadix y en las vias romanas que partian de
esta ciudad, y hallandose no lejos de ella la ciudad de Abula, consignada por Pli-
nio, Ptolomeo vy el Itinerario de Antonino, y cuyo nombre actual es Abla, situada
en la via romana litoral de Cartagena a Cadiz, es evidente que ésta y no Avila de
los Caballeros, es la sede de san Segundo» (Vega, 1964: 76).

«Donde bien a lo luengo se mostré la gran antigtiedad y nobreza del pobra-
dor. Donde se dijeron las cosas que fallé6 Nestorino hasta la venida de el sancto
home Segundo, obispo primero de Avila, y en qué tiempos arribé ende, y cémo
este sancto home fue companero de el sancto apdstol Santiago, caudillo de la

9  Th. Ruinart, Acta primorum martyrum sincera & selecta, Amstelaedami, Ex Officina Wets-
teniana, 1714, 22 ed. (1689).

10 Se encuentra este municipio andaluz entre Guadix y Almerfa, en una depresién formada
por Sierra Nevada, al sur, y las estribaciones de la Sierra de Baza y el arranque de Los Filabres al norte.
Pueblo que con vinculos espirituales tan estrechos bien podria hermanarse con la ciudad castellana
en estos tiempos tan propicios para los viajes (institucionales) poco onerosos. El resto de los Varones
Apostolicos se situarfan en Acci (Guadix), /lliberis (Elvira, en Granada), Illiturgis (entre Bailén y Andu-
jar), Urci (Vera, en Almeria), Vergi (en Jaén o en Berja, Almeria) y Carcesa (Cazorla).

57



espada rroxa de las Spanas e su ayudador, que fue este sancto Segundo grande
home, como quedé pendolado en su vida» (Segunda Leyenda... de Avila, Tit. I).
La invencién de san Segundo en la antigua sede de Prisciliano relanzard el papel
globalizador del episcopado abulense desde el siglo XVI. Una tendencia natural
si se consideran las condiciones de la Iglesia abulense desde los instantes finales
de la Edad Media. Una vez localizados los restos humanos y materiales en la igle-
sia de San Sebastian, apercibidos los cofrades y patronos, extendida la noticia en
la ciudad, interesa mas la propia difusion que el hallazgo, mas la escenografia de
la aparicion que el propio reconocimiento del cuerpo. En realidad, la invencion
de san Segundo junto a la ribera del Adaja plantea desde el primer momento un
conflicto de intereses dentro de una «tradicion inventada» que se especifica en
un conjunto de practicas con reglas tacitamente aceptadas y un ritual simbélico
que pretender inculcar unos valores y unas normas que implican la continuidad
con el pasado (Hobsbawm y Ranger: 1983: 7-21). Evidentemente no es casual el
descubrimiento, pues las obras en el interior del templo ya estaban contratadas,
pero si es causal el momento elegido por el cabildo catedralicio para proclamar
la invencién del primer obispo de Avila. La Iglesia abulense inicia con don Fran-
cisco Ruiz (1514-1528) en la silla episcopal (y en estrecha union con el cardenal
Cisneros) una amplia labor regeneradora de los cultos. Habia reparado las iglesias
de San Juan y Santiago, financiado algunas obras en el monasterio de San Fran-
cisco y en el hospital de San Lazaro y solicitado licencia para trasladar el cuerpo
de «El Tostado», Alonso de Madrigal o Alonso Tostado y Ribera (1452-1455),
desde su sepultura inicial hasta la girola de la catedral, tras el altar mayor1. Desde
el tiempo politico, tanto el hallazgo de san Segundo como las contiendas entre el
cabildo y la cofradia sobre la ubicacién de los restos, se localizan en unos instan-
tes tensos entre los comuneros y la monarquia del emperador Carlos V cuando
éste intentaba extender el absolutismo regio frente a otras instituciones!2. «El
santo de la invencién encapsul6 algunos de los ideales de los comunerosy (Cate-
dra, 1997: 204). Por otra parte, consideraba el cabildo que la permanencia del
cuerpo del obispo en los limites urbanos, en un territorio profundamente degra-
dado para la institucion eclesiastica, no beneficiaba de ninguna manera la respe-
tabilidad del obispado en una oportunidad en que se trataba de institucionalizar
de manera acentuada la silla episcopal con numerosas reformas en la catedral y
la creacién de un escudo catedralicio. No hay que olvidar que la localizacién de
la caja de piedra calefia se produce en una zona conflictiva del entramado urba-
no, unos barrios (San Nicolas, San Esteban, Puente Adaja) en donde habitaban

11 Ya alertaba el obispo abulense Alonso de Madrigal (1454-1455) en el Confesional, impre-
so en Alcald en 1516, acerca de ciertos excesos relacionados con el culto popular y la sorprendente
aparicién de sepulturas, «ca puesto que algunas imagenes por revelaciéon de Dios fuesen halladas en
pefias o fonsaduras de tierra..., en lo cual hay muchas mentiras y muy pocas verdades». Vid. Caro
Baroja (1978: 114-115).

12 Parece ser que el obispo Ruiz permanece al margen del movimiento comunero. Sin embar-
go, el cabildo catedralicio cede algunos espacios eclesiasticos para la formacién y reuniones de la
Santa Junta: «y en los més alto del promontorio, la catedral, lugar marcado para sede de la Junta cuyo
cabildo segufa constituyendo un destacado poder hegemoénico desde el siglo Xlil». Vid. Belmonte
(1986: 28-37).

58



moriscos y artesanos, molineros, tintoreros y curtidores, que cerca se encontraba
el «hospital de la lepra» (San Lazaro), que también en las proximidades abrifa sus
puertas la casa de las mujeres publicas, la mancebia, y que enfrente radicaba la
magqbara morisca recientemente descubierta y rdpidamente desaparecida. «Estos
barrios debian ser inmundosy, seiiala Enrique Ballesteros (1896: 332).

La historia del descubrimiento de san Segundo estd relacionada con el ori-
gen de otros cultos y otras apariciones de reliquias en la peninsula Ibérica, obe-
deciendo a un esquema previamente establecido a partir de un hallazgo fortuito
que, como tal, serd dificilmente controlable por los primeros interesados en
explotar la invencion, los patrocinadores de la obra, los cofrades de San Sebas-
tidn. Las dificultades para ratificar el encontronazo con las reliquias, con image-
nes de la Virgen, con descubrimientos sorprendentes de variado signo, se salva-
ban con relativa facilidad en el siglo XVI. Téngase presente siempre la frecuencia
en la invencién de restos corpéreos y objetos litlrgicos posteriormente sacraliza-
dos en esta centuria. Sin embargo, la ciudad de Avila ser4 la afortunada al locali-
zar el cuerpo del Varén Apostélico, «donde se manifiesta la ventaja que esta ciu-
dad tubiese en levantar primero las vanderas de Cristo y sostenerlas con mas
debociény (Ayora, 1519: 4 v.): «El capitan Gongalo de Ayora, natural de Cérdoua,
chonista de los Reyes Catdlicos don Fernando y doia Ysabel, en el afio de 1515
a ynstancia desta giudad en lo que escriui6 della, que anda ympreso, pone por
sanctos y sus patronos a sant Segundo, sancta Barbacia o Baruada, cuyo cuerpo
sancto se entiende estar en su sepulcro debajo de su altar y gercado con su reja
en la yglesia monasterio de Sant Segundo, de frayles descalzos carmelitas de la
reformacién de la beatificada virgen Teresa de Jhests, cuya historia desta santa
esta de pingel en la hermita de San Lorengio desta ¢iudad; y a los sanctos marty-
res san Vigente y sancta Sauina y sancta Christeta, sus hermanas, y a san Pedro
del Varco, del qual dige que fue nascido y criado en otras tierras y traydo su cuer-
po a esta ciudad de Auila por manera marauillosa»?3. La explicacién de la extra-
fa manifestacion de una tumba del siglo X1V, intencionadamente relacionada con
el obispo de Abula (Abla) del siglo | se argumenta, autor tras autor desde el comu-
nero y cronista Gonzalo de Ayora, por el oscuro paréntesis de la invasion musul-
mana. Juan Martin Carramolino resumia lo que ya habian planteado otros escri-
tores, es decir, que los cristianos abulenses, temerosos de alguna profanacién y de
las repetidas invasiones sarracenas, ocultaron los restos del Varén Apostdlico en
una pared de la primera catedral de Avila.

El hallazgo de la sepultura se debe a Francisco Arroyo, oficial albanil de la
parroquia de Santa Cruz, un hombre seguramente sencillo que padecia una her-
nia; tal vez procediera de una familia cristiana de toda la vida, sin restos de con-
taminacion musulmana a pesar de su lugar de residencia. Es el «<inventor del acon-
tecimiento» cuando levanta el pavimento y observa, no lee, una inscripcion en

13 Discurso sobre la ynuencién del cuerpo de sant Pedro del Varco, cuyas sanctas reliquias fue-
ron halladas en su santo sepulcro en San Vizeinte de Auila, juebes, 12 de agosto, afio de 1610, fol. 5
r. (22 cédice). Archivo Parroquial de San Vicente, ms. original de 1612, cuya autorfa se deba proba-
blemente al regidor Luis Pacheco de Espinosa.

59



latin que decia Sanctlilus Secundus Eps. El cantero es un artesano mas de la ciu-
dad, nunca comparable a los descendientes de los «serranos» que viven en las
zonas altas. Su escasa relevancia estamental provoca una extension social de la
nueva creencia, una alarma urbana (ligera, si se sospechaba algo sobre el descu-
brimiento) en las instituciones implicadas directa o indirectamente (cofradia,
cabildo, obispo, concejo, parroquias, monasterios). La extension de ese hallazgo,
la creacion de un culto de carécter vertical, como afirman los antropdlogos, desde
las capas mas bajas a las mas altas, «xaumentando la dificultad en la aceptacion del
culto a medida que ascendemos en las capas sociales» (Gomez Hernandez, 1998:
219) no se cumple en el caso de san Segundo. Al contrario, se originan rapida-
mente unos deseos de institucionalizar el culto al primer obispo de la ciudad fren-
te a la pretension de los cofrades de San Sebastidn de mantener los restos en su
lugar original. Una vez que se alcance esa instauracion y apropiacién del cuerpo
por parte del cabildo, convertido en patrén de la di6cesis y reverenciado como
primer prelado, los poderes dominantes de la ciudad tratardan de ampliar la devo-
cién hacia los sectores populares. Sin embargo, la difusién de lo alto hacia lo bajo
no siempre se logra, pues en una cultura fundamentalmente oral (que apenas
deja restos), como la de los sectores artesanales de Avila, no se elabora ninguna
tradicion, sino que se impone hasta lograr una imagen inmévil del pasado: las
sucesivas secuencias de san Segundo terminan convirtiéndole en un puro espacio
litdrgico (la capilla que fundard el obispo Manrique de Lara), un rezo canénico
desde el afio 159414 («Die XI septembris. Oratio. In secundo nocturno. Lectio 1V.
Lectio V. Lectio VI»), una fiesta oficial aunque popularizada relativamente a partir
del siglo XVII («Forma codicis peculiarium festorum Ecclesiae Abulensis. Maius, die
2: In festo sancti Secundi, episcopi et mart., patron., dupl. 1, clas. cum octav.») y
una tradicién limitada a un barrio a pesar del intento del obispo Francisco de
Gamarra (1616-1626) por extender la conmemoracién a toda la diécesis: «<Mayo.
Dia 2. San Segundo, primer obispo de esta santa Yglesia y martir patrono de toda
la diécesis. En toda ella se guarda. No precede vigilia por la causa dicha». En el
calendario eclesidstico se establecié que la vigilia consistia en «<no comer carne y
no comer mas que una vez, y declara la sinodo que pueden comerse huebos y
cosas de leche en los dias que no son de ayuno de precepto», indicandose en
abril de 1617 que la fiesta del patrén no sea de vigilia. Celébrase con més pena
que gloria la festividad en la ciudad y, Gnicamente, en un pueblo de la provincia,
Cabezas de Alambre, mientras que en la localidad vallisoletana de Olmedo, per-
teneciente antes a la didcesis avilense, la cofradia del Pino conmemora a san
Segundo el 1 de mayo dentro de una tradicion que enlaza al Varén Apostélico
con la Virgen de la Soterrafa depositada en el interior de la iglesia de San Miguel,
cuya talla, procedente del siglo XIlI, fue donada por el primer obispo abulense. Al
margen de la cronologia, se narra que esa misma imagen fue soterrada hasta que
el aceite que brotaba del suelo sirvié para que los vecinos sospecharan, tras la
retirada de los moros, la existencia de la misma, iniciAndose una devocion local

14 Cuatro anos antes se habfa establecido el oficio propio de san Torcuato en la Iglesia de
Guadix.

60



que, en realidad, queda perfectamente marcada a principios del siglo XVII (dona-
cion de Margarita de Austria de un vestido blanco y oro), siendo considerada
Nuestra Sefora de la Soterrafia como patrona de la comunidad y villa de Olme-
do. Posteriormente, en 1746, don José de Alaiza y Zuazo, jefe de la Real Tapice-
rfa, financia la construccién de la capilla y camarin de la Virgen, con dos pinturas
atribuidas a Lucas Jordan, «San Jerénimo» y «Santa Paula», procedentes del con-
vento desamortizado de la Mejorada.

Entre los afios 1519 y 1543 se mantienen las disputas sobre el territorio y la
santidad del hallazgo. Las informaciones recibidas por el obispo de Avila ratifican
la sacralidad del lugar, dando paso a las ceremonias littrgicas habituales una vez
que el vicario general de la didcesis respalda la peticién del prelado abulense. En
los meses comprendidos entre los afos 1519 y 1521 el deédn Cristébal de Medi-
na supervisa la nueva sepultura y controla la actividad de la cofradia de San
Sebastian. No obstante, los restos descubiertos en el primer afio no se estudiaran,
0 no se emitira un informe, hasta el ano 1574, unos meses después de la dona-
cién por dona Maria de Mendoza de la estatua de alabastro de Juan de Juni y cin-
cuenta y cinco anos més tarde del suceso de Arroyo. La tardanza, dice Balleste-
ros (1896: 260), «pudo originar alguna confusién o alguna inexactitud», sobre
todo porque se barruntaba algo acerca de la identidad de los restos depositados
unas décadas antes. En contrapartida, el cabildo ofrecerd a la cofradia -y al
barrio— una nueva santa, Paula de Cardefosa, que ya aparece como titular de la
iglesia en la narracién de Gonzalo de Ayora del afo 1519, martirizada como
Segundo seglin el relato del cronista de los Reyes Catélicos. Un mecanismo de
compensacién social y hagiogréfica parece establecerse al sustituir a san Sebastidn
(¢y santa Lucia?) por san Segundo y santa Barbada. Dirigidos a lectores y oyentes
no demasiado anénimos, los discursos elaborados por Ayora y Cianca, en los
extremos del siglo XVI, parecen narrar las vidas y muertes, o espacios fisicos
(sepulturas, lugares de culto), de personajes intemporales dentro de un relato de
sucesos efimeros y extraordinarios, transmitiendo una informacién subjetiva y
dirigida a los sectores mas altos de la sociedad, en el caso de san Segundo, y a los
sectores populares en la ocasién de la campesina de Cardefosa.

La ubicacion de la sepultura con el epitafio Sanctlilus Secundus es descu-
bierta ocasionalmente por Francisco Arroyo. No coincide con el presbiterio, sino
con un lateral de la capilla central junto a la Epistola, un lugar de enterramiento
mas caracteristico de los obispos que espacio destinado a las apariciones mila-
grosas de la Virgen. Previamente se habia localizado un sepulcro de piedra berro-
quefia con una inscripcion sobre la lapida, Qfuinto] Coronlio] Q[Cinti] Verni Fillio]
Quirlina] Bar[bae] Avellico] An[forum] LXX Veranius. Veranii Verni Flilius] M[onu-
mentum] Hleres] Flecit] Hlic] Slitus] E[st]. S[it] T[ibi] Tlerra] Llveis], copiada a
mediados del siglo XVI por Alejandro Bassiano y mas tarde por E. Hiibner y F. Fita
(Ballesteros, 1896: 79). Rodriguez Almeida (1997: 75-77) considera que el error
de lectura de Sanctus por Sanctius, si no deliberado, si contradice las circunstan-
cias y ornamentos del descubrimiento, hasta tal punto que el benedictino Luis
Ariz mostraba cierta turbacion al referir el hallazgo, indicando, ademéds, que era

61



«cosa maravillosa que por aquellos campos circumbezinos a esta iglesia de San
Segundo, hallamos cuerpos enterrados». Esta hipétesis acerca del letrero Sanctus
Secundus es considerada ingeniosa y brillante, pero bastante artificial, por el doc-
tor Carmelo Luis Lépez (2006: 468), que apunta, por otra parte, el conocimien-
to mas o menos profundo del latin por los clérigos del cabildo catedralicio. Por las
noticias transmitidas y los restos ornamentales localizados (caliz de san Segundo,
patena, anillo) es probable que el enterramiento correspondiera al obispo Sancho
I1 (1312-1355)15. El problema se plantea en la sucesion de los obispos abulenses,
muy confusa hasta mediados del siglo XV y localizandose, segtin Tello Martinez,
hasta cinco prelados con el nombre de Sancho anteriores a dicho siglo.

Tras el descubrimiento del cuerpo aparecen algunas senales que vienen a
confirmar su santidad. El milagro es prueba esencial para ratificar el tipo de hallaz-
go. Como se ha escrito anteriormente, el vecino Arroyo, herniado, stbitamente
se recupera tras rezar encima de la caja («Quiérome poner aqui encima de este
cuerpo santo a ver si Dios, nuestro Sefor, fuese servido de me sanar de esta enfer-
medad»). Antonio de Cianca recoge en su obra una relacién de devotos sanados
por la intercesién del Varén Apostélico: vecinos de Avila, gentes de Leén, alguno
de Zaragoza, tullidos, mancos y mudos son sanados milagrosamente. Sabiendo
que la extension del culto inicial a san Segundo no sobrepasaba los limites pura-
mente locales, habria que deducir que algunos de los curados tal vez se alojaran
en el hospital cercano a la iglesia del Adaja, mientras que otros (Inés de Henao,
por ejemplo) estdn emparentados, como senala Maria Catedra, con alguno de los
cofrades mas activos de la hermandad de San Sebastidn. Una vez que se reve-
rencié como tal el sagrado cuerpo se origina el conflicto sobre la apropiacién de
la tumba vy los restos. El obispo y el cabildo insistian sobre su propiedad, alegan-
do que el primer prelado de Avila tenfa que descansar en la catedral. Los cofra-
des responden que la providencia divina ha querido, tras muchos afos, que el
santo cuerpo permanezca en la ribera del Adaja. Esta situacion tardara décadas
en resolverse. Como en una tediosa partida de ajedrez las posiciones quedaran
en tablas, si bien se llega a una solucién de compromiso: el cuerpo se envuelve
en una sdbana de lienzo, se deposita en una caja de nogal con tres llaves y se
coloca en su caja de piedra; las llaves se reparten entre el cabildo, el ayunta-
miento y la cofradia; los ornamentos episcopales se trasladan a la catedral. La
resistencia de los cofrades y patronos de San Sebastidn ha logrado acentuar el
valor de lugar de culto de la ermita, con restos santos, con una relato hagiogréfi-
co muy confuso y escasamente difundido, sin imagenes aln ni rezo canénico pro-
pio (habra que esperar al mandato del obispo Manrique de Lara). Los actos littr-

15 Una interpretacién del agustino E. Fl6rez (1758: X1V, 42, 2) acerca del controvertido céliz:
«... pues al tiempo que pudo estar en Bastinania el cdliz hecho por Petruci pudo estar también en la
vetona, y ponerle en el sepulcro del santo en alguna traslacién hecha en Abila de un sitio a otro, para
resguardarle de los moros en alguna persecucién...». Mas reciente y acertadamente: «El ambiente
artistico en que nace esta obra es el de la Siena de finales del ‘Duecento’; una Siena renovada que
era marginal a las grandes corrientes artisticas del gético hasta la aparicién de Duccio di Boninsegna
(activo entre 1278 y 1318), el verdadero creador de la escuela pictérica del pre-renacimiento en
Sienay. Vid. Rodriguez Almeida (1997: 29).

62



gicos en torno a Segundo parecen ser muy reducidos a lo largo del siglo XVI. Uni-
camente su vida, el caracter episcopal y su antigtiedad se reconoceran tras la pro-
cesion que conduce al primer obispo de la ciudad baja a la iglesia mayor. A cam-
bio, la iglesia de San Sebastian —y desde 1519 también de San Segundo- se vera
recompensada y pasara de ser un espacio territorial y social desapercibido a un
punto neurdlgico de la ciudad, apetecido por el cabildo, el obispo, algunos
monasterios y, evidentemente, por la propia cofradia. También las repercusiones
econdmicas resaltan respecto a los siglos anteriores: la ubicacion de la iglesia
junto al Adaja, con la ampliacién de su territorialidad, permite el acceso al rio, el
dominio de una ribera estratégica y el control mas o menos directo de los moli-
nos de La Puente y de La Losa. Aunque relegado respecto a otros templos de
Avila, San Segundo / San Sebastian adquiere un prestigio eclesidstico pasajero por
parte de la alta sociedad, demasiado abundante, repleta de hombres en aparien-
cia caudalosos y con grandes haciendas, entendiendo, como escribia Ariz, que en
la ciudad «no teniendo mas que quatro mil vecinos, se hallan en ella tresgientos
treynta linages de gente noble». A estos vecinos se destinara el culto alto, lleno de
matices, pues el cabildo, en el fondo, pretendia la institucionalizacién hegemoni-
ca del culto de san Segundo en la catedral del Salvador, mientras que los feligre-
ses y cofrades del rio mantienen los cultos a su santo titular desde la repoblacion.
El descubrimiento de una caja con la inscripcion Sanctlilus Secundus tendrd unas
profundas repercusiones en la ciudad. Desde el cabildo de canénigos se apunta
un primer interés por el cuerpo santo recién descubierto. En una sesién de 1520
se encomienda al dean y al maestrescuela para que «entiendan en las cosas que
les pareciere sobre lo del cuerpo de San Segundo»1, iniciando negociaciones con
el provisor del obispado y los cofrades del Adaja para establecer tanto un nuevo
culto como un espacio relacionado con la fundacion de la didcesis en la vieja igle-
sia de San Sebastidn. Al afio siguiente el obispo concede la «ynpetra» (impetra) a
los cofrades de San Segundo, un beneficio econémico un tanto dudoso proce-
dente del cabildo, sin especificar ni la cuantia ni su administracion'”, encomen-
dandose a los cofrades que «vean lo que se debe hazer en ello, asi para con su
seforia como para con los cofrades e que en ello hagan todo lo que les parecie-
re que sea servycio de Dios e honra desta Iglesia» (Actas Capitulares, 3, 84 v.), si
bien en otra sesion del cabildo celebrada en 12 de junio de 1521 se establece el
cuarto como gratificacion, es decir, cuatro maravedies de vellén, unas monedas
de cobre que se recogerian a partir de los padrones parroquiales de la ciudad.

16 A.C.A. Actas Capitulares, T. 3, fol 4 (1520, febrero, 1. Avila). Vid. A. Sanchez Sanchez,
Resumen de Actas del Cabildo Catedralicio de Avila (1511-1521) I, Avila, Institucién «Gran Duque de
Albay», 1995, Doc. 419.

17 Sebastian de Covarrubias, en 1611, consideraba que la accion de impetrar era lograr una
gracia que se alcanzaba gracias al Romano Pontifice: «Impetrar a otro el beneficio, pedirle a Su San-
tidad, como por vaco, presuponiendo que el que le tiene no es legitimo poseedor» (p. 733).

63



La primera consecuencia visible del portentoso descubrimiento, aunque no
material, sera la vinculacién de la diécesis de Avila con los tiempos del primer
cristianismo. Si no era suficiente entroncar a la Iglesia con la época de las grandes
persecuciones de Diocleciano (martires Vicente, Sabina y Cristeta), ahora se enla-
za directamente con la etapa apostélica’®. En segundo lugar, una repercusion sim-
bélica que se manifestara profusamente a lo largo del siglo XVI mediante la crea-
cion del escudo catedralicio, la instalacion de altares en la catedral, intervencio-
nes para crear una capilla, incluso cambios en las denominaciones de ciertos
espacios urbanos (la calle de la Albarderia se convertira en la de San Segundo, la
ermita del rio modifica la titularidad). No hay que olvidar tampoco los impactos
estrictamente econémicos sobre el cabildo, pero tampoco que una de las pre-
tensiones del obispo Ruiz sera la creacion de un sistema heréldico que reivindi-
que el valor testimonial, espiritual y material de la sede episcopal, que ya cuenta
con un mitico fundador, equiparable, por tanto, a las mas rancias sedes episco-
pales de Hispania (Toledo, Sevilla, Tarragona, Sevilla, Braga, Mérida).

De fuerte personalidad, el franciscano Francisco Ruiz traté de allanar el des-
orden existente en las Indias descubiertas unos anos antes. Hijo de un vendedor
de aceite de oliva en Toledo, acompafié a Cristébal Coldn en su viaje de vuelta
a Castilla en el affio 1500, manteniendo luego unas posturas similares a las de
Bartolomé de Las Casas en cuanto al trato a los indios y la incoveniencia de
enviar inquisidores a los nuevos territorios. Tras su regreso de esos paises «toda-
via barbaros, traxo dos cosas raras: un grano de oro de oro de mas de mil duca-
dos de peso y una arca llena de horribles figuras de ydolos que present6 al car-
denal Cisneros» (Tello Martinez, 1788: 188). Como buen lector y extraordinario
letrado, ademds de cantor y secretario de Cisneros, inmerso en el ambiente
humanistico renacentista, propici6é la construccion del monumento al obispo
Alonso de Madrigal, «El Tostadoy, y la recreacion del escudo catedralicio en el
ano 1520. En efecto, desde los momentos iniciales del Renacimiento, en el caso
abulense desde las primeras décadas del siglo XVI, instituciones, familias nobi-
liarias y obispos pretenden marcar un discurso simbélico por medio de las ima-
genes, desarrollando, gracias a la emblemdtica, una determinada visién del
mundo9. El simbolismo visual de todo emblema supone un mensaje de cardc-
ter aparentemente universal —quiere ser entendido por toda la comunidad- para
establecer la esencia del patrocinador (el obispo, la catedral, el concejo, etc.). En
este sentido ha de entenderse el escudo catedralicio de Avila, un blasén que se
configura hacia la segunda década del siglo XVI bajo el episcopado de fray Fran-
cisco Ruiz, coincidiendo con la generalizacién y adopcién de escudos o insignias

18  «Quién sentenciara por ésta [la ciudad de Bastitanial, condenando a la que tiene a su favor
la fama de Ciudad, el honor de Mitra, la Provincia en que se menciona la Sede, la duracién del Pue-
blo, la posesién de la Sede, la constancia del nombre, y, finalmente, el caracter del cuerpo del Apos-
télico que estableci6 la Catedra Abulense?», Flérez (1758: XIV, 42, 2).

19 Sobre la heraldica abulense, véase A. Merino Alvarez, La sociedad abulense durante el siglo
XVI. La nobleza, Madrid, Patronato de Huérfanos de Intendencia, 1926, pp. 111-117, y J. Garcia-
Oviedo Tapia, Herdldica abulense, Avila, Caja de Avila, 1992.

64



Escudo catedralicio segtn la edicién
de Gil Gonzalez Davila.

por parte de los obispos. Estos, independientemente del desarrollo icénico de la
catedral, crearon blasones que se acomodaban a un modelo concreto repetido
con algunas variantes a lo largo de los siglos: «Los obispos timbran su escudo con
un sombrero forrado de sinople y cordones de los mismo de 6 borlas cada uno,
dispuestas: una, dos y tres. Ahaden a esto la mitra puesta de frente sobre el can-
ton diestro del gefe y el baculo por detras del escudo sobre el siniestro, miran-
do azia afuera»20.

A partir de un emblema anterior formado por el cordero con la bandera
(Melgar, 1930: 74), los autores avilenses Antonio de Cianca, Luis Ariz, Gil Gon-
zalez Davila y José Tello Martinez coinciden, en lineas generales, en la descrip-
cion del blasén: «escudo roxo y en medio vn cordero blanco con diadema de
oro y penddn con la santa Cruz..., vn castillo de oro y vn leén, con el sol por
lo alto del cordero y media luna a los pies» (Ariz). Unicamente varfan estos
escritores en el sol o la estrella (Norte). Asi, Cianca menciona la estrella, mien-
tras que los demas se inclinan por el sol, tal y como se representa en el Teatro
eclesidstico de Gil Gonzalez Davila. Como lema, aunque posterior a la insignia,
se utiliza un tercero: «El ledn hecho cordero / baxé de su fortaleza / a nuestra
naturalezay.

20 Anoénimo, Breve compendio de la herdldica o arte del blasén, Valencia, Benito Monfort,
1764, p. 28.

65



Toda figura posee intrinsecamente un significado que aspira a ser claro —la
exaltacion de la catedral-, pero al mismo tiempo oculto, esotérico para gran parte
de los feligreses. Ninguna utilizacion de la figura es casual. Cualquier representa-
cién arranca de una tradiciéon reconocida en las culturas anteriores, intentando
dotar al conjunto iconogréfico de una imagen simbdlica que ha de ser leida en
sus justos términos. El escudo catedralicio abulense muestra como figura central
un cordero, un animal que recibe miiltiples significados desde el Antiguo Testa-
mento como comida en la fiesta de Pascua (Ex. 12, 5-14). Sin embargo, en el bla-
s6n de Avila se interpreta de acuerdo con las palabras de san Juan: «Este es el Cor-
dero de Dios» (Jn. 1, 29, 36). Como emblema, el cordero se utiliza a partir del
siglo XVI para representar a la Iglesia (Bernat y Cull, 1999: 235), con un lema
constante, Agna immaculata («Cordera inmaculada), asociada a la cruz, simbolo
cristolégico por excelencia, relacionandose la figura de Cristo con la de la Virgen.
Representa asimismo, siguiendo la narracién apocaliptica de san Juan (Ap. 5, 6-
12), la muerte y resurreccién, tal y como se entiende en Antonio de Cianca y Luis
Ariz:

IN AGNUM

Crimina multuorum nullius [criminis] agnus,
Conscius, ipse sua simplicitate luit.

El Cordero de Dios, sin ser culpado,
Pagé y lleué por nos nuestros pecados.

A menudo, el cordero esta asociado al le6n o a los leones, tanto en la emble-
matica como en la iconografia romanica, una inversion simbdlica caracteristica de
la literatura renacentista y barroca: «el divino leén —escribe Cianca— baxé de su
altura hecho un manso cordero». Representacion del Salvador, reflejo de manse-
dumbre y del sacrificio, el cordero se relaciona, seglin un texto anénimo utiliza-
do por José Tello Martinez (1788: 42), con la piedad, «que suena entre los hom-
bres y para con ellos misericordia.

En un angulo del escudo de campo rojo aparece la figura del le6n, un ani-
mal rampante inclinado hacia delante. Emblema de la fortaleza, de la fidelidad,
fuerza, potencia, el ledn tradicionalmente se identifica con el sol, que surge a la
derecha en el blasén catedralicio. El leén ante el sol constituye un emblema repe-
tido en numerosas ocasiones, significando la fortaleza de los mansos por la Gra-
cia de Dios. Su lema, A Domino virtus, «Del Sehor procede el valor», indica el
triunfo sobre la muerte (Ariz):

IN LEONEM

Dum periit, perimit [mundi] peccata ferendo
In qua ipsam mortem suscitat arma leo.

Muri6é como leén el Hijo eterno,
Matando nuestra muerte, culpa, infierno.

66



La interpretacion, con algln significado secundario, se ajusta a la tradicién
medieval reflejada en el Bestiario, con multiples propiedades que estan senaladas
por Philippe de Thatin en Le Bestiare2':

El leén significa el Hijo de la Virgen Marfa; es, sin duda alguna, el rey de todos
los hombres; por su propia naturaleza, tiene poder sobre todas las criaturas. Con fiera
actitud y terrible venganza se aparecerd a los judios cuando los juzgue, porque obra-
ron mal cuando lo calvaron en la cruz, y debido a esta accién perversa no tienen rey
propio. (...) Por el le6n atendemos a Jesucristo, y nosotros somos su tierra en figura
humana; entonces, cuando nos castiga con alguna desgracia sin que hayamos come-
tido fechoria ni tengamos mala voluntad, esto significa su ira, y el patearnos de tal
manera. (...) Sabed que esto representa al Hijo de la Virgen Marfa, mientras velaba
en su muerte, y dijo que se queria su muerte, su destruccién y nuestro descanso. Y
en su muerte vel6, cuando encadend al demonio; mediante su muerte, vencié a
Satands, nuestro enemigo.

En el Cathalogo de Tello Martinez, el leén se identifica con la misma religion,
la figura de Cristo, de la tribu de Juda y familia de David, vencedor de la muerte,
del mundo y del demonio. El sol ocupa también una posicién central, al lado del
leén y por encima de la diagonal de la cruz que corta en dos mitades las realida-
des trascendente (el sol, el ledn) e inmanente (la tierra bajo el cordero, el castillo,
o la luna en alguna de sus acepciones). El sol, en la narracién biblica, es la lum-
brera mayor que preside el dia, deteniéndose por orden de la divinidad («iSol,
detente sobre Gabadn! 1Y td, luna, sobre el valle de Ayalén!y, Jos. 10, 12), des-
aparece cuando muere el héroe («<Desde el mediodia toda la region quedé sumi-
da en las tinieblas hasta las tres», Mt. 27, 45). Identificado con el sol, Cristo es su
gobernante, la «estrella radiante de la mafana» (Ap. 22, 16) o el «sol que nace de
lo alto» (Lc. 1, 78).

IN SOLEM

Lumine phabeo panduntur lumina coeli:
Ex actis tenebris, omnia fulgor habet.

Con los rayos del sol se alumbra el cielo,
Y es con ellos el sol, Seror del suelo.

En la emblematica, el sol es un icono constante. Suele brillar, da luz incluso
a los indignos (Et indignis oritur), simbolizando también el gobierno y la justicia.
Fuente de vida y energia, esta asociado al culto a los antepasados, pues la des-
aparicion diaria del sol implica necesariamente su resurreccién. Es el «celo santo»
o la salud eterna en los escritos del sacerdote Tello Martinez, representacién de
la estrella o simbolo del espiritu.

Al lado del cordero, bajo la cruz y el pendén, surge el castillo, simbolo com-
plejo que se identifica con el refugio sagrado, como mansién del mas alld o puer-

21 Ph. de Thatin, Le Bestiaire, Paris-Lund, E. Walberg-H. Méller, 1900, en Bestiario medieval,
ed. I. Malaxecheverria, Madrid, Siruela, 1999, pp. 90-94.

67



ta de acceso al otro mundo. Emblema de la ciudad, de la casa o de Castilla, en el
blasén catedralicio ha de identificarse con la propia sede episcopal, ciudadela o
fortaleza, arx, la propia ciudad, lugar seguro contra los dragones: refugio sagrado,
fuerte de los abulenses.

IN ARCEM

Arcem amans Christus pugnantes arcet dracones:
Arcem nam merito dixeris esse crucem.

Ahuyenta lesu Christo con su cruz
Los dragones contrarios a su luz.

Por dltimo, la representacion de la luna menguante, media luna a los pies del
campo rojo, es una figura inferior natural (como el sol), satélite que preside la
noche conciliando en un mismo icono los dos astros, sol y luna, en un acto de
devocion.

IN LUNAM

Noctu luna viget, tenebroso in crimine Christus.
Haec tenebras vincit crimina Christi laus.

En la noche de luna se pareze,
Y Christo en nuestras culpas resplandece.

Rige la noche la luna, sefala el Génesis: «Hizo Dios dos lumbreras grandes,
la mayor para regir el dia y la menor para regir la noche, y también las estrellas»
(Gn. 1, 16). llumina a los cristianos cuando surge la devocion: «Si repartes tu pan
al hambriento y satisfaces al desfallecido, entonces surgird la luz en las tinieblas y
tu oscuridad se volverd mediodia» (Is. 58, 10). O representa a la Virgen en con-
traposicion al Cristo / Sol a partir de la interpretacion del Eclesidstico: «Era como
el lucero del alba en medio de las nubes, como la luna en su plenilunio» (Eclo.
50, 6). En cualquier caso el satélite esta vinculado a una evidencia césmica (mis-
terio de la resurreccion: primavera tras el invierno) y al mito de la creacién y
recreacion periddica del universo. La luna es la duplicacién del sol minimizada,
que interviene sélo en la Tierra cuando el sol actta en el resto del sistema plane-
tario. La representacion de la luna en el escudo catedralicio, luna menguante dis-
puesta al revés (los cuernos del satélite hacia abajo), pudiera indicar, como apun-
ta Cirlot (1997: 291), una ejemplificacion mitica y simbélica: el mundo inferior,
mundo de las tinieblas, esta representado por la luna agonizante. Simbolo mdalti-
ple, la luna puede ser morada de los muertos, simbolo de proteccion sobrenatu-
ral y esperanza en el més all4, o la «menguada naturaleza» del hombre que se
encuentra a los pies de los demds emblemas.

El sistema heraldico creado por la catedral avilense y el obispo Francisco Ruiz
era preciso, sus imagenes delataban las aspiraciones del cabildo y del propio pre-
lado, un universo que representa, dice Cianca, «la fortaleza de aquel alto y diui-

68



Emblema catedralicio de Avila, entre las alegorias de la Fe y la Justicia, en la fachada del poniente
de la iglesia mayor, obra de Ceferino Enriquez de la Serna (1779).

no leén, cémo por la salud y vida fija y perpetua del hombre, baxé de su altura
hecho un manso cordero a se humanar con nuestra menguada naturaleza para la
leuantar y dar noble ser...» (1595: 192).

Una vez establecido el referente iconico del obispado, tendidas las redes
hacia un tiempo mitico y dorado, asentado el obispo en una ciudad que empie-
za a estar cohesionada desde la perspectiva religiosa, se inicia en los afios cuarenta
del siglo XVI el intento de extender las creencias en torno al primer obispo de
Avila. Como sucede en otras ocasiones, tampoco interesa tanto la liturgia especi-
fica en torno al santo —que es tardia—, como la adscripcion de los restos a la sede
episcopal y no a una ermita alejada del nicleo del poder. En los afios 1547 y 1548
Isidro de Villoldo, discipulo de Berruguete, labr6é por 700 ducados un retablo de
san Segundo en alabastro, localizado en el crucero de la catedral?2. En una parte

22 «El retablo deste altar es de muy fino y blanquissimo alabastro, labrado con mucho arte de
arquitectura en medio sesmo, que haze apariencia a tres partes en la principal en el intercolunio de
enmedio estd la figura del bienauenturado san Segundo labrado de bulto del mismo alabastro en

69



del retablo, de acuerdo con Gémez-Moreno (1983: 103-104), se representan
algunos pasajes de la vida del supuesto obispo de Avila cuando viaja desde Roma
hacia el sur peninsular y, luego, al centro (la procesién de los Varones Apostélicos
a San Juan de Letran, el hundimiento del puente de Cédiz, el bautizo de los gadi-
tanos, un busto del santo), mientras que sus seis companeros, también varones
apostélicos, permanecen en el sureste de Hispania: Idibus maii in Hispania sanc-
torum Torquati, Thesiphonti, Secundi, Indaletii, Caecilii, Hersichii et Euphrasii, qui
Romae a sanctis apostolis episcopi ordinati, et cum praedicandum Verbum Dei in
Hispaniam directi sunt. Cumque variis urbibus evangelizassent et innumeras multi-
tudinae Christi fidei subjugassent in ea provintia diversi locis quieverunt, Torquatus
Acci, Thesiphon Vergii, Secundus Abulae, Indaletius Urci, Caecilius Illiberri, Hesi-
chius Carteyae et Euphrasius llliturgi. La obra esta situada al lado del Evangelio
catedralicio, realizada con la intervencion del taller de Vasco de la Zarza en las tra-
zas y concluida por Villoldo. El altar procede de la mano del maestro Llorente
siguiendo el bosquejo del autor del sepulcro de don Alonso de Madrigal. El reta-
blo se realiza, apunta Parrado del Olmo (1981: 214), con la técnica de relieve del
schiacciato, insistiendo en la tenue profundizacion paisajistica en la perspectiva
utilizada en los edificios, siempre con una labor muy sucinta y uniforme.

De manera casi inaudita, pese a las presiones recibidas tras el nuevo encie-
rro del santo en la caja de nogal, sus restos permanecen practicamente ocultos en
la iglesia del Adaja hasta el afio 1574. Sélo un colmillo del patrén pudo deposi-
tarse en las casas episcopales bajo el mandato del obispo don Alvaro de Mendo-
za en 156223. Méas tarde, el obispo de Jaén Sancho Davila afirmaréd que en su ora-
torio, junto a otras reliquias, conservard un «huesso y vna muela, y de sus vesti-
durasy del santo?4. Los inventarios de la ermita apenas resenan modificaciones
importantes en los bienes, alhajas y ornamentos. Por otra parte, el lugar del rio,
aunque desprovisto de cualquier riqueza material, empieza a ser apetecido por
los estamentos eclesiasticos, en particular por los frailes terceros de la orden de
San Francisco vy, tal vez, segln José Belmonte, por los jesuitas. La fundacién de la
Compania de Jests se produce bajo el mandato del obispo Alava y Esquivel
(1548-1558) gracias al noble, y luego jesuita, Hernan Alvarez del Aguila («Her-
nandalvarez», en las historias locales). Belmonte (1985: 234) insiste en que antes
de trasladarse los jesuitas a la iglesia de San Gil habian ocupado provisionalmen-

forma Pontifical, y la mitra y capa enriquecidas, y la canefa de la capa historiada de medio relieue,
con perfiles de oro: las historias de la qual cenefa son, el bautismo del lordén, la disputa con los sabios
en el templo, la entrada de los Ramos en lerusalem, y algunos passos de la pasion de Christo», Cian-
ca (1595: 191). Aunque en los relieves renacentistas no se representa la ciudad de Avila, en ocasio-
nes se ha tomado la entrada de los Varones en Jerusalén como la llegada de Segundo a la ciudad cas-
tellana, «motivo que sera copiado en una de las pinturas de la capilla de San Segundo», vid. Heras
(1981: 44).

23 A.C.A. Doc. n? 153. Pergamino, 155 x 212, 2 hoj. Traslado autorizado en 1555, julio, 12,
de un inventario de las reliquias de la ermita de San Segundo realizado en 1543, mayo, 22. En una nota
con ribrica se menciona que el obispo Mendoza se habia llevado (12 de febrero de 1562) un colmi-
llo como reliquia.

24 S. Davila, De la veneracién que se deve a los cuerpos sanctos y a sus reliquias y de la sin-
gular con que se a de adorar el cuerpo de lesu Christo..., Madrid, Luis Sanchez, 1611, Prélogo, fol. 5.

70



te la iglesia y hospital de San Sebastidn (y San Segundo). «Por el afo y mes de
enero de 1550 un temporal de ventiscas de nieve detenfa en Avila a cuatro jove-
nes jesuitas que de Portugal se dirigian a Alcald y Gandia» (Herndndez, 1956: 3).
ARos después, avalados por el obispo Alava y Esquivel, los miembros de la Com-
paiia toman posesién de la iglesia de San Gil, parece que con cierta oposicion de
los frailes de San Francisco, fundando poco después el hospital de San Gil.

Por la documentacién existente en el Archivo Catedralicio se puede com-
probar que en los afios cuarenta del XVI el obispo de Avila doné la ermita de San
Segundo a los frailes menores de la tercera orden de San Francisco. Inmediata-
mente se inicia un pleito promovido por los patronos de la cofradia de San Sebas-
tidn y respaldados por el cabildo de la catedral, alegando que tal donacién care-
cia de legalidad al pertenecer la ermita de San Segundo de Adaja al cabildo y no
al obispo de la ciudad castellana. El litigio se traslada a Salamanca?>, en donde el
juez y vicario general de la provincia metropolitana de Santiago dicta sentencia el
19 de abril de 1549 contra la pretensién de los frailes de San Francisco de ocu-
par las moradas de la iglesia de San Segundo, tras la donacién realizada por el
obispo de Avila, estableciéndose que queda sin ningtin valor y efecto tal cesién y
otorgando sentencia favorable al dedn, cabildo y consortes de la iglesia del Adaja.
Al no aceptar la sentencia del juez de Salamanca, los frailes minimos elevan su
pretensiéon a Roma, pero los tropiezos de los franciscanos se mantienen cuando
el 7 de noviembre de 1558 el auditor Fabius Acorumbonus dicta un auto a favor
de la cofradia. Mes y medio después serd el papa Paulo IV quien transmita una
bula apostélica al arzobispo de Santiago de Compostela para que el obispo y el
oficial de la curia salmantinos «determinen —se lee en una nota anadida al texto
latino— el pleito seguido en Roma entre el cabildo y los cofrades de la iglesia de
San Segundo, extramuros de Avila (que antiguamente fue catedral), de la una
parte, y de la otra los frailes menores de la tercera orden de San Francisco sobre
que habiéndoles dado el ordinario [de Avila] a dichos frailes la referida iglesia para
su habitacion, reclamo el cabildo diciendo no lo pudo hacer por ser aquella igle-
sia y hospital conjunto a ella, de la jurisdiccién de dicho cabildo, el cual estaba
en posesion y superioridad de visitarla, y no el ordinario, y que se le amparase en
dicha posesion y se conservase a los dichos cofrades en su cofradia y se pusiese
perpetuo silencio a dichos frailes; y el pontifice cometié a dicho obispo y metro-
politano que, oidas las partes, diese sentencia haciéndola cumplir remota apela-
tione; su data en Roma, apud S. Petrus, a 25 de diciembre de 1558»26.

Solucionado el caso, la ermita de San Segundo y la cofradia de San Sebas-
tidn conservan su autonomia, aunque siempre bajo la atenta mirada de la mesa

25 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5, documento manuscrito sin catalogar. 1549, marzo, 26 / abril,
19. Avila.

26 A.C.A. Doc. n? 155. Pergamino, 350 x 500, sello de plomo con las efigies de san Pedro y
san Pablo y la inscripcién Paulus Illl PP en el anverso. 1558, diciembre, 25. Roma. Bula del papa Paulo
IV dirigida al arzobispo compostelano, obispo y oficial de la curia salmantinos para resolver un pleito
entre el cabildo catedralicio y los cofrades de San Segundo, de una parte, con los frailes menores de
San Francisco, de la otra, sobre la jurisdiccién de la iglesia y hospital en la ribera del Adaja, extramuros
de la ciudad de Avila.

71



capitular, pues la primera era realmente filial del cabildo. En este sentido, la
misma institucién beneficiara a la cofradia con la cesién de algunas ruedas del
molino del Puente. Pero de esto se leerd luego. En la bula del papa Paulo IV se
mencionaba el hospital de San Segundo, una instituciéon benéfica como tantas
otras en la ciudad controlada por el cabildo en su dominio directo y conservada
por la propia cofradia. Su origen se tiene que relacionar con el auge del territorio
de San Sebastidn, tal vez como una compensacion a la cofradia ante los constan-
tes intentos por parte de la catedral de institucionalizar en su sede al primer obis-
po de la ciudad. Por otra parte, la funcién del hospital pudo estar relacionada con
la recogida de niftos expésitos, pues desde el siglo XVII se observa que el apelli-
do «San Segundoy, relativamente abundante en Avila, estd entroncado con los
ninos y nifas abandonados en las cercanias del rio o en algunas parroquias, al
igual que desde el afo 1521 es frecuente la onomastica vinculada con el primer
obispo en el caso de nifios expésitos recogidos por el cabildo. Una hipétesis que
hay que comprobar documentalmente es la fundacién de un hospital en las cer-
canias de San Sebastian en la primera mitad del siglo XIV por el obispo don San-
cho Ill Blazquez Davila. Aunque la documentacion es muy escasa, segtin anota el
canonigo catedralicio Andrés Sdnchez (2000: 47-48), el obispo pudiera haber
patrocinado la fundaciéon de una obra benéfica en las cercanias de la iglesia de
San Vicente, en las «casas e vifas e tierras e guertas e prados e enzinas que fue
de Gonzalo... que lo aya el nuestro hospital que fecimos en Avila para reparam-
yento e mantenencia de los pobres del dicho ospital». En otro manuscrito poste-
rior (‘Testamento del obispo don Sancho’, 1400, junio, 17) se hace una referen-
cia al hospital del obispo Sancho, sefialando que se encuentra en los arrabales de
la ciudad, «que es al varrio de San Vicente». En términos generales se pueden
hacer dos consideraciones, planteamientos hipotéticos que necesitan ser corro-
borados. Cuando los documentos de los siglos XIV y XV se refieren a dichos arra-
bales parecen expresar el conjunto urbano campesino-artesanal situado en las
zonas del mediodia y del poniente de la ciudad, es decir, los barrios que se loca-
lizaban en las cercanias de las parroquias de Santiago, San Nicolas, la Trinidad y
arrabal del Puente. La proximidad respecto a San Vicente viene dada, probable-
mente, por la propia jurisdiccién parroquial, por la colacién, o por un ambito de
influencia urbana més amplia de lo que se pueda deducir de la lejania o acerca-
miento al templo de los martires. En segundo lugar, una referencia expresa a la
titularidad individual de un prelado puede encerrar la existencia de una denomi-
naciéon mds genérica para dicha obra de beneficencia, el «hospital de San Sebas-
tidny, luego el de San Segundo desde las primeras décadas del siglo XVI. La fun-
dacion del hospital, o la compensacion al barrio del Adaja por la reduccién del
monasterio de San Clemente, cercano a la ermita de San Mateo y posteriormen-
te convertido en el de Santa Ana2’, en beneficio de la orden del Cister, pudo pro-
vocar la inhumacién del mencionado obispo en la iglesia de San Sebastidn. Una

27 En el monasterio de San Clemente se produce, en 1331, un «desplazamiento de corto
radio de la actividad mondstica» hasta que finalmente desaparece esta casa cisterciense situada al otro
lado del rio Adaja. Vid. A. Barrios Garcfa, «Documentacién medieval del monasterio de San Clemen-
te de Adaja (siglos XII-XIV)». Cuadernos Abulenses, 1 (1984), pp. 91-135.

72



explicacion coherente si se considera que gran parte de los obispos abulenses fue-
ron enterrados en su sede catedralicia, exceptuando algtin caso anémalo (Sanc-
tius Secundus) o aquellos que al ser originarios y mantener estrechas vinculacio-
nes con sus lugares de residencia o de procedencia episcopal descartaron ser
enterrados en Avila. No sera este el caso de uno de los pocos obispos oriundos
de la diécesis castellana.

La vida de este prelado es relativamente conocida. Antonio de Cianca men-
ciona al obispo Sancho Davila, natural de la ciudad, hijo de Blasco Jimeno Davi-
la. Luis Ariz se refiere a Sancho Blazquez, hijo de Blasco Jimeno, y Gil Gonzélez
Davila a Sancho Davila, «hijo de Blasco Jimeno, poblador de Navamorquende,
descendiente de los primeros pobladores de Avilay. José Tello Martinez describe,
en el paragrafo 48, sus acciones episcopales, resefando que sirvié al rey Alfonso
Xl, al infante don Juan Manuel, aprobando las constituciones de la cofradia de
San Vicente y reformando el crucero de la catedral abulense. Su obra mas desta-
cada consistié en la fundacion del monasterio de Santa Ana, de la orden del Cis-
ter, y su aspecto mds polémico se centr6 en los trdmites de divorcio entre el rey
Pedro | y Blanca de Borbén en el afio 1354. El obispo Sancho murié en Vallado-
lid, en el aflo 1355, o en el 1353 (seglin Gonzalez Davila), enterrandose su cuer-
po en la capilla de San Blas de la catedral abulense. Sin embargo, cuando fallece
el obispo el crucero de la iglesia mayor se encuentra en plena reforma, pues esta-
ba practicamente en ruina tanto en los muros como en el dbside, remodelando-
se también el cimorro; Gnicamente una hornacina situada junto al sepulcro de
Sancho Dévila muestra un leve indicio de un supuesto enterramiento, aunque
Ruiz-Aytcar aseguraba que la sepultura del noble se encontraba a la derecha del
sepulcro don Sancho 1I, en la referida capilla de San Blas. Es probable, pero no
seguro, que el obispo don Sancho (Sancho V para Tello, Sancho Il para otros auto-
res; en realidad Sancho IIl) fuera enterrado provisionalmente al lado de la Episto-
la de la iglesia de San Sebastidn, bajo un tdmulo con una sencilla inscripcién,
Sanctius Secundus Eps., identificada ciento sesenta y cuatro afios después como
el primitivo enterramiento de san Segundo, obispo. Los prelados posteriores,
algunos con escasa documentacion (Gonzalo de la Torre, Alonso I, Alonso I,
Diego de Roeles), dudosos (Alonso Il de Cérdoba), o practicamente ausentes de
la silla episcopal (cardenal Juan de Cervantes, fray Lope de Barrientos), pudieron
perfectamente despreocuparse del traslado de los restos del obispo Sancho a su
sede catedralicia, deteriorandose su sepultura y recuerdo hasta la invencién del
obispo Segundo bajo el fraile don Francisco Ruiz.

Desde el pleito con los frailes menores hasta el aflo 1565, los cofrades de San
Segundo mantienen una lucha seguramente oscura sobre el mantenimiento y
prerrogativas de la hermandad, centrdndose en particular en la custodia de los
cuerpos de san Segundo y de santa Barbada y manteniendo el hospital en donde
eran recibidos los peregrinos pobres que alli se refugiaban, ademas de celebrar
misas y oficios divinos. Sin embargo, ciertas disputas juridicas y econémicas
enfrentaban a los cofrades con algunos clérigos que consideraban el hospital
estrictamente como un beneficio eclesiastico, mientras que para los hermanos de

73



Ly s :
E!“I .:"‘mf-m\nlmfm

“‘&f -a--v Mm*m‘
u-p-h-wl.:mmrm
peinie bam
e

Bula «Aequum reputamus» (1565). Archivo Catedral de Avila.

San Sebastian pesaba més la avaricia y la usurpacién de las limosnas y otros bien-
es por parte de los sacerdotes: Nihilominus dubitabant ne imposterum aliqui aua-
ritia ducti ecclesiam et hospitale prefata in titulum beneficii eclesiastici.... Final-
mente, el 16 de febrero del mencionado afo los patronos consiguen una bula
papal de Pio V, Aequum reputamus, que confirma las gracias concedidas por sus
antecesores?8, Por este documento se concede a los hermanos de la cofradia,
situada extramuros de Avila y poseedora de los cuerpos de Segundo y Paula Bar-
bada con el hospital construido para los peregrinos, la administracién y gobierno
de la ermita, con los capellanes, ofreciendo las misas y oficios establecidos por el
capitulo abulense, déndose licencia a los cofrades «para regir, administrar y gober-
nar la iglesia y el hospital correspondiente y sus limosnas, oblaciones, legados
relictos y demas cosas y bienes, y para hacer que se celebren misas y otros oficios
en la dicha iglesia por mediacién del capellan o de los capellanes que se nom-
brardn o removeran a su voluntad, y de que no puedan los cofrades de ellos ser
removidos y ademds amonestados respecto al cuidado, régimen y administracién,
ni que tampoco puedan ser concedidos a nadie la iglesia ni el hospital citado en

28 A.C.A. Doc. n 156. Bula Aeqvum retutamus’ de Pio V confirmando las gracias y privilegios
concedidos por sus predecesores a la cofradia de San Segundo, extramuros de la ciudad de Avila, 1565,
febrero, 16. Roma. Pergamino, siglo XVI, 800 x 665, con sello de plomo. Vid. Ferrer (2006: 158-163).

74



titulo o encomienda o administracién, ni ser regidos o gobernados por otros que
los propios cofradesy». Nulli ergo omnino hominum liceat hanc paginam nostrae
voluntatis et decreti infringere vel ei ausu temerario contraire. Si quis autem hoc
affare presumpserit indignationem omnipotentis Dei ac beatorum Petri et Pauli
apostolorum eius se nouerit incursurum. El cabildo calla ante la bula que estable-
ce la legitimidad de los intereses de la cofradia de San Sebastian. Luego, con el
obispo Manrique, cambiaré de bando.

Asentados los escasos feligreses de la ermita, beneficiada la cofradia con
algunas concesiones materiales y caida en el olvido la pretensién del episcopado
de Avila sobre la institucionalizacién del culto y el traslado del cuerpo de san
Segundo, el territorio del rio Adaja parece vivir en una relativa tranquilidad.
Como edificio, la ermita se mantiene en pie, casi languidece, exceptuando algu-
nas obras interiores: la armadura de madera se contrata en el afio 1521, com-
prometiéndose el carpintero Rodrigo de Matienzo a concluir la obra en cinco
meses por 60.000 mrs. Intentando resaltar el primitivo sepulcro, el abad de Alca-
la la Real y Burgohondo, don Juan Davila, doné al templo una reja que poste-
riormente serfa pintada por Juan del Aguila y Cristobal del Portillo por 15 duca-
dos de oro en el afio 154429.

Exceptuando los pleitos con los frailes terceros de San Francisco, la calma es
aparente. El obispo don Alvaro de Mendoza (1560-1577) estd méas preocupado
por el resurgir de la espiritualidad de su didcesis que por asuntos un tanto leja-
nos. Es la época de Teresa de JesUs, Juan de la Cruz, Pedro de Alcéntara, Maria
Diaz, Catalina Davila, Francisco de Guzman, Guiomar de Ulloa y otros beatos,
venerables y santos abulenses. Un exceso de santidad para preocuparse de las
ocupaciones més materiales. Sélo la hermana del obispo y esposa de Francisco de
los Cobos, dona Maria de Mendoza, marquesa de Camarasa, se interesé por la
iglesia de San Segundo de Adaja donando 200 ducados para hacer una estatua al
primer obispo de la ciudad30. En el ano 1573 estd concluida la obra de alabastro
del francés Juan de Juni, transportada desde Valladolid a la ermita del santo y
colocada sobre el primitivo sepulcro de piedra, en la Epistola, después de trasla-
dar la caja al altar mayor, colocarla de nuevo en su lugar original y situar encima
«la imagen de nuestro santo patrono, que lo representa vestido de pontifice y
puesto en oracion, elevadas al cielo las manos, como hoy se ve con afecto, ter-
nura y devocién de los que miran» (Tello Martinez, 1788: 214).

29 A.H.P Avila. Protocolo 207, escribano Garcia de Cardefiosa. Contrato para pintar la reja del
sepulcro de san Segundo, 1544, junio, 25. Avila. Vid. E. Ruiz-Ay(icar, Sepulcros..., op. cit., Anexo n2
1. Entre otras obras, Juan del Aguila se encargé de dorar los pilares redondos de la sillerfa catedrali-
cia. Tanto este artesano analfabeto como Cristébal del Portillo aparecen trabajando en algunas obras
de Pedro de Salamanca, como se advierte en torno al retablo de Papatrigo. Vid. Parrado (1981: 56,
259).

30 Cianca (1595: I, XIV, 125 v.), Ariz (1607: 1, 16, 15 v.), Fernandez Valencia (1676: 91), Tello
Martinez (1788: 214).

75



_— e _7
ol

_wﬂjd-




Capitulo IlI.
EL TRASLADO DE SAN SEGUNDO
A LA CATEDRAL






En la relacién del obispo Pedro Ferndndez Temifio de 1590 se menciona que
el cuerpo de san Segundo se conserva todavia en la antigua iglesia de San Sebas-
tidn y que su fiesta es celebrada con gran ceremonia del pueblo: et illius dies tes-
tus 2 mensis maii magno populi concursu et deuotione duplicis confessoris officio
celebratur (Sobrino, 1983: 30-31). Sin embargo, la fiesta del santo no se conme-
morard hasta bien entrado el siglo XVII segtin los libros de la cofradia depositados
en el Archivo de la Catedral. Sin imagen del santo (exceptuando las de Juni,
inamovible, y Villoldo, en un retablo), los cofrades careceran de un referente ico-
nografico movible hasta finales del siglo XVI, cuando se coloque una estatua del
prelado en un altar mayor con retablo que ya se habia realizado a finales del siglo
XV'y primeros afos del siguiente. Antes, hacia la tercera década del XVI, Villoldo
y Rodriguez plasmaron en la sillerfa alta del coro de canénigos de la catedral abu-
lense la imagen central del primer obispo al lado de san Pedro y los martires y
patronos de la ciudad Vicente, Sabina y Cristeta, representados asimismo en sus
martirios en las correspondientes sillas bajas. Al fallecer el obispo don Pedro Fer-
nandez (1590, Bonilla de la Sierra) tras autorizar el traslado del cuerpo de san
Pedro de Alcantara desde la ermita de San Andrés del Monte, su sucesor dioce-
sano, don Jerénimo Manrique de Lara, se convertird en el verdadero protagonis-
ta en los Gltimos anos del siglo XVI'y, por extensién y causalidad, de las siguien-
tes décadas. Sus acciones episcopales se encuentran recogidas por Antonio de
Cianca, Luis Ariz, Gil Gonzélez Davila y José Tello Martinez. Este Gltimo indica
que llegd a Avila después de su estancia en Cartagena, siendo nombrado més
tarde, en 1594, inquisidor general. Su paso por el obispado castellano estd mar-
cado por la traslacién del cuerpo del primer obispo, motivado, como sefalan los
autores antes citados, por el temor de los enemigos, la incomodidad del lugar, el
peligro del rio, la escasa presencia de fieles por el alejamiento de la iglesia del
Adaja, la ausencia de sacrificios vy rituales, el peligro de robo vy la falta de autori-
dad en los oficios divinos y de sacerdotes, la escasa decencia, respeto y custodia
en que se encontraban la iglesia y el sepulcro del santo.

La descripcion del barrio del Puente Adaja es sumamente significativa a par-
tir de las alegaciones utilizadas a finales del siglo XVI. La mala fama del arrabal
se mantendra en los afios sucesivos, por lo que los obispos trataran de remediar
la situacién primero con el traslado procesional del cuerpo santo, luego con la

79



Capilla de San Segundo, en la antigua Albarderfa.

fundaciéon de un convento de carmelitas descalzos. De hecho, en los momentos
del traslado se produjeron tensiones y revueltas por parte de los cofrades y veci-
nos del arrabal del Puente. En palabras de Ariz, «sobre el caso vbo dares y toma-
res entre los patrones de la yglesia de San Segundo y el consistorio y cabildo...».
Se omite en este estudio de la pormenorizada, larga y ceremoniosa traslacion de
las reliquias del obispo Segundo desde la ermita del rio hasta la catedral (realiza-
da en septiembre de 1594), relato perfectamente detallado por Antonio de Cian-
ca y repetido con mayor o menor minuciosidad por otros escritores, destacando,
particularmente, el reciente estudio de antropologia urbana elaborado por Marfa
Cétedra y la Tesis Doctoral de Jesls Arribas publicada en 20027. El beneficiado
de la parroquial de San Vicente José Tello Martinez anade, como novedad, la tras-
cripcién del rezo canénico del santo, las lecciones del Segundo Nocturno que se
celebran el 11 de septiembre (fecha de la traslacion). Interesa mas conocer ahora
el proceso detallado de la fundacién de la nueva capilla en la catedral y la situa-
cién en que queda la vieja ermita de San Sebastidn y Santa Lucia tras la desapa-
ricion del cuerpo episcopal.

1 ). Arribas, Historia, literatura y fiesta en torno a san Segundo (Avila, 1519-1594), Avila, Ins-
titucién «Gran Duque de Albay, 2002.

80



Procesion de la Virgen de la Soterraiia a las dependencias episcopales
de don Jer6nimo Manrique de Lara.

Cripta de la basilica de San Vicente de Avila.

El fervoroso obispo Manrique de Lara, durante una penosa enfermedad y
antes de desplazarse a Madrid como inquisidor general, decide el traspaso del
prelado Segundo a la catedral del Salvador. Antes de llegar a Avila trabajé en el
Oficio de la Inquisicion y como autoridad eclesiastica (juez eclesiastico) en la flota
dirigida por don Juan de Austria en la batalla de Lepanto. Los historiadores abu-
lenses destacan sobre todo su enfermedad, su aparente y transitoria sanacién de
una dolencia vascular, su admiracién por la Virgen de la Soterraia, la devocién
hacia el Varon Apostdlico Segundo y el traslado del cuerpo de este Gltimo orga-
nizado por el propio prelado. Se da por supuesto que la milagrosa curacion se
debi6 a san Segundo, colaborando también la Soterraia, cuando tras un viaje a
la Real Chancilleria de Valladolid, «estando en sus casas obispales de Avila, le tocé
esta enfermedad reciamente el dia 9 de septiembre del afio 1593, le apreté y
reduxo a tal extremo que los médicos le desauciaron de la medicina y orden de
curacién naturaly (Tello Martinez, 1788: 220). Ordena entonces el obispo una
procesion general a la ermita de San Segundo y a la basilica de los Santos Marti-
res Vicente, Sabina y Cristeta, aparte de recoger en sus dependencias episcopa-

81



les las reliquias del santo y la talla tardorromanica de la Virgen de la iglesia de los
hermanos oriundos de Ebora fallecidos en Avila a principios del conflictivo siglo
IV. La sorprendente y momentdnea reanimacién de don Jerénimo tendrd unas
profundas consecuencias en la ciudad: el traslado de un cuerpo santo, la cons-
truccion de una capilla, el abandono de una ermita, la publicacién del libro de
Antonio de Cianca, la aproximacion al rey Felipe I, la sacralizacién definitiva del
entorno catedralicio, el repentino interés del cabildo por el santo... La compen-
sacion por la milagrosa curacién se materializard unos afnos después en la cons-
truccion de la capilla de San Segundo, en la calle de la Albarderifa, y en la dona-
cion de una lampara de plata y dos coronas de plata, una de «2 marcos, 3 ocha-
vas, la otra de «5 onzas y 7 ochavas»?, para la capilla de la Virgen de la Soterra-
fa en la basilica abulense.

Milagro del obispo Manrique. Bolui6 a salir esta sancta ymagen fuera de su
casa en el afo de 1593, que estando don Hyer6nimo Manrique de Lara, obispo meri-
tisimo que fue de Auila, enfermo de vna peligrosa enfermedad de pulmontas, y des-
ahuziado de su salud, viéndose sin remedio humano, buscé el fauor diuino por
medio de los que con Dios pueden, y espezialmente tomé por abogada esta dibina
sefiora, que como Madre suya puede con él tanto. Y uiéndose ympedido de poder
yr a visitar su sancta ymagen de la Soterrana, de quien fue deuotisimo, con biua fe y
zelo sancto ordené que con solene prozesién se la trajesen a su casa para la uer antes
de morirse y consolarse, ponyendo su vida y salud en las manos de quien tiene a Dios
en las suyas.

Hizose la progesion trayendo esta diuina ymagen desde su sancta casa hasta la
del obispo, que ya mas muerto que biuo le juzgauan. E viéndola entrar en su apo-
sento el santo perlado, la fuerca de la engendida devogion le dio tanto dnimo que sin
ayuda de nadie se leuant6 sobre la cama el medio cuerpo, y sin arrimarse a nada
estuuo puestas las manos muy grande espagio adorando esta sanctisima ymagen,
como a médico del gielo en quien estaua el remedio de su salud. Y di6sela tan cum-
plida que desde aquel ynstante se sinti6 con tanta mejoria que al punto estuuo
bueno. Y para mostrarse agradegido y porque quedase memoria de esta marauilla,
dio vna gran corona de plata dorada para la Virgen y otra para el hijo precioso que
en sus manos tiene. E a costa suya hizo blanquear toda la capilla de la Soterrana,
béueda y paredes, poniendo en ella los escudos de sus armas. E dentro de la reja,
junto al altar al lado del euangelio, hizo pintar este milagro donde oy se ve, con el
retrato suyo, puestas las manos y leuantado el medio cuerpo sobre la cama, adoran-
do esta santa ymagen que delante de él esta pintada sobre hombros de los quatro
sazerdotes que en la progesion la lleuaron; y mas adelante esta el concurso de gente,
clérigos y seglares que fueron acompafnando esta santa ymagen?3.

En el informe enviado por el obispo a Roma en 1594 se insiste en la inten-
cién de desplazar el cuerpo del santo por encontrarse con poco honor en las
afueras de la ciudad (cum in quodam heremitorio extra civitatem esset minus

2 A.D.A. San Vicente. Libro de inventarios, 1565-1682, fol. 80 r. Sign. 29, 141/1/3.
3 Archivo Parroquial de San Vicente. Titulo de la ynsigne parrochia de sefior Sant Vigente de
Auila, reliquias y cuerpos sanctos que ay en ella..., fol. 11, ca. 1612, ms. original.

82



honorifice asservatum), destinando a la fundacion de la nueva capilla en la cate-
dral 30.000 ducados, con 2.000 de renta perpetua. Los preparativos son minu-
ciosos, no s6lo en lo que se refiere a la larga procesion y actos litGrgicos vy festi-
vos que acompanan los restos, sino también a las disposiciones legales y testa-
mentarias del mencionado obispo, aunque las fuentes oficiales, procedentes del
cabildo, Antonio de Cianca y otros autores, olvidan las pretensiones de los her-
manos de San Sebastian. Previamente, el rey Felipe Il habia emitido desde San
Lorenzo de El Escorial una cédula real acerca de la entrega del cuerpo del primer
obispo, recalcando asimismo que las fiestas en su honor estuvieran encaminadas
a la veneracién y exaltacién del santo y no a profanidades?. Tan meticulosos fue-
ron los arreglos procesionales que, hasta literariamente, hay que reconocer su
valor con la incorporacion de un motete del maestro de capilla Sebastian de
Vivanco, vinculado al cabildo desde finales del XVI y durante la primera década
del XVII, un villancico cantado en la iglesia de San Esteban («Pues fuiste luz deste
suelo, / Segundo subi a la cumbre...»), otro villancico («Celebre esta fiesta el
mundo / para ganar por tercero...») ante las casas de don Vicente de Contreras,
en la Rda de los Zapateros; otro més («Dessa gloria que traéis, / tanto repartien-
do vais...») en la plazuela del conde de Uceda. Frente a la parroquial de San
Juan, los jesuitas encargaron otro («Auila, Christiana, madre, / bien a tus hijos
adiestras...»), tipicamente ignaciano y alabando, sin castigo ni rigor, las excelen-
cias de la ciudad. El dltimo ante las puertas de la catedral («Pues ganastes con tal
gloria, / Segundo, aquesta ciudad, ...»), para concluir con un reconocimiento ver-
dadero, pues el primer obispo regresaba a su querida Seo («Dé vas Segundo? A
mi posada cara. / Y gustas dello? No sé dezir quanto...»). Tanto las fiestas como
la procesién son organizadas y financiadas por el cabildo y el ayuntamiento. Para
asumir los elevados gastos, el licenciado Luis de Vitoria, vecino de la ciudad,
otorgd un censo al quitar en 1596 valorado en 550.800 maravedies a favor del
concejo, sobre sus propios bienes, para pagar con ellos a las personas que dos
anos antes habian prestado el dinero para el traslado de san Segundo®. Un mes
antes del traslado, el 12 de agosto de 1594, en el corral de comedias del hospi-
tal de la Magdalena, se habia estrenado una de las numerosas «comedias de san-
tos» que en esos tiempos se representaban. Se trata del Auto del bienaventurado
San Segundo, de Lope de Vega, con toda una tramoya protagonizada por Santia-
go apéstol guiado por san Segundo, la aparicién de Diana como ordculo, la de la
idolatria, la discusion de los tres demonios mayores y un exceso de mdsicas y bai-
les. «Lope escenifica desde las tradiciones apdcrifas de los padres apostdlicos
hasta la vida de santa Teresa. Pero el que escribia todo esto se lamentaba de los
efectos del “tramoyismo” y reconocia que las comedias escritas por él bajo su
influencia podian desmerecer y atin tenia escripulos en publicarlas» (Caro Baro-
ja, 1978: 105).

Antes y en primer lugar, don Jerénimo acordé un memorial de capitulos
sobre la traslacion que tendra que cumplirse por el obispado y el concejo de la

4 AH.P Avila. Ayuntamiento. Caja 14. Legajo 2, nGm. 2 (1594, septiembre, 3. San Lorenzo).
5  AH.P Avila. Ayuntamiento. Caja 17. Legajo 15, ndim. 5.

83



ciudad®. Estas condiciones dictadas por el obispo son aceptadas por los regidores
don Alonso Navarro y don Sancho Cimbrén, comisarios nombrados por la ciudad
de Avila. Las diez disposiciones son particularmente minuciosas, refiriéndose
sobre todo a la nueva capilla y al estado de la ermita de San Segundo de Adaja.
Inicialmente se considera la distribucién de los 2.000 ducados que el obispo
Manrique dona a la capilla de la catedral. En 1594 habia concedido esa renta
anual, a razén de 16.000 maravedies el millar, sobre unos censos en la villa de La
Roda, en el obispado de Cuenca, otro censo en Ceclavin (obispado de Coria) y
otro mas contra Pedro Rodriguez Navarro, vecino de Villena. El primer censo,
contra el concejo y los vecinos de Ceclavin, era de 12.900 ducados de principal,
a razén de dieciséis el millar; el segundo, contra vecinos y concejo de La Roda,
de 5.500 ducados a razén de once reales cada ducado, mientras que el Gnico
contrato individual era contra el morador del Alto Vinalopé. Ademas, habia otros
censos a favor de la capilla de San Segundo, por ejemplo uno contra el arcedia-
no de Olmedo (562.500 mrs.) y otro contra el marqués de Las Navas por 290.000
maravedies.

El capitulo dedicado al enterramiento del propio obispo Manrique es ain
mas explicito: «lten que si fuere nuestro Sefior de nos llevar desta presente vida
para asi antes de aver acabado el hedifigio de la dicha capilla y poner el cuerpo
santo en el lugar a donde a de estar con la magestad, hornato y degencia que
deseamos, teniéndolo dichos sefores dean y cabildo por bien enterrar nuestro
cuerpo, dejando el nuestro con la humildad de sepultura que diversas uezes les
e pedido como indigno de tal sombra, sean seruidos en tal caso los dichos sefio-
res dean y cabildo de darme el lugar que por bien tubieren en su yglesia, como
del amor que sus mergedes nos an tenido y tienen. Fio de sus mergedes lo harén
para que esté depositado mi cuerpo en él, entre tanto que la dicha capilla y tras-
lacién se haga y se pase a nuestra sepultura». El obispo murié poco después en
Madrid, el 1 de septiembre de 1595, siendo enterrado luego en la catedral abu-
lense, en la capilla que habia dotado bajo un epitafio en latin que recuerda su
estancia episcopal en la di6cesis de Cartagena, su nombramiento como diocesa-
no de Avila, el cargo de inquisidor general y la construccién de la capilla de San
Segundo:

D.D. Hieronymus Manrique de Lara.
Olim [Novae] Carthaginensis in Hispania,
Postea vero abulensis episcopus,

Ac tandem in regnis Hispaniae
Generalis inquisitor. Hoc sacellum
Propiis impensis [sumptibus] religionis

6  A.C.A. Libro de la razén de la hacienda, bienes y rentas del obispo don Jerénimo Manrique
de Lara, fundacion de la capilla y capellanias de nuestro inclito martir y patrén san Segundo, por el ilus-
trisimo sefor don Jerénimo Manrique de Lara, sacada para poner en su particular archibo por Antonio
Francisco de la Puente, escribano de S.M., notario apostélico, en 2 de septiembre de 1776, siendo
patrono de dicha capilla el sefior don Manuel Galdn y Campeche, canénigo de esta Santa Yglesia Apos-
télica Catedral. Libro de cuentas de la capilla de San Segundo, 1594-1642, 96 fol., numerados.

84



Escudo episcopal de don Jerénimo Manrique de Lara, en el exterior de la capilla de San Segundo,
en la Albarderfa.

Ergo construxit, et beato Secundo,
Primo abulensi episcopo sacravit.
Obiit [Madriti] pridie kalendas septembris,
Anno Domini MDXCV

Los capitulos tercero y cuarto del memorial se refieren al funcionamiento del
patronazgo y el nimero y origen de los capellanes. En cuanto al primer punto
dedicado a la obra del patrono se considera que su mantenimiento dependera de
los 2.000 ducados de renta sobre los censos mencionados antes, posibilitando,
ademas, la creacion de dos nuevas capellanias con doscientos ducados cada una
si se consigue una autorizacion papal para anexionar unos préstamos en Mam-
blas, Villar de Matacabras y Narros de Salduefia. Los capellanes seran originarios
de la diécesis de Avila, nombrandose (aunque la capilla atin no esta construida)
al camarero del obispo, Pedro de Heusa, capellan mayor, y como capellanes
menores a Hernando Ramirez, secretario episcopal, a Pedro Osorio, capelldn de
las casas episcopales, y a los canénigos Diego Ferndndez, Jer6nimo de Mendoza
y Juan de Ibarra. En realidad, estos cargos son meramente testimoniales, pues los
censos se empiezan a cobrar el dia 1 de enero de 1605, cuando se nombra a
Vicente Calder6n como capelldn mayor por cuatro afos (1605-1608), con un

85



salario de 30 ducados anuales, y cinco capellanes menores. Los patronos de la
cofradia de San Segundo son, desde el 19 de marzo de 1603, el dean Diego de
Bracamonte y el arcediano Pedro de Tablares, que aceptan los cargos ante el
notario del niimero Juan Gonzélez.

El capitulo quinto se dedica integramente a la iglesia de San Segundo, antes
llamada de San Sebastidn y Santa Lucfa, estableciendo los cultos ordinarios debi-
do a que fue la sede del primer obispo, su lugar de enterramiento y donde, ade-
mds, se encuentra el cuerpo de santa Paula Barbada. «Lo quinto, que en la igle-
sia que al presente es del bienaventurado San Segundo, que horden y forma deja
su seforia para la custodia y adorno y guardia y administracion del Santisimo
Sacramento y confesiones que se ofrescerdn para que esté con degengia y auto-
ridad la dicha yglesia, pues estuuo el cuerpo santo tantos anos alli y quedan sus
reliquias y el cuerpo de santa Baruaday. En efecto, a pesar del traslado, perma-
necerdn en la ermita del Adaja algunas reliquias del santo. Unos afios después, en
el muro septentrional del templo, se colocard una lapida que recuerda a los fie-
les y visitantes la autoridad y el supuesto esplendor del edificio: «A onze dyas del
mes de setyembre, afio de 1594, governando la Yglesia de Dios el papa Clemen-
te octavo y reynando en Espana el cathélico rey don Phelype segundo deste nom-
bre y syendo obyspo de Avyla don Hyerénimo Manrryque de Lara, se traslad6
desta yglesia a la cathedral desta zyudad el santo cverpo del gloryoso S. Segundo,
sv primero obispo y martyr, dejando aqui en sv sepulcro la ara donde fue allado
y mucha parte de svs santas zenyzas y relyquias». En los inventarios de reliquias
realizados con posterioridad al traslado se mencionan un hueso grande, uno
pequeno, otro hueso menor en un relicario, un colmillo y una muela; en una caja
de alabastro se conservaban también las cenizas del santo obispo.

86



La sexta disposicion ordena el mantenimiento de las procesiones ordinarias en
la iglesia de San Segundo, cuyo clérigo —se lee en el siguiente capitulo— «ha de que-
dar perpetuado y ha de administrar los sacramentos y confesar a las personas que se
ofrecieren». Los Ultimos mandatos hacen hincapié en la nueva capilla de la catedral,
indicandose que se abrird «una puerta que salga a la calle de Aluarderia y vn quar-
to arrimado a la dicha capilla para los forasteros que vinieren a novenas». Los repre-
sentantes de la ciudad tendran también una llave del arca donde se deposite el cuer-
po de san Segundo. Por (ltimo, el concejo se tiene que comprometer a cumplir las
anteriores condiciones, que, como se ha escrito antes, son aceptadas por los regi-
dores Cimbrén y Navarro. Al admitirse las determinaciones anteriores por el obispo
y el concejo, en el fondo se esta iniciando una nueva historia sobre la territorialidad
urbana, pues la acrépolis quedara resaltada frente a los barrios bajos del Adaja. «No
en vano la propia disposicién sobre un promontorio permitia la comparacién con el
monte calvario, teniendo en cuenta ademas que se trasladaban unos restos desde
los arrabales hasta la catedral, centro de la magnificencia catélica» (D. Ferrer, 2004:
26). En realidad parece como si alguna de las etimologfas del antiguo santo titular de
la iglesia, san Sebastidn, Sebastianus, sequens beatitudo astin ana, («el que quiere
conseguir la felicidad de vivir en la ciudad que estd encimay) se hubiera consegui-
do. La construccién de un nuevo edificio, limitando al cimorro de la catedral, junto
a la Albarderfa, es un elemento mas que establece una organizacién espacial y poli-
tica y una relacién del episcopado con los abulenses. La invitacion al rey Felipe Il
para que asistiera a la procesién y traslacién de los restos se muestra como un sin-
toma mds de resolver un conflicto de intereses entre los habitantes de la ciudad des-
pués de unos aios bastante tormentosos para Avila: en 1592 habia sido decapitado
don Diego de Bracamonte en el Mercado Chico como presunto autor de unos pas-
quines difamatorios contra el propio monarca’. En el marco procesional relaciona-
do con el primer prelado, por un lado aparecen el obispo, el cabildo y el concejo,
instituciones representativas del poder urbano y clerical, el simbolismo mediatico de
la hegemonia aristocratica de una ciudad que empezaba a languidecer8; por otro,

7 Entre otras afirmaciones, denuncias y atrevimientos contra el monarca Felipe Il se escribia:
«... Vuelve en ti y defiende tu libertad, pues con la justicia que tienes sera facil, y td, Felipe, contén-
tate con lo que es tuyo y no pretendas lo ajeno y dudoso...». Citado por A. Merino Alvarez, La socie-
dad abulense..., op. cit., p. 99. Una versién novelada, conocida por gran parte de los abulenses, al
menos por el nombre del autor localizado en el callejero abulense, es la de Enrique Larreta, La gloria
de don Ramiro. Una vida en tiempos de Felipe Il, con varias y desiguales ediciones.

8  «la procesion del traslado del cuerpo de san Segundo en Avila, nos sitda ya en una fecha
de indudable auge de las corrientes ortodoxas. En ella, uno de los elementos decorativos fundamenta-
les fueron los tapices que las distintas casas de la nobleza exhibieron en esta ocasién: el duque del
Infantado sacé, entre otras, la historia moral de los Trionfi de Petrarca, el conde Oropesa, la de los
hechos de Alejandro Magno, la de los trabajos de Hércules ‘y otras pinturas poéticas’ [A. de Cianca], el
duque del Infantado, la de la conquista por el rey de Portugal don Alonso V de las ciudades de Arcilla
y Ténger, el de Alba la de la conquista de Ttnez y con Pedro de Medici la de los hechos de Sansén. Se
trata de una buena prueba del sentido de ostentacién con que la nobleza concebia todavia cualquier
celebracion aunque fuera religiosa, y que se confirma por la presencia masiva de sus escudos y blaso-
nes en el principal adorno de la fiesta: el dosel para el altar levantado en la plaza del Mercado Chico,
que se decoraba con las armas de los Villena, Pachecos, Acunas, Toledos y Enriquez, marco de un bor-
dado con el nombre de JesUs, sobre el que habfa un gran cuadro del Salvador», Checa (1983: 331).

87



las diversas facciones de cofrades y patronos (una burguesia anémala en una ciu-
dad caballeresca), posiblemente relacionados con actividades degradantes y
viviendas marginales respecto al casco urbano, que pretendian mantener un sen-
tido polisémico (san Segundo como primer obispo, como reliquia, institucion,
fuente de ingresos monetarios, factor de cohesion vecinal, etc.) en un ambiente
claramente marcado por las apetencias de instituciones eclesidsticas firmemente
consolidadas en el episcopado (cabildo, monasterios, parroquias, jesuitas). Como
se sabe, la invitacion al rey por los regidores Navarro y Cimbrén es educadamente
rechazada por las indisposiciones de Felipe Il, «por no estar del todo tan libre
dellas como es menester, no puedo por agora asegurar lo que podré hazer en
estoy. El resultado final sera equilibrado, aunque toda mesura tienda a la auto-
complacencia del sector oficial y a la resignacion y pérdida de valores por los sec-
tores mas bajos de la escala social.

Ausentes o silenciosos tras la procesion de san Segundo por el arrabal del
Puente, Rda de los Zapateros, Mercado Chico, iglesia de San Juan Bautista, «cal
de Andrin» e iglesia mayor, los cofrades de San Sebastidn se someterdn a las nue-
vas intenciones del cabildo y concejo, aguantardn més tarde con sus antiguos
rituales (procesiones de san Sebastian y santa Lucia), recordaran lo que pudo
haber sido la iglesia y, al final, aceptaran la institucionalizacién de la festividad de
san Segundo como mal menor. En realidad, el obispo Manrique se limit6 a hacer
efectivo un supuesto breve del papa Ledn X, un documento desaparecido (Gar-
cia Villada, 1929: 1, 164), inexistente, que ratificaria la pretensién del complejo
catedralicio «para transladar su santo cuerpo del lugar y sitio menos decente en
que estava a otro mas decente» (Cianca, 1595: IlI, llll; Tello Martinez, 1788: 220).

Siendo primer obispo de Avila, martir segin el ciclo hagiografico del Barro-
co, protector de la ciudad y patrén, la conmemoracién quedara reducida a un
ambito estrictamente marginal, el arrabal del Puente, el barrio mas desprotegido
de la ciudad antes y ahora. Quedan los cofrades compuestos y sin santo: «Adaxa
y dulze ribera, / quedaos a Dios, que me voy, / aunque con vos siempre soy / y
seré quien antes era» (Sebastian de Vivanco).

La construccion oficial de la capilla de San Segundo se inicia ante la presen-
cia del obispo Manrique de Lara. Las obras son todavia lentas y era necesario bus-
car un cobijo al cuerpo de san Segundo. Debido a estas circunstancias el cuerpo
del prelado se coloca en el altar mayor, al lado del evangelio catedralicio, como
se apunta en el Libro de la razén de la hacienda... del obispo Manrique de Lara,
1594-1606, donde se encontraban las tablas con las figuras de san Gregorio y san
Jerénimo. Enfermo don Jerénimo, alejado de Avila por su nombramiento como
inquisidor general, presencia ocasionalmente en abril de 1595 la colocacién de
la primera piedra de la futura capilla segln las trazas de Francisco de Mora (que
se iniciaron realmente en el afio 1598) y la ejecucién directa de Francisco Martin

88



y Cristébal Jiménez. Mora, discipulo de Juan de Herrera, conocia ya la ciudad,
pues unos anos antes habia levantado la iglesia de Las Madres, primera fundacion
de santa Teresa de JesUs, y participado en la remodelacién de la puerta del Obis-
po de las murallas, ademés de realizar algunas obras en la fortaleza, el alcdzar y
en la casa de las Carnicerias (Cervera, 1987: 401-417). Habia sido necesario
derribar uno de los torreones del lienzo oriental con el permiso del monarca Feli-
pe Il. Unos afios después, Mora disefard la nueva capilla destinada a san Pedro
del Barco en el transepto de la basilica de San Vicente. Las obras de la capilla,
junto a la calle Albarderia, concluyen en el afio 1615, cuando en el mes de julio
fueron trasladados los restos desde el altar mayor hasta la capilla recién termina-
da. Los trabajos, sin embargo, se habian interrumpido unos meses, poco tiempo
después de la muerte de don Jerénimo Manrique, al intentarse un embargo de
sus bienes. Mas tarde, gracias a la intervencién del doctoral catedralicio Beltran
de Guevara, proseguiran las construcciones. El cabildo consideré que se podia
proceder a esta segunda traslacion, aunque todavia no se hubiera abierto la puer-
ta a la Albarderfa ni adecentado una cadmara para los visitantes. Desde el afio
1600 son los arcedianos de Arévalo y Olmedo quienes supervisan la capilla dota-
da por el anterior prelado?. Los documentos catedralicios refieren cémo el arce-
diano de Olmedo vy el racionero Sudrez Davila proponen al obispo Juan Alvarez
de Caldas el cortejo procesional hacia la urna instalada en la capilla’®. Manifes-
tado el interés del cabildo por la construccion del nuevo espacio, los problemas,
sin embargo, se acumulan desde el afo 1602: los pleitos sobre el censo de Cecla-
vin, las negociaciones con el concejo acerca de la construcciéon de una escalera
en la calle Albarderia (rematada afios después por Juan Velazquez), los compro-
misos incumplidos con los oficiales, albaniles, pintores y escultores, un nuevo
pleito de la villa de La Roda desde febrero de 1615... A partir del siglo XVII las
cuentas de la fabrica de la capilla crecen de una forma desmesurada en contras-
te con otras fundaciones, capillas y parroquias. Los novecientos mil o el millén y
medio de maravedies que por término medio se recaudan anualmente contras-
tan especialmente con los escasos dineros que recoge la fabrica de San Segundo
de Adaja. Una cuestion de prioridades. Los reales recogidos, procedentes de
donaciones, censos, arrendamientos, limosnas, testamentos, etc. servirdn para
ampliar la decoracién y boato del lugar catedralicio, elaborar més detalladamen-
te todo un sistema de creencias en los grupos sociales dominantes y crear, en defi-
nitiva, un mito que actuard como referencia para un conjunto clerical cada vez
mds numeroso simbdlicamente en el siglo XVII, en contraste con la decadencia
de la poblacion civil.

En los libros de fabrica de la capilla de San Segundo se anotan detenida-
mente gastos e ingresos. Las datas mencionan con detalle la ampliacién del
depésito episcopal: Cristébal Jiménez y Juan Vela trabajan en la sepultura del
obispo Manrique de Lara, realizada mas tarde por el segundo maestro. El escul-
tor Vela, feligrés de la basilica de San Vicente, trabajard después en la capilla

9  A.CA. Actas capitulares. Libro 33, s. num., 1600, mayo, 24. Avila.
10 A.C.A. Actas capitulares. Libro 39, fol. 262, 1615, marzo, 2. Avila.

89



dedicada a san Pedro del Barco en la iglesia de los mértires Vicente, Sabina y
Cristeta. Doradores, carpinteros y escultores, como Andrés Lopez y Juan San-
chez, ejecutaran el retablo mayor y las imdgenes para la portada de la capilla a
principios del XVII. El retablo habia sido planteado previamente por Juan Munia-
tegui, mientras que Cerezo, Cubas, Gutiérrez y Helguera colaboraran también
en el retablo mayor y en otras obras menores. Y Joaquin Benito Churriguera rea-
lizara el tabernaculo para la urna de san Segundo. Los trabajos sobre el retablo
de la capilla provocaron ciertos desvelos en los miembros del cabildo, pues ini-
cialmente, a principios de 1601, se habia apalabrado la conclusién de dicha
obra con un oficial de Segovia que exigia 6.000 reales. Unos meses mas tarde,
el arcediano de Avila don Pedro de Tablares propone terminar el retablo para la
capilla pagando a unos oficiales de la ciudad 450 ducados, encargandose final-
mente a los escultores Juan Sdnchez y Andrés Lépez, vecinos de Avila, previo
pago de 150 ducados'!. La definitiva construccion de la capilla del santo real-
zard la victoria del cabildo catedralicio sobre una parte de la sociedad abulense.
Capilla desconocida, pese a su ubicacién central en la ciudad, por gran parte de
los abulenses, su historia a veces se reduce a comentar anecdéticamente que
uno de sus capellanes fue Lope de Vega desde el afo 1626, segtn el estudio de
Fernando Delgado, Avila en la vida de Lope de Vega: «Capellania de la capilla del
glorioso Sant Segundo que vacé por muerte del canénigo Gil Albarez Triuifo se
provey6 a Lope de Vega Carpio.

Sin terminar las obras de la capilla de la Albarderfa, el cabildo se apresura a
trasladar nuevamente los restos del primer obispo en el interior de la catedral. En
31 de marzo de 1606 se encomienda a los arcedianos de Avila, Olmedo y Aré-
valo y a los canénigos Diego Suarez Cimbrén y Chacén, ademds de los racione-
ros Lucas Sudrez y Gaspar Gutiérrez, para que traten cuando y cémo se tiene que
hacer una ceremonia para depositar el cuerpo del santo, indicandose unos dias
después que «todo se haga en la dominica después de Sant Juan y que este dia
comiengen los capellanes a seruir sus capellanias, y a de decir las misas, y que asi-
mismo les abia parecido que se dé quenta dello a la giudad y a su sefioria el sefor
obispo y su magestad, para que con su acuerdo y pareger de todos se haga y para
que el cabildo ni la capilla no hagan costa...». Finalmente, el cuerpo estd dis-
puesto a ser movido en noviembre de 1607, disponiéndose una procesion desde
la catedral hasta la basilica de San Vicente, con asistencia de los caballeros, los
regidores y el cabildo de la ciudad, con musica de fuera y licencia para que los
frailes de los conventos asistan a la comitiva, teniendo que ayudar en la capilla los
frailes franciscanos y carmelitas’2. Como era habitual en las procesiones barrocas
—sucesos extraordinarios—, el comun en el ano 1615, fecha definitiva de la muda
del cuerpo, asistia desde los laterales, algin intrépido se introducia en el desfile y
los demas tras el séquito.

11 A.C.A. Actas capitulares. Libro 33, s. num., 1601, octubre, 24 / noviembre, 7. Avila.
12 A.C.A. Actas capitulares. Libro 36 (1605-1607), fols. 145 v., 148 v. y 206 v.; otras noticias
en los fols. 154 v., 155 1., 163 v.y 172 v.

90



Queda por establecer su repercusion real sobre los grupos urbanos, si la capi-
lla se convierte en una referencia aceptada o ignorada por la comunidad ciuda-
dana, si el conocimiento del obispo, primero, ¢martir?, patrén de la ciudad, se
transforma en un modelo de aceptacién litlrgica e institucional en un momento
en que esta a punto de estallar la eclosion de la espiritualidad del Concilio de
Trento representada por santa Teresa de JesUs, si la excepcionalidad de contar con
un primer obispo «Varén Apostélicox» afecta ejemplarmente a la colectividad. Por
Gltimo, si las instituciones eclesiasticas fueron conscientes de la creacion de un
mito escasamente difundido, venerado y aceptado por la sociedad abulense en
los tiempos posteriores. De hecho, el conocimiento de san Segundo, como ha
demostrado Marfa Cétedra (1997: 87-95), no es que fuera superficial; era casi
inexistente. (Por ejemplo, la imagen que yo tenfa de san Segundo —sin que sirva
como un individual trabajo de campo-, transmitida hace muchos afios por mi
abuelo Félix Garcia, Patas, «hombre de cocina honesta, despensa saludable,
bodega vieja y digestiva conversacién» —que escribia Camilo José Cela en Judios,
moros y cristianos—, era enormemente confusa, atemporal y heroica, en el senti-
do més exclusivista del término: san Segundo, enfrentado a los romanos o a los
moros que poblaban la ciudad, es martirizado y arrojado desde el torreén extre-
mo de la cerca medieval; su cuerpo cae, rodando, hasta el lugar de su posterior
enterramiento en la antigua ermita de San Sebastian. Aunque su cuerpo se con-
servaba en la capilla de la catedral, los abulenses del barrio del Puente acudian y
van el 2 de mayo a repetir un ritual supersticioso y lleno de expectativas. Sefalo,
de paso, que en dos templos de la ciudad se mantenfan costumbres y rituales
similares relacionados con la introduccién de la mano del feligrés en un agujero.
En la basilica de San Vicente, los fieles hundian objetos por la katarakta situada
sobre el pozo-manantial de la cripta; mas tarde, en un proceso de sustitucién cul-
tual en la segunda mitad del siglo XV, la mano en el agujero de juras del cenota-
fio tardorromdnico. En San Segundo, en la festividad del 2 de mayo, largas filas
de devotos estan empefnados en meter su mano con un paiuelo por un agujero
bajo la imagen orante de Juni hasta tocar madera, la caja en la que supuesta-
mente estuvieron los restos del obispo hasta su viaje a la catedral. A cambio de la
concesion de algln deseo. Ya sélo falta localizar un ritual similar en el monaste-
rio de Nuestra Sefiora La Antigua).

Tras la «palpitacion de coragény (Ariz) que sufria desde un afo antes, el obis-
po don Jerénimo Manrique de Lara muere en Madrid el 1 de septiembre de
1595. En ese mismo dia se hace un traslado testamentario que se localiza en el
Archivo de la Catedral Abulense (Libro de la razén de la hacienda...). El testa-
mento original se redacté en Avila, el 26 de mayo de 1594, ante el escribano del
nimero Pedro Téllez. Una de las primeras cldusulas que establece el obispo se
refiere a su lugar de enterramiento, indicando que sea cerca de la puerta de la
capilla que se va a edificar: «Soy tan gran pecador que no merezco honra ningu-
nay en esto de mi enterramiento y cémo a de ser les suplico y ruego se haga todo
con comunicagion de mosén Pedro de Heusa, con quien tengo convenido esto.
(...) Y quiero y es mi voluntad que en el dia de mi enterramiento se digan todas

91



Orificio lateral en el cenotafio de san Segundo, en la ermita del Adaja.

las misas que se pudieren degir y por tres dias siguientes, y se uistan los pobres
que pareciere a mis albageas y al dicho mosén Pedro». Las demas cldusulas tes-
tamentarias aluden a aspectos diversos, puntualizaciones sobre los 2.000 ducados
de renta para la capilla de San Segundo, el luto de los criados del prelado, etc.
Las donaciones y ornamentos de plata, las imagenes, alfombras y tapicerfas que
Manrique de Lara poseia en sus casas episcopales se ceden a la nueva capilla,
mientras que los conventos de la ciudad son gratificados con 20 ducados cada
uno. Por consejo de su confesor manda otras dos mil misas para algunos perso-
najes, ademds de mil quinientas misas que se dirdn en los monasterios por los
padres del prelado fallecido y otras ocho mil por algunas personas con las que
don Jerénimo habia contraido ciertas obligaciones. Don Jerénimo era hijo ilegiti-
mo de don Alonso Manrique, cardenal de Sevilla. Aparte de las anteriores cele-
braciones, se insiste en el testamento en la obligacion de oficiar otras misas «por
los fallecidos en la batalla naval» (se refiere a Lepanto), por don Juan de Austria,
el arzobispo de Sevilla don Hernando Valdés y por el cardenal don Diego de Espi-
nosa. A Pablo de Heusa, camarero, se le concede el «pectoral de diamantes con
su cadenilla de oro» y una cama de damasco nueva; el resto de los bienes se
reparten entre familiares y allegados del obispo. En otra cldusula se reconocen
ciertas deudas contraidas por el prelado (por ejemplo, 4.000 rs. al rey). «Pagado

92



y cumplido este mi testamento con todo lo en él contenido, dejo e instituyo por
mi heredero universal a mi alma, y ruego y suplico a los sefiores mis albaceas vy al
dicho Pedro de Heusa, mi camarero, se convierta en todo en lo mas hdtil para
ello y para que nuestro Sefor me perdone mis pecados». Como en otros testa-
mentos del alto clero abulense y castellano, dos rasgos parecen comunes a través
de las diferentes cldusulas. Primero, el elevado nimero de misas demandadas
para la salvacion del alma propia y de las almas ajenas, una practica solidaria
unida bien a una devocion comdn entre los finados, bien a un acusado sentido
familiar de la muerte donde se integraba el deseo de gloria, la perpetuacion de la
memoria y, evidentemente, un afan por mostrar el poder econémico del difunto,
pues a mads misas mayor hacienda. La amplia oferta de sufragios en los siglos XVI
y XVII estratificaba la diversidad de las almas. Como en un mercado espiritual,
Alejo Venegas enumeraba las misas, indulgencias, limosnas, hachas sobre las
sepulturas, limosnas a los sacerdotes y otros medios para alcanzar la salvacion,
haciendo constar el valor superior de la misa individual, «la missa dicha por uno
o por pocos aprouecha mds a uno o a pocos que si se dixesse por muchos, por-
que el fructo limitado repartido por muchos menos cubra a cada uno que si se
dixera por uno a quien entero todo el mérito le cupiere» (Agonia del transito de
la muerte, con los auisos y consuelos que cerca della son prouechosos, Toledo,
1553, fols. 104-105). En segundo lugar, el obispo Manrique de Lara nombra here-
dera universal a su alma, una practica generalizada sobre todo en el estamento
clerical que vinculaba directamente la hacienda del finado a la Iglesia.

Unos meses mas tarde, en Madrid, 23 de agosto de 1595, el obispo habia
redactado un codicilio en que, sin variar lo sustancial del anterior testamento, ins-
titufa seis capellanias en San Segundo con una renta de 400 ducados para el
capellan mayor y 200 ducados para cada uno de los capellanes menores. Uno de
estos asumird sus funciones propias en la ermita del rio.

Las obras realizadas en la sepultura del obispo Manrique de Lara, en el sitio
indicado en su testamento, alcanzan los 44.312 maravedies en el descargo dado
por Vicente Calderén, mayordomo de los réditos de censos y censos de la capi-
lla de San Segundo'3: «Entierro del sefior obispo don Gerénimo Manrique. Mas
se le hazen buenos quarenta y quatro mil y tresgientos y doge mrs. que pagd a
Christéual Ximénez a quenta de mayordumia que se le deufa conforme a la tha-
sagion de Pedro del Carpio por la piedra, manos y mudanga de puerta de la
sacristia y dos pilas de agua vendita y piedra colorada con que se cerr6 el entie-
rro del dicho senor obispo don Gerénimo, que monté por tasacion tres mil y tres-
gientos y setenta reales, que con ciertas vajas quedaron en tres mil y ciento y
nouenta, y a quenta desto pagé el dicho Vigente Calderén al dicho Christéual
Ximénez mil y trescientos y tres reales que aqui se le hacen buenosy.

La imagen triunfal de san Segundo obispo se marcard acentuadamente a par-
tir de la capilla en la antigua Albarderia. Ya en el siglo XVIII, Salvador Galvan y

13 A.C.A. Libro de cuentas de la capilla de San Segundo, 1605-1644, fol. 7 v.

93



Grados, maestro pintor y dorador, profesor de pintura, dorar y estofar, fundador
de una amplia familia de pintores y doradores (Vazquez, 1992: 132), mostrara a
los canénigos una notable litografia que, inspirada en la contemplacién del ceno-
tafio de Juan de Juni, indica la concesién de indulgencias a los fieles del primer
prelado y primer martir de la ciudad.

Altar y urna del Varén Apostélico, en la capilla de San Segundo.

94



e

ot Grad - Sl d thomn”  dat. ot feu . a fT25)
Har oéniym 90 Mol conzede 10, dias o' .yu/ng." 4 toder lor § dovotam” ¥ezar® wn J‘.’.{}Jvrm“

Litograffa «Sanctus Secvndus martir, primvus episcopvs abvlensis», de Salbator
Galban et Grados, ano 1729.
Archivo Catedral de Avila.

95






Capitulo IV

LA FUNDACION DE LOS CARMELITAS
DESCALZOS EN SAN SEGUNDO DE ADAJA






Si a principios del siglo XVI los clérigos y los caballeros abulenses evidencia-
ron su admiracion y autocomplacencia por el descubrimiento del primer obispo
de Avila en la vieja iglesia roménica de San Sebastidn, unas décadas después, a
finales de la centuria, el cabildo se muestra inquieto y temeroso, disconforme con
la ubicacién del templo con la advocacién de san Segundo en un barrio, el arra-
bal de La Puente, un tanto marginal y marginado en la historia oficial de la ciu-
dad. Asi pues, desde la invencién del cuerpo de san Segundo hasta la traslacién
a la catedral abulense, relatada por el escribano Antonio de Cianca, transcurren
unas décadas llenas de tensiones unas veces y aparente calma en otras. Subyacia
siempre la pretension de los obispos por ofrecer al fundador de la diécesis un
lugar en la acrépolis, lo que agravé la tensién entre el propio cabildo y los patro-
nos y cofrades de la iglesia del Adaja. Una vez trasladado el cuerpo, el barrio del
rfo queda desprotegido: las cenizas, los escasos huesos y el cenotafio levantado
por Juan de Juni no son elementos suficientes para marcar el ritmo litdrgico de la
vida cotidiana. Sus pobladores, industriosos y activos frente a la apariencia social
y profesional de otros barrios, pierden con el traslado un referente sagrado que
les situaba, hasta el momento, en igualdad de condiciones con las colaciones
parroquiales mds destacadas. Lugar habitado por artesanos, molineros y batane-
ros, situado junto al rio y cerca del «hospital de la lepra», con vecinos moriscos
en esas décadas, parecia ser el entorno menos adecuado para lo que habia sido
el solar de la primera catedral abulense. Por estas razones no es casual la ubica-
cién de un monasterio en la abandonada —institucionalmente— iglesia de San
Segundo a partir del afio 1600.

Los historiadores abulenses, desde el benedictino Ariz hasta Martin Carra-
molino y Ballesteros, o ya en el siglo XX Mayoral, Belmonte o las antropélogas
Marfa Cétedra y M.2 de los Angeles Valencia, apenas hacen referencia a esta pri-
mera fundacién. Bartolomé Fernandez Valencia, en el siglo XVII, es mas explicito
cuando escribe sobre los carmelitas descalzos, pero, en lineas generales, se repi-
te continuamente una breve historia que se inicia con la proteccion al Carmen
Descalzo por parte del obispo Otaduy, la concesién de la iglesia de San Segundo,
su abandono tras una década y la marcha de los carmelitas al barrio de Las Vacas
(1610-1614), luego a la calle Empedrada (protegidos por el duque de Lerma) vy,
finalmente, con el amparo del conde-duque de Olivares, al edificio construido
sobre la casa natal de santa Teresa (ano 1636).

99



Abside, con decoracion carmelitana.

¢Cuadl era la situacion religiosa de la ciudad? ¢Cudntos los clérigos? ¢Coémo se
distribufan? Son aspectos interesantes para conocer la relacion ciudad-Iglesia y la
problemética fundacién de los carmelitas descalzos en San Segundo. La dltima
relacién del siglo XVI corresponde a don Jerénimo Manrique de Lara en el aio
1594 (Avila. 1594, octubre, 24), en la que se menciona que la didcesis es una de
la més antiguas de Espana, con numerosas dignidades (dedn, arcedianos de Avila,
Olmedo, Arévalo y Oropesa, un tesorero y un chantre, con una renta de 800
ducados el primero y 400 ducados los restantes), veinte canénigos, dos capella-
nes mayores, dos sochantres, un organista y once musicos; treinta capellanias
sacerdotales, un sacristdn mayor y dos menores, sesenta mozos de coro con su
correspondiente maestro. Un seminario, un colegio de la Doctrina, fundaciones
y hospitales llenaban el marco urbano abulense; en el conjunto de la didcesis,
una abadia (Burgohondo), cuatrocientos cincuenta lugares con pila bautismal con
sus parrocos respectivos segtin los decretos del Concilio de Trento. Hay que ana-
dir los numerosos conventos repartidos en la ciudad y en la didcesis (6rdenes de
Santo Domingo, San Francisco, San Agustin, carmelitas calzados y carmelitas des-
calzas, mercedarios, presmonstratenses, trinitarios, jerénimos, benedictinos y tres
colegios de jesuitas; las monjas ocupaban veinticinco monasterios). Las parro-
quias urbanas, junto con ermitas, capillas, humilladeros, hospitales y otros edifi-

100



cios clericales, definirian todo el entramado urbano a finales del siglo XVI. El obis-
pado abulense estaba formado por los arciprestazgos de Avila, Arévalo, Arenas, El
Barco de Avila, Bonilla, Piedrahita, Pinares, Olmedo y las vicarias de Madrigal,
Mombeltran y Oropesa, abarcando la diécesis 349 pueblos, 462 pilas bautisma-
les'y 41.425 vecinos.

Para los anos finales del siglo XVI, Serafin de Tapia ofrece para la ciudad una
poblacién de 2.781 vecinos, de los cuales 122 son clérigos (el 4’8 por ciento de
la poblacién). Un exceso clerical si se considera que en Castilla, en el ano 1591,
se contabilizaban 74.000 personas eclesiasticas, incluidas los clérigos seculares,
los regulares y las monjas, el 1’1 por ciento sobre una poblacién total de
6.500.000 habitantes (Ruiz Martin, 1972: 683). Aunque la poblacién clerical
habia disminuido respecto a los anteriores afos, el computo global muestra un
claro mantenimiento de curas, beneficiados, frailes y monjas. Si afnadiéramos la
poblacién dependiente directamente del estamento eclesidstico como sacrista-
nes, cereros y cereras, organistas, mozos de coro, etc., el resultado seguramente
serfa sorprendente en una ciudad marcada desde la repoblacién por los condi-
cionamientos militar y religioso. Unicamente a partir de mediados del siglo XVIII
se inicia un descenso timido de la poblacién no civil respecto a la centuria ante-
rior. Sin embargo, hay que tener en cuenta que los 122 clérigos de fines del XVI
no incluyen a los habitadores de los numerosos conventos masculinos y femeni-
nos que existian en la ciudad de santa Teresa. Asi pues, cuando en el siglo XVIII
se apunta un ligero declive de la poblacién clerical, 369 religiosos y 159 religio-
sas!, ademas de candnigos, curas y beneficiados (el clero secular llegaba a los 128
individuos), la poblacién de Avila habia quedado reducida a 1.250 vecinos, casi
5.000 habitantes frente a los 9.000 o 10.000 del siglo XVI.

Los frailes del Monte Carmelo (Hermanos de la Orden de la Bienaventurada
Virgen Marfa del Monte Carmelo), los frailes de la Virgen, habian llegado a la ciu-
dad en 1378, acomodandose en la iglesia de San Silvestre después de una expan-
sién conventual y territorial que desde Aragén y Catalufia se afianzé en los terri-
torios castellanos a partir del siglo XIV, eligiendo una vida intermedia entre los
estilos eremitico y mendicante. Tras la reforma de la orden iniciada por Teresa de
Jests y Juan de la Cruz (Segunda Orden), los primeros carmelitas descalzos arri-
ban a Avila en 1600 protegidos por el obispo Lorenzo Otaduy. Ya en 1597 los des-
calzos habfan intentado trasladarse desde Mancera a la ciudad de Avila, acu-
diendo al consistorio fray Tomds de Jesus, provincial de los carmelitas descalzos
(o fray Elias de San Martin, segin Fernandez Valencia, que en realidad era el
general de la orden desde el afio 1594), proponiendo que los frailes que proce-
dian de una primera fundacion en Duruelo se mudaran a la ciudad «por la poca
salud que conseruan los religiosos» y «por ser la primera casa que fund6 la santa

1 A.H.P Avila. Ayuntamiento. Catastro de Ensenada, 1750, fol. 5.

101



madre Teresa de Jesls, que era natural desta cibdad». Efectivamente, Juan de
Yepes habia fundado en Duruelo, en 28 de noviembre de 1568, un pequeio con-
vento formado por tres frailes, entre ellos fray Antonio de Heredia. Esta primera
fundacion sufrié un continuo deterioro material, obligando a los frailes, a pesar de
su ilusién por mantenerse, a un rapido cambio domiciliario. La propia Teresa de
Jests describia el lugar de Duruelo en el Libro de las Fundaciones (13, 3): «Ansi lle-
gamos poco antes de la noche. Como entramos en la casa, estava de tal suerte,
que no nos atrevimos a quedar alli aquella noche por causa de la demasiada poca
limpieza que tenia y mucha gente del agosto. Tenia un portal razonable y una
camara doblada con su desvan y una cocinilla. Este edificio todo tenia nuestro
monasterio. Yo consideré que en el portal se podia hacer iglesia, y en el desvén,
coro —que venia bien—y dormir en la cdmara»2. Dos afos después (1570, junio,
11), la fundacién se cambia a Mancera de Abajo, a una casa ofrecida por don Luis
de Toledo, senor de las Cinco Villas y pariente del duque de Alba, que sera aban-
donada una vez que se resuelvan ciertos problemas planteados en Avila, con unas
condiciones muy similares a las del monasterio de Duruelo: «Aunque no tenia
nengln agua de pozo, ni de ninguna manera parecia la podian tener alli, labréles
este cavallero un monesterio conforme a su profesién, pequeno, y dio ornamen-
tos; hizolo muy bien» (Fundaciones, 14, 8). Mientras tanto, Juan de Yepes —san
Juan de la Cruz— es confesor en Alcala de Henares y en el monasterio de La Encar-
nacién de Avila donde coincide un par de afios con santa Teresa, viaja a Segovia
con la reformadora del Carmelo, a Almodévar y a otros lugares, siendo secuestra-
do en Avila, en 1577, por los frailes del Carmen Calzado, «los del pafo», huyen-
do de la cércel: «Ve levantarse una conjuracién horrible de émulos que le acechan,
de falsos hermanos que le calumnian, de fiscales severos que espian sus acciones
y las pintan con los mas negros coloridos para desacreditarle ante la opinién pabli-
ca» (Troncoso, 1849: 1V, 305)3. Luego marcha a Andalucia (Jaén, Baeza, Granada
y Ubeda). En 1591 muere en el pueblo jienense tras una penosa enfermedad.

En la ciudad de Avila la primera oposicion a la proxima fundacion carmeli-
tana surge de los frailes de San Francisco, que aducen el excesivo niimero de clé-
rigos regulares y seculares que permanecen en su territorio. Fray Tomds de Jesis

2 Vid. M. de la Foronda, La Santa de Avila. Datos histéricos acerca de la Santa Imagen, con-
vento de la Santa y su cofradia y patronato, Avila, 1908 (22 ed.), pp. 5-8.

3 «Yjustamente ese dfa o al siguiente [2 de diciembre de 1577], el furioso P. Maldonado vuel-
ve a la Encarnacién pero no al locutorio de las monjas, sino a la casa de la Torrecilla [vivienda de san
Juan de la Cruz en los dltimos cinco arios]. Esta vez va en busca de los confesores fray Juan de la Cruz
y fray German de San Matfas. De noche, para no ser visto. Cuando todo el barrio estaba en silencio,
un pequefo grupo de frailes calzados y seglares bien armados, bajaron a la Torrecilla, la descerraja-
ron violentamente y apresaron a los dos confesores. Los maniataron con cadenas, y los condujeron
hasta el convento del Carmen, que estaba frente por frente a unos trescientos pasos. Fray Juan no
pone resistencia. Le dicen que el vicario general, P. Tostado, ha dado la orden de apresarlos, y fray
Juan responde: “Enhorabuena, vamos”. El atropello fue cruel. La Madre Teresa, escribiendo pocos dias
después a la M. Marfa de San José, de Sevilla, relata lo sucedido con palabras impresionantes: “El dfa
que los prendieron dicen que los azotaron dos veces..., y que [fray Cermdn] iva echando sangre por
la boca”. Parece que los tuvieron en el Convento del Carmen de Avila un dia o dos», Gonzélez (1973:
58).

102



contesta a estas alegaciones insistiendo en que los carmelitas descalzos no com-
petirian con otras instituciones conventuales, que contarian con sus propios ingre-
sos y que como alojamiento utilizarian la casa cedida por el canénigo don Juan
Beltran de Guevara (luego obispo de Patti, arzobispo de Salerno y arzobispo de
Santiago de Compostela). Gil Gonzalez Davila, refiriéndose al obispo Otaduy
(1599-1611), senala como una de sus principales acciones la nueva utilizacién de
la vieja iglesia de San Sebastian: «Fundé el convento de San Segundo, dando esta
hermita a los padres descalgos carmelitas, edificoles la casa y didles quinientos
ducados de renta para que los religiosos no mendigasen». José Tello Martinez, a
finales del siglo XVIII, hace una descripcién similar: «En tiempo de este prelado
vinieron y se le presentaron en la ciudad los frailes carmelitas descalzos. Recibi-
dos con grandisima benevolencia, los amparé y defendié mucho para que fun-
daran casa regular de su orden, nuebamente reformado por santa Theresa en las
monjas y por san Juan de la Cruz en los frailes. Dioles la antigua yglesia de San
Segundo, sita a la rivera del torrente Adaxa, para que por entonzes habitasen, con
mds de 500 ducados de limosna cada afo con protexto de que no mendigasen
entonzes y de que era pobre la ciudad. En el afio 1614 era prior de la pobre y
nueba casa el padre fray Andrés de la Madre de Dios. Alli estubieron hasta que
el mismo obispo los mudé de casa u hospital de la advocacion de la Misericordia
de Nuestra Sefora, sita a la calle Empedrada. Y de alli, por direcciéon del obispo
Lorenzo Otaduy, pasaron a morar el sitio que se dice aver sido de la casa de los
padres de santa Theresa de Avila, que tiempo después hizo levantar con hermo-
sa fabrica el conde duque de Olivares, llamado don Gaspar de Guzman, privado
del rey don Philipo quarto. Y hoy es uno de los principales y mejores monasterios
y edificios sagrados de la ciudad» (Tello Martinez, 1788: 240-241).

La fundacién de San Segundo parece haber estado prevista por el mismo
Otaduy antes de ser obispo de Avila. Bartolomé Fernandez Valencia refiere que
siendo Otaduy Avendafio catedritico en Alcald de Henares, ante la peticién de
un fraile descalzo, vaticind la proxima creacién de una casa: «Cuando vuestra
merced sea obispo, hdganos una casa», dice el fraile al catedratico de Prima, que
responde: «Yo, padre, no trato mas que de mis libros y mis lecciones: dadme vos
el antecedente, que yo os daré el consecuente». Siendo obispo de Lugo trat6 de
fundar el convento carmelitano junto al rio Mifio, que no es aceptado por los frai-
les pues pretendian acercarse a Avila. Circunstancias todas estas que se recogen
en alguna sesion del cabildo catedralicio?, planteando abiertamente el interés de
obispo don Lorenzo por acoger a los frailes, por un lado, y las suspicacias y rece-
los de la ciudad de Avila ante una nueva fundacién mondstica por otro: «Asf
mesmo propuso y dixo su sefiorfa que siendo catedrdtico en Alcala le pidieron
ciertos padres descalgos carmelitas que quando fuese obispo les abia de fundar
vna casa de su orden, y que aunque por entonges no les prometié ni dio palabra
dello, que en el obispado de Lugo les quiso fundar la dicha casa y que no lo hizo
por ciertas causas. Que viniendo a visitar el monasterio de las descalgas desta giu-
dad los dias pasados, el prouincial de la dicha orden le bolui6 a tratar el dicho

4 A.CA. Actas capitulares. Libro 33, s. num., 1600, julio, 17. Avila.

103



negogio y le dixo que antes de aora se abia intentado fundar aquf el dicho monas-
terio y que no abia surtido efecto porque respondié la ciudad que abia muchos
monesterios que se sustentauan de limosnas, y que la giudad esta tan pobre que
no puede acudir a todos y que visto la relagién que se le abfa hecho y cumplir su
seforia con lo que se le abia pedido para vencer las dificultades que la ciudad
abia puesto, ofrecié al dicho comisario que ayudaria con diez mil ducados para
comprar quinientos ducados al dicho monesterio, a razén de a veinte, con con-
digién que su seforia no abia de quedar obligado a sacar licengia ni consenti-
miento de la giudad ni del cabildo, sino que el dicho comisario lo hiziese, y que
el dicho comisario abia aceptado la dicha manda y acordado con la ciudad que
le dejasen fundar el dicho monasterio en la yglesia de sefor Sant Segundo y que
su sefiorfa a dado consentimiento para ello».

Los carmelitas residentes en Mancera insistirdn en su pretension, ya que en
el convento las incomodidades eran cada vez mayores. El padre provincial fray
Tomés de Jess llega a Avila en el afo 1597 alentado y alertado por un extrafio
suceso que tuvo como protagonista a fray Tomas de San Pablo. Este fraile gallego,
alojandose en el convento de los carmelitas calzados y luego en las casas del
canénigo Chacén, se convierte en la sefial —a los ojos del Carmelo Descalzo— para
acelerar la traslacién a la ciudad natal de Teresa de Jests. El milagro acaecido
senala la repentina enfermedad del fraile, su posterior estado cataléptico, su lucha
con el demonio («’Yo modorro?», repite constantemente el carmelita) y, por fin,
su muerte en olor a santidad (Christi bonus odor sumus): «la noche que llegé le
dio vna gran calentura con accidentes tan recios que a todos les puso en cuida-
do... Apenas llegé [el licenciado Chacén] quando le dio vn frenesi tan recio que
no abia fuerza a que le pudiesen sujetar. Pasada esta furia le dio vn parasismo tan
grande que todos le juzgaron por muerto; la falta de respiracion, los ojos vndidos
i el color ya de difunto eran indicios al parecer ya de haber espirado». Feo como
era el fraile, aparece hermoso tras la muerte. Su entierro se convirtid, segin las
fuentes carmelitanas®, en una muestra mas que indicaba el deseo de la provi-
dencia por levantar el primer convento de carmelitas descalzos en la ciudad,
argumento que con regularidad se repetira por parte de los frailes ante el conce-
jo abulense, «por quanto Dios Nuestro Sefor a sido serbido de que mediante su
diuina gracia y voluntad, auiendo deseado con todo coragén se edificase en esta
dicha ciudad vna casa y monesterio de la horden de carmelitas descalgos». Con
anterioridad, las disputas entre «los del pafio» y los carmelitas descalzos fueron
frecuentes. Primero por la actividad sacramental de los Gltimos en el monasterio
de La Encarnacion actuando como confesores y posiblemente poniendo en entre-
dicho una renta de cien fanegas anuales que los frailes de San Silvestre recogian
por medio de una capellania; en segundo lugar, por la llegada en enero de 1573
de tres frailes descalzos al convento del Carmen para que fuera gobernado de
acuerdo a las constituciones reformadas (Steggink, 1993: 231).

5  Archivo del Convento de La Santa (A.C.S.), Libro de la fundacién del convento de los car-
melitas descalzos, 1667 (Becerro ), ms. original, siglo XVII, 220-310, fols. 1-4 (Capitulos I y II). Sign.
Archivo B-3.

104



Tras la muerte del dominico Juan Veldzquez de las Cuevas (1598), es nom-
brado don Lorenzo Otaduy obispo de Avila. El proceso de creacién del conven-
to parece acelerarse ante las crecientes sospechas de los monasterios, las parro-
quias y los cofrades de San Segundo. La rdpida instalacién de los carmelitas des-
calzos esconde tal vez una oculta maniobra. El caso es que el cabildo catedrali-
cio, en los anos 1599 y 1600, estd mas atento a otras cuestiones (patronazgos,
hospital de Dios Padre, obras en la capilla de la Albarderfa, fiestas del Corpus,
nifos expositos, el silencio en el coro, pleitos diversos, asuntos internos, etc.) que
a la arribada de los insistentes frailes. A finales del otofio de 1599 habia brotado
un episodio pestifero en la ciudad, asi que en las actas capitulares de finales de
este ano se recoge la preocupacion del arcediano de Olmedo, don Fernando de
Escobar, sobre la extension repentina y la remisién luego de la epidemia, sefa-
lando que «el ospital donde se curaban los enfermos apestados se habia ya des-
hecho y no abia en él ninglin enfermox en el dia de los Santos Inocentes. Al igual
que habia sucedido en Madrid, un mes mas tarde se exige que se «recoxa la ropa
de todos los que an estado enfermos de peste y que se quemey. Claramente, la
situacion no era la més deseada para la aparicién de un nuevo convento. Ade-
mds, desde el mes de abril de 1600 el cabildo dedica algunas de sus sesiones a
preparar la visita de los reyes, Felipe 11l y Margarita de Austria, prevista para el dia
12 de junio, reuniéndose algunos miembros del capitulo con los regidores San-
cho Cimbrén y Luis Pacheco de Espinosa (1600, mayo, 26), ordendndose todo un
ceremonial para una visita que luego, en la cronistica general, se convertird en
una relacion de sucesos. Asi, los clérigos beneficiados de la ciudad tendran que
asistir «vestidos con sus lobasy (vestiduras talares), mientras que los mozos de coro
irfan con sobrepellices, instando a los frailes de la ciudad a que no asistieran al
coro catedralicio y disponiendo la decoracién de la capilla mayor con tafetanes y
tapicerias, aderezando los altares con sus frontales y sabanas en las peanas. Por
fin se produce la visita real, con cierto retraso respecto a la fecha prevista, el 15
de junio. Hospedada en el monasterio de Santa Ana, durante tres dfas la pareja
real asiste a los actos organizados por el consistorio, visita el monasterio de Santo
Tomas, la basilica de los Santos Mértires Vicente, Sabina y Cristeta y la sede epis-
copal. Luego emprendera viaje a Salamanca. No llegard la calma, sin embargo,
para el cabildo, pues tras la misa en la iglesia mayor los reyes deciden visitar el
«cuerpo del glorioso sant Segundo, que abian dicho tenian deseo de verlo. Abrié-
se la caja y el obispo sacé de ella un hueso del glorioso sancto y le tocé a los reyes
y a los cardenales y a los grandes...». Esta es la relacion que surge en las actas
capitulares, aunque una paginas mas adelante se podrd leer en el mismo cédice
(1660, junio, 21) que las dificultades se presentaron cuando al abrir el arca se
comprobé que faltaba una de las tres llaves, «la que se dio al sefior don Geroni-
mo Manrique, y que siendo esto asi no se podia abrir si no era descerrajando el
arca otra», encargandose precipitadamente un oficial de abrir la caja. Sin querer,
el cuerpo del primer obispo segufa dando problemas a la mesa capitular.

Tras estos sucesos, de repente aparece la peticion de los frailes carmelitas
solicitando el permiso para instalarse en la ribera del Adaja (1600, julio, 17).

105



Acaso sea la primera noticia oficial, no oficiosa, de la instalacién del nuevo con-
vento, pues antes se habian emprendido y practicamente concluido negociacio-
nes entre el concejo y los frailes en dos sesiones celebradas en el ayuntamiento
los dias 1y 8 de julio. La intervencion del concejo, con todos sus regidores, es
determinante en la conclusion de la nueva adscripcién territorial de la ermita del
Adaja. Antes de la fundacion, los frailes descalzos son sometidos a un amplio y
riguroso interrogatorio por parte de algiin miembro del cabildo catedralicio y de
los cofrades de San Sebastian y San Segundo®, obligdndose a contestar acerca de
la ermita como primera sede episcopal de Avila, que cuenta como patronos al
deédn y cabildo de la iglesia mayor, que tiene, ademads, la capacidad de nombrar
un capellan para dicha ermita, celebrando la fiesta en el mes de mayo con oficios
divinos, si conocen el antiguo pleito con los frailes minimos promovido por una
concesién del obispo Alava a los mencionados frailes de San Francisco sin tener
el consentimiento del cabildo catedralicio y si saben (se menciona en una nota
afadida) que los ornamentos proceden de las limosnas de las gentes devotas.

Por las preguntas siguientes, sean preguntados los testigos que fueren presenta-
dos por parte de los sefiores dedn y cabildo de la Santa Yglesia de Auila sobre el arti-
culo posesorio del ynterin en el pleito que tratan con los cofrades del sefior San
Sigundo.

Primeramente sean preguntados si conocen a los dichos sefores dean y cabildo
y a los dichos cofrades, y si tienen noticia de la dicha yglesia del sefor San Sigundo
y de la obra nueua que los dichos cofrades yntentan hager y hagen en la dicha ygle-
sia de sefior San Sigundo.

Yten si saben que es muy publico y notorio en esta ciudad de Auila y su tierra,
y es publica voz y comin fama, que la dicha yglesia de sefios San Sigundo fue ygle-
sia catredal de la dicha cibdad hasta que se higo la yglesia que agora es y se transfi-
ri6 al lugar donde esta por la mijor comodidad vy sitio del lugar para que los vezinos
y moradores de la dicha cibdad pudiesen y puedan con mas facilidad y comididad yr
a oir los diuinos ofigios a la dicha yglesia, y en la dicha yglesia de sefior San Sigundo
estaua y estuuo la silla obispal de la dicha gibdad; y ansi es piblica voz y fama y
comn opinién en toda la gibdad y su tierra y obispado; digan que lo saben.

Yten si saben que los dichos senor dean y cabildo como patrones y protectores
de la yglesia de sefior San Sigundo, en reconocimiento de lo contenido en la pregunta
antes desta, que el sefior san Sigundo fue obispo y perlado de esta dicha ¢ibdad de
Auila, tiniendo por suia y como suya la dicha yglesia de sefior San Sigundo y por
anexa e yncorporada e vnida en la dicha yglesia catredal, y como miembro della an
hecho y hazen de diez, veinte, quarenta, sesenta, cien afos e de mds tiempo que
memoria de honbres no es en contario en cada vn afio dos progesiones generales
desde la yglesia catredal a la dicha yglesia de senor San Sigundo, que cae por el mes
de mayo, y la otra es vn dia de las tres progesiones de las letanias; y en los dichos dias
hagen y gelebran los diuinos ofigios en la dicha yglesia del sefior San Sigundo por las

6  A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5. San Segundo, ms. original (sin catalogar). Siglo XVI (¢15992,
¢1600?), 220 x 310, 1 fol. + 1 en blanco. Se trata de un borrador de preguntas en un folio, mas otro
en blanco, que aparece junto a otros documentos sobre la ermita del rio Adaja (pleitos, relacion de
juros, concierto entre el convento de La Santa y los cofrades, escrituras de venta real, etc.).

106



dichas razones y causas, y como tales patrones y protectores an estado y estdn en esta
posesion vel casi de hazer las dichas progesiones por las dichas ragones, causa vy titu-
lo susodicho, y ansi es publica voz y fama y comin opinién.

Yten si saben que como tales patrones y protetores de la dicha yglesia fueron
admitidos en gierto pleyto y causa que se trat6 en esta audiengia episcopal y en la
metropolitana, oponiéndose como se opusieron a cierta donagién y congesién quel
obispo don Diego Ddlava, de buena memoria, auia hecho sin su consentimiento y
voluntad como tales patrones y protetores, y fue reuocada la dicha donagién y con-
gesion y dada por ninguna por la dicha razén y causa, como es publico y notorio y
comiin opinién y fama en la dicha cibdad; digan que lo saben.

Yten si saben quen continuagién de la dicha posesion vel casi que tienen los
dichos sefiores dedn y cabildo de ser patrones y protetores de la dicha yglesia del
sefor San Sigundo an eligido y eligen y nombran de tiempo ynmemorial a esta parte
cada ano en su cabildo un beneficiado de la dicha yglesia por patrén y protetor de la
dicha yglesia de sefior San Sigundo, y este ano presente, en confirmacion de lo suso-
dicho, nombraron al sefor don Juan Vazquez, deén de la dicha yglesia por tal patrén
y protetor della.

Yten su saben que todo lo susodicho es publica voz y fama.

[Nota anadida de otra mano] Iten si saben que si algunas obras se han hecho en
la dicha yglesia de San Segundo vy si algunos ornamentos y otras cosas se an adquiri-
do para la dicha yglesia an sido de las limosnas que an dado a la dicha iglesia, ansi
por mandas que las gentes deuotas an dado y no de los bienes de los dichos cofra-
des, y ansi es publico y notorio y piblica voz y fama.

En una ciudad marcada por las pestes de los dltimos afios del siglo XVI, las
inflaciones en los precios de los granos y el deterioro progresivo tanto de la eco-
nomia urbana como agraria llegan los carmelitas descalzos a ocupar la ribera del
Adaja. Paralelamente el obispo Otaduy habia donado al monasterio de San José
(Las Madres) 10.000 ducados para que de ellos se compraran quinientos de
renta, a razén de veinte el millar, para que el prior y religiosos del nuevo con-
vento del Adaja no se vieran obligados a pedir limosna, consolidaran la fabrica
de la iglesia y no disputaran las escasas mandas al resto de los conventos de la
ciudad. En principio ocupan el solar del rio siete frailes profesos: Jorge de la
Madre de Dios, Francisco de la Madre de Dios, Diego de San Alberto, Diego de
San Bartolomé, Diego de Cristo, Lucas de San José y Tomds de San Eliseo. En rea-
lidad son seis frailes los nuevos moradores de San Segundo, pues el segundo,
fray Francisco de la Madre de Dios, interviene en el proceso como general de la
orden y no como residente del monasterio. Este fraile era general de la orden
carmelitana desde el afo 1600, indicando a sus religiosos que guardaran las obli-
gaciones del fundador Juan de la Cruz y, sobre todo, de cara a otras nuevas fun-
daciones, que ejecutaran una arquitectura moderada en los conventos, con una
gran severidad y sin grandes gastos’. En dos sesiones celebradas por el concejo

7 Eralo que venia a decir san Juan de la Cruz en el capitulo segundo de las nuevas consti-
tuciones de la Orden (1581): «Mandamos que nuestras casas no se labren con edificios suntuosos,
sino humildes, y las celdas no sean mayores de doce pies en cuadro», en contraste con la polvareda
que levantara el nuevo convento de La Santa (1636). Vid. Martin Gonzélez (1976: 317).

107



de Avila, los dias 1y 8 de julio de 16008, se retinen el corregidor don Pedro
Ortiz Ponce de Leén y los regidores Ochoa de Aguirre, Sancho Cimbrén, Luis
Pacheco de Espinosa, Juan Serrano y otros ante el escribano del consistorio Jerd-
nimo Calderén. En la primera sesién, los patronos de la cofradia de San Segun-
do y San Sebastian aceptan la fundacién del convento siempre que se cumplan
las capitulaciones entre el provincial y la hermandad referidas a la devocién al
santo, las reparaciones de la iglesia tanto en su estructura principal como en la
capilla donde estan las reliquias. Las alusiones a la falta de piedad, oficios y
sacramentos, a la escasa devocion al primer obispo, etc., son frecuentes en los
documentos, «desto hesperamos que sea de seglin primeramente que la devo-
cion del santo, que paresce que estd ya caida, se renuebe, ansi en su yglesia
principal como en la capilla donde estan sus reliquias... También porque con la
uenida de estos padres relixiosos estard aquella parte de la ciudad remediada,
pues en ella a ueces ay tanta falta de doctrina, y ansi de misa y confesiones, que
apenas ay quien la diga. Y con estar todo lo demas de la ciudad poblado de
monesterios, aquellos varrios estan tan depositados como V.S.2 saue. Y final-
mente, parece que metido heste negocio, hefeto se satisface en algo las prendas
de las reliquias que de aquella yglesia se an sacado, quedando en ella esta reli-
xion para que perpetuamente honre aquellas sagradas cenizas y reliquias que alli
hestan». Como se puede leer en la peticién de los cofrades Diego Rodriguez y
otros siete comisarios mas, la ventaja de la fundacién para el barrio vendra por
la asistencia que los frailes daran a sus moradores, pues hay «falta de doctrina, y
ansi de misas y confesionesy. En lineas generales, estos son los argumentos que
plantean los cofrades Francisco de la Puente, Diego de la Puente, Agustin de las
Navas, Diego Rodriguez, Roque Dévila y Jeronimo de Santiago. Hay que supo-
ner que la inicial negativa de los cofrades al asentamiento de los frailes estarfa
expresada también por el recuerdo de la bula de Pio V (afo 1565), en la que se
mencionaba (si es que los hermanos de San Sebastian conocian los privilegios)
que «la iglesia y hospital de la misma no podrian ser concedidos a nadie en titu-
lo ni encomienda o administracién». Los regidores aceptan asimismo las peti-
ciones de los cofrades, afadiendo el regidor Diego de Rivera la lectura de la
donacion del obispo de 500 ducados a los frailes. El ayuntamiento, para seguir
todo el proceso de la fundacién del primer monasterio de carmelitas descalzos
en Avila, nombré comisarios a Juan Serrano Zapata y Francisco Nifez Vela. El
resto de los miembros del concejo expresan su respaldo a dicha fundacién, mati-
zando el cumplimiento exacto de las capitulaciones, el cuidado de las reliquias
del obispo y del «cuerpo santo de santa Barbada, de cuyas reliquias ansimismo
la ciudad es patrén» (Luis Pacheco), el interés que ofrece un nuevo convento por
ser Avila la cuna de santa Teresa y que cualquier modificacién en las condicio-
nes expresadas se trate con la ciudad y sus regidores. Nuevamente, Diego de

8 A.D.A. San Vicente. Caja 12. Legajo 11. Doc. 11 A. ms. original, siglo XVII (Avila, 1600,
julio, 1 / octubre, 17), 220 x 310, 12 fols. numerados. Cartas de obligacién, acuerdos del concejo y
condiciones de la cofradia de San Sebastidn sobre la fundacién del convento de carmelitas descalzos
en la iglesia de San Segundo, extramuros de la ciudad de Avila. Traslado de 1612, enero, 2, Avila, por
el escribano publico Vicente del Hierro. Vid. Ferrer (2004: 164-177).

108



Rivera insiste en la necesidad de contar con un grupo de clérigos en un barrio
en que la gente tenia necesidad de buena doctrina. Unos dfas después, el 8 de
julio del mismo afo, en una nueva sesion en el consistorio y ante el mismo escri-
bano, los comisarios Serrano y Nifez Vela transmiten a los regidores las condi-
ciones que tendran que aceptar los frailes descalzos para iniciar la ocupacién de
la iglesia de San Segundo. En primer lugar, se persevera que la caja con las reli-
quias del santo, en el sepulcro de alabastro, tenga tres llaves, una para el obis-
po, otra para el consistorio y otra para el prior del monasterio, «para que los vnos
sin los otros no puedan abrir, quedando la cofradia al margen de la custodia de
los restos santos. La segunda condicién establece que si se hiciera alguna obra
en la iglesia, el sepulcro no se modificaria de su emplazamiento original; en cual-
quier caso, habra que contar con la autorizacién del concejo. Sospechando,
como el benedictino Ariz, que en los territorios cercanos a la iglesia, hospital y
cementerio pudiera haber alguna otra reliquia, se menciona que si apareciera
alguna se colocaria en el templo «en lugar y hornato decente, haciéndose en
todo y qualquier parte dello con acuerdo y consentimiento desta ciudady; las
reliquias, depositadas en una caja, tendran que guardarse también con tres lla-
ves. La cuarta cldusula, a medio plazo, serd la mas polémica, provocando con el
abandono de los carmelitas una sucesion de litigios entre los cofrades y el con-
vento del Carmelo Descalzo. Los regidores abulenses sefalan que si los frailes
dejan las casas del Adaja, todo lo perteneciente a la iglesia de San Segundo se
mantendra como bien de la cofradia, imposibilitando a los clérigos vender, supri-
mir o enajenar todo aquello que se encuentre en la iglesia y hospital, incluyen-
do también las pertenencias relacionadas con los servicios religiosos, tratandose,
por lo tanto, de una cesién a tiempo indefinido y sometida a los privilegios con-
cedidos aparentemente por la bula de 1565. Al contar con su propio cemente-
rio —se indica en la siguiente condicién—, los frailes por respeto a san Segundo,
no podran utilizar como enterramientos las capillas colaterales, los arcos, los luci-
llos ni otros espacios; sélo se admitira el enterramiento del obispo Otaduy Aven-
dano si asf lo indicara, por el «tanto vien [que] hace a los dichos frailes y merced
a esta ciudad en ayudar tan de ueras a su fundaciény». Aunque don Lorenzo Ota-
duy hubiera deseado ser enterrado en San Segundo, este lugar ya no seria el
monasterio definitivo de los carmelitas por él protegido. Muere el 4 de diciem-
bre de 1611, siendo enterrado en la capilla mayor de la catedral con el epitafio
siguiente: D.D. Laurentius Otaduy et Avendano, Episcopus Abulensis, quondam
Lucensis, regius consiliarius frequentissimus, vere sapientissimus, pater pauperum
et patriae. Obiit IV decembris, anno MDCXI.

Los siguientes apartados, 6, 7 y 8, se relacionan con los aspectos littrgicos y
el mantenimiento del culto en la iglesia y en el barrio del Puente. Asi, se afirma
que las misas y oficios divinos, con la participacién de la justicia y ayuntamiento
de Avila, se destinen a las almas de los cofrades, que el convento esté obligado a
salir en las procesiones generales con las demas 6rdenes religiosas de la ciudad;
por Gltimo, los regidores indican que en la nueva fundacién no pueden vivir mas
que un prior, doce frailes de misas y tres o cuatro legos, «de suerte que en todos

109



no esceda el nimero de diez y seis o diez y siete religiosos, sin que pueda auer
mas por ser suficiente nimero y auer muchas causas para que en esta ciudad,
como ay otros monesterios, no se puedan cémodamente sustentar mas». Como
se habfa insistido en la primera reunién del concejo, la novena clausula obligaba
a los frailes descalzos a permanecer continuamente en la iglesia de San Segundo,
evitando el mudarse a otra casa de la ciudad o de sus arrabales, pues esta «el
barrio y parte desta ciudad muy desamparado y falto de parroquias, monesterios,
y hestar muy necesitado de que aya alguno en el dicho barrio por la necesidad
que en él se pasa de misas, sermones y quien administre los santos sacramentos
de la confesién y comuniény. Por dltimo, en la décima condicién, se obliga a los
frailes al mantenimiento (¢provisional?) de cinco o seis religiosos Gnicamente,
pues los 500 ducados de renta que el obispo concedi6 a las religiosas descalzas
de San José se gastaran en los pobres y en edificar la iglesia y monasterio de San
Segundo, razén por la que para sustentarse los frailes su nimero nunca podra ser
superior al marcado, a no ser que se llegara a otro acuerdo con la ciudad.

Aceptadas las condiciones por el concejo, los cofrades de San Segundo vy los
frailes descalzos, el general de la orden, fray Francisco de la Madre de Dios, el 18
de septiembre de 1600, autoriza la fundacién. Unos dias antes, el 20 de agosto,
el padre provincial habia conseguido la licencia del rey Felipe Ill para la creacién
monadstica, que tiene lugar el 31 de agosto. Los carmelitas descalzos firman una
escritura de obligacion (1600, octubre, 12) ante el escribano Pedro Téllez com-
prometiéndose con las condiciones antes expuestas y renunciando a «todas y
qualesquier leyes, fueros y derechos y hordenamientos escriptos y non escriptos,
alualaes y preuilegios, ferias y mercados francos y por franquear, y en especial la
ley del derecho que dice que general renunciacion de leyes fechas némbralay. En
el mismo mes de octubre, el concejo aprobé y acepté la fundacién carmelitana,
«hestando en consistorio junta la ciudad de Auila como lo a uso y costumbre,
especialmente el licenciado Triuifio, alcalde mayor en Auila y su Tierra, por don
Pedro Hortiz Ponce de Ledn, corregidor en Auila y su Tierra por el rey nuestro
sefor, Ochoa de Aguirre, don Sancho Cimbrén, don Pedro de Henao, don Fran-
cisco Nunez Vela, regidores de la dicha ciudad, por ante mi Pedro Téllez, escriua-
no del dicho consistorio.

Se conoce el lenguaje oficial procedente de los carmelitas, el cabildo y el
concejo de la ciudad, no el de los cofrades de San Sebastian, que probable-
mente siguieron esgrimiendo sus argumentos contra la fundacién hasta que no
tuvieron més remedio que aceptar una politica de hechos consumados, una
nueva territorialidad promocionada por las primeras instituciones urbanas. El
nuevo culto —con todo lo que supone— impuesto a una hermandad mas bien
escasamente considerada en la ciudad del rey, de los caballeros y los santos era
una clara exigencia de las instancias jerarquicas que se ubicaban en la ciudad
central. No queda mas remedio que estudiar (como indicé Ginzburg) la situa-
cién y cultura de las clases populares, o no caballerescas o no eclesiasticas, por
medio de un analisis fragmentario de los documentos deformados por las fuen-
tes oficiales, recurriendo constantemente a una lectura de un archivi della repre-

110



sione. Constantemente se insiste en los documentos oficiales, siempre escritos y
parcialmente conservados, en la conveniencia e inexorabilidad de crear el con-
vento «en la primeramente llamada iglesia del convento de San Segundo de los
hermanos descalzos de esta orden por el peculiar afecto de devocién que man-
tenia [el obispo] a la orden citada y a san Segundo, primer obispo de la misma
ciudad, y para que no disminuyese la devocién al mismo a consecuencia del
traslado efectuado en otro tiempo del cuerpo del mismo santo desde la misma
iglesia dicha al principio hasta la capilla de la iglesia catedral, y también para que
en la iglesia se celebrasen misas y se administrasen sacramentos por los religio-
sos de la misma orden a los parroquianos de la iglesia de San Segundo nombra-
da al principio», como se lee en el breve del nuncio Lorenzo Campegio dado en
Madrid en 1636.

La creacion del nuevo monasterio, avalada por el obispo Otaduy, venia a
sumarse a las numerosas edificaciones conventuales, parroquiales, a las capillas y
ermitas, a los humilladeros y hospitales de la ciudad abulense. En la primera rela-
cién de este prelado se numeran siete iglesias parroquiales, aunque sélo se nom-
bran seis (San Pedro, San Vicente, San Juan, Santiago, Santo Domingo y San
Andrés), la iglesia de Mosén Rubi de Bracamonte, de patronato laico, cinco hos-
pitales, una casa de nifios huérfanos, un seminario en construccion, siete monas-
terios de frailes (benedictinos, predicadores, franciscanos del pafo y descalzos,
carmelitas calzados, premonstratenses y carmelitas descalzos) y cinco monasterios
de monjas. Durante diez afos, o algo mas, los frailes descalzos habitaran en las
cercanias del rio. Tanto desde el punto de vista documental como desde el
arqueoldgico, las noticias sobre esta década son muy escasas. En primer lugar hay
que destacar la reutilizacién, por parte de los carmelitas, de una antigua iglesia
romanica reformada en el siglo XVI, llamando la atencién la misma ocupacién de
un conjunto de edificios controlado por el obispado y la cofradia de San Segun-
do. Habitualmente las fundaciones de frailes del Carmelo reformado tendian a
situarse en las cercanfas de los conventos femeninos o en lugares inhéspitos o
conflictivos desde el punto de vista litdrgico. Este Gltimo serd el caso de San
Segundo, una posesion que se pretende similar a la parroquial desde su actividad
publica y litdrgica, con un caracter mds amplio, dinamico y urbano, mds concre-
to que la primera fundacién de San José. Precisamente esta eficacia parroquial,
sin ser parroquia San Segundo durante la ocupacion inicial de los frailes, provo-
card la aparicién de tensiones notables entre las iglesias parroquiales de la ciudad
y el monasterio de Nuestra Sefiora del Carmen de San Segundo. También es cier-
to que los mismos carmelitas aspiraban a la conversién del conjunto conventual
en sede parroquial. De ahi que, luego, el benedictino fray Luis Ariz recupere que
la iglesia de San Sebastian ya era parroquia en el afo 1258, avalada, ademads, por
la presencia del crismén constantiniano: «E luan, clérigo de San Sebastian que oy
es la yglesia de San Segundo, monasterio de frayles carmelitas descalgos, confir-
mo tiene el labaro de Constantino» (Ariz, 1607: 1, P 10, 36 v.).

Los frailes vivirdn en un edificio de planta rectangular e irregular de dos plan-
tas junto al lienzo norte de la iglesia y adosado a la pequefa sacristfa. La comu-

111



Béveda de cascarén con la decoracién alegérica de la Eucaristia (afios 1600-1610).

nicacion del convento con el templo se hacia mediante una puerta adintelada
abierta en el mismo muro. Las intervenciones de los religiosos descalzos en la igle-
sia son minimas. Se respeta en su integridad el monumento, tanto la cubierta de
madera de tradicién mudéjar como capillas, elementos sustentantes, arcos y otros
componentes. Tal vez se abriera un arco carpanel y un 6culo en la fachada oeste.
Es segura la intervencién de los carmelitas en la decoracion de las bévedas de los
tres absides, unos frescos mediocres que representan a algunos personajes del
Carmen Descalzo, con los escudos de tres estrellas y el lema de la orden funda-
da por santa Teresa (Viderunt Gloriam Domini). Aunque M.2 Margarita Vila Da Vila
supone que el coro se edifico en el afo 1519, es casi seguro que fuera una obra
de los frailes descalzos, entre otras razones porque la estrechez del presbiterio y
la acumulacién de monjes hizo necesario levantar un rudimentario coro alto
sobre dos columnas de granito para las funciones celebradas entre los aflos 1600
y 1610. Otras edificaciones pudieron construirse al tratar de mantener el hospital
de San Segundo, casas situadas probablemente en la zona del mediodia, junto a
los huertos que poseerian los frailes en las cercanias del viejo palomar musulman.
Enfrente de la puerta abocinada de la ermita, al lado meridional, se levant6 un
edificio de planta rectangular, con dos niveles y una galerfa adintelada que mira-
ba al sur, utilizandose algunas dependencias como hospital de peregrinos y otras

112



como corrales, almacenes y caballerizas a lo largo del siglo XVII. En esta centuria,
acaso coincidiendo con el asentamiento de los frailes, se construiria asimismo una
pequeia casa adosada a los muros orientales de la iglesia, destindndose al cape-
llan mas tarde o al mullidor de la cofradia o al sacristan del templo. Paulatina-
mente se irfa formando y consolidando el «atrio de San Segundo» o la plazuela
del arrabal del Puente (que ya aparece en la panoramica del holandés Anton Van
der Wyngaerde), anadiéndose hacia el este otro edificio de dos plantas que ser-
viria como posada. Al norte del monasterio estaban unas tenerias cercanas al rio.
Las cercas de todos estos lugares debieron ser sumamente rudimentarias, pues los
cofrades, cuando recobran la posesién de la iglesia, se ven obligados a reformar
gran parte del caserio y construir unos muros limitando las huertas y zonas adya-
centes a la ermita (tenerfas, batanes). Estas paredes de mamposteria y remate en
ladrillo separaban el territorio del monasterio de las curtidurias junto al rio, cono-
ciéndose el muro en la tradicién popular, seglin Serafin de Tapia, como «cercado
de Inquisiciény, pared que se dirigiria directamente hacia el puente romano sobre
el Adaja formando parte del camino occidental de la muralla para encauzar toda
la ribera del rio, dejando a un lado la magbara morisca y dirigiéndose hacia las
eras de la ciudad y a la Dehesa del Brasero, lugar donde eran quemados los reos
ofrecidos al poder civil por el Tribunal del Santo Oficio (el «brasero de la dehe-
sa», en las cercanias del puente de Sancti Spiritus). Otras obras menores en la igle-
sia, como un pequefio éculo abierto en el muro del mediodia que coincide con
el cenotafio de Juan de Juni, a manera de rudimentario transparente, tal vez sean
posteriores, al igual que la remodelacién del cementerio carmelita que, ubicado
junto a la porterfa del convento o al lado del arco carpanel del poniente, se tras-
ladaria mas tarde al propio atrio, en donde todavia se conservan, aunque segura-
mente transportadas, algunas lapidas de vecinos y cofrades de la hermandad (tin-
toreros, bataneros, molineros, mercaderes, etc.).

La insistencia que desde 1597 hasta 1600 habian mostrado los carmelitas
descalzos por su desplazamiento desde Mancera a Avila, la abierta acogida del
obispo Otaduy a estos frailes, los largos acuerdos, las continuas reuniones y los
tramites entre el concejo, el convento y la cofradia quedan en el olvido cuando
los frailes toman posesion del lugar del Adaja. El impacto sobre la ubicacién y vida
cotidiana del nuevo convento debi6 ser tal que a los pocos dias los seis carmeli-
tas perdieron cualquier esperanza de poder mantenerse en el lugar. Alegaban, en
primer lugar, la continua humedad del rio, el frio viento gallego que soplaba del
norte y las numerosas enfermedades que padecian los frailes. A continuacién se
quejaban de la escasa habitabilidad del lugar, cémo junto a las celdas, en el muro
norte del convento, constantemente, tenian que soportar «cosas muy indecentesy
(¢por la cercana «estancia de las emparedadas» mencionada por Ariz?) y, por ulti-
mo, cémo todos los moradores permanecian en un persistente desasosiego. Las
mismas razones sociales y morales que justificaron, para el obispo Manrique de
Lara, el traslado del cuerpo de san Segundo a la catedral, se repiten por parte de
los carmelitas descalzos. Sin embargo, el proceso para iniciar un nuevo cambio
de domicilio sera largo. En primer lugar por el compromiso moral adquirido con

113



114



115



Convento
Sacristia

Hospital, Caballerizas, Almacenes (s.XVI - XVII)

IB1
D]

Vivienda Capelldn, Mullidor, Sacristan (s.XVII)

Monasterio del Carmen de San Segundo (1600-1610).

Diseno grafico: Jests Ferrer Garcfa.

116







el obispo Otaduy, que siendo patrén y fundador del convento persistia en su
mantenimiento. En segundo orden, las amplias y estrictas capitulaciones que el
prior y los demds frailes tuvieron que firmar con los regidores, por un lado, y los
patronos de la cofradia del Adaja. Ademas, los hermanos de San Sebastian y San
Segundo estrechaban su seguimiento ante la nueva fundaciéon carmelitana,
haciendo hincapié en que los frailes habian ocupado el hospital y construido
algunas celdas, contraviniendo los acuerdos sobre el nimero de descalzos y la
jurisdiccién sobre el hospital, todavia disputada entre el cabildo y la propia her-
mandad, instando el capitulo catedralicio al doctor Chacén vy al licenciado Fran-
cisco de Salamanca para que determinaran lo mas conveniente. «El sefior racio-
nero Gaspar Davila de la Pefia, patrén de San Segundo, dixo que los frayles, que
estan en la yglesia de Sant Segundo, se an entrado en el ospital y an hecho algu-
nas celdas sin licencia suya ni del cabildo, que da quenta dello a sus mercedes
para que determinen lo que conbenga»?.

A los pocos dias (15 de noviembre), se ordena al maestrescuela del cabildo
que investigue en los archivos para localizar algunos papeles sobre el patronazgo
de San Segundo y solucionar el caso interpuesto por el racionero Dévila. De paso
se pondrian en orden todos los documentos referentes a los patronazgos del
cabildo catedralicio (1600, diciembre, 1). Una vez vencida la resistencia de don
Lorenzo Otaduy, que habia visitado el monasterio del Carmen en San Segundo,
los frailes inician las gestiones para mudarse a otro lugar, si bien el mencionado
nuncio Campegio insistird veintiséis afos después que el cambio del convento
desde la iglesia de San Segundo al barrio de Las Vacas fue «efectuado sin licencia
del citado obispo».

A los escasos meses de su estancia junto al rio se acopian los problemas para
los frailes descalzos. No sélo se trata de un ambiente enrarecido y extrafio para
los carmelitas en un barrio escasamente respetado por las instituciones de Avila;
también se apreciaba un malestar generalizado por parte del convento de San
Francisco, primero, y de las parroquias abulenses. La incidencia de la crisis eco-
némica sobre la subsistencia ciudadana hace mella en las organizaciones, rela-
ciones y vinculaciones eclesidsticas. No era nueva esta situacion, pues desde
mediados del siglo XVI se habian precipitado los pleitos y litigios sobre los ani-
versarios, enterramientos, cabos de afo, cuartas de funeral, testamentos y matri-
culas de feligreses entre parroquias y monasterios urbanos. A medida que avan-
za la crisis material, agravada la situacién de la ciudad por el malestar social e ins-
titucional por la presencia de numerosos moriscos, recelosos los abulenses de los
barrios altos por la abundante poblaciéon activa, artesana e industrial en los
barrios periféricos, era normal, en el marco de inactividad productiva y aparien-
cia social de los grupos dominantes, la abundancia de intrigas y disputas en torno
a los feligreses fallecidos, enfrentamientos juridicos y competencias econémicas
entre unas instituciones y otras, particularmente entre las organizaciones ecle-
siasticas seculares y regulares. En este sentido se tiene que entender el pleito y la

9  A.C.A. Actas capitulares. Libro 33, s. num., 1600, noviembre, 3. Avila.

118



posterior concordia entre el monasterio de Nuestra Sefiora del Carmen vy las
parroquias de la ciudad'0. En 2 de marzo de 1601 se habia planteado en el cabil-
do un primer informe acerca de este problema entre el convento vy las otras ins-
tituciones eclesiasticas. De acuerdo con las actas capitulares, «leybse en este
cabildo una carta del sefior obispo escripta en Arenas a los veinte y seis dias de
febrero pasado con otra carta que abfa escripto a su senoria el convento de Sant
Segundo desta ciudad, en razén de las quartas de funeral de los que se entierran
en la dicha yglesia de Sant Segundo, y abriéndola, oydo y entendido, trataron y
confirieron, y abiendo dado sus votos que si los dichos frayles no se hallan azer
a dar las dichas quartas a los curas y beneficiados de las parroquias desta ciudad,
que se siga el pleyto y el cabildo ayuda a los beneficiados; y cometieron al sefor
canénigo Diego Sudrez Cimbrén que dé quenta desto al presidente del cabildo
de San Benito y que se le entreguen las dichas cartas para que luego se les ponga
el pleyto». El canénigo Camargo insistird en otra sesién capitular (19 de marzo)
en que alcanzara alguna composicién razonable y justa entre los beneficiados y
los frailes descalzos. La escritura de concordia referida esta avalada por el pro-
vincial de Castilla fray Alonso de los Angeles y los frailes Eutropio del Carmelo,
prior, y Francisco de la Madre de Dios, Andrés de la Concepcion, Jerénimo de
San Eliseo, Sebastian de la Encarnacién, Diego de San Bartolomé, Antonio de San
Alberto, Alberto de la Concepcién, Francisco de San Pablo, Cristébal de Santa
Maria y Antonio de la Madre de Dios, cinco frailes mas que en el mes de agosto
de 1600 cuando se fundé el convento, si se incluye en el listado a fray Francisco
de la Madre de Dios, que, aunque aparece en numerosos documentos del Car-
men Descalzo, es probable que asistiera como general de la orden a la firma de
la concordia. A pesar de las quejas e incomodidades alegadas por los frailes des-
calzos desde el primer momento de su estancia en la ciudad, el convento crece.
De los iniciales fundadores vive todavia junto al Adaja fray Diego de San Barto-
lomé, mientras que los demés o murieron con el paso del tiempo o fueron tras-
ladados a otras fundaciones de Teresa de Jests y Juan de la Cruz. Las ocho parro-
quias abulenses habfan presentado una protesta sobre la apropiacién de las
ofrendas funerales de los parroquianos de la iglesia de San Segundo —probable-
mente la categoria de parroquia estaba recientemente adquirida— de acuerdo
con un privilegio papal de Clemente VIII. Asumiendo la oposicién al manteni-
miento del pleito y reconociendo los derechos parroquiales a administrar los
sacramentos, asistir a los muertos en sus procesiones y sepulturas, los frailes de
San Segundo renuncian a percibir cualquier derecho integro de pan, vino y cual-
quier otra ofrenda funeral, indicandose asimismo la renunciacién a recibir otro
bien procedente de la cuarta funeral, novenas y cabos de afio, excepto aquellos
bienes establecidos para los monasterios de frailes y monjas de la ciudad (Santo
Tomas, San Francisco, etc.). El problema estribaba en que las parroquias urbanas
ya habian ganado los suficientes pleitos sobre la percepcion de los derechos de

10 A.D.A. San Vicente. Caja 12. Legajo 11. Docs. 1 B'y 1 C (copia de Vicente del Hierro).
Pap., siglo XVII (1602, junio, 20. Avila), 220 x 315, 4 fols. Concordia entre el monasterio de Nuestra
Sefiora del Carmen de San Segundo de Avila y las ocho parroquias de la ciudad sobre los derechos de
funerales, ofrendas y cuartas de los feligreses abulenses. Vid. Ferrer (2004: 177-180).

119



enterramientos, funerales y aniversarios. En la empobrecida economia abulense,
las disputas entre los monasterios y parroquias, y entre las ocho iglesias parro-
quiales entre si, empezaron a ser frecuentes. Los cepos vacios, las mezquinas
limosnas en las festividades, contadas mandas y aniversarios, menores dotacio-
nes, junto con el severo control institucional sobre parroquias, cofradias, cape-
llanfas y obras benéficas —consecuencia del Concilio de Trento— provocaron un
deterioro material cotidiano de las organizaciones clericales. La concordia entre
el convento de carmelitas y las parroquias se alcanza el dia 20 de julio de 1602
ante el escribano Vicente del Hierro.

Evidentemente, tras dos afnos escasos de permanencia de los frailes en el rio
Adaja las cosas no podian ir peor para la nueva fundacién: desérdenes vergon-
zantes en los arrabales del Puente, mediocre aceptacién por parte de los vecinos,
inclemencias fisicas, enfrentamientos con las parroquias. No serd la Gnica sorpre-
sa en las primeras décadas del Carmelo Descalzo. Mientras tanto, los frailes deci-
den celebrar la fiesta de san Segundo en los primeros dias del mes de mayo de
1601, tal vez fuera una imposicion para unos clérigos regulares mas preocupados
en esos momentos por la propia subsistencia. De hecho, algunos frailes se aleja-
ron de la vida conventual al ocupar otros cargos. Sera el caso de un nuevo miem-
bro del Carmen, fray Francisco de Santiago, que por orden del provisor empieza
a servir el beneficio y vicaria de Cebreros desde el mes de febrero de 1606, per-
cibiendo 3 reales de salario al dia'. De la lectura del acta capitular del 27 de abril
de 1601 se deduce que el cabildo, por medio del arcediano de Avila y los cané-
nigos Sudrez y Chacén, instaron a los frailes a celebrar la fiesta con visperas, misa
y sermon; éste serfa predicado por el prior del monasterio, «sin que por ello pre-
tendan [los frailes] tener derecho a predicar al dicho sefior quando fuese alld en
procesion el cabildoy, sino que en adelante predicara quien fuera designado por
el obispo. Los carmelitas aceptan las condiciones. De ahi que a los pocos dias se
retina el racionero Garcia de Mena con el superior del monasterio para garanti-
zar la festividad del 2 de mayo y negociar sobre otros asuntos tratados en la sesién
del cabildo. No sé si como una decidida colaboracién y con el consentimiento
del obispo, los frailes resuelven de nuevo ocupar unos espacios no adjudicados
inicialmente (habian hecho lo mismo unos meses antes al habilitar unas depen-
dencias para celdas en el hospital). La ausencia de una gran propiedad monasti-
ca, la diferente territorialidad entre los conventos de Santo Tomas, Sancti Spiritus,
San Francisco y otros, provocé la posesién inmediata, aunque no juridica, «de
todo lo que cae junto al dicho monasterio», es decir, un huerto que habia sido
encensuado por el canénigo de Segovia Pedro de Guemes, conocido luego como
el «huerto de los capellanesy, y otra huerta del cabildo de San Benito'2. Aunque

11 A.C.AA. Actas capitulares. Libro 36, fols. 173 v.-174 r., 1606, julio, 5. Avila.

12 A.C.A. Actas capitulares. Libro 33, s. num., 1601, julio, 4 / julio, 27 / agosto, 8. Probable-
mente se trate del mismo huerto que en el afio 1525 el entallador Cornieles de Holanda vende a Alva-
ro de Henao, «un huerto que yo he e tengo en los arrabales desta dicha cibdad, ques sito cabe la igle-
sia de senor San Segundo desta dicha cibdad, el qual dicho huerto ha linderos, de la una parte, con una
cerca de Cristobal Hidalgo, clérigo desta cibdad, e de la otra parte linda con un huerto de Diego de Due-
fas, clérigox. Vid. M.2 ). Ruiz-Aytcar, Vasco de la Zarza..., op. cit., Doc. 13 F (1525, abril, 11. Avila).

120



el hecho fue denunciado ante el cabildo por el doctor Jeronimo Ruiz de Camar-
go, presidente de los capellanes, solicitando justicia y que le «ayuden los letrados
y agentes del cabildo», en otras sesiones se especifica que por el primer terreno,
donado a los capellanes con algunas cargas, los frailes tendrian que pagar un
censo, concretandose que a los cuatro anos, en agosto de 1605, los carmelitas
depositarian «comprados otros quinientos y veinte y siete mrs. que rentaua el
dicho guerto, comprados y situados de censo al quitar cada ano en esta ciudady.
Si se incumpliera este concierto estarfan obligados a pagar 18.000 maravedies.
Del otro huerto no se sabe nada, Gnicamente que los frailes no encontraron
demasiados obstaculos en su usufructo. Los descalzos habian recurrido de nuevo
al obispo don Lorenzo Otaduy, solicitando que hiciera lo mas conveniente por
medio de una santa visita. Aparentemente, las consecuencias fueron favorables
para el Carmen Descalzo. Sélo la proteccion y el tesén del obispo parecen obli-
gar a los frailes a permanecer en la vieja iglesia de San Sebastidn. A pesar de cier-
tos incumplimientos de las clausulas de los dias 1y 8 de julio de 1600, no es de
extranar, pues, que la fisonomia del barrio apenas variara en estos afios del Seis-
cientos.

Lo mas sorprendente —aunque algo caracteristico de las sociedades institu-
cionales del Antiguo Régimen— es la permanencia del pleito, o, mejor, el recuer-
do de un derecho aparentemente perdido o rechazado por los frailes carmelitas.
Al igual que otros litigios que se mantienen durante varios afios (un pleito entre
el monasterio de Santo Tomds y la basilica de San Vicente sobre la cuarta funeral
de una familia ocupa varias décadas del siglo XVI), los padres carmelitas de Santa
Teresa insisten en 1780 en presentar un recurso sobre los derechos de funerales
denegados a la orden del Carmen ciento setenta y ocho anos antes. En 1780, el
9 de diciembre, el licenciado don Fernando Moreno, abogado defensor del clero
y obispado de Avila, emite un dictamen sobre la cuarta funeral’3, en que men-
ciona la presentacién de una instancia, por parte del prior del convento de La
Santa, sobre la cuarta funeral. El pleito viene de largo, pues en los afos 1627 y
1633 el Tribunal de la Nunciatura habfa emitido una sentencia y una ejecutoria
respectivamente. Por otra parte, el tribunal eclesidstico de Avila también se habfa
pronunciado sobre este asunto en el dia 20 de febrero del afio 1623. Segtn esta
documentacién, las parroquias abulenses podian percibir la cuarta funeral de
todos los feligreses que se enterraran en los conventos de Santa Teresa y San José,
ambos del Carmelo Descalzo de Avila. El licenciado Moreno trata de rebatir los
derechos adquiridos por los curas parrocos de Avila, alegando un problema de
procedimiento en la concordia anteriormente mencionada (de los frailes carme-
litas) y una ejecutoria a favor de las parroquias del 20 de mayo de 1602. No satis-
fecho con todo esto, el abogado hace concebir a los frailes algtn atisbo de triun-
fo al tener, de acuerdo con el propio Fernando Moreno, un as en la manga. Con-
sidera como un documento esencial el testimonio dado y firmado por Juan Gon-

13 A.D.A. San Vicente. Caja 12. Legajo 12. Doc. 12 D (1780, diciembre, 9. Avila). Dictamen
del licenciado don Fernando Moreno, abogado defensor del clero, sobre la satisfaccién de la cuarta
funeral del convento del Carmen de Avila.

121



zalez, en 8 de julio de 1623, referente a una carta de pago dada por don Pablo
Verdugo de la Cueva, cura rector de San Vicente, a favor del prior y religiosos del
convento del Carmen Descalzo (en ese momento ubicado en la calle Empedra-
da) por valor de 392 reales de vellén, «que confié —el parroco— hauer reciuido de
los curas y beneficiados como correspondientes a diferentes quartas funerales de
los entierros que se haufan hecho en el citado combentox. Fiado en su victoria, si
los curas parroquiales no presentan otros documentos para oponerse a la preten-
sion de los religiosos de La Santa, el licenciado Moreno asegura el efectivo cum-
plimiento a partir del dictamen elaborado, resefiando que el escrito presentado
hace afos por el sacerdote Verdugo «lejos de producir este documento ventaja
alguna a los curas, les perjudica no poco, puesto que del mismo hicieron uso los
religiosos en un recurso de propiedad para acreditar que en conformidad del auto
de amparo de posesion que aquellos obtuvieron, aufan satisfecho las quartas
funerales debengadas asta entonces, sin cuio requisito no les era facultativo para
oponer la demanda de propiedad referida en el mismo auto». No fue el Gnico
pleito que tuvieron que afrontar los frailes de santa Teresa.

Los diez afos pasados junto al rio Adaja debieron ser interminables para los
frailes carmelitas. Para subsistir vendieron, con permiso del provincial, unas casas
«de poco precio, de cuya retencién no se sigue el provecho y utilidad que se le
seguirfa de venderlas y emplear su precio en renta»14. Todavia bajo la mitra de su
protector inician el alejamiento de las indecencias del arrabal del Puente, buscan
casas, se justifican ante el concejo y persiguen, tras varias gestiones, un lugar mas
comodo, unas viviendas en el barrio de Las Vacas: directamente a la boca de uno
de los monasterios mas poderosos de la ciudad, el de los dominicos de Santo
Tomas. No obstante, deduzco que el proceso fue mas largo que el resefiado por
los cronistas abulenses y el Libro de la fundacién. En 1610, aparentemente, se ini-
cia una etapa euférica de cara a la galerfa para el convento de Nuestra Sefiora del
Carmen de San Segundo. En el dia 18 de marzo de 1610, el notario apostdlico
Agustin Sudrez cita a los frailes del Carmen para discutir acerca de un breve pro-
cedente de Salamanca. Cuarenta dias después, llega al cabildo el prior del con-
vento para informar a sus miembros sobre un escrito para esclarecer la vida,
muerte y milagros de Teresa de Jesus: «El padre prior del conbento de los carme-
litas descalgos de Sant Segundo, desta giudad, entré en este cabildo y dixo que
con la satisfagién que toda su orden tiene de la merced que este cabildo les haze,
le a mouido dalles quenta cémo an llegado las Gltimas letras remisoriales para
aberiguar la vida, muerte y milagros de la esclarecida virgen madre Theresa de
Jhests, fundadora de la religién y reformacion de los carmelitas descalgos; las
quales letras vienen cometidas por la congregacion de cardenales descritos a su
sefioria, el sefior don Laurengio Otaduy Abendafo, obispo desta sancta Iglesia, y
su seforia gusta que la presentacion destas letras se haga pablicamente y auién-
dose de hazer sin el fauor de sus mercedes, a quien suplica honren este acto que

14 Archivo Histérico Nacional. Madrid. Legajo 305. Doc. n2 391, Avila. Convento de San
Segundo, 1608, julio, 3; en T. Sobrino Chomén, San José de Avila. Historia de su fundacién, Avila, Ins-
titucion «Gran Duque de Alba», 1997, p. 314.

122



rescibirdn mucha merced,en razén de lo qual hizo un razonamiento muy cum-
plido el sefior dean por todo el cabildo, y le respondié que su peticion era muy
justa y se mirard por sus mercedes como es razén. Y con este fin se fue el dicho
padre prior»15. Algunas conclusiones se pueden extraer de esta sesion. En primer
lugar, el efecto propagandistico y disuasorio que buscan los carmelitas sobre el
cabildo y, sobre todo, el obispo. Segundo, aparentemente la pérdida de confian-
za de don Lorenzo de Otaduy sobre su fundacién del Carmen en el Adaja, tal vez
por las certidumbres que tenia acerca de la basqueda de una nueva ubicacion del
convento por parte de los frailes, acaso por la aparicién de los primeros sintomas
de una larga enfermedad. Y por (ltimo, el recurso a una inmediata beatificacion
de Teresa de Jesls para aplacar y disimular un traslado domiciliario. Al final, el
cabildo determinara que al dia siguiente, el 29 de abril, repiquen las campanas
de la catedral y de todas las parroquias para leer en la capilla mayor las letras de
las bulas sobre Teresa por el sefor obispo, que entraria en la iglesia con mdsica
de los ministriles. Todo el tiempo estarian sonando las esquilas; por la noche,
durante las oraciones, se pondrian hachones y luminarias en las cercanias del
templo mayor y en los alrededores de la ermita de San Segundo. A los pocos
meses, el convento del Carmen pide prestado al cabildo, no se sabe para qué,
unos brocados y un brasero de plata'®.

Volviendo al desplazamiento de los carmelitas de su lugar original, las fuen-
tes (Ferndndez Valencia y documentos del Archivo de La Santa, fundamental-
mente) insisten en un posible traslado en el afio 1610. Ahora bien, se pueden
destacar otros procesos. En primer término la larga enfermedad del obispo, pues
desde diciembre de 1610 los miembros del cabildo muestran su preocupacién
por la salud de prelado, buscan médicos, anulan sus visitas a la di6cesis. Es en este
momento cuando los frailes indagan y localizan nuevos aposentos. Marchan al
nuevo edificio, entre los barrios de Las Vacas y La Trinidad, pero a los pocos dias
las bravuconerias de los estudiantes de Santo Tomds les obligan a abandonar la
nueva fundacion, regresando a San Segundo, junto al denostado rio. En octubre
de 1612 aln permanecen junto a la ribera cuando el prior, fray Andrés de la
Madre de Dios, insta al cabildo para que redacte una carta destinada al proceso
de beatificacion de la fundadora'”. Aprovechando la ausencia del obispo (el obis-
po electo era el de la diécesis de Oviedo durante unos meses), o bien en los
momentos iniciales del mandato definitivo de Juan Alvarez de Caldas (1612-
1615), el mismo electo anterior, los frailes carmelitas se trasladan al otro barrio

15  A.C.A. Actas capitulares. Libro 37 (1608-1610), fols. 252 r. y 288.

16 A.C.A. Ibid.., fol. 285 v.: «El sefior chantre suplicé a sus mercedes le hiziesen merced de
prestar al convento del Carmen los brocados y el brasero, y le hizieron la merced de los brocados; en
quanto al brasero de plata contradixeron el sefior Hernando Ramirez, canénigo, Juan Gutiérrez y
Mena, racionerosy.

17 A.C.A. Actas capitulares. Libro 38 (1611-1612), s. num., 1612, octubre, 12. Avila: «Con-
bento de San Segundo. Por parte del prior y conbento de San Segundo desta ciudad entraron en este
cabildo dos padres deste conbento de San Segundo y pidieron una carta para que se sirua de beati-
ficar la madre Theresa de Jesls; cometieron cometieron [sic] al sefor canénigo Hernando Ramirez
que ordene y despache luego».

123



durante dos aflos, momento que coincide con la reanudacién de la contabilidad
de la cofradia de San Sebastian y San Segundo por el mayordomo Juan Lépez. Sin
embargo, se trata de una ocupacion momentanea, es decir, durante cuatro afos
(1610-1614) los carmelitas parecen oscilar entre su residencia inicial junto al rio
y la estancia esporadica en el barrio de Las Vacas. Durante estos cursos la cofra-
dia retoma las cuentas de la iglesia, las abandona de nuevo vy, finalmente, las
asume ya sin interrupcion desde 1615 hasta el definitivo alojamiento de los frai-
les en la calle Empedrada.

Se desconoce con exactitud la ubicacién del segundo convento carmelita-
no, aunque no serfa de extrafar que se situara en las cercanias de la iglesia de la
Santa Trinidad, en las ruinas de un hospital que, segliin Bartolomé Ferndndez
Valencia, se destinaba a recoger pobres peregrinos y pasajeros. El mismo sitio
pudo estar ocupado por moriscos antes de la expulsién del ano 1611, en unas
barriadas (Las Vacas, La Trinidad) densamente habitadas por los moros de origen
granadino desde 1570. Precisamente en estos lugares se localiz6 desde 1482 el
almagid nuevo o de la Moreria del Berrocal. El sitio les debi6 parecer cémodo a
los frailes, sin humedades, con una buena orientacion al sur y al este y alejado
de los malos e intensos olores provocados por las curtidurias del torrente Adaja.
A pesar de las reducidas dimensiones que ocupan los carmelitas en el barrio de
Las Vacas, a unas 481 varas del monasterio de Santo Tomas, los frailes contaban
con un pequefio huerto y unos aires relativamente impolutos. Llegaron a estas
habitaciones siete frailes, con Martin de la Madre de Dios como prior. Se cono-
ce por la documentacién existente en el Archivo de La Santa que estos siete pro-
fesos no llegaron a colocar el Santisimo Sacramento en las recién adquiridas
viviendas: «pudo ser que temiesen alguna indecencia; i si ésta fue la ocasion, la
experiencia enseii6 quan acertado fue el consejox. Transcurridos cuatro dias, al
siguiente se forma la primera algarada cuando por la manana los estudiantes
seglares de la universidad de Santo Tomas atacaron la casa del Carmelo, derri-
bando las puertas, abriendo los portillos y asaltando los tejados. Las rivalidades
monadsticas y los recelos vecinales explican el incomodo trénsito de los carmeli-
tas descalzos en este barrio cercano a la zona de influencia de los dominicos.
Aunque ya protegidos por las altas jerarquias del Estado (el duque de Lerma pri-
mero, luego el conde-duque de Olivares), los frailes no encontraron la acogida
necesaria en las colaciones abulenses. Al afo de los sucesos citados protagoniza-
dos por los frailes y los estudiantes, los primeros ocupan de nuevo las moradas
abandonadas. Pocos anos después, en 1614, los frailes, con fray Andrés de la
Madre de Dios como prior (segtn el Libro de la fundacion y J. Tello Martinez; o
el prior era fray Juan de San Eliseo, en la version del beneficiado de San Vicente
B. Fernandez Valencia) el obispo Alvarez de Caldas muda el convento a la calle
Empedrada, al hospital de Nuestra Sefiora de la Misericordia, en las cercanias del
cementerio que alli existia, mencionado en 1607 por el benedictino Ariz e iden-
tificado por Serafin de Tapia como el «honsario que fue de los moros» en la pri-
mera década del siglo XVI. «Habian estado en el mismo sitio algunos de los
moriscos antes de su expulsion; y en estas casas, derribando unos tabiques, se

124



Capilla del convento carmelitano de la Empedrada, Avila.

hall6 una carta de la santa madre Teresa, y sobre tan buen principio se hizo esta
fundacién. Fue este el primer convento de la religiéon que tuvo por titular a la
santa» (B. Fernandez Valencia, «Tratado segundo. De las fundaciones»)18. De
nuevo, en las cercanias de las casas carmelitanas habia surgido un antiguo alma-
gid, la mezquita de la Alquibla, en la calle Empedrada, durante los siglos XIV y
XV. Veintid6s afos se mantienen en esta zona urbana los frailes descalzos, posi-
blemente dedicados a las labores hospitalarias, la direccion y supervision del
nuevo monasterio por fray Alonso de San José en la casa natal de Teresa de Jests,
adquirido el solar en 1630, y la construccién de una pequefia capilla en el mismo
lugar de la Empedrada.

La llegada de los frailes a la Empedrada estd marcada por la beatificacion de
Teresa de Jesis. A medio camino entre varios lugares (el rio, el barrio de Las
Vacas, la calle Empedrada), el cabildo asume ya la definitiva huida de los carme-
litas del arrabal del Puente, tratando de buscar un nuevo patrén para San Segun-

18 Las casas fueron vendidas por el vecino Cristébal Lépez a los carmelitas descalzos, dirigi-
dos por el prior fray Martin de la Madre de Dios, que «eligié unas casas pequefas que habfan deja-
do unos moriscos en la calle Empedrada, y sitio tan penoso que era un derrumbadero, que el querer
bajar a él ponia horrors. A.C.S. Caja IV (1614).

125



126



do19. Luego, la noticia de la beatificacién de la madre Teresa de JesUs servira para
marcar el inicio del esplendor carmelitano, aunque, a la par, reflejara la azarosa
relacion entre la comunidad urbana, el cabildo y el concejo y la comunidad mas-
culina del Carmelo20. El capitulo catedralicio recibe la notificacion en 27 de mayo
de 1614, proponiendo una visita a los lugares de los carmelitas en la ciudad (des-
calzas de Las Madres y descalzos de San Segundo (oficialmente los frailes siguen
residiendo junto al rio, ocasionalmente en Las Vacas e intentando acomodarse
definitivamente en la Empedrada). Mientras, los representantes concejiles deci-
den enviar una embajada al cabildo para que «se determine de hazer una gran
demostracion celebrandola con mucho regocijo...». «Luego entr6 el padre prior
del conbento de Sant Segundo descalgos desta ciudad y dio las gracias al cabildo
de la merced que les aufa hecho de besitar a su conbento y auerles dado la nor-
abuena de la beatificacion de la madre Theresa de JesUs, de que estauan tan con-
tentos que quisieran poder hazer vna gran demostracion de regocijo, y suplica a
sus mercedes que por su parte ayuden a esta causa que por su parte quede ofre-
ger en su combento y el de las madres descalcas desta ciudad, que reconocidas
de las mercedes que el cabildo les haze en todas ocasiones y otras palabras de
mucho reconocimiento. El senor dean le dio las gracias de su venida y ofrecié que
todo lo que el cabildo pudiere hazer de su parte lo harfa». A continuacién inter-
vinieron los arcedianos y los representantes urbanos para contestar a los conven-
tos de frailes y monjas del Carmen e iniciar los tramites para preparar las fiestas
de Teresa Sanchez de Cepeda y Ahumada por su beatificaciéon. Comienzan el dia
19 de agosto de 1614 por la noche, «con ynbenciones de fuego, y a los veinte la
procesion y otro dia toros y canas en el Mercado Chico, y otro dia en el Merca-
do Grande, y comedias en esta sancta yglesia y en la plaga del Mercado Chico, y
que para la procesion se coloquen los curas de los lugares de tres leguas alrede-
dor desta ciudad...». A instancias de los carmelitas descalzos se decide «no se
hagan comedias en esta sancta yglesia..., que se hagan en la placa donde la ciu-
dad determinare». Ademas se especifica que con «la furia del agosto» (eran fre-
cuentes las suspensiones de sesiones del cabildo por el calor) no se desplacen los
curas a la ciudad. Por el contrario, se aprueban luminarias, un par de danzas, una
corrida de doce toros y la misica de los ministriles, ademds de una comedia de
la Santa «por una compaiia de comediantesy» y para los sefiores (caballeros) «una
colaziéon muy espléndida a costa de la ciudad». Pero los carmelitas descalzos, en
medio de las tensiones con el cabildo a raiz del abandono de los edificios junto
al Adaja, no llegan a participar en las fiestas en honor a Teresa de Jests, pues en
principio «no concurrieron por guardar el orden que el padre general avia pues-
to de no exceder el tenor del breve de la beatificacién de la Madre Santa Teresa,
ni quanto al tiempo de celebrarla, ni quanto a lo que en el breve no venia expre-
sado, y assi se guard6 con toda puntualidady.

19 A.C.A. Actas capitulares. Libro 39 (1613-1615), fol. 113 r.: «Sant Segundo. Proptsose en este
cabildo que los frayles de Sant Segundo, carmelitas descalgos, se an mudado a otra parte y quando
entraron alli el cabildo tenfa el patronazgo de Sant Segundo, pues ahora se han ydo conviene que se
buelua a nombrar patrén, determinaron que se mire en los archiuos qué razén hubo para nombrarle».

20 A.CA.Ibid.., fols. 132 v., 133, 134, 156, 159 1., 167 v. y 168 r.

127



Tira y afloja en esta ciudad, tensiones esporadicas entre los poderes concejil
y eclesiastico, hablando de 1614 y no de épocas actuales, el cabildo decide tras la
celebracion de las fiestas, en una sesion del 23 de agosto, que ningtin miembro de
dicho cabildo asista a otras fiestas, que «no se tome enfado con la ciudad» debido
a que con la asistencia de tantos forasteros «la ciudad tubo tan mala orden en guar-
dar el lugar que se deue al cabildo que no se baya oy alla...». Continuaran los fes-
tejos un mes y medio mas tarde, segtin el acta del 23 de septiembre de 1614:

Procesion general por la santa madre Theresa de Jests que a de salir desde las
madres descalzas hasta los descalzos. Los sefiores maestrescuela y Hernando Rami-
rez, can6nigos comisarios para dar quenta al sefior obispo de la enbajada que hizo al
prior de los descalzos carmelitas desta ciudad acerca de celebrar la fiesta de la cano-
nigacion de la santa madre Theresa de JesGs refirieron como abian estado con su
sefiorfa y que el padre prior pretendia se celebrase la fiesta con su octaua conforme
al breue y ligengia que tienen de su seforfa en esta manera: que el domingo cinco
del mes de octubre el cabildo fuese en progesion a la yglesia y monasterio de las des-
calgas por ser el primero que fundé la santa y allf tenfan la ymagen de la sancta, y se
dixe misa y sermén, y luego los dias de la semana fuesen haziendo la fiesta las 6rde-
nes en la forma y como cuando estd aqui nuestra Sefiora de Sant Soles. Y que el
domingo siguiente estubiesen conbocados en esta ciudad los curas de los lugares de
seis leguas a la redonda con las cruzes de sus iglesias y todos los clérigos de orden
sacro y que avisen a la ciudad y las 6rdenes y cofradias y con el cabildo se hiziese
una procesion muy solemne y llebasen la sancta desde las descalcas al combento de
los descalgos. Y que a esto auia respondido su sefiorfa que en quanto a conbocar los
curas que en ninguna manera darfa ligengia para ello, porque seria de mucha costa
a las yglesias y que en lo demds parecia que hera salir muchas vezes el cabildo y que
a lo menos segunda vez que un seforfa no yria, que diesen quenta dello al cabildo.
Y abiendo oydo y entendido lo susodicho, sus mercedes trataron y confirieron y les
parecio que respecto de las muchas fiestas que en otros cabos se hazen en orden de
la sancta y por ser natural desta ciudad y donde se hizo la primera fundagién y casa
que sucedera pocas vezes, que no es razén que el cabildo repare en salir dos vezes,
que se suplica a sus sefiorfas vengan en ello y que se sirua de honrar la dicha proce-
sién con su persona y que haciéndola su sefioria el cabildo saldra, y tornaron a come-
ter a los dichos sefiores maestrescuela y Hernando Ramirez que lo traten con su sefio-
ria y ordenen pon donde a de yr la progesién.

A los tres dias responde el obispo Juan Alvarez de Caldas al prior de San
Segundo negando la licencia para una procesién general, manteniendo solo la del
primer dia. En 1636 se establecen los carmelitas en el convento de La Santa de
Avila, un rico edificio que destacé desde el primer momento por su aparatosidad
en un conjunto urbano casi desornamentado. Precisamente esta caracteristica
provoca de nuevo la acumulacién de pleitos. Por un lado, sobre la profusién artis-
tica del templo y el exceso de barroquizacion21; por otro, algo mas mundano, las
viejas cuentas pendientes entre los carmelitas y los cofrades de San Segundo

21  Ellargo pleito, seglin Muioz Jiménez (1990: 227), se mantiene entre los afios 1637y 1655,
criticindose por una de las partes las ventanas y puertas, los lazos de la béveda de la iglesia, el pavi-
mento enlosado en blanco y negro, el tripértico y almohadillado de la fachada, el tamarno de la esca-
lera, practicamente toda la obra de fray Alonso de San José.

128



desde el afio 1600. En el marco de la rivalidad entre la santa de Avila y Santiago
apostol, la suntuosidad del nuevo edificio estaba avalada por don Gaspar de Guz-
man a partir de su devocién por la figura de Teresa de Jests y su confianza en los
carmelitas descalzos. «Luego que se publicé que el obispo de Avila fundaba con-
vento de religiosos en las casas donde habia nacido Ntra. M. Santa Teresa, hubo
muchos envidiosos de una joya de tanta estima. Entre ellos fue uno el Excmo. Sr.
D. Gaspar de Guzméan, Duque de San Lucar la Mayor, cuya devocién para con la
Santa, al paso que era grande y singular, deseaba hacer mayores demostraciones
en su servicio. Dio a entender al Sr. Obispo [que le] gustarfa poner en ejecucién
sus santos y piadosos intentos fundando el convento a su costa, ... a cuyos pia-
dosos ruegos no se pudo negar su llma., por ceder en honra de la Santa y mas
cumplida veneracion de su solar, que era lo que deseaba»?2. Sin embargo, ocul-
tas luchas politicas, intereses hagiogréaficos y econémicos, y soluciones étnicas en
la Espana de la pureza de sangre se sumaran a la nueva fundacién23. El malestar
se reflejara en la sociedad abulense del siglo XVII.

Los cofrades de San Sebastidn plantearon un recurso sobre la adjudicacién
de 500 ducados de un juro asentado sobre una capellania de Luis Lépez de la
Madrid y su mujer Mariana de Salazar. En un documento conservado en el Archi-
vo Catedralicio? se plantea el asunto del pleito:

El concierto que se hizo entre el monesterio de Santa Teresa con los patronos
de la cofradia de San Sevastian, sita en la yglesia de San Segundo, en el pleyto que
tratan con el juro de quinientos ducados, vna de las condiciones fue que la capilla
que fundé dofa Marfa de Salazar, que adjudicé el doctor Luis Lépez de la Madriz al
dicho monesterio con cargo de vna misa cada dfa, se huuiese de pasar a la dicha ygle-
sia de sefior San Segundo para que el capelldn que nombren los patronos lo fuese de
la dicha capilla y gozase su renta cumpliendo con la carga como se contiene en la
escriptura otorgada en esta razén, en cuya conformidad estd sacado breve del senor
nuncio en que aprueva el dicho concierto y dispensa para que se pueda mudar la
dicha capellanfa.

La aprovacion del padre general y difinitorio dize que el dicho monesterio no
[ha] azetado ni quiere azetar la dicha capellania y que el testamentario del dicho doc-
tor Luis Lépez de la Madrid la aplique a donde quisiere. Esto es contrario a lo tratado
en la dicha escritura y al breue del sefor nunzio; ase de enmendar la dicha aproua-
zion y aberse en la dicha conformidad de la dicha escritura y breue del sefior nunzio.

22 A.C.S. Libro de la fundaciéon del convento (Becerro 1), fol. 7. Un estudio acerca de la fun-
dacién del nuevo convento, con su arquitectura y ornamentos variados (retablos, esculturas, vidrie-
ras), véase en M.2 |. Arndiz, J. Cantera, C. Clemente y J.L. Gutiérrez Robledo, La iglesia y convento de
la Santa en Avila, Avila, Institucién «Gran Duque de Alba», 1986.

23 «Santa Teresa era, sin duda, una santa verdaderamente castellana, pero su sexo la incapa-
citaba para la ardua tarea de defender a Espana de sus enemigos. (...) Las familias conversas, por su
parte, tendrfan un aliciente natural a la hora de apoyar la presentacion de santa Teresa, por conside-
rarla una de ellosy, Elliott (1990: 328). Siglos después, la Santa se convertird en la patrona de la Inten-
dencia militar, pero también de la Seccién Femenina de la Falange en una utilizacién descarada por
parte del franquismo de los simbolos y aparatos sacrales. Vid. G. di Febo, La Santa de la Raza. Un culto
barroco en la Espana franquista, Barcelona, Icaria, 1988.

24 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5. Documento sin catalogar, 1 fol., sin fecha.

129



La concordia entre los cofrades y los frailes carmelitas se alcanza el 16 de
julio de 1635 ante el escribano Sebastian de Morales, cuando los segundos toda-
via residian en el convento de la calle Empedrada. Unos meses después, el 6 de
marzo de 1636, el nuncio Lorenzo Campegio, legado del papa Urbano VIl en los
reinos de Espafa, dicta un breve2> en Madrid por el que restituye el censo de 500
ducados a la cofradia de San Sebastian. La razén que se esgrime es el abandono,
por parte de los carmelitas, del convento donado por el obispo Otaduy en la igle-
sia de San Segundo de Adaja; ademads se declara que, dado el abandono de los
frailes, los posesores del mayorazgo son los cofrades y don Juan de Zarauz y dofia
Mariana Garin Otaduy a través del fallecido obispo Otaduy Avendano, cuyo usu-
fructo y posesién serdn efectivos desde el 1 de enero de 1637. La construccion
de un edificio sobre el solar natal de santa Teresa incumplia tanto el mandato del
obispo Otaduy como el acuerdo alcanzado con los cofrades de San Sebastian:
Postmodum facta per dictos religiosos absque dicti episcopi translatione, primo
dictam ecclesiam Sancti Secundi derelinquerunt, et ad presens in dicto vico et
domo in qua mater Theresia eiusdem ordinis reformationis fundatrix ad uitam venit
novum conuentum edificari et construi faciunt. Paralelamente se reconoce un
mayorazgo de cien ducados de rédito anual sobre una capilla fundada por el obis-
po por medio del doctor Luis Lépez de la Madrid y su esposa Mariana de Sala-
zar. A partir del aflo 1637 se tiene que hacer efectivo el censo a la cofradia. Con
cierto retraso por el convento de La Santa, los frailes empiezan a pagar a la cofra-
dia los 500 ducados. En el libro de cuentas de la hermandad se anota por Diego
de Velchos, familiar del Santo Oficio y patrén de la cofradia, un cargo de 1.169
reales que «pag6 el padre fray Gerénimo de la Encarnacién, carmelita descalgo,
de lo que restaua de quatro afos asta Nauidad del afio de mill y seiscientos y
treinta y nueue de los quarenta ducados que el conbento de la santa madre da a
la fabrica de la dicha yglesia» 26. En el mismo cargo se anotan también 1.100 rea-
les de vellon de los anos 1639-1642. El resto del dinero, hasta los 500 ducados
asignados, es percibido por el capellan de la iglesia de San Segundo, tal y como
se habia establecido en el breve del nuncio legado. La demora en la percepcién
de los 500 ducados se debe a que todavia en el mes de marzo de 1637 no se ha
firmado una nueva concordia entre las parte implicadas?’” reclamandose para los
cofrades los 500 ducados donados por el obispo Otaduy, juro «que tocaua a la
dicha yglesia de San Segundo, a cuya contemplacién se aufa fundado el dicho
monesterio en la dicha yglesia por aver estado en ella el cuerpo del glorioso san
Segundo y porque fuese mds benerada y los vecinos mas bien administrados, e

25 A.C.A. Doc. n? 172. Bulas. Pap., siglo XVII (1636, marzo, 6. Madrid), 370 x 405, sello en
plomo. Breve de Lorenzo Campegio, nuncio legado del papa Urbano VIII, confirmando y ratificando los
cambios en la capellania de la ermita de San Segundo de Adaja, refiriéndose a la fundacién avalada por
el obispo Otaduy de los carmelitas descalzos y el traslado del convento del Carmen a la casa donde
naciera santa Teresa de Jesus. Vid. Ferrer (2004: 181-186).

26 A.C.A. Libro de cuentas de la hermandad de San Sebastidn y San Segundo, 1612-1689, fols.
46-49.

27 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5. Documento sin catalogar, 2 fols. 1637, marzo, 7. Avila. Escritu-
ra de concierto entre el convento de Santa Teresa y los patronos de la iglesia de San Segundo de Adaja.

130



que los dichos quinientos ducados se auian de convertir en capillas y obras pias
en la dicha yglesia, y que el dicho juro se les auia de dar con los réditos desde el
dia que salieren...»; en la misma escritura los patronos solicitan también la cesién
a la iglesia del Adaja de la capellania fundada por dofia Mariana de Salazar, mujer
de Lopez de la Madrid, con un censo de 2.000 ducados de principal, junto con
otras rentas por juros y capellanias que se habian adjudicado a los frailes duran-
te su residencia en San Segundo entre 1600 y 1610.

Los agitados afios pasados por los carmelitas descalzos tanto en San Segun-
do como en el barrio de la ermita de Santa Marfa de las Vacas se verdn notable-
mente compensados con la creacion del convento de La Santa. Unas décadas
después de esta fundacioén, el Carmen Descalzo ha pasado de los siete frailes del
afno 1600 a los setenta religiosos que aparecen en la relacion ad limina del obis-
po Rojas (1663-1673), convirtiéndose en el convento masculino mas poblado de
la ciudad, adelantando al monasterio de Santo Tomas (sesenta frailes) e igualan-
do a las fundaciones femeninas més poderosas e influyentes, las setenta bernar-
das de Santa Ana o las sesenta y cuatro carmelitas observantes de La Encarnacion.
Hasta la definitiva instalacion de los carmelitas en el solar natal de Teresa de Jesus,
éstos tuvieron que recorrer las zonas mas conflictivas de la ciudad. Con escasos
recursos econémicos, asediados por las parroquias y las 6rdenes religiosas, convi-
viendo en vecindarios con pobladores alejados de las practicas litdrgicas elemen-
tales y con una fuerte presencia de poblacion morisca, la labor de los carmelitas
estuvo siempre condicionada por el anhelo de alejarse de esas zonas, la bdsque-
da de algln patrocinador (el conde-duque de Olivares) y el intento de ser admi-
tidos y asimilados por una ciudad que sufria un fuerte retroceso econémico y una
acumulacién hagiogréfica. A partir de ese momento, con la creacién de los edifi-
cios de La Santa, el papel triunfante de Teresa de Jesus invadira todo el entrama-
do urbano, las apariencias espirituales de los abulenses, su lanzamiento hacia el
star-system de la santidad barroca, aunque, por otra parte, gracias a la Santa, la
ciudad serd conocida en términos internacionales.

131






Capitulo V

LA OTRA HISTORIA DE SAN SEGUNDO:
LA COFRADIA DE SAN SEBASTIAN






PLEITOS SOBRE LOS MOLINOS DEL ADAJA
EN EL SIGLO XVI

El desarrollo de las cofradias y hermandades a partir del siglo XVI, su gran
eclosiéon en el marco abulense y castellano, indica la aparicién de un tipo carac-
teristico de articulacion social, econémica y religiosa. Aprobadas por el obispado
y sometidas a un control mas o menos riguroso de cada prelado, las cofradias
sefalan una diferente religiosidad entre los grupos caballerescos y los ruanos. Los
dltimos ocuparan gran parte de las hermandades creadas en la ciudad, mientras
que los primeros se centran en la dotacién de las numerosas capellanfas y obras
pias que surgen tanto en las iglesias parroquiales como en los monasterios de
Avila. Los grupos artesanales sentian una especial predileccién por las cofradfas.
Agrupados en barrios, pretendian también establecer una relacién solidaria y
ritual a partir de las hermandades: sastres, zapateros, pasteleros, tejedores, veci-
nos de una misma colacién, devotos de una imagen, supersticiosos ante un acon-
tecimiento sorprendente se retinen durante el ano en funcién de rituales de paso
(la muerte, el entierro, el aniversario), mantenimiento de capillas y altares, con-
trol econémico sobre casas y solares, censos y rentas, actos festivos y culto en
torno a un santo. Cada cofradia expresaba, ademas, su propia territorialidad, su
grado de autonomia respecto a la institucion eclesiastica y su nivel de solidaridad
entre los hermanos que, en buen niimero de ocasiones, formaban una incipien-
te, desorganizada y sometida burguesia frente a las rigidas normas caballerescas
de la ciudad del siglo XVI. Sobre el espacio cofradiero se especifica una determi-
nada religiosidad, con un marcado caracter asociativo, casi gremial, como mani-
festacion de «una vida de piedad y reflejo de una sociedad que va transforman-
do su imagen, aun cuando perviven los elementos de épocas anteriores» (Fabre-
ga, 2003: 5).

Cianca y Fernandez Valencia mencionan la antigtiedad de la cofradia de San
Sebastian, relatando su existencia en los tiempos repobladores del conde don
Ramoén vy la huida de un escuadrén de moros al contemplar la procesion de esta
hermandad hacia la iglesia de San Leonardo. La cofradia de San Segundo, o
cofradia de San Sebastian, existia ya desde principios del siglo XVI, cuando se
contratan las obras de la iglesia en los afios 1519 y 1521 y se inicia luego el pro-

135



ceso seguido contra la donacién realizada por el obispo Alava y Esquivel a los frai-
les minimos de San Francisco. Procedente probablemente del siglo XllI, la cofra-
dia en su existencia medieval se identificaria con las actividades gremiales (moli-
neros, bataneros, tintoreros, curtidores, etc.) para ir adquiriendo, desde el siglo
XVI, una forma juridica y una neta diferenciacion con los gremios al tiempo que
se especifican los elementos religiosos (la devocién a san Sebastian), sociales (la
cofradia en su papel «socializador») y politicos, estos tltimos enlazados con una
genérica autonomia respecto a la ciudad y una concreta actuacién en la revuelta
comunera. La invencién de san Segundo junto a la ribera del Adaja provocara,
entre otras cosas, la aparicién documental de la cofradia, conociéndose los nom-
bres y apellidos de algunos de los hermanos. Asi, en 1519, actdan como repre-
sentantes Jerénimo Gallego y Juan Davila del Barco, mientras que Cristébal del
Barco y los hermanos Lope vy Silvestre (Ferndndez) Gallego son conocidos —sefa-
la M.2 Catedra— por su participacion en la revuelta comunera; el pechero Pedro
de las Navas era vecino de la cuadrilla de San Esteban. Dos afos después, al fir-
marse el contrato para la armadura de la iglesia, firman el protocolo notarial Juan
Lorenzo, mayordomo de la cofradia, Silvestre Gallego, Juan de San Pedro,
Domingo Hernandez, Alvar Gémez, Alonso Rodriguez de Logroio, Alonso de
Valverde y Alonso de las Navas.

136



Como se ha visto anteriormente, los privilegios y gracias concedidos a la
cofradia son ratificados por la bula Aequum reputamus de Pio V en el afio 1565,
concediendo a los cofrades la pacifica posesién de los cuerpos de san Segundo y
santa Barbada, el control del hospital para los peregrinos pobres, la administra-
cion de los bienes de la fabrica y la participacién en el nombramiento del cape-
llan de la iglesia. Durante el Gltimo tercio del siglo XVI los cofrades mantendran
un triple frente de actuaciones. Primero, la administracién de los escasos recursos
econdémicos, fundamentalmente los molinos; segundo, el dominio sobre el cuer-
po del primer obispo vy las reliquias de Paula de Cardefosa junto con la continui-
dad del culto a san Sebastian y la titularidad juridica del hospital de San Segun-
do; tercero, los enfrentamientos con el obispado por la traslacion del santo en el
ano 1594 y con los carmelitas descalzos por la pretensiéon de crear un convento
del Carmen Descalzo.

El descubrimiento de los restos de Sanct[ilus Secundus supuso el control de
la iglesia de San Sebastian por parte del cabildo. Desde este momento los moli-
neros se hacen presentes en la historia interna de la iglesia atribuida al primer
obispo. Las informaciones sobre esos molineros son, obviamente, escasas e
incompletas, contrastando —cuando se habla o escribe de molineros— con la
amplia documentacion disponible sobre el molinero Menocchio de Friuli en la
segunda mitad del siglo XVI, cuyo estudio sirvié para que Carlo Ginzburg ofre-
ciera a los historiadores una ejemplar narracion sobre las creencias populares, el
radicalismo religioso y los instrumentos lingtisticos y conceptuales que usaba el
mundo artesanal para conocer una tradicion cultural. No es el caso de los indus-
triales abulenses. Desde 1519, con la invencién del cuerpo de san Segundo, se
plantea otra historia y en compensacién parece que el propio cabildo cedié algu-
nos derechos a la iglesia y cofradia sobre algunos molinos del rio Adaja. La con-
traprestacion no debi6 ser tan legal como se suponia, pues desde los afios seten-
ta se suceden los pleitos entre los cofrades y molineros sobre el pago de ciertas
rentas. La posesion de algunas ruedas harineras por la cofradia de San Sebastian
y San Segundo procedia, al menos, del afo 1549, pero, como se ha dicho antes,
ese dominio no llegd a ser tan efectivo como reclamaban los cofrades. Un pro-
ceso bien documentado se inicia en 1589 entre los patronos y hermanos, por una
parte, y dos molineros abulenses’. El 15 de junio el vecino Juan de Rehoyo, moli-
nero en La Losa, otorga una carta de poder a los procuradores Pedro Hernandez
y Gabriel Diaz sobre el pleito con la iglesia, capellan y patronos de San Segundo
de Adaja, ante el notario del nimero Agustin Sudrez Davila. Al dia siguiente, otro
molinero de La Losa, Juan de la Cruz, hace lo mismo ante el notario Alonso Gutié-
rrez. Una vez iniciado el proceso, el mayordomo de la fabrica de San Segundo,
por un lado, y los cofrades de la iglesia y hospital de San Segundo y San Sebas-

1 A.C.A. Pleitos entre la cofradia e iglesia de San Segundo y los molineros del Puente del Adaja
y La Losa, 1579-1632. Escrituras sobre los pleitos y procesos originados entre la cofradia de San Segun-
do y los molineros del Puente y La Losa, 1579-1590. Esta coleccién documental se recoge en un cua-
derno con folios y hojas de diferentes tamanos, sin demasiado orden y con algunos manuscritos suel-
tos. Vid. Ferrer (2006: 417-465).

137



tidn, junto con el capellan don Alvaro de Santamarfa y el sacristdn Francisco
Gomez, dan su poder a los procuradores ante el escribano Antonio Diaz. Se ha-
bian reunido gran parte de los cofrades: Pedro Hernandez, portero y mullidor,
Mateo de las Pifuelas, Diego de la Puente, Diego Rodriguez, Francisco de las
Navas, Francisco de Santiago, Francisco de Fontiveros, Gregorio de Medina, Juan
de Manzaneros, Francisco Juan Melchor Gutiérrez, Francisco Lépez, Gaspar Mar-
tin, Pedro Galén, Pedro Coquero (¢Zoquero?), Bernabé de Fontiveros y Alberto
Gomez. Al menos dos cofrades pertenecian al grupo morisco de la ciudad: Fran-
cisco de las Navas, cordonero de 29 anos, y Francisco de Fontiveros, vecino de la
calle Empedrada y tio de un morisco arriero que aparece en el listado de «con-
vertidos» realizado hacia el afio 1580. Por otra parte resulta curioso que ocho de
los cofrades mencionados tengan un apellido relacionado con algin topénimo
(Puente, Navas, Medina, Fontiveros), indicando en anteriores generaciones una
procedencia extraurbana, en el peso de una comunidad morisca convertida y
colaboradora de algunas cofradias de Avila, fundamentalmente en las situadas en
las barriadas de La Trinidad, San Nicolds y San Esteban. Hay que suponer, por otra
parte, que la especializacién profesional de estos barrios, con abundantes arrie-
ros, zapateros, tenderos, caldereros, mercaderes, tundidores, molineros, tintore-
ros, ademas de labradores, hortelanos y pobres, se reflejaria en la organizacion
interna de la cofradia, ocupando las posiciones preeminentes aquellos hermanos
que destacaban profesional, social y, sobre todo, econémicamente, con aporta-
ciones fiscales superiores a los 200 o 300 maravedies, con conocimientos rudi-
mentarios de aritmética y de escritura (para el caso de los mayordomos) y una
probaba fidelidad al santoral de la parroquia o ermita (para el sacristan, el mulli-
dor). Se reproduciria asi el encuadramiento dentro de cada cofradia de una mino-
rfa dominante y una masa anénima de hermanos sumisos a los dictados de los
miembros mas relevantes, eso si, manteniendo ciertos residuos solidarios ante los
rituales caracteristicos de las cofradias abulenses y perdiéndose paulatinamente
ese rasgo de coto cerrado gremial tan caracteristico de algunas asociaciones devo-
cionales, penitenciales y funerarias de los Gltimos siglos medievales. De cara a la
galeria, la imagen del «buen cofrade» relanzaba a determinados individuos a
papeles sociales, profesionales y politicos reservados hasta ese momento al con-
junto caballeresco de la ciudad.

El conflicto sobre las ruedas harineras se habia iniciado al recurrir los moli-
neros unas primera sentencia dada por don Juan de Porres, provisor general en la
ciudad y obispado de Avila, ante el notario A. Suarez Davila, el 3 de junio, por la
que se obligaba a pagar tres fanegas de trigo cada afo a los vecinos Alonso Teje-
dor de Mingorria (que tendria que pagar en total veintitrés fanegas), Pedro Ygual
(seis fanegas), morador en Cardenosa y molinero de La Puente, y Juan de la Cruz
(veintiséis fanegas) y Alonso Sdnchez (tres fanegas), estos Gltimos vecinos de la ciu-
dad y molineros de La Losa. Entre los dias 14 y 28 de junio, las partes implicadas
reciben las notificaciones del proceso, iniciandose nuevos autos con varias pre-
guntas a Francisco del Cantén, procurador de San Segundo, que responde que la
iglesia tiene la posesion de los molinos desde hace mas de cuarenta afios, cobran-

138



dose a cada arrendatario tres fanegas de trigo cada afio, lo que no han hecho los
molineros citados en los UGltimos cursos, acusandose a éstos de rebeldia ante el
provisor Porres. El 30 de junio el notario plblico Sudrez Davila tomé declaracion
a los molineros. Alonso Sanchez «el Viejo» reconoce que disfruta del arrenda-
miento del molino de La Losa desde el dia de San Miguel de 1588, y que antes
habia tenido arrendado el molino de La Acefa, en el Adaja, en el término de
Pedrosillo, indicando, ademas, que desconocia que hubiera que pagar tres fane-
gas a la iglesia de San Segundo. El molinero Juan de la Cruz afirma que es moli-
nero de La Losa desde hace ocho afios, que desde el dia de San Juan de 1587
hasta el pasado de 1589 lo ha sido en Fuentes Claras, en un molino propiedad
de Hernando Guillamas, regidor de Avila, negando que la iglesia le pidiera tres
fanegas de trigo por las cuartas de los arrendamientos. El 1 de julio declara Juan
de Rehoyo, contestando en los mismos términos que los anteriores molineros. La
sentencia, favorable a la cofradia e iglesia de San Segundo, se dicta el 21 de mayo
de 1590.

Un pleito similar se habia seguido en el afo 1579 contra Juan Marcos y Juan
Sanchez, molineros, ddndose sentencia amparando «a la iglesia de senor San
Segundo, y a su mayordomo en su nombre, en la posesion pacifica, huso y cos-
tumbre que an tenido y tienen de hauer y cobrar de los molineros y arrendado-
res de los molinos del Puente y de La Losa, que estan en la ribera del Adaja de la
dicha ciudad de Avila, tres fanegas de trigo en cada un afo de los dichos moli-
nos» (1579, agosto, 21).

Por dltimo, y ante un nuevo recurso presentado por los molineros Rehoyo,
Sanchez y Cruz por medio de sus procuradores, el rey Felipe Il envia a Avila una
Real Provisién absolviendo a los molineros y decretando la ilicitud de cobrar, por
parte del cabildo o de cualquier persona eclesiastica, el diezmo de la renta de las
hierbas, pan y otras cosas, dada en Madrid, 1590, agosto, 9. Tras el paréntesis de
la ocupacién de San Segundo por los carmelitas descalzos, de nuevo, a partir del
afo 1632, se inician los pleitos sobre los molinos del Puente y La Losa, con simi-
lares caracteristicas.

Los molinos constituian en la ciudad abulense del siglo XVI uno de los moto-
res econémicos de los grupos urbanos. Controlados por las clases dominantes
(caballeros, cabildo, parroquias), los numerosos pleitos durante los siglos XVI y
XVII ratifican el valor de un mecanismo de produccién esencial en una tierra de
tradicion cerealista. Casi todos ellos eran molineros harineros de dos, tres, hasta
cinco ruedas, arrendadas o encensadas a particulares por parte de los propieta-
rios. Se conocen numerosos molinos en las cercanfas de la ciudad: Estanque o
Estanco (propiedad de la fabrica y comunes de la basilica de San Vicente), Alba-
res, Marqués, Guillamas, Don Sancho Jiménez, Ordenes, Quinones, Cuernajo,
Acefia («Lena», «Cena» o «Cena», seglin J. Belmonte), Pedrosillo, Yonte, La Puen-
te, La Losa, Izquierdo, Bullén, Santo Tomés, el de en Medio, Pedro Cojo, Sancti
Spiritus y Arroyo del Obispo. Tanto en el arrabal del Puente como desde la barria-
da de San Nicolds hasta la aldea de Perocojo se concentraba gran parte de la
poblacién activa abulense, circunstancia que, evidentemente, provocaba dos

139



reacciones contrarias por parte de las instituciones eclesiasticas. Por un lado, el
alejamiento de iglesias y monasterios de aquellas dreas contaminantes, pobladas
por tintoreros, pelaires, batidores, bataneros, tejedores, curtidores, pellejeros,
peleteros, molineros, etc., unas gentes escasamente proclives a las adulaciones
mondstica y parroquial. Por otro, los sucesivos intentos por mantener los rituales
eclesidsticos y el unitarismo religioso, este Gltimo punto centrado, sobre todo, en
la poblacién morisca, muy abundante en la ciudad a lo largo del siglo y especial-
mente tras llegada de los moriscos de Las Alpujarras en 1570. Al menos dos ter-
ceras partes de la poblacién de Avila se dedicaban a actividades industriales o
artesanales sobre una poblacién total de 3.150 vecinos pecheros en 1571y 2.743
en 1590.

140



LAS FUNCIONES DE LOS COFRADES DE SAN SEBASTIAN
Y SAN SEGUNDO

A pesar del remoto origen de la cofradia, los datos concretos coinciden con
la invencién del cuerpo de san Segundo. Sera entonces, afo 1519, cuando se
hagan publicos algunos nombres de los cofrades (Gallego, Pedro de las Navas, los
hermanos comuneros Lope y Silvestre Fernandez Gallego, Davila del Barco, etc.),
para iniciar luego de manera esporadica un salpicado documental a partir de acti-
vidades constructivas (reformas en las cubiertas, pintura de la reja...) y aconteci-
mientos mas trascendentales (traslacién del cuerpo, fundacién carmelitana, plei-
tos). Los documentos que pudieran mostrar una historia interna lineal de la cofra-
dia son inexistentes, desconociéndose libros de contaduria, actas de la herman-
dad o relatos acerca de las festividades celebradas. No deja de ser una historia
parcial a partir de la cual se puede, no obstante, extraer una conclusién de cardc-
ter general. Una historia oscura que se supone, en el siglo XVI, llena de ciertas
tensiones entre los cofrades y el obispo, por un lado, los hermanos y el cabildo
mas tarde, y los patronos y el concejo desde el ano 1600. Previamente, la pre-
sencia de la cofradia se manifiesta en algunos documentos de caracter juridico
que ratifican ciertas reformas interiores del templo. Coincidiendo con la ola cons-
tructora de sacristias en templos romanicos (San Vicente y San Pedro a finales del
siglo XV, otras iglesias en el XVI), el cabildo abulense plantea a mediados del siglo
XVI el levantamiento de un cuarto adosado a la ermita del rio para que sirva de
guarda de ornamentos y objetos littrgicos y, a la par, como estancia para los cofra-
des en sus sesiones. En apariencia es el cabildo el promotor (directamente el pro-
visor y vicario de Avila Francisco de Soto), si bien los cofrades, mediante una carta
de obligacion se comprometen a pagar 4.000 maravedies a la fabrica de la igle-
sia mayor de Avila por «el quarto nuevo de la dicha yglesia» de San Segundo. La
escritura se firma en Avila el 30 de noviembre de 1548 con los regidores de la
hermandad Alonso Lépez y Francisco de Santiago, los tomadores Francisco Lépez
de Avila y Alonso de Robledo y los cofrades Francisco Gémez de Santisteban,

141



Dibujo de D. Manuel G6mez-Moreno.

Juan de Almeida, Cristébal de Salazar, Hernando Alvarez, Juan de la Torre, Juan
de San Martin, Lazaro Gémez y Francisco de las Navas, comprometiéndose a
pagar por unas obras, iniciadas en 1547, 2.000 maravedies en el dia de San
Miguel de 1549 y el resto en el dia de Aflo Nuevo de 1550. Al retrasarse la cons-
truccion, nuevamente los cofrades Francisco de las Navas y Alonso de Robledo
firman una carta de obligacion (1553, febrero, 14) a favor del racionero Pedro
Vézquez, en nombre de la fébrica de la catedral, para pagar los 4.000 mrs. que
«son por razén del quarto de la yglesia de senor San Segundo desta ciudad reali-
zada entre 1552 y el dia de Navidad de 1553»2.

Territorial y financieramente, la ermita del rio aumenta sus recursos, siempre
en una pertinaz modestia entre los afnos medianos del XV1 y la llegada de los frai-
les del Carmen Descalzo. Asi, la iglesia adquiere unas casas en el Cucadero (afio
1564), lindando con otras de Diego Merchan y Andrés Garcia y la calle pablica,
por delante de las viviendas censuales del convento de Nuestra Sefiora del Car-
men, donadas por testamento de la vecina Marfa de las Torres con un censo de
real y medio por cuatro misas rezadas. Otro censo se cumple el 2 de marzo de
1586 contra el curtidor Juan de Bonilla y Agustina Rodriguez, su mujer, por valor
de 21 reales a cambio de una misa cada mes por el alma de Catalina Cutiérrez y
sus difuntos. Y un afo antes de la llegada de los carmelitas, en 1599, un censo de
dos cuartales de pan cocido y dos reales por tres misas (en las fiestas de la Purifi-
cacion, Concepcion y Difuntos) por Francisca Gutiérrez sobre unas casas en las
Losillas cercanas al Puente Adaja. El testamento de esta Gltima vecina se firma en

2 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5. Documentos sin catalogar.

142



Avila, 1599, octubre, 8, con unas clausulas que insisten en que sea enterrada en
la iglesia de San Segundo, en la sepultura de sus padres y marido, con una misa
rezada el dia de San Cebrian cada aino, con didconos, ademas de otras misas en
San Vicente, en el Carmen y en San Francisco, donando al templo del Adaja un
frontal y una casa en las Losillas. (Mucho después, el solar —las casas estaban arrui-
nadas— se vendi6 a Francisco Alonso de la Espina por la cantidad de 342 reales y
17 mrs, en 1813, mayo, 22). Otras disposiciones testamentarias, si bien de esca-
sa cuantia, coinciden con algunas remodelaciones en el interior de la iglesia, par-
ticularmente en la sepultura del santo. A finales de 1543, meses después de sus-
tituirse la vieja reja de hierro por otra donada por el «abad de Alcala la Real e el
Burgo el Hondo», Juana Herndndez, hermana del entallador Blas Herndndez,
«manda que me digan una misa en la iglesia de sefior San Segundo por mi &nima
e den medio real de pitanca e mas del un quarto de azeite para la ldmpara de la
dicha iglesia» (1543, diciembre, 25. Avila).

Otros beneficios econdémicos respaldan cierta supervivencia de la cofradia y
curato de San Segundo de Adaja, siempre de manera raquitica, en el borde de la
ruina y alejada del envidiado esplendor, para una economia paupérrima, de otros
espacios eclesiasticos (San Nicolds, Santo Tomé, San Andrés...). En 1550 los veci-
nos Juan Sudrez y Francisco Lopez se obligan a dar, por medio de la catedral,
1.000 maravedies para la iglesia de San Segundo. Como en otras cofradias, sus
ingresos procedian de las cuotas de los hermanos, el cobro de multas o la adqui-
sicién de bienes raices para su autofinanciacién. Obligados a guardar los estatu-
tos, los cofrades se beneficiaban de unas honras flinebres de cardcter gratuito y,
horas antes del 6bito, de algunas prestaciones solidarias en funcién del estado
econémico del cofrade (velar al enfermo, asistencia sanitaria, socorro en la
vejez...), mientras que, desde un punto de vista artistico, la corporacién realiza
algunos encargos (escultéricos, pictéricos, de orfebreria) que reflejaban los senti-
mientos religiosos, impuestos o no, de una época determinada.

Dos conclusiones se pueden extraer de este panorama del siglo XVI. A falta
de otras fuentes, la situacién de la contaduria de San Segundo no pasa de ser de
tercera divisién en el dmbito eclesiastico de la ciudad de Avila. EI timido resurgir
de algunos reales acumulados no permitia el optimismo para los cofrades y los
clérigos. De ahi que la apropiacion de la ermita de San Segundo de Adaja por
parte de los carmelitas descalzos, a partir de 1600, se presente no tanto como una
apetencia econémica, sino mas bien como una ocupacién simbélica, con todo lo
que implica para los cofrades, los miembros del cabildo, el obispo y algunos frai-
les. Para los primeros, el abandono momentaneo de la ribera del torrente supo-
nia el olvido de un espacio industrioso, un lugar sacralizado, la renuncia a san
Sebastian y la imposiciéon de un nuevo culto (san Segundo primero, luego los
«santosy carmelitanos: alin no estd beatificada santa Teresa, aunque entren en
escena otros personajes, los profetas Elias y Eliseo), al mismo tiempo que se pro-
cede a un cambio (oficial, no real) en la titularidad de una santo por otro, Sebas-
tidn por Segundo, al igual que, ya en el siglo XVII, otras cofradias soportaran el
retroceso de la devocion a los santos por las nuevas advocaciones marianas (San

143



Bartolomé por Santa Marfa de la Cabeza, La Trinidad por Virgen de las Vacas, San
Roque sera la Virgen de la Paz, San Lazaro la Virgen de la Caridad, San Martin la
cofradia de Nuestra Senora de la Misericordia), salvandose Gnicamente la cofra-
dia de los santos Crispin y Crispiniano, relacionada con los zapateros avilenses,
sobre la antigua titularidad de Nuestra Sefora de la Soterrana, localizada en la
basilica de los Santos Martires de Avila. Por parte de los canénigos del cabildo
pasan de un aparente apoyo inicial a la cofradia de San Sebastian (ano 1519 y
siguientes) a respaldar la politica totalitaria (se entiende que eclesidstica y simb6-
licamente) del obispo Manrique de Lara. Al prelado le dejaremos con su devo-
cion al santo y la confianza en su curacién: una muestra de gratitud. Por dltimo,
los frailes aspiraban a ocupar —daba lo mismo el lugar— algun territorio en la ciu-
dad natal de Teresa Sdnchez de Cepeda y Ahumada. ¢Y el concejo? Como se ha
lefdo antes, es capaz de aceptar la nueva fundacién, pero al mismo tiempo esta-
blecer ciertas clausulas muy claras y probleméticas para el futuro en un afan por
nadar y no mojarse.

La llegada de los carmelitas descalzos a San Segundo en el afo 1600 supu-
so la desaparicién parcial de la cofradia. O mejor, la paralizacién de sus funcio-
nes. Dependiente del cabildo, la asuncién de las nuevas tareas por parte del con-
vento de Nuestra Seiora del Carmen de San Segundo provoca el abandono ins-
titucional y organizativo de la hermandad de los dos santos. Los pleitos continuos
contra los molineros, las tensiones con el cabildo, los carmelitas y el concejo, el
anterior traslado del cuerpo del patrén a la catedral o el l6gico abandono de la
resistencia por parte de los cofrades ante tantos frentes tuvieron que provocar
necesariamente una sensacién de vacio, una desarticulacién casi espontdnea de
la institucién del rio Adaja. Ahora bien, los cofrades recordaran exactamente, tras
el ano 1610 (abandono momentaneo de los carmelitas descalzos) sus viejas capi-
tulaciones, tradiciones y relaciones institucionales. Aunque se ha apuntado que
sobre la cofradia se pierde la pista en el 1600 con la fundacién de los carmelitas
descalzos (Sabe, 2000: 135), en un afan de resistencia frente a la alta sociedad,
los grupos caballerescos y el clero, la hermandad mantiene su organizacién inter-
na, a varios de sus cofrades, ciertas costumbres y algunos débiles vinculos econé-
micos con el arrabal del Puente. Cuando los carmelitas malamente se han asen-
tado en el barrio de Las Vacas, los cofrades de San Sebastidn —se mantiene esta
denominacién, en segundo lugar San Segundo— inician la contabilidad de la fabri-
caen el afio 16123, haciendo referencia a los cuatro reales que hay adn en la caja
de la hermandad segtin el mayordomo Juan Lépez. En el periodo comprendido
entre el dia 6 de enero (dia de Reyes) de 1611 y un ano después, el cajero Juan
Bautista de la Cruz da cuenta de un cargo de 1.675 reales y unos gastos, sin espe-
cificar, de 1.481 reales. La proporcién entre el cargo y la data disminuye en los
anos siguientes (por ejemplo, en 1617-1618: 13.889 mrs. contra 13.328 mara-
vedies). La situacion material de la fabrica, y de la propia cofradia, indica un claro
retroceso respecto a la capilla de San Segundo, en la catedral, con unos cargos

3 A.CA. Libro de cuentas de la hermandad de San Sebastidn y San Segundo, 1612-1689,
codice manuscrito de 169 fols., sin num.

144



Interior de la ermita de San Segundo.

elevados desde el momento de su fundacién material a principios del siglo XVII,
una verdadera dicotomia material, litdrgica y social entre la ciudad alta, destina-
da a un culto oficial, y los arrabales extramuros que insisten, fundamentalmente,
en la veneracién a sus tradicionales santos Sebastian y Lucfa.

Aparentemente, desde el afio 1615, la hermandad trata de recuperar un
olvidado prestigio, iniciando una labor centrada en la percepcién de limosnas, el
cobro de algunos censos (contra Diego Sanchez, tejedor en el Cucadero, contra
Juan Gutiérrez, zapatero, etc.), la compra de algunos objetos o la reparacion de
otros (imagen de santa Lucia) y la organizacion de fiestas y desfiles procesionales.
Se siguen celebrando dos procesiones, una dedicada a san Sebastian, otra a santa
Lucia, mientras que la ceremonia lddica, litdrgica y publica dedicada a san Segun-
do no tiene lugar o solo surge esporadicamente. Los festejos se realizan con el
predicador, danzas, gastos e insignias, cera, andas y otros gastos menudos, rese-
fando Mariana A. Fabrega (2003: 87) la preferencia de las cofradias abulenses
por contratar como predicadores a los frailes de las 6rdenes mendicantes, fran-
ciscanos y dominicos, para comunicar a los fieles las virtudes y milagros del santo
celebrado. En total los gastos anuales de esta segunda década del XVII oscilan
entre los 6.000 y 7.000 maravedies. Desde la instalacion de los carmelitas en la

145



Empedrada, los cofrades aspiran a establecer un ritmo cotidiano. Asi, los herma-
nos Diego Rodriguez y Gregorio de Medina, patronos de la cofradia, mediante
una escritura de obligacién y concierto (Avila. 1615, octubre, 31) se muestran de
acuerdo para que el beneficiado Vicente de Bonilla sea el capellan de la iglesia
de San Segundo, con ciertas obligaciones, misa diaria, misas cantadas en domin-
gos y festivos, visperas en las fiestas de Pascua Florida y San Miguel, aceptando
que el clérigo se pueda llevar «la limosna que llegare a las reliquias» y obligdndo-
se a poner la cera y el vino; ademas, se celebrard una misa por los hermanos
difuntos en el dia de Todos los Santos, asistira a la procesién de san Sebastian
desde la iglesia a la parroquial de San Juan, acompafando posteriormente a los
clérigos del templo del Mercado Chico en la comitiva hasta la ermita de San
Mateo. Por dltimo, los beneficios de las sepulturas serdn para la hermandad de
San Sebastian y San Segundo, procurdndose al capellan una morada que tiene en
la iglesia del rio. A los pocos meses en nombrado un nuevo capellan, el canéni-
go Hernando Ramirez4.

En los siguientes anos, las cuentas ofrecidas por los mayordomos (Juan Bau-
tista de la Cruz, Diego Velayos, Diego de la Puente, Jeronimo de Santiago, Diego
de Velchos, etc.) apenas sufren fluctuaciones significativas. Subsiste la cofradia
con recursos limitados, con pocos cofrades, escaso apoyo institucional por parte
del cabildo y limitados actos littrgicos para conmemorar las festividades mas sig-
nificativas. Estas se centraban fundamentalmente en la fiesta de san Sebastian (20
de enero), san Blas (3 de febrero) a partir de mediados del siglo XVII, la octava de
san Segundo el 9 de mayo, santa Lucia y otras celebraciones menores. Ademas,
los cofrades asistian junto a otras hermandades a las procesiones mds espectacu-
lares relacionadas con la Semana Santa, Corpus Christi o Asuncién. Toda fiesta
litdrgica estaba precedida por las visperas, luego la misa solemne en el dia festi-
vo, el sermén contratado (dependiendo de la disponibilidad de maravedies por
parte de los mayordomos), musicas, cantos populares, cohetes y danzas. La cofra-
dia de San Sebastidan nunca organizaba festejos taurinos, demasiados caros para
una economia empobrecida, a diferencia de otras entidades urbanas y parro-
quiales que, por el contrario, centraban buena parte de su actuacién en la orga-
nizacién de una lidia de ocho, nueve o doce toros a lo largo de un fin de sema-
na (Ferrer, 1998: 133-182). En cualquier caso, no se podia acusar a la cofradia del
rio Adaja de despilfarro. Evidentemente, los gastos de una ciudad y de una cofra-
dia en las que el nimero de pobres iba en aumento, paralelamente al crecimiento
o al menos al mantenimiento de los grupos clericales, no podian compararse con
los presupuestos destinados al arte fingido caracteristico del Barroco, con una
arquitectura y una ornamentacién efimeras, una abundancia, por otra parte, de

4 A.C.A. Actas capitulares. Libro 40 (1616-1617), fol. 9 r., 1616, febrero, 16. Avila: «El sefior
thesorero propuso y dixo que a su noticia es venido que en la yglesia de sefior Sant Segundo ban ente-
rrando algunas personas y que su merced como prouisor mand6 a los patrones de la cofradia de Sant
Sevastian y al clérigo que alli estd, y aunque dan sus disculpas no le an paregido suficientes, que da
cuenta dello a sus mercedes para que ordenen y determinen lo que les parezca, en razén de lo qual
determinaron que se llame para el viernes para nombrar patrén de la dicha yglesia de San Segundo,
y nombrado patrén se berd y aberiguard lo que se deue hazer».

146



los gastos superfluos. Aparatosos carros, gigantescos arcos triunfales, revestimien-
tos de fachadas, alardes en las calles de la ciudad reflejaban el sentimiento con-
trarreformista (Iglesia, monarquia, limpieza de sangre, gastos suntuarios, necesi-
dad de la apariencia) de la sociedad de finales del siglo XVI y de la centuria
siguiente. En un ambiente marcado por el retroceso demografico, la paralizacion
econdmica y las crisis agrarias, el estancamiento de la produccién lanera, la expul-
si6n de los moriscos, la presion fiscal y la ausencia de una realidad inmediata
prospera, se pretendia cultivar los sentidos, la mirada, el tacto, el olor, mediante
la creacion de un ambiente artificial, una parafernalia de tapices, carrozas y orna-
mentos que contrastaban con la pobreza de la vida cotidiana de los abulenses.
Todo entraba dentro de lo imaginario colectivo, desde la celebracién de misas
para evitar pestes y otras calamidades hasta los actos solemnes con alguna finali-
dad politica. Si en Avila los festejos oficiales y populares eran sumamente parcos,
muy alejados de la fiesta barroca, menos costosos y espectaculares eran los cele-
brados por los cofrades de San Sebastian y San Segundo.

CUENTAS DE LOS MAYORDOMOS DE SAN SEGUNDO (1618-1646)
Afos Cargo Data Alcance
1618 408’5 rs. 392 rs. 16’5 rs.
1619 306’5 194 112’5
1620 302 368 - 66
1621 915 868 47

1622-1623 486 334 152
1624 479 200’5 278’5
1625 2.120 355’5 1.764'5
1626 2.021 1.916'5 104’5
1627 6.324 197’5 6.126'5
1628 9.106 2.979 6.127
1629 602 441 161
1630 3105 2.458'5 52
1631 437 185’5 251’5
1632 507 211 296
1633 — — —

1634-1635 3.812 2.934 878

1636-1641 4.923 3.150 1.773

1642-1645 3.428 2.187 1.241
1646 5.056 3.159 1.897

147



En estos veintiocho afos transcurridos, la cofradia de San Segundo ha recau-
dado 41.543,5 reales (1.412.479 mrs.) por término medio, con un descargo equi-
valente a 20.031 reales (681.054 mrs.) y unos alcances siempre favorables a la
fabrica (excepto en el afio 1620). El cargo medio anual fue de 1.483 reales y la
data algo mas de 715 reales, lo que indica que los gastos fueron muy escasos en
todos los sentidos. En la mayor parte de los afos, las cuentas de la cofradia apa-
recen un tanto confusas, sin especificar los cargos y descargos por parte de los
mayordomos. Hay que suponer que los reales ingresados procedian, en gran
medida, de la percepcion de algunos censos y arrendamientos, dinero recogido
en el cepo de la iglesia, otras limosnas, mandas y aniversarios, etc. Similar situa-
cién se da en la data anual, anotandose ocasionalmente algin gasto extraordina-
rio o urgente (reparaciones, obras, procesiones) y contabilizando con poco rigor
los gastos menudos de la iglesia. En realidad se aprecia cierta dejadez por parte
de mayordomos y cofrades, una circunstancia paralela al olvido institucional que
soporta la ermita del Adaja por parte del cabildo catedralicio. Hay que indicar
que la primera «santa visita» efectuada por algtn provisor o canénigo de la cate-
dral se produce en el afo 1649, todo un sintoma del claro abandono eclesiasti-
co que se mantiene en el siglo XVII. Las diversas fluctuaciones monetarias son, en
la mayorfa de los casos, claramente explicables. Aisladamente no muestran nin-
gln indicio de pujanza monetaria o pobreza material, pero si se tienen en consi-
deracion los cargos de la capilla de San Segundo junto a la Albarderia o los ingre-
sos parroquiales en la celebracion de las «fiestas grandes» de la ciudad, o las per-
cepciones en reales de algunas cofradias, se puede entender el deterioro econé-
mico de la iglesia de San Segundo de Adaja. La capilla fundada en la catedral por
el obispo Manrique de Lara tenfa unos ingresos y descargos realmente especta-
culares®:

Anos Cargo Data
1605-1608 2.768.029 mrs. 2.375.385 mrs.
1617-1618 3.238.367 mrs. 3.246.323 mrs.
1625-1626 5.490.078 mrs. 5.382.879 mrs.

Comparando las cuentas de fabrica de las iglesias parroquiales de la ciudad
o de algunas cofradias (cofradias de La Minerva, del Santo Cristo, de los sastres,
zapateros, pasteleros, etc.) se aprecia, en la mayoria de los casos, casi una extre-
ma pobreza de San Segundo, teniendo en cuenta la imagen colectiva que de si
mismos tenfan los abulenses, un pueblo decididamente volcado en gastos con-
suntivos mas que productivos, unos vecinos mas dispuestos a los rituales iniciati-
cos, a menudo onerosos, que en las actividades empresariales, senalandose sobre
la propia ciudad el silencio material e ideolégico de una burguesia emprendedo-

5 A.C.A. Libro de cuentas de la capilla de San Segundo, 1605-1646, cédice sin numerar.

148



ra. Por otra parte, hay que apreciar que en las cuentas de los cofrades no apare-
cen los gastos extraordinarios originados por algunas obras y reparos; tampoco la
adquisicion de objetos de plata, ornamentos, casullas, mangas, albas, tafetanes,
ropa blanca, célices, patenas, que corria a cargo del capellany, posiblemente, del
cabildo catedralicio. De esta manera se explica que los 306,5 reales recaudados
por el mayordomo Juan Bautista de la Cruz, en el afo 1619, no puedan alcanzar
los mas de 3.000 ducados que se liquidaron por algunas datas. En este afio, mes
de septiembre, ante el escribano Diego del Toro, el capelldn Bartolomé Munoz
de Burgos llega a un acuerdo con Domingo Yafiez, maestro de albanileria y veci-
no de Caminha en Portugal®, para ejecutar unas obras cerca de la iglesia de San
Llorente, con las condiciones siguientes: se haran dos «paredoncillos» dentro de
los cercados de la iglesia de San Segundo, uno con el antepecho que cae y otro
«donde estaua la porteria quando era conuentoy; se encarga también, en nom-
bre de la cofradia, sacar la piedra de sus cimientos, derribar unas tapias que eran
de un palomar, llevar la piedra a la obra, derribar y sacar la calleja o transito de
arriba hacia el rio, junto con otras obras menores. Practicamente se estd configu-
rando la plazuela o el «atrio de San Segundo». Poco antes la cofradia habia com-
prado una tierra situada junto a la iglesia, en el flanco norte, conocida como el
«prado de San Segundo», encargandose al mismo maestro de albafileria cercar la
nueva tierra adquirida, levantando la tapia ocho pies de largo y cuatro de alto
«con muros gruesos de mamposterfa, gastando la mejor piedra de afuera, asenta-
da con barroy; la pared tenia que llegar en su esquina hasta el rio, siguiendo hacia
la ermita de San Bartolomé. Las herramientas y otros instrumentos los pondria el
autor de la obra, que tenia que estar concluida en el mes de marzo del afio 1620;
la cerca —se especifica en el documento—- tenia que estar finalizada en el dia de
Todos los Santos de 1619, y toda la piedra nueva para la obra se bajaria desde La
Canaleja en las carretas de los albaniles. El coste total de las obras asciende a
3.000 ducados y 57 reales.

Como en otras iglesias, gran parte de los gastos se dirigian al adecentamien-
to del edificio, reparaciones, ampliaciones de los caserios colindantes, adquisi-
cién de ornamentos e iméagenes, fiestas y pagos a particulares. Aunque poco a
poco el cargo de la iglesia del Adaja se incrementa, las percepciones no son muy
numerosas. En mayo de 1621 la iglesia extiende sus heredades con once peda-
zos de tierra, dos prados y tres aranzadas de vifias en el término de Aveinte y en
el despoblado de Valseca por una cuantia de 1.600 reales’. En enero de 1625 el
mayordomo Jerénimo de Santiago rinde cuentas del pasado afio; con un cargo de
16.296 maravedises, los reales se invierten fundamentalmente en algunas obras
menores en la sacristia, tejados y puerta del templo, pues todo estaba bastante

6  A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5. 1619, septiembre, 1/ 1620, febrero, 14. Avila. Escrituras sobre
obras y reparaciones en la iglesia de San Segundo de Adaja.

7 A.CA. Documento sin catalogar. 1621, mayo, 21. Avila. Escritura de venta real otorgada
por Juan Gutiérrez Rios, vecino de Santo Tomé de Zabarcos, para el beneficio y capellania de la iglesia
de San Segundo, extramuros de Avila, de once pedazos de tierra, dos prados y tres aranzadas de vifias
en el término del lugar de Aveinte y en el despoblado de Valseca, por una cuantia de 1.600 reales, ante
Jerénimo Lépez, escribano real.

149



deteriorado por la humedad de la zona, gastandose 36 reales en cal, para el ade-
rezo de la sacristia, «por la parte de fuera se echaron unas losas guarnecidas de cal
para la defensa del agua y dos macicos que se higieron en el tejado de la yglesia
a la parte de abajo y rebocar las paredes de la entrada de la yglesia y otros remien-
dos y reparos». En arena de consumen 3 reales, 9 en tejas y ladrillos, 30 para el
maestro de obra, a razén de cinco reales al dia, y 16,5 para un peén por seis jor-
nadas. Otros desembolsos se registran con motivo de las dos fiestas que celebra la
cofradia en el aflo 1624; la de san Sebastian, con la Virgen del Carmen, tiene lugar
a finales del mes de abril, gastandose 22 reales en danzas, 11 rs. en una colacién
dada a once personas que llevaron en procesion al santo, el pendén y los blan-
dones o candeleros de las hachas, 3 reales a los «tanedores» de la procesién y un
real gastado en vino para los danzantes. La procesion salia de la ermita del Adaja
para dirigirse a la cercana de San Mateo, al otro lado del rio, donde acudia no sélo
la cofradia de San Sebastidn, sino también las del Carmen y Nuestra Sefora de la
Soterrana. El edificio adjudicado a San Mateo, cuenta Fernandez Valencia, fue
una construccién templaria antes de su paso a la Orden de Santiago. En el afno
1626 sufrié inundaciones y danos considerables en el dia de San Policarpo, «en
que sucedié la venida grande y casi general en todos los rios de Espana». Al pre-
dicador se le dieron 8 reales en dinero, pues antes habia consumido una colacién
por valor de 4 reales, relativamente frugal para el sermoneador, seguramente un
vino, una pieza de carnero y un pastel segtin los precios de la época. Al mullidor
de la cofradia se le abonan 4 reales por llevar el cajon de la procesién de abril.
Los gastos en la fiesta de santa Lucia son menores, anotdndose solo 28 reales paga-
dos a Gregorio Ramos, cerero, «por tregientos pares de 0jos y seis figuras que se
gastaron el dia de sancta Lucia deste ano de 1624». El resto de la data se reparte
en gastos diversos, el subsidio a Juan Diaz (8 reales), 4 reales a Marcos, el mulli-
dor o criado de la cofradia que tenfa que avisar a los hermanos de las fiestas, entie-
rros y otros actos, otro real al mufidor en el dia de Reyes, seguramente por avisar
a los patronos para su asistencia a una sesién de aprobacién de las cuentas, y 12
reales a Cristobal Gutiérrez, escribano de la hermandad.

Los gastos eran sumamente reducidos en la iglesia de San Segundo. Asigna-
da en una aparente contradiccién semdntica, la voluntaria obligacion de celebrar
algunos cultos, el intento de reformar una iglesia seguramente deteriorada, la
escasez de recursos materiales, la pobreza de la feligresia, otras presiones ya rese-
fadas, explican un curso econémico caracterizado por la pobreza, no extrema
pero si ineludiblemente marcada por una devocién, tradicién o imposicion redu-
cida a un marco geografico menor de una hectdrea y demogréfica y econémica-
mente paupérrima. Una contabilidad que recuerda, en nuestros dias, a la de las
viejas cofradias abulenses de los arrabales de la ciudad: cofrades vendiendo pape-
letas para rifas, sacerdotes o didconos aguantando gaitillas y tamboriles, corrien-
do al paso de miradas anénimas que no llegan a identificar la imagen de la Vir-
gen, sorteando estampidos coheteros, solicitud de las mujeres de los hermanos
para vender estampas, subastas con pujas casi inferiores al precio real del obje-
to... y festividades que tratan de competir en su espectaculo con las cofradias riva-

150



les. éPermanecia, en el siglo XVII, alguna festividad carnavalesca, ltddica, con valor
ritual, en las celebraciones de la iglesia de San Segundo? ¢Existia algin tipo de
rechazo, por parte de la cofradia, a la celebracién del dia de san Segundo? ¢Y
santa Paula Barbada?

Dos conclusiones se pueden extraer de este panorama limitado a un afo. Por
una parte, ni san Segundo ni Paula de Cardefiosa aparecen como imagenes vir-
tuosas para los vecinos de La Puente. El primero, al menos, se conserva en el titu-
lo de la cofradia. De manera esporadica, pues no hay constancia de su manteni-
miento, el cabildo decide en 1606 la celebracién del patrén de la di6cesis con
una misa mayor —que se preservara— y una procesion hasta la ermita del Adaja8.
Es cierto que al menos desde el aito 1523, coincidiendo con la obtencién de cier-
tos beneficios econémicos para la iglesia de San Sebastidn, se celebraba una pro-
cesion a San Marcos y San Segundo. En una sesién del cabildo catedralicio del dia
12 de junio de 1528 (Actas Capitulares, T. 5, fol. 11) se insta al canénigo mayor-
domo para que abone los maravedies correspondientes «que se gastaron en las
ginco progesiones de Sant Marcos e Sant Segundo e las letanias». Sobre San Mar-
cos se sabe que existia una vieja ermita en el barrio de Santa Cruz, totalmente
arruinada a mediados del siglo XVII, conmemorandose la festividad del evange-
lista con una letanfa mayor por parte de algiin miembro del cabildo. Acerca de la
segunda, la aldeana de Cardenosa, ni siquiera un minimo recuerdo a pesar de las
numerosas observaciones de los escritores y obispos abulenses en sus relaciones
ad limina, memoriales, crénicas vy libros sobre esta paisana de las cercanias de la
ciudad, apenas una resefia, un gasto, un objeto dedicado a Paula Barbada, ni
misas o aniversarios, ni andas ni procesiones. Con este recorrido habra que dedu-
cir que la cultura escrita y erudita ni siquiera habfa intentado penetrar en las pro-
fundidades de una cultura popular, evidentemente 4grafa. Tampoco en el pueblo
natal de la puella pilosa se mantenia una conmemoracion. Sélo a partir de la pos-
tguerra de 1936-9, el cura parroco traté de resucitar su festividad, acentuada por
los veraneantes de Cardefiosa en los Gltimos afos, un motivo —sefiala Angeles
Valencia— «para que sus vecinos se retinan dos veces al afo y asi hacer cosas jun-
tos». Una anotacién de don Candido Ajo, en su volumen |, me infundié alguna
certeza sobre esta mujer, cuando se refiere a un pleito de los afios 1580-1592
sobre unas obras en la ermita de Santa Barbada en Avila, pero el documento se
referia a una ermita de Santa Bérbara en la Tierra de Pinares. En cualquier caso,
las devociones populares invertidas que tienen lugar en el arrabal del Puente
Adaja parecen manifestar algunas anomalias. Como santo protector, Sebastian
sigue actuando entre su feligresia cuando los episodios pestiferos se asoman a la
ciudad de Avila, al igual que Lucia es invocada por la poblacién femenina. La
nueva titularidad de la ermita —San Segundo— es una imposicién de las jerarquias
eclesidsticas desde la segunda década del siglo XVI, un contrasentido en una
época en que los cambios en los cdnones de santos en iglesias y ermitas obede-
cfan mas a las peticiones populares que a los deseos de las instituciones eclesias-

8 A.C.A. Actas capitulares. Libro 36, fol. 153 v., 1606, abril, 28. Avila.

151



ticas mas altas, una irregularidad que suponia el abandono de la devocién a un
santo (Sebastian) y la creacion de un culto de caracter episcopal. El amplio lista-
do que Antonio de Cianca ofrece acerca de los milagros de San Segundo se
enmarca en este contexto, en el intento por mostrar unos prodigios relacionados
con las curaciones personales y reduciendo los milagros comunitarios de san
Sebastian enlazados con la supervivencia material de un colectivo atacado por las
tormentas, las inundaciones, las plagas y enfermedades catastréficas. Como sim-
bolos ideoldgicos, los santos Sebastidn y Segundo representaran la dualidad de la
ciudad en los siglos XVI y XVII, el enfrentamiento entre los arrabales del rio y la
acrépolis dominada por la catedral, una disfuncién que suponia la subida de uno,
Segundo, y la caida conflictiva de un Sebastian convertido en una figura estricta-
mente arrabalera. «El santo local conferia a la comunidad local no sélo un nexo
directo y sin paralelo con el cielo, liberandolo asi hasta cierto punto del aparato
de la Iglesia institucional, sino que le proporcionaba un centro en el que las acti-
vidades sociales, los ritos agrarios y la identidad politica de la comunidad podian
convergery (Kamen, 1998: 123).

En segundo lugar, los gastos de la cofradia se reparten de acuerdo con las
necesidades materiales del entorno eclesiastico de San Segundo. La data de las
obras supuso el 47’1 por ciento del total, las procesiones y fiestas el 42’3 ; los gas-

152



La catedral, en lo alto, y la ermita junto al rio.

tos menores (escribano, mullidor) el 10’6 por ciento. Los santos despojos huma-
nos seguian siendo los bienes mas preciados por la cofradia. Sin embargo, con el
transcurrir del tiempo esos restos van desapareciendo paulatinamente. Las pri-
meras noticias sobre las huellas fisicas dejadas por los santos se leen en la obra del
beneficiado Bartolomé Fernandez Valencia (1676: 118), que hace constar que en
un testimonio de 1543, signado por Francisco de Guillamas, se encontraban en la
iglesia de San Sebastian «primeramente en un relicario de plata que tiene el pie
como de cdliz y el relicario hecho de red como tridngulo, esta una canilla entera
de la sefiora santa Barbada y un pedazo de otra canilla, y un colmillo de sefor
san Segundo: que son tres reliquias las cuales estan dentro del dicho relicario de
plata. Y habiendo abierto después un cofrecito de marfil tumbado que se hallé un
pedazo de Lignum Crucis entre otras reliquias que menciona esta segunda cldu-
sula. Otrosi estan en el dicho cofrecito tres giiesos de la sefora santa Barbada, los
dos mayores y otro pequefio del cuerpo glorioso de senora santa Barbada». Se
trata de un inventario de reliquias, realizado en 1543, mayo, 22, mencionado
paginas atrds como el Documento n® 153 del Archivo de la Catedral de Avila. El
6 de enero de 1625, el mayordomo Jerénimo de Santiago hace un inventario de
las reliquias que se encuentran en la sacristia de San Segundo, indicando que
todas se encuentran en una caja de nogal con su llave en la que aparecen un

153



pedazo de lignum crucis, un hueso grande de san Segundo guarnecido en plata,
otro mas pequeno guarnecido en plata, un hueso de san Blas, un colmillo y una
muela del primer obispo, un relicario pequeno con un trozo de la cruz y un hueso
pequeio del santo titular, un bote pequefio con las reliquias de san Benito y san
Martin, una canilla de santa Barbada, un pedazo del casco de la misma santa; una
caja con otras reliquias (sin especificar) y una cajita de alabastro con unas cenizas
de san Segundo. Ademés de estos residuos depositados junto al rio, recordemos
que en la catedral se localizaba el supuesto cuerpo descuartizado del Varén Apos-
télico, que otro colmillo fue poseido por el obispo Alvaro de Mendoza y que don
Sancho Davila, obispo de Jaén a principios del siglo XVII, se vanagloriaba de tener
un hueso, una muela y algunas vestiduras del santo. Y antes, el cabildo catedrali-
cio, cuando «se hallaron los huesos envueltos en un alba de lienzo y las cenizas
en una sabana, sin corrupcién y muy limpio», decidié enviar al rey Felipe Il el mas
notable hueso como reliquia. Sabiendo que Segundo no fue martir ni nada pare-
cido, se puede vislumbrar que la violencia se ejercia, ante todo, sobre el cuerpo
muerto. ¢A qué tanto interés por la division del santo? ¢éPor qué la osadia de repar-
tir restos humanos? Explicables estas circunstancias en épocas pretéritas, su com-
presion se aleja en tiempos mas recientes. O es el afan propagandistico, politico
y religioso, incluso pasmoso, que se querifa utilizar con uno de los brazos de santa
Teresa en manos de un mediocre politico y longevo vy tirdnico general.

154



EL RELICARIO DE LA PERIFERIA URBANA

Las anteriores reliquias constituian una minima parte del tesoro santo de la
ciudad de Avila. Las referencias a los huesos, despojos y objetos de santos y san-
tas son constantes en los cronistas e historiadores de los siglos XVI y XVII. También
en la Edad Media la obsesion por localizar y atesorar reliquias se convirtié en un
mecanismo mental y econémico de gran envergadura. Pero coincidiendo con el
esplendor de la cultura barroca, en la primera mitad del siglo XVII, los obispos tra-
tan de asegurar el nimero de reliquias, localizar su culto y catalogar las existen-
cias. Los prelados, cuando realizaban las «santas visitas» en las iglesias de su di6-
cesis, se dirigian primero al Santisimo Sacramento, luego a la pila bautismal y des-
pués a la sacristia o a la capilla donde se veneraban las reliquias conservadas. Su
cuidado recafa sobre la fabrica parroquial. En 1631 el obispo Francisco Marquez
pretendié conocer qué cuerpos santos se encontraban en el episcopado. Sin
cumplir su propésito, sera su sucesor Pedro Cifuentes (1632-1636) quien conclu-
ya, orientado por la Universidad de Salamanca, la visita a las imagenes sagradas,
huesos, reliquias y sepulturas de santos y personas venerables. Atendiendo exclu-
sivamente a las reliquias, llama poderosamente la atencién la situacion, la distri-
bucion periférica, marginal o extramuros de todos los objetos sagrados en la ciu-
dad de Avila. El catalogo del obispo Cifuentes coincide con las relaciones que
presentan Gil Gonzalez Davila y otros autores (Ariz, Fernandez Valencia). Aunque
las iglesias intramuros son muy escasas en el siglo XVII (Santo Domingo, San Este-
ban, San Juan, San Silvestre), no parecen poseer ningln resto santo digno de lla-
mar la atencién a cronistas y obispos. El centro urbano intramuros es un despo-
blado en este sentido, mientras que los edificios que rodean la cerca medieval
estan repletos o bien representados de reliquias. La parroquia de San Juan, por
ejemplo, se vanagloriaba a mediados del siglo XVII de poseer «como preciosa reli-
quia la sagrada bautismal pila» de Teresa de Jests y el cuerpo del cronista y sacer-
dote venerable Gil Gonzélez Davila. Pero hablamos, sobre todo, de aquellas reli-
quias y restos humanos, objetos de valor procedentes de las épocas apostélicas,
de los siglos bajoimperiales, sobre todo, y de la Edad Media reciente, de épocas
muy remotas para la memoria colectiva y, por tanto, desmesuradamente mitifica-
das.

155



La catedral, fundamentalmente, mantiene su papel estelar también en este
punto: los cuerpos de san Segundo y san Vidal (trasladado por don Sancho Déavi-
la, obispo de Jaén)?, el cuerpo de uno de los Nifios Inocentes, cabezas de marti-
res o de las Once Mil Virgenes, una espina de la corona de Cristo, otras reliquias
como los huesos de los martires Justo y Crescencio, la cabeza del obispo san Dio-
nisio, el caliz de san Segundo realizado por Andrea Petrucci, un hueso de san
Judas Tadeo o, anota Tello Martinez, seguramente por error, «el cuerpo de san
Vicente martir». La basilica de los Santos Martires Vicente, Sabina y Cristeta com-
petia directamente con la iglesia del Salvador, atesorando —se aseguraba- los
cuerpos de los martires Vicente, Sabina y Cristeta, el del anacoreta Pedro del
Barco, una sandalia de santo Domingo de Guzman, corporales, escritos, un misal,
otras reliquias particulares y numerosas otras localizadas en la cripta de la Sote-
rrana, ampliandose el informe en los manuscritos de los beneficiados Fernddez
Valencia y Tello Martinez («la camisa de Nuestra Sefora..., leche de los virginales
pechos...»). Otros objetos aparecian en las cercanias, en la iglesia de San Millan
(venerable Marfa Diaz), o en los arrabales del poniente (cuerpo de santa Barba-
da). En la iglesia de San Pedro, junto al Mercado Grande, una cabeza de los mér-
tires Macabeos, un cingulo de san Pedro, una canilla de san Lorenzo... La rela-
cién estd notablemente detallada, mencionando no sélo las reliquias sino, ade-
mas, las imagenes de valor que posefa cada iglesia. El obispo visita también las
iglesias de San Martin (en el ano 1542, reliquias de los santos Justo, Cosme,
Damiéan, Benito, Pablo, etc.) y Santiago (el antiguo sepulcro de Nalvillos Blazquez,
héroe santificado por los cronistas), la capilla de Nuestra Sefora de Las Vacas, la
ermita de Sonsoles, el monasterio de Santo Tomds (Santisimo Sacramento, en la
capilla de los herejes), monasterio de los premonstratenses (cabeza de san Lucio,
la de san Aniceto, una cruz de san Pedro de Alcédntara, etc.), monasterios de San
José (cuerpo de san Mauricio) y Santa Ana (dos canillas de san Andrés...). En la
iglesia de los jesuitas, extramuros de la ciudad hasta el afo 1623 (mas tarde se
trasladan a San Ignacio / Santo Tomas o Santo Tomé el Nuevo), se encontraba el
cuerpo de san Fortunato, un hueso de san Pedro de Alcéntara en el convento de
San Antonio.

Como puede observarse las reliquias se localizan siempre en dmbitos sagra-
dos ubicados extramuros de la ciudad, circunstancia que merece, al menos, dos
breves comentarios, uno sobre el juego de las reliquias en las épocas preindus-
triales y otro sobre la conversién de la ciudad de Avila en un claro entramado de
reliquias en los barrios extramuros, alejado del centro urbano amurallado y con
unas pretensiones culturales y cultuales relativamente claras. El primer aspecto se
centra en el papel que desempefaron las reliquias a lo largo de la historia y en el

9 Las reliquias de san Vidal son recibidas por el cabildo en junio de 1613: «... propuso el
sefor dean cémo después de el cabildo se vio la caja en que venta el cuerpo de sant Vidal estaba en
buena guarda y muy degente para ponerle en el altar mayor a uno de los angulos...». A.C.A. Actas

capitulares. Libro 39, fols. 46 v.-47 r. Otras informaciones en los fols. 63 v., 64 r. y 66 r. Un completo
listado de las reliquias enviadas por el obispo jienense se puede leer en el articulo de M.2 J. Ruiz-Ayd-
car Zurdo, «Relicarios y reliquias. El legado de don Sancho Dévila y Toledo», en Homenaje a Sonso-
les Paradinas, Avila, Asociacién de Amigos del Museo de Avila, 1998, pp. 231-245.

156



seno de la religion cristiana. Santos, milagros y reliquias contribuian al incremen-
to de las practicas religiosas, en ocasiones tenidas de caracteres paganizantes,
supersticiosos o carnavalescos. Constituian las reliquias un objeto de veneracién
y salvacién. Eran compradas, fabricadas, vendidas y robadas en un afan mas eco-
némico que religioso. La reciprocidad que se daba entre el mundo urbano (y
rural) abulense y las fluctuaciones econémicas, climaticas o epidémicas, la mani-
festacion de un prestigio social y la celebracion de fiestas litGrgicas, la existencia
de un intercambio oblatorio, sagrado y profano, y unas violencias producidas
tanto por hechos reales u objetivos como por las trampas maliciosas de la natu-
raleza y de las potencias sobrenaturales, todo esto expresaba una antropologfa,
una forma de vida y unas actitudes y comportamientos en torno a cualquier prac-
tica supersticiosa o prelégica de una religiosidad. Un intercambio de reliquias que
aparece con cierta frecuencia en la ciudad medieval y barroca: reliquias invero-
similes, manipuladas alrededor de un intercambio forzoso o de un prestigio
social, pero también como sintomas de una religiosidad. En ocasiones, el presti-
gio militar, o la heroicidad del soldado, se expresaba no tanto por las conquistas
territoriales, el nimero de muertos o las ocasiones de supervivencia como por las
posesiones simbdlicas que se alcanzaban precisamente un unos instantes (paso de
los Austrias Mayores a Felipe Ill) en que la soldadesca se caracterizaba por su
inmoralidad y corrupcién (deudas, juegos, malas mujeres, etc.). Sorprende cémo
los Tercios de Flandes, en la segunda mitad del siglo XVI, almacenaban estos teso-
ros. Don Fernando Alvarez de Toledo, duque de Alba, lugarteniente, gobernador
y capitdn general dictionum Inferioris Cermaniae patrimonialium de Felipe Il reci-
be del obispo de Leydem unas reliquias de san Vicente (o para la basilica de San
Vicente, de manera mas acertada), trasladadas luego a la Peninsula por el mismo
duque’®. Se buscan con afan los restos de los martires de la Legién Tebana para
ser enviadas desde Colonia a la condesa de Uceda?, reliquias formadas por dos
craneos de los santos tebanos y un fémur de una de las Once Mil Virgenes que
llegarian mas tarde a la cripta de la basilica de San Vicente. O se hacian pros-
pecciones arqueoldgicas para localizar restos santos en las catacumbas de San
Calixto en Roma.

Cualquier veneraciéon a una reliquia ofrecia una contrapartida, pues la
inmortalidad se podia expresar en los huesos, cabezas, restos humanos, reliquias
que habian estado inanimadas (libros, folios, sandalias, etc.) y que en el interior
de la iglesia adquirian otro significante, cuando se insertaban en una antropo-
cosmologia: la resurreccion de la carne, reformada por la muerte, senala no el
destino auténomo del hombre, sino su dependencia con la divinidad. Indicaba
Georges Duby (1976: 286) que cualquier deseo de sobrevivir en la sepultura
manifestaba, en contra del espiritu cristiano de la resignacién, la extensién de

10 A.C.A. Doc. n2 158. Pergamino, 150 x 188, sello de cera roja. Carta del obispo C. de Grois-
beck, de la diécesis de Leydem, donando unas reliquias de san Vicente al duque de Alba don Fernan-
do Alvarez de Toledo, 1560, agosto, 30. Leydem. Doc. n? 163. Informe sobre el traslado de las reli-
quias concedidas al duque de Alba, 1574, junio, 17. Alba de Tormes (Salamanca).

11 A.C.A. Doc. n2 169. Informe sobre las reliquias de los martires de la Legién Tebea enviadas
a la duquesa de Uceda, 1601, mayo, 28. Colonia.

157



una tendencia del espiritu profano, el deseo de vencer el aniquilamiento corpo-
ral y el anhelo por asociarse en una misma estructura con los muertos, con las
almas de los ancestros que retornaban a la tierra. En definitiva, se venia a esta-
blecer a través de las reliquias una forma de religiosidad que aproximaba el mas
alla al mas acd, los santos a los hombres que, destinados inevitablemente a la
muerte, deseaban un contacto mads estrecho con Cristo y la Virgen. Al mismo
tiempo, el miedo a los muertos era asumido por las reliquias, que simbolizaban
en cierto sentido una buena muerte, una muerte aceptada que en la practica
cotidiana se reflejaba en el dominio del inconsciente: discursos eclesiasticos y
discursos literarios —orales y escritos— que relanzaban las reliquias hacia su papel
de recreadoras de vida, de potencia de los santos, pero subrayando también el
drama de la vida corporal, pues la muerte cristiana era ante todo una muerte
subordinada a un fin.

El culto a las reliquias era impulsado, naturalmente, por la Iglesia, aunque
también se daban falsificaciones en abundancia. Tras la muerte, cuando los difun-
tos surgian como soberanos del «sieglo mayor» (Libro de Alexandre, v. 2067 d), las
reliquias adquirfan forma de divinidad en cuanto que, fomentando su culto, la
Iglesia y el pueblo experimentaban el apaciguamiento del temor a la muerte y a
los propios difuntos. No obstante, las reliquias, dada su diversidad y abundancia,
subrayaban también algunos aspectos de unas categorias mas chocantes o extra-
vagantes. Las reliquias podian ser motivo de una descripcién anatémica del cuer-
po puramente grotesca (Bajtin, 1974: 315): la renovacion de las categorias abs-
tractas y de los conceptos filoséficos abstractos por medio de la transposicion
cuerpo-alteraciones anatémicas-reliquias era, por lo general, un rasgo caracteris-
tico de las literaturas recreativas medievales, renacentistas y barrocas. La influen-
cia ejercida por las reliquias fue considerablemente importante vy significativa en
estos momentos histéricos, particularmente en la etapa de la repoblacién y en la
sociedad barroca de finales del siglo XVI en adelante. Aunque en algunos
momentos se expresaron serias dudas y certeras criticas sobre el asunto, la popu-
laridad y la instrumentalizacion de esa notoriedad de las reliquias permitieron
tanto su culto como la oficializacién del mismo a partir de una «catequesis del
miedo» (D. Ferrer, 2004: 102).

La vertiente grotesca viene dada porque al lado del culto a las reliquias esta
la «carniceria», el descuartizamiento del cuerpo humano, la leccion anatémica
con una significacion ambivalente: se mata, se descuartiza y se da una nueva
vida; el tabd de la sangre que ante todo se ejerce contra el carnicero. Como ocu-
rria en la Edad Media, estamos en una sociedad que parece oscilar —indica Jac-
ques Le Goff (1977: 55)— entre el deleite y el horror a la sangre vertida.

Mas alla de las desorientadas informaciones aportadas por los escritores abu-
lenses de los siglos XVII 'y XVIII, reliquias, restos humanos de diversa procedencia
y Utiles varios se recopilaban en las iglesias de la ciudad. Algunos objetos ya no se
localizan, otros, sin embargo, aparecen sorpresivamente en los rincones mds ocul-
tos y disimulados. Hace algunos anos, en el curso académico 1998-9, visitando
con los alumnos de C.O.U. del Instituto de Bachillerato «Isabel de Castilla» la basi-

158



lica de San Vicente, fisgando y curioseando, me encontré en la cripta, en una
cajonera del altar barroco, con unos huesos que no estaban catalogados en los
inventarios episcopales, tampoco en los pormenorizados relatos de Gonzélez
Davila, Fernandez Valencia o Tello Martinez, mucho menos en las lineas de los
escritores de los tiempos contempordneos. La aparatosa historia de algunas reli-
quias abulenses tiene un final merecido por lo sorprendente. En octubre del afio
2000, el obispo habia anunciado el traslado de las reliquias de los hermanos mar-
tires Vicente, Sabina y Cristeta desde Burgos a la basilica abulense, al mismo tiem-
po que se recuperaba la antigua festividad del 27 de octubre. Tras unos meses de
espera, mosenor Adolfo Gonzélez Montes autoriza el transporte de unos huesos
sobre los que un dictamen cientifico emitido por expertos en medicina y antro-
pologia forense afirma que «parece desprenderse una duda razonable sobre la
plena identidad de estas reliquias con la descripcion personal que la crénica his-
térica atribuye a los hermanos martires Vicente, Sabina y Cristeta»!2. Sin descar-
tarse el valor religioso de los restos procedentes de la catedral burgalesa, las ano-
malias registradas impulsan al prelado a situar las reliquias no bajo la mesa del
altar, sino en la nave lateral en la que la tradicién aseguraba la existencia del pri-
mitivo sepulcro (cenotafio) de las santas. Las tres cajas realizan asi un desfile en el
interior de la basilica que recuerda la medieval procesion a los sepulcros, cada
una de ellas con una inscripcién latina identificativa (Reliquae que in cronica his-
paniarum regum martyrum abulense...). Enterradas bajo el pavimento de la nave
de la Epistola, se ocultaron las cajas por una lapida de granito con otra inscrip-
cién: Reliquae quae sanctis martyribus Vicentio ac Sabinae et Christetae sororibus
eius in cronica hispaniarum regum tribuntur. La ceremonia del 6 de abril de 2002
deparé alguna otra sorpresa. Primero, la sustitucién de los restos de los hermanos
por otras reliquias en el presbiterio. Segundo, la sorprendente aparicién de otros
restos humanos escasamente vinculados con la basilica de los martires, precisa-
mente aquéllos que ocultos tras el retablo barroco de la cripta de la Soterrana,
ignorados en el paso del tiempo, se rescatan repentinamente para rellenar el
vacio dejado por los martires tardorromanos. Se trata de varias reliquias, dos
cabezas pertenecientes a los santos de la Legién Tebana de san Mauricio, victimas
en las Galias de las persecuciones del emperador Maximiano, y el fragmento de
un largo hueso de una de las Once Mil Virgenes, las que sufrieron los tormentos
por los hunos en el siglo V, representadas particularmente por la princesa Ursula,
restos todos estos practicamente desconocidos y de los cuales poco se sabia,
exceptuando aquellos que conociamos los dos pergaminos depositados en la casa
parroquial de San Vicente y los propios huesos en los que en tinta se especifica-
ba que las cabezas correspondian a los martires tebanos y el hueso a una de las
virgenes. Agigantado el acontecimiento, al dia siguiente las anénimas reliquias se
han convertido en las de san Mauricio y santa Ursula'3.

12 Traslado de los restos de los santos martires. Comunicado oficial del Obispado de Avila
sobre el retorno y autenticidad de las reliquias de los santos martires Vicente, Sabina y Cristeta, Avila,
6 de abril de 2002.

13 Vid. E Diario de Avila, 7 de abril de 2002.

159



La transcripcién de los citados pergaminos despeja algunas dudas’#. Unas inter-
veniones o peticiones de Gonzalo de Henao, mayordomo de artillerfa, y Gonzalo
Guerra de Vega, contador en Flandes del rey Felipe Ill, en nombre de dona Juana
de Lunar, azafata de la infanta, permiti6 la llegada a Avila de los restos tebanos y
otros con autorizacién de Wilhemus Aberencastelet, obispo de Tréveris y decano de
la colegiata de San Pablo. El notario Liberto Melyn dio fe en 1609 de la cesién de
unas piezas mayores y menores de las Once Mil Virgenes, ademés de unos restos
cortados en una sesion celebrada el 5 de septiembre del mismo afo de los santos
Ambrosio y Gregorio, depositados hasta ese momento en el monasterio del Huerto
de Wesssalia, monasterii sancti moniarum Horti Beatae Marie Virginis, in ciuitate
Wesaliensi, ducatus Cluaniaec, cuya abadesa era Cunegunda de Rhee. En 1611 se
entregan las otras reliquias, las cabezas de los tebanos, si bien en el documento en
pergamino se menciona unum caput et duo ossa ex societate sanctorum thebano-
rum... En definitiva, a falta de triunfos militares de los famosos Tercios de Flandes,
gozos espirituales por la apropiacion de reliquias para los castellanos. Por otra parte,
los inventarios de la basilica de los siglos XVII y XVIII ignoran las anteriores reliquias,
si bien en otros documentos surgen algunas noticias muy fragmentarias. Tanto en la
obra de Gil Gonzalez Davila como en la mas tardia de José Tello Martinez se con-
signan algunos restos relacionados con los anteriores mdrtires, las dos cabezas de las
Once Mil Virgenes y «el cuerpo de san Mauricio, soldado, martyr, en el monasterio
de monjas carmelitas descalzas del titulo de San Joseph», depositado en la capilla de
la Asuncién por Francisco Guillamas Veldazquez, maestro de camara de Felipe 1lI,
seglin anota Fernandez Valencia. No ha de extraiar la presencia a veces abusiva de
las virgenes si se considera que en el ciclo hagiografico medieval se amplifican algu-
nos sucesos legendarios. Once mil daban para rellenar numerosas arquetas’>.

Para acompanar a las anteriores reliquias bajo la mesa de altar disefiada por
el arquitecto Pedro Feduchi, aprovechando algunos capiteles roménicos, se depo-
sitaron algunos restos de san Paciente de Lyon y san Maximo de Turin, retenidos
antes en la iglesia de Santo Tomé el Nuevo (San Ignacio de Loyola), el dltimo falle-
cido hacia el afo 465 tras asistir a un concilio en Roma. Panciano de Lyon se
registra en la segunda mitad del siglo V .como obispo, santo y admirador de Sido-
ro Apolinar, segiin el Afo cristiano de fray Justo Pérez de Urbel. Poco més. Uni-

14 Archivo Parroquial de San Vicente. Copia del notario Liberto Melyn sobre la donacién de la
abadesa del monasterio del Huerto, Wesalia, a Gonzalo de Henao de algunas reliquias de san Ambro-
sio, san Gregorio y las Once Mil Virgenes. Confirmacion de la donacién a dofa Juana Lunar (1609, sep-
tiembre, 5/ 1618, septiembre, 5. Wessaliae), pergamino, 280 x 330, latin, sello de papel sobre cera
verde. Copia del notario Liberto Melyn sobre la donacién hecha por el dedn de San Paulino de Tréve-
ris de la cabeza y huesos de los martires de la Legién Tebea, con atestacién del mismo escribano reali-
zada a dona Juana de Lunar en Bruselas (1611, octubre / 1614, abril, 14. Tréveris), pergamino, 2 hoj.
in fol., sello de cera verde pendiente.

15 «Este desmesurado néimero se atribuye a un error de un copista que a la cifra XI anadié
una M como abreviatura de ‘martires’ y dio lugar a que se leyera once mil» (Monreal y Tejada, 2000:
418). A finales del siglo XV se produce la lectura errénea de la abreviatura ‘XI M V’, «once martires y
virgenesy. El descubrimiento en 1155 en Colonia de una gran cantidad de osamentas (atribuidas a
Ursula y sus compafieras), confirmé la leyenda. Vid. G. de Tervarent, La légende de sainte Ursule dans
la littérature et dans I'art du Moyen Age, Paris, 1930.

160



camente resaltar algunas reflexiones del obispo Gonzilez Montes en torno a la
consagracion del altar y traslacion de los restos atribuidos a los santos martires: la
valoracién de los testigos primigenios de la Iglesia y protectores de la ciudad de
Avila y el significado histérico, avalado por la defensa de los reyes, de las reliquias
de Vicente, Sabina y Cristeta.

Si la reliquia en particular pudo representar en el marco urbano del siglo XVII
el orden y la proteccién, la custodia de las reliquias abulenses era adin més lla-
mativa. Considerando que el elemento definitivo y organizador en la ciudad era
la muralla, apreciando también la distribucién de las parroquias y otros edificios
religiosos (ermitas, monasterios, humilladeros) en la misma centuria, se puede
asegurar que no es casual el encierro de los restos santos en determinados luga-
res. Cuando el obispo Cifuentes, y antes el coronista Gil Gonzalez Davila, elabo-
ran un catélogo de reliquias (posteriormente recogido por Tello Martinez en el
«Parégrafo 1. Apéndice» del Cathdlogo sagrado de los obispos... de Avila), la ciu-
dad contaba con un elevado nimero de espacios eclesiasticos. Ciertamente, la
muralla dominaba el entramado urbano, con un evidente caracter militar en su
funcién defensiva, actuaba como cinturdn sanitario frente a pestes y epidemias,
marcaba la territorialidad del poblamiento (diferencias en la ubicacién de los
caserios de serranos y ruanos, caballeros y pecheros), organizaba profesional-
mente a los grupos sociales (rentistas, comerciantes, artesanos, albailes, labrado-
res...) y distribufa las colaciones parroquiales. El caracter amurallado de la ciudad
delataba, asimismo, una frontera religiosa, la estrategia para sefnalar los cultos
admitidos por la jerarquia y los no contemplados, la diferencia institucional entre
unas parroquias y otras, las fronteras «amuralladas» de las mentalidades abulen-
ses. La lejania o cercania de una iglesia parroquial respecto al centro urbano amu-
rallado es un sintoma (una realidad también) del sistema eclesidstico. Unos edifi-
cios ocupan la posicion preeminente (catedral, San Pedro, San Vicente y San
Juan), otros se reparten las tareas litGrgicas de cara a los pobladores menos nota-
bles de la ciudad (Santiago, San Nicolas, San Segundo, San Bartolomé, San Isido-
ro, etc.). La propia dualidad en el siglo XVII entre la ermita de San Segundo, en
el arrabal del Puente, y la capilla de San Segundo, en la antigua calle de la Albar-
derfa, marca bien la diferencia entre lo alto y lo bajo. Claro que también resulta
evidente, en el caso abulense, la distribucion de iglesias fuera de los muros y den-
tro de la cerca. En este ultimo caso Gnicamente aparecen los edificios cuyos titu-
lares son san Juan, santo Domingo, san Esteban y san Silvestre; la nueva funda-
cioén de La Santa es del afio 1636 y los numerosos conventos se reparten en la
ciudad extramuros. Gutiérrez Robledo (1982: 30) apunta algunas posibilidades
que explican, primero, la escasa distribucién de iglesias intramuros y, segundo, la
aparicién de un doble cinturén defensivo: la falta material de espacio en la zona
alta de la ciudad; «el enraizamiento en las parroquias extramuros de gentes de
una misma natura que no podian sentarse en la media villa de los serranos, el
interés de los grupos caballerescos por evitar un gran edificio en el interior de la
cerca, el escaso agrado del concejo por contemplar la construccion de unos edi-
ficios parroquiales que no tributaban. En cualquier caso parece que a partir del

161



siglo XVII (o antes, con el Concilio de Trento) se da un intento por concretar una
simbologia religiosa a cualquier acto, objeto o costumbre de la vida cotidiana,
incluyendo el recinto amurallado, pues la portada que ofrece Luis Ariz en su obra
publicada en Alcala de Henares en 1607 destaca la muralla (simbolo de la vida
protegida en comunidad) con la clpula (simbolo de la divinidad), manifestacion
de un poder real sacralizado cuando ya en los siglos medievales se configuraban
los muros como un edificio cristiano en un periodo de avances irreversibles del
proceso colonizador y de clara consolidacion de las instancias locales de poder
en un espacio decidamente fronterizo (Barrios, 2003: 28). La nobleza se repre-
senta en la puerta adovelada de los muros, y «el rey o emperador —dice Alicia
Camara (1981: 261)-, que ha convertido a la antigua Avila de los Caballeros en
esta Avila del Rey, encuentra su poder justificado tanto por su antigtiedad histori-
ca —figuras de reyes asimiladas a la muralla— como por la dos figuras que, a modo
de guardianes, flanquean el eje. El coronado Hércules, fundador de la ciudad,
remite a la antigliedad mitica de la realeza peninsular, y el obispo a la Iglesia cat6-
lica cuyo poder espiritual se encuentra, en la Espana de los Austrias, indefecti-
blemente unido a la trayectoria de la monarquia». Ciertamente no es una nove-
dad la presencia emblematica de la muralla, pues desde mediados del siglo XVI,
coincidiendo con la Contrarreforma tridentina y el auge de la monarquia autori-
taria, numerosos enclaves urbanos de origen medieval tratan de manifestar iconi-
camente su situacion material: la urbs fortitudinis pretende ser una elaboracién
sobre la ciudad de Dios, sobre la funcién salvadora de la propia ciudad a partir
de las escrituras sagradas para los cristianos: «Tenemos una ciudad fuerte; Dios la
ha protegido con fortificaciones y murallas. iAbrid las puertas, para que entre el
pueblo justo, que se ha mantenido fiell» (Is. 26, 1-2), siendo abundantes los ejem-
plos de emblemas que relacionan la ciudad con el recinto amurallado.

No un doble cinturén, sino un triple corredor material (y otro espiritual) apa-
recfa en la ciudad abulense. En primer lugar las murallas, luego las iglesias distri-
buidas alrededor del perimetro murado, méas o menos cercanas en funcion de la
topografia y el asentamiento de los pobladores. Entre estos edificios religiosos
habria que distinguir las parroquias urbanas (San Pedro, San Vicente, Santiago,
San Juan, Santo Domingo, Santo Tomé, San Andrés y San Nicolds) y las ermitas:
San Segundo, San Lorenzo, San Bartolomé, San Martin, San Lazaro, San Julian,
San Mateo, San Isidoro, Santa Cruz, San Benito, San Cristébal, La Trinidad, Nues-
tra Sefora de las Vacas, San Roque, humilladeros del Santo Cristo de la Luz, Vera
Cruz y Pradillo, otros templos bajo la advocacién de San Esteban, San Miguel, Los
Remedios, Nuestra Senora de las Aguas y Nuestra Sefora de Sonsoles, habiendo
desaparecido en el siglo XVII la de San Marcos y la dedicada a San Romén, con-
servandose malamente la dedicada a San Cebrian Por dltimo, una amplia super-
ficie que rodeaba al segundo cinturén con mayores o menores estrecheces y que
estaba formado por los conjuntos conventuales de Santo Tomds, Las Gordillas,
Santa Ana, San Francisco, San Jerénimo, Santa Catalina, La Antigua, San José, San
Antonio, Sancti Spiritus, Nuestra Sefora de La Antigua, Nuestra Senora de Gra-
cia, etc. El cinturén «espiritualy, fundamentado en la posesion de reliquias, se ini-

162



Iglesias parroquiales, ermitas y capillas de Avila en el siglo XVI.

ciaba en la catedral, continuando en la basilica de San Vicente e iglesias de San
Pedro, Santo Tomé, San Andrés, San Martin, San Bartolomé, ermita de San Segun-
do, iglesias de Santiago y San Nicolds, capillas o ermitas de Las Vacas y Sonsoles,
y algunos monasterios arriba citados. Numerosos restos sacralizados se ubicaban
en el «valle de los santos» mencionado por Juan Martin Carramolino, el incierto
«valle de San Vicente» del siglo XIV en la vertiente septentrional de la ciudad, pro-
bablemente adjudicado por el historiador a partir de la lectura del Epilogo de
algunas cosas dignas... de la ciudad de Avila'®. En la relacién del obispo Pedro
Cifuentes Gnicamente se menciona una visita a la parroquial de Santo Domingo
de Silos, en el interior de la muralla, aunque sin especificar qué reliquia encon-
tré en su interior. En cualquier caso conviene insistir en que la presencia de reli-
quias en lugares alejados de los centros de poder (catedral-Mercado Chico) acen-
tuaba la sacralidad del lugar, defendia a los vecinos de los valores e intereses
opuestos y enriquecia a la fabrica eclesidstica con limosnas, dotaciones, capella-
nias y obras pias. Aparentemente, pues la custodia de reliquias implicaba también
el gasto econémico, por parte de cada fabrica y feligresia, para dotar al hueso,
canilla, cabeza, libro, etc. de un envoltorio relativamente rico de plata, un altar
dorado o una pequeia caja de nogal en que depositar las cenizas.

16 «Venérase también (segln tradicion) en una hermita, junto al rio, el cuerpo de santa Bar-
bada. Y aseguran los historiadores que desde la yglesia de San Segundo sub urbe hasta la de San
Vicente, fuera de los muros, esta todo el campo lleno de cuerpos de santos martires, llamado anti-
guamente Campo Santo; y por eso proverbio antiguo Abila, santos y cantos» (Ayora, 1519: 56 v.).

163



DE NUEVO LA COFRADIA DE SAN SEGUNDO
(SAN SEBASTIAN)

El ano 1625, cuando se realiza el primer inventario de reliquias en la iglesia
del Adaja, parece marcar un cambio de orientacién en dos sentidos, el litdrgico y
el econémico. La situacién material del lugar no parecia ser del todo estable, ya
que los patronos de la hermandad se quejan ante el capellan Bartolomé Munoz
acerca del deterioro de algunos edificios, instdndole a que repare los tejados de
la casa y paredes de los corrales y huertas. Los reales recaudados no son sufi-
cientes para tales obras, de manera que se especifica que se pongan al dia algu-
nos censos pertenecientes a la ermita. Solicitan también los cofrades que se adop-
ten algunas disposiciones (sin especificar) sobre las fiestas de san Segundo, santa
Lucia y san Sebastian. Entre los afios 1624 y 1625 se senala una diferencia nota-
ble a favor del Gltimo, el 22’5 por ciento, pasando el cargo de 16.296 a 72.087
maravedises. La diferencia entre un ano y otro (55.791 mrs. o 1.641 reales) se
debe a que los patronos de la cofradia insisten en el cobro de las sepulturas (seis
reales cada una), la ejecuciéon de algunos censos (a Francisco Alvarez, Sebastian
Davila, Marcos Lopez, etc.), ahadiéndose veinte reales por la venta de una casu-
lla vieja y otros diez por la venta de un censo.

El cargo acumulado, o el alcance a favor de la cofradia, desde ese afio de
1625 se va ampliando progresivamente. No se trata solo de una mayor recauda-
cién, sino de un menor descargo en los anos siguientes. En 1627, por ejemplo, el
patrén de la cofradia Diego de Velchos rinde cuentas de un cargo de 215.027
maravedies y una data de 6.712 mrs., gastdndose los hermanos de San Segundo
Gnicamente el 3’1 por ciento del total recaudado en 11 reales por llevar al santo
en la procesion con su pendén, 4 reales al mullidor de la hermandad, 2 ducados
a los escribanos, 46 reales en reparaciones de las casas y otros gastos menudos. El
cargo, por el contrario, se incrementa respecto a los afos anteriores debido, fun-
damentalmente, al alcance anterior (65.160 mrs.), las limosnas en el dia de santa
Lucia, un censo sobre el zapatero Juan Gutiérrez (26,5 reales), otro censo sobre
unas casas en el barrio del Cucadero (312 mrs.), o unos censos perpetuos sobre
unas tenerias del tendero Francisco Alvarez (60 mrs.) o contra Sebastian Déavila
por otra curtiduria (35 mrs.); ademds se afaden otros censos, uno redimido por

164



Bautista de la Cruz (138 mrs.) y otro enfitéutico sobre unas casas de Pedro Jimé-
nez (46 reales). Los cepos, donativos, sepulturas, cuotas y mandas completan los
6.324 reales del afto. Los afios siguientes no muestran unas caracteristicas resefa-
bles en las fluctuaciones econémicas de la cofradia del arrabal del Puente. El des-
cargo suele ser escaso en funcion de diversas reparaciones, obras menores, pagos
a mullidores, escribanos, anderos, cera, la compra de algin objeto, etc. La evolu-
cién del cargo en los Gltimos cinco anos, desde 1629 hasta 1633, indica un rela-
jamiento por parte del capellan y mayordomo en la percepcion de los ingresos
(censos, limosnas...), hecho que repercute en la escasa celebracion de las fiestas
de san Sebastian y santa Lucfa. La conmemoracién de san Segundo o es practica-
mente nula o cae en el olvido del patrén de la cofradia. Lo mismo ocurre con
santa Paula Barbada: ninguna resefa a la sepultura, imagenes, ornamentos y alha-
jas, fiestas y actos litdrgicos. El dia de Reyes de 1643, el mayordomo Diego de Vel-
chos registra en sus anotaciones un nuevo cargo: «1.169 reales que pagé el padre
fray Gerénimo de la Encarnacién, carmelita descalgo, de lo que restaua de qua-
tro anos asta Nauidad del ano de mill y seiscientos y treinta y nueue de los qua-
renta ducados que el combento de la santa madre da a la fabrica de la dicha ygle-
sia», sumandose 1.100 reales de vell6n de los anos 1639-1642. En estos anos se
estd aplicando la sentencia sobre el pleito entre la cofradia y los carmelitas des-
calzos, instalados ya en La Santa, a favor de los hermanos de San Segundo. La per-
cepcién del carmelita Jeréonimo supone el 46 por ciento del cargo total de esos
anos (2.269 reales), invirtiéndose el 63’9 por ciento (3.150 reales) en velas para el
dia de santa Lucia, su procesién hasta la ermita de San Mateo, salarios del predi-
cador y mullidor, pagos por las procesiones de los santos Sebastidn y Lucia, cera
para el primero, una guarnicién para el roquete, gastos del escribano y 267 reales
gastados en reparaciones de la iglesia, concretamente en el campanario (espada-
fa), los tejados y obras menores en la sacristia. La procesion del mes de abril se
hace desde la ermita de San Segundo hasta la de San Mateo, sin mencionarse la
celebracién de festejos, danzas, cohetes o toros, unas celebraciones sumamente
restrictivas. Pero llama la atencion, al igual que en las fiestas de otras cofradias y
parroquias o ermitas, el descargo oneroso que se realiza constantemente en cera
y velas para la conmemoracion, tal vez escondiendo unos gastos destinados a las
colaciones de los cofrades, capellanes y predicadores. Por ejemplo, la famosa
cofradia de La Minerva emple6 nada mas y nada menos que 41.854 maravedies
en cera para las fiestas de primavera del afo 16357, es decir el equivalente a
treinta y seis comidas para ocho o diez personas (que repitieron) compuestas por
pan, vino y carnero, valorada cada pitanza en 1.138 mrs. del afio 1636.

Los mayordomos se van sucediendo en la cofradia de San Sebastian y San
Segundo: A. de Santiago y Agustin Gutiérrez. Dadas las cuentas aportadas por los
mayordomos, no parece que la hermandad fuera ni numerosa ni potente econé-
micamente. Se puede destacar cémo el cabildo decide derribar unas casas cen-
suales que existian frente a la antigua puerta del convento carmelitano con el fin

17 A.D.A. San Juan. Libro de cuentas de la cofradia de la Minerva o del Santisimo Sacramento
de la iglesia de San Juan, 1631-1716, s. num.

165



de ensanchar la plazuela, hecho que se produce gracias a una cesién del Carmen
Calzado de un censo de 60 maravedies «sobre las thenerias en el rio de la rivera
de Adaja junto a la yglesia de San Segundo», ante el escribano A. de Berdeja'8.
Por otra parte, los calculos de la hermandad contindan con similares caracterfsti-
cas respecto a los afos pasados, excepto la novedad de la aplicacién y percepcién
de unos juros de los anos 1648 a 1653. En este aio, el mayordomo Juan Martin
ofrece a los patronos una relacién de juros, seis en total, todos ellos valorados en
14.860 maravedies (437 reales y 2 mrs.) sobre los millones de la ciudad y provin-
cia. Se anota también un juro nuevo: «Mas diez mill quinientos y ochenta mrs. del
juro que cumpli6 su primera paga y gogd en fin de septiembre pasado de sei-
cientos y cinquenta y tres del juro que se compré para la luz y ldmpara de la dicha
yglesia de veinte y vn mill ciento y sesenta mrs. de renta en cada un afo sobre
millones de dicha ciudad y su prouincia. Los doce mill docientos y nouenta mrs.
en la terzera situacion en caueza de la dica fabrica por priuilegio de Su Magestad
despachado en treinta y uno de julio de mill y seiscientos y cinquenta y tres». La
fabrica de la cofradia recibe del juro la cantidad de 4.912 maravedies’. Unos
anos antes, el rey habia concedido el primer juro de 14.860 mrs. y renta anual de
297.200 mrs., pagados en reales de plata al contado por don Pedro Vaca de
Herrero, tesorero general, a razén de veinte mil el millar, para que se le siten en
las sisas del vino, vinagre, aceite y carnes que se paga el dicho servicio de millo-
nes de la ciudad de Avila y su provincia20. La real provisién concediendo el juro
de 21.160 maravedies se ha puesto en relacién (Vila, 1999: 127) con el arreglo
de la fachada occidental de la iglesia, con una puerta con arco carpanel y un
6culo. Sin embargo, estas remodelaciones barrocas tal vez se deban a la estancia

18 A.C.A. Doc. n? 173. Escritura de cesion y traspaso por el convento de Nuestra Seriora del
Carmen calzado de un censo de 60 mrs. para derribar las casas censuales junto a San Segundo, 1647,
agosto, 5. Avila.

19 A.C.A. Doc. n? 174. 1653, julio, 31. Madrid. Real provisién de Felipe IV mediante el Real
Consejo de Hacienda por la que sitta a la fabrica de San Segundo y San Sebastidn extramuros 21.160
mrs. de juro al quitar con renta anual de veinte mil el millar en el servicio de millones de la ciudad de
Avila y provincia por cuenta de la tercera situacién. «(...) Y desde el dicho dfa [1653, marzo, 17] en
adelante lo a de gocar y goce la dicha fébrica de la dicha yglesia de S. Segundo y S. Seuastian, estra-
muros de la dicha ciudad de Abila, de los dichos veinte y un mil e ciento e sesenta mrs. de juro en
cada un ano para siempre xamas o hasta que se quiten, rediman, paguen y depositen los dichos qua-
trocientos y veinte y tres mil y ducientos mrs. de su principal que por ella pagaron como dicho queda;
y la tengan con la condicién que durante el tiempo que el reyno no redimiere y pagare y depositare
los dichos mrs. de su principal al dicho precio de ante mil el millar, puedan llevar y gocar para alum-
brar la dicha ldmpara del Santisimo Sacramento los dichos veinte y vn mil ciento y sesenta mrs. de
juro sin desquento alguno.... (...) Alonso Ortiz de Ziniga y Leiua, caballero de la Orden de Santiago
y tesorero del rey. Tomo la razén Antonio Sanchez de Taylo. (...) Y tengo por bien que la dicha fabri-
ca de la dicha yglesia tenga de mi en cada un afo los dichos veinte y un mil ciento y sesenta mrs. de
juro por heredad para gastarlos en alumbrar la ldmpara del Santisimo Sacramento de la dicha yglesia
para siempre xamas o hasta que el reyno quite y redima el dicho juro y censo y se paguen y deposi-
ten los mrs. que en ellos montan al dichp recio de a veinte mil el millar, situados en las dichas sisas
[del vino, vinagre, aceite y carnes] de millones de la dicha ciudad de Auila y su provincia...».

20 A.C.A. Documento sin catalogar, 1644, abril, 19. Madrid. La fabrica de la yglesia de San
Segundo de la ciudad de Auila: XIlil D CCC LX mrs. de juro al quitar, situados en millones de la dicha
ciudad, por quenta de los quinientos mill ducados de la primera situacién.

166



Oculo meridional de San Segundo (ca. 1655).

de los carmelitas en la ribera del rio Adaja. Es mas probable que parte de los
maravedises recogidos se invirtiera en la construccion de un 6culo en el muro
meridional de la ermita, entre un contrafuerte y el tramo recto del &bside, per-
mitiendo una mayor claridad en el cenotafio levantado por Juan de Juni en 1573.

En el aflo 1653 los gastos se repiten de la manera habitual. Las celebracio-
nes y procesiones se siguen centrando en san Sebastian y santa Lucfa, adquirién-
dose por parte de la cofradia unas vinajeras, colocandose el monumento y aco-
metiendo varias reformas y obras en las ventanas de la iglesia (16 reales) y en la
capilla mayor, desglosdndose los 42 reales por la reparacion del retablo y los gas-
tos originados por la compra de tejas y clavos (36 reales). Ademas se limpi6 el
cementerio por 4 reales, se colocaron unas tapias en el huerto por 62 rs. y se pagé
al platero Damién de la Traba, vecino de Avila, 6 rs. por la reparacién de una cus-
todia. La procesién en honor a san Segundo se habia celebrado en 1650 con unos
gastos escasos (44 rs.), sin concretar la data de la procesion, sermén del predica-
dor, cera, etc. En estos afios adquiere la ermita del Adaja una casa en los arraba-
les del rio, junto a la casa de Juan Lépez, fabricante, cerca de la calle y cemente-
rio de San Lazaro, pagdndose al mercader Jerénimo de Santiago 1.150 reales21.

21 A.C.A. Documento sin catalogar, ¢1654?, diciembre, 21. Avila. Carta de venta real ante el
escribano del nimero Andrés Martin.

167



-

e

Caja de nogal en la que estuvieron depositados los restos del primer obispo entre los afos
1519-1594, bajo el cenotafio realizado por Juan de Juni.

La primera «santa visita» registrada en el libro de 1612-1689 es la del visita-
dor general apost6lico don Tomas de Robles y Licana. Otra visita anotada por el
libro de la cofradia data del afio 1656, agosto, 20, realizada por el canénigo Anto-
nio Bautista de la Cruz Pifa, estando vacante la silla episcopal, entre los obispa-
dos de don Bernardo de Ataide y don Martin Bonilla. En realidad, la vida coti-
diana, material, solidaria y litGrgica de la cofradia resulta muy monétona de
acuerdo con la documentacion existente. En 1660 se gastan 8.160 maravedies,
pagados a Juan Martin, maestro de albaileria, por levantar «el portal que esta
junto a la fuente, porque se estaba hundiendoy; se afiaden otras tapias al huerto,
se repara una ventana, quitindose unas goteras. Hay otros arreglos menores. Dos
afos después se invierten 68 reales en arreglar varias puertas y desperfectos de
las caballerizas, la cocina y el sobrado. 7 de abril de 1673: una nueva visita es
realizada por el provisor don Diego de Prado. Veinte afios después, los cofrades
rinden cuentas para los cursos 1692, 1693 y 1694, con un cargo de 39.666 mara-
vedises y una data de 39.012 mrs.

168



UNA MIRADA AL INTERIOR DE LA ERMITA DE SAN
SEGUNDO EN EL SIGLO XVII

A mediados del siglo XVII, en 24 de noviembre de 1654, se da cuenta de un
inventario de los bienes de la iglesia de San Segundo. Se anota en primer lugar
«un retablo antiguo en tabla en el altar mayor», una obra que, como escribia
Gomez-Moreno, «es un lastimoso concierto de tallas barrocas, pegotes y frag-
mentos de uno bien notable o, mejor dicho de dos diferentesy. El estado del con-
junto del dbside central sigue siendo deplorable. Probablemente, las figuras del
banco correspondan a la Gltima década del siglo XV, con figuras géticas al temple
sobre fondo de oro grabado que representan a los santos Antonio de Padua y Bar-
tolomé, Antonio Abad y Pedro, Pablo y Gregorio y Francisco de Asis y Bernardi-
no, tal vez relacionadas con el taller de Sansén Florentin, morador de Avila y
autor del baldaquino gético flamigero de la basilica de San Vicente, un artista en
que las figuras de sus cuadros, en palabras del autor del Catdlogo monumental de
la provincia de Avila, «no alcanzaron la beatitud por el candor y la inocencia que
retraté Fray Angélico, sino a fuerza de lucha, cerrando los ojos al mundo y apre-
tando el gesto a sus seducciones; el pintor no quiso recrearnos al contemplarlos,
sino imponer miedo, subyugar con su austero continente, sus cabezas pensativas
y ensimismadas, su tono sombrio, sus durezas de factura» (1983: 1, 159). El resto
del retablo estd ocupado por unas obras mas tardias, de los inicios del siglo XVI,
representando en seis tablas a un obispo, «Santiago Matamorosy», san Miguel, san
Ambrosio y san Agustin, san Gregorio Magno y san Jerénimo. Posteriormente se
anadirfa en la calle central del retablo una imagen de san Segundo sobre una
pequeia custodia adornada por una talla de la Virgen y a los lados las imagenes
de santa Agueda y san Blas.

ContinGa el inventario de 1654 con la mencién de una custodia, una figura
de san Sebastian, de bulto con sus andas viejas, otras de san Blas, aparte de santa
Lucfa y santa Agueda. Ademas del retablo mayor, la iglesia contaba con el altar de
Nuestra Senora del Buen Suceso, con el nifio en los brazos y la corona de plata,
otro altar de san Segundo, uno mas dedicado a santa Polonia (Apolonia), el dedi-
cado a Cristo en la cruz y un altar con un cuadro de san Antonio. La relacién de
objetos ornamentales, alhajas y dtiles litGrgicos es muy breve: una custodia gran-

169



de, otra de plata pequena para el vidtico de los enfermos, dos campanas en la
espadana, un estradillo, tres atriles viejos, un facistol, tres calices de plata, cuatro
aras grandes, un arca, un cofre viejo con la ropa blanca, roquetes, sdbanas, cin-
gulos, amitos, tafetanes, casullas, capas, palias, ternos, frontales y frontaleras,
mangas, lamparas y otros objetos. Las reliquias de la iglesia se guardaban en un
relicario de plata, en la sacristfa, con un pedazo del lignum crucis, una chueca de
san Segundo con su asa y titulo de plata, «otro como media chueca de san Segun-
do guarnecida en plata de la misma forma», un colmillo del primer obispo, un
pedazo de casco de santa Barbada sin guarnecer, una canilla de dicha santa guar-
necida en plata y otro pedacito pequefio de la misma Paula de Cardefiosa guar-
necido en plata. Se cuenta también un hueso de san Blas y una cajita de plata en
que estan las reliquias con unas letras que dicen «San Martin y San Benito.

Dos décadas después del inventario anterior, los cofrades de San Segundo
elaboran una nueva relacion del tesoro?2 (1677, febrero, 21/ 1679, noviembre,
18), mucho mas completa y detallada que la de 1654. En primer lugar se men-
ciona un retablo «con la pintura de san Sebastian en su martirio, con la corona-
cion de la Virgen a los lados diferentes pinturas de santos». Se trata del retablo
principal resefiado antes por Gémez-Moreno, aunque la imagen del santo estaba
oculta. Luego una imagen de san Blas y otra de san Sebastian con sus flechas;
«otra hechura de bulto de santa Lucia con su plato en que tiene los ojos en la
mano derecha y en la yzquierda vna palma de madera», «otra hechura de bulto
de santa Agueda con las tetas en vn plato de madera en la mano derecha y en la
yzquierda una palma», la imagen de la Virgen con el nifio en brazos. A continua-
cion se alude, en el abside del mediodia, a «otro altar de nuestro patrén san
Segundo con su efixie de bulto, colateral de la epistola, en la capilla donde esta
su santo sepulcro cerrado con rexa de yerro curiosa y dentro la echura de este
santo patron de alabastro muy primorosa, bestido de pontifical». Aunque el ceno-
tafio de alabastro pasa desapercibido en otros inventarios, en el de estos aios del
XVII se menciona con mayor detalle, tratindose de la obra atribuida por don
Manuel Go6mez-Moreno al taller de Juan de Juni en Valladolid: «Sobre dicho
sepulcro se colocé en 1573 una estatua en alabastro, de tamafio mayor que el
natural, figurando a S. Segundo arrodillado en traje de obispo, pieza verdadera-
mente notable, de gran desenfado y maestria. Para ella dio 200 ducados dofa
Marfa de Mendoza, marquesa de Camarasa y hermana del obispo don Alvaro, y
consta que fue hecha en Valladolid, pero aunque siguiendo a Ponz y con invero-
similitud notoria se atribuye a Berruguete, la creo sin duda obra de Juan de Juni.
Serfa plausible librarla de la fea verja que la cine». Gracias a la generosidad de
don Juan Davila en 1544, esta reja habia sido encargada por la cofradia de San
Sebastian a los pintores Juan del Aguila y Cristébal del Portillo a cambio de 15
ducados de oro para que pintaran, doraran y platearan los remates de los barro-
tes situados alrededor del antiguo sepulcro del santo, artesanos que desarrollan
una intensa actividad artistica en la di6cesis abulense a menudo en colaboracién
con el escultor Pedro de Salamanca. Por otra parte, como una de las mejores

22 A.CA. Libro de la iglesia de San Segundo, extramuros de la ciudad de Avila, 1677-1771, fols. 1-8.

170



obras de la escultura del siglo XVI, Juan de Juni (Jean de Joigny), en los dltimos
afos de su vida, ofrece la figura de un san Segundo orante dentro de la tradicio-
nal tipologia del sepulcro castellano23. Para conmemorar la magnificencia fune-
raria dedicada al primer prelado abulense, el 23 de abril de 1573, pocos dias des-
pués de montarse la obra de Juni, el racionero Gaspar Daza es encargado por el
cabildo para que negocie con los cofrades de San Segundo acerca de una proce-
sién con las reliquias del santo (Actas Capitulares, 24, 30 v.). La caja de nogal que
contenia las mencionadas reliquias es custodiada en el interior de la iglesia duran-
te un dia con su noche. Antonio de Cianca (1595: 1, 125) es uno de los testigos
del acontecimiento que sirve para enclaustrar atin mas los huesos y las cenizas del
santo bajo la imagen de alabastro tras desarmar el antiguo vaso de piedra los
maestros de canterfa Diego Martin, Cristébal Jiménez y Matias Vazquez. La apa-
riencia de un triunfo simbélico para la iglesia, hermandad y hospital de San
Segundo (la antigua cofradia de San Sebastian) permite que los propios cofrades
organicen una procesién con algunas reliquias del santo al centro elevado de la
ciudad, a la parroquia de San Juan, junto al Mercado Chico, y a la misma cate-
dral. Un viaje de ida y vuelta con los preciados tesoros humanos, en contraste con
el itinerario de Unico sentido de 1594 organizado por el obispo Manrique de
Lara. Al aio siguiente del desfile, en 1574, se iniciara el proceso para indagar
acerca de los milagros sucedidos, la invencién del santo y otros detalles, interro-
gandose por parte del Consejo de la Santa Cruzada a los vecinos Francisco
Gomez de Santisteban, Mateo Panza y Antonio Davila. «Lo interesante de estas
declaraciones es la similaridad de los datos que se aportan, en algunos respectos
con idénticas palabras. Todos ellos sefialan, por ejemplo, la caracteristica del olor,
signo de santidad por excelencia... Tiene también interés anotar el contexto de
esta averiguacion: la percepcién de las limosnas de la ermita por parte del Obis-
pado» (Catedra, 1997: 54). A pesar de ciertas contradicciones y desavenencias, la
capilla queda realzada en su variante estética y hagiografica gracias a la obra de
Juan de Juni. Las suspicacias de los cofrades del Adaja se mantendran consciente
y fundadamente. En 1594 se procedera a la desarticulacion hagiografica de la
iglesia de San Sebastian.

En la misma capilla de la Epistola, sobre la tumba de santa Paula Barbada,
aparece el «altar de santa Polonia, echura de bulto, con su reja, frente al sepulcro
del santox. El resto de los muros se decoran con diversos altares y cuadros: un
retablo de madera y crucifijo, un altar con un cuadro pintado en lienzo de san
Antonio donde estd una cruz verde para las procesiones, una pintura de san
Segundo (en la sacristia) y un cuadro de Nuestra Sefiora de la Concepcién. El
resto de los objetos del inventario se refieren a una custodia grande de plata con
un crucifijo pequeio, ornamentos de plata como tres célices, una custodia
pequeiia, cuatro aras para los altares y un arca. La biblioteca estaba formada por

23 Vid. JJ. Martin Gonzalez, Juan de Juni. Vida y obra, Madrid, C.S.I1.C., 1974. En el mismo
sentido que Ponz, otros escritores atribuyeron el magnifico cenotafio a Alonso Berruguete. Vid. Pica-
toste (1890: 116).

171



cuatro misales y un manual con el oficio nuevo y seis hojas de pergamino con el
oficio de santa Lucfa. Se anotan, asi mismo, «dos campanas en el torreén que
mira por el poniente al rio Adaja y molino de La Losa», un estradillo, tres atriles
de pino, un facistol de pino, un cofre para la ropa blanca, cuatro roquetes, dos
sabanas nuevas y seis més, variadas y muy usadas, cuatro sabanillas viejas, ocho
amitos de lienzo y ruan, tres corporales, siete aderezos, nueve corporales y otros
tantos tafetanes; ademds una cajita, una cajonera de nogal, una casulla de damas-
co blanco, otras casullas variadas, capas, ternos, frontales y mangas, ldmparas,
esquilas, siete bancos viejos, tarimas, hacheros, hierros, cruces viejas y una cruz
de hierro para mangas. En el relicario permanecen los huesos, canillas y restos
anotados en el inventario anterior.

La dltima descripcién de la ermita de San Segundo coincide practicamente
con la situacién actual, anotandose s6lo, en los dltimos afos de este siglo, la des-
aparicion de unas rejas de hierro entre las capillas y el cuerpo del templo y el tras-
lado de algunos altares y retablos, manteniéndose la decoracién del abside cen-
tral (retablo mayor con la figura del santo titular), un altar barroco del siglo XVIII
en el absidiolo del mediodia, con la incorporacién de un cuadro de santa Teresa
de Jesls y una talla reciente del primer obispo realizada por el escultor Antonio
Arenas. En el Gltimo abside, la capilla de la Virgen del Buen Suceso con un cua-
dro superior representando a santa Paula Barbada. Los muros se recubren par-
cialmente con pequenos altares e imagenes de santa Apolonia, santa Lucia, san
Sebastian y el Cristo de la Buena Muerte, la dltima talla con una calavera y un
fémur a los pies del crucificado dentro de la simbologia manierista de la resu-
rreccion relacionada con los huesos y la sepultura de Adan, el primer hombre de
los Apdcrifos.

A finales del siglo XVII la cofradia de San Segundo mantiene su curso coti-
diano sin sobresaltos, con escasos ingresos y reducidos gastos. En 1679, Gaspar
Ibdnez de Segovia, presbitero y mayordomo de la fabrica, da cuenta de un cargo
de 40.927 mrs. y una data de 28.250 maravedies. El dia 4 de noviembre de 1680
se celebra una junta de la cofradia acorddndose que el capellan diga una misa
todos los dias en la iglesia, que el Jueves Santo haga los oficios divinos y ponga un
«monumento decentey, que se recojan las limosnas de los vecinos y que admi-
nistre los sacramentos; por Ultimo se solicita que el capellan viva en la casa con-
tigua a la iglesia. El dltimo inventario elaborado por y para los cofrades data del
afio 176024. De una manera escueta se resefia un relicario de plata con una
peana y once reliquias en el interior, un lignum crucis con vidrieras de cristal,
«veintisiete pares de ojos de plata, chicos y grandes, y dos pares de pechos de lo
mismox. En la sacristia se localizaban algunos misales y un cuaderno con las vis-

24 Procedentes del siglo XIX existen otros inventarios, aunque de caracter parcial. Asi, a
mediados dicho siglo se realiza uno sobre la «plata de San Segundo del Puente: Un relicario de plata,
contiene reliquias de san Segundo y varios santos. Un cdliz de plata antiguo muy deteriorado y sin uso
para celebrar. Dos cajas de plata portaviatico. Varios adornos estropeados de plata sueltos, que per-
tenecen al frontal y a las 4guilas; y ademas tres pares de ojos, su chapa de plata, que pertenecen a
santa Lucia. Un cruz de cristal pequefna con adornos de plata. Una tablilla de madera con imédgenes,
un papel que sirve para pedir». A.C.A. Caja 5. Sign. 8/6/6.

172



Retablo mayor de la ermita de San Segundo de Adaja.

peras de santa Agueda y santa Lucfa, y repartidos por la iglesia siete cuadros de
diferentes pinturas, incluyendo una de san Segundo con su marco dorado, una
tabla con la vida del obispo, y las imagenes de Nuestra Sefiora del Buen Suceso,
santa Agueda, san Segundo, santa Lucia, san Blas, san Juan Nepomuceno (dona-
da por el deédn don Francisco Mosquera), santa Apolonia, un crucifijo y «otra de
alabastro de san Segundo que estd sobre su sepulcroy.

Si exceptuamos la pétrea iconografia romanica, la reja de hierro dorada y
pintada en el afo 1544 y, por dltimo, el espléndido cenotafio del taller de Juan
de Juni, el lector podra retener que gran parte de las obras iconograficas de la
ermita se adquieren en las primeras décadas del siglo XVII. Hay que anadir con
anterioridad a esta centuria las tablas del retablo central de finales del XV y pri-
meros anos del siguiente y, bajo el mandato de los carmelitas, las pinturas de dos
de los tres absides representando una alegorfa de la Eucaristia. En efecto, como
sefalé Gémez-Moreno, el retablo mayor es un laberinto de personajes, tablas e
imagenes. El cuerpo del retablo dorado se corresponde parcialmente con alguna
restauracion barroca del siglo XVII, mientras que la ornamentacién pictérica data

173



de los Gltimos momentos géticos, finales del siglo XV y primer tercio del Qui-
nientos, relacionada con algunos retablos de la catedral abulense como el de la
capilla de Nuestra Sefiora de Gracia y, sobre todo, el altar de San Marcial en una
de las capillas de la girola. En esta dltima obra retablistica se representa una tabla
central de san Marcial con similares caracteristicas formales que las encontradas
en las tablas de las calles y entrecalles del retablo de San Segundo, suprimiendo
los fondos dorados y otorgando una mayor realce a los pliegues de las vestiduras
pontificales, una mejor elaboraciéon del baculo y anadiendo una decoracién
arquitecténica a cada tabla. Tal vez, trabajos procedentes del taller de Fernando
Gallego, de algtin discipulo mediocre o del maestro Juan Pinilla, a finales del XV
y primeros afos del siglo XVI. Incluso se ha apuntado la autoria de Pedro Berru-
guete. Posiblemente, las cuatro tablas de la predela se puedan y deban relacionar
con el taller de Sansén Florentin, que actda en la ciudad entre los afos 1459 y
1490. Después de ejecutar el baldaquino sobre el cenotafio de Vicente, Sabina y
Cristeta en la basilica abulense y la decoracién pictérica de un lucillo en el monas-
terio de San Francisco, ademas de otras obras en la ciudad y algunos retablos en
Jaraices y Ragama, se desplaza a la ermita de San Sebastian tardiamente, pues
uno de los personajes representados (san Bernardino) adquiere su canonizacion
en la segunda mitad del siglo XV; la divulgacion de su vida y posterior canoniza-
cién llegarfa con cierto retraso a la ciudad. Los personajes, sobre fondo dorado,
son faciles de identificar. En la primera tabla, san Antonio de Padua y san Barto-
lomé, el franciscano con el habito de su orden, un libro y en la mano derecha el
Nino Jesus; el apdstol Bartolomé con el cuchillo en la mano derecha como herra-
mienta de su martirio y el arranque de una cadena que, bajo el medio cuerpo,
tendria que sujetar al demonio. Como modelo iconogréafico surge en el texto de
Santiago de la Voragine: «cabellos negros, rostro blanco, ojos grandes, nariz recta,
barba que empieza a blanquear» (1997: I, 523-531). La siguiente tabla muestra
al anacoreta san Antonio abad, un anciano con hébito y capa sobre la que apa-
rece la letra tau, y un libro, sin otros elementos (la campanilla, el cerdo) que le
identifiquen con el popular san Antén que curaba el «mal de los ardientes». A su
lado, un viejo ap6stol, san Pedro, con barba redonda y gris, con los cabellos alre-
dedor de una gran calva, con tinica verde y manto dorado vy las llaves del Cielo.

Al otro lado del banco del retablo se localizan las imagenes de san Pablo y
san Cregorio, el primero con una iconografia muy precisa que se repite constan-
temente a partir de su barba puntiaguda y negra, su calvicie, la tdnica dorada en
el caso de San Segundo, el manto de los apéstoles y su principal atributo, la espa-
da del martirio, simbolo asi mismo «de su acerada palabra y de su accién apolo-
gética». Junto a él, san Gregorio Magno con los ornamentos pontificales. La dlti-
ma tabla muestra a san Francisco de Asis, con hébito pardo, un libro y una de las
cinco llagas en la mano izquierda, y a san Bernardino de Siena, un franciscano
con el habito de su orden, un libro abierto con un texto («Pater, manifestavi
nomem tuum omnibus hominibus») y su atributo mas caracteristico en la icono-
graffa, como apunta Monreal y Tejada, un disco solar que sostiene con la mano
izquierda, con el monograma de Cristo, JHS. Con tanto franciscano pintado a

174



Santos Antonio de Padua, Bartolomé, Antonio Abad y Pedro.

finales del siglo XV no es de extraiar el repentino interés de los frailes menores,
cincuenta anos después, por apropiarse material y simbélicamente de un espacio
que acaso consideraran propio. Realizado en tiempos de los Reyes Catélicos, el
retablo de la iglesia de San Sebastian, y particularmente su predela, parece asu-
mir una exagerada proliferaciéon de santos que pretendia atraer tanto la curiosi-
dad como la devocién sentimental del espectador. La relacion iconografica no es
demasiado precisa, pues a finales del siglo XV todavia no esta globalmente codi-
ficada la simbologfa de algunos santos. Las mismas consideraciones son aplicables
a las tablas localizadas en las calles y entrecalles del mismo retablo.

El resto del retablo esta organizado en una calle central (custodia, talla de san
Segundo) rematada por un &tico, dos calles laterales y dos entrecalles, divididas
todas en dos pisos. La imagen del santo titular de la iglesia desde el afio 1519 es
tardia, seguramente adquirida entre los afios 1654 y 1677, cuando se sustituye
una tabla de principios del XVI dedicada a san Sebastian, con su martirio, y la
coronacion de la Virgen, por la estatua del primer prelado. Del resto de las pin-
turas, s6lo dos permiten ser identificadas con exactitud. San Miguel Arcangel, en
una de las entrecalles, representado con vestidura talar y capa roja, sosteniendo
en su mano derecha una lanza rematada con banderola, las alas a su espalda, el
demonio (como dragén) a sus pies. Y la imagen del hijo de Zebedeo, Santiago el

175



Santos Pablo, Gregorio Magno, Francisco de Asis y Bernardino de Siena.

Mayor, «<matamoros, jinete con caballo blanco, con sombrero de peregrino y la
espada para derribar a los musulmanes. Sobre el resto de las imagenes caben mul-
titud de interpretaciones (san Jerénimo, san Ambrosio, obispos, san Gregorio,
etc.), fundamentalmente porque no se perciben aquellos elementos icénicos o
simbdlicos que permitan una identificacién segura. Como hipétesis se puede
plantear que la pintura de una de las calles laterales, un obispo negro con bacu-
lo y libro en la mano, puede ser san Agustin de Hipona, descartando, por las ves-
tiduras pontificales, a otros santos negros como Benito de Palermo, Gregorio el
Moro y Mauricio. ¢El anénimo pintor representé a Agustin «el africano» como tal?
¢Una extravagancia? ¢Una imagen colectiva de un obispo demasiado lejano en el
tiempo y en la geografia? En el otro extremo, segundo piso, otro obispo, éste con
el habito de los benedictinos. Y en el primer piso, en las entrecalles, nuevamen-
te dos prelados, blancos y santos, aparentemente sin ningln atributo individuali-
zado que permita su conocimiento. ¢éimagenes de san Segundo? ¢De dos Varones
Apostdlicos? Juan Grande (1976: 220) identificaba las imagenes del segundo piso
con un san Ambrosio duplicado en las calles laterales; las del piso inferior con san
Gregorio Magno y san Jerénimo, los tres doctores de la Iglesia latina, a falta de
alguno, acaso porque antes de la definitiva llegada profunda del Renacimiento se
desconocia cualquier emblema, simbolo u objeto icénico que permitiera asociar

176



s

=

con la imagen de santa

)/

(principios del siglo XVI

Calle y entrecalle del retablo de San Segundo

Agueda.

177



una pintura con un personaje real o legendario, reproduciéndose constantemen-
te un estereotipo para todos aquellos personajes —obispos, papas, padres de la
Iglesia, incluso abades— demasiado lejanos para las mentes de artistas y patroci-
nadores. Posiblemente el cuerpo del retablo proceda de los primeros anos del
siglo XVI, cuando el clérigo Francisco de Pajares, tal vez vinculado a la iglesia de
San Sebastian, llega a un acuerdo con el entallador Juan del Aguila para que rea-
lizara un retablo de once varas de medir y seis piezas, con tres calles y dos entre-
calles, «del romano todos y sus pilares del romano», donde posteriormente se
colocarfan las tablas del Martirio de San Sebastian (sobre la custodia) y las otras
seis con las imdagenes de Santiago, san Miguel, san Agustin, san Gregorio Magno,
san Ambrosio y san Jerénimo. En las décadas siguientes la obra, seguramente no
rematada del todo, se rellenarfa con las imagenes de bulto de otros personajes,
remozandose poco a poco el retablo y transmutdndose los espacios al ser adjudi-
cados a otros santos: san Segundo sustituye a san Sebastidn y san Blas a santa
Lucia. El estado actual del retablo, con un caracter més barroquizante que pro-
cedente de la primera mitad del Quinientos, obedece a la reparacién y reforma
que tiene lugar en el aflo 1653, cuando la cofradia desembolsa 42 reales a un
artesano anénimo, periodo en que se confirma asimismo la reparaciéon de la cus-
todia por 6 reales ejecutada por el platero Damidn de la Traba.

La imagen de la encargada de curar los tumores de pecho, santa Agueda, sea
posiblemente de 1630-1650, representada con los senos cortados sobre una ban-
deja en la mano izquierda y la palma del martirio en la derecha, con una rica ves-
tidura de manto rojo y tdnica dorada a la usanza romana. Por otra parte, santa
Lucia, como suele ser habitual en la imagineria del Barroco, esta caracterizada por
la palma y un plato con sus ojos, exagerando hasta lo insospechado una creencia
popular que evitaba el simbolismo y consideraba que la doncella de Siracusa
habia sido asi martirizada, incluso alejandose del fantdstico relato de la Leyenda
Dorada para asegurar que la misma santa se habia mutilado. La imagen de Lucia,
como puede apreciarse en una fotografia de Gémez-Moreno de 1900-1901, se
encontraba en el retablo mayor, siendo sustituida luego por la talla mediocre de
san Blas. La figura de esta santa se realizé en la dltima década del siglo XVI, pues
unos anos mds tarde, en 1615, tuvo que ser reparada por la cofradia de San
Sebastian. La figura de la patrona de Siracusa alcanzé una gran popularidad en el
barrio del Adaja, con frecuentes procesiones y probablemente con una feligresia
amplia, acaso relacionada con el patronazgo de la santa sobre las prostitutas arre-
pentidas, abundantes —como se sabe— en las cercanias de San Segundo y San Llo-
rente. El posterior retablo, ubicado en la nave del mediodia, fue donado por el
escultor y vecino de Avila Bartolomé Sanchez, incorporando algunas pequefias
tablas con escenas de la Virgen Maria (Anunciacién, abrazo de san Joaquin y santa
Ana, Juan el Bautista, etc.).

El altar de santa Apolonia data, probablemente, de mediados del siglo XVII,
anadiéndose la mejor imagen (aunque de escasas dimensiones) del barroco cas-
tellano en la ermita del rio en la década de los sesenta de dicha centuria, mos-
trando a la mujer mértir de Alejandria con unos espléndidos pliegues en el ropa-

178



-

b A
.!‘\.I.‘.-.A-o b

con la imagen de san Blas

)/

Calle y entrecalle del retablo de San Segundo (principios del siglo XVI

obispo.

179



Altar de Santa Lucia (s. XVII).

je, con una estilizacion de la figura dada por la curvatura del cuerpo, sin la palma
y con unas tenazas en la mano izquierda.

Obras anteriores a esta Gltima serfan las de San Sebastian y San Blas, el pri-
mero asaetado dentro del ritmo de una barroquizacién cada vez mas eficaz para
el espectador, a pesar de su baja calidad y alta fealdad, y el segundo, obispo y
anacoreta (Leyenda Dorada), con atributos episcopales y sin mostrar los elemen-
tos icénicos que pudieran identificarle, es decir, una mano en el cuello y un ras-
trillo o peine de hierro a sus pies (en el martirio sus carnes son desgarradas). La
dltima imagen se puede datar en las dltimas décadas del siglo XVI («Dio este san
Blas Bartolomé Sdnchez, escultor», se lee en el pedestal), siendo realizada por el
escultor Sanchez, identificado por Vazquez Garcia (1992: 114) por la autoria en
1570 de una talla de la Virgen para la ermita de la Vega en Cantiveros. De media-
dos del siglo XVI debe ser el Cristo de la Buena Muerte, ubicado en la nave del
aquilon de la ermita, obra atribuida a Isidro de Villoldo (Parrado, 1981: 227), un
escultor perteneciente a la escuela de Berruguete en Avila que trabaja tanto en su
catedral como en la cartuja de Las Cuevas de Sevilla. Su canon alargado y estric-
tamente lineal, la estilizacion profunda y el sentido del movimiento son aspectos

180



Altar de Santa Apolonia (s. XVII).

formales que se aprecian en el Crucificado de San Segundo, una talla relaciona-
da con el Calvario de la capilla de San Bernabé, en la catedral avilense, con la
barba y los cabellos repintados con posterioridad, y con un ritmo que viene mar-
cado por los panos ondeantes.

Otras obras se reparten en el interior del la ermita de San Segundo: el altar
de Nuestra Senora del Buen Suceso (ano 1616), retablos con varias tablas, un
cuadro de Nuestra Seiora de la Concepcién, otro de san Segundo (en la sacris-
tia), otros de san Antonio y san Juan Nepomuceno (ademas de, al menos, otros
cinco sin especificar) y otro cuadro dedicado a santa Paula Barbada, obra esta dlti-
ma tardia, probablemente de finales del siglo XVIII o principios del XIX, incluso
habria que retrasar tal lienzo. Una obra retardada es también el cuadro dedicado
a santa Teresa en el dbside meridional. Posiblemente se adquiri6 el lienzo en el
afo 1704, momento que coincide con el repintado de la béveda de horno.
Muchos de estos objetos han desaparecido. La sacristia en la actualidad se mues-
tra totalmente vacia y Gnicamente en el sobreelevado coro se recogen apartada-
mente dos lienzos en un pésimo estado de conservacion, uno dedicado a san
Cristobal (?) y otro no identificado. Los restos epigréficos del interior de la ermita
son asimismo muy escasos, uno que recuerda la traslacion del santo bajo el man-
dato del obispo Manrique y otro por el que se obliga a los curas a decir unas vis-

181



Cristo de la Buena Muerte, atribuido a Isidro de Villoldo.

peras y misas por el alma de Gaspar Corral: «Los capellanes desta yglesia son obli-
gados a dezir perpetuamente visperas i misa cantada, dia de Nuestra Sefora de
la Asuncién, por Gaspar Corral e sus defuntos; doté para ello XV de censo».

Cabe destacar algunas consideraciones. En primer lugar, la abundancia de
imagenes un tanto vulgares procedentes de la imagineria barroca sobre los marti-
res de la «era de las persecuciones». Segundo, el desapercibimiento que por parte
de los cofrades se da a la imagen de Juan de Juni, prestando mas atencién a las
reliquias o a las obras recién adquiridas. Por Gltimo, la problemética aldeana de
Cardefiosa, por su representacion iconografica tras el Concilio de Trento, apenas
es destacada por los cofrades en sus simulacros de imagenes, pinturas o retablos,
s, en cambio, por las escasas reliquias y su misterioso paso por la ermita del rio.

La indigencia econémica de la iglesia de San Segundo (y de las iglesias parro-
quiales, capillas y cofradias de la ciudad) no permitia unos gastos excesivos ni
para el mantenimiento de la fabrica ni para las celebraciones litdrgicas. La acu-
mulacién de santos (Segundo, Lucfa, Sebastidn, Agueda y Paula Barbada) tuvo
que provocar necesariamente el olvido institucional de alguno de ellos (santa Bar-
bada), mientras que los otros habfan perdido el valor de los siglos XVI y XVII. La
iglesia, eso si, aparece bajo la tnica advocacién del obispo Segundo, cuando en

182



San Sebastian.

183



los anos anteriores la titularidad era doble o triplemente compartida. Desde fina-
les del siglo XVII, la fabrica de San Segundo percibia en algunos afos unas rentas
por el «prado de San Segundo» (junto a la misma iglesia) y por unas tierras situa-
das y encensadas en los términos de Aveinte, Cotarrendura, Hernansancho,
Narros de Salduefia y Mufiomer del Peco?5. Las propiedades referidas en el docu-
mento entregado al cura parroco Francisco Manzano eran las siguientes: una
aranzada de vina en el despoblado de Berrendilla (término de Munomer), otra
vifa de tres aranzadas en el despoblado de Blasco Pascual, en el camino de Fon-
tiveros, una tierra de pan llevar en el sitio de Riohondo, dos obradas y media de
tierra en el término del lugar de Mufiogrande, un pedazo de tierras de tres cuar-
tas en Ortigosa, otros en Blasco Pascual y Vifiegra de Morafa (paraje de Salmo-
ral), y unas vifias en Narros de Salduefa, mas dos aranzadas en el camino de
Mufnomer a Fontiveros. Los ingresos de la cofradia se incrementaron en 1694 por
una escritura de venta otorgada por el escribano de Aveinte, Alvaro del Pino, de
unas tierras, prados y vifas en Aveinte y Valseca. Por otra parte, la fabrica de la
capilla de San Segundo, en la catedral, pagaba a la ermita del Adaja 500 reales
anuales. Cifras empequefecidas para una coyuntura econémica claramente
regresiva en la ciudad de Avila. La decadencia se mostraba asimismo en otras igle-
sias y ermitas. Entre los afos 1764 y 1771 los mayordomos recaudan 4.468 rea-
les y 24 maravedies, gastandose 3.093 reales y 33 mrs. En los anos siguientes se
acentuard la tendencia ahorradora por parte de la cofradia, es decir, tratando los
hermanos de mantener unos alcances beneficiosos para la fabrica tal vez a la
espera de tiempos alin peores, pero justo en unos anos en los que la actividad de
las cofradias abulenses, particularmente las devocionales, parecen aguantar un
nuevo impulso, con quinientas ochenta y cuatro hermandades cuyos gastos anua-
les ascendian a los 198.204 reales, generando un gasto medio de 339,39 rs. fren-
te a los 433,50 rs. del gasto promedio de Castilla (Arias y Lopez, 1997: 429). A
finales del siglo XVIII, el provisor don Miguel Canales ofrece unas cuentas referi-
das al ano 178126 similares a las de centurias anteriores. El cargo supuso 5.432
reales y 13 maravedies, procedentes del alcance del curso anterior (4.772 rs.) y
derivados del alquiler de la casa de Santa Lucia y la venta de una cerca en la calle
de Cardenosa, 180 reales de limosnas de santa Lucia, santa Agueda, santa Apo-
lonia y san Blas, 50 rs. de la limosna del aceite y otros ingresos. Por el contrario,
la data alcanza solo los 1.427 reales por una inversiones en el trastejo de la igle-
sia, una lampara, compra de cera (41 rs. y 26 mrs.), una cerradura, pago de 24
rs. al sacristan, 30 reales «por el refresco dado por mi en los dias que han vajado
el llmo. Cavildo a la fiesta del santo y letanias» y demds gastos. Antes de las des-
amortizaciones del siglo XIX, en el ano 1817 la ermita segufa percibiendo las ren-
tas del prado y de las tierras anteriormente citadas, ademas de los 500 reales.

25 A.C.A. Apeo de las heredades pertenecientes al beneficio curado de la iglesia de San Segun-
do, extramuros de Avila, practicado a instancias de don Francisco Manzano, cura propio, ante el nota-
rio don Sancho Ferndndez de Maruri, 1765.

26 A.C.A. Caja 6. Sign. 8/6/5.

184



Retablo del abside septentrional: Nuestra Sefiora del Buen Suceso y santa Paula Barbada.

185



y la talla procesional

, con un lienzo de santa Teresa (ano 1704)

Retablo del abside meridional
de san Segundo realizada

186

a mediados del siglo XX, por el escultor Antonio Arenas.

’



187



RELACION DE HERMANOS DE LA COFRADIA DE
SAN SEBASTIAN Y SAN SEGUNDO, SIGLOS XVI-XVII

ANOS HERMANOS

[1258] UJuan, clérigo]

[1360] [Martin Ferrandi, clérigo]

[1448] [Juan Gonzalez, peraile, mayordomo de San Sebastian]

1519 Cristobal del Barco, mercader, origen judeoconverso

1519 Juan Ddavila del Barco

1519 Jer6nimo Gallego

1519 Cristobal de Henao, propietario agricola, capitin comunero

1519 [Inés de Henao, sanada por San Segundo,

mujer de C. del Barco]

1519 Pedro de las Navas, mercader, pechero de San Esteban

1519 Lope Fernandez Gallego, mercader, comunero
1519-1521 Silvestre Ferndndez Gallego, mercader, comunero
1519-1523 Cristobal Alvarez, propietario agricola, comunero

1520 Gabriel Verdugo, clérigo de San Sebastian

1521 Alvaro (Alvar) Gémez

1521 Domingo Hernandez

1521 Juan Lorenzo, mayordomo de la cofradia

1521 Alonso de las Navas

1521 Alonso Rodriguez de Logrono

1521 Juan de San Pedro

1521 Alonso de Valverde

1544 Cristobal de Munohierro, camarero

1544 Alonso Nufez

188



ANOS

HERMANOS

1544 Francisco Gonzalez
1544 Cristobal Davila
1548 Juan de Almeida
1548 Hernando Alvarez
1548 Lazaro Gémez
1548 Francisco Gémez de Santisteban, hospitalario
1548 Alonso Lépez, regidor de la hermandad
1548 ¢Francisco Lopez?
1548 Francisco de las Navas, tabernero
1548 Alonso de Robledo
1548 Cristobal de Salazar
1548 Juan de San Martin
1548 Francisco de Santiago, regidor de la hermandad
1548 Juan de la Torre
1548-1550 Juan Suérez
1550 [Francisca Lopez]
1564 [Maria de las Torres, vecina del Cucadero]
1573 Antonio Davila, zapatero, 80 anos
1573 Roque Davila, mayordomo de la ciudad
1573 Vicente Dévila
1573 Mateo Panza, barbero, 67 anos
1573 Juan Dfaz, patrén de la cofradia
1573 Antonio Gémez, procurador general del Comin
1573 Francisco Gémez de Santisteban, «hospitalero», 73 anos
1573 Francisco de las Navas, mercader
1573 Francisco de las Navas, tabernero
1573 Juan de las Navas, patron de la cofradia
1573 Francisco de Santiago, patrén de la cofradia
1573 Diego Sanchez, capelldn
1573 Evangelista de Santiago, capelldn
1586 Juan de Bonilla, curtidor
1586 [Agustina Rodriguez, mujer de J. de Bonilla]
1589 Bernabé de Fontiveros, mayordomo de la fébrica
1589 Pedro Coquero [¢Zoquero?]

189



ANOS

HERMANOS

1589 Francisco de Fontiveros, morisco, vecino de la c. Empedrada,
tio de un morisco arriero convertido
1589 Pedro Galéan
1589 Alberto Gémez, sacristan
1589 Francisco Goémez, sacristan
1589 Pedro Herndndez, portero y mullidor
1589 Francisco Lopez
1589 Juan de Manzaneros
1589 Gaspar Martin
1589 Gregorio de Medina, diputado de la cuadrilla de San Esteban
1589 Francisco Juan Melchor Gutiérrez
1589 Francisco de las Navas, cordonero,
morisco, vecino de San Esteban
1589 Francisco de las Navas, tabernero, vecino de San Andrés
1594 Antonio Gémez Vela
1594 Gregorio de Medina
1594 Francisco de Santiago, vecino de Santiago,
hermano del clérigo Diego
1594 Agustin de las Navas Adrada
1598 Juan de Almeida
1598 Hernando Alvarez
1598 Lazaro Gomez
1598 ¢Melchor Gémez?
1598 Francisco Gémez de Salazar
1598 Francisco Lépez de Avila
1598 Francisco de las Navas
1598 Alonso de Robledo
1598 Cristébal de Salazar
1598 Juan de San Martin
1598 Juan de la Torre
1599 [Francisca Gutiérrez, vecina de las Losillas, en el Puente Adaja]
1600 Cristébal de Carrion
1600 Juan Bautista de la Cruz
1600 Gaspar Davila de la Pefia, racionero, patrén de la cofradia
1600 Juan Davila

190



ANOS HERMANOS

1600 Roque Davila

1600 Agustin de las Navas

1600 Mateo de las Pifiuelas

1600 Diego de la Puente

1600 Francisco de la Puente

1600 Diego Rodriguez

1600 Jerénimo de Santiago

1603 Diego de Bracamonte, dean, patron de la cofradia

1603 Pedro de Tablares, arcediano, patrén de la cofradia

1611 Juan Bautista de la Cruz, mayordomo

1612 Juan Lépez, mayordomo

1612 Bartolomé Sanchez, escultor

1615 Vicente de Bonilla, capelldn

1615 Juan Bautista de la Cruz, mayordomo

1615 Juan Gutiérrez, zapatero

1615 Diego Rodriguez, patrén de la cofradia

1615 Gregorio de Medina, patrén de la cofradia,
procurador general del Comdn en 1607

1615 Diego Sanchez, tejedor en el Cucadero

1616 Hernando Ramirez, capellan

1619 Juan Bautista de la Cruz, mayordomo

1619 Bartolomé Mufoz de Burgos, capellan

1619-1621 Diego de la Puente, mayordomo

1619-1622 Diego Velayos, mayordomo

1622-1632 Jerénimo de Santiago, mercader, mayordomo
1624 Francisco Alvarez, tendero
1624 Juan Bautista de la Cruz
1624 Juan Diaz
1624 Pedro Gonzalez
1624 Cristobal Gutiérrez, escribano de la cofradia
1624 Juan Gutiérrez, zapatero
1624 Pedro Jiménez
1624 Marcos, mullidor
1624 Bartolomé Mufoz de Burgos, capellan
1624 Gregorio Ramos, cerero

191



ANOS HERMANOS

1629-1630 Pedro Gonzélez, mayordomo

1630-1633 Juan Bautista de la Cruz, mayordomo

1634 Agustin Gutiérrez, mayordomo
1634-1643 Diego de Velchos, mayordomo y patrén, familiar de la
Inquisicion
1643 Francisco Alvarez, curtidor
1643 Sebastidan Davila
1643 Agustin Gutiérrez
1643 Marcos Lépez
1643-1646 A. de Santiago, mayordomo
1647 Agustin Gutiérrez, mayordomo
1653 Juan Lépez, fabricante de pafios
1653 Juan Martin, maestro de albafileria, mayordomo
1653 Jerénimo de Santiago, mercader
1679 Gaspar Ibanez de Segovia, presbitero y mayordomo

192



El arrabal del Puente Adaja en el siglo XVI (seglin FA. Ferrer Garcia)

Disefo gréfico: J. Ferrer Garcfa.

~|!1

EL ARRABAL DEL PUENTE, $. XYI

Leyends:

{1) S. MARTIN

(2) . BARTOLOME

(3) . SILYESTRE

(4) St DOMINGOD

() S. ESTEBAN

{6) $. ISIDORD

(7] S.LLORENTE (San Lorenz)
[8) S.SEBASTIAN (Sun sagundo)
(9) S. LAZARO

{10) Molino do L Losa

[1) Moliso dl Pesste

{12) . JULIAN

(13) 8. MATED

(14) Palomar

193



l’l—‘/’»’?— 5
2 Tl

ral L

—

—
a2
< ff
—
)
=

El arrabal del Puente, segln la panordmica de Antén Van Wyngaerde o Antonio de las Vifias en 1570.

La trama urbana de Avila en los siglos XVI 'y XVII era bien distinta de la actual.
La barriada de San Esteban estaba formada por casas con huertos y corrales.
Desde el eje de la puerta de Montenegro con la del Carmen, hacia el rio, los
espacios desocupados con dedicacion agraria (huertos) o artesanal (hornos, meta-
les y ceramicas, tejidos) eran dominantes. El lienzo amurallado del oeste formaba
también una continuidad artesanal desde la acefa de La Losa hasta la del Puen-
te. En la proximidades del puente de los «malatos» se encontraban San Lazaro a
un lado y el molino harinero de cinco ruedas sobre el que se levantard, a fines del
XVIII, la fabrica de tejidos. En la misma ribera de San Sebastidn y San Segundo,
hacia el norte, la pequefa construccién dedicada a San Llorente. El doble cintu-
rén formado por iglesias continuaba con San Bartolomé, San Martin y San Andrés.
A la otra orilla del Adaja, las ermitas de San Julian y San Mateo y probablemente
las ruinas del convento cisterciense de San Clemente. En la panoramica de la ciu-
dad que en 1570 realiza el holandés Anton Van der Wyngaerde se observa el
caserio acumulado al lado de la ermita de San Segundo, los muros de separacién
de la iglesia y los edificios asociados a la misma. Aunque se habian realizado

194



195



reformas interiores en los afios 1519 y 1520, la ermita todavia conservaba su ori-
ginal puerta occidental, roménica, que luego sera sustituida por una con arco car-
panel y un 6culo en el mismo muro. Adosado al edifico del primer obispo se vis-
lumbra la construccién de dos plantas que entre 1600 y 1610 sera utilizada por
los carmelitas descalzos. En el siglo XVII las intervenciones arquitecténicas son
minimas. Los cofrades se preocupan por construir una nueva tapia hacia la igle-
sia de San Llorente y unas paredes junto al «prado de San Segundow, situado entre
las dos pequefias iglesias (ocuparia buena parte del antiguo mercado de ganados,
o las instalaciones de la policia local y del palacio de congresos); ademds se
comunica directamente la ermita del obispo con el palomar y se facilita el acce-
so hacia la calleja que comunica el rio con el camino al lado de las murallas. La
plazuela de San Segundo se convirtié en el punto de referencia de un arrabal emi-
nentemente industrioso, delimitando las tenerias, aljibes, batanes y molinos tan
abundantes en las cercanias del rio. En el siglo XVIII se produce la intervencién
directa en el arrabal con la creacion de la Real Fabrica de Algod6n?7.

Dos siglos después, la transformacion total se ha completado: espacios des-
urbanizados, casas adosadas y acosadas, derribo de viejos muros, creacién de
conjuntos panordmicos atemporales listos para ser fotografiados por los escasos
turistas que se acercan a la zona, eliminacién de uno de los pocos barrios que,
aunque contaminante en muchos sentidos, respondia a las caracteristicas urbanas
e histéricas de los siglos modernos.

Matrtires y santos, devociones y ceremonias establecidas, héroes glorificados
y ciudadanos an6nimos y silenciosos definen la historia de la ciudad castellana.
La ausencia y la omisién parece que han caracterizado a los abulenses. Tras tan-
tos avatares, largas disputas, numerosas confusiones y extremas unanimidades
entre los cronistas de Avila, la ciudad cree haber conseguido en los siglos XVI y
XVII su propia identidad, una equivalencia sostenida atin entre algunos sectores
ciudadanos. Una autosuficiencia basada en un esplendor pasado y pasajero. Al
final, escribia Cela, el viajero lo que percibe es que «sin entrar ni salir en el tema,
se le hacen siempre muy sospechosos y cuesta arriba estos patriotismos, de arri-
mar cada cual el ascua a su pez y, cortando por lo sano, se limita a no creer a nin-
guno y dejar las cosas en paz y como estan» (Camilo J. Cela, Judios, moros y cris-
tianos, 1956). O un tépico dificil de erradicar, el de una ciudad «tan de iglesia y
rezo, o de tanta armadura, caballeria y nobleza, que es mortalmente aburrida y
estd mortalmente muerta, o al menos atacada de una tan profunda acedia pro-
vinciana, que nada ha podido remediar» (José Jiménez Lozano, Avila, 1988).

27 La Real Fébrica de Algodén se transmuté tiempo después en una Fébrica de Harinas, obje-
to de polémica entre ciertos sectores abulenses: «La Fabrica se ha convertido en un asunto candente
que hay que suprimir cuanto antes porque mina también la moral de sus detractores, plantea contra-
dicciones y acusaciones de ignorancia, suscita criticas a la gestion municipal y se ha convertido en
bandera y tétem de otros grupos que quieren intervenir —otra Avila en definitiva», p. 111. Vid. M.2
Catedra, «La manipulacién del patrimonio cultural: la Fébrica de Harinas de Avilay, Politica y Socie-
dad, 27 (1998), pp. 89-116.

196



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS






REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ARIAS DE SAAVEDRA, Inmaculada y LOPEZ-GUADALUPE MUNOZ, Luis M.,
«Debate politico y control estatal de las cofradias espafolas en el siglo XVIII».
Bulletin Hispanique, 99/2 (1997), pp. 421-450.

ARIZ, Luis, Historia de las grandezas de la ciudad de Avila, Alcald de Henares,
1607 (edicién facsimil), Avila, Caja General de Ahorros, 1978.

AYORA DE CORDOVA, Gonzalo de, Epilogo de algunas cosas dignas de memoria
pertenecientes a la illustre y muy magnifica e muy noble e muy leal ciudad de
Avila, Salamanca, Lorenzo de Liom de Dei, 1519; copia manuscrita de 1810,
Biblioteca del Archivo Diocesano de Avila.

BAJTIN, Mijail, La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El con-
texto de Francois Rabelais, Barcelona, Barral, 1974.

BALLESTEROS, Enrique, Estudio histérico de Avila y su territorio, Avila, Manuel
Sarachaga, 1896.

BANGO TORVISO, Isidro, El romdnico en Castilla y Le6n, Madrid, Banco de San-
tander, 1997.

BARRIOS GARCIA, Angel (coord.), Historia de Avila. Il. Edad Media (siglos VIII-
X1, Avila, Inst}ituci/(’)n «Gran Duque de AIba»-Caja de Ahorros, 2000.

BARRIOS CARCIA, Angel y otros, La Muralla de Avila, Madrid, Fundacion Caja
Madrid, 2003.

BELMONTE DIAZ, José, La ciudad de Avila: estudio histérico, Avila, Caja de Aho-
rros, 1985.

BELMONTE DIAZ, José, Los comuneros de la Santa Junta. La «Constitucién de
Avilay, Avila, Caja de Ahorros, 1986.

BENITO DOMINGUEZ, Ignacio de, «Ermita y sepulcro de San Segundoy. Boletin
de la Sociedad Espafiola de Excursiones, 1893, pp. 23-27.

BERNAT VISTARINI, Antonio y CULL, John T., Enciclopedia de los emblemas espa-
noles ilustrados, Madrid, Akal, 1999.

CAMARA MUNOZ, Alicia, «La fortificacién de la monarqufa de Felipe Il». Espa-
cio, Tiempo y Forma, VII, 2 (Madrid, UNED, 1989), pp. 73-78.

CAMARA MUNOZ, Alicia, «La arquitectura militar y los ingenieros de la monar-
quia espafola: aspectos de una profesion (1530-1650)». Revista de la Universi-
dad Complutense, 3 (1981), pp. 255-269.

199



CARO BAROJA, Julio, Las formas complejas de la vida religiosa. Religion, sociedad
y cardcter en la Espana de los siglos XVI'y XVII, Madrid, Akal, 1978.

CARO BAROJA, Julio, Las falsificaciones de la Historia (en relacion con la de Espa-
na), Barcelona, Seix Barral, 1992.

CATEDRA, Marfa, Un santo para una ciudad. Ensayo de antropologfa urbana, Bar-
celona, Ariel, 1997.

CATEDRA, Marfa, La construccién simbélica de las ciudades y los sexos. Hombres
y mujeres en la génesis de Avila y Evora, Evora, Artigos e Publicagoes, 2002.
CERVERA VERA, Luis, «Las obras y trabajos de Francisco de Mora en Avilay. Archi-

vo Espanol de Arte, 240 (1987), pp. 401-417).

CIANCA, Antonio de, Historia de la vida, invencion, milagros y translacién de San
Segundo, primero obispo de Avila, y recopilacién de los obispos sucessores
suyos..., Madrid, 1595 (edicién J. Arribas, Avila, Institucién «Gran Duque de
Alba», 1933).

CIRLOT, Juan Eduardo, Diccionario de simbolos, Madrid, Siruela, 1997.

COVARRUBIAS, Sebastidn de, Tesoro de la lengua castellana o espariola (1611),
ed. M. de Riquer, Barcelona, Alta Fulla, 1998.

CHECA, Fernando, Pintura y escultura del Renacimiento en Espana, 1450-1600,
Madrid, Catedra, 1983.

DUBY, Georges, Le temps des catedrales. Lart et la société, 980-1420, Paris, Galli-
mard, 1976.

ELLIOTT, John H., El conde-duque de Olivares, Barcelona, Critica, 1990.

FABIAN, J. Francisco y MARINE, Marfa, «Novedades de epigraffa latina abulense».
Cuadernos Abulenses, 29 (2000), pp. 119-132.

FABREGA, Mariana A., «Asociacionismo vy religiosidad. Una mirada en torno al
espacio cofradiero abulense en el transito de la modernidad». Cuadernos de
Historia de Espana, 78/1 (2003), pp. 67-102.

FABREGA GRAU, Angel, Pasionario Hispénico. Estudio, Madrid-Barcelona, CSIC,
1953.

FERNANDEZ VALENCIA, Bartolomé, Historia de San Vicente y grandezas de Avila
(1676), edicién T. Sobrino Chomén, Avila, Institucién «Gran Duque de Albay,
1992.

FERRANDO ROIG, Juan, Iconografia de los santos, Barcelona, Omega, 1950.

FERRER GARCIA, David, Avila y la literatura del Barroco, Avila, Institucién «Gran
Duque de Alba» (Monograffas Literarias, 4), 2004.

FERRER GARCIA, Félix A., «Las funciones perdidas de los martires. El culto a los
santos Vicente, Sabina y Cristeta de Avila», en Antropologia en Castilla y Leén e
Iberoamérica. Aspectos generales y religiosidades populares, Salamanca, Junta
de Castilla y Ledn, 1998, pp. 437-447.

FERRER GARCIA, Félix A., «Religién y festejos taurinos en Avila, siglos XVII-XVI1l».
Cuadernos Abulenses, 27 (1998), pp. 133-182.

FERRER GARCIA, Félix A.,«<Documentros sobre los cofrades de San Sebastidn y los
carmelitas calzados (siglos XVI-XVII)». Cuadernos Abulenses, 33 (2005), pp. 153-
186.

200



FERRER GARCIA, Félix A., «Tecnologfa hidrdulica y divisién enfitéutica de la pro-
piedad. Los molinos abulenses del Adaja entre los siglos XIV y XVIII», en Home-
naje a Angel Barrios Garcia, 3 vols., Avila, Institucion «Gran Duque de Alba»,
2006, pp. 417-465.

FLOREZ, Enrique, Fspafa sagrada. Theatro geographico-histérico de la Iglesia de
Espana, T. XIV, Madrid, Antonio Marin, 1758.

GARCIA VILLADA, Zacarfas, Historia eclesidstica de Espana. 1. El cristianismo
durante la dominacién romana, Madrid, Compaiia ibero-Americana de Publi-
caciones, 1929.

GINZBURG, Carlo, Il formaggio e i vermi. Il cosmo di un mugnaio dell’500, Tori-
no, Einaudi, 1974.

GODOY ALCANTARA, José, Historia critica de los “Falsos cronicones’, Madrid,
Imprenta de M. Rivadeneyra, 1868.

GOMEZ-MORENO, Manuel, Catdlogo monumental de Avila, 3 vols., Avila, Insti-
tucion «Gran Duque de Alba», 1983.

GOMEZ HERNANDEZ, Alfonso, «El culto a la Virgen como manifestacién de con-
flictos intracomunales», en Antropologia en Castilla y Leén..., pp. 215-230.

GONZALEZ DAVILA, Gil, «Teatro eclesiastico de la Santa Iglesia Apostolica de
Avila y vida de sus hombres ilustresy. Teatro eclesidstico de las Iglesias metropo-
litanas de los reynos de las dos Castillas, 11, Madrid, Pedro de Horma Villanue-
va, 1647, pp. 187-319.

GONZALEZ Y GONZALEZ, Nicolas, San Juan de la Cruz en Avila, Avila, Caja Cen-
tral de Ahorros, 1972.

GRANDE MARTIN, Juan, Castillos en la tierra de Avila y emocién de la ciudad,
Avila, Excma. Diputacién de Avila, 1976.

GRAVES, Robert, Los mitos griegos, 2 vols., Madrid, Alianza, 1985.

GUTIERREZ ROBLEDO, José Luis, Las iglesias romdnicas de la ciudad de Avila,
Avila, Caja General de Ahorros, 1982.

GUTIERREZ ROBLEDO, José Luis, «Arquitectura roménica y mudéjar en Avilay,
en Historia de Avila..., pp. 517-584.

HERAS HERNANDEZ, Félix de las, La Catedral de Avila, Avila, 1981.

HERNANDEZ, Ferreol, «Los hijos de san Ignacio en Avilay. El Diario de Avila,
1956, julio, 31, p. 3.

HOBSBAWM, Eric J. y RANGER, Terence (eds.), La invencion de la tradicion, Bar-
celona, Critica, 2002.

KAMEN, Henri, Cambio cultural en la sociedad del Siglo de Oro. Cataluna y Cas-
tilla, siglos XVI-XVII, Madrid, Siglo XXI, 1998.

LE GOFF, Jacques, «Mestieri leciti e mestieri illeciti nell’Occidente medievale», en
Tempo della Chiesa e tempo del mercante, Torino, Einaudi, 1977.

LUIS LOPEZ,Carmelo, «Mitos, leyendas, tradiciones y hazanas», en Historia de
Avila. lll Edad Media (siglos XIV-XV), Avila, Institucion «Gran Duque de Avilay-
Caja de Ahorros, 2006, pp. 457-531.

MARTIN CARRAMOLINO, Juan, Historia de Avila, su provincia y obispado, 3
vols., Madrid, Juan Aguado, 1872-1873.

201



MARTIN GONZALEZ, Juan José, «El convento de Santa Teresa de Avilay. Boletin
del Seminario de Arte y Arqueologia, XLII (1976), pp. 317-340.

MARTIN GONZALEZ, Juan José, Escultura barroca en Espana, 1600-1770,
Madrid, Catedra, 1998.

MAYORAL FERNANDEZ, José, El municipio de Avila. Estudio histérico, Avila, Ins-
tituto «Alonso de Madrigaly, 1958.

MELGAR Y ALVAREZ DE ABREU, Juan N., Guia descriptiva de Avila del Rey, Avila,
Imprenta de Senén Martin, 1930.

MONREAL Y TEJADA, Luis, Iconografia del cristianismo, Barcelona, El Acantilado,
2000.

MUNOZ JIMENEZ, José Miguel, Arquitectura carmelitana (1562-1800), Avila, Ins-
titucién «Gran Duque de Alba», 1990.

PAJARES, José Luis, Redescubrir Avila, Avila, Mijan, 1998.

PARRADO DEL OLMO, José Maria, Los escultores seguidores de Berruguete en
Avila, Avila, Caja Central de Ahorros, 1981.

PEREZ DE URBEL, Justo, Afio cristiano I, Madrid, Fax, 1940.

PICATOSTE, Valentin, Tradiciones de Avila, Madrid, Miguel Romero, 1888.

PICATOSTE, Valentin, Descripcién e historia politica, eclesidstica y monumental
de Espaia para uso de la juventud. Provincia de Avila, Madrid, Libreria de la
Viuda de Hernando y C.2, 1890.

REAU, Louis, Iconografia del arte cristiano. Iconografia de los santos. Repertorios,
Barcelona, Serbal, 1998.

REAU, Louis, Iconografia del arte cristiano. Introduccién general, Barcelona, Ser-
bal, 2000.

RODRIGUEZ ALMEIDA, Emilio, £l cdliz de San Segundo de la catedral de Avila,
Avila, Institucién «Gran Duque de Alba», 1997.

RUIZ AYUCAR, Eduardo, Sepulcros artisticos de Avila. Pequena historia local,
Avila, Institucién «Gran Duque de Alba», 1985.

RUIZ MARTIN, Fernando, «Demograffa eclesiastica de Espafna», en Diccionario de
historia eclesiastica de Espana, T. 1, Madrid, BAC, 1972.

SABE ANDREU, Ana M?, Las cofradias de Avila en la Edad Moderna, Avila, Insti-
tucién «Gran Duque de Albay, 2000.

SANCHEZ SANCHEZ, Andrés, La beneficencia en Avila. Actividad hospitalaria del
cabildo catedralicio (siglos XVI-XIX), Avila, Institucién «Gran Duque de Albay,
2000.

SILVA MAROTO, Pilar, «Nuevos datos para la biografia de Sansén Florentiny.
Archivo Espanol de Arqueologia, 44 (1971), pp. 155-163.

SOBRINO CHOMON, Tomés, Episcopado abulense, siglos XVI-XVIlI, Avila, Insti-
tucion «Gran Duque de Alba», 1983.

STEGGINK, Otto, La reforma del Carmelo espafiol. La visita candnica del general
Rubeo y su encuentro con santa Teresa (1566-1567), Avila, Institucion «Gran
Duque de Albax», 1993.

TAPIA SANCHEZ, Serafin de, «Estructura ocupacional de Avila en el siglo XVI», en
Actas. El pasado histdrico de Castilla y Ledn, vol. Il, Valladolid, Junta de Castilla
y Ledn, 1984, pp. 201-223.

202



TAPIA SANCHEZ, Serafin de, «Los factores de la evolucién demografica de Avila
en el siglo XVI». Cuadernos Abulenses, 5 (1986), pp. 113-200.

TAPIA SANCHEZ, Serafin de, La comunidad morisca de Avila, Avila, Institucién
«Gran Duque de Alba», 1991.

TELLO MARTINEZ, José, Cathélogo sagrado de los obispos... de Avila (1778), edi-
cién FA. Ferrer Garcia, Avila, Instituciéon «Gran Duque de Albax, 2001.

TRONCOSO, Juan, Clorias y triunfos de la Iglesia de Espana, 5 vols., Madrid,
Viuda de D. Antonio Yenes, 1949.

VALDEAVELLANO, Luis G. de, Historia de Espafna. De los origenes a la Baja Edad
Media, 2 vols., Madrid, Revista de Occidente, 1967.

VALENCIA GARCIA, M.2 de los Angeles, «Santa Paula Barbada o el precio de la
emancipacion», en Antropologia en Castilla y Ledn..., pp. 347-363.

VALENCIA GARCIA, M.2 de los Angeles, Simbdlica femenina y produccién de con-
textos culturales. El caso de la Santa Barbada, Avila, Institucién «Gran Duque de
Albay», 2004.

VAZQUEZ GARCIA, Francisco, «Escultores, ensambladores, entalladores, maes-
tros de canteria, etc.». Cuadernos Abulenses, 17 (1992), pp. 111-176.

VEGA, Angel C., «La venida de san Pablo a Espaia y los Varones Apostdlicos».
Boletin de la Real Academia de la Historia, CLIV (1964), pp. 7-78.

VEREDAS RODRIGUEZ, Antonio, Avila de los Caballeros. Descripcién artistico-
histérica de la capital y pueblos mds interesantes de la provincia, Avila, Adrian
Medrano, 1935.

VILA DA VILA, M.2 Margarita, Avila roménica: talleres escultéricos de filiacion his-
pano-languedociana, Avila, Institucién «Gran Duque de Alba», 1999.

VILA DA VILA, M.2 Margarita, «La escultura romanica en Avila», en Historia de
Avila..., pp. 587-630.

VIVES, José, «Tradicién y leyenda en la hagiografia hispanica». Hispania Sacra,
XVII (1964), pp. 495-508.

VIVES, José y FABREGA, Angel, «Calendarios hispanicos anteriores al siglo XII».
Hispania Sacra, 11 (1949), pp. 119-146.

VORAGINE, Santiago de la, La leyenda dorada, 2 vols., Madrid, Alianza, 1996.

VV.AA., Catdlogo monumental de Castilla y Ledn. Bienes inmuebles declarados |,
Salamanca, Junta de Castilla y Ledn, 1995.

203






w N

10

11

12

13

14

15

16

LIBROS PUBLICADOS EN ESTA COLECCION

LUIS LOPEZ, Carmelo y otros. Guia del Romdnico de Avila y primer Mudéjar
de La Morana. 1982. ISBN 84-00051-83-1.

TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Toponimia de Avila. 1983. ISBN 84-00053-06-0.
ROBLES DEGANO, Felipe. Peri-Hermenias. 1983. ISBN 84-00054-54-7.
GOMEZ MORENO, Manuel. Catdlogo Monumental de Avila. 2003.

ISBN 84-00054-70-9.

RUIZ-AYUCAR ZURDO, M2 Jestis. La Capilla Mayor del Monasterio de Gracia.
1982. ISBN 84-00052-56-0.

SOBRINO CHOMON, Tomés. Episcopado Abulense, Siglos XVI-XVIII. 1983.
ISBN 84-00055-58-6.

HEDO, Jests. Antologia de Nicasio Herndndez Luquero. 1985.

ISBN 84-39852-58-4.

GONZALEZ HONTORIA, Guadalupe y otros. £l Arte Popular en Avila. 1985.
ISBN 84-39852-56-8.

GARZON GARZON, Juan Marfa. El Real Hospital de Madrigal. 1985.

ISBN 84-39852-57-6.

MARTIN MARTIN, Victoriano y otros. Estructura Socioeconémica de la Pro-
vincia de Avila. 1985. 1SBN 84-39853-55-X.

RUIZ-AYUCAR ZURDO, Marfa Jests y otros. El Retablo de la Iglesia de San
Miguel de Arévalo y su restauracién. 1985. ISBN 84-00061-02-0.
RUIZ-AYUCAR, Eduardo. Sepulcros artisticos de Avila. 1985.

ISBN 84-00060-94-6.

CABEZA SANCHEZ-ALBORNOZ, Maria Cruz. La Tierra Llana de Avila en los
siglos XV-XVI. Andlisis de la documentacién del Mayorazgo de La Serna (Avila).
1985. ISBN 84-39855-76-1.

ARNAIZ GORRONO, Maria José y otros. La Iglesia y Convento de la Santa en
Avila. 1986. ISBN 84-50534-23-2.

SOMOZA ZAZO, Juan José y otros. Itinerarios Geoldgicos. 1986.

ISBN 84-00063-50-3.

ARIAS CABEZUDO, Pilar; LOPEZ VAZQUEZ, Miguel; y SANCHEZ SASTRE,
José. Catélogo de la escultura zoomorfa, protohistérica y romana de tradicién
indigena de la Provincia de Avila. 1986. ISBN 84-00063-72-4.

205



17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

FERNANDEZ GOMEZ, Fernando. Excavaciones arqueoldgicas en El Raso de
Candeleda. 1986. ISBN 84-50547-50-4.

PABLO MAROTO, Daniel de y otros. Introduccién a San Juan de la Cruz. 1987.
ISBN 84-00065-65-4.

RUIZ-AYUCAR ZURDO, Maria Jests y otros. La Ermita de Nuestra Sefora de
las Vacas de Avila y la restauracién de su retablo. 1987. ISBN 84-50554-55-1.
LUIS LOPEZ, Carmelo. La Comunidad de Villa y Tierra de Piedrahita en el tran-
sito de la Edad Media a la Moderna. 1987. ISBN 84-60050-94-7.

MORALES MUNIZ, Maria Dolores. Alfonso de Avila, Rey de Castilla. 1988.
ISBN 84-00067-85-1.

DESCALZO LORENZO, Amalia. Aldeavieja y su Santuario de la Virgen del
Cubillo. 1988. ISBN 84-86930-00-6.

GARCIA FERNANDEZ, Emilio C. El reportaje grafico abulense. 1988.

ISBN 84-86930-04-9.

CEPEDA ADAN, José y otros. Antropologia de San Juan de la Cruz. 1988.
ISBN 84-86930-06-5.

SANCHEZ MATA, Daniel. Flora y vegetacién del Macizo Oriental de la Sierra
de Credos. 1989. ISBN 84-86930-17-0.

MARTIN GARCIA, Gonzalo. La industria textil en Avila durante la etapa final
del Antiguo Régimen. La Real Fabrica de Algodén. 1989. ISBN 84-86930-13-8.
GARCIA MARTIN, Pedro. El substrato abulense de Jorge Santayana. 1990.
ISBN 84-86930-23-5.

MARTIN JIMENEZ, Marfa Isabel. El paisaje cerealista y pinariego de la tierra
llana de Avila. El interfluvio Adaja-Arevalillo. 1990. ISBN 84-86930-27-8.
SOBRINO CHOMON, Tomas. Episcopado Abulense. Siglo XIX. 1990.

ISBN 84-86930-30-8.

RUIZ-AYUCAR ZURDO, Irene. El proceso desamortizador en la Provincia de
Avila (1836-1883). 1990. ISBN 84-86930-16-2.

RODRIGUEZ, José Vicente y otros. Aspectos histéricos de San Juan de la Cruz.
1990. ISBN 84-86930-33-2.

VAZQUEZ GARCIA, Francisco. I Infante don Luis A. de Borbén y Farnesio.
1990. ISBN 84-86930-35-9.

MUNOZ JIMENEZ, José Miguel. Arquitectura Carmelitana (1562-1800).
1990. ISBN 84-86930-37-5

DOMINGUEZ GONZALEZ, Pedro; y MUNOZ MARTIN, Carmen. Opiniones
y actitudes sobre la enfermedad mental en Avila y la locura en el refranero.
1990. ISBN 84-86930-41-3.

TAPIA SANCHEZ, Serafin de. La Comunidad Morisca de Avila. 1991.

ISBN 84-7481-643-2.

MARTINEZ RUIZ, Enrique. Acabemos con los incendios forestales en Espana.
1991. ISBN 84-86930-42-1.

ROLLAN ROLLAN, Marfa del Sagrario. Extasis y purificacién del deseo. 1991.
ISBN 84-86930-47-2.

GONZALEZ GONZALEZ, Nicolds; y CRUZ VAQUERO, Antonio de la. La
Custodia del Corpus de Avila. 1993. ISBN 84-86930-79-0.

206



39

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

50

51

52

53

54

55

56

57

58

59

60

61

CASTILLO DE LA LASTRA, Agustin del. Molinos de la zona de Piedrahita y El
Barco de Avila. 1992. ISBN 84-86930-60-X.

MARTIN JIMENEZ, Ana. Geografia del equipamiento sanitario de Avila. Mapa
Sanitario. 1993. ISBN 84-86930-74-X.

IZQUIERDO SORLI, Monserrat. Teresa de Jesds, una aventura interior. 1993.
ISBN 84-86930-80-4.

MAS ARRONDO, Antonio. Teresa de Jesus en el matrimonio espiritual. 1993.
ISBN 84-86930-81-2.

STEGGINK, Otger. La Reforma del Carmelo Espariol. 1993.

ISBN 84-86930-82-0.

TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Literatura de tradicién oral en Avila. 1994.
ISBN 84-86930-94-4.

GARCIA FERNANDEZ, Emilio C. Avila y el cine: historia, documentos y filmo-
grafia. 1995. ISBN 84-86930-96-0.

HERRAEZ HERNANDEZ, José Marfa. Universidad y universitarios en Avila
durante el siglo XVII. 1994. ISBN 84-86930-92-8.

MARTIN GARCIA, Gonzalo. El Ayuntamiento de Avila en el siglo XVIII. La elec-
cion de los Regidores Trienales. 1995. ISBN 84-89518-01-7.

VILA DA VILA, Margarita. Avila Romdnica: talleres escultéricos de filiacion
Hispano-Languedociana. 1999. ISBN 84-89518-53-X.

SANCHEZ SANCHEZ, Teresa y otros. Estudio Socioeconémico de la Provincia
de Avila. 1996. ISBN 84-86930-24-3.

HERRERO DE MATIAS, Miguel. La Sierra de Avila. 1996. ISBN 84-89518-16-5.
TOME MARTIN, Pedro. Antropologia Ecolégica. 1996. ISBN 84-89518-17-3.
GONZALEZ DE POSADA, Francisco; y BRU VILLASECA, Luis. Arturo Dupe-
rier: martir y mito de la Ciencia Espafiola. 2005. ISBN 84-89518-22-X.
SOBRINO CHOMON, Tomads. San José de Avila. Historia de su fundacion.
1997. ISBN 84-89518-26-2.

SERRANO ALVAREZ, José Manuel. Un periédico al servicio de una provincia:
El Diario de Avila. 1997. ISBN 84-89518-31-9.

TEJERO ROBLEDO, Eduardo. La villa de Arenas de San Pedro en el siglo XVIII.
El tiempo del infante don Luis (1727-1785). 1998. ISBN 84-89518-30-0.
MARTIN GARCIA, Gonzalo. Mombeltran en su Historia. 1997.

ISBN 84-89518-32-7.

CHAVARRIA VARGAS, Juan Antonio. Toponimia del Estado de La Adrada
segtn el texto de Ordenanzas (1500). 1998. ISBN 84-89158-33-5.
MARTINEZ PEREZ, Jests. Fray Juan Pobre de Zamora. Historia de la pérdida y
descubrimiento del galeén San Felipe. 1997. ISBN 84-89518-34-3.
BERNALDO DE QUIROS, José Antonio. Teatro y actividades afines en la ciu-
dad de Avila (siglos XVII, XVIIl'y XIX). 1998. ISBN 84-89518-40-8.
FERNANDEZ FERNANDEZ, Maximiliano. Prensa y comunicacién en Avila
(siglos XVI-XIX). 1998. ISBN 84-89158-44-0.

TROITINO VINUESA, Miguel Angel. Evolucién Histérica y cambios en la orga-
nizacién del territorio del Valle del Tiétar abulense. 1999.

ISBN 84-89518-47-5.

207



62

63

64

65

66

67

68

69

70

71

72

73

74

75

76

77

78

79

80

81

ANDRADE, Antonia y otros. Recursos naturales de las Sierras de Gredos.
2002. ISBN 84-89518-57-2.

SANCHEZ SANCHEZ, Andrés. La Beneficencia en Avila. 2000.

ISBN 84-89158-64-5.

SABE ANDREU, Ana M2. Las Cofradias de Avila en la Edad Moderna. 2000.
ISBN 84-89518-66-1.

BARRENA SANCHEZ, Jests. Teresa de Jesds una mujer educadora. 2000.
ISBN 84-89518-67-X.

CANELO BARRADO, Carlos. La Escuela de Policia de Avila. 2001.

ISBN 84-89518-68-8.

NIETO CALDEIRO, Sonsoles. Paseos y jardines piblicos de Avila. 2001.

ISBN 84-89518-72-6.

SANCHEZ MUNOZ, M2 Jes(s. La Cuenca Alta del Adaja (Avila). 2002.

ISBN 84-89158-79-3.

ARRIBAS CANALES, JesUs. Historia, Literatura y fiesta en torno a San Segundo.
2002. ISBN 84-89518-81-5.

GONZALEZ CALLE, Jests Antonio. Despoblados en la comarca de El Barco de
Avila. 2002. ISBN 84-89518-83-1.

ANDRES ORDAX, Salvador. Arte e iconografia de San Pedro de Alcantara.
2002. ISBN 84-89518-85-8.

RICO CAMPS, Daniel. El romdnico de San Vicente de Avila. 2002.

ISBN 84-95459-92-5.

NAVARRO BARBA, José Antonio. Arquitectura popular en la provincia de
Avila. 2004. ISBN 84-89518-92-0.

VALENCIA GARCIA, M2 de los Angeles. Simbélica femenina y produccién de
contextos culturales. El caso de la Santa Barbada. 2004. ISBN 84-89518-89-0.
LOPEZ FERNANDEZ, M2 Isabel. La arquitectura mudéjar en Avila. 2004.
ISBN 84-89518-93-9.

GONZALEZ MARRERO, M2 del Cristo. La Casa de Isabel la Catélica. Espacios
domeésticos y vida cotidiana. 2005. ISBN 84-89518-94-7.

GARCIA GARCIMARTIN, Hugo J. El valle del Alberche en la Baja Edad Media
(siglos X11-XV). 2005. ISBN 84-89518-95-5.

FERNANDEZ FERNANDEZ, Maximiliano. Flecciones en la provincia de Avila,
1977-2000: comportamiento politico y evolucién de las corporaciones demo-
créticas. 2006. ISBN 84-96433-22-6.

CAMPDERA GUTIERREZ, Beatriz . Santo Tomds de Avila: historia de un pro-
ceso crono-constructivo. 2006. ISBN 84-96433-26-9.

CHAVARRIA VARGAS, Juan Antonio; GARCIA MARTIN, Pedro; y GONZA-
LEZ MUNOZ, José Maria. Avila en los viajeros extranjeros del siglo XIX. 2006.
ISBN 84-96433-30-7.

CABALLERO ESCAMILLA, Sonia. La escultura gética funeraria de la Catedral
de Avila. 2006. ISBN 978 -84-96433-37-3.

208



